
10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

Tod, Schmerz, Leid – der Handlungsablauf in Tragödien wie der Antigone scheint

unvermeidbar auf die Katastrophe zuzulaufen: Bei Sophokles bleiben Kreon und Is-

mene als einzige Mitglieder der königlichen Familie am Leben, die anderen haben

sich gegenseitig getötet oder töten sich selbst. Die Katastrophe findet in dem Tod

Antigones, Haimons und Eurydikes ihren Höhepunkt und erwächst aus dem Ge-

gensatz unversöhnlicher Positionen, gebündelt in dem Konflikt zwischen Antigo-

ne und Kreon um die Bestattung des Polyneikes. Das Narrativ des tragischen Kon-

flikts, des Konflikts also, der unvermeidlich auf einen katastrophalen Ausgang zu-

läuft, prägt dann auch zahlloseNeuverarbeitungen des Antigone-Stoffes: Bei Kami-

la Shamsie sterben Aneeka und Eamonn durch ein Attentat, beiThomas Köck über-

lebt auch Kreon nicht, ohne dass jedoch sein Tod eine Lösung darstellte, bei Joydeep

Roy-BhattacharyawirdNizam (Antigone) als vermeintliche Selbstmordattentäterin

erschossen und Janusz Głowackis Anita erhängt sich.

Die Unvermeidbarkeit der Katastrophe ist ein zentraler Aspekt des heutigen

Verständnisses der ›klassischen‹ Tragödie und der Idee des Tragischen insgesamt.1

Zumeist geht es im menschlichen Auflehnen gegen das Schicksal um die Hybris

der Selbstüberhöhung, die es wagt, die Götter herauszufordern und welche die

menschliche Handlungs- und Kontrollfähigkeit fatal überschätzt. Der Mensch

scheint dabei stets zum Scheitern verurteilt zu sein. Der Rahmen des Geschehens,

bestehend aus Götterwelt, heroischen Akteuren und delphischen Prophezeiun-

gen mit ihren spezifischen Hermeneuten, den Sehern, begrenzt das menschliche

Vermögen, diesem Leid zu entfliehen, es aushalten oder sogar bewältigen zu

können. Begreift man das Tragische als besonders erkennbar an dem unvorstell-

baren Leiden, das thematisiert wird,2 dann ist entsprechend der Untergang die

vorhersehbare Konsequenz und es verbleibt wenig mehr als die Trauer, die in

den Tragödien auch umfangreich erfolgt. Die scheinbare Unvermeidbarkeit der

Katastrophe prägt auch die Publikumserwartung; mit diesem Publikumswissen

1 Felski, Rita: »Introduction«, in: dies. (Hg.), Rethinking Tragedy, Baltimore, MD: The Johns

Hopkins UP 2008, S. 1–25, hier: S. 11.

2 Für viele andere stellvertretend siehe Hall, Edith: Greek Tragedy. Suffering under the Sun,

Oxford: Oxford UP 2010, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Antigone und die Arbeit am Konflikt

um den Verlauf der tragischen Handlung wird in den modernen Verarbeitungen

gespielt. Dass es sich bei der Auseinandersetzung in der Antigone um einen tragi-

schen Konflikt handelt scheint dabei zunächst unzweifelhaft. Im Folgenden soll

nun abschließend diskutiert werden, welche Alternativen sich zu dieser Deutung

als tragischer Konflikt ausmachen lassen und welche Konsequenzen hinsichtlich

der kulturellen Funktion der Verarbeitungen sich aus solchen alternativen Deutun-

gen ziehen lassen. Das erlaubt es, verschiedene Elemente der bislang diskutierten

Konfliktlinien aufzugreifen und miteinander zu verknüpfen mit Bezug auf die

Frage, ob der Antigonistische Konflikt notwendig und alternativlos ein »tragischer«

Konflikt ist, oder ob in ihm auch Aspekte,Möglichkeiten,Chancen der Vermittlung,

zumal der politischen Vermittlung angelegt sind – und was dies heute bedeutet.

Ähnlich wie dasWiderstandsnarrativ fungiert das Narrativ des tragischen Kon-

flikts hinsichtlich der dargestellten Situation diagnostisch und hinsichtlich des zu

erwartenden Verlaufs prognostisch. Gleichwohl gilt es zu überlegen, ob die Kata-

strophe bei Sophokles wirklich so unvermeidlich ist wie es dieses Narrativ nahe zu

legen scheint. Schließlich dient der Fluch der Labdakiden, derKönigÖdipus so prägt

–was auch immer Ödipus tut um sie zu vermeiden, er trägt dazu bei, dass die Pro-

phezeiung wahr wird – in der Antigone eher als Erklärung für den prekären Status

der Familie; das Handeln der Akteurinnen und Akteure hat keineswegs die für Kö-

nig Ödipus so kennzeichnende Unausweichlichkeit. Der Verlauf der Handlung liegt

hier in der Entscheidung der Charaktere. Und auch nicht alle modernen Antigonen

folgen dem Muster der unvermeidlichen Katastrophe, und wenn sie es tun, dann

verkomplizieren sie es: Piatotes Antíkoni stirbt nicht, sondern findet sich in einem

virtuellen Raumwieder,Deraspes Antigonewirdmit ihremBruder und ihrer Groß-

mutter zwar ausKanada abgeschoben,der Film endet aber offenmit einemTelefon-

anruf Hémons; in Verarbeitungen wie Natalie Boisverts Antigone Reloaded oder Sara

UribesAntígonaGonzaléz ist dieKatastrophederHandlungvorgelagertundbeiSlavoj

Žižek ist das, was bei Sophokles die Katastrophe ist, die Beseitigung derMonarchie

und diese eher ein Befreiungsschlag denn beklagenswert.

Die Lesart als tragischerKonflikt steht in einemengenZusammenhangmit dem

Antagonismus, der Annahme also, der Konflikt sei unlösbar. Erneut zeigt sich hier

der lange Arm der hegelschen Deutung. Die von Antigone und Kreon verkörperten

Prinzipien stoßen in dieser Interpretation unvermittelt und unvermittelbar aufein-

ander, und an dieser Kollision zerbrechen die Handelnden. Mag die Gleichgewich-

tigkeit der kollidierenden Prinzipien, die Hegel hervorhebt, auch nicht immer be-

rücksichtigtwerden, sowird der Antagonismus ihrer gegenseitigenUnversöhnlich-

keit doch regelmäßig aufgegriffen.Das Narrativ des tragischen Konflikts trägt frei-

lich dazu bei, jene Aspekte des Stücks auszublenden, welche die Möglichkeit einer

Lösung des Konflikts aus eigener Kraft der Akteurinnen und Akteure diskutiert.

Die sophokleische Antigone kennt dabei nicht nur die Vermittlungsversuche, auf

die mehrfach hingewiesen wurde, nicht nur alternative Handlungsverläufe, die im

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10)   Tragischer Konflikt und politische Vermittlung 215

Stück –und inmodernen Verarbeitungen–aufgezeigt werden, dann aber nicht zur

Umsetzung kommen; es gibt auch ein zum Antagonismus alternatives Verständnis

von Konflikt, das der Komplexität des Stückes wie auch der seiner gegenwärtigen

Verarbeitungen eher Rechnung zu tragen verspricht. Dazu gehört das agonale Poli-

tikverständnis, das nicht im Antagonismus aufgeht, sondern ein eigenes Konflikt-

verständnis thematisiert. Hier ist der Konflikt nicht Resultat eines Problems, son-

dern Inbegriff des Politischen, ein Vorgang, in welchem die gegeneinander stehen-

den Positionen überhaupt erst zu sich selbst finden können. Bonnie Honig, von der

bereits mehrfach die Rede war, ist eine Hauptvertreterin dieser Richtung. Das wird

in diesem Kapitel noch zu vertiefen sein.

Von beiden – dem antagonistischen und dem agonalen Konfliktverständnis –

ist schließlich der in unserem Buch fokussierte Antigonistische Konflikt zu unter-

scheiden. Es ist eine unserer Thesen, dass die sophokleische Antigone nicht nur ei-

nen tragischen Konflikt thematisiert, sondern immer auch den Aspekt der Vermitt-

lung imBlickbehält.AusunsererSichtbestehtdiekulturelle LeistungdiesesStückes

unter anderem darin, ein Spannungsverhältnis zwischen den Polen von tragischem

Konflikt und politischer Vermittlung zu errichten, das dazu beiträgt das Publikum

in seiner Urteilskraft zu schulen. Dabei ist der zu bewältigende Konflikt sicherlich

kein einfacher, er bewegt sich im Grenzbereich dessen, was Menschen überhaupt

bewältigen können und sie laufen jederzeit Gefahr dem Konflikt zu erliegen. Aber

es ist grundsätzlich nicht unmöglich, des Konfliktes Herr zu werden; die Charak-

tere scheitern vielmehr an sich selbst, nicht an dem Konflikt, und vielleicht liegt in

dieser Unfähigkeit, die vorhandenen Möglichkeiten der Vermittlung zu sehen und

zu ergreifen, die eigentliche Tragik. In der heutigen Rezeption des Stücks spielt der

Aspekt der Vermittlung zwar gelegentlich eineRolle, erhält aber signifikantweniger

Aufmerksamkeit als das Narrativ des tragischen Konflikts. Es soll hier nicht darum

gehen, den tragischen Konflikt durch die politische Vermittlung als Deutungsmus-

ter zu ersetzen.Es ist vielmehr das Spannungsfeld zwischen diesen beiden Polen, das

einen neuen Fokus auf die Kritik erlaubt, die in zeitgenössischenVerarbeitungen an

demokratischer Staatlichkeit formuliert wird, und die blickschärfende demokrati-

sche Funktion dieser Adaptionen freilegt.

Der (tragische) Konflikt: Timing, Intensität und Handlungsoptionen

Wie imviertenKapitel gezeigt gehörtderKonflikt spätestens seitHegelsÜberlegun-

gen zu den zentralen Bestandteilen der Tragödie als Genre. Die Schwere und Kom-

plexität der Konflikte, die in der sophokleischen Antigone thematisiert werden, er-

laubt keine einfachen Lösungen, das ist gewiss: Das Aufeinanderprallen von ewigen

Normen und politischemGesetz, die Konfrontation von Familie und Polis, der Kon-

flikt der Geschlechter und ihrer jeweils herausgeforderten Rollen, die Machtasym-

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Antigone und die Arbeit am Konflikt

metrien, das Verhältnis der Lebenden zu den Toten – all diese von Sophokles in

seinem Stück angelegten Konfliktlinien erschweren konventionelle Lösungen auf

das Äußerste und erlauben keine Reduktion des Stückes auf einen schlichten Be-

erdigungskonflikt, so wichtig dieser auch sein mag. Wenn der Begriff des Tragi-

schen inder prominentenDeutung seit demspäten 18. Jahrhundert gekennzeichnet

ist durch einen »Konflikt zwischen gegensätzlichen Prinzipien«,3 dann können die

Konfliktlinien des Antigonistischen Konflikts selbst schon als tragisch bezeichnet

werden, schon was das Ausmaß der Anstrengungen, die Ernsthaftigkeit der Kon-

flikte und vor allem ihre möglichen Konsequenzen anbelangt, aber eben auch hin-

sichtlich der Gegensätze, entlang derer diese Linien verlaufen.

In der Antigone ist der katastrophale Ausgang jedoch nicht das einzig denkba-

re Ende des tragischen Geschehens. Die explizite Prophezeiung einer Katastrophe

spielt erst zum Ende des Stückes eine Rolle. Der Tod der meisten Charaktere ist

auch nicht unvermeidbar: Die Handlungen nicht nur Antigones, sondern vor allem

auch Kreons laufen nicht notwendig auf die Katastrophe zu; darin, dass die Maß-

nahmen nicht ergriffen werden, um einen solchen Ausgang zu vermeiden, ist die

›eigentliche‹ TragikmenschlichenHandelns zu sehen.4 Es gibt Alternativen, die So-

phokles selbst andeutet, und Zeit spielt hier eine zentrale Rolle. Kreon hätte nur ein

wenig seinen Handlungsablauf verändern müssen, um die Katastrophe zu vermei-

den. Denn Kreon agiert letzten Endes ›richtig‹, als er sich schließlich überzeugen

lässt und Polyneikes bestatten sowie Antigone befreien will. Aber er agiert in einem

doppelten Sinne zu spät: Seine Einsicht, dass es richtig ist, Polyneikes zu bestatten,

kommt spät, aber womöglich nicht zu spät – aber dann handelt Kreon in einer an-

deren Reihenfolge, als der Chor es ihm rät (Vers 1100–1101): Anstatt zuerst Antigone

zu befreien und dann Polyneikes zu beerdigen erfahren wir wenig später vom Bo-

ten, dass diesermit Kreon zu Polyneikes gegangen sei undmit ihm ein »hohes Grab

aus Heimaterde« aufgeschüttet habe (Vers 1203). Erst danach sei Kreon zur »Todes-

brautkammer« der Antigone geeilt, umsie aus ihrerHöhle zu befreien–zu spät,um

Antigone zu retten und die folgende katastrophale Dynamik zu vermeiden. Hätte

Kreon die vom Chor vorgeschlagene Reihenfolge beachtet, hätte es ihm womöglich

gelingen können, Antigone zu retten.

Diese konkrete Tragik des Timings durch Kreons Missachtung der Reihenfolge

der vorzunehmenden Handlungen hat bisher allerdings keine oder nur sehr wenig

Aufmerksamkeit erhalten.Dasüberrascht,da grundsätzlichdie Frage zeitlicherAb-

läufe in der Rezeption der Tragödie immer wieder eine Rolle spielt: Anagnoris, das

»Wiedererkennen« oder erstmalige Erkennen der Problemzusammenhänge durch

dieProtagonistinnenundProtagonistenalsder entscheidendeZeitpunktdesStücks

3 Seeck, Gustav Adolf: Die griechische Tragödie, Stuttgart: Reclam 2017, S. 227.

4 Ebd., S. 226.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10)   Tragischer Konflikt und politische Vermittlung 217

insgesamt, ist für Aristoteles eines der zentralen Elemente der Tragödie,5 und sie

findet sich in der Antigone in Kreons zu später Erkenntnis der Rolle, die sein eigenes

Handeln für die katastrophale Dynamik gespielt hat.6

In Anne Carsons Antigo Nick verweist eine hinzugeschriebene Figur – Nick –

implizit auf die Frage tragischer Zeitlichkeit. Nick hat keine Sprechrolle, ist aber

durchgängig auf der Bühne und verlässt diese auch als Letzter. Seine Funktionwird

lapidar mit »he measures things« beschrieben.7 »Nick« ist im Englischen eine Ker-

be,die eineMaßeinheitmarkiert, kommtaber auchalsRedewendung »nick of time«

in Carsons Bearbeitung mehrfach vor, also als »gerade noch zum richtigen« bzw.

»letztmöglichen«Zeitpunkt.Sobenutzt beispielsweise derChordieseWendungun-

mittelbar bevor der Bote von Antigones und Haimons Tod berichtet, also von der

zu späten Intervention Kreons in die Dynamik, die er in Gang gesetzt hatte.8 Auch

wennCarson derHandlungsreihenfolge selbst keine Aufmerksamkeit schenkt, hebt

dieseZusammenstellung vonChoräußerungundderBotschaft vonderKatastrophe

die Tatsache hervor,dassKreongeradenicht »in the nick of time« unddamit zeitlich

gesehen richtig gehandelt hat, nämlich rechtzeitig.

Antigones Tod ist somit der Scheitelpunkt eines erst jetzt endgültig katastro-

phalen Geschehens, dasmit der gegenseitigen Brudertötung begann und demnach

AntigonesTodHaimonsundEurydikes folgen.VonKreonsundÖdipus’Familie blei-

benamEndenurKreonund IsmeneamLeben.9Dies ist jedoch–anders als beiKönig

Ödipus– kein unvermeidbarer Ablauf: Die Handelnden befinden sich in ständigem

Austausch mit anderen –mit dem Chor, dem Seher Teiresias, die abwägen und ih-

nen zu raten suchen.

Vor allem Martha C. Nussbaum hat diesen Umstand der Abwägung, Beratung

undDeliberation eindrücklich hervorgehoben; sie widmet der sophokleischen Anti-

gone in ihrem2001 erschienen BuchTheFragility ofGoodness ein ganzes Kapitel.10 Aus

5 Markell, Patchen: »Tragic Recognition. Action and Identity in Antigone and Aristotle«, in:

Political Theory 31.1. (2003), S. 6–38, hier: S. 7.

6 Calder III, WilliamM.: »Sophocles’ Political Tragedy. Antigone«, in: Greek, Roman and Byzan-

tine Studies 9.4 (1968), S. 389–407, hier: S. 401.

7 Carson, Anne: Antigo Nick (Sophocles), New York: New Directions Books 2012, S. 7.

8 Ebd., S. 37. Für eine Diskussion anderer Verwendungen der Phrase ›nick of time‹ siehe Zawa-

cki, Andrew: »›Standing in/the Nick of Time‹. Antigonick in Seven Short Takes«, in: Joshua

Marie Wilkinson (Hg.), Anne Carson. Ecstatic Lyre, Ann Arbor, MI: U of Michigan P 2015,

S. 156–164.

9 Dabei bezeichnet Kreon sein schuldbeladenes Zurückbleiben als Form des Todes im Leben

(Vers 1320); er lebt nicht, sondern überlebt. Ismene verschwindet am Ende des Stückes aus

dem Blick, sie ist es aber, der in der Rezeption zunehmend auch literarische Aufmerksamkeit

geschenkt wird, so in Lot Vekemans’ Ismene, Schwester von… und Antigone (not quite/quiet) des

südafrikanischen Magnet Theatre.

10 Nussbaum, Martha C.: The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and Phi-

losophy, Cambridge: Cambridge UP 2001, S. 51–82.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Antigone und die Arbeit am Konflikt

Nussbaums Sicht behandelt das gesamte Stück vor allem ein Thema, das der ethi-

schenBeurteilungder verschiedenenStandpunkte,welchedasHandelnmotivieren.

Die Philosophin berücksichtigt alle Akteurinnen undAkteure des Stücks und disku-

tiert deren jeweilige ethische Argumentation. Selbst Randfiguren wie der Wächter

tragen hierzu bei. Sie berichten nicht nur, was sie gesehen und getan haben, son-

dernklären auf,wie sie zu ihremUrteil gelangten,wie schlicht oder irrig dieses auch

sein mag. Nussbaum behandelt Kreon und Antigone ausgiebig, aber auch das mo-

ralischeUrteil des Chores und aller anderen, darunter Ismene undHaimon,werden

ernst genommen und gewürdigt. Von den ersten Versen an, in denen die Schwes-

tern Antigone und Ismene beraten, wie zu bewerten ist, was getan wurde und was

weiterhin getan werden sollte, bis zum Ende, da der Chor von der phronesis spricht,

die alle Beratung begleitende Klugheit, ist das Stück gerahmt in den Austausch un-

terschiedlichster, teilweise sehr intensiver ethischer Argumentationen. Nussbaum

gelangt auch selbst zu einem ethischenUrteil. ImErgebnis stimmt sieHegel dahin-

gehend zu, dass Antigone und Kreon einseitige Standpunkte vertreten und so den

Konflikt zuspitzen, statt ihn zu lösen versuchen; aber anders als Hegel sieht Nuss-

baumgleichwohl Antigone aus ethischer Sicht deutlich imVorteil gegenüberKreon.

Nussbaum nimmt dabei die Möglichkeit von Vermittlung durch ethische Re-

flexion in den Blick, allerdings weniger die Handlungskontexte, die eine solche

Vermittlung ermöglichen.Die sophokleische Antigone verharrt freilich nicht auf der

ethischen Ebene des Beurteilens, sondern thematisiert auch dezidiert die Mög-

lichkeit der politischen Vermittlung. Dazu gehören Kreons Gründe für das Edikt

und dafür, warum er es auch gegenüber Familienmitgliedern durchsetzen will.

Vor allem aber erörtert Haimon Fragen der politischen Vermittlung. Er will seinen

Vater davon überzeugen, nicht willkürlich Maßnahmen zu ergreifen, sondern sich

beraten zu lassen und nach Auswegen zu suchen, die weniger konfliktträchtig sind.

Der Seher Teiresias und der Chor sind weitere Instanzen der versuchten Beratung

auf der Suche nach Lösungen des Konflikts.Hier wird deutlich, welcheMöglichkei-

ten der Konfliktbeilegung das Stück durch diese Akteure in den Vordergrund stellt:

Deliberation, Beratung, Vermittlung, Kompromisse. Was interessanterweise nie-

mand erörtert oder Kreon androht ist Gewalt. Keiner forciert das Handeln Kreons,

stattdessen versuchen alle beratend auf ihn einzuwirken.Die Variante gewaltsamer

Konfliktlösungsversuche findet sich dann erst in den modernen Verarbeitungen,

beispielsweise in Köcks antigone. ein requiem, in dem die Toten als Chor auferste-

hen und Kreon zerreißen, oder bei Slavoj Žižek, in dessen Three Lives of Antigone

unterschiedliche politische Lösungen des Konflikts durchgespielt werden, zu der

am Ende die radikal-demokratische Lösung gehört: Das Volk duldet nicht mehr

den Streit zwischen den Adligen, sondern beseitigt sie gewaltsam und übernimmt

fortan selbst die politische Verantwortung.

Thema der sophokleischen Antigone ist also nicht nur der Konflikt an sich,

sondern auch dessen mögliche Vermittlung. Wie schon im Rezeptionskapitel aus-

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10)   Tragischer Konflikt und politische Vermittlung 219

geführt, haben bereits die Konkurrenten von Sophokles im Agon der Tragödien-

Aufführungen bezüglich des in dem Antigone-Mythos geschilderten Konflikts

abweichende Vorgänge skizziert. Aischylos etwa lässt seine Sieben gegen Thebenmit

einer Bestattung beider Brüder in verschiedenen Trauerzügen enden. Ob dieses

Ende vom Dichter selbst und damit früher als Sophokles oder – vielleicht in redak-

tioneller Reaktion auf den Erfolg von Sophokles’ Antigone – durch einen späteren

Zusatz zur Vorlage des Aischylos hinzugefügt wurde,11 ändert nichts an der Be-

obachtung, dass hier bereits in der Antike politische Vermittlung erörtert wird,

und zwar erfolgreich. Ein anderes Beispiel sind die Hiketiden des Euripides: Hier

gelingt die Vermittlung durch die Mitwirkung von Theseus von Athen, also einem

Dritten, der schlichtend, dann aber entscheidend in den Konflikt eingreift und ihn

deeskaliert.

Das sich hier abzeichnende Spannungsfeld von tragischem Konflikt und po-

litischer Vermittlung charakterisiert die sophokleische Antigone ebenso wie viele

der Neubearbeitungen des Antigone-Stoffes. Die Dynamik des Stückes speist sich

aus der Auslotung unterschiedlicher Handlungsmöglichkeiten, deren Motivation

und deren Legitimation; politische Vermittlung scheint möglich und wird auch von

unterschiedlichen Akteurinnen und Akteuren – Ismene, Haimon, dem Chor, Teire-

sias – angestrebt und versucht, aber sie scheitert. Kompromisse bieten sich in der

Sache durchaus an. Wie Bridget Martin anmerkt, hätte Kreon die Bestattung des

Polyneikes nicht grundsätzlich, aber innerhalb der GrenzenThebens verbieten kön-

nen. Dies hätte aber bedeutet, wie sie trocken kommentiert, dass Antigone »would

have been a far shorter and less interesting tragedy for that« gewesen wäre.12

Nun gibt es allerdings unterschiedlicheMöglichkeiten, das Verhältnis von Kon-

flikt undVermittlung zu verstehen,und diese schlagen sich in der Rezeption nieder.

Wie dieser Bezug konzeptualisiert wird hat wichtige Konsequenzen dafür, als wel-

che Art der Interpretationsmatrix für gesellschaftliche Prozesse und Konflikte die

sophokleische Antigone bis heute fungiert, auch und gerade im Kontext demokra-

tischer Staatlichkeit. Die zentralen Konzeptionslinien, die im Folgenden diskutiert

werden sollen, unterscheiden ein Verständnis des Konflikts als antagonistisch, als

agonal und, wie in diesem Buch als zentrales Konzept formuliert, als »Antigonis-

tisch«.

11 Torrance, Isabelle: Aeschylus. Seven against Thebes, London: Bloomsbury 2013, S. 19–20,

S. 109–110.

12 Martin, Bridget: Harmful Interaction between the Living and the Dead in Greek Tragedy,

Liverpool: Liverpool UP 2020, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Antigone und die Arbeit am Konflikt

Tragik und Vermittlung im antagonistischen Konflikt

Wird das Geschehen in der sophokleischen Antigone als antagonistischer Konflikt

verstanden, so wird keine Vermittlung in Aussicht gestellt, höchstens eine Versöh-

nung, die aber nicht von den beteiligten Personen und für sie erfolgt, sondern erst

fürdieZeit nach ihnenmöglich erscheint.SofernVersöhnungerfolgt,geschiehtdies

also erst nachderKatastrophe:DieKontrahentinnenundKontrahentenmüssenun-

tergehen, um einer neuen Form des Umgangs Raum zu verschaffen. Das ist die von

Hegel mitgegebene Perspektive auf Antigone und Kreon. Nicht nur verkörpern sie

aus seiner Sicht gleichrangige Prinzipien, sie verkörpern diese Prinzipien einseitig,

unvermittelt und unvermittelbar, und sind daher konsequenterweise dem Unter-

gang geweiht. Der Konflikt weist also über sie hinaus auf ein Stadium der weiteren

Geschichte, in dem erst die konfligierenden Prinzipien miteinander versöhnt sein

werden. Die Vermittlungsleistung geschieht nicht durch die Protagonistinnen und

Protagonisten selbst und kann es auch nicht, sind diese doch in diesem Konflikt

tragisch verstrickt; es bedarf eines Strukturwandels. Dieses neue Stadium disku-

tiert Hegel in der Vorlesung zur Ästhetik anhand von Aischylos Orestie-Trilogie, dar-

auf wurde imRezeptionsabschnitt schon hingewiesen.Die in den Eumeniden vorge-

legte Lösung des Rachekonflikts erfolgt durch die (buchstäbliche) Einbindung der

Rachegöttinnen in die politisch-religiöse Ordnung Athens, so dass die Praxis der

Rache, die einen unaufhebbaren Zyklus an Gewalt zwischen den betroffenen Fami-

lien verursacht, auf die Ebene der Polis selbst gehoben wird und die Verfolgung von

Tötungsdelikten nun zur allgemeinen Sache erklärt.Diese Lösung nenntHegel »ob-

jektive Versöhnung«.13 Die Lösung beruht aber auf einer denkbar knappen Abstim-

mung–entschieden vonPallas Athene selbst,weshalbman auch sagen könnte, dass

in der Orestie die politische Vermittlung in Gestalt der sich zu Aischylos’ Lebzeiten

anbahnenden athenischenDemokratie zumVorschein gelangtmittels ihrer zentra-

len Entscheidungspraxis, der Abstimmung. Die Fähigkeit zur Konfliktlösung spie-

gelte dann deren politisches »Könnensbewußtsein«, wie es der Althistoriker Chris-

tian Meier formuliert hat.14 Die sich Bahn brechende Demokratie ist zur Konflikt-

lösung imstande, ganz im Gegensatz zu Theben, das in der Antigone und anderen

Stücken des thebanischen Mythenkreises als Negativfolie für Athen gesehen wer-

den kann.

DieKatastrophe ist in den literarischenBearbeitungender zumeist üblicheAus-

gang, von Głowacki über Griffiths bis zu Roy-Bhattacharya und Shamsie: Anita er-

hängt sich, Antigone wird klinisch steril hingerichtet oder erschossen, und Aneeka

13 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen zur Ästhetik III (= Werk-Ausgabe, Band 15), 2.

Auflage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, S. 550.

14 Vgl. Meier, Christian: Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1980.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10)   Tragischer Konflikt und politische Vermittlung 221

undEamonn sterbendurch eineBombe.Allerdingsfinden sich auch innerhalb eines

antagonistischen Konfliktverständnisses des Stücks Beispiele, die – mit Blick auf

ihre dezidierte Kritik an den Prozessen demokratischer Staatlichkeit – die Frage in

den Raum stellen, ob die Gewalt des Endes wirklich eine Katastrophe darstellt oder

nicht schon die Möglichkeiten eines Neuanfangs aufweist; Köcks oder Žižeks Ver-

arbeitungen wären solche Beispiele. Die Art der Katastrophe der multiplen Selbst-

morde bei Sophokles variiert oft zu anderen Formen des für die Protagonistinnen

und Protagonisten negativen Ausgangs. So endet Deraspes filmische Version der

Geschichte zwar mit der Abschiebung der Protagonistin, ihres Bruders und ihrer

Großmutter, nicht aber mit weiteren Toten und suggeriert in der letzten Szene ein

offenes Ende.

Was in diesen Verarbeitungen zumeist nicht thematisiert wird, ist Kreons Ein-

sicht in seinen Fehler, die freilich zu spät kommt, um die Katastrophe doch noch

abzuwenden. Die Kreon-Figuren der hier als Beispiel genannten modernen Verar-

beitungen werden entweder gleich beseitigt – wie bei Köck und Žižek – oder aber

sie handeln alsRepräsentantendesStaates entsprechenddenGesetzen,die sie nicht

gemacht haben, die auszuführen sie aber nicht in Frage stellen. Bei Deraspe ist die

Kreon-Figur auf mehrere, repräsentative Charaktere verteilt in deren Innenleben

dasPublikumkeinenEinblick erhält.Ähnlichesgilt fürdieKreon-FigurbeiGriffiths,

die zwar individualisiert gezeichnet ist,derengenerischeBenennungalsLeader aber

schon auf ihre politische Funktion verweist. Der Polizist bei Głowacki schließlich

sorgt ebenfalls nur für die Umsetzung geltenden Rechts, nur wird hier amEnde des

Stückes die Aufforderung zur Abwägung von Handlungsmöglichkeiten – und da-

mit auch diemögliche Vermeidung eines potentiellen tragischen Konflikts – an das

Publikum in Vertretung des demokratischen Demos gegeben.

Eine Ausnahme unter denmodernen Kreonen bildet Karamat Lone in Shamsies

HomeFire. ImGegensatz zu denKreon-Figuren beiDeraspe,Griffiths oderGłowacki

ist er tatsächlich in einer aktiven Handlungsposition: Die posthume Ausbürgerung

des toten Parvaiz, die zurweiteren Katastrophe, zumTodAneekas undKaramat Lo-

nes SohnEamonn führt, ist seine eigeneEntscheidung.DerenTodwird auch indem

abschließenden Teil des Romans erzählt, der aus Karamat Lones Sicht präsentiert

wird, und durchweg erhalten wir in diesen Kapiteln Einsicht in die Motivationen,

Selbstzweifel, aber auch die politischen Ambitionen des Innenministers. Aber ob

Karamat Lone wie Kreon im Nachhinein seinen fatalen Fehler – seine hamartia –

als solchen erkennt, können wir nicht wissen: Aneekas und Eamonns Tod sieht der

Politiker – wie auch das Lesepublikum – vermittelt durch die Fernsehübertragung

der sich zuspitzenden Katastrophe, als Eamonn von Extremisten eine Sprengstoff-

weste aufgezwungenwird undAneeka zu ihmgeht und ihn umarmt.Der letzte Satz

des Romans ist: »For a moment they are two lovers in a park, under an ancient tree,

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Antigone und die Arbeit am Konflikt

sun-dappled, beautiful and at peace«.15Waswir wissen – aus der vorherigen Passa-

ge aber auch in Kenntnis der unabwendbaren Katastrophe – ist, dass im nächsten

Moment die beiden in Luft gesprengt werden. Was wir nicht erfahren, auch wenn

es wahrscheinlich ist, ist die tragische und zu späte Erkenntnis von Karamat Lone

bezüglich seines fatalen Fehlers wie auch seiner persönlichen Schwäche.

Ist die Lesart des Konflikts als antagonistisch in der TraditionHegels auch nach

wie vor die dominante, so gibt es doch auch Verarbeitungen, die auf die für diese

Lesart zentrale Konfrontation von Kreon und Antigone verzichten. Dazu gehören

solche, die ein offensichtliches tragisches Ende zu meiden versuchen und auch an-

dere, die explizit die bereits bei Sophokles angelegten (wenn auch zumeist schei-

ternden) Vermittlungsversuche aufgreifen. Bei Sophokles finden sich mit Haimon,

dem Chor, Teiresias und Ismene unterschiedliche Vermittlungsfiguren, die auch in

verschiedenen Varianten in der theoretischen Rezeption und in gegenwärtigen lite-

rarischen Verarbeitungen eine Rolle spielen; so nimmt Aneekas Schwester Isma in

Shamsies Roman eine solche Funktion ein, und in den Inszenierungen von Antigone

in Ferguson obliegt dem Chor zwar keine die Katastrophe verhindernde vermitteln-

de Rolle, aber dennoch die einer Instanz der kollektiven Trauer- und Krisenbewälti-

gung, die zur Verhinderung weiterer Katastrophen beitragenmöchte.

Es ist jedoch Haimon, eine oft vernachlässigte Figur der sophokleischen Anti-

gone, dem in Hinblick auf den Aspekt der Vermittlung eine zentrale Bedeutung zu-

kommt. Als Vermittlungsfigur ermöglicht Haimon bei entsprechender Bewertung

seinerRolle eine zumAntagonismus alternative Lesart desKonflikts imSpannungs-

feld vom tragischen Konflikt und politischer Vermittlung, wie in den folgenden Ab-

schnitten gezeigt werden soll.

Die unterschätzte Figur des Haimon

Haimon, der Sohn und Erbe Kreons und Verlobter Antigones, versucht den Vater

davon zu überzeugen, die Einseitigkeit seines Blickwinkels aufzugeben. Er spricht

Kreon als Herrscher an; während er ihm nicht vorschreiben will, was genau er zu

tun habe und es auch vermeidet, explizit die Rolle und Legitimität Kreons in Frage

zu stellen, verweist er doch auf Kreons Anspruch darauf, zumWohle der Stadt bzw.

der Polis zu handeln. Haimons Versuch seinen Vater zu beeinflussen zielt auf kon-

krete Handlungsoptionen in der Situation: Antigone sei zwar nicht im Recht, habe

aber einen Anspruch darauf, nicht einfach als Rechtsbrecherin behandelt zu wer-

den; die Bürger seien nicht einverstanden mit der Behandlung Antigones und der

Handhabung des Konflikts. Er beruft sich aber auch allgemein auf die Grundsätze

guten, klugen Regierens, und dazu gehöre, sich offen zu zeigen für die Beratung.

15 Shamsie, Kamila: Home Fire, London: Bloomsbury Publishing 2017, S. 260.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10)   Tragischer Konflikt und politische Vermittlung 223

Haimon argumentiert für Antigone also nicht (oder nicht nur) aus einer parteili-

chen,gar erotischmotiviertenPosition,wie seinVater ihmvorwirft (undwie es auch

der Chor anzunehmen scheint), sondern Haimon will den Vater auch zu dessen ei-

genem Besten beraten.Wenn dieser Versuch auch scheitert, so macht er doch Hai-

mon sicher zu derjenigen Figur, die am ausdrücklichsten versucht vermittelnd in

den Konflikt zu intervenieren.Wichtig für den Ansatz unseres Buches und das Ver-

ständnis des Antigonistischen Konflikts ist daher die Einschätzung Christian Mei-

ers, der den Dialog zwischen Kreon und Haimon als »eines der bedeutendsten Mo-

numentedespolitischenDenkens«bezeichnet hat.16DiesesDenken siehtMenschen

als Handelnde und Entscheidende, nicht ausschließlich als vomSchicksal Getriebe-

ne, und vor demHintergrund einer solchen Sichtweise rückt auch der vermittelnde

Aspekt, den Haimon verkörpert, stärker in den Vordergrund.

Durch die dominante Fokussierung sowohl der Forschung als auch der lite-

rarischen Verarbeitungen auf die Konfrontation zwischen Kreon und Antigone

findet Haimon allerdings vergleichsweise wenig Aufmerksamkeit. In den 1980er

Jahren widmeten eine Reihe von theoretischen Beiträgen Haimon eine gesonderte

Betrachtung. George Steiner behandelt in seiner wegweisenden Antigone-Studie

Haimon vergleichsweise ausführlich und mit unterschiedlichen Schwerpunkten,

nicht zuletzt hinsichtlich der unterschiedlichen Versionen der Haimon-Figur;17

Simon Goldhill analysiert die Passage des Streitgesprächs zwischen Kreon und

Haimon als eine, in der Haimon zunächst die von Kreon für selbstverständlich ge-

nommeneHierarchie zwischen Vater und Sohn,König undUntertan in Frage stellt,

indem er von einer anfänglichen Unterstützungsversicherung zu einer grundsätz-

lichen Beratung hinsichtlich guten Regierens übergeht. Der Austausch wird jedoch

schnell zur Konfrontation: »The reasoned positions of father and son in the vitriolic

exchange that follows are quickly distorted. The respect for authority which Creon

espoused turns towards the tyrant’s principle of ignoring the people and relying

solely on his own judgement«.18 Aber in Goldhills Interpretation verschiebt sich

auch Haimons vertretene Position und wird von einem Argument für Flexibilität

zu einer ebenso unflexiblen Haltung, von einer Repräsentation der Stadt zu einer

persönlichen Enttäuschung über den anstehenden Verlust der Braut.19

In der jüngeren theoretischen Rezeption des Stücks sind Personen wie Haimon

oft marginale Figuren, die nur dazu dienen, das Agieren Antigones zu erhellen, so

16 Meier, Christian: Die politische Kunst der griechischen Tragödie, München: C.H. Beck 1988,

S. 218.

17 Steiner, George: Antigones. Oxford: Clarendon Press 1984, S. 151–156.

18 Goldhill, Simon: Reading Greek Tragedy, Cambridge: Cambridge UP 1986, S. 101.

19 Ebd. und S. 102. Dieser Interpretation der persönlichen oder gar erotischen Motivation des

Haimon wurde allerdings bereits in den 1960ern vehement widersprochen, da eine solche

die politisch-moralische Ausrichtung der Argumente Haimons trivialisiere; siehe G. Steiner:

Antigones, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Antigone und die Arbeit am Konflikt

in Judith ButlersAntigone’sClaim oder bei Chanter, in derenWhoseAntigone?Haimon

ausschließlich als Verlobter Antigones thematisiert wird, dessen Heiratswunsch

Antigone nicht entsprechen will. In dem bereits erwähnten Band The Fragility of

Goodness bettet Martha C. Nussbaum Haimon in die umfassende, mehrschichti-

ge und multiperspektivische Deliberation ein, dem das Stück so umfangreichen

Raum gibt. Ihr zufolge fügt Haimon dem Spektrum der ethischen Deliberatio-

nen vor allem zwei Aspekte hinzu, die ethische Qualität des Lernens und die des

Nachgebens.20 Haimon hat freilich inmitten dieser dichten Menge an ethischen

Überlegungen in demStück ausNussbaums Sicht keine herausragendeBedeutung.

Den Umstand, dass Haimon jener ist, der überhaupt die Praxis des Beratens selbst

thematisiert, übergeht Nussbaum.

Da wo Haimon mehr Aufmerksamkeit erhält, wird er gelegentlich sogar eher

auf die Seite der Tragik und nicht der Vermittlung gestellt. Für Jonathan Strauss

beispielsweise steht nicht das Paar Antigone-Kreon im Zentrum des Stücks, son-

dern das Paar Antigone-Haimon, und erst diese letztere Konstellation verleiht dem

Stück seine Tragik, so sein Argument.21 Haimon nämlichwählemit seiner Parteier-

greifung für Antigone einen Weg unabhängig von dem geforderten Gehorsam ge-

genüber seinem Vater einerseits und unbeeindruckt von der Zurückweisung seiner

Liebe durch Antigone andererseits, die gerade nicht ihn, den Lebenden, sondern

den toten Bruder liebt. Stattdessen entscheide sich Haimon für die Liebe zu den

Lebenden, selbst dann, wenn seine Liebe zurückgewiesen wird. Erst als diese Liebe

unerfüllbar wird, tötet er sich selbst. Das liest Strauss als einen zu dem Antigones

alternativemWeg in der Geistesgeschichte der Individualisierung, Strauss’ eigent-

lichemThema seiner Deutung der Antigone: Während Antigone den Weg der Nega-

tion wähle, entscheide sich Haimon für den Weg der Affirmation, er bekenne sich

zu seiner unerwiderten Liebe und richte sein Handeln konsequent danach aus.

In modernen literarischen Verarbeitungen gibt es oft keine Haimon-Figur

(beispielsweise fehlt diese Figur gänzlich bei Roy-Bhattachrya,Głowacki undUribe)

oder sie ist als verhältnismäßig schwach gezeichnet, wie bei Köck und Žižek; der

Verlobte der Antigone scheint die Figur zu sein, die aus Sicht vieler Rezipientinnen

und Rezipienten gut gestrichenwerden kann. In einigen der jüngeren Verarbeitun-

gen jedoch erlebt Haimon auch ein neues Interesse und tritt sowohl beratend als

auch gelegentlich als eigenständiger Akteur auf. Die beratenden Haimon-Figuren

beispielsweise bei Shamsie und Griffiths sind in ihrer Darstellung und Argumen-

tationsstrategie stark an den sophokleischen Haimon angelehnt, auch wenn sie

letztlich zwar sehr präsente – und bei Shamsie auch psychologisch komplexe –,

aber als wenig durchsetzungsstark gezeichnete Figuren bleiben, die den tragischen

20 M.C. Nussbaum: The Fragility of Goodness, S. 79.

21 Strauss, Jonathan: Private Lives, Public Deaths. Antigone and the Invention of Individuality,

New York: Fordham UP 2013, S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10)   Tragischer Konflikt und politische Vermittlung 225

Verlauf nicht stoppen können und ihm schließlich auch selbst erliegen. Sie passen

nicht in die dort gezeichneten Ausmaße des Konflikts.

Dies ist bei den (wenigen) Verarbeitungen, die Haimon eine über die Bera-

tungsversuche hinaus aktiv handelnde Rolle geben, interessanterweise anders. In

Deraspes filmischer Antigone beispielsweise organisiert Hémon die Unterstützung

Antigones durch junge Leute, die nicht nur an ihrem Gerichtsprozess teilnehmen

und diesen unterbrechen, sondern die auch über soziale Medien, durch Musik und

Trommeln sowie Graffitis ihre Unterstützung und ihren Protest gegen den rechts-

staatlichenUmgangmit Antigone ausdrücken.Und es ist Hémon, der in der letzten

Szene, der Abschiebung am Flughafen, Antigone anruft (das erkennt das Publikum

an diesem Punkt an seinem Klingelton) und ein offenes Ende suggeriert. Deraspe

räumt der Haimon-Figur damit nicht nur eine größere Prominenz ein, indem sie

sie über ihre beratende Funktion hinaus auch aktiv in die Handlung intervenieren

lässt. Sie inszeniert damit auch ein nicht-tragisches Ende, das sowohl Antigone

als auch Hémon überleben sieht und das sogar offen genug gestaltet ist, um eine

gemeinsame Zukunft zwar nicht sehr wahrscheinlich, aber zumindest möglich

zu machen. Und noch ein Punkt ist zu beobachten: Während bei Sophokles die

emotionale Bindung Antigones an Haimon durchaus in Frage gestellt wird und

ihre Absage an die Heirat – mit Butler gesprochen – als Absage an ein normatives

Familienbild gelesen werden kann, ist Hémon bei Deraspe tatsächlich Antigones

Geliebter. Der Liebesakt der beiden kann dabei allerdings auch verstanden werden

als eine weitere Dokumentation einer engen Bindung (anHémon, im übertragenen

Sinn aber auch an Kanada), die Antigone bereit ist für ihre Familie aufzugeben.

Dies stellt nicht nur die Haimon-Figur, sondern vor allem auch Antigone in ein

größeres Beziehungsgeflecht.Der Vorwurf des Chors, Antigone sei autonomos ist im

Kontext des sophokleischen Stückes keine positive Bewertung, wie das sechste Ka-

pitel zeigte, sondernmarkiert eine Isolation von gesellschaftlichen Bindungen; die-

ser Punkt findet seinenWiderhall auch inmodernenBearbeitungen.Die Antigonen

bei Deraspe, aber auch bei Piatote und bedingt auch bei Shamsie sind gerade nicht

»autonom«, auch wenn sie auf ihren jeweiligen Handlungslegitimationen ebenso

unverrückbar beharrenwie das sophokleische Vorbild; sie stehen vielmehr in Bezie-

hungen,die sie nicht zurückweisen, sondern als unterstützend annehmen.22Die je-

weiligenHaimon-Figuren ergreifen somit einerseits wesentlich persönlicher Partei

für Antigone, als es Haimon in Sophokles’ Tragödie tut; dadurch mag man durch-

aus diese Umsetzung als eine solche verstehen, welche die politischen Implikatio-

nen trivialisiert. Andererseits jedoch verkörpern sie auch eine Bindung der Antigo-

ne, die daher nicht isoliert Kreon entgegentreten muss. Bindungen eröffnen Wege

22 Beth Piatote arbeitet an einer zweiten Version ihrer Antíkoni, in der ihr Haemon eine aktiv

unterstützende Rolle spielt, so ausweislich unserer Korrespondenz mit der Autorin.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Antigone und die Arbeit am Konflikt

der Vermittlung über Interessen- undWertgegensätze hinweg, und Bindungen er-

möglichen solidarisches Handeln.

Betrachtet man nun die unterschiedlichen neueren Verarbeitungen und theo-

retischen Ansätze, die Haimon eine relevante Rolle zuweisen, so lässt sich für die

literarischen Adaptionen konstatieren, dass Haimons Vermittlungsversuche hier,

wenn sie zu einemanderenals einemtragischenErgebnis führen, in alternative For-

men des Handelns übergehen. Hier wird, so die These, der Konflikt bereits nicht

mehr als antagonistisch verstanden, auch wenn er teilweise nach wie vor als Kon-

frontation inszeniert wird, und es ist bemerkenswert, dass die Verarbeitungen, die

vondemTodder Protagonistin absehen, tendenziell auchHaimoneine größereRol-

le einräumen (z.B. beiDeraspe).Diese Texte stellen daher unterUmständendie Fra-

ge, was die Tragödie als Genre heute für Formen und Funktionen annehmen kann

und inwieweit sie eine Öffnung für eine wie auch immer geartete Zukunft bedeu-

tet. Sie verweisen damit aber auch auf einmögliches alternatives, nicht-antagonis-

tisches Verständnis von Konflikt.

Tragik und Vermittlung im agonalen Konflikt

Im vorangehenden Kapitel 9 zu den politischen Machtverhältnissen ist die Kon-

kurrenz zweier Politikverständnisse in Hinblick auf die Auslegung der Antigone

herausgestellt worden, das der vor allem mit Bonnie Honig verbundenen agonalen

Politiktheorie und das der Radikaldemokratie, wieman sie bei Slavoj Žižek antrifft.

Beide kritisieren in unterschiedlichen Intensitätsstufen die liberale Demokratie,

und zwar für das von ihr geförderte und hegemonial durchgesetzte Politikver-

ständnis, welches auf einem grundrechtebasierten Individualismus beruht und

konsensfixiert ist. In ihrer Liberalismus-Kritik gehen Agonismus und Radikalde-

mokratie also Hand in Hand. Allerdings setzt der Agonismus auf eine Veränderung

der bestehenden Demokratie, die Radikaldemokratie auf die Überwindung von de-

ren Strukturen insgesamt zugunsten einer basisdemokratischeren Ausrichtung.23

Sowohl die agonale als auch die radikaldemokratische Theorie greifen auf die An-

tigone zurück; dabei spielen der Aspekt der Vermittlung und die Figur des Haimon

als deren personale Verkörperung eine unterschiedliche Rolle. Zentral ist bei beiden

die Auslotung alternativer Formen des Politischen und politischen Handelns, ein

Aspekt, der bereits mehrfach thematisiert wurde.

Obschon formal gesehen legitim, führt die vom staatlichen Zentrum ausge-

hende gesetzgeberische Gestaltung, die der Liberalismus voraussetzt, sogar für

23 Für eine allgemeine Kritik an der radikalen Demokratietheorie vgl. McNay, Lois: The Misgui-

ded Search for the Political. Social Weightlessness in Radical Democratic Theory, Cambridge:

Polity 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10)   Tragischer Konflikt und politische Vermittlung 227

den Normalfall der Politik erachtet, aus agonistischer Sicht zu einem Denken, das

die Bürgerinnen und Bürger von der politischen Partizipation wegführt und nur

solche Formen politischer Aktivität unterstützt, die mit diesem Politikverständnis

konform gehen (von der Arbeit in politischen Parteien bis zu privaten Interessen-

gruppen als Lobbyisten). Daher ist der Punkt, an dem die vorgegebenen liberalen

politischen Tätigkeitsformen unterbrochen, negiert, missachtet werden, aus ago-

naler wie aus radikaldemokratischer Perspektive zugleich der Ausgangspunkt, an

welchem das Politische zuallererst wieder einsetzen kann. So können (ähnlich wie

im Feminismus) Aktivitäten, die aus liberaler Sicht nicht als politisch angesehen

werden (wie die Trauer und die Klage, siehe Kap. 9), hochpolitisch werden, schon

allein weil sie die Selbstverständlichkeit des liberalen Politikverständnis stören,

irritieren, herausfordern.

Zu den frühesten Verfechtern der agonalen Politiktheorie gehört der –wie Bon-

nie Honig auch – aus Kanada stammende und sich prominent auf den kanadischen

Kontext beziehende James Tully. Er sieht in der sophokleischen Antigone ein Vorbild

für seinen eigenen Ansatz einer agonalen Anerkennungspolitik, eine Debatte, die

in den 1990er Jahren vor demHintergrund der Auseinandersetzungen über Formen

des Multikulturalismus und Interkulturalismus in Kanada und Quebec besonders

prominent war. Antigone im Kontext der Anerkennungstheorie zu stellen bringt sie

in die Nähe moderner Identitätspolitik, in welcher verschiedene Personengruppen

nicht so sehr um Machtstellung im Staat ringen, sondern auf Anerkennung durch

den Staat und die Gesellschaft drängen, um ihre Anliegen nicht nur gewürdigt und

geschützt, sondern auch gefördert zu sehen. In diesem Kontext stellen Tullys Ar-

beiten den Versuch dar, darin zu vermitteln, was er als den Grundkonflikt der mo-

dernen Demokratie ansieht: die Prinzipien von Freiheit und Zugehörigkeit.24 Das

liberale Grundanliegen individueller Freiheit wird von Tully ebenso bejaht wie das

Anliegen von Personengruppen, die sich entlang von im weitesten Sinne kulturel-

len Merkmalen und Eigenschaften identifizieren und kooperieren. Solche Identi-

tätskonflikte sind also Tully zufolge vor allem Konflikte um Anerkennung. Den Ak-

teurinnen und Akteuren wird erst in der Auseinandersetzung deutlich, wer sie sind

bzw. sein wollen, weshalb der Konflikt im Zentrum des Politischen steht. Zur Klä-

rung seines Anliegens greift Tully auf die sophokleische Antigone zurück und spricht

von »Antigone’s plea for recognition«.25 Für Tully ist besonders die im vorherigen

Abschnitt diskutierte Figur Haimons die für seine agonaleTheorie vorbildliche Ge-

stalt, da sie auf die Vermittlung von solchen Anerkennungskonflikten drängt, und

dies kann direkt auf den kanadischen Diskussionskontext zurückbezogen werden.

24 Tully, James: StrangeMultiplicity. Constitutionalism in an Age of Diversity, Cambridge: Cam-

bridge UP 1995, S. 31–32.

25 Ebd., S. 174.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Antigone und die Arbeit am Konflikt

Während nämlich der romanischsprachige Pfad der agonalen Politiktheorie

(namentlich Chantal Mouffe und Ernesto Laclau) die sophokleische Antigone nicht

zur Illustration der eigenen Überlegungen nutzt, ist dieser Bezug in der angloame-

rikanischen und kanadischen Ausrichtung – wie von Tully und Honig vertreten –

sehr prominent.Wichtig sindhier also offenkundig sowohl eine agonale Auffassung

von Konflikt als auch die spezifisch kanadische Debatte, die das Denken von Tully

und Honig prägen. Eine der wesentlichen Leistungen der kanadischen Politischen

Theorie und Philosophie ausgangs des 20. Jahrhunderts war es, den kanadischen

Prozess der Vermittlung im Separatismus-Konflikt zwischen den anglophonen

und dem frankophonen Bevölkerungsteilen aufzugreifen und theoretisch auf eine

Weise zu reflektieren, die weit über die Grenzen Kanadas in die westliche De-

mokratietheorie und Politiktheorie ausgestrahlt hat.26 Der maßgebliche Autor in

diesem Zusammenhang ist Charles Taylor, der vor dem Hintergrund seiner Hegel-

Expertise und seinen Studien zur Subjekt- und Personentheorie den Begriff der

Anerkennung alsMediumder politischenKonfliktaustragung imBereich vonWert-

und Identitätsfragen etablierte. Auch wenn Taylor selbst sich nur sporadisch mit

der sophokleischen Antigone auseinandergesetzt hat, vor allem in seinem Buch

Hegel von 1975 – dort jedoch ausschließlichmit Bezug auf ihre Bedeutung für Hegel

selbst und nicht für das heutige Politikverständnis27 – so ist dies ein wichtiger

Ausgangspunkt für das spätere intensive Aufgreifen der Antigone durch Tully und

dessen Integration der Tragödie in seine Anerkennungstheorie. Der Prozess der

Anerkennung ist für Tully fortlaufend, er hat kein inhärentes Ziel, er ist aber selbst

ein hohes Gut, nicht zuletzt wegen seines Potentials, Konflikte der Identität zu

lösen oder wenigstens zu beschwichtigen.

Diese Anerkennungstheorie wurde mehrfach kritisiert, mit Blick auf die Ausle-

gung der sophokleischen Antigone vor allem von PatchenMarkell.28 Er verweist dar-

auf, dass der Begriff der Anerkennung, den Charles Taylor Hegel entnommen hat,

ursprünglich ein Terminus aus der aristotelischen Poetik ist, und zwar im Kontext

seiner Tragödienanalyse. Der Blick dort hinein zeigt, dass die Anerkennung (ana-

gnorisis) keineswegs ein Gut ist, dem nur ethisch ungeteilt zustimmungsfähige Re-

sultate eigen sind, sondern dass sie auch den Umschlag des Geschehens auf der

Bühne markiert, da die Akteure ihres Untergangs und ihrer Verantwortung dafür

ansichtig werden. Anerkennung ist daher in Markells Analyse nicht die Lösung von

26 Siehe z.B. Sarkowsky, Katja/Schultze, Rainer-Olaf/Schwarze, Sabine (Hg.): Migration, Region-

alization, Citizenship. Comparing Canada and Europe, Wiesbaden: VS Springer 2014.

27 Taylor, Charles: Hegel, Cambridge: Cambridge UP 1975, S. 173–175.

28 Markell, Patchen: Bound by Recognition, Princeton, NJ: Princeton UP 2003, S. 66–74. Kom-

pakt hierzu auch sein Aufsatz »Tragic Recognition. Action and Identity in Antigone and Aris-

totle«, in: Political Theory 31 (2003), S. 6–38.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10)   Tragischer Konflikt und politische Vermittlung 229

Identitätskonflikten, auch nicht derWeg dorthin, sondern kann als »tragic recogni-

tion« auch und gerade den tragischen Konflikt meinen. In diesem Gebrauch ist der

Aspekt des Erkennens imBegriff von »re-cognition«, also die Kognition (gnosis) sehr

viel ernster genommen als in der Anerkennungstheorie etwa von Taylor oder Tully,

da es bei letzterer umden Anspruch auf Anerkennung imSinne gleichwertiger Ach-

tunggeht,während inMarkellsDeutungdieAnerkennungehermeint,dassmander

Unvermittelbarkeit des Konfliktes mit dem anderen gewahr wird. Worauf Markell

hinweisenwill ist eine Spielart des Konflikts, inwelcher das Ideal völliger, gegensei-

tiger und gleichwertiger Anerkennung unerreichbar ist, vielmehr die Anerkennung

der einen Gruppe immer eine Beeinträchtigung von anderen darstellen muss. Da-

her kann aus Markells Sicht die politische Vermittlungsarbeit nicht in Fragen der

Anerkennung enden, sondern nimmt von dort nur ihren Ausgang.

Auch von anderen Vertretern der agonalen Politiktheorie selbst wurde der An-

erkennungsansatz kritisiert, insbesondere von BonnieHonig.Mit ihrer Kritik ist es

auch zu einer Schärfung der Perspektive gekommen, sowohl in der agonalen Poli-

tiktheorie im Allgemeinen als auch in ihrer Rezeption der Antigone im Besonderen.

Während Honig mit der Abfassung von Antigone, Interrupted beschäftigt war, disku-

tierte sie Tullys Antigone-Deutung.29 Sie kritisierte zu diesemZeitpunkt, dass Tullys

Darstellung Haimons zu kurz greife, wenn dieser als Vorbild für die Vermittlung

vonWertekonflikten dienen solle. Nicht alle betroffenen Personengruppen seien in

einem konkreten Vorgang der gegenseitigen Vermittlung ihres Anerkennungsbe-

streben eingebunden, andere blieben außen vor, würden übersehen oder gar miss-

achtet. Ferner begönnen Konflikte neuer Art, wenn es nicht nur um eine morali-

sche Anerkennung gehe, sondern damit auch materielle Konsequenzen verbunden

seien, die etwa den Verlust bislang genossener materieller Vorteile und politischer

Privilegien bedeuten. Mit Blick auf das kanadische Beispiel insistiert Honig, dass

vielleicht der Ausgleich zwischen der englischsprachigen und der französischspra-

chigenBevölkerunggelungen sei; doch als es darumging,die indigenen FirstNations

als Personengruppe in diesen Ausgleich einzubeziehen und die anderen Beteiligten

dies als eine Schmälerung ihrer Privilegien wahrnahmen, sei die Vermittlung auf

großenWiderstandgestoßen.NeuegruppenbezogeneAnsprüche aufAnerkennung

müssen sich also gegen das etablierte Gleichgewicht der Interessen überhaupt erst

durchsetzen. Der Vorgang der Anerkennung setze damit den vorgängigen Prozess

voraus, dass sich die betroffenen Personengruppen überhaupt erst ihrer Besonder-

heiten, ihrer Unterschiede gewahr werden.Was für die einen Personengruppen ein

erfolgreicherWeg der Vermittlung ihrer Ansprüche auf Anerkennung gewesen sein

mag, könne für andere Personengruppen bedeuten, sich in eine Schablone einfü-

gen zumüssen, die ihren Eigenheiten nicht gerecht werde. DieWahrnehmung die-

29 Honig, Bonnie: »›[Un]Dazzled by the Ideal?‹: Tully’s Politics and Humanism in Tragic Perspec-

tive«, in: Political Theory 39 (2011), S. 138–144.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Antigone und die Arbeit am Konflikt

ser Unterschiede erfolge zuallererst in derDurchführung des Konflikts, dem erst an

zweiter Stelle der Versuch seiner Vermittlung folgen könne.

An diesem Punkt wird dann wieder Antigone dermaßgebliche Bezugspunkt, die

Honig zum Vorbild dafür erhebt, wie das Streben nach Anerkennung überhaupt

erst artikuliert unddurchgefochtenwird,wenn es auf fundamentalesWiderstreben

stößt: »What they need is not just a Haemon-like reasonableness but also an Anti-

gonean capacity to articulate their sense of injustice and lament their losses, which

are real«.30 In ihrem etwas später erschienenen Buch Antigone, Interrupted äußert

sich Honig diesbezüglich etwas vorsichtiger, aber vor diesem Hintergrund ist es

vielleicht bezeichnend, dass sie die Haimon-Gestalt nicht eingehender untersucht,

und sie teilt auch nicht die Auffassung, er sei die Verkörperung vonVermittlungsbe-

mühungen, zu der Tully und auch Nussbaum ihn erklären. So schreibt Honig, dass

Antigone zwar oft Haimons rationaler Argumentationsfähigkeit gegenübergestellt

werde, dass aber das Argument, Haimon sei ein Modell für die Deliberation eige-

ne Ausblendungen voraussetze: es erfordere »delicately sidestepping his attempted

parricide and his violent self-destruction«.31

Während also in der älteren Generation der englischsprachigen agonalen Poli-

tiktheorie (von Taylor bis Tully) die vorhandenen politischen Institutionen der libe-

ralen Demokratie nicht ernsthaft in Frage gestellt werden, aber sie mit einem auf

Anerkennungskonflikte ausgerichteten agonalen Politikverständnis erweitert wer-

den sollen, geht die jüngere Generation (Honig) einen Schritt weiter und koppelt

das Politikverständnis vom Liberalismus vollständig ab, und hierfür bietet die An-

tigone-Figur einen zentralen Referenzpunkt. Es wird nicht nur innerhalb der be-

stehenden Institutionen nach Auswegen aus aktuellen Werte- und Identitätskon-

flikten gesucht, es wird nach einer Erweiterung und Veränderung des Politikver-

ständnisses insgesamt Ausschau gehalten. Im Zusammenhang des Verhältnisses

von Tragik und politischer Vermittlung wird nun neben dem spezifischen Politik-

verständnis des Agonismus vor allem dessen Konflikttheorie relevant. Die agonale

Politiktheorie setzt auf die Auseinandersetzung,denKampf als solchen, inwelchem

die Handelnden oft erst ihren eigenen Standpunkt finden. Nicht die Vermittlung

der Konflikte steht hier im Zentrum, sondern der Konflikt selbst. Vermittlungsbe-

mühungen, auch die Suche nach einem friedensfördernden Konsens, können hin-

gegen die identitätsstiftende Bedeutung der Konfliktgegenstände verwischen.

Hier wird noch einmal deutlich, dass politisch-theoretische und literarische

Ansätze sich nicht kongruent zueinander verhalten. Köcks und Žižeks Antigone-

Verarbeitung beispielsweise basieren auf einem antagonistischen Verständnis der

Konstellation und scheinen jeweils auf radikaldemokratische (Žižek) bzw. agonale

(Köck) Politikansätze zu verweisen; beide enden aber in einer Gewalt, die keiner

30 Ebd., S. 139.

31 Honig, Bonnie: Antigone, Interrupted, Cambridge: Cambridge UP 2013, S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10)   Tragischer Konflikt und politische Vermittlung 231

dieser Ansätze vertreten würde. Die Gewalt bei Žižek führt immerhin potentiell zu

einem Systemwechsel; der Tod Kreons bei Köck stellt hingegen keinerlei Lösung

dar oder in Aussicht, er macht die Toten nicht wieder lebendig (sie werden eher

und sehr wörtlich zu »Europas Wiedergängern«, wie Christina Wald argumentiert

hat). Insgesamt gesehen wirft die Gewalt zumEnde des Stückes natürlich die Frage

auf, wie Politik grundsätzlich geändert werden kann und muss, um die vielen

Toten überhaupt erst zu verhindern. Dies stellt das Verhältnis von tragischem

Konflikt und den Möglichkeiten politischer Vermittlung umso dringlicher in den

Vordergrund.

Tragik und Vermittlung im Antigonistischen Konflikt

Die beiden skizzierten Konfliktverständnisse – antagonistisch und agonal – bezie-

hen die Möglichkeit zur Vermittlung sehr unterschiedlich ein. Dabei dominiert ge-

rade durch die Fokussierung auf die Konfrontation von Antigone und Kreon das

antagonistische Verständnis die literarische Rezeption und die topische Verwen-

dungderAntigonenachwie vor,aberdas agonalePolitikverständnis erlaubt es, stär-

ker den Blick auf die im Stück angelegten Alternativen an politischer Handlungs-

fähigkeit zu richten; es ist daher naheliegend, dass die Antigone für Vertreterinnen

und Vertreter dieserTheorierichtung aus unterschiedlichen Gründe eine so wichti-

ge Rolle spielt.

Das in diesem Buch vertretene Verständnis des Konflikts geht von einem Span-

nungsverhältnis von tragischem Konflikt und politischer Vermittlung aus, das

die Konfliktkonstellation, die wir mit dem Begriff des Antigonistischen Konflikts

bezeichnet haben, grundsätzlich kennzeichnet. Tragischer Konflikt und politische

Vermittlung bilden dabei keine eigene Konfliktlinie des Antigonistischen Konflikts

wie es die bislang diskutierten Konfliktlinien um den Umgang mit den Toten, um

Handlungsnormen oder asymmetrischeMachtverhältnisse tun; sie bilden vielmehr

ein Spannungsfeld von vermeintlicher Unausweichlichkeit einerseits und Hand-

lungsfähigkeit andererseits, das alle genannten Konfliktlinien durchzieht und das

in den Verarbeitungen unterschiedlich aufgegriffen wird. Den Antigonistischen

Konflikt primär als tragischen Konflikt zu sehen betont die Unausweichlichkeit des

katastrophalen Ausgangs, wobei diese sowohl darauf bezogen sein kann, dass es

unabwendbar zum Konflikt kommt, als auch darauf, dass der Konflikt zu keiner

Lösung gelangen kann und daher die Charaktere verschlingt.Den Antigonistischen

Konflikt primär als Frage der politischen Vermittlung zu begreifen bedeutet, dass

dieser Konflikt trotz aller Intensität, ungeachtet der Komplexität der miteinander

verflochtenen Konfliktlinien und trotz der Grundsätzlichkeit seiner Bedeutung,

gleichwohl einer politischen Vermittlung zugänglich ist, in Teilen oder sogar als

Ganzes.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Antigone und die Arbeit am Konflikt

Entscheidend ist jedoch das Zusammenspiel der beiden Aspekte. Wäre der An-

tigonistische Konflikt eine Konfliktkonstellation von der Art, erstens, dass er im-

mer tragisch verläuft, dann läge der Sinn seiner Rezeption als solchem darin, nicht

nur auf jene Selbstüberschätzung hinzuweisen, die zu den Konflikten führt, son-

dern auch auf diejenige Selbstüberschätzung, die darin besteht anzunehmen, sol-

che Konflikte überhaupt, geschweige denn selbständig lösen zu können. Oder aber

wir haben es beim Antigonistischen Konflikt zweitens mit einer Konfliktkonstella-

tion zu tun, in welcher eine politische Vermittlungmöglich ist, wenn sie auch nicht

leichtfällt, sie ständig zu scheitern droht und sie daher erheblicher, oft dennoch

vergeblicher Anstrengungen bedarf. Im letzten Fall hindert der Umstand, dass der

Konflikt nicht gelöst oder seine Eskalation nicht vermieden wird, nicht daran, sei-

ne Schilderungmit Blick auf politische Vermittlung alsMittel zu sehen, um sich für

solche Konflikte zu wappnen und die – wie auch immer geringe –Möglichkeit der

Lösung oder Deeskalation zu erkennen und dann auch zu ergreifen. Wie sind also

die beiden Teilperspektiven miteinander verbunden?

Zunächst einmal bilden sie zwar Extrempole, sollen aber nicht als einander

ausschließende Charakteristiken der modernen Antigone-Bearbeitungen verstan-

den werden. Wie in den diversen literarischen Verarbeitungen gezeigt, operieren

diese weitgehend mit dem Rezeptionswissen um die unabwendbare Katastrophe;

der »tragische Konflikt« ist somit –wie dasWiderstandsnarrativ – sowohl diagnos-

tisch als auch prognostisch: Aus der Diagnose der Tragik folgt die Vorhersage der

Katastrophe. So gesehen scheint auch die Vermittlung nur scheitern zu können.

Dabei erfüllen aber wie gezeigt nicht alle Verarbeitungen diesen tragischen Verlauf,

auch wenn sie das Wissen darum voraussetzen: Piatote, Köck, Žižek, Deraspe,

aber auch Boisvert oder Stocker finden andere Lösungen, die die Handlungs- und

oft auch Vermittlungsfähigkeit einzelner Charaktere stärker in den Vordergrund

stellen und damit die Unausweichlichkeit von Tod und Leid in Frage stellen; einige

Verarbeitungen, wie Uribes Antígona Gónzalez oder Powells Only Remains Remain

verzichten ganz auf die Konfrontation und stellen die Trauer und – bei Uribe – die

wie auch immer begrenzte Handlungsfähigkeit der Hinterbliebenen als politischen

Akt in den Vordergrund. Und in der Politischen Theorie begreifen Kritikerinnen

und Kritiker wie Bonnie Honig, Simon Stow oder David McIvor das »Tragische«

gerade nicht als die Unabwendbarkeit der Katastrophe, im Gegenteil: Wenn Simon

Stow die griechische Tragödie als Modell für die Konzeptionalisierung einer Form

»tragischer Trauer« heranzieht als ein Beispiel, wie er schreibt, für einer Trauer,

die »embodied as both ritual and memorial, offers a politics of acknowledgement

and democratic futurity that might be embraced by the polity as a whole«,32 dann

werden hier Aspekte des Tragischen selbst zu Formen der politischen Vermittlung.

32 Stow, Simon: American Mourning. Tragedy, Democracy, Resilience, Cambridge: Cambridge

UP 2017, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10)   Tragischer Konflikt und politische Vermittlung 233

Auf den Aspekt der politischen Vermittlung in der sophokleischen Antigone hinzu-

weisen bedeutet daher nicht, ihm einen Vorrang vor dem Aspekt des Tragischen

einzuräumen; gerade wenn dem Tragischen, wie beispielsweise in der agonalen

Politiktheorie oder in vielen der hier diskutierten Verarbeitungen, Vermittlungs-

möglichkeiten eingeschrieben sind, die sich aus der tragischen Konstellation selbst

ergeben, erscheint genau das Spannungsfeld des Antigonistischen Konflikts der

für die Diskussion gesellschaftlicher Konflikte produktivere Ansatz zu sein.

Einer der zentralen Aspekte, der es dezidiert erfordert, den tragischen Konflikt

und die politische Vermittlung in ihrem Spannungsverhältnis zusammen zu den-

ken ist die Hybris, die menschliche Tendenz zur potentiell katastrophalen Selbst-

überschätzung.33 Beruht die tragische Qualität der antiken Tragödie hierauf, dann

wird diese nicht nur im Überschreiten der von den Göttern eingezogenen Grenze

erkennbar, wie dies immer wieder die antike Tragödie bestimmt; die Tragik kann

verallgemeinert werden als Selbstüberschätzung der eigenen Kräfte und Fähigkei-

ten,unddies ist nicht nur ein zentraler Aspekt der griechischenTragödie allgemein,

sondern wird in der Antigone explizit thematisiert, und zwar in der deinon-Charak-

terisieurng des Menschen, die in dem berühmten Ersten Standlied des Chores er-

folgt. Dieses Standlied wird in der englischsprachigen Rezeption häufig als »Ode to

Man« bezeichnet.34 Diese »Ode« singt freilich nicht alleine das Lob auf die Fähig-

keiten des Menschen, die Natur zu bezwingen, über die Meere hinaus die Welt zu

erkunden und die Tierwelt zu domestizieren, sondern benennt auch die Abgrün-

de menschlicher Leistungskraft. Es gelingt dem Standlied, beide Aspekte in einem

Wort zusammenzufassen, dem deinon: nichts sei »ungeheurer« als der Mensch, wie

es gleich zuBeginndes Standliedes heißt (Vers 332), aber gerade dieses »ungeheure«

beinhaltet die hier angesprochene Ambivalenz.

An der Frage, wie das deinon, mit dem der Mensch in dem Standlied charakte-

risiert wird, zu übersetzen sei, arbeiten sich die Übertragungen entsprechend auch

immerwieder aufs Neue ab. ImRezeptionskapitel war bereits vonHölderlins Über-

tragung die Rede: »Ungeheuer ist viel. Doch nichts Ungeheuerer als der Mensch.«

und nichts ist gewaltiger als der Mensch«.35 Eine der modernen Übersetzungen ins

Deutsche nähert sich hingegenwiederHölderlin an: »Vielgestaltig ist das Ungeheu-

33 Zur Hybris in der Tragödie vgl. Cairns, Douglas: »Values«, in: Justina Gregory (Hg.), A Com-

panion to Greek Tragedy, Oxford: Wiley-Blackwell 2005, S. 305–320, insbesondere S. 313–319

sowie Scodel, Ruth: An Introduction to Greek Tragedy, Cambridge: Cambridge University

Press 2010, S. 76.

34 S. Goldhill: Reading Greek Tragedy, S. 204–211; Cairns, Douglas: Sophocles. Antigone, Lon-

don: Bloomsbury Academic 2016, S. 61–62.

35

über diese Tragödie im Ganzen und über einzelne Stellen derselben, Berlin: Veit 1843, S. 31.

Dreißig Jahre später übersetzte der Philologe August Boeckh: »VielesGewalt’ge lebt,

Boeckh, August: Des Sophokles Antigone. Griechisch/Deutsch, nebst zwei Abhandlungen

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Antigone und die Arbeit am Konflikt

re, und nichts ist ungeheurer als der Mensch«,36 wogegen Karl Reinhardt in der Sa-

che Heidegger gefolgt ist: »Viel des Unheimlichen ist, doch nichts/Ist unheimlicher

als der Mensch«.37 Diese Abweichungen finden sich auch in englischen Überset-

zungsbemühungen. Inder regelmäßigkonsultiertenÜbersetzung vonFrancis Storr

in der Ausgabe der LoebClassics heißt es: »Manywonders there be,but naughtmore

wondrous thanman«.38ModerneÜbertragungendagegenweichenhiervondeutlich

ab, so die von Charles Segal: »At many things—wonders,/Terrors—we feel awe,/But

at nothing more/Than at man«.39

Das Übersetzungsproblem wird damit selbst bereits zum Teil der Arbeit am

Konflikt, das jeweilige Verständnis des Tragischen spielt hier hinein. Einige Ver-

arbeitungen reflektieren diesen Zusammenhang. Anne Carson spielt in ihrer

Übertragung von 2015 mit dem Umstand der Vielfältigkeit der Übertragungsan-

strengungen des Attributs deinon in den modernen Sprachen, indem diese Vielfalt

einfach aufgelistet und so nebeneinander stehengelassen wird:

Chorus: »many things strange/terrible/clever/wondrous/monstrous/marvellous/

dreadful/awful/and/weird/there are in the world/but no more/strange/terrible/

clever/uncanny/wondrous/monstrous/marvellous/dreadful/awful/and/weird/than

Man«.40

Dieses Vorgehen ist nicht einfach eineWeigerung, eine Übersetzungsentscheidung

zu treffen; vielmehr bringt diese Liste das Nebeneinander der Bedeutungen gera-

dezu performativ zumAusdruck.41 Die Bedeutungen können jederzeit wechseln.Es

hat daher den Anschein, dass der Begriff des deinon zwischen diesen Bedeutungen

changiert, er gar nicht anders als nur zwischen ihnen zu erfassen ist.

36 Sophokles: Antigone. Griechisch/Deutsch. Übers. Norbert Zink (Hg.), Stuttgart: Reclam 1981,

S. 31.

37 Sophokles: Antigone. Übers. und eingeleitet von Karl Reinhardt, mit griechischem Text, Göt-

tingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1982, S. 41.

38 Sophocles: Oedipus the King. Oedipus at Colonus. Antigone, mit einer englischen Übers.

von F. Storr (= Loeb Classical Library, 2 Bände, Band 1), London/Cambridge, MA: Heinemann/

Harvard UP 1962, S. 341.

39 Sophocles: Antigone, Übers. Reginald Gibbons/Charles Segal, Oxford: Oxford UP 2003, S. 68.

40 Sophocles: Antigone, Übers. Anne Carson, London: Oberon Classics 2015, S. 23.

41 In Antigo Nick wird aus dieser Liste ein Bild des Menschen wie Folgendes: »many terribly

quiet customers exist but none more/terribly quiet than Man/his footsteps pass so periously

soft across the sea/in marble winter« (Carson, Anne: Antigo Nick [Sophocles], New York:

New Direction Books 2021, S. 15). In ihrer Besprechung der Fassung liest Judith Butler dies als

eine Form der Kapitalismuskritik mit demMenschen als zahlendem Kunden (Butler, Judith:

»Can’t Stop Screaming«, Public Books vom 09. Mai 2012, https://www.publicbooks.org/cant

-stop-screaming/, zuletzt aufgerufen am 08.01.2023), aber diese Passage kann auch als ein

Kommentar zumMenschen als Bedrohung seiner (Um)Welt verstanden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/


10)   Tragischer Konflikt und politische Vermittlung 235

Die Verwendung des so vieldeutigen und vielschichtigen deinon bzw. deina

ist auch nicht auf diese berühmte Textstelle des Ersten Standliedes beschränkt.

Haimon bezeichnet später den Vater mit diesem Ausdruck, als dieser sich als un-

einsichtig erweist (Vers 690); das Schicksal wird vom Chor als »ungeheuerlich«

bzw. »schrecklich« beschrieben (Vers 951) und am Ende ist es Kreon selbst, der

seine Einsicht, sich der Notwendigkeit fügen zu müssen, mit deina charakterisiert

(Vers 1096–1097). Das »Furchtbare«, dem Kreon hier ins Auge sieht, ist erneut jenes

deinon, mit welchem der Chor in seinem Ersten Standlied den Menschen allgemein

charakterisierte. Alle Herrscher, auch Alleinherrscher, müssen die Erfahrung ma-

chen,dassdie von ihnennicht beherrschbarenUmständees sind,welchen sichder –

selbst schrecklich und furchtbar anmutende –Mensch zu fügen hat. Die weiterhin

unabgeschlossene Aufgabe einer angemessenen Übersetzung des deinonmuss also

daran scheitern, die Doppel-, bzw. die Mehrdeutigkeit dieses Wortes in nur einem

Wort zum Ausdruck bringen zu wollen: Ist es die »gewaltige« Leistungskraft des

Menschen oder ist es dasmit dieser Leistungskraft verbundeneUngeheuerliche der

Grenzüberschreitung? Griffiths, die in ihrer Bearbeitung den Chor gänzlich auf-

löst mit dem Argument, der radikale Individualismus der Gegenwart erlaube eine

kollektive Stimme wie die des Chores nur als auf die mangelnde soziale Kohäsion

verweisende Absenz, weist Teile der Ode ausgerechnet der Figur des Torturer zu,

der/die die Bedeutungen zusammenfasst als »Man’s achievement:/Terror«.42 Hier

verschwindet derMensch radikal isoliert in derMaschine seines eigenen Schaffens.

Die Tragödie gewinnt hier also ein spezifisches Interesse für jene, welche die

Grenzen des modernen Selbstverständnisses aufzeigen möchten: von der Souverä-

nität des Individuums bis zur Annahme seiner aufgeklärten Mündigkeit, die ratio-

nale Beherrschbarkeit der Welt und somit ihre Kontrollierbarkeit;43 diese eröffnen

immer neue Formen der Hybris. Sie sindmit Blick auf die technischenMöglichkei-

ten, die der heutigen Demokratie zur Verfügung stehen, keineswegs weniger ka-

tastrophal als in der Zeit der attischen Demokratie, sie sind vielmehr exponentiell

größer geworden. Die Grenzerfahrung der Hybris verweist zwar heute nicht mehr

auf die Konfrontation von Mensch und Götterwelt; in unserer Gegenwart ist der

Mensch mit seinen eigenen Grenzen und Grenzüberschreitungen konfrontiert, sei

es im Umgang mit der Natur, sei es im Umgang mit der von ihm selbst gestalteten

Lebenswelt.

Dies gilt auch für die Fragen des demokratischen Selbstverständnisses und

individueller wie kollektiver Handlungsfähigkeit. Die an den Neubearbeitungen

der letzten Jahrzehnte herausgearbeitete Innovation, an die Stelle desWillkürherr-

schers Kreon nicht mehr nur diverse moderne Tyrannen, sondern die demokrati-

42 Griffiths, Jane Montgomery: Antigone. Translated and Adapted from the Play by Sophocles,

Strawberry Hills: Currency Press 2015. Kindle-Ausgabe, Pos. 645.

43 R. Felski: »Introduction«, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Antigone und die Arbeit am Konflikt

sche politische Ordnung selbst zu setzen, zeigt, dass diese Form der Staatlichkeit

vielfach als eine säkularisierte Variante des Schicksals wahrgenommenwird, gegen

die individueller Widerstand immer zweckloser scheint. Im heutigen Verständnis

des Tragischen dominiert zwar nicht immer die unabwendbare Katastrophe, so

aber doch einGefühl der völligen EinschränkungmenschlicherHandlungsfähigkeit

durchmoderne Formen der höheren Gewalt. In heutigen Antigone-Narrationen gibt

es keineGötter undkeinSchicksal, gegendie–demNarrativ des Tragischen folgend

– aufzubegehren Quelle der Hybris ist und die Menschen scheitern lässt; gerade

jene Verarbeitungen, deren Kritik sich gegen Aspekte demokratischer Staatlichkeit

wendet, lassen stattdessen ›das System‹ oder ›der Staat‹ an die Stelle des Schicksals

treten. Die oben zitierte Darstellung staatlicher Institutionen als Maschine in Jane

Montgomery Griffiths’ Verarbeitung ist ein solches Beispiel. In abgeschwächter

Form gilt das auch für andere Adaptionen, in denen die Protagonistinnen und

Protagonisten gegen staatliche bzw. gesetzliche Regelungen rebellieren, die das

soziale und politische Leben ordnen sollen, deren im Wortsinn ›Gleich-Gültigkeit‹

jedoch im Falle von Individuen oder auch ganzer gesellschaftlicher Gruppen als

unangemessen, ungerecht oder gar ausgrenzend und oppressiv empfunden wird.

Beispiele hierfür sind Głowackis Antigone in New York und Deraspes Antigone. Dabei

werdendie Anwendungsfelder immer vielfältiger: In demStückAntigone vonValeria

Parrella aus dem Jahr 2012 kämpft Antigone um das Sterberecht ihres langjährig

im Koma liegenden Bruders Polyneikes.44 Parrella hält die Struktur der Vorlage

überwiegend ein, modernisiert aber Text und Bezüge, ferner ist Kreon abstrahiert

und anonymisiert durch Il legislatore, den Gesetzgeber, der Recht setzt, aber der

Einsicht des Volkes entbehrt. Das technische Können der Lebenserhaltung der

bloßen körperlichen Hülle eines Menschen bedeutet nicht, dass es auch in die Tat

umgesetzt werdenmuss.

So setzen heute nicht die Götter die Grenzen, sondern der Mensch stößt an-

derweitig an die Grenzen seiner Verfügungsmacht, nicht zuletzt auf die Grenzen

seiner Verfügung über die Natur. Doch die Tragik liegt nicht in der Konfrontation

von Natur und Mensch, sondern sie liegt an den Vermittlungsproblemen der Men-

schen untereinander, wie sie miteinander umgehen wollen, wie sie mit der Natur –

der sie umgebenden, von der sie Teil sind ebenso wie an der eigenen ›Natur‹ –

umgehen sollen, ohne an ihr und an sich selbst zu scheitern. Hier wird eine neue

44 Parrella, Valeria: Antigone, Turin: Einaudi 2012. Parrella orientiert sich an dem tatsächlichen

Fall des Ringens eines Vaters um das Recht auf Sterben seiner im Koma liegenden Tochter

Eluana Englaro. 1992 in einem Verkehrsunfall mit irreparablen Gehirnschädigung verstrickt

durften erst 2009 die vegetativ lebenserhaltenden Geräte abgeschaltet werden. Vgl. Lauri-

ola, Rosanna: »Antigone Today. A Time to Die, Some Thoughts«, in: Classico Contempora-

neo 1 (2015), S. 52–70 sowie Farinelli, Patrizia: »Regard critique sur une période sans but.

Antigone de Valeria Parrella«, in: Ars & Humanitas 9.1 (2015), S. 129–137.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10)   Tragischer Konflikt und politische Vermittlung 237

Tragik offenbar, die unter den Bedingungen der Immanenz erfolgt, in welcher

Menschen nicht mehr Handlungsmacht und Verantwortung an die Adresse tran-

szendenter Gewalten übertragen können, sondern diese unter den Bedingungen

der Demokratie selbst tragen müssen. Sie liegt vor, wenn angesichts der Kom-

plexität von Konflikten auf diese mit Fatalismus reagiert wird, wenn die eigene

Handlungsfähigkeit nicht gesehen werden kann und nicht zur Umsetzung kommt.

Die metaphysische Ansprache an die Natur, mit welcher ein einvernehmlicher

Ausgleich gesucht wird, als könne sie ein Gesprächspartner oder eine Akteurin

sein, reicht hier nicht. Handlungsfähigkeit liegt alleine bei den Menschen selbst,

die ihre unterschiedlichen Interessen und Bedürfnisse vermitteln müssen, und

zwar mit Hilfe der von ihnen selbst entworfenen, modifizierten und immer wieder

erfolgreich praktizierten Vermittlungswege imAngesicht dermöglichen tragischen

Folgen des Konflikts, die ansonsten die Wohlmeinenden wie die Ignoranten zu

verschlingen drohen. Sollte dieser tragische Konflikt doch zur Katastrophe führen,

dann nicht deshalb, weil der Konflikt so gewaltig war, sondern weil Menschen nicht

erkennenoder nichtwillens sindumzusetzen,was in ihrerMacht liegt.Menschliche

Handlungsfähigkeit ist gleichzeitig aber auch immer wieder radikal begrenzt: Man

muss sich posthumanistischen Argumenten nicht anschließen um zu der Einsicht

zu gelangen, dass nicht nur die komplexen Zusammenhänge menschlicher und

nicht-menschlicher Lebenswelten diese einschränken und relativieren, sondern

nicht zuletzt auch die unabschätzbaren Konsequenzen, die menschliches Handeln

selbst hervorgebracht hat. Nicht die Götter begrenzen menschliches Handeln, die-

ses selbst hat eine Komplexität erreicht, die zugleich unbegrenzt und auf intensive

Weise begrenzend wirkt.

Was bedeutet dies nun für die eingangs konstatierte Beobachtung, zeitgenössi-

sche Antigonen wendeten ihren Widerstand gegen Aspekte demokratischer Staat-

lichkeit? Auch wenn die Verarbeitungen der Gegenwart in der Tendenz nicht mehr

die uneingeschränkteHeroisierung der Person der Antigone vornehmenunddie Fi-

gur – wie auch die des Kreon, ob als Person oder Instanz – vielfach komplexer ge-

stalten, so spiegelt sich in der Kritik ein ernstzunehmendes Misstrauen gegenüber

moderner Staatlichkeit und eine potentielle Delegitimierung auch demokratischer

staatlicher Herrschaftsformen, wenn diese sich in ihrer Institutionenlogik zu weit

von der Bevölkerung entfernen. Damit wird die Frage von Vermittlung auch eine

zwischen dem Staat und seinemDemos.

Sowäremit einemVerzicht auf die politischeVermittlung ebensowenig gewon-

nen wie mit dem Verbleib bei einem auf die moderne Schicksalslogik begrenzten

Begriff der Tragik. So sehr die Hybris der eigenen Selbstüberschätzung einen sol-

chen Verzicht gleichsam schicksalsdemütig nahelegen mag, bringt doch der Ver-

zicht auf dieVermittlungden tragischenKonflikt nicht zumVerschwinden, sondern

lässt ihmungebremsten Lauf. In der sophokleischenAntigone überschätzt Kreon die

politischeMacht,Konflikte zu lösen ebensowie seineNichte Antigone die politische

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Antigone und die Arbeit am Konflikt

Macht unterschätzt.Das Tragische auf eine Schicksalslogik zu beschränkenberaubt

umgekehrt den Begriff seines ungebrochenen Potentials, den Blick aufmenschliche

Selbstüberschätzungzu lenken.Auchwenn,wieStowrichtighervorhebt,die alleini-

ge Darstellung der Hybris nicht ausreicht, diese zu vermeiden,45 so mag gerade die

Vielschichtigkeit dessen,was hier der AntigonistischeKonflikt genanntwird, bei ei-

ner Schulung des Blicks dafür helfen, sowohl die Einsicht in die Tragik als auch die

Möglichkeiten politischer Vermittlung zu identifizieren.

So bleibt die Frage nach der Verknüpfung zwischen tragischem Konflikt und

politischer Vermittlung auch in den modernen Bearbeitungen weiter bestehen. Sie

löst sich nicht einseitig zu Gunsten der Unentrinnbarkeit auf, wie es das moderne

Narrativ des Tragischen vorsieht, sondern muss immer auch die andere, komple-

mentäre Seite, die politische Vermittlung, berücksichtigen. Darin lag die Bedeu-

tung der Tragödie für das ursprüngliche Publikum und darin könnte auch seine

Bedeutung für das heutige liegen, beides in unterschiedlicher Weise demokratisch

verfasst. David Scotts Vorschlag, die Tragödie als ein Genre zu lesen, das im An-

gesicht scheinbar unüberwindbarer Widrigkeiten dennoch menschliches Handeln

abverlangt ohne Versprechen eines positiven Endes, und dabei nicht dem Fatalis-

mus Raum zu geben,46 trifft daher für die Antigone und den Antigonistischen Kon-

flikt im besonderen Maße zu. Der Schwerpunkt des Problems liegt dabei nicht so

sehr in der Unvermeidlichkeit der Konfrontation und der Größe oder Unlösbarkeit

des Konflikts, sondern in einer Haltung, die auf dem eigenen Standpunkt verharrt,

anstatt die Möglichkeiten der Vermittlung zu erkunden und diese dann auch tat-

kräftig zu ergreifen. Auch heute noch liefert somit die Tragödie – und die Antigone

insbesondere–Stoff undSprache,umdieDimensionenunserer heutigenProbleme

auszuloten.

45 S. Stow: American Mourning, S. 123.

46 Scott, David: »Tragedy’s Time. Postemancipation Futures Past and Present«, in: Rita Fel-

ski (Hg.), Rethinking Tragedy, Baltimore, MD: The Johns Hopkins UP 2008, S. 199–217, hier:

S. 201.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014 - am 13.02.2026, 17:53:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

