10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

Tod, Schmerz, Leid - der Handlungsablauf in Tragédien wie der Antigone scheint
unvermeidbar auf die Katastrophe zuzulaufen: Bei Sophokles bleiben Kreon und Is-
mene als einzige Mitglieder der koniglichen Familie am Leben, die anderen haben
sich gegenseitig getdtet oder téten sich selbst. Die Katastrophe findet in dem Tod
Antigones, Haimons und Eurydikes ihren Hohepunkt und erwichst aus dem Ge-
gensatz unversohnlicher Positionen, gebiindelt in dem Konflikt zwischen Antigo-
ne und Kreon um die Bestattung des Polyneikes. Das Narrativ des tragischen Kon-
flikts, des Konflikts also, der unvermeidlich auf einen katastrophalen Ausgang zu-
lauft, pragt dann auch zahllose Neuverarbeitungen des Antigone-Stoftes: Bei Kami-
la Shamsie sterben Aneeka und Eamonn durch ein Attentat, bei Thomas Kock iiber-
lebt auch Kreon nicht, ohne dass jedoch sein Tod eine Losung darstellte, bei Joydeep
Roy-Bhattacharya wird Nizam (Antigone) als vermeintliche Selbstmordattentiterin
erschossen und Janusz Glowackis Anita erhingt sich.

Die Unvermeidbarkeit der Katastrophe ist ein zentraler Aspekt des heutigen
Verstindnisses der >klassischen< Tragédie und der Idee des Tragischen insgesamt.’
Zumeist geht es im menschlichen Auflehnen gegen das Schicksal um die Hybris
der Selbstiiberhéhung, die es wagt, die Gotter herauszufordern und welche die
menschliche Handlungs- und Kontrollfihigkeit fatal iiberschitzt. Der Mensch
scheint dabei stets zum Scheitern verurteilt zu sein. Der Rahmen des Geschehens,
bestehend aus Gotterwelt, heroischen Akteuren und delphischen Prophezeiun-
gen mit ihren spezifischen Hermeneuten, den Sehern, begrenzt das menschliche
Vermdgen, diesem Leid zu entflichen, es aushalten oder sogar bewiltigen zu
konnen. Begreift man das Tragische als besonders erkennbar an dem unvorstell-
baren Leiden, das thematisiert wird,” dann ist entsprechend der Untergang die
vorhersehbare Konsequenz und es verbleibt wenig mehr als die Trauer, die in
den Tragddien auch umfangreich erfolgt. Die scheinbare Unvermeidbarkeit der
Katastrophe prigt auch die Publikumserwartung; mit diesem Publikumswissen

1 Felski, Rita: »Introductiong, in: dies. (Hg.), Rethinking Tragedy, Baltimore, MD: The Johns
Hopkins UP 2008, S.1-25, hier: S.11.

2 Fiir viele andere stellvertretend siehe Hall, Edith: Greek Tragedy. Suffering under the Sun,
Oxford: Oxford UP 2010, S. 2.

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Antigone und die Arbeit am Konflikt

um den Verlauf der tragischen Handlung wird in den modernen Verarbeitungen
gespielt. Dass es sich bei der Auseinandersetzung in der Antigone um einen tragi-
schen Konflikt handelt scheint dabei zunichst unzweifelhaft. Im Folgenden soll
nun abschlieRend diskutiert werden, welche Alternativen sich zu dieser Deutung
als tragischer Konflikt ausmachen lassen und welche Konsequenzen hinsichtlich
der kulturellen Funktion der Verarbeitungen sich aus solchen alternativen Deutun-
gen ziehen lassen. Das erlaubt es, verschiedene Elemente der bislang diskutierten
Konfliktlinien aufzugreifen und miteinander zu verkniipfen mit Bezug auf die
Frage, ob der Antigonistische Konflikt notwendig und alternativlos ein »tragischer«
Konflikt ist, oder ob in ihm auch Aspekte, Méglichkeiten, Chancen der Vermittlung,
zumal der politischen Vermittlung angelegt sind — und was dies heute bedeutet.

Ahnlich wie das Widerstandsnarrativ fungiert das Narrativ des tragischen Kon-
flikts hinsichtlich der dargestellten Situation diagnostisch und hinsichtlich des zu
erwartenden Verlaufs prognostisch. Gleichwohl gilt es zu iiberlegen, ob die Kata-
strophe bei Sophokles wirklich so unvermeidlich ist wie es dieses Narrativ nahe zu
legen scheint. Schlielich dient der Fluch der Labdakiden, der Konig Odipus so prigt
- was auch immer Odipus tut um sie zu vermeiden, er trigt dazu bei, dass die Pro-
phezeiung wahr wird - in der Antigone eher als Erklirung fir den prekiren Status
der Familie; das Handeln der Akteurinnen und Akteure hat keineswegs die fiir Ko-
nig Odipus so kennzeichnende Unausweichlichkeit. Der Verlauf der Handlung liegt
hier in der Entscheidung der Charaktere. Und auch nicht alle modernen Antigonen
folgen dem Muster der unvermeidlichen Katastrophe, und wenn sie es tun, dann
verkomplizieren sie es: Piatotes Antikoni stirbt nicht, sondern findet sich in einem
virtuellen Raum wieder, Deraspes Antigone wird mit ihrem Bruder und ihrer Grof3-
mutter zwar aus Kanada abgeschoben, der Film endet aber offen mit einem Telefon-
anruf Hémons; in Verarbeitungen wie Natalie Boisverts Antigone Reloaded oder Sara
Uribes Antigona Gonzaléz ist die Katastrophe der Handlung vorgelagert und bei Slavoj
ZiZek ist das, was bei Sophokles die Katastrophe ist, die Beseitigung der Monarchie
und diese eher ein Befreiungsschlag denn beklagenswert.

Die Lesart als tragischer Konflikt steht in einem engen Zusammenhang mit dem
Antagonismus, der Annahme also, der Konflikt sei unlgsbar. Erneut zeigt sich hier
der lange Arm der hegelschen Deutung. Die von Antigone und Kreon verkorperten
Prinzipien stofien in dieser Interpretation unvermittelt und unvermittelbar aufein-
ander, und an dieser Kollision zerbrechen die Handelnden. Mag die Gleichgewich-
tigkeit der kollidierenden Prinzipien, die Hegel hervorhebt, auch nicht immer be-
riicksichtigt werden, so wird der Antagonismus ihrer gegenseitigen Unversohnlich-
keit doch regelmifRig aufgegriffen. Das Narrativ des tragischen Konflikts trigt frei-
lich dazu bei, jene Aspekte des Stiicks auszublenden, welche die Méglichkeit einer
Losung des Konflikts aus eigener Kraft der Akteurinnen und Akteure diskutiert.

Die sophokleische Antigone kennt dabei nicht nur die Vermittlungsversuche, auf
die mehrfach hingewiesen wurde, nicht nur alternative Handlungsverliufe, die im

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

Stiick — und in modernen Verarbeitungen — aufgezeigt werden, dann aber nicht zur
Umsetzung kommen; es gibt auch ein zum Antagonismus alternatives Verstindnis
von Konflikt, das der Komplexitit des Stiickes wie auch der seiner gegenwirtigen
Verarbeitungen eher Rechnung zu tragen verspricht. Dazu gehort das agonale Poli-
tikverstindnis, das nicht im Antagonismus aufgeht, sondern ein eigenes Konflikt-
verstindnis thematisiert. Hier ist der Konflikt nicht Resultat eines Problems, son-
dern Inbegriff des Politischen, ein Vorgang, in welchem die gegeneinander stehen-
den Positionen iiberhaupt erst zu sich selbst finden kénnen. Bonnie Honig, von der
bereits mehrfach die Rede war, ist eine Hauptvertreterin dieser Richtung. Das wird
in diesem Kapitel noch zu vertiefen sein.

Von beiden - dem antagonistischen und dem agonalen Konfliktverstindnis —
ist schlief3lich der in unserem Buch fokussierte Antigonistische Konflikt zu unter-
scheiden. Es ist eine unserer Thesen, dass die sophokleische Antigone nicht nur ei-
nen tragischen Konflikt thematisiert, sondern immer auch den Aspekt der Vermitt-
lung im Blick behilt. Aus unserer Sicht besteht die kulturelle Leistung dieses Stiickes
unter anderem darin, ein Spannungsverhiltnis zwischen den Polen von tragischem
Konflikt und politischer Vermittlung zu errichten, das dazu beitrigt das Publikum
in seiner Urteilskraft zu schulen. Dabei ist der zu bewiltigende Konflikt sicherlich
kein einfacher, er bewegt sich im Grenzbereich dessen, was Menschen tiberhaupt
bewiltigen konnen und sie laufen jederzeit Gefahr dem Konlflikt zu erliegen. Aber
es ist grundsatzlich nicht unmoglich, des Konfliktes Herr zu werden; die Charak-
tere scheitern vielmehr an sich selbst, nicht an dem Konflikt, und vielleicht liegt in
dieser Unfihigkeit, die vorhandenen Méglichkeiten der Vermittlung zu sehen und
zu ergreifen, die eigentliche Tragik. In der heutigen Rezeption des Stiicks spielt der
Aspekt der Vermittlung zwar gelegentlich eine Rolle, erhilt aber signifikant weniger
Aufmerksambkeit als das Narrativ des tragischen Konflikts. Es soll hier nicht darum
gehen, den tragischen Konflikt durch die politische Vermittlung als Deutungsmus-
ter zu ersetzen. Es ist vielmehr das Spannungsfeld zwischen diesen beiden Polen, das
einen neuen Fokus auf die Kritik erlaubt, die in zeitgendssischen Verarbeitungen an
demokratischer Staatlichkeit formuliert wird, und die blickschirfende demokrati-
sche Funktion dieser Adaptionen freilegt.

Der (tragische) Konflikt: Timing, Intensitat und Handlungsoptionen

Wie im vierten Kapitel gezeigt gehort der Konflikt spitestens seit Hegels Uberlegun-
gen zu den zentralen Bestandteilen der Tragddie als Genre. Die Schwere und Kom-
plexitit der Konflikte, die in der sophokleischen Antigone thematisiert werden, er-
laubt keine einfachen Losungen, das ist gewiss: Das Aufeinanderprallen von ewigen
Normen und politischem Gesetz, die Konfrontation von Familie und Polis, der Kon-
flikt der Geschlechter und ihrer jeweils herausgeforderten Rollen, die Machtasym-

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Antigone und die Arbeit am Konflikt

metrien, das Verhiltnis der Lebenden zu den Toten — all diese von Sophokles in
seinem Stiick angelegten Konfliktlinien erschweren konventionelle Losungen auf
das Auflerste und erlauben keine Reduktion des Stiickes auf einen schlichten Be-
erdigungskonflikt, so wichtig dieser auch sein mag. Wenn der Begriff des Tragi-
schen in der prominenten Deutung seit dem spaten 18. Jahrhundert gekennzeichnet
ist durch einen »Konflikt zwischen gegensitzlichen Prinzipien«,* dann kénnen die
Konfliktlinien des Antigonistischen Konflikts selbst schon als tragisch bezeichnet
werden, schon was das Ausmaf} der Anstrengungen, die Ernsthaftigkeit der Kon-
flikte und vor allem ihre méglichen Konsequenzen anbelangt, aber eben auch hin-
sichtlich der Gegensitze, entlang derer diese Linien verlaufen.

In der Antigone ist der katastrophale Ausgang jedoch nicht das einzig denkba-
re Ende des tragischen Geschehens. Die explizite Prophezeiung einer Katastrophe
spielt erst zum Ende des Stiickes eine Rolle. Der Tod der meisten Charaktere ist
auch nicht unvermeidbar: Die Handlungen nicht nur Antigones, sondern vor allem
auch Kreons laufen nicht notwendig auf die Katastrophe zu; darin, dass die Ma3-
nahmen nicht ergriffen werden, um einen solchen Ausgang zu vermeiden, ist die
seigentliche« Tragik menschlichen Handelns zu sehen.* Es gibt Alternativen, die So-
phokles selbst andeutet, und Zeit spielt hier eine zentrale Rolle. Kreon hitte nur ein
wenig seinen Handlungsablauf verindern miissen, um die Katastrophe zu vermei-
den. Denn Kreon agiert letzten Endes »richtigs, als er sich schliellich iiberzeugen
lasst und Polyneikes bestatten sowie Antigone befreien will. Aber er agiert in einem
doppelten Sinne zu spit: Seine Einsicht, dass es richtig ist, Polyneikes zu bestatten,
kommt spit, aber womdglich nicht zu spit — aber dann handelt Kreon in einer an-
deren Reihenfolge, als der Chor es ihm rit (Vers 1100-1101): Anstatt zuerst Antigone
zu befreien und dann Polyneikes zu beerdigen erfahren wir wenig spiter vom Bo-
ten, dass dieser mit Kreon zu Polyneikes gegangen sei und mit ihm ein »hohes Grab
aus Heimaterde« aufgeschiittet habe (Vers 1203). Erst danach sei Kreon zur »Todes-
brautkammer« der Antigone geeilt, um sie aus ihrer Hohle zu befreien — zu spit, um
Antigone zu retten und die folgende katastrophale Dynamik zu vermeiden. Hitte
Kreon die vom Chor vorgeschlagene Reihenfolge beachtet, hitte es ihm woméglich
gelingen konnen, Antigone zu retten.

Diese konkrete Tragik des Timings durch Kreons Missachtung der Reihenfolge
der vorzunehmenden Handlungen hat bisher allerdings keine oder nur sehr wenig
Aufmerksambkeit erhalten. Das iiberrascht, da grundsitzlich die Frage zeitlicher Ab-
ldufe in der Rezeption der Tragddie immer wieder eine Rolle spielt: Anagnoris, das
»Wiedererkennen« oder erstmalige Erkennen der Problemzusammenhinge durch
die Protagonistinnen und Protagonisten als der entscheidende Zeitpunkt des Stiicks

3 Seeck, Gustav Adolf: Die griechische Tragddie, Stuttgart: Reclam 2017, S. 227.
4 Ebd., S. 226.

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

insgesamt, ist fiir Aristoteles eines der zentralen Elemente der Tragddie,” und sie
findet sich in der Antigone in Kreons zu spiter Erkenntnis der Rolle, die sein eigenes
Handeln fiir die katastrophale Dynamik gespielt hat.®

In Anne Carsons Antigo Nick verweist eine hinzugeschriebene Figur — Nick -
implizit auf die Frage tragischer Zeitlichkeit. Nick hat keine Sprechrolle, ist aber
durchgingig auf der Bithne und verlisst diese auch als Letzter. Seine Funktion wird
lapidar mit »he measures things« beschrieben.” »Nick« ist im Englischen eine Ker-
be, die eine Mafieinheit markiert, kommt aber auch als Redewendung »nick of time«
in Carsons Bearbeitung mehrfach vor, also als »gerade noch zum richtigen« bzw.
»letztmoglichen« Zeitpunkt. So benutzt beispielsweise der Chor diese Wendung un-
mittelbar bevor der Bote von Antigones und Haimons Tod berichtet, also von der
zu spiten Intervention Kreons in die Dynamik, die er in Gang gesetzt hatte.® Auch
wenn Carson der Handlungsreihenfolge selbst keine Aufmerksamkeit schenkt, hebt
diese Zusammenstellung von Choriduflerung und der Botschaft von der Katastrophe
die Tatsache hervor, dass Kreon gerade nicht »in the nick of time« und damit zeitlich
gesehen richtig gehandelt hat, nimlich rechtzeitig.

Antigones Tod ist somit der Scheitelpunkt eines erst jetzt endgiiltig katastro-
phalen Geschehens, das mit der gegenseitigen Brudertétung begann und dem nach
Antigones Tod Haimons und Eurydikes folgen. Von Kreons und Odipus’ Familie blei-
ben am Ende nur Kreon und Ismene am Leben.’ Dies istjedoch — anders als bei Kénig
Odipus— kein unvermeidbarer Ablauf: Die Handelnden befinden sich in stindigem
Austausch mit anderen — mit dem Chor, dem Seher Teiresias, die abwigen und ih-
nen zu raten suchen.

Vor allem Martha C. Nussbaum hat diesen Umstand der Abwigung, Beratung
und Deliberation eindriicklich hervorgehoben; sie widmet der sophokleischen Anti-
gone in ihrem 2001 erschienen Buch The Fragility of Goodness ein ganzes Kapitel.'® Aus

5 Markell, Patchen: »Tragic Recognition. Action and Identity in Antigone and Aristotle, in:
Political Theory 31.1. (2003), S. 638, hier: S.7.

6 Calder IIl, William M.: »Sophocles’ Political Tragedy. Antigone, in: Greek, Roman and Byzan-
tine Studies 9.4 (1968), S. 389—407, hier: S. 401.

7 Carson, Anne: Antigo Nick (Sophocles), New York: New Directions Books 2012, S. 7.

8 Ebd., S. 37. Fiir eine Diskussion anderer Verwendungen der Phrase >nick of time«siehe Zawa-
cki, Andrew: »Standing in/the Nick of Time« Antigonick in Seven Short Takess, in: Joshua
Marie Wilkinson (Hg.), Anne Carson. Ecstatic Lyre, Ann Arbor, MI: U of Michigan P 2015,
S.156-164.

9 Dabei bezeichnet Kreon sein schuldbeladenes Zuriickbleiben als Form des Todes im Leben
(Vers 1320); er lebt nicht, sondern (iberlebt. Ismene verschwindet am Ende des Stiickes aus
dem Blick, sie ist es aber, der in der Rezeption zunehmend auch literarische Aufmerksamkeit
geschenkt wird, so in Lot Vekemans’ Ismene, Schwester von... und Antigone (not quite/quiet) des
stidafrikanischen Magnet Theatre.

10 Nussbaum, Martha C.: The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and Phi-
losophy, Cambridge: Cambridge UP 2001, S. 51-82.

- am 13.02.2026, 17:53:33.

27


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Antigone und die Arbeit am Konflikt

Nussbaums Sicht behandelt das gesamte Stiick vor allem ein Thema, das der ethi-
schen Beurteilung der verschiedenen Standpunkte, welche das Handeln motivieren.
Die Philosophin beriicksichtigt alle Akteurinnen und Akteure des Stiicks und disku-
tiert deren jeweilige ethische Argumentation. Selbst Randfiguren wie der Wichter
tragen hierzu bei. Sie berichten nicht nur, was sie gesehen und getan haben, son-
dernkliren auf, wie sie zu ihrem Urteil gelangten, wie schlicht oder irrig dieses auch
sein mag. Nussbaum behandelt Kreon und Antigone ausgiebig, aber auch das mo-
ralische Urteil des Chores und aller anderen, darunter Ismene und Haimon, werden
ernst genommen und gewiirdigt. Von den ersten Versen an, in denen die Schwes-
tern Antigone und Ismene beraten, wie zu bewerten ist, was getan wurde und was
weiterhin getan werden sollte, bis zum Ende, da der Chor von der phronesis spricht,
die alle Beratung begleitende Klugheit, ist das Stiick gerahmt in den Austausch un-
terschiedlichster, teilweise sehr intensiver ethischer Argumentationen. Nussbaum
gelangt auch selbst zu einem ethischen Urteil. Im Ergebnis stimmt sie Hegel dahin-
gehend zu, dass Antigone und Kreon einseitige Standpunkte vertreten und so den
Konflikt zuspitzen, statt ihn zu l6sen versuchen; aber anders als Hegel sieht Nuss-
baum gleichwohl Antigone aus ethischer Sicht deutlich im Vorteil gegeniiber Kreon.

Nussbaum nimmt dabei die Méglichkeit von Vermittlung durch ethische Re-
flexion in den Blick, allerdings weniger die Handlungskontexte, die eine solche
Vermittlung erméglichen. Die sophokleische Antigone verharrt freilich nicht auf der
ethischen Ebene des Beurteilens, sondern thematisiert auch dezidiert die Mog-
lichkeit der politischen Vermittlung. Dazu gehoren Kreons Griinde fiir das Edike
und dafiir, warum er es auch gegeniiber Familienmitgliedern durchsetzen will.
Vor allem aber erértert Haimon Fragen der politischen Vermittlung. Er will seinen
Vater davon iiberzeugen, nicht willkiirlich Mafnahmen zu ergreifen, sondern sich
beraten zu lassen und nach Auswegen zu suchen, die weniger konflikttrichtig sind.
Der Seher Teiresias und der Chor sind weitere Instanzen der versuchten Beratung
auf der Suche nach Lésungen des Konflikts. Hier wird deutlich, welche Méglichkei-
ten der Konfliktbeilegung das Stiick durch diese Akteure in den Vordergrund stellt:
Deliberation, Beratung, Vermittlung, Kompromisse. Was interessanterweise nie-
mand erdrtert oder Kreon androht ist Gewalt. Keiner forciert das Handeln Kreons,
stattdessen versuchen alle beratend auf ihn einzuwirken. Die Variante gewaltsamer
Konfliktlosungsversuche findet sich dann erst in den modernen Verarbeitungen,
beispielsweise in Kdcks antigone. ein requiem, in dem die Toten als Chor auferste-
hen und Kreon zerreifien, oder bei Slavoj ZiZek, in dessen Three Lives of Antigone
unterschiedliche politische Losungen des Konflikts durchgespielt werden, zu der
am Ende die radikal-demokratische Losung gehért: Das Volk duldet nicht mehr
den Streit zwischen den Adligen, sondern beseitigt sie gewaltsam und itbernimmt
fortan selbst die politische Verantwortung.

Thema der sophokleischen Antigone ist also nicht nur der Konflikt an sich,
sondern auch dessen mogliche Vermittlung. Wie schon im Rezeptionskapitel aus-

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

gefithrt, haben bereits die Konkurrenten von Sophokles im Agon der Tragédien-
Auffithrungen beziiglich des in dem Antigone-Mythos geschilderten Konflikts
abweichende Vorginge skizziert. Aischylos etwa lisst seine Sieben gegen Theben mit
einer Bestattung beider Briider in verschiedenen Trauerziigen enden. Ob dieses
Ende vom Dichter selbst und damit frither als Sophokles oder — vielleicht in redak-
tioneller Reaktion auf den Erfolg von Sophokles’ Antigone — durch einen spiteren
Zusatz zur Vorlage des Aischylos hinzugefiigt wurde,™ indert nichts an der Be-
obachtung, dass hier bereits in der Antike politische Vermittlung erértert wird,
und zwar erfolgreich. Ein anderes Beispiel sind die Hiketiden des Euripides: Hier
gelingt die Vermittlung durch die Mitwirkung von Theseus von Athen, also einem
Dritten, der schlichtend, dann aber entscheidend in den Konflikt eingreift und ihn
deeskaliert.

Das sich hier abzeichnende Spannungsfeld von tragischem Konflikt und po-
litischer Vermittlung charakterisiert die sophokleische Antigone ebenso wie viele
der Neubearbeitungen des Antigone-Stoffes. Die Dynamik des Stiickes speist sich
aus der Auslotung unterschiedlicher Handlungsmaglichkeiten, deren Motivation
und deren Legitimation; politische Vermittlung scheint méglich und wird auch von
unterschiedlichen Akteurinnen und Akteuren — Ismene, Haimon, dem Chor, Teire-
sias — angestrebt und versucht, aber sie scheitert. Kompromisse bieten sich in der
Sache durchaus an. Wie Bridget Martin anmerkt, hitte Kreon die Bestattung des
Polyneikes nicht grundsitzlich, aber innerhalb der Grenzen Thebens verbieten kon-
nen. Dies hitte aber bedeutet, wie sie trocken kommentiert, dass Antigone »would
have been a far shorter and less interesting tragedy for that« gewesen wire.™

Nun gibt es allerdings unterschiedliche Méglichkeiten, das Verhaltnis von Kon-
flikt und Vermittlung zu verstehen, und diese schlagen sich in der Rezeption nieder.
Wie dieser Bezug konzeptualisiert wird hat wichtige Konsequenzen dafiir, als wel-
che Art der Interpretationsmatrix fiir gesellschaftliche Prozesse und Konflikte die
sophokleische Antigone bis heute fungiert, auch und gerade im Kontext demokra-
tischer Staatlichkeit. Die zentralen Konzeptionslinien, die im Folgenden diskutiert
werden sollen, unterscheiden ein Verstindnis des Konflikts als antagonistisch, als
agonal und, wie in diesem Buch als zentrales Konzept formuliert, als »Antigonis-
tische.

11 Torrance, Isabelle: Aeschylus. Seven against Thebes, London: Bloomsbury 2013, S.19—20,
S.109-110.

12 Martin, Bridget: Harmful Interaction between the Living and the Dead in Greek Tragedy,
Liverpool: Liverpool UP 2020, S.112.

- am 13.02.2026, 17:53:33.

219


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Antigone und die Arbeit am Konflikt

Tragik und Vermittlung im antagonistischen Konflikt

Wird das Geschehen in der sophokleischen Antigone als antagonistischer Konflikt
verstanden, so wird keine Vermittlung in Aussicht gestellt, hdchstens eine Versoh-
nung, die aber nicht von den beteiligten Personen und fiir sie erfolgt, sondern erst
fiir die Zeit nach ihnen moglich erscheint. Sofern Verséhnung erfolgt, geschieht dies
also erst nach der Katastrophe: Die Kontrahentinnen und Kontrahenten miissen un-
tergehen, um einer neuen Form des Umgangs Raum zu verschaffen. Das ist die von
Hegel mitgegebene Perspektive auf Antigone und Kreon. Nicht nur verkérpern sie
aus seiner Sicht gleichrangige Prinzipien, sie verkérpern diese Prinzipien einseitig,
unvermittelt und unvermittelbar, und sind daher konsequenterweise dem Unter-
gang geweiht. Der Konflikt weist also tiber sie hinaus auf ein Stadium der weiteren
Geschichte, in dem erst die konfligierenden Prinzipien miteinander verséhnt sein
werden. Die Vermittlungsleistung geschieht nicht durch die Protagonistinnen und
Protagonisten selbst und kann es auch nicht, sind diese doch in diesem Konflikt
tragisch verstrickt; es bedarf eines Strukturwandels. Dieses neue Stadium disku-
tiert Hegel in der Vorlesung zur Asthetik anhand von Aischylos Orestie-Trilogie, dar-
auf wurde im Rezeptionsabschnitt schon hingewiesen. Die in den Eumeniden vorge-
legte Losung des Rachekonflikts erfolgt durch die (buchstibliche) Einbindung der
Rachegottinnen in die politisch-religidse Ordnung Athens, so dass die Praxis der
Rache, die einen unaufhebbaren Zyklus an Gewalt zwischen den betroffenen Fami-
lien verursacht, auf die Ebene der Polis selbst gehoben wird und die Verfolgung von
Toétungsdelikten nun zur allgemeinen Sache erklirt. Diese Losung nennt Hegel »ob-
jektive Versdhnung«.” Die Losung beruht aber auf einer denkbar knappen Abstim-
mung - entschieden von Pallas Athene selbst, weshalb man auch sagen kénnte, dass
in der Orestie die politische Vermittlung in Gestalt der sich zu Aischylos’ Lebzeiten
anbahnenden athenischen Demokratie zum Vorschein gelangt mittels ihrer zentra-
len Entscheidungspraxis, der Abstimmung. Die Fihigkeit zur Konfliktlgsung spie-
gelte dann deren politisches »Kénnensbewuf3tsein«, wie es der Althistoriker Chris-
tian Meier formuliert hat.* Die sich Bahn brechende Demokratie ist zur Konflikt-
16sung imstande, ganz im Gegensatz zu Theben, das in der Antigone und anderen
Stiicken des thebanischen Mythenkreises als Negativfolie fiir Athen gesehen wer-
den kann.

Die Katastrophe istin den literarischen Bearbeitungen der zumeist iibliche Aus-
gang, von Glowacki tiber Griffiths bis zu Roy-Bhattacharya und Shamsie: Anita er-
hingt sich, Antigone wird klinisch steril hingerichtet oder erschossen, und Aneeka

13 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen zur Asthetik |1l (= Werk-Ausgabe, Band 15), 2.
Auflage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, S. 550.

14 Vgl. Meier, Christian: Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1980.

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

und Eamonn sterben durch eine Bombe. Allerdings finden sich auch innerhalb eines
antagonistischen Konfliktverstindnisses des Stiicks Beispiele, die — mit Blick auf
ihre dezidierte Kritik an den Prozessen demokratischer Staatlichkeit — die Frage in
den Raum stellen, ob die Gewalt des Endes wirklich eine Katastrophe darstellt oder
nicht schon die Méglichkeiten eines Neuanfangs aufweist; Kocks oder Zizeks Ver-
arbeitungen wiren solche Beispiele. Die Art der Katastrophe der multiplen Selbst-
morde bei Sophokles variiert oft zu anderen Formen des fiir die Protagonistinnen
und Protagonisten negativen Ausgangs. So endet Deraspes filmische Version der
Geschichte zwar mit der Abschiebung der Protagonistin, ihres Bruders und ihrer
Grofmutter, nicht aber mit weiteren Toten und suggeriert in der letzten Szene ein
offenes Ende.

Was in diesen Verarbeitungen zumeist nicht thematisiert wird, ist Kreons Ein-
sicht in seinen Fehler, die freilich zu spit kommt, um die Katastrophe doch noch
abzuwenden. Die Kreon-Figuren der hier als Beispiel genannten modernen Verar-
beitungen werden entweder gleich beseitigt — wie bei Kéck und ZiZek — oder aber
siehandeln als Reprisentanten des Staates entsprechend den Gesetzen, die sie nicht
gemacht haben, die auszufiihren sie aber nicht in Frage stellen. Bei Deraspe ist die
Kreon-Figur auf mehrere, reprisentative Charaktere verteilt in deren Innenleben
das Publikum keinen Einblick erhilt. Ahnliches gilt fiir die Kreon-Figur bei Griffiths,
die zwar individualisiert gezeichnetist, deren generische Benennung als Leader aber
schon auf ihre politische Funktion verweist. Der Polizist bei Glowacki schliefdlich
sorgt ebenfalls nur fiir die Umsetzung geltenden Rechts, nur wird hier am Ende des
Stiickes die Aufforderung zur Abwigung von Handlungsmoglichkeiten — und da-
mit auch die mogliche Vermeidung eines potentiellen tragischen Konflikts — an das
Publikum in Vertretung des demokratischen Demos gegeben.

Eine Ausnahme unter den modernen Kreonen bildet Karamat Lone in Shamsies
Home Fire. Im Gegensatz zu den Kreon-Figuren bei Deraspe, Griffiths oder Glowacki
ist er tatsichlich in einer aktiven Handlungsposition: Die posthume Ausbiirgerung
des toten Parvaiz, die zur weiteren Katastrophe, zum Tod Aneekas und Karamat Lo-
nes Sohn Eamonn fithrt, ist seine eigene Entscheidung. Deren Tod wird auch in dem
abschlieRenden Teil des Romans erzihlt, der aus Karamat Lones Sicht prisentiert
wird, und durchweg erhalten wir in diesen Kapiteln Einsicht in die Motivationen,
Selbstzweifel, aber auch die politischen Ambitionen des Innenministers. Aber ob
Karamat Lone wie Kreon im Nachhinein seinen fatalen Fehler — seine hamartia —
als solchen erkennt, kénnen wir nicht wissen: Aneekas und Eamonns Tod sieht der
Politiker — wie auch das Lesepublikum — vermittelt durch die Fernsehiibertragung
der sich zuspitzenden Katastrophe, als Eamonn von Extremisten eine Sprengstoft-
weste aufgezwungen wird und Aneeka zu ihm geht und ihn umarmt. Der letzte Satz
des Romans ist: »For a moment they are two lovers in a park, under an ancient tree,

- am 13.02.2026, 17:53:33.

¥l


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Antigone und die Arbeit am Konflikt

sun-dappled, beautiful and at peace«.” Was wir wissen — aus der vorherigen Passa-
ge aber auch in Kenntnis der unabwendbaren Katastrophe - ist, dass im nichsten
Moment die beiden in Luft gesprengt werden. Was wir nicht erfahren, auch wenn
es wahrscheinlich ist, ist die tragische und zu spite Erkenntnis von Karamat Lone
beziiglich seines fatalen Fehlers wie auch seiner personlichen Schwiche.

Ist die Lesart des Konflikts als antagonistisch in der Tradition Hegels auch nach
wie vor die dominante, so gibt es doch auch Verarbeitungen, die auf die fiir diese
Lesart zentrale Konfrontation von Kreon und Antigone verzichten. Dazu gehdren
solche, die ein offensichtliches tragisches Ende zu meiden versuchen und auch an-
dere, die explizit die bereits bei Sophokles angelegten (wenn auch zumeist schei-
ternden) Vermittlungsversuche aufgreifen. Bei Sophokles finden sich mit Haimon,
dem Chor, Teiresias und Ismene unterschiedliche Vermittlungsfiguren, die auch in
verschiedenen Varianten in der theoretischen Rezeption und in gegenwirtigen lite-
rarischen Verarbeitungen eine Rolle spielen; so nimmt Aneekas Schwester Isma in
Shamsies Roman eine solche Funktion ein, und in den Inszenierungen von Antigone
in Ferguson obliegt dem Chor zwar keine die Katastrophe verhindernde vermitteln-
de Rolle, aber dennoch die einer Instanz der kollektiven Trauer- und Krisenbewilti-
gung, die zur Verhinderung weiterer Katastrophen beitragen méchte.

Es ist jedoch Haimon, eine oft vernachlissigte Figur der sophokleischen Anti-
gone, dem in Hinblick auf den Aspekt der Vermittlung eine zentrale Bedeutung zu-
kommt. Als Vermittlungsfigur erméglicht Haimon bei entsprechender Bewertung
seiner Rolle eine zum Antagonismus alternative Lesart des Konflikts im Spannungs-
feld vom tragischen Konflikt und politischer Vermittlung, wie in den folgenden Ab-
schnitten gezeigt werden soll.

Die unterschatzte Figur des Haimon

Haimon, der Sohn und Erbe Kreons und Verlobter Antigones, versucht den Vater
davon zu iiberzeugen, die Einseitigkeit seines Blickwinkels aufzugeben. Er spricht
Kreon als Herrscher an; wihrend er ihm nicht vorschreiben will, was genau er zu
tun habe und es auch vermeidet, explizit die Rolle und Legitimitit Kreons in Frage
zu stellen, verweist er doch auf Kreons Anspruch darauf, zum Wohle der Stadt bzw.
der Polis zu handeln. Haimons Versuch seinen Vater zu beeinflussen zielt auf kon-
krete Handlungsoptionen in der Situation: Antigone sei zwar nicht im Recht, habe
aber einen Anspruch darauf, nicht einfach als Rechtsbrecherin behandelt zu wer-
den; die Biirger seien nicht einverstanden mit der Behandlung Antigones und der
Handhabung des Konflikts. Er beruft sich aber auch allgemein auf die Grundsitze
guten, klugen Regierens, und dazu gehore, sich offen zu zeigen fiir die Beratung.

15 Shamsie, Kamila: Home Fire, London: Bloomsbury Publishing 2017, S. 260.

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

Haimon argumentiert fiir Antigone also nicht (oder nicht nur) aus einer parteili-
chen, gar erotisch motivierten Position, wie sein Vater ihm vorwirft (und wie es auch
der Chor anzunehmen scheint), sondern Haimon will den Vater auch zu dessen ei-
genem Besten beraten. Wenn dieser Versuch auch scheitert, so macht er doch Hai-
mon sicher zu derjenigen Figur, die am ausdriicklichsten versucht vermittelnd in
den Konflikt zu intervenieren. Wichtig fir den Ansatz unseres Buches und das Ver-
stindnis des Antigonistischen Konflikts ist daher die Einschitzung Christian Mei-
ers, der den Dialog zwischen Kreon und Haimon als »eines der bedeutendsten Mo-
numente des politischen Denkens« bezeichnet hat.’ Dieses Denken sieht Menschen
als Handelnde und Entscheidende, nicht ausschlieflich als vom Schicksal Getriebe-
ne, und vor dem Hintergrund einer solchen Sichtweise riickt auch der vermittelnde
Aspekt, den Haimon verkdrpert, stirker in den Vordergrund.

Durch die dominante Fokussierung sowohl der Forschung als auch der lite-
rarischen Verarbeitungen auf die Konfrontation zwischen Kreon und Antigone
findet Haimon allerdings vergleichsweise wenig Aufmerksamkeit. In den 1980er
Jahren widmeten eine Reihe von theoretischen Beitrigen Haimon eine gesonderte
Betrachtung. George Steiner behandelt in seiner wegweisenden Antigone-Studie
Haimon vergleichsweise ausfithrlich und mit unterschiedlichen Schwerpunkten,
nicht zuletzt hinsichtlich der unterschiedlichen Versionen der Haimon-Figur;”
Simon Goldhill analysiert die Passage des Streitgesprichs zwischen Kreon und
Haimon als eine, in der Haimon zunichst die von Kreon fir selbstverstindlich ge-
nommene Hierarchie zwischen Vater und Sohn, K6nig und Untertan in Frage stellt,
indem er von einer anfinglichen Unterstiitzungsversicherung zu einer grundsitz-
lichen Beratung hinsichtlich guten Regierens tibergeht. Der Austausch wird jedoch
schnell zur Konfrontation: »The reasoned positions of father and son in the vitriolic
exchange that follows are quickly distorted. The respect for authority which Creon
espoused turns towards the tyrant’s principle of ignoring the people and relying
solely on his own judgement«.”® Aber in Goldhills Interpretation verschiebt sich
auch Haimons vertretene Position und wird von einem Argument fiir Flexibilitit
zu einer ebenso unflexiblen Haltung, von einer Reprisentation der Stadt zu einer
persénlichen Enttiuschung itber den anstehenden Verlust der Braut.”

In der jingeren theoretischen Rezeption des Stiicks sind Personen wie Haimon
oft marginale Figuren, die nur dazu dienen, das Agieren Antigones zu erhellen, so

16  Meier, Christian: Die politische Kunst der griechischen Tragédie, Miinchen: C.H. Beck 1988,
S. 218.

17 Steiner, George: Antigones. Oxford: Clarendon Press 1984, S.151-156.

18  Goldhill, Simon: Reading Greek Tragedy, Cambridge: Cambridge UP 1986, S.101.

19 Ebd. und S.102. Dieser Interpretation der personlichen oder gar erotischen Motivation des
Haimon wurde allerdings bereits in den 1960ern vehement widersprochen, da eine solche
die politisch-moralische Ausrichtung der Argumente Haimons trivialisiere; siehe G. Steiner:
Antigones, S.151.

- am 13.02.2026, 17:53:33.

223


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Antigone und die Arbeit am Konflikt

in Judith Butlers Antigone’s Claim oder bei Chanter, in deren Whose Antigone? Haimon
ausschliefllich als Verlobter Antigones thematisiert wird, dessen Heiratswunsch
Antigone nicht entsprechen will. In dem bereits erwihnten Band The Fragility of
Goodness bettet Martha C. Nussbaum Haimon in die umfassende, mehrschichti-
ge und multiperspektivische Deliberation ein, dem das Stiick so umfangreichen
Raum gibt. Ihr zufolge fiigt Haimon dem Spektrum der ethischen Deliberatio-
nen vor allem zwei Aspekte hinzu, die ethische Qualitit des Lernens und die des
Nachgebens.”® Haimon hat freilich inmitten dieser dichten Menge an ethischen
Uberlegungen in dem Stiick aus Nussbaums Sicht keine herausragende Bedeutung.
Den Umstand, dass Haimon jener ist, der iiberhaupt die Praxis des Beratens selbst
thematisiert, iibergeht Nussbaum.

Da wo Haimon mehr Aufmerksambkeit erhilt, wird er gelegentlich sogar eher
auf die Seite der Tragik und nicht der Vermittlung gestellt. Fiir Jonathan Strauss
beispielsweise steht nicht das Paar Antigone-Kreon im Zentrum des Stiicks, son-
dern das Paar Antigone-Haimon, und erst diese letztere Konstellation verleiht dem
Stiick seine Tragik, so sein Argument.* Haimon nimlich wihle mit seiner Parteier-
greifung fir Antigone einen Weg unabhingig von dem geforderten Gehorsam ge-
geniiber seinem Vater einerseits und unbeeindruckt von der Zuriickweisung seiner
Liebe durch Antigone andererseits, die gerade nicht ihn, den Lebenden, sondern
den toten Bruder liebt. Stattdessen entscheide sich Haimon fiir die Liebe zu den
Lebenden, selbst dann, wenn seine Liebe zuriickgewiesen wird. Erst als diese Liebe
unerfiillbar wird, tétet er sich selbst. Das liest Strauss als einen zu dem Antigones
alternativem Weg in der Geistesgeschichte der Individualisierung, Strauss’ eigent-
lichem Thema seiner Deutung der Antigone: Wahrend Antigone den Weg der Nega-
tion wihle, entscheide sich Haimon fiir den Weg der Affirmation, er bekenne sich
zu seiner unerwiderten Liebe und richte sein Handeln konsequent danach aus.

In modernen literarischen Verarbeitungen gibt es oft keine Haimon-Figur
(beispielsweise fehlt diese Figur ginzlich bei Roy-Bhattachrya, Glowacki und Uribe)
oder sie ist als verhiltnismifig schwach gezeichnet, wie bei Kéck und Zizek; der
Verlobte der Antigone scheint die Figur zu sein, die aus Sicht vieler Rezipientinnen
und Rezipienten gut gestrichen werden kann. In einigen der jiingeren Verarbeitun-
gen jedoch erlebt Haimon auch ein neues Interesse und tritt sowohl beratend als
auch gelegentlich als eigenstindiger Akteur auf. Die beratenden Haimon-Figuren
beispielsweise bei Shamsie und Griffiths sind in ihrer Darstellung und Argumen-
tationsstrategie stark an den sophokleischen Haimon angelehnt, auch wenn sie
letztlich zwar sehr prisente — und bei Shamsie auch psychologisch komplexe -,
aber als wenig durchsetzungsstark gezeichnete Figuren bleiben, die den tragischen

20 M.C. Nussbaum: The Fragility of Goodness, S. 79.
21 Strauss, Jonathan: Private Lives, Public Deaths. Antigone and the Invention of Individuality,
New York: Fordham UP 2013, S.137.

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

Verlauf nicht stoppen konnen und ihm schliefilich auch selbst erliegen. Sie passen
nicht in die dort gezeichneten Ausmafie des Konflikts.

Dies ist bei den (wenigen) Verarbeitungen, die Haimon eine iiber die Bera-
tungsversuche hinaus aktiv handelnde Rolle geben, interessanterweise anders. In
Deraspes filmischer Antigone beispielsweise organisiert Hémon die Unterstiitzung
Antigones durch junge Leute, die nicht nur an ihrem Gerichtsprozess teilnehmen
und diesen unterbrechen, sondern die auch iiber soziale Medien, durch Musik und
Trommeln sowie Graffitis ihre Unterstiitzung und ihren Protest gegen den rechts-
staatlichen Umgang mit Antigone ausdriicken. Und es ist Hémon, der in der letzten
Szene, der Abschiebung am Flughafen, Antigone anruft (das erkennt das Publikum
an diesem Punkt an seinem Klingelton) und ein offenes Ende suggeriert. Deraspe
rdumt der Haimon-Figur damit nicht nur eine grofRere Prominenz ein, indem sie
sie iiber ihre beratende Funktion hinaus auch aktiv in die Handlung intervenieren
lasst. Sie inszeniert damit auch ein nicht-tragisches Ende, das sowohl Antigone
als auch Hémon tiberleben sieht und das sogar offen genug gestaltet ist, um eine
gemeinsame Zukunft zwar nicht sehr wahrscheinlich, aber zumindest moglich
zu machen. Und noch ein Punkt ist zu beobachten: Wihrend bei Sophokles die
emotionale Bindung Antigones an Haimon durchaus in Frage gestellt wird und
ihre Absage an die Heirat — mit Butler gesprochen - als Absage an ein normatives
Familienbild gelesen werden kann, ist Hémon bei Deraspe tatsichlich Antigones
Geliebter. Der Liebesakt der beiden kann dabei allerdings auch verstanden werden
als eine weitere Dokumentation einer engen Bindung (an Hémon, im iibertragenen
Sinn aber auch an Kanada), die Antigone bereit ist fiir ihre Familie aufzugeben.

Dies stellt nicht nur die Haimon-Figur, sondern vor allem auch Antigone in ein
groferes Beziehungsgeflecht. Der Vorwurf des Chors, Antigone sei autonomos ist im
Kontext des sophokleischen Stiickes keine positive Bewertung, wie das sechste Ka-
pitel zeigte, sondern markiert eine Isolation von gesellschaftlichen Bindungen; die-
ser Punkt findet seinen Widerhall auch in modernen Bearbeitungen. Die Antigonen
bei Deraspe, aber auch bei Piatote und bedingt auch bei Shamsie sind gerade nicht
»autonome, auch wenn sie auf ihren jeweiligen Handlungslegitimationen ebenso
unverriickbar beharren wie das sophokleische Vorbild; sie stehen vielmehr in Bezie-
hungen, die sie nicht zuriickweisen, sondern als unterstiitzend annehmen.?* Die je-
weiligen Haimon-Figuren ergreifen somit einerseits wesentlich persénlicher Partei
fiir Antigone, als es Haimon in Sophokles’ Tragédie tut; dadurch mag man durch-
aus diese Umsetzung als eine solche verstehen, welche die politischen Implikatio-
nen trivialisiert. Andererseits jedoch verkorpern sie auch eine Bindung der Antigo-
ne, die daher nicht isoliert Kreon entgegentreten muss. Bindungen eréffnen Wege

22 Beth Piatote arbeitet an einer zweiten Version ihrer Antikoni, in der ihr Haemon eine aktiv
unterstiitzende Rolle spielt, so ausweislich unserer Korrespondenz mit der Autorin.

- am 13.02.2026, 17:53:33.

225


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Antigone und die Arbeit am Konflikt

der Vermittlung tiber Interessen- und Wertgegensitze hinweg, und Bindungen er-
moglichen solidarisches Handeln.

Betrachtet man nun die unterschiedlichen neueren Verarbeitungen und theo-
retischen Ansitze, die Haimon eine relevante Rolle zuweisen, so lisst sich fiir die
literarischen Adaptionen konstatieren, dass Haimons Vermittlungsversuche hier,
wenn sie zu einem anderen als einem tragischen Ergebnis fithren, in alternative For-
men des Handelns iibergehen. Hier wird, so die These, der Konflikt bereits nicht
mehr als antagonistisch verstanden, auch wenn er teilweise nach wie vor als Kon-
frontation inszeniert wird, und es ist bemerkenswert, dass die Verarbeitungen, die
von dem Tod der Protagonistin absehen, tendenziell auch Haimon eine grofere Rol-
le einrdumen (z.B. bei Deraspe). Diese Texte stellen daher unter Umstinden die Fra-
ge, was die Tragodie als Genre heute fir Formen und Funktionen annehmen kann
und inwieweit sie eine Offnung fiir eine wie auch immer geartete Zukunft bedeu-
tet. Sie verweisen damit aber auch auf ein mégliches alternatives, nicht-antagonis-
tisches Verstindnis von Konflikt.

Tragik und Vermittlung im agonalen Konflikt

Im vorangehenden Kapitel 9 zu den politischen Machtverhiltnissen ist die Kon-
kurrenz zweier Politikverstindnisse in Hinblick auf die Auslegung der Antigone
herausgestellt worden, das der vor allem mit Bonnie Honig verbundenen agonalen
Politiktheorie und das der Radikaldemokratie, wie man sie bei Slavoj Zizek antrifft.
Beide kritisieren in unterschiedlichen Intensititsstufen die liberale Demokratie,
und zwar fiir das von ihr geférderte und hegemonial durchgesetzte Politikver-
stindnis, welches auf einem grundrechtebasierten Individualismus beruht und
konsensfixiert ist. In ihrer Liberalismus-Kritik gehen Agonismus und Radikalde-
mokratie also Hand in Hand. Allerdings setzt der Agonismus auf eine Verinderung
der bestehenden Demokratie, die Radikaldemokratie auf die Uberwindung von de-
ren Strukturen insgesamt zugunsten einer basisdemokratischeren Ausrichtung.?
Sowohl die agonale als auch die radikaldemokratische Theorie greifen auf die An-
tigone zuriick; dabei spielen der Aspekt der Vermittlung und die Figur des Haimon
als deren personale Verkdrperung eine unterschiedliche Rolle. Zentral ist bei beiden
die Auslotung alternativer Formen des Politischen und politischen Handelns, ein
Aspekt, der bereits mehrfach thematisiert wurde.

Obschon formal gesehen legitim, fithrt die vom staatlichen Zentrum ausge-
hende gesetzgeberische Gestaltung, die der Liberalismus voraussetzt, sogar fiir

23 Fureine allgemeine Kritik an der radikalen Demokratietheorie vgl. McNay, Lois: The Misgui-
ded Search for the Political. Social Weightlessness in Radical Democratic Theory, Cambridge:
Polity 2014.

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

den Normalfall der Politik erachtet, aus agonistischer Sicht zu einem Denken, das
die Biirgerinnen und Biirger von der politischen Partizipation wegfithrt und nur
solche Formen politischer Aktivitit unterstiitzt, die mit diesem Politikverstindnis
konform gehen (von der Arbeit in politischen Parteien bis zu privaten Interessen-
gruppen als Lobbyisten). Daher ist der Punkt, an dem die vorgegebenen liberalen
politischen Tatigkeitsformen unterbrochen, negiert, missachtet werden, aus ago-
naler wie aus radikaldemokratischer Perspektive zugleich der Ausgangspunkt, an
welchem das Politische zuallererst wieder einsetzen kann. So konnen (ihnlich wie
im Feminismus) Aktivititen, die aus liberaler Sicht nicht als politisch angesehen
werden (wie die Trauer und die Klage, siehe Kap. 9), hochpolitisch werden, schon
allein welil sie die Selbstverstindlichkeit des liberalen Politikverstindnis storen,
irritieren, herausfordern.

Zu den frithesten Verfechtern der agonalen Politiktheorie gehért der — wie Bon-
nie Honig auch - aus Kanada stammende und sich prominent auf den kanadischen
Kontext beziehende James Tully. Er sieht in der sophokleischen Antigone ein Vorbild
fiir seinen eigenen Ansatz einer agonalen Anerkennungspolitik, eine Debatte, die
in den 1990er Jahren vor dem Hintergrund der Auseinandersetzungen iiber Formen
des Multikulturalismus und Interkulturalismus in Kanada und Quebec besonders
prominent war. Antigone im Kontext der Anerkennungstheorie zu stellen bringt sie
in die Nihe moderner Identititspolitik, in welcher verschiedene Personengruppen
nicht so sehr um Machtstellung im Staat ringen, sondern auf Anerkennung durch
den Staat und die Gesellschaft dringen, um ihre Anliegen nicht nur gewiirdigt und
geschiitzt, sondern auch gefordert zu sehen. In diesem Kontext stellen Tullys Ar-
beiten den Versuch dar, darin zu vermitteln, was er als den Grundkonflikt der mo-
dernen Demokratie ansieht: die Prinzipien von Freiheit und Zugehorigkeit.* Das
liberale Grundanliegen individueller Freiheit wird von Tully ebenso bejaht wie das
Anliegen von Personengruppen, die sich entlang von im weitesten Sinne kulturel-
len Merkmalen und Eigenschaften identifizieren und kooperieren. Solche Identi-
tatskonflikte sind also Tully zufolge vor allem Konflikte um Anerkennung. Den Ak-
teurinnen und Akteuren wird erst in der Auseinandersetzung deutlich, wer sie sind
bzw. sein wollen, weshalb der Konflikt im Zentrum des Politischen steht. Zur Kli-
rung seines Anliegens greift Tully auf die sophokleische Antigone zuriick und spricht
von »Antigone’s plea for recognition«.” Fiir Tully ist besonders die im vorherigen
Abschnitt diskutierte Figur Haimons die fiir seine agonale Theorie vorbildliche Ge-
stalt, da sie auf die Vermittlung von solchen Anerkennungskonflikten dringt, und
dies kann direkt auf den kanadischen Diskussionskontext zuriickbezogen werden.

24 Tully,James: Strange Multiplicity. Constitutionalism in an Age of Diversity, Cambridge: Cam-
bridge UP 1995, S. 31-32.
25 Ebd, S.174.

- am 13.02.2026, 17:53:33.

227


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Antigone und die Arbeit am Konflikt

Wiahrend nimlich der romanischsprachige Pfad der agonalen Politiktheorie
(namentlich Chantal Mouffe und Ernesto Laclau) die sophokleische Antigone nicht
zur Illustration der eigenen Uberlegungen nutzt, ist dieser Bezug in der angloame-
rikanischen und kanadischen Ausrichtung — wie von Tully und Honig vertreten —
sehr prominent. Wichtig sind hier also offenkundig sowohl eine agonale Auffassung
von Konflikt als auch die spezifisch kanadische Debatte, die das Denken von Tully
und Honig prigen. Eine der wesentlichen Leistungen der kanadischen Politischen
Theorie und Philosophie ausgangs des 20. Jahrhunderts war es, den kanadischen
Prozess der Vermittlung im Separatismus-Konflikt zwischen den anglophonen
und dem frankophonen Bevélkerungsteilen aufzugreifen und theoretisch auf eine
Weise zu reflektieren, die weit iiber die Grenzen Kanadas in die westliche De-
mokratietheorie und Politiktheorie ausgestrahlt hat.?® Der mafigebliche Autor in
diesem Zusammenhang ist Charles Taylor, der vor dem Hintergrund seiner Hegel-
Expertise und seinen Studien zur Subjekt- und Personentheorie den Begriff der
Anerkennung als Medium der politischen Konfliktaustragung im Bereich von Wert-
und Identititsfragen etablierte. Auch wenn Taylor selbst sich nur sporadisch mit
der sophokleischen Antigone auseinandergesetzt hat, vor allem in seinem Buch
Hegel von 1975 — dort jedoch ausschlieflich mit Bezug auf ihre Bedeutung fiir Hegel
selbst und nicht fiir das heutige Politikverstindnis* - so ist dies ein wichtiger
Ausgangspunkt fir das spitere intensive Aufgreifen der Antigone durch Tully und
dessen Integration der Tragddie in seine Anerkennungstheorie. Der Prozess der
Anerkennung ist fir Tully fortlaufend, er hat kein inhirentes Ziel, er ist aber selbst
ein hohes Gut, nicht zuletzt wegen seines Potentials, Konflikte der Identitit zu
16sen oder wenigstens zu beschwichtigen.

Diese Anerkennungstheorie wurde mehrfach kritisiert, mit Blick auf die Ausle-
gung der sophokleischen Antigone vor allem von Patchen Markell.?® Er verweist dar-
auf, dass der Begriff der Anerkennung, den Charles Taylor Hegel entnommen hat,
urspriinglich ein Terminus aus der aristotelischen Poetik ist, und zwar im Kontext
seiner Tragddienanalyse. Der Blick dort hinein zeigt, dass die Anerkennung (ana-
gnorisis) keineswegs ein Gut ist, dem nur ethisch ungeteilt zustimmungsfihige Re-
sultate eigen sind, sondern dass sie auch den Umschlag des Geschehens auf der
Bithne markiert, da die Akteure ihres Untergangs und ihrer Verantwortung dafir
ansichtig werden. Anerkennung ist daher in Markells Analyse nicht die Losung von

26  Siehe z.B. Sarkowsky, Katja/Schultze, Rainer-Olaf/Schwarze, Sabine (Hg.): Migration, Region-
alization, Citizenship. Comparing Canada and Europe, Wiesbaden: VS Springer 2014.

27  Taylor, Charles: Hegel, Cambridge: Cambridge UP 1975, S.173-175.

28  Markell, Patchen: Bound by Recognition, Princeton, NJ: Princeton UP 2003, S. 66—74. Kom-
pakt hierzu auch sein Aufsatz »Tragic Recognition. Action and Identity in Antigone and Aris-
totle, in: Political Theory 31 (2003), S. 6—38.

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

Identititskonflikten, auch nicht der Weg dorthin, sondern kann als »tragic recogni-
tion« auch und gerade den tragischen Konflikt meinen. In diesem Gebrauch ist der
Aspekt des Erkennens im Begriff von »re-cognition, also die Kognition (gnosis) sehr
viel ernster genommen als in der Anerkennungstheorie etwa von Taylor oder Tully,
daes bei letzterer um den Anspruch auf Anerkennung im Sinne gleichwertiger Ach-
tung geht, wihrend in Markells Deutung die Anerkennung eher meint, dass man der
Unvermittelbarkeit des Konfliktes mit dem anderen gewahr wird. Worauf Markell
hinweisen will ist eine Spielart des Konflikts, in welcher das Ideal volliger, gegensei-
tiger und gleichwertiger Anerkennung unerreichbar ist, vielmehr die Anerkennung
der einen Gruppe immer eine Beeintrichtigung von anderen darstellen muss. Da-
her kann aus Markells Sicht die politische Vermittlungsarbeit nicht in Fragen der
Anerkennung enden, sondern nimmt von dort nur ihren Ausgang.

Auch von anderen Vertretern der agonalen Politiktheorie selbst wurde der An-
erkennungsansatz kritisiert, insbesondere von Bonnie Honig. Mit ihrer Kritik ist es
auch zu einer Schirfung der Perspektive gekommen, sowohl in der agonalen Poli-
tiktheorie im Allgemeinen als auch in ihrer Rezeption der Antigone im Besonderen.
Wihrend Honig mit der Abfassung von Antigone, Interrupted beschiftigt war, disku-
tierte sie Tullys Antigone-Deutung.” Sie kritisierte zu diesem Zeitpunkt, dass Tullys
Darstellung Haimons zu kurz greife, wenn dieser als Vorbild fiir die Vermittlung
von Wertekonflikten dienen solle. Nicht alle betroffenen Personengruppen seien in
einem konkreten Vorgang der gegenseitigen Vermittlung ihres Anerkennungsbe-
streben eingebunden, andere blieben auflen vor, wiirden iibersehen oder gar miss-
achtet. Ferner begonnen Konflikte neuer Art, wenn es nicht nur um eine morali-
sche Anerkennung gehe, sondern damit auch materielle Konsequenzen verbunden
seien, die etwa den Verlust bislang genossener materieller Vorteile und politischer
Privilegien bedeuten. Mit Blick auf das kanadische Beispiel insistiert Honig, dass
vielleicht der Ausgleich zwischen der englischsprachigen und der franzdsischspra-
chigen Bevolkerung gelungen sei; doch als es darum ging, die indigenen First Nations
als Personengruppe in diesen Ausgleich einzubeziehen und die anderen Beteiligten
dies als eine Schmilerung ihrer Privilegien wahrnahmen, sei die Vermittlung auf
grofRen Widerstand gestoflen. Neue gruppenbezogene Anspriiche auf Anerkennung
miissen sich also gegen das etablierte Gleichgewicht der Interessen iiberhaupt erst
durchsetzen. Der Vorgang der Anerkennung setze damit den vorgingigen Prozess
voraus, dass sich die betroffenen Personengruppen iiberhaupt erst ihrer Besonder-
heiten, ihrer Unterschiede gewahr werden. Was fiir die einen Personengruppen ein
erfolgreicher Weg der Vermittlung ihrer Anspriiche auf Anerkennung gewesen sein
mag, kénne fiir andere Personengruppen bedeuten, sich in eine Schablone einfii-
gen zu miissen, die ihren Eigenheiten nicht gerecht werde. Die Wahrnehmung die-

29  Honig, Bonnie: »[Un]Dazzled by the Ideal?: Tully’s Politics and Humanism in Tragic Perspec-
tive, in: Political Theory 39 (2011), S.138-144.

- am 13.02.2026, 17:53:33.

229


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Antigone und die Arbeit am Konflikt

ser Unterschiede erfolge zuallererst in der Durchfithrung des Konflikts, dem erst an
zweiter Stelle der Versuch seiner Vermittlung folgen konne.

An diesem Punkt wird dann wieder Antigone der maf3gebliche Bezugspunkt, die
Honig zum Vorbild dafiir erhebt, wie das Streben nach Anerkennung iiberhaupt
erstartikuliert und durchgefochten wird, wenn es auf fundamentales Widerstreben
stoRt: »What they need is not just a Haemon-like reasonableness but also an Anti-
gonean capacity to articulate their sense of injustice and lament their losses, which
are real«.’® In ihrem etwas spiter erschienenen Buch Antigone, Interrupted duflert
sich Honig diesbeziiglich etwas vorsichtiger, aber vor diesem Hintergrund ist es
vielleicht bezeichnend, dass sie die Haimon-Gestalt nicht eingehender untersucht,
und sie teilt auch nicht die Auffassung, er sei die Verkorperung von Vermittlungsbe-
mithungen, zu der Tully und auch Nussbaum ihn erkliren. So schreibt Honig, dass
Antigone zwar oft Haimons rationaler Argumentationsfihigkeit gegeniibergestellt
werde, dass aber das Argument, Haimon sei ein Modell fiir die Deliberation eige-
ne Ausblendungen voraussetze: es erfordere »delicately sidestepping his attempted
parricide and his violent self-destruction«.>

Wahrend also in der ilteren Generation der englischsprachigen agonalen Poli-
tiktheorie (von Taylor bis Tully) die vorhandenen politischen Institutionen der libe-
ralen Demokratie nicht ernsthaft in Frage gestellt werden, aber sie mit einem auf
Anerkennungskonflikte ausgerichteten agonalen Politikverstindnis erweitert wer-
den sollen, geht die jingere Generation (Honig) einen Schritt weiter und koppelt
das Politikverstindnis vom Liberalismus vollstindig ab, und hierfiir bietet die An-
tigone-Figur einen zentralen Referenzpunkt. Es wird nicht nur innerhalb der be-
stehenden Institutionen nach Auswegen aus aktuellen Werte- und Identititskon-
flikten gesucht, es wird nach einer Erweiterung und Verinderung des Politikver-
stindnisses insgesamt Ausschau gehalten. Im Zusammenhang des Verhiltnisses
von Tragik und politischer Vermittlung wird nun neben dem spezifischen Politik-
verstindnis des Agonismus vor allem dessen Konflikttheorie relevant. Die agonale
Politiktheorie setzt auf die Auseinandersetzung, den Kampf als solchen, in welchem
die Handelnden oft erst ihren eigenen Standpunkt finden. Nicht die Vermittlung
der Konflikte steht hier im Zentrum, sondern der Konflikt selbst. Vermittlungsbe-
mithungen, auch die Suche nach einem friedensférdernden Konsens, kénnen hin-
gegen die identititsstiftende Bedeutung der Konfliktgegenstinde verwischen.

Hier wird noch einmal deutlich, dass politisch-theoretische und literarische
Ansitze sich nicht kongruent zueinander verhalten. Kécks und Zi%eks Antigone-
Verarbeitung beispielsweise basieren auf einem antagonistischen Verstindnis der
Konstellation und scheinen jeweils auf radikaldemokratische (Zi%ek) bzw. agonale
(Kock) Politikansitze zu verweisen; beide enden aber in einer Gewalt, die keiner

30 Ebd., S.139.
31 Honig, Bonnie: Antigone, Interrupted, Cambridge: Cambridge UP 2013, S.152.

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

dieser Ansitze vertreten wiirde. Die Gewalt bei ZiZek fithrt immerhin potentiell zu
einem Systemwechsel; der Tod Kreons bei Kock stellt hingegen keinerlei Losung
dar oder in Aussicht, er macht die Toten nicht wieder lebendig (sie werden eher
und sehr wortlich zu »Europas Wiedergingern«, wie Christina Wald argumentiert
hat). Insgesamt gesehen wirft die Gewalt zum Ende des Stiickes natiirlich die Frage
auf, wie Politik grundsitzlich geindert werden kann und muss, um die vielen
Toten iiberhaupt erst zu verhindern. Dies stellt das Verhiltnis von tragischem
Konflikt und den Maglichkeiten politischer Vermittlung umso dringlicher in den
Vordergrund.

Tragik und Vermittlung im Antigonistischen Konflikt

Die beiden skizzierten Konfliktverstindnisse — antagonistisch und agonal — bezie-
hen die Méglichkeit zur Vermittlung sehr unterschiedlich ein. Dabei dominiert ge-
rade durch die Fokussierung auf die Konfrontation von Antigone und Kreon das
antagonistische Verstindnis die literarische Rezeption und die topische Verwen-
dung der Antigone nach wie vor, aber das agonale Politikverstindnis erlaubt es, stir-
ker den Blick auf die im Stiick angelegten Alternativen an politischer Handlungs-
fahigkeit zu richten; es ist daher naheliegend, dass die Antigone fir Vertreterinnen
und Vertreter dieser Theorierichtung aus unterschiedlichen Griinde eine so wichti-
ge Rolle spielt.

Das in diesem Buch vertretene Verstindnis des Konflikts geht von einem Span-
nungsverhiltnis von tragischem Konflikt und politischer Vermittlung aus, das
die Konfliktkonstellation, die wir mit dem Begriff des Antigonistischen Konflikts
bezeichnet haben, grundsitzlich kennzeichnet. Tragischer Konflikt und politische
Vermittlung bilden dabei keine eigene Konfliktlinie des Antigonistischen Konflikts
wie es die bislang diskutierten Konfliktlinien um den Umgang mit den Toten, um
Handlungsnormen oder asymmetrische Machtverhiltnisse tun; sie bilden vielmehr
ein Spannungsfeld von vermeintlicher Unausweichlichkeit einerseits und Hand-
lungsfihigkeit andererseits, das alle genannten Konfliktlinien durchzieht und das
in den Verarbeitungen unterschiedlich aufgegriffen wird. Den Antigonistischen
Konflikt primir als tragischen Konflikt zu sehen betont die Unausweichlichkeit des
katastrophalen Ausgangs, wobei diese sowohl darauf bezogen sein kann, dass es
unabwendbar zum Konflikt kommt, als auch darauf, dass der Konflikt zu keiner
Losung gelangen kann und daher die Charaktere verschlingt. Den Antigonistischen
Konflikt primir als Frage der politischen Vermittlung zu begreifen bedeutet, dass
dieser Konflikt trotz aller Intensitit, ungeachtet der Komplexitit der miteinander
verflochtenen Konfliktlinien und trotz der Grundsitzlichkeit seiner Bedeutung,
gleichwohl einer politischen Vermittlung zugéinglich ist, in Teilen oder sogar als
Ganzes.

- am 13.02.2026, 17:53:33.

231


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Antigone und die Arbeit am Konflikt

Entscheidend ist jedoch das Zusammenspiel der beiden Aspekte. Wire der An-
tigonistische Konflikt eine Konfliktkonstellation von der Art, erstens, dass er im-
mer tragisch verliuft, dann lige der Sinn seiner Rezeption als solchem darin, nicht
nur auf jene Selbstitberschitzung hinzuweisen, die zu den Konflikten fithrt, son-
dern auch auf diejenige Selbstiiberschitzung, die darin besteht anzunehmen, sol-
che Konlflikte tiberhaupt, geschweige denn selbstindig 16sen zu kénnen. Oder aber
wir haben es beim Antigonistischen Konflikt zweitens mit einer Konfliktkonstella-
tion zu tun, in welcher eine politische Vermittlung moglich ist, wenn sie auch nicht
leichtfillt, sie stindig zu scheitern droht und sie daher erheblicher, oft dennoch
vergeblicher Anstrengungen bedarf. Im letzten Fall hindert der Umstand, dass der
Konflikt nicht geldst oder seine Eskalation nicht vermieden wird, nicht daran, sei-
ne Schilderung mit Blick auf politische Vermittlung als Mittel zu sehen, um sich fiir
solche Konflikte zu wappnen und die — wie auch immer geringe — Méglichkeit der
Losung oder Deeskalation zu erkennen und dann auch zu ergreifen. Wie sind also
die beiden Teilperspektiven miteinander verbunden?

Zunichst einmal bilden sie zwar Extrempole, sollen aber nicht als einander
ausschlieffende Charakteristiken der modernen Antigone-Bearbeitungen verstan-
den werden. Wie in den diversen literarischen Verarbeitungen gezeigt, operieren
diese weitgehend mit dem Rezeptionswissen um die unabwendbare Katastrophe;
der »tragische Konflikt« ist somit — wie das Widerstandsnarrativ — sowohl diagnos-
tisch als auch prognostisch: Aus der Diagnose der Tragik folgt die Vorhersage der
Katastrophe. So gesehen scheint auch die Vermittlung nur scheitern zu kénnen.
Dabei erfillen aber wie gezeigt nicht alle Verarbeitungen diesen tragischen Verlauf,
auch wenn sie das Wissen darum voraussetzen: Piatote, Kock, ZiZek, Deraspe,
aber auch Boisvert oder Stocker finden andere Losungen, die die Handlungs- und
oft auch Vermittlungsfihigkeit einzelner Charaktere stirker in den Vordergrund
stellen und damit die Unausweichlichkeit von Tod und Leid in Frage stellen; einige
Verarbeitungen, wie Uribes Antigona Génzalez oder Powells Only Remains Remain
verzichten ganz auf die Konfrontation und stellen die Trauer und - bei Uribe - die
wie auch immer begrenzte Handlungsfihigkeit der Hinterbliebenen als politischen
Akt in den Vordergrund. Und in der Politischen Theorie begreifen Kritikerinnen
und Kritiker wie Bonnie Honig, Simon Stow oder David Mclvor das »Tragische«
gerade nicht als die Unabwendbarkeit der Katastrophe, im Gegenteil: Wenn Simon
Stow die griechische Tragddie als Modell fir die Konzeptionalisierung einer Form
»tragischer Trauer« heranzieht als ein Beispiel, wie er schreibt, fir einer Trauer,
die »embodied as both ritual and memorial, offers a politics of acknowledgement
and democratic futurity that might be embraced by the polity as a whole«,** dann
werden hier Aspekte des Tragischen selbst zu Formen der politischen Vermittlung.

32 Stow, Simon: American Mourning. Tragedy, Democracy, Resilience, Cambridge: Cambridge
UP 2017, S. 22.

- am 13.02.2026, 17:53:33.



https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

Auf den Aspekt der politischen Vermittlung in der sophokleischen Antigone hinzu-
weisen bedeutet daher nicht, ihm einen Vorrang vor dem Aspekt des Tragischen
einzuriumen; gerade wenn dem Tragischen, wie beispielsweise in der agonalen
Politiktheorie oder in vielen der hier diskutierten Verarbeitungen, Vermittlungs-
moglichkeiten eingeschrieben sind, die sich aus der tragischen Konstellation selbst
ergeben, erscheint genau das Spannungsfeld des Antigonistischen Konflikts der
fiir die Diskussion gesellschaftlicher Konflikte produktivere Ansatz zu sein.

Einer der zentralen Aspekte, der es dezidiert erfordert, den tragischen Konflikt
und die politische Vermittlung in ihrem Spannungsverhiltnis zusammen zu den-
ken ist die Hybris, die menschliche Tendenz zur potentiell katastrophalen Selbst-
tiberschitzung.*® Beruht die tragische Qualitit der antiken Tragodie hierauf, dann
wird diese nicht nur im Uberschreiten der von den Géttern eingezogenen Grenze
erkennbar, wie dies immer wieder die antike Tragddie bestimmt; die Tragik kann
verallgemeinert werden als Selbstiiberschitzung der eigenen Krifte und Fihigkei-
ten, und dies ist nicht nur ein zentraler Aspekt der griechischen Tragddie allgemein,
sondern wird in der Antigone explizit thematisiert, und zwar in der deinon-Charak-
terisieurng des Menschen, die in dem berithmten Ersten Standlied des Chores er-
folgt. Dieses Standlied wird in der englischsprachigen Rezeption hiufig als »Ode to
Manc bezeichnet.** Diese »Ode« singt freilich nicht alleine das Lob auf die Fihig-
keiten des Menschen, die Natur zu bezwingen, iiber die Meere hinaus die Welt zu
erkunden und die Tierwelt zu domestizieren, sondern benennt auch die Abgriin-
de menschlicher Leistungskraft. Es gelingt dem Standlied, beide Aspekte in einem
Wort zusammenzufassen, dem deinon: nichts sei »ungeheurer« als der Mensch, wie
es gleich zu Beginn des Standliedes heif’t (Vers 332), aber gerade dieses »ungeheure«
beinhaltet die hier angesprochene Ambivalenz.

An der Frage, wie das deinon, mit dem der Mensch in dem Standlied charakte-
risiert wird, zu iibersetzen sei, arbeiten sich die Ubertragungen entsprechend auch
immer wieder aufs Neue ab. Im Rezeptionskapitel war bereits von Hélderlins Uber-
tragung die Rede: »Ungeheuer ist viel. Doch nichts Ungeheuerer als der Mensch.«
Dreif3ig Jahre spiter tibersetzte der Philologe August Boeckh: »Vieles Gewalt'ge lebt,
und nichts ist gewaltiger als der Mensch«.** Eine der modernen Ubersetzungen ins
Deutsche ndhert sich hingegen wieder Holderlin an: »Vielgestaltig ist das Ungeheu-

33 Zur Hybris in der Tragddie vgl. Cairns, Douglas: »Values, in: Justina Gregory (Hg.), A Com-
panion to Greek Tragedy, Oxford: Wiley-Blackwell 2005, S. 305-320, insbesondere S. 313319
sowie Scodel, Ruth: An Introduction to Greek Tragedy, Cambridge: Cambridge University
Press 2010, S. 76.

34 S Goldhill: Reading Greek Tragedy, S. 204—211; Cairns, Douglas: Sophocles. Antigone, Lon-
don: Bloomsbury Academic 2016, S. 61-62.

35  Boeckh, August: Des Sophokles Antigone. Griechisch/Deutsch, nebst zwei Abhandlungen
Uber diese Tragddie im Ganzen und iiber einzelne Stellen derselben, Berlin: Veit 1843, S. 31.

- am 13.02.2026, 17:53:33.

233


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Antigone und die Arbeit am Konflikt

re, und nichts ist ungeheurer als der Mensch«,*® wogegen Karl Reinhardt in der Sa-
che Heidegger gefolgt ist: »Viel des Unheimlichen ist, doch nichts/Ist unheimlicher
als der Mensch«.”” Diese Abweichungen finden sich auch in englischen Uberset-
zungsbemiithungen. In der regelmifiig konsultierten Ubersetzung von Francis Storr
in der Ausgabe der Loeb Classics heifdt es: »Many wonders there be, but naught more
wondrous than man«.*® Moderne Ubertragungen dagegen weichen hiervon deutlich
ab, so die von Charles Segal: »At many things—wonders,/Terrors—we feel awe,/But
at nothing more/Than at man«.*

Das Ubersetzungsproblem wird damit selbst bereits zum Teil der Arbeit am
Konflikt, das jeweilige Verstindnis des Tragischen spielt hier hinein. Einige Ver-
arbeitungen reflektieren diesen Zusammenhang. Anne Carson spielt in ihrer
Ubertragung von 2015 mit dem Umstand der Vielfiltigkeit der Ubertragungsan-
strengungen des Attributs deinon in den modernen Sprachen, indem diese Vielfalt
einfach aufgelistet und so nebeneinander stehengelassen wird:

Chorus: »many things strange/terrible/clever/wondrous/monstrous/marvellous/
dreadful/awful/and/weird/there are in the world/but no more/strange/terrible/
clever/uncanny/wondrous/monstrous/marvellous/dreadful/awful/and/weird/than
Man«.*°

Dieses Vorgehen ist nicht einfach eine Weigerung, eine Ubersetzungsentscheidung
zu treffen; vielmehr bringt diese Liste das Nebeneinander der Bedeutungen gera-
dezu performativ zum Ausdruck.* Die Bedeutungen kénnen jederzeit wechseln. Es
hat daher den Anschein, dass der Begriff des deinon zwischen diesen Bedeutungen
changiert, er gar nicht anders als nur zwischen ihnen zu erfassen ist.

36  Sophokles: Antigone. Griechisch/Deutsch. Ubers. Norbert Zink (Hg.), Stuttgart: Reclam 1981,
S.31.

37 Sophokles: Antigone. Ubers. und eingeleitet von Karl Reinhardt, mit griechischem Text, Gét-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1982, S. 41.

38 Sophocles: Oedipus the King. Oedipus at Colonus. Antigone, mit einer englischen Ubers.
von F. Storr (= Loeb Classical Library, 2 Bande, Band 1), London/Cambridge, MA: Heinemann/
Harvard UP 1962, S. 341.

39 Sophocles: Antigone, Ubers. Reginald Gibbons/Charles Segal, Oxford: Oxford UP 2003, S. 68.

40  Sophocles: Antigone, Ubers. Anne Carson, London: Oberon Classics 2015, S. 23.

41 In Antigo Nick wird aus dieser Liste ein Bild des Menschen wie Folgendes: »many terribly
quiet customers exist but none more/terribly quiet than Man/his footsteps pass so periously
soft across the sea/in marble winter« (Carson, Anne: Antigo Nick [Sophocles], New York:
New Direction Books 2021, S. 15). In ihrer Besprechung der Fassung liest Judith Butler dies als
eine Form der Kapitalismuskritik mit dem Menschen als zahlendem Kunden (Butler, Judith:
»Can’'t Stop Screaming«, Public Books vom 09. Mai 2012, https://www.publicbooks.org/cant
-stop-screaming/, zuletzt aufgerufen am 08.01.2023), aber diese Passage kann auch als ein
Kommentar zum Menschen als Bedrohung seiner (Um)Welt verstanden werden.

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/
https://www.publicbooks.org/cant-stop-screaming/

10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

Die Verwendung des so vieldeutigen und vielschichtigen deinon bzw. deina
ist auch nicht auf diese berithmte Textstelle des Ersten Standliedes beschrinkt.
Haimon bezeichnet spiter den Vater mit diesem Ausdruck, als dieser sich als un-
einsichtig erweist (Vers 690); das Schicksal wird vom Chor als »ungeheuerlich«
bzw. »schrecklich« beschrieben (Vers 951) und am Ende ist es Kreon selbst, der
seine Einsicht, sich der Notwendigkeit fiigen zu miissen, mit deina charakterisiert
(Vers 1096—1097). Das »Furchtbare«, dem Kreon hier ins Auge sieht, ist erneut jenes
deinon, mit welchem der Chor in seinem Ersten Standlied den Menschen allgemein
charakterisierte. Alle Herrscher, auch Alleinherrscher, miissen die Erfahrung ma-
chen, dass die von ihnen nicht beherrschbaren Umstinde es sind, welchen sich der —
selbst schrecklich und furchtbar anmutende — Mensch zu fiigen hat. Die weiterhin
unabgeschlossene Aufgabe einer angemessenen Ubersetzung des deinon muss also
daran scheitern, die Doppel-, bzw. die Mehrdeutigkeit dieses Wortes in nur einem
Wort zum Ausdruck bringen zu wollen: Ist es die »gewaltige« Leistungskraft des
Menschen oder ist es das mit dieser Leistungskraft verbundene Ungeheuerliche der
Grenziiberschreitung? Griffiths, die in ihrer Bearbeitung den Chor ginzlich auf-
16st mit dem Argument, der radikale Individualismus der Gegenwart erlaube eine
kollektive Stimme wie die des Chores nur als auf die mangelnde soziale Kohision
verweisende Absenz, weist Teile der Ode ausgerechnet der Figur des Torturer zu,
der/die die Bedeutungen zusammenfasst als »Man’s achievement:/Terror«.** Hier
verschwindet der Mensch radikal isoliert in der Maschine seines eigenen Schaffens.

Die Tragddie gewinnt hier also ein spezifisches Interesse fiir jene, welche die
Grenzen des modernen Selbstverstindnisses aufzeigen mochten: von der Souveri-
nitit des Individuums bis zur Annahme seiner aufgeklirten Mindigkeit, die ratio-
nale Beherrschbarkeit der Welt und somit ihre Kontrollierbarkeit;** diese eréffnen
immer neue Formen der Hybris. Sie sind mit Blick auf die technischen Méglichkei-
ten, die der heutigen Demokratie zur Verfugung stehen, keineswegs weniger ka-
tastrophal als in der Zeit der attischen Demokratie, sie sind vielmehr exponentiell
grofler geworden. Die Grenzerfahrung der Hybris verweist zwar heute nicht mehr
auf die Konfrontation von Mensch und Gotterwelt; in unserer Gegenwart ist der
Mensch mit seinen eigenen Grenzen und Grenziiberschreitungen konfrontiert, sei
es im Umgang mit der Natur, sei es im Umgang mit der von ihm selbst gestalteten
Lebenswelt.

Dies gilt auch fiir die Fragen des demokratischen Selbstverstindnisses und
individueller wie kollektiver Handlungsfihigkeit. Die an den Neubearbeitungen
der letzten Jahrzehnte herausgearbeitete Innovation, an die Stelle des Willkiirherr-
schers Kreon nicht mehr nur diverse moderne Tyrannen, sondern die demokrati-

42 Criffiths, Jane Montgomery: Antigone. Translated and Adapted from the Play by Sophocles,
Strawberry Hills: Currency Press 2015. Kindle-Ausgabe, Pos. 645.
43  R. Felski: »Introductiong, S.11.

- am 13.02.2026, 17:53:33.

235


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Antigone und die Arbeit am Konflikt

sche politische Ordnung selbst zu setzen, zeigt, dass diese Form der Staatlichkeit
vielfach als eine sikularisierte Variante des Schicksals wahrgenommen wird, gegen
die individueller Widerstand immer zweckloser scheint. Im heutigen Verstindnis
des Tragischen dominiert zwar nicht immer die unabwendbare Katastrophe, so
aber doch ein Gefiihl der volligen Einschrinkung menschlicher Handlungsfihigkeit
durch moderne Formen der hoheren Gewalt. In heutigen Antigone-Narrationen gibt
eskeine Gotter und kein Schicksal, gegen die — dem Narrativ des Tragischen folgend
— aufzubegehren Quelle der Hybris ist und die Menschen scheitern lisst; gerade
jene Verarbeitungen, deren Kritik sich gegen Aspekte demokratischer Staatlichkeit
wendet, lassen stattdessen »das Systemcoder >der Staat< an die Stelle des Schicksals
treten. Die oben zitierte Darstellung staatlicher Institutionen als Maschine in Jane
Montgomery Griffiths’ Verarbeitung ist ein solches Beispiel. In abgeschwichter
Form gilt das auch fiir andere Adaptionen, in denen die Protagonistinnen und
Protagonisten gegen staatliche bzw. gesetzliche Regelungen rebellieren, die das
soziale und politische Leben ordnen sollen, deren im Wortsinn >Gleich-Giiltigkeit«
jedoch im Falle von Individuen oder auch ganzer gesellschaftlicher Gruppen als
unangemessen, ungerecht oder gar ausgrenzend und oppressiv empfunden wird.
Beispiele hierfiir sind Glowackis Antigone in New York und Deraspes Antigone. Dabei
werden die Anwendungsfelder immer vielfiltiger: In dem Stiick Antigone von Valeria
Parrella aus dem Jahr 2012 kimpft Antigone um das Sterberecht ihres langjahrig
im Koma liegenden Bruders Polyneikes.** Parrella hilt die Struktur der Vorlage
iiberwiegend ein, modernisiert aber Text und Beziige, ferner ist Kreon abstrahiert
und anonymisiert durch II legislatore, den Gesetzgeber, der Recht setzt, aber der
Einsicht des Volkes entbehrt. Das technische Kénnen der Lebenserhaltung der
blofien korperlichen Hillle eines Menschen bedeutet nicht, dass es auch in die Tat
umgesetzt werden muss.

So setzen heute nicht die Gotter die Grenzen, sondern der Mensch stofdt an-
derweitig an die Grenzen seiner Verfiigungsmacht, nicht zuletzt auf die Grenzen
seiner Verfiigung tiber die Natur. Doch die Tragik liegt nicht in der Konfrontation
von Natur und Mensch, sondern sie liegt an den Vermittlungsproblemen der Men-
schen untereinander, wie sie miteinander umgehen wollen, wie sie mit der Natur -
der sie umgebenden, von der sie Teil sind ebenso wie an der eigenen >Natur< —
umgehen sollen, ohne an ihr und an sich selbst zu scheitern. Hier wird eine neue

44  Parrella, Valeria: Antigone, Turin: Einaudi 2012. Parrella orientiert sich an dem tatsdchlichen
Fall des Ringens eines Vaters um das Recht auf Sterben seiner im Koma liegenden Tochter
Eluana Englaro. 1992 in einem Verkehrsunfall mit irreparablen Gehirnschadigung verstrickt
durften erst 2009 die vegetativ lebenserhaltenden Gerate abgeschaltet werden. Vgl. Lauri-
ola, Rosanna: »Antigone Today. A Time to Die, Some Thoughts, in: Classico Contempora-
neo 1 (2015), S.52—70 sowie Farinelli, Patrizia: »Regard critique sur une période sans but.
Antigone de Valeria Parrellag, in: Ars & Humanitas 9.1 (2015), S.129-137.

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10) Tragischer Konflikt und politische Vermittlung

Tragik offenbar, die unter den Bedingungen der Immanenz erfolgt, in welcher
Menschen nicht mehr Handlungsmacht und Verantwortung an die Adresse tran-
szendenter Gewalten tibertragen kénnen, sondern diese unter den Bedingungen
der Demokratie selbst tragen miissen. Sie liegt vor, wenn angesichts der Kom-
plexitit von Konflikten auf diese mit Fatalismus reagiert wird, wenn die eigene
Handlungsfihigkeit nicht gesehen werden kann und nicht zur Umsetzung kommt.
Die metaphysische Ansprache an die Natur, mit welcher ein einvernehmlicher
Ausgleich gesucht wird, als konne sie ein Gesprichspartner oder eine Akteurin
sein, reicht hier nicht. Handlungsfihigkeit liegt alleine bei den Menschen selbst,
die ihre unterschiedlichen Interessen und Bediirfnisse vermitteln miissen, und
zwar mit Hilfe der von ihnen selbst entworfenen, modifizierten und immer wieder
erfolgreich praktizierten Vermittlungswege im Angesicht der méglichen tragischen
Folgen des Konflikts, die ansonsten die Wohlmeinenden wie die Ignoranten zu
verschlingen drohen. Sollte dieser tragische Konflikt doch zur Katastrophe fithren,
dann nicht deshalb, weil der Konflikt so gewaltig war, sondern weil Menschen nicht
erkennen oder nicht willens sind umzusetzen, was in ihrer Macht liegt. Menschliche
Handlungsfihigkeit ist gleichzeitig aber auch immer wieder radikal begrenzt: Man
muss sich posthumanistischen Argumenten nicht anschlieffen um zu der Einsicht
zu gelangen, dass nicht nur die komplexen Zusammenhinge menschlicher und
nicht-menschlicher Lebenswelten diese einschrinken und relativieren, sondern
nicht zuletzt auch die unabschitzbaren Konsequenzen, die menschliches Handeln
selbst hervorgebracht hat. Nicht die Gotter begrenzen menschliches Handeln, die-
ses selbst hat eine Komplexitit erreicht, die zugleich unbegrenzt und auf intensive
Weise begrenzend wirkt.

Was bedeutet dies nun fiir die eingangs konstatierte Beobachtung, zeitgendssi-
sche Antigonen wendeten ihren Widerstand gegen Aspekte demokratischer Staat-
lichkeit? Auch wenn die Verarbeitungen der Gegenwart in der Tendenz nicht mehr
die uneingeschrinkte Heroisierung der Person der Antigone vornehmen und die Fi-
gur — wie auch die des Kreon, ob als Person oder Instanz — vielfach komplexer ge-
stalten, so spiegelt sich in der Kritik ein ernstzunehmendes Misstrauen gegeniiber
moderner Staatlichkeit und eine potentielle Delegitimierung auch demokratischer
staatlicher Herrschaftsformen, wenn diese sich in ihrer Institutionenlogik zu weit
von der Bevolkerung entfernen. Damit wird die Frage von Vermittlung auch eine
zwischen dem Staat und seinem Demos.

So wire mit einem Verzicht auf die politische Vermittlung ebenso wenig gewon-
nen wie mit dem Verbleib bei einem auf die moderne Schicksalslogik begrenzten
Begriff der Tragik. So sehr die Hybris der eigenen Selbstiiberschitzung einen sol-
chen Verzicht gleichsam schicksalsdemiitig nahelegen mag, bringt doch der Ver-
zichtauf die Vermittlung den tragischen Konflikt nicht zum Verschwinden, sondern
lasstihm ungebremsten Lauf. In der sophokleischen Antigone iberschitzt Kreon die
politische Macht, Konflikte zu l6sen ebenso wie seine Nichte Antigone die politische

- am 13.02.2026, 17:53:33.

237


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Antigone und die Arbeit am Konflikt

Macht unterschitzt. Das Tragische auf eine Schicksalslogik zu beschrinken beraubt
umgekehrt den Begriff seines ungebrochenen Potentials, den Blick auf menschliche
Selbstiiberschitzung zulenken. Auch wenn, wie Stow richtig hervorhebt, die alleini-
ge Darstellung der Hybris nicht ausreicht, diese zu vermeiden,* so mag gerade die
Vielschichtigkeit dessen, was hier der Antigonistische Konflikt genannt wird, bei ei-
ner Schulung des Blicks dafiir helfen, sowohl die Einsicht in die Tragik als auch die
Moglichkeiten politischer Vermittlung zu identifizieren.

So bleibt die Frage nach der Verkniipfung zwischen tragischem Konflikt und
politischer Vermittlung auch in den modernen Bearbeitungen weiter bestehen. Sie
16st sich nicht einseitig zu Gunsten der Unentrinnbarkeit auf, wie es das moderne
Narrativ des Tragischen vorsieht, sondern muss immer auch die andere, komple-
mentire Seite, die politische Vermittlung, berticksichtigen. Darin lag die Bedeu-
tung der Tragodie fiir das urspriingliche Publikum und darin kénnte auch seine
Bedeutung fiir das heutige liegen, beides in unterschiedlicher Weise demokratisch
verfasst. David Scotts Vorschlag, die Tragddie als ein Genre zu lesen, das im An-
gesicht scheinbar uniiberwindbarer Widrigkeiten dennoch menschliches Handeln
abverlangt ohne Versprechen eines positiven Endes, und dabei nicht dem Fatalis-
mus Raum zu geben,* trifft daher fiir die Antigone und den Antigonistischen Kon-
flikt im besonderen MafRe zu. Der Schwerpunkt des Problems liegt dabei nicht so
sehr in der Unvermeidlichkeit der Konfrontation und der Gréf3e oder Unlésbarkeit
des Konflikts, sondern in einer Haltung, die auf dem eigenen Standpunkt verharrt,
anstatt die Moglichkeiten der Vermittlung zu erkunden und diese dann auch tat-
kriftig zu ergreifen. Auch heute noch liefert somit die Tragddie — und die Antigone
insbesondere — Stoff und Sprache, um die Dimensionen unserer heutigen Probleme
auszuloten.

45  S. Stow: American Mourning, S.123.

46  Scott, David: »Tragedy’s Time. Postemancipation Futures Past and Present, in: Rita Fel-
ski (Hg.), Rethinking Tragedy, Baltimore, MD: The Johns Hopkins UP 2008, S.199-217, hier:
S.201.

- am 13.02.2026, 17:53:33.


https://doi.org/10.14361/9783839464397-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

