
6. Familie als Grenzprojekt

Mehrere Jahre der Auseinandersetzung mit Familie haben mich in einer Feststel-

lung bestätigt, auf die auch diverse sozialwissenschaftliche Abhandlungen zum

Thema verweisen: Familie ist nur schwer zu bestimmen und jede Begrifflichkeit

und Konzeptualisierungsweise hält ihre Fallstricke bereit (u.a. Burkart 2006; Miko

2008; Gather/Othmer/Wischermann 2010; Oelkers 2012). Für den Familiensozio-

logen Günter Burkart hat »Familie – wie Geschlecht oder Lebenslauf – mehr den

Charakter einer omnirelevanten Perspektive als den eines sachlich klar abgrenzba-

ren Gegenstandsbereichs« (Burkart 2006: 175). Eine 2010 erschienene Ausgabe der

Feministischen Studien trägt dem mit dem Titel Komplex Familie Rechnung und stellt

heraus, dass sich bei dem Versuch der näheren begrifflichen Bestimmung dieses

Komplexes immer neue Fragen ergäben (vgl. Gather/Othmer/Wischermann 2010:

188). EinigeWissenschaftler*innen schlagen vor, nicht die Familie zumGegenstand

der Forschung zu machen, sondern Familie stets im Plural zu denken, um die Vor-

stellung von einer homogenen, universellen Institution bereits im Keim zu ersti-

cken und der Vielfältigkeit der aktuell gelebten Familienformen, aber auch dem

historischen Wandel dieser gerecht zu werden (u.a. Petzold 2001). Andere halten

den Begriff der »familialen Lebensformen« oder der »familialen Arrangements« für

treffender, um die gegenwärtigen Prozesse und Dynamiken zu erfassen (u.a. Mai-

hofer 2014). Sich aus einer sozialwissenschaftlichen Perspektive mit Familie(n) zu

beschäftigen bedeutet also vor allem zwei Dinge – Denkakrobatik und das Gefühl,

den Gegenstand des Denkens zu benennen, zu umreißen, kurz greifen zu können,

um ihn dann doch immer wieder zu verlieren oder auch bewusst fallen zu lassen

und neu zu denken.

Ausschlaggebend für die Entscheidung, den Begriff der »Familie« in meiner

Arbeit zu nutzen, war, dass er in den Interviews einen wesentlichen Bezugspunkt

für die Interviewpartnerinnen* darstellte und mich die Umarbeitungen, die sie

über explizite bis implizite Bezugnahmen auf einen Referenzpunkt, das regulative

Ideal der (Kern-)Familie, vornehmen, in besonderem Maße interessieren.

Das Modell und Ideal der Kernfamilie bildete sich im 18. Jahrhundert mit dem

Aufkommen des europäischen, bürgerlichen Mittelschichtsmilieus heraus. Nach

dem Zweiten Weltkrieg setzte sich das Ideal in breiteren Gesellschaftsschichten

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Queere Praktiken der Reproduktion

durch und wurde zu einer hegemonialen Norm (vgl. Segalen 1998; Lenz 2006: 10;

Hajek 2013: 525). Von den 1950ern bis zur Mitte der 1960er Jahre stellte die aus

Vater, Mutter und Kind(ern) bestehende ›Kern-‹ oder ›Kleinfamilie‹ schließlich die

verbreitetste Familienform in den westlichen Industrienationen dar und wurde als

›Normalfamilie‹ konstruiert (vgl. Gerhard 2010a: 195f.). Ihre Eckpfeiler sind die he-

terosexuelle Orientierung und eine romantische, sexuelle Beziehung des Eltern-

paars innerhalb der Institution der Ehe, die Monogamie auf Lebenszeit, ein ge-

meinsamer Haushalt und die biologische Verwandtschaft mit Kind(ern) (vgl. Miko

2008: 286; Oelkers 2012: 142f.; Maihofer 2014: 315). Zu ergänzen sind diese Eckpfei-

ler um die selten benannte, aber implizit vorausgesetzte Norm der Cisgeschlecht-

lichkeit der Personen, die Elternschaft leben (vgl. hierzu auch Nay 2017). Familie

ist also mit der Ehe zwischen zwei heterosexuell begehrenden, cisgeschlechtlichen

Personen und deren ›natürlicher‹ Reproduktion verknüpft. Ausnahmen hiervon

wurden lange Zeit streng sanktioniert oder verunmöglicht.

Zusammen mit der Etablierung der Kernfamilie bildeten sich kapitalistische

Produktionsverhältnisse heraus. Es vollzog sich eine Trennung von Öffentlichkeit

und Privatheit, von Erwerbsarbeit und Familie, die eine geschlechtsspezifische

bürgerliche Arbeitsteilung zur Folge hatte, die der Frau und Mutter die Sorge-

und Hausarbeit zuwies und dem Mann und Vater die Rolle des Ernährers (vgl.

Hajek 2013: 521ff.; Maihofer 2014: 315). Erst die Trennung von Erwerbsarbeit und

Hausarbeit, von Arbeitsbereich und Wohnbereich, und die Einführung einer ver-

geschlechtlichten Arbeitsteilung innerhalb der Kernfamilie über neue (bürgerliche)

Definitionen von Weiblichkeit und Männlichkeit ermöglichten die Verlagerung

der reproduktiven Tätigkeiten ins Private und damit die Erschaffung eines funk-

tionalen Elements kapitalistischer Produktionsweisen undWertschöpfungsketten:

nicht entlohnte, privatisierte Hausarbeit (vgl. Hajek 2013: 521ff.). Die moderne

Kernfamilie wurde so zu »der Organisationsform der unbezahlten weiblichen

Hausarbeit« (ebd.: 525, H.i.O.).1

Seit dem Ende der 1960er Jahre wird die Kernfamilie jedoch vermehrt durch

eine Vielzahl an familialen Lebensgemeinschaften wie unehelichen Lebenspart-

ner*innenschaften mit Kind(ern), Patchworkfamilien oder Einelternfamilien er-

gänzt (vgl. Peuckert 2008: 9; Schmidt/Moritz 2009: 37). Wie bereits in der Ein-

leitung dieser Arbeit skizziert, führten gesamtgesellschaftliche Veränderungspro-

zesse wie die zunehmende Individualisierung der Lebensentwürfe, die Flexibilisie-

rung der Arbeitsverhältnisse und ein grundsätzlicher sozialer Wertewandel insge-

samt zu einer gesellschaftlichen Differenzierung und Enttraditionalisierung (vgl.

1 Hierbei handelt es sich um kontingente Vergesellschaftungsprozesse: Innerhalb der histo-

risch spezifischen Konfiguration des 18., 19. und 20. Jahrhunderts sind Kapitalismus, Patriar-

chat und (Kern-)Familie als wechselseitig konstitutiv zu betrachten.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 179

Beck-Gernsheim 1998; Peuckert 2008: 10, 335; Schmidt/Moritz 2009: 42f.; Maiho-

fer 2014: 313). Soziale Bewegungen wie die Frauen- und Lesbenbewegung, die Stu-

dent*innen-, Umwelt- oder Bürgerrechtsbewegung sowie die Schwulenbewegung

und antirassistische Bewegungen prangerten ab dem Ende der 1960er Jahre struk-

turelle Machtverhältnisse sowie die daraus resultierenden Ungleichheiten an und

demokratisierten soziale Beziehungen (vgl. Gerhard 2010a: 196). Auch medizin-

technische Neuerungen wie die Entwicklung von Reproduktionstechnologien und

deren zunehmendeNutzung trugen zumWandel bei und es bildeten sich neuartige

familiale Konfigurationen heraus (vgl. Maihofer 2014: 316). Wie in Kapitel vier dar-

gelegt, wurde die Donogene Insemination in juristischen und medizinischen De-

batten Ende der 1950er Jahre noch als ›standesunwürdig‹ aus sittlichen Gründen,

als der Ordnung der Ehe widersprechend aufgefasst und sogar die Strafbarkeit der

Durchführung gefordert (vgl. Bispink 2010: 2; Katzorke 2008: 17). In den 1970ern

fand eine gewisse Liberalisierung der Anwendung der Donogenen Insemination

innerhalb des Berufsstands der Medizin statt. Zusammen mit dem ab Ende der

1970er Jahre praktizierten Verfahren der In-vitro-Fertilisation sowie den Techni-

ken der Intrazytoplasmatischen Spermieninjektion und der Leihmutterschaft er-

öffneten Reproduktionstechnologien nicht nur heterosexuellen Paaren mit einer

Infertilitätsdiagnose, sondern auch alleinstehenden und/oder nicht-heterosexuel-

len Menschen neue Möglichkeiten, mit Kindern zu leben.2

Die These einer Pluralisierung3 von Familie wird in der sozialwissenschaft-

lichen Literatur kontrovers diskutiert. Katharina Miko etwa schlägt vor, der

Pluralisierungsthese eine begrenzte Gültigkeit einzuräumen, da beispielsweise

Patchwork- oder Einelternfamilien bereits vor der ›Hochphase‹ der Kernfamilie

existierten – wenn auch aus anderen Gründen, meist Krankheit und Tod oder

aufgrund von (religiösen) Konventionen, Zwängen und Traditionen anstelle einer

Scheidung oder Trennung (vgl. Miko 2008: 305). Weitet man hier den Blick,

erscheint das, was Familie war und ist, weniger monolithisch. Miko hebt statt-

dessen den Bedeutungswandel im Kontext von Familie hervor, insbesondere die

Veränderungen von Sexualitätsnormen und Geschlechterverhältnissen (vgl. ebd.).

2 Für Personen ohne Uterus, etwa heterosexuelle, alleinstehende, cisgeschlechtliche Männer,

schwule cisgeschlechtliche Männer oder heterosexuell begehrende trans Frauen, ist es je-

doch nach wie vor schwierig, innerhalb Deutschlands über Reproduktionstechnologien Kin-

der zu bekommen. Die Praxis der Leihmutterschaft ist im Embryonenschutzgesetz unter

Strafe gestellt und gesetzlich verboten (siehe Kap. 4). Eine Möglichkeit ist es, eine Leihmut-

terschaft imAusland zu beauftragen. Allerdings können sich zahlreiche juristische Probleme

ergeben und es sind sehr hohe Kostenmit dem Verfahren verbunden, sodass dies keine weit

verbreitete Praxis des Elternwerdens in Deutschland ist. Meist sind sie auf Ko-Elternschaften

mit gebärfähigen Personen, die Übernahme einer Pflegschaft oder auf eine Adoption ange-

wiesen.

3 Für eine kritische Diskussion des Pluralisierungsbegriffs siehe Huinink/Wagner (1998).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Queere Praktiken der Reproduktion

Auch Andrea Maihofer spricht von einem solchen Bedeutungswandel: Für sie

verliert Familie ihre »natürliche Selbstverständlichkeit […] und die herkömmliche

Norm, wie Familie und Verwandtschaft vorgestellt, gelebt und gestaltet werden

müssen, […] zunehmend an Wirkmächtigkeit« (Maihofer 2014: 325). Für Maihofer

gewinnen insbesondere die an familiales Zusammenleben geknüpfte affektive

soziale Bindung und die Dimension der emotionalen Qualität an Bedeutung

(vgl. ebd.). Maihofer plädiert dafür, die veränderten Gründe für die Vielfältigkeit

familialer Lebensformen ernst zu nehmen, differenziert zu betrachten und zu

analysieren, da sie einen qualitativen Unterschied hinsichtlich der Lebens- und

Aneignungsmöglichkeiten bedeuten: Demokratisierte soziale Beziehungen, die

Ausweitung von Rechten auf marginalisierte Gruppen und eine zunehmende

Lösung von starren Konventionen und Normen eröffnen Entscheidungsräume

und Optionen, zwischen verschiedenen Lebensentwürfen zu wählen. Zugleich

finden, wie sie hervorhebt, auch diese Prozesse innerhalb struktureller Verhältnis-

se statt, die für Entscheidungen und Aushandlungen konstitutiv sind und nicht

alle Lebensweisen gleichermaßen ermöglichen. Insgesamt ziehe die Verschiebung

einen Zwang zur Aushandlung und Entscheidung nach sich, der den Akteur*innen

meist gar nicht bewusst sei (vgl. ebd.: 317). Darüber hinaus sind die entstehenden

familialen Arrangements niemals abgeschlossen, sondern stets in Bewegung, wie

Maihofer herausstellt: »Oft müssen sie täglich neu bestätigt, reaktualisiert oder

neu justiert werden« (ebd.).

Um der Prozesshaftigkeit und Unabgeschlossenheit analytisch gerecht zu wer-

den, waren auch konzeptionelle Neuausrichtungen der sozialwissenschaftlichen

Familienforschung vonnöten und es vollzog sich ein »Practical Turn« (vgl. Jurc-

zyk 2014). Insbesondere praxeologische Ansätze tragen dem Rechnung: So fasst

der Ansatz des doing family Familie als Herstellungsleistung und Praxis und entwi-

ckelt handlungstheoretische und interaktionistische Ansätze weiter (vgl. Schier/Ju-

rczyk 2007: 10). Mit der Betonung des ›Gemachten‹ liefert dieser Zugang ein ana-

lytisches Instrument, um Familie in ihrer Prozesshaftigkeit zu untersuchen und

sowohl einen institutionellen als auch biologistisch-essentialistischen Familienbe-

griff zu überwinden. Der Ansatz beansprucht eine Perspektive jenseits ideologi-

scher Zugänge zu Familie und will Praktiken vor dem Hintergrund subjektiver

Sinnzusammenhänge rekonstruieren (vgl. Perlesz et al. 2006: 176; Jurczyk 2014:

134). Praxistheoretische Zugänge richten sich auf Tätigkeiten im Vollzug und ver-

weisen auf die Temporalität und Materialität von Praktiken (vgl. u.a. Reckwitz

2003; Hirschauer 2004; Scheffer 2007). Aktuelle praxeologische Arbeiten zu Fami-

lie und Elternschaft fokussieren demzufolge neben der Situativität, Bedeutungsof-

fenheit und Kontingenz von Familie verstärkt auf die Bedeutung von Körpern und

Dingen im Zuge des doing family (vgl. u.a. Schadler 2013, 2014; Sänger 2020). Fami-

lie wird hier als kollektive soziale Praxis imaginiert, in die sowohl Akteur*innen als

auch Aktanten involviert sind. Dieser Begriff von Familie, auf den auch ichmich im

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 181

Folgenden konzeptionell beziehe, schließt an die in Kapitel zwei vorgestellten pra-

xistheoretischen Perspektiven der Feminist Science and Technology Studies und

der New Kinship Studies an.

Ich fasse Familie jedoch nicht nur als Praxis, sondern möchte diese auch als

»Grenzprojekt«4 analysieren. Die oben erwähnten Entscheidungs- und Aushand-

lungsnotwendigkeiten hängen zum einen eng mit Ansprüchen einer Plan- und

Machbarkeit von Familie zusammen und führen zu einer zunehmendenWahrneh-

mung von Familie als ›Projekt‹, auch wenn diese Ansprüche im Zuge reproduktiver

und familialer Praktiken oft nicht eingelöst werden können.5 Trotz dieser Wider-

sprüchlichkeit stellt unter anderem der Soziologe Luc Boltanski heraus, dass sich

die »Kultur des Projekts« (Boltanski 2007b) vonUnternehmen auf andere Lebensbe-

reiche ausgedehnt habe und ein allgemeines Muster darstelle. Dies zeige sich etwa

in Diskursen über das »Projekt der Elternschaft« oder »das Projekt Kind« (ebd.).

Der Begriff des Projekts spiegelt also die gesellschaftliche Idee eines spezifischen

Charakters von Elternschaft und Familie wider. Felix Klopotek stellt heraus, dass

alle Projektformen sich durch drei Aspekte auszeichnen: Sie seien zielgerichtet,

zeitlich begrenzt und partizipativ (vgl. Klopotek 2004: 216). Darüber hinaus drü-

cke ein Projekt »ein umfassenderes, generalisiertes Vorhaben aus« (ebd.) und trage

damit ein gesellschaftliches und verallgemeinerbares Moment in sich.

Mit dem Begriff des »Projekts« knüpfe ich an aktuelle, sich zu dieser Idee kri-

tisch ins Verhältnis setzende erziehungswissenschaftliche, pädagogische und so-

4 Die Verwendung von Grenzmetaphern im Rahmen queer-theoretischer Forschung (insbe-

sondere im Zusammenhangmit der Analyse transgeschlechtlicher Lebensweisen) wird kon-

trovers diskutiert. So heben rassismuskritische Perspektiven hervor, dass Grenzmetaphern

innerhalb eines kolonialen diskursiven Bezugsrahmens zu verorten und kritisch zu reflektie-

ren sind. Ein metaphorischer Gebrauch lasse oftmals die strukturelle Ebene in den Hinter-

grund treten. Diese sei jedoch wesentlich, um Ungleichheiten innerhalb von (trans*-)quee-

ren Communities zu adressieren. So verweist etwa Jack Halberstam bezogen auf die For-

schung zu trans* Personen darauf, dass Migration und Grenzen nicht nur metaphorische

Figuren sind, sondern es migrierte trans* Personen mit und ohne Papiere gibt, die in den

Diskursen unsichtbar gemacht werden (vgl. Halberstam 1998: 172). Sie sind mit differenten

Herausforderungen konfrontiert als jene Personen, die etwa bezüglich der Kategorien race

und Klasse privilegierte Positionen innehaben. Der Begriff der »Grenze« bzw. des »Grenzbe-

reichs« nach Gloria Anzaldúa (1987), den ich im Folgenden skizzieren werde, kann meines

Erachtens den Blick hierfür sogar schärfen, da er sowohl physisch-räumliche, materielle als

auch symbolischeGrenzen einbezieht. EinÜberblick zu kritischenBeiträgen zurVerwendung

von Grenzmetaphern im Kontext von Forschung hinsichtlich der Kategorie trans* findet sich

bei Fütty 2019: 43.

5 Ein Beispiel hierfür ist die sogenannte »Baby-take-home-Rate« im Kontext der Nutzung von

Reproduktionsmedizin: Mit dieserWendungwird die Zahl der Geburten pro 100 Behandlun-

gen bezeichnet. Die Rate fällt niedriger aus als die Schwangerschaftserfolgsquote von Klini-

ken, da Schwangerschaften in einigen Fällen in einer Fehlgeburt enden. Plan- und Machbar-

keitsansprüche an leibliche Elternschaft werden damit in Schranken gewiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Queere Praktiken der Reproduktion

ziologischeDiskurse an (vgl. Jergus/Krüger/Roch 2018: 3): So kann Projekthaftigkeit

etwa als ein biopolitischer Regierungsmodus begriffenwerden, in dem (bestimmte)

Subjekte zur Elternschaft aktiviert werden sollen. Dabei machen sich die Subjek-

te selbst zum Projekt, werden aber auch zu einem gemacht (vgl. Klopotek 2004).

Während einige aufgrund ihres sozialen Status zur Verwirklichung dieses Projekts

angehalten werden (man denke an die problematisierenden Diskurse über die Kin-

derlosigkeit von Akademiker*innen),werden andere zu riskanten Subjekten, denen

Verantwortungsbewusstsein abgesprochen wird und die das Kindeswohl potentiell

gefährden.6

Zum anderen – und das ist der weitaus wesentlichere Teil der Wendung – nut-

ze ich den Begriff der »Grenze« in der Analyse. Ich stütze mich hierbei auf den

Grenzbegriff der (F)STS-Vertreterin Susan Leigh Star, der für ihre Konzeption des

»Grenzobjekts« (Star 2017b [2010]: 213) und ihr Verständnis von Marginalität kon-

stitutiv ist. Eine Grenze bedeutet bei Star nämlich nicht die bloße Abtrennung des

Peripheren vom Zentrum, einer machtvollen Linie gleich, die ein Innen von einem

Außen trennt. Eine Grenze bezeichnet bei ihr vielmehr »einen gemeinsamen Raum

[…], in dem genau diese Wahrnehmung von Hier und Dort durcheinandergerät«

(ebd.: 214). Anknüpfend an Gloria Anzaldúa (1987) fasst sie eine Grenze deshalb

auch als »Grenzbereich« (Bowker/Star 2017 [1999]: 186). In Grenzbereichen bewe-

gen sich Menschen, die marginale Positionen einnehmen. Marginalität bezeichnet

bei Star die Mitgliedschaft in mehr als einer Praxisgemeinschaft, die mit einer

»doppelten Vision« bzw. »Doppelsichtigkeit« (ebd.: 184f.) verbunden ist: Grenzbe-

reiche werden folglich immer dann »sichtbar, wenn zwei Praxisgemeinschaften in

einer Person koexistieren« (ebd.: 186) und somit Reibung erzeugt wird. Als Bei-

spiel führt Star Menschen an, die innerhalb einer ethnisierten gesellschaftlichen

Ordnung mehr als einer ethnischen Kategorie angehören und als »beunruhigende

Außenseiter« die Idee der Reinheit infrage stellen (vgl. ebd.: 182). Unter Rückgriff

auf die Figur des »marginal man« des Soziologen Robert Ezra Park bedeutet ei-

ne marginale Positioniertheit – ob von Objekten oder Menschen – für Star aber

auch, zwischen Mitgliedschaft und Marginalisierung zu oszillieren und in keiner

der Praxisgemeinschaften ein vollwertiges Mitglied zu sein (vgl. Gießmann/Taha

2017: 48).

Das ›Normale‹ und seine Kategorien sind nicht ahistorisch und präexistent,

sondern Konstruktionen, die (re-)produziert werden. Star zitiert Harvey Sacks und

macht deutlich, dass ›Normalsein‹ oder auch die Mitgliedschaft in einer Gemein-

schaft Arbeit ist, die jeden Tag aufs Neue getan werden muss. Um Zugehörigkeit

herzustellen, müssen die richtigen Kategorien gewählt werden – nämlich jene,

6 Auch die Möglichkeiten der Nutzung von reproduktionstechnologischen Verfahren und die

Modi der Gewährung des Zugangs zu ihnen sind in diesemZusammenhang ein bedeutsames

biopolitisches Instrument (vgl. Kap. 4).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 183

welche die Stützpfeiler der ›Normalität‹ darstellen. Sowohl das ›Normale‹ als auch

die »Störung der erwarteten Erfahrung« stellen »heikle Konstruktionen« (ebd.: 178)

dar.

Star bezieht sich darüber hinaus auf die Cyborg-Figur Haraways und ver-

wendet diese als »Sinnbild für die hybride Konstellation von kategoriebedingten

Fremdzuschreibungen und gelebten Selbstbeschreibungen« (ebd.: 49), also Kon-

stellationen, wie sie auch typisch für Grenzbereiche sind. Grenzbereiche sind

Orte des Unreinen, der Hybridität. Sie werden durch Kategorisierung überhaupt

erst hervorgerufen und stellen für Star die »naturalisierte Heimat« (ebd.) von

Cyborgs dar. Die Situierung in einem Grenzbereich bedeutet oftmals eine leidvolle

Erfahrung und auch hier zieht Star Anzaldúa heran: Grenzbereiche seien nicht zu

romantisieren. Stattdessen gelte es, das erlebte Leiden zu rekonstruieren sowie

die sich darin materialisierenden Machtverhältnisse und deren Wirkmächtigkeit

zu reflektieren (vgl. Bowker/Star 2017: 187).

Neben der Cyborg-Metapher verwendet Star auchHaraways Begriff des »Mons-

ters«. Monster zeichnen sich durch das Unvermögen aus, der Kategorie des Nor-

malen zu entsprechen. Die Erfahrung, monströs zu sein, bedeutet nicht einfach

eine Fremdheitserfahrung, sondern ist eine machtvolle Angelegenheit: Es handelt

sich um eine »Politik der Kartierung zwischen Anomalien, Formen von Fremdheit

und Marginalität« (ebd.). Am Beispiel einer transgeschlechtlichen Person, die mit

ihrer Geschlechtsperformanz die Erfahrungmacht, die Einheit und eindeutige Zu-

ordenbarkeit von Geschlecht zu irritieren, fasst Star die Grenzbereiche zudem als

›Hochspannungszonen‹, »eine Art von Nullpunkt […] zwischen den Dichotomien

oder an den großen Trennungen zwischen ›männlich/weiblich‹, ›Gesellschaft/Tech-

nik‹, ›entweder/oder‹« (Star 2017a [1991]: 262).

Gloria Anzaldúa hat gerade die Vieldeutigkeit und Doppelzüngigkeit von

Grenzbereichen, auch des Grenzbereichs von hetero- und homosexuell, als Mo-

tor betrachtet für alternative Lebensmöglichkeiten, die sich nicht mehr nach

vereinfachender Reinheit sehnen bzw. sich nicht mehr durch den Wunsch nach

statischen, essentialistischen Zuschreibungen auszeichnen (vgl. Bowker/Star 2017:

187). Grenzbereiche sind folglich keine ausschließlich repressiven Räume, in ihnen

werden auch kreative Aneignungspraktiken entwickelt (vgl. Gießmann/Taha 2017:

49).

Bedeutsam ist des Weiteren, dass alleMenschen verschiedenen Praxisgemein-

schaften angehören (vgl. Bowker/Star 2017: 188): »Niemand ist rein. Niemand ist

auch nur durchschnittlich« (ebd.: 182f.). Manche Mitgliedschaften sind jedoch op-

tional, andere sind es nicht, wie Geoffrey Bowker und Susan Leigh Star differen-

zieren:

»Eine Frau, Afroamerikanerin und behindert zu sein, sind drei Arten vonMitglied-

schaft, die nichtoptional, lebenslang und in fast jede Art von Praxis und Interak-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Queere Praktiken der Reproduktion

tion eingebettet sind. Daher ist es nicht angemessen, in einem Atemzug darüber

zu reden, was es heißt, eine Frau oder eine Sporttaucherin zu sein – auch wenn

es möglich ist, beide unter der Rubrik Praxisgemeinschaft zu betrachten.« (ebd.:

189)

Je nach Praxisgemeinschaft sind der (Normalisierungs-)Druck und die Sichtbar-

keit also höher. Praxisgemeinschaften können auch zu Monstern gemacht werden

oder gänzlich unsichtbar. Hier führen Bowker und Star exemplarisch die Positio-

nen und Kämpfe von Frauen of Color an (vgl. ebd.: 190). Immer stellt Marginalität

eine Positionierung dar, die mit Anstrengungen verbunden ist und Kraft kostet –

insbesondere,wenn sichMarginalität intersektional verschränkt, »d.h. alt, schwarz

und weiblich zu sein« (ebd.: 191).

Warum ist dieser theoretische Exkurs in die Schriften Susan Leigh Stars be-

deutsam? Familie als Grenzprojekt zu betrachten ist ein Instrument, binäre Gegen-

überstellungen zu irritieren, die Analyse der familialen Praktiken zu verkomplizie-

ren und damit zu einer angemesseneren Darstellung der Vielgestaltigkeit zu ge-

langen. Es ist – mit Star, Haraway und Anzaldúa – ein Plädoyer dafür, die Idee der

Reinheit aufzugeben zugunsten des Hybriden, Monströsen, Heterogenen. Anstatt

die Aushandlungen der Interviewten in eine Richtung aufzulösen, gilt es, »sich mit

Mannigfaltigkeit zu verbinden« (ebd.: 190).

Zentral ist erstens die darin angelegte Infragestellung vonDichotomien und die

Verneinung der Idee von einer starren Grenze, die das Innen vom Außen trennt,

zugunsten der Konzeption eines Raums, in dem dieWahrnehmung eines Hier und

Dort irritiert wird. Grenzbereiche sind Orte des In-Bewegung-Bringens und der

Aushandlung: »Einemarginalisierte Person geht aus räumlichen, sozialen und kul-

turellen Mobilitätsprozessen hervor« (Gießmann/Taha 2017: 48) und gestaltet die-

se potentiell widerspenstig mit. Es handelt sich um einen »changierende[n] Status

zwischen Marginalisierung undMitgliedschaft« (ebd.). Der Blick wird auf die Zwi-

schenräume gerichtet und auf die Akteur*innen, die sich in den Grenzbereichen

bewegen, in umkämpften Terrains, welche sich gerade durch ihren Bezug zu hege-

monial gewordenen Praktiken auszeichnen und in denen sich Ein- und Ausschlüsse

herausbilden.

Zweitens ist bedeutsam, dass in den Grenzbereichen emanzipatorische An-

eignungen und Umdeutungen möglich sind, und die Hochspannungszonen sich

durch eine transformative Kraft auszeichnen. Drittens ist die Einsicht relevant,

dass es keine einzige Mitgliedschaft gibt: So gehören die von mir interviewten Ak-

teurinnen* ebenso wie alle anderen auch vielen Praxisgemeinschaften an. Dies hält

dazu an, kein Othering oder eine gänzliche Besonderung vorzunehmen. Und doch

– und darauf richtet die folgende Analyse ihr Augenmerk – sind die Interview-

ten innerhalb heteronormativer Machtverhältnisse spezifisch positioniert, was ih-

re familialen Praktiken betrifft. In ihrem Tun von Familie zeigt sich eine Vielstim-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 185

migkeit, Unreinheit und Gespaltenheit. Sie gehören verschiedenen Praxisgemein-

schaften an und oszillieren zwischen Mitgliedschaft und Marginalisierung. Sie

sind Cyborgs in dem Sinne, dass sie auf unterschiedliche Weise zu (hegemonia-

len) Kategorien und Normen von Familie positioniert sind, aber stets in Bezug zu

ihnen (vgl. Star 2017a: 255). Es geht gerade nicht um die Behauptung einer vollkom-

menen Nonkonformität nicht-heterosexueller familialer Existenzweisen, sondern

um die Heterogenität und Vielgestaltigkeit der Praktiken.

Schließlich ist viertens die Ablehnung einer Romantisierung von Marginalität

wichtig. Diese ist – wie Anzaldúa hervorhebt – eine schmerzvolle, mit Leiden und

einer enormen Kraftanstrengung verbundene Positioniertheit, anhand derer sich

Machtverhältnisse herauskristallisieren und sich Ausschlüsse von Partizipation an

kollektiver familialer Praxis zeigen.

Wer besetzt im Kontext der familialen Praxis der Interviewten die Grenzbe-

reiche, die durch Kategorisierungen und Einordnungen (bspw. wer ist Elternteil,

wer Familie, …) hervorgerufen werden? Wie verhält sich dies im Rahmen lebens-

weltlicher und institutioneller Kontexte? Wer wird zum Monster oder unsichtbar

gemacht? Inwiefern nehmen die Interviewten Bezug auf ein heteronormatives Ide-

al von Familie, inwiefern schreiben sie sich neu ein, stellen es aber auch infrage

und arbeiten es um? Wie werden »im Augenblick des Handelns […] gemischte Re-

pertoires aus verschiedenen Welten zusammengefasst« (Star 2017a: 267)? Inwie-

fern entselbstverständlichen sie damit hegemoniale familiale Lebensweisen, brin-

gen diese in Bewegung und lockern Zwänge? Diese Fragen sollen im Zentrum des

sechsten Kapitels stehen und auch eine Antwort darauf ermöglichen, welcheWirk-

mächtigkeit die Norm der Kernfamilie aktuell hat. Vollzieht sich eine zunehmen-

de Erosion? Wird Heteronormativität schwächer? Befinden sich die westlichen pa-

triarchalen Geschlechter- und Begehrensordnungen in der vielfach beschworenen

Krise? Oder besitzt das Kernfamilienideal vielmehr eine anhaltende Wirkmächtig-

keit und aktualisiert sich unter veränderten Vorzeichen?

Andrea Maihofer attestiert den gegenwärtigen Prozessen eine »gewisse Dyna-

mik« und der »gesellschaftlichen Auseinandersetzung eine gewisse Schärfe« (Mai-

hofer 2014: 314). Auch ich habe bereits einleitend die Frage, wer und was Familie

ist und wer als solche Anerkennung findet, als gesellschaftlich umkämpftes Terrain

skizziert und die Gleichzeitigkeit vonÖffnungs- und Schließungsprozessen bezüg-

lich Mitgliedschaft undMarginalisierung betont. Im Zentrum dieses Kapitels steht

die Frage, wie lesbische und queere Paare, vor dem Hintergrund der aktuell beob-

achtbaren, »paradoxen Gleichzeitigkeit vonWandel und Persistenz« (ebd.), Familie

tun und deuten.

ImZuge der Analyse hat sich der Samenspender bzw.die gewählte Formder Sa-

menspende als besonders aufschlussreich erwiesen hinsichtlich der Frage, welche

Vorstellungen und Praktiken von Familie sich im Kontext lesbischer und queerer

Elternschaft herausbilden. Im Kernfamilienmodell ist die Figur eines Dritten auf

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Queere Praktiken der Reproduktion

der Elternebene zunächst nicht vorgesehen und die biologische Verwandtschaft

beider Eltern mit dem Kind konstitutiv. In den familialen Praktiken der lesbischen

und queeren Paare muss das »Wer gehört dazu?« mangels einer Einpassung in ei-

ne naturalisierte, heterosexuelle Kleinfamilienform verhandelt werden. Alle Inter-

viewten beschrieben vor diesem Hintergrund die Entscheidung für die Art der ge-

nutzten Samenspende und ggf. die Aushandlung der Position des Samenspenders

als besondere Herausforderungen und Gestaltungsnotwendigkeiten ihrer familia-

len bzw. elterlichen Konstellation. Sie kam im Rahmen der »Projektierungsphase«

(Hirschauer et al. 2014: 13), der Realisierung der Elternschaft und des Familienall-

tags zum Tragen.

Bereits die Wahl der Samenspende ist von besonderer Bedeutung: So können

die Art der genutzten Samenspende und ihre Situierung (privat oder von einer

Samenbank, Yes- oder No-Spende7, bei privater Spende bspw. Spender-, Onkel-

oder Vaterposition des Samenspenders8) als in der Projektierungsphase relevant

werdende, sich bis in den familialen Alltag erstreckende Grenzziehungsmodi be-

zeichnet werden, die Familie alsmehr oderminder exklusive Gemeinschaft rahmen

(sollen) und Spender potentiell in Grenzbereichen positionieren.

Im Folgenden stehen zunächst die Motivlagen und Auswahlkriterien im Zen-

trum, die den Interviewten zufolge bei ihrer Samenspenderwahl ausschlaggebend

waren, und die Frage, inwiefern diese bereits Distanz oder Nähe herstellen (soll-

ten) (6.1). Im Unterkapitel 6.2 skizziere ich dann anhand von drei Fallbeispielen

unterschiedliche Umgangsweisen mit der Figur des Samenspenders und der Form

seiner Einbettung in das elterliche bzw. familiale Gefüge im Kontext der Nutzung

privater Samenspenden.

Im Anschluss lasse ich die fallbezogene Darstellung hinter mir und gehe quer-

schnittsorientiert vor. Ich nehme in den Blick, inwiefern nicht-heterosexuelle El-

ternschaft in lebensweltlichen und institutionellen Feldern eingehegt wird und sich

im Grenzbereich von Marginalisierung und Mitgliedschaft, Prekarität und Aner-

kennung, Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit, Normalisierung und Veranderung be-

wegt. Dazu stelle ich exemplarisch drei Felder vor, die von den Interviewten wie-

7 Unter »No-Spenden« sind gänzlich anonyme Samenspenden zu verstehen, bei denen dem

Spender eine zeitlich unbeschränkte Anonymität zugesprochen wird und keine Möglichkeit

einer Kontaktierung durch das Kind besteht. Als »Yes-Spende« werden Samenspenden be-

zeichnet, bei denen das Kind ab Erreichen eines Alters von 16 bzw. 18 Jahren und ggf. auf An-

trag der gesetzlichen Vertreter*innen auch früher (hier variieren die Regelungen der einzel-

nen Länder) die personenbezogenen Informationen des Spenders erhalten kann. InDeutsch-

land sind inzwischen nur noch Yes-Spendenmöglich und über das Samenspenderregisterge-

setz ist die zentrale Registrierung der Spenderdaten geregelt (vgl. Bundesgesetzblatt 2017a).

8 Hierbei handelt es sich nicht um ein festes Repertoire an möglichen Positionierungen des

Samenspenders im familialen Gefüge, sondern um induktiv aus demMaterial entnommene,

exemplarische Optionen.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 187

derholt benannt wurden und die die ambivalente Anerkennung als Familie wi-

derspiegeln: private und öffentliche soziale (Nah-)Räume wie Herkunftsfamilien

oder den Spielplatz, institutionelle Kontexte wie Kindertagesstätten oder Beschäf-

tigungsverhältnisse und drittens Rechtsinstitute wie die eingetragene Lebenspart-

nerschaft und die Stiefkindadoption (6.3). Unterkapitel 6.4 fasst die Ergebnisse

zusammen.

6.1 Zwischen romantischem Liebesideal und selektiver Praxis:
die Samenspenderwahl

Um eine Wahl bezüglich einer Samenspende bzw. eines Samenspenders treffen zu

können, erstellten einige der interviewten Paare Pro- und Kontra-Listen, auf denen

sie Kriterien formulierten und die einzelnen Spender mit Plus- und Minuszeichen

versahen. Andere wollten sich ganz auf ihr ›Bauchgefühl‹ verlassen und beschrie-

ben Treffen mit Samenspendern analog zu einem Date. Insgesamt lassen sich aus

dem empirischen Material 13 Aspekte9 herausarbeiten, die für die Interviewten

relevant für die Auswahl eines Spenders bzw. einer Spendenform waren:

1) Gesundheits- und krankheitsbezogene Aspekte

2) Alter des Spenders

3) Sexuelles Begehren und Geschlechtsausdruck des Spenders

4) Phänotypische Merkmale des Spenders

5) Eigenschaften, Interessen, Wertvorstellungen des Spenders

6) Emotionale Nähe/Distanz zum Spender

7) Bildungsgrad und Milieuzugehörigkeit des Spenders

8) Antizipierte Position des Spenders in der Familienkonstellation

9) Räumliche Nähe bzw. Distanz des Spenders

10) Motiv des Spenders zur Samenspende

11) Recht des Kindes auf das Wissen über die genetische Abstammung

12) Kosten

13) Rechtliche Aspekte

Gesundheits- und krankheitsbezogene Aspekte hoben alle Interviewten als relevant für

die Wahl der Samenspende hervor. Medizinisch aufbereitetem Sperma von Sa-

menbanken maßen die meisten eine größtmögliche Sicherheit im Hinblick auf

eine Gefahr der Infektion mit übertragbaren Krankheiten wie HIV, Hepatitis A,

B und C, Chlamydien oder Syphilis bei. Im Falle von privaten Spenden legten die

9 Die meisten der von mir identifizierten Aspekte werden auch in den qualitativen Interviews

der Studie von Rupp (2009) benannt (vgl. Bergold/Buschner/Haag 2015: 176ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Queere Praktiken der Reproduktion

meistenWert darauf, einen aktuellen Test auf im Zuge der Insemination übertrag-

bare Krankheiten vorliegen zu haben. Thema der Auseinandersetzungen über die

Gesundheit des Spenders waren außerdem mögliche Erbkrankheiten des Samen-

spenders oder von Mitgliedern seiner Herkunftsfamilie, mit denen er genetisch

verwandt ist. Dies beschäftigte die Interviewten sowohl im Vorfeld der Familien-

planung als auch nach der Geburt des Kindes. So berichtet Miriam Lange, die zu-

sammen mit ihrer Partnerin eine private Samenspende genutzt hat:

»[…]Und ichhatte da schondamals-, und ichhabeda sogar immernochmanchmal

Angst tatsächlich, was für Erbgut [Name des Kindes] mit sich rumträgt, von dem

wir nichts wissen und dasman nicht kennt. […] es ist nichts, wasmir wirklich Angst

macht, es macht mir jetzt keine Alpträume oder schlaflose Nächte oder so, aber

manchmal ertappe ich mich so bei dem Gedanken, so dass ich mir denke, Gott,

und wenn der jetzt irgendwelche psychischen Krankheiten hat oder so, vielleicht

ist er ja manisch-depressiv oder so und das vererbt sich. Also so was. Das finde ich

schon nicht ganz einfach manchmal, dass man das halt einfach nicht weiß.« (ML

7, 322-330)

Die Gene des Spenders beschreibt Miriam Lange in dieser Passage als ›Black-

box‹. Sie werden mit der Ausprägung bestimmter (psychischer) Krankheiten in

Verbindung gebracht und ihre Auswirkungen als ein nicht einschätzbares Risiko

eingestuft. Das Nicht-Wissen um die Qualität des Erbguts führt bei Miriam Lange

zu Besorgnis. Ihre Partnerin Diana beruhigt sie im weiteren Verlauf des Gesprächs

hinsichtlich dieser Gedanken, indem sie das Soziale gegenüber dem Genetischen

starkmacht bzw. das Genetische zumindest als nicht vollkommen determinierend,

sondern als durch die Umwelt, insbesondere die soziale Praxis der Elternschaft,

formbar fasst und damit epigenetisches Wissen mobilisiert.

Die Angst vor genetisch vererbbaren Krankheiten spiegelt sich auch in den In-

terviews mit Paaren wider, welche die Spende einer Samenbank genutzt haben

– nur die wenigsten Samenbanken führen genetische Tests durch, meist sind es

auch hier von den Spendern angegebene Informationen aus den Anamnesegesprä-

chen, auf die die Nutzer*innen vertrauen müssen. Insgesamt nahm die Notwen-

digkeit zu vertrauen, um Kontroll- und Sicherheitsbedürfnisse zu bearbeiten, bei

privaten Spenden jedoch eine größere Rolle ein. Dies zeigen auch andere empiri-

sche Studien: Nordqvist bezeichnet etwa in ihrer Studie die Selbstinsemination im

Gegensatz zur medizinisch assistierten Behandlung auch als eine »Ökonomie des

Vertrauens«, die besonders intensive Beziehungsarbeit im Vorfeld der Inseminati-

on erfordert (vgl. Nordqvist 2011: 123). Die meisten Interviewten meines Samples

nahmen sich mindestens sechs Monate Zeit, um einen privaten Spender kennen-

zulernen.

Ein zweiter wichtiger Aspekt war das Alter des Spenders. Es konnte für die

Interviewten in zwei Richtungen relevant werden: So wünschten sich einige einen

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 189

jungen Spender zwischen 20 und 30 Jahren, weil sie die Vermutung hatten, ein hö-

heres Alter könne der Qualität des Spermas abträglich sein. Anna und Eva Diehl,

die das Sperma von einer europäischen Samenbank bezogen haben, berichten bei-

spielsweise: »Also, dass wir einfach das Gefühl hatten, je jünger, desto frischer der

Samen (lacht) und desto besser die Qualität« (ED 5, 217-218). Die Motivation da-

hinter war nicht, ein optimiertes Kind zu zeugen, wie Anna Diehl im Anschluss

verdeutlicht. Sie hegten vielmehr die Hoffnung, über qualitativ hochwertiges, be-

wegliches Sperma die »Wahrscheinlichkeit« (AD 5, 225) zu erhöhen, dass Eva di-

rekt schwanger wird. Auf der anderen Seite gab es – insbesondere im Fall privater

Spenden – den Wunsch nach einem etwas älteren Spender. Diesem attestierten

einige eine größere Reife, die Entscheidung darüber zu treffen, Samenspender zu

werden. Die Interviewten vermuteten, dass sie dies auch davor schützen könne,

dass der Spender künftig rechtliche und soziale Ansprüche auf das Kind erheben

würde.

Ähnlich kontrovers äußerten sich die Interviewten bezüglich des Begehrens des

Spenders. Dieses thematisierten viele Interviewte, die eine private Spende genutzt

hatten. Während die einen ein homosexuelles Begehren des Spenders favorisier-

ten, weil sie schwulenMännern eine gewisse Nähe zu ihrem eigenen Lebensmodell

attestierten, wägten andere eine mögliche Gefahr ab, dass ein schwuler Mann, der

auf einem anderen Weg vermutlich kein leibliches Kind bekommen werde, über-

raschend Ansprüche auf das Kind erheben könnte. Eine Gefahr, die sie bei einem

heterosexuellen Mann, der unter Umständen selbst Kinder hat oder diese plant,

weniger gegeben sahen.

Neben dem Begehren wurde von einem Paar auch der Geschlechtsausdruck des

Spenders thematisiert. Isabell Schmitz erzählt, welche Form von Männlichkeit der

Spender nicht verkörpern sollte:

»Wir wollten jetzt auch nicht unbedingt so einen super tuntigen, also so einen

schwul Schwulen, sondern, ja, halt irgendwie-, weil wir dachten, okay für das Kind

später, es hat es eh schon schwer, und wenn es dann noch so einen Tufftuff-Papa

hat, das wird dann auch schwierig.« (ISch 4, 187-190)

In dieser Passage entwirft Isabell Schmitz eine abwertende, an Stereotypen orien-

tierte Kontrastfolie zu hegemonialer Männlichkeit10 und lehnt einen feminisierten

10 Das Konzept der hegemonialenMännlichkeit geht auf die australische Soziologin Raewyn Con-

nell zurück und fasst Männlichkeit als Handlungspraxis. Connell verweist neben der Viel-

fältigkeit praktizierter Männlichkeiten insbesondere auf deren Einbettung in strukturelle

Verhältnisse und daraus resultierende hierarchische Beziehungen zwischen verschiedenen

Männlichkeitsentwürfen. Connell unterscheidet Machtbeziehungen, Produktionsbeziehun-

gen und die Ebene der emotionalen Bindungsstruktur (vgl. Connell 2006). Hegemoniale

Männlichkeit bezeichnet die historisch zu einem bestimmten Zeitpunkt dominante, privi-

legierte Form von Männlichkeit. In westlichen Gesellschaften konstituiere sich das Ideal als

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Queere Praktiken der Reproduktion

»Tufftuff-Papa« als Spender ab. Sie gibt mögliche Diskriminierungen durch Ande-

re als Grund für ihre Wahl an, reflektiert ihren eigenen Anteil an einer Abwertung

nicht-hegemonialer Männlichkeit jedoch nicht und verfestigt deren Marginalisie-

rung im Zuge ihrer Selektionspraxis.

Einen vierten bedeutsamen Aspekt stellen die phänotypischen Merkmale des

Spenders dar. Sowohl bezüglich privater Spenden als auch der Spendersamen von

einer Samenbank versuchten fast alle Paare, auf eine phänotypische Ähnlichkeit

von Spender und nicht-leiblicher Mutter zu achten, um von Außenstehenden

jeweils als leiblich verwandt mit dem Kind gelesen werden zu können: »Und

dann war es uns halt wichtig, […] dass dann so ein Kind dabei rauskommt, dass

man auch denkt, wenn [Name des Kindes] jetzt auf dem Arm meiner Frau ist,

dass natürlich jeder denkt, das wäre ihr leibliches Kind auch« (NB 4, 192-195). Zu

diesem Ergebnis kommen unter anderem auch Gillian A. Dunne (2000), Caroline

Jones (2005) sowie Petra Nordqvist (2010, 2012) in ihren empirischen Studien zu

lesbischen Paaren, die über Donogene Insemination Eltern geworden sind. Seline

Szkupinski Quiroga (2007) beschreibt die Auswahl eines ähnlichen Phänotyps

des Spenders als eine Verschiebung vom Genotyp zum Phänotyp im Kontext der

Spendersamenbehandlung: Geteilte Gene zwischen Eltern und Kind werden durch

einen geteilten Phänotyp ersetzt (vgl. ebd.: 145). Insgesamt zeigt sich im Material,

dass das Kriterium der Ähnlichkeit des Spenders mit der nicht-leiblichen Mutter

bei privaten Spenden weniger relevant war, wenn der Spender eine soziale Rolle

als Vater einnehmen sollte. Dies stellt auch die Studie von Petra Nordqvist heraus

(vgl. Nordqvist 2010: 1134).

Wesentlicher Teil der phänotypischen Selektionspraxis war auch die Konstruk-

tion von race.11 Race wurde von den Interviewten definiert als sich aus typischen

physischen Charakteristika und der ›Hautfarbe‹ zusammensetzend. Alle interview-

ten Personen sind weiß positioniert. Griffen sie auf die Spende von einer deut-

schen Samenbank zurück, wurde ihnen keine andere Option eröffnet als einen

weißen Spender zu nehmen. Ein solches Matching ist eine übliche Praxis in re-

produktionsmedizinischen Settings (vgl. ebd.: 1133). So wird bei heterosexuellen

Paaren eine größtmögliche Ähnlichkeit mit dem sozialen Vater herzustellen ver-

sucht und diese Praxis auf lesbische Paare übertragen. In Großbritannien ist diese

Praxis in den Behandlungsleitlinien für die Spendersamenbehandlung durch die

weißer, heterosexueller, cisgeschlechtlicher, gesunder Mann mit Karrierebestrebungen und

Machtansprüchen (vgl. Connell/Wood 2005). Michael Meuser verbindet Connells Konzep-

tualisierung mit Bourdieus Konzept männlicher Herrschaft und rückt über eine Verknüpfung

mit dem Habitus-Konzept die unbewussten Anteile der Männlichkeitskonstruktion und Do-

minanz in den Vordergrund, sodass hegemoniale Männlichkeit zunehmend als »Orientie-

rungsfolie« (Meuser 2010: 126) erscheint, die nur selten realisiert werde.

11 Vgl. zur Konstruktion von race undder Reproduktion vonWeißsein imKontext derDonogenen

Insemination auch Szkupinski Quiroga 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 191

HumanFertilisation andEmbryology Authority (HFEA) festgeschrieben (vgl. ebd.: 1129),

in Deutschland handelt es sich bei der Herstellung phänotypischer Ähnlichkeit um

eine ›Handlungsroutine‹, wie es die im Rahmen dieser Arbeit interviewten Samen-

bankbetreiber formulieren. Lediglich einige gesundheitsbezogene Parameter sind

gesetzlich geregelt. Diese Vorgehensweise findet in der Regel auch bei lesbischen

Paaren Anwendung, wie einer der Samenbankbetreiber berichtet:

»Also das Verfahren geht immer nach-, es ist-, in Anlehnung an Heterosexuelle.

Bei Heterosexuellen geht es nach typischen Ähnlichkeitskriterien zwischen dem

so genannten sozialen Vater und dem biolo-, und dem Samenspender, da ist das

Wichtigste das Gewicht, Haarfarbe, Augenfarbe, Schulbildung. […] Und dann gibt

es noch ein paar biochemische Parameter wie die Blutgruppe, Rhesusfaktor der

Frau und CMV-Status12 von der Frau, die müssen angeglichen werden. Das ist auf-

grund des Transplantationsgesetzes uns so vorgegeben.« (SBBa 3, 146-153)

Die empirische Forschung zeigt, dass diese Praxis sowohl von heterosexuellen als

auch lesbischen Paaren gewünscht ist, um eine größtmögliche Normalisierung der

Familienform zu erreichen und soziale Anerkennung als Familie zu finden (vgl. u.a.

Haimes 1992; Nordqvist 2010). Dies spiegeln die von mir analysierten Interviews

wider.

Bei Online-Bestellungen über europäische Samenbanken oder im Fall privater

Spenden selektierten die Paare selbst und wählten ebenfalls ausschließlich weiße

Spender aus. Lediglich zwei Paare hatten sich Gedanken über diese Selektionspra-

xis auf der Basis von Konstruktionen von race und eine damit einhergehende Re-

produktion vonWeißsein gemacht sowie eine alternative Wahl diskutiert – für die

meisten handelte es sich um eine unhinterfragte Selbstverständlichkeit. Im Kon-

text der Bestellung von Sperma bei Samenbanken oder in Online-Portalen wur-

den sie häufig zum ersten Mal mit der race-Kategorie für weißeMenschen, ›kauka-

sisch‹, konfrontiert. Eines der lesbischen Paare, Anna undEvaDiehl, berichtet, dass

sie zunächst nichts mit dieser Bezeichnung anfangen konnten und recherchieren

mussten, was ›kaukasisch‹ bedeutet. Dies zeigt exemplarisch, wie die Unterschei-

dung von Menschen entlang der wirkmächtigen Kategorie race im Kontext der Sa-

menspendenwahl nicht nur aufgerufen, sondern aus der NS-Zeit stammende Ka-

tegorien der Rassifizierung wieder in den Diskurs eingespeist werden. Gleichzei-

tig macht das Beispiel deutlich, wie ›unbemerkt‹ sichWeißsein reproduziert: Dass

12 Der CMV-Status kann positiv oder negativ sein. Ist er positiv, so liegen bei der getesteten

Person Antikörper gegen das Cytomegalievirus vor und es kann auch die Samenspende ei-

nes CMV-positiven Spenders verwendet werden. Bei einem negativen Befund wird die Wahl

eines CMV-negativen Spenders empfohlen, um eine Erstinfektion mit dem Virus zu vermei-

den.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Queere Praktiken der Reproduktion

Anna und Eva Diehl diese Bezeichnung nicht kannten, ist auch Ausdruck ihrer he-

gemonialen weißen Position und Situiertheit. Neben dem Wunsch nach phänoty-

pischer Ähnlichkeit der Familienmitglieder führten sowohl die Diehls als auch ein

weiteres Paar als Argument gegen die Nutzung des Spermas von nicht-weißen Per-

sonen Angst vor rassistischer Diskriminierung an. Sie vermuteten, dass das Kind

bereits mit Homofeindlichkeit zu kämpfen haben würde, weshalb sie ihm keine

weitere Diskriminierungskategorie zumuten wollten (vgl. hierzu auch Nordqvist

2012: 651).

Neben der Idee der Herstellung von familialer Zugehörigkeit über phänotypi-

sche Ähnlichkeit spielte das Aussehen des Spenders im Hinblick auf Schönheits-

normen eine Rolle. Durchweg führten die Interviewten Normen der Größe und des

Gewichts an, die nicht über- oder unterschritten werden sollten, und orientierten

sich an westlichen Schönheitsidealen (schlank und groß).

Unabhängig davon, ob künftig Kontakt mit dem Spender bestehen würde oder

nicht, wünschten sich die meisten Interviewten Überschneidungspunkte, was die

Eigenschaften, Interessen und Wertvorstellungen des Spenders und ihre eigenen anbe-

langte. Bei Spendern aus dem Freundes- oder Bekanntenkreis konnte dies aus-

giebig geprüft werden, bei Samenbankportalen aus dem europäischen Ausland

mussten die erweiterten Spenderprofile genügen. Bei Spendern, die über Anzeigen

in Online-Foren kontaktiert wurden, entschied meist der erste Eindruck. Isabell

Schmitz berichtet:

»[Wichtigwaren] Interessen, also auch so, dasswir irgendwie so eine gemeinsame

Basis-, weil es bringt ja nichts, wenn zumBeispiel einMann total der-, der-, der Ve-

ganer auf demYogatrip, so dass er nicht noch einHare-Krishna-Haarschwänzchen

hinten dran hatte, war noch alles. Und dann dachte ich mir, hm, nicht so unsere

Welt (lacht). Also es musste schon irgendwie auch passen.« (ISch 4, 183-187)

Der sechste von den Interviewten benannte Aspekt ist die emotionale Nähe/Distanz

des Paars zum Samenspender.Während die, die eine klinische Spende nutzten, als

Grund für diese Wahl die hierdurch gegebene emotionale Distanz des Spenders zu

ihnen anführten, war eine emotionale Nähe für die, die sich für einen Spender aus

dem Freund*innenkreis entschieden, per se gegeben und erstrebenswert.

Für jene wiederum, die einen privaten Spender über Online-Portale suchten,

stellte sich die Frage nach dem Aufbau einer emotionalen Bindung in besonderer

Weise: In diesen Fällen standen zunächst Kennenlerntreffen an. Während einige

eine Grundsympathie als ausreichend erachteten, damit ein potentieller Spender

in die engereWahl kam,wünschten sich andere eine tiefe, emotionale Verbindung.

Isabell Schmitz erzählt beispielsweise folgendermaßen von ihrer Vorstellung, wel-

ches Gefühl sich bei der ersten Begegnung einstellen müsse:

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 193

»Und ich habe halt von Anfang an gesagt, okay, wir holen uns einen fremdenMen-

schenmit in die Familie, dasmuss jemand sein, dasmuss wie Liebe auf den ersten

Blick sein, also es muss-. Manmuss denMenschen sehen und es muss sofort Klick

machen und sofort irgendwie eine Beziehung da sein oder so eine Chemie, also es

muss-. Weil es ist so eine wichtige Entscheidung und da muss man-, vom ersten

Moment anmussman da so irgendwie denken so, jawoll Jackpot.« (ISch 4, 172-177)

In der Beschreibung der gewünschten Verbindung zum Samenspender bedient

sich Isabell Schmitz tradierter Bilder und Metaphern der romantischen Liebes-

semantik: Es müsse »wie Liebe auf den ersten Blick sein«, »Klick machen«, die

»Chemie« stimmen und einem »Jackpot« gleichkommen. Ein solches Gefühl stell-

te sich für sie in der Begegnung mit dem ausgewählten Spender ihrer Erzählung

nach ein.

Auch die Kaisers greifen in der Beschreibung ihres ersten Treffens mit dem

Spender auf die Semantik der romantischen Liebe zurück: »Also wenn es ein Date

gewesen wäre, so ein Date hätten wir noch nie gehabt, also das war wirklich, hast

du gesehen und dann: ›Das ist er‹. War wirklich ganz toll, also auch wo wir beide

gleich überzeugt waren« (SK 5, 192-194). Stefanie Kaiser rückt das Treffen, indem

sie es analog zu einem Date beschreibt, in den Bereich einer (klassischerweise) he-

teronormativen und potentiell romantisch aufgeladenen Begegnung. Sie stellt das

Treffen als eine Ausnahmeerfahrung dar. Eine solche Analogie von Spenderwahl

bzw. Begegnungen mit Spendern und einem Date benennt auch Diane Tober in

ihrer Studie Romancing the Sperm (2019), für die sie in den 1990er Jahren alleinste-

hende Frauen, lesbische Paare und Samenspender in den USA interviewt hat. Un-

abhängig von deren sexuellem Begehren romantisierten die Interviewten sowohl

die persönlichen Begegnungen mit Spendern als auch die Wahl eines Spenders

über eine Samenbank (vgl. Tober 2019: 78ff.).

Weitere wichtige Aspekte waren Bildungsgrad und Milieuzugehörigkeit des

Spenders. Von der Anforderung, dass der Spender mindestens einen Realschulab-

schluss vorweisen müsse, reichten die Ansprüche bis hin zu einem akademischen

Abschluss und einer Herkunft aus gut situierten, bürgerlichen Verhältnissen. Es

wurde sowohl die frühere als auch aktuelle Milieuzugehörigkeit des Spenders the-

matisiert und meist eine ähnliche soziale Zugehörigkeit wie die der Interviewten

favorisiert.

Auch die antizipierte Position des Spenders im Familienmodell war ausschlagge-

bend für dieWahl der Spende.Wünschte sich das Paar einen aktiven sozialen Vater

oder zumindest einen sozial involvierten Spender, war die private Samenspende

die präferierte Form. Einige Paare wollten hierdurch ein ›männliches Rollenvor-

bild‹ im Leben des Kindes garantieren, andere strebten an, Elternschaft erweitert

zu leben und Verantwortung und Sorge auf mehr als zwei Personen zu verteilen

(vgl. hierzu 6.2).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Queere Praktiken der Reproduktion

Darüber hinaus stellte sich bei privaten Samenspenden die Frage nach einer

räumlichen Nähe oder Distanz. Eine größere Distanz wurde meist dann gewählt,

wenn Angst vor einer übermäßigen Anteilnahme des Spenders am familialen Alltag

bestand. Die räumliche Nähe wurde wiederum positiv bewertet, wenn der Spender

eine soziale Position im familialen Gefüge einnehmen sollte.

Ein zehnter Aspekt, den die Interviewten anführen, ist das Motiv des Spenders

zur Samenspende. Die lesbischen und queeren Paare präferierten das altruistische

Motiv des Helfens im Gegensatz zu einer finanziellen Motivation des Spenders.

Schließlich führten alle Interviewten die Perspektive des Kindes und sein Recht auf

Wissen über die genetische Abstammung als Kriterium ihrer Spendenwahl an. So ent-

schied sich kein Elternteil für eine No-Spende aus dem europäischen Ausland.

Wenn Spenden von Samenbanken genutzt wurden, dann waren es Yes-Spenden.

Im Falle der privaten Spenden gaben die Interviewten als Beweggrund an, dass das

Kind den Spender möglichst früh und unkompliziert kennenlernen könne. Die-

ses Motiv zeigt sich auch in anderen empirischen Studien zu lesbischer Eltern-

schaft via Samenspende (u.a. Touroni/Coyle 2002; Herrmann-Green/Herrmann-

Green 2008).

Ein häufig benanntes Auswahlkriterium sind darüber hinaus die Kosten, die je

nach Spendenart anfallen. Spendersamen von einer Samenbank waren für einige

Interviewte schlichtweg zu teuer, sodass sie sich auf die Suche nach einem pri-

vaten Spender begaben. Darüber hinaus gibt es im Sample Mischvarianten: Paare,

die viele Inseminationsversuche benötigten, bis sich eine Schwangerschaft einstell-

te, mussten aus ökonomischen Gründen nach mehreren Versuchen mit klinischen

Spendersamen oftmals auf private Spenden zurückgreifen.

Ein letztes wichtiges Kriterium stellen rechtliche Aspekte dar. So wählten einige

die Spende von einer Samenbank, um rechtliche Ansprüche des Samenspenders

auf das Kind ausschließen zu können. Die Notwendigkeit des Stiefkindadoptions-

verfahrens, um lesbische Elternschaft als Paar rechtlich abzusichern, empfanden

sie als zu großen Unsicherheitsfaktor für eine private Spende – zum Zeitpunkt

der Familiengründung der Interviewten dauerte das Verfahren oftmals 12 bis 24

Monate.

In einigen der soeben skizzierten Kriterien der Samenspender- bzw. Samen-

spendenwahl spiegelt sich bereits die Verhandlung von Aspekten des heteronorma-

tiven Kernfamilienideals wider: Das cis- und zweigeschlechtliche Elternpaar, das

sexuell monogam aufeinander bezogen ist undmit dem biogenetisch eigenen Kind

in einem Haushalt lebt, stellt eine Referenz- und Abgleichfolie dar. Während bei-

spielsweise die biogenetische Verbindung zwischen dem nicht-leiblichen Elternteil

und dem Kind abgekoppelt ist, soll über die phänotypische Ähnlichkeit des Spen-

ders mit dem nicht-leiblichen Elternteil eine neue Kopplung vollzogen werden:

Eine Ähnlichkeit zwischen Elter(n) und Kind, die von Außenstehenden mit einer

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 195

biogenetischen Verbindung verknüpft wird, soll (zumindest potentiell) ermöglicht

werden und zur Normalisierung beitragen.

Bei den Kriterien der Samenspenderwahl spielte die antizipierte emotionale

Distanz bzw. Nähe des Spenders zum lesbischen bzw. queeren Paar und dem Kind

eine wichtige Rolle. Die familiale Praxis hielt jedoch immer wieder überraschen-

de Wendungen in den Nähe- und Distanzverhältnissen bereit. Diesen familialen

Konstituierungsprozessen gehe ich im Folgenden anhand von drei Fallbeispielen

nach.

6.2 (Un)Doing the nuclear family? Drei Fallbeispiele

Wie ich bereits in Unterkapitel 2.3.2 dieser Arbeit skizziert habe, bezeichnet Mari-

lyn Strathern mit dem Begriff der »recombinant families« (Strathern 2005: 22) Fa-

milienformen, welche sich in sozialen Transformationsprozessen oder über Repro-

duktionstechnologien zusammengesetzt haben, und lenkt den analytischen Blick

darauf, dass sich in den familialen Formierungsprozessen einzelne Elemente in ge-

wohnter Weise miteinander verbinden, andere aber entkoppelt werden oder neu

zusammenwirken. Es ergeben sich komplexe soziale Gebilde, die im Vergleich zu

tradierten Familienformen zum Teil gar nicht benennbar sind. Daraus folgert Stra-

thern auch eine Notwendigkeit neuer Begriffe, um sich in diesen familialen For-

men und über diese austauschen zu können (vgl. ebd.: 26). Strathern verdeutlicht,

dass rekombinante Familien keine vollkommenneue Entwicklung sind, sondern sie

schon immer dawaren, etwa über Todesfälle oder Trennungen, in deren Folge Neu-

arrangements vollzogen wurden. Die Gründe und Modalitäten der Rekombination

unterliegen jedoch historischen Wandlungsprozessen: Insbesondere Reprodukti-

onstechnologien haben die Bedingungen und Möglichkeiten der Rekombination

verändert und erweitert und bringen sowohl Artikulationen als auch Disartiku-

lationen der Relevanz genetischer Verbindungen mit sich. Rekombinante Famili-

en bergen, wie Marilyn Strathern betont, für die Akteur*innen selbst, aber auch

für die Forschenden Überraschungsmomente in sich und sie fragt, inwiefern »re-

kombinanten Familien« ein Überschuss innewohnt, der über tradierte Formen des

doing family hinausweist (vgl. ebd.: 25f.). Vor diesem Hintergrund und auf den an-

fangs dargelegten Grenzbegriff bezugnehmend, stelle ich im nächsten Abschnitt

folgende Fragen ins Zentrum: Welche Verbindungen werden von den Akteur*in-

nen gewählt, welche Entkopplungen vollzogen? Welche Grenzziehungspraktiken

zeigen sich anhand des Materials und wie sind die verschiedenen Akteur*innen,

vom Spender über die austragende Person bis hin zum nicht-leiblichen Elternteil,

mit dem Fokus auf Grenzbereiche in der Familie positioniert? Welche Rolle spielt

die Kernfamiliennorm in diesen Prozessen, findet eine Zurückweisung, Reaktua-

lisierung oder Umarbeitung dieser statt?

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Queere Praktiken der Reproduktion

Wie bereits zu Beginn des Kapitels erwähnt, nehme ich zur Beantwortung die-

ser Fragen die unterschiedlichen Umgangsweisen mit der Figur des Samenspen-

ders und die Form seiner Einbettung in das elterliche bzw. familiale Gefüge im

Kontext privater Samenspenden in den Blick. Diesen Fokus wähle ich zum einen

aufgrund der Forschungslücke, die im Feld der (Selbst-)Insemination mit priva-

ten Spendersamen vorhanden ist. Zum anderen wurde in 6.1 deutlich, dass die

Entscheidung für Spendersamen von einer Samenbank bereits den Rahmen einer

Zwei-Elternschaft absteckte. War der Samenspender hingegen Teil des entfernte-

ren oder nahen Umfelds, ergab sich eine größere Notwendigkeit, seine Position

aktiv (mit ihm) auszuhandeln – und das nicht nur im Rahmen der Projektierungs-

phase, sondern auch während der Realisierung der Elternschaft und im Familien-

alltag.

Den komplexen Aushandlungen familialer Bilder und Zugehörigkeiten im Feld

lesbischer und queerer Reproduktion gehe ich anhand von drei ausführlichen Fall-

rekonstruktionen nach. Sie stellen verschiedene Umgangsweisen mit der Figur des

Samenspenders und der Form seiner Einbettung in das elterliche bzw. familiale

Gefüge im Kontext privater Samenspenden dar. Aufgrund ihrer vergleichbaren fa-

milialen Struktur sind die drei Fälle besonders gut geeignet, verschiedene Modi

herauszuarbeiten, wie die Interviewten sich in der familialen Praxis auf das re-

gulative Ideal der heterosexuellen (Kern-)Familie beziehen und sowohl Umarbei-

tungen und Flexibilisierungen als auch Fixierungen und (neue) Einschränkungen

vornehmen. Deutlich wird, dass es in allen Fällen um Grenzkonflikte geht, wobei

sich variierende Modalitäten der Ex- und Inklusion ausmachen lassen.

6.2.1 Die Hofmanns: Familie als »Kern, auf den man sich […]

verlassen kann«

Elisa Hofmann, 38 Jahre, führt mit ihrer Partnerin Helene Hofmann, 36 Jahre, eine

romantische Zweierbeziehung.13 Beide sind Akademikerinnen und im pädagogi-

13 Ich nutze den Begriff der »Zweierbeziehung« an Karl Lenz (2006) anschließend als einen

Klammerbegriff, der die Vielfalt aktuell gelebter Beziehungsformen adressiert, die Paare

dies- und jenseits der Ehe oder eingetragenen Lebenspartnerschaft leben (vgl. ebd.: 37). Ich

führe ihn jedoch nicht als Leitbegriff ein, wie es Lenz tut, sondern als Beschreibung einer

Beziehungsform, die die interviewten Personen praktizierten. Sie verstanden sich alle als

Paar, welches miteinander in einer Beziehung lebt und vor diesem Hintergrund aushandel-

te, ob und – wenn ja – wie (gemeinsam) Elternschaft gelebt werden könne. Zweierbezie-

hungen zeichnen sich Lenz zufolge allesamt dadurch aus, dass sie mit einem hohen Grad

an Verbindlichkeit, gegenseitiger Fürsorge und Zuwendung sowie (potentiell) mit geteilter

Sexualität einhergehen (vgl. ebd.: 39). Im untersuchten Sample trifft dies zu. Sexualität und

Intimität wurden hierbei nicht immer exklusiv gelebt, sondern teils auch mit weiteren Be-

zugspersonen in polyamoren Konstellationen. Ergänzend findet sich in der Beschreibung der

Beziehung der Hofmanns der Begriff »romantisch«. Romantische Aspekte der Zweierbezie-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 197

schen Bereich tätig. Elisa Hofmann ist die leibliche Mutter des gemeinsamen Kin-

des, das zum Zeitpunkt des Interviews knapp zwei Jahre alt ist. Sie wohnen zu dritt

in einem gemeinsamen Haushalt in einer deutschen Großstadt. IhrenWunsch mit

Kind zu leben, haben sie sich mit Hilfe einer privaten Samenspende erfüllt. Nach-

dem Gespräche mit potentiellen Spendern aus dem Bekanntenkreis aufgrund di-

vergierender Wünsche hinsichtlich der Einbindung des Spenders in die Eltern-

schaft gescheitert waren, schalteten sie eine Anzeige in einem Onlineportal für

private Samenspendergesuche. Von Beginn an hatten sich Elisa Hofmann und ihre

Partnerin darauf verständigt, eine Familie nach demModell eines Mütterpaars mit

Kind(ern) gründen zu wollen. Deshalb beabsichtigten sie, einen privaten Spender

mit ausreichend Abstand zur familialen Konstellation zu finden. Sie wünschten

sich einen Erzeuger, der grundsätzlich dazu bereit ist, das Kind kennenzulernen,

sollte dieses Bedürfnis beim Kind aufkommen. Er selbst sollte aber keine Bezie-

hungswünsche hegen. Elisa Hofmann beschreibt ihre Vorstellung von der Rolle des

Spenders folgendermaßen:

»Also wir haben eher einen Vater mit Distanz gesucht. Also unser ursprüngliches

Ziel oder unsere ursprüngliche Annahme war die, wir suchen jemand, der dann

auf Anfrage von [Name des Kindes] […]. Und wir haben uns so vorgestellt, meine

Güte, wenn der so vier, fünf ist, im Kindergarten, wenn der anfängt, so nach Papa

zu fragen, so, dass dann jemand da ist.« (EH 2, 65-69)

Diese Rolle hielten sie gemeinsam mit dem Samenspender, Thomas Schneider, in

einer »Elternvereinbarung« fest. Dabei handelt es sich um ein rechtlich nicht bin-

dendes, in erweiterten Elternkonstellationen jedoch häufig formuliertes und auf

Vertrauen bauendes Dokument, das die Positionen aller Beteiligten umreißt und

sowohl Verantwortung und Pflichten verteilt als auch Grenzen der Beteiligung an

elterlicher Praxis definiert.

Die Insemination wurde in einem medizinischen Setting, bei ihrem Gynäko-

logen, durchgeführt und eine Schwangerschaft trat bald ein. Im Anschluss an die

hungen wurden von den Interviewten in unterschiedlichem Maße thematisiert und finden

deshalb in die Darstellung von Fallbeispielen direkten Eingang. Vor dem Hintergrund der

soziologischen Diskussion über die Frage, ob die romantische Liebe gegenwärtig noch Be-

stand hat, konstatiere ich hiermit – ohne dies vertiefend zu diskutieren – eine gewisseWirk-

mächtigkeit des romantischen Liebesideals, die sich in einigen Gesprächen widerspiegelt.

Damit schreibe ich mich eher in die Stränge der soziologischen Debatte ein, die eine Ver-

schiebung der romantischen Liebessemantik (Lenz) oder konkurrierende Semantiken (u.a.

Bellah et al., Koppetsch) identifizieren, anstatt ihre Ablösung zu konstatieren, wie etwa Luh-

mann oder Giddens (vgl. Lenz/Dreßler/Scholz 2013: 35ff.). Das Beziehungsverständnis und

die praktische Ausgestaltung der Beziehung der Interviewten wurden nicht explizit erfragt,

sondern von einigen im Laufe der Interviews thematisiert. Der Interviewaufruf konstituierte

das untersuchte Sample mit, da er sich an lesbische Paare richtete (vgl. Kap. 3).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Queere Praktiken der Reproduktion

Geburt des Kindes gab es zunehmend Probleme im Verhältnis mit dem Spender,

da dieser in den Familienalltag eingebunden sein wollte und miteinander verein-

barte Grenzen infrage stellte. Die Aushandlungen über seine Rolle dauerten zum

Zeitpunkt des Interviews noch an. Der ursprüngliche Wunsch nach einem ›pas-

siven‹ Spender, der erst auf Nachfrage des Kindes in das Leben der Familie tritt,

hat sich als nicht praktizierbar herausgestellt. Wie Elisa Hofmann berichtet, hat

sich »alles anders entwickelt […]. Diese Rolle des Vaters […] wird auch echt noch

ausgehandelt« (EH 2, 69-70).

Das auslösende Ereignis für die Neuaushandlung seiner Rolle in der Konstel-

lation war die Geburt des Kindes. Der Spender wollte es nach der Geburt gerne se-

hen, obwohl sie dies ursprünglich anders vereinbart hatten. Insbesondere Helene

Hofmann, der soziale Elternteil, plädierte dafür, mit einem Treffen des Spenders

und des Kindes zu warten, bis die Stiefkindadoption erfolgreich durchgeführt ist

und er als Spender nichtmehr intervenieren kann, um beispielsweise die rechtliche

Elternschaft für sich zu beanspruchen.14 Die Hofmanns gingen auf seine Anfrage

nach einem Treffen nach einiger Abwägung dennoch ein und boten ihm nach der

Geburt an, dass er das Kind drei- bis viermal im Jahr sehen könne. Als Thomas

Schneider nach einer gewissen Zeit fragte, ob er das Kind auch etwas öfter, fünf-

bis sechsmal im Jahr sehen könnte, waren Elisa und Helene Hofmann irritiert und

blockten den Kontakt zunächst ganz ab. Elisa Hofmann begründet dieses Verhalten

mit ihrem Bedürfnis, eine familiale Grenze aufrechtzuerhalten: »Aber es liegt auch

daran, dass wir immer so das Gefühl hatten,wirmüssen da soGrenzen halten, also,

dass er da nicht so die Grenze zu unserer Familie irgendwie sieht, also was sozusa-

gen die Rolle ist. Also wir waren da schon auch erst mal sehr hart« (EH 3, 114-117).

Für Elisa Hofmann besteht eine Grenze zwischen ihnen als Mutter-Mutter-Kind-

Familie und dem Spender, während er sich selbst, wie sie berichtet, der Familie

zuordnet und eine solche Grenze nicht (mehr) ziehen würde. Elisa beschreibt ihr

Verhalten als »hart« und drückt damit aus, dass sie einer solchen Zurückweisung

und der Exklusion des Spenders aus der Familie eine besondere emotionale Be-

deutung beimisst. Auf das Verhalten der Hofmanns reagierte Thomas Schneider

dann auch äußerst emotional, berichtet Elisa Hofmann, und es wurde aus ihrer

Perspektive retrospektiv deutlich, dass sein Kinderwunsch bzw. sein Wunsch nach

einer Konstellation, in die er als Vater involviert ist, größer war als gedacht:

»Und daraufhin sozusagen das hat ihn, glaube ich, auch sehr schockiert, und da

ging dann bei ihm die totale Emotionskiste hoch. Dann kam raus, dass er ein

14 Weitere Erläuterungen zu den mit dem Verfahren der Stiefkindadoption verbundenen

Rechtsunsicherheiten für die lesbisch-queeren Paare sowie für die Samenspender folgen in

Kap. 6.3, Fußnote 27, S. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 199

schlechtes Verhältnis zu seinem Vater hatte und das jetzt bei seinem Kind bes-

ser machen möchte.« (EH 3, 117-120)

Im Folgenden spitzte sich der familiale Grenzkonflikt zu: Auf die Kontaktblockade

der Hofmanns, die sie als Modus der Grenzziehung zwecks einer Exklusion des

Spenders aus dem familialen Gefüge nutzten, reagierte er mit eigenen Druckmit-

teln. Er erklärte, dass er unter diesen Umständen für ein zweites Kind eventuell

nicht zur Verfügung stehe. Elisa Hofmann berichtet, dass er im Anschluss an diese

emotionale Reaktion aber um eine konstruktive Konfliktlösung bemüht war und

den Gang zu einer Beratungsstelle vorschlug. Dort waren sie inzwischen zweimal

in einem gemeinsamen Beratungsgespräch, »um irgendwie Grenzen zu klären«

(EH 3, 128), so Elisa Hofmann. In der Beratung tauschen sie sich über ihre jewei-

ligen Bedürfnisse aus und über verschiedene Möglichkeiten, seine Rolle auszuge-

stalten. Bisher verlaufe auch diese Diskussion konflikthaft. Elisa Hofmann betont

in diesem Zusammenhang, dass sie an sich ein gutes Verhältnis zu ihm hätten, er

aber nach wie vor das Gefühl habe, von ihnen ausgeschlossen zu werden aus der

familialen Konstellation. Hierbei zieht er einen Vergleich zu anderen lesbischen

Paaren, für die er privat Samen gespendet hat: »Also er sagt immer, die anderen

Paare, da hat er mehr das Gefühl mitzugestalten« (EH 3, 132f.).

Deutlich wird, dass die Hofmanns insgesamt eine sehr klar umrissene Vor-

stellung von Familie haben, die ihre familialen Praktiken anleitet: Abgrenzung von

einem Dritten ist das zentrale Thema. Dass sich die Rolle des Spenders anders als

erwartet entwickelt bzw. er eine andere Position einfordert, bedeutet im Fall der

Hofmanns nicht, dass sich das, was sie als ihre Familie definieren, verschiebt und

verändert – sie setzen alle Energie in die zum Zeitpunkt des Interviews noch an-

haltenden, inzwischen beraterisch unterstützten Aushandlungen mit dem Spen-

der, damit ihr angestrebtes Modell in seinen Grenzen möglichst wenig erschüttert

wird. Die Gefahr einer Grenzüberschreitung und möglichen Öffnung hin zur In-

klusion des Spenders hatten sie in der Planungsphase über eine gezielte Auswahl

einzuhegen versucht.

Schließlich benennt Elisa Hofmann auch die Motivation, die hinter dem Be-

streben steht, ein Zwei-Elternmodell zu leben:

»Wir wollten eben keinen Miterzieher. Also es war bei uns eben auch in der Dis-

kussion, suchen wir uns, was hier in Stadt X auch kein Problemwäre, ein schwules

Paar. Und das war aber genau dieses, dass wir dann gesagt haben, he, es ist schon

schwer genug, sich zu zweit auf einen Erziehungsstil zu einigen, wir können es

uns nicht vorstellen, uns zu viert zu einigen. Also da echte Miterzieher zu haben,

das wollen wir nicht. Nee, wir sind schon-, also die Familie sind wir, mit unseren

Eltern. Also das ist eben, da gibt es ein anderes Paar aus Stadt X jetzt eben, wo er

[der Spender, A.d.V.] auch gespendet hat, die wollen so richtig seine Mutter auch

kennen lernen, also wo richtig die Familie erweitert wird. Und das ist-. Also es war

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Queere Praktiken der Reproduktion

auch so, als er es dann seiner Mutter gesagt hat, haben wir auch wirklich deutlich

so gesagt, he, du kannst es gerne deiner Mama erzählen, aber sie muss sich klar

sein, sie gewinnt keinen Enkel dazu.« (EH 4, 155-165)

Wie der Absatz zeigt, steht für die Hofmanns ein kontinuierlicher Erziehungs-

stil im Zentrum: Familie ist für sie Erziehen und sich in der Ausgestaltung dieser

erzieherischen Praxis einig zu sein. Eine solche Kontinuität und Homogenität be-

zeichnet Elisa Hofmann bereits in einer Konstellation als Elternpaar als eine Her-

ausforderung. Neben Elisa Hofmanns Partnerin und dem Kind zählen der Passa-

ge zufolge auch die Großeltern (d.h. die Eltern von Elisa und Helene Hofmann)

zu ihrer Familie. Elisa Hofmann zieht in ihrer Erzählung ein anderes lesbisches

Paar, für das der Spender ebenfalls gespendet hat, als Kontrastfolie heran und fasst

zum Ende der Passage noch einmal zusammen, dass sie keine Erziehungskonflikte

möchten und auch keine familialen Erweiterungen in Form eines Miterziehenden

wünschen. Elisa Hofmann unterscheidet explizit Konstellationen, »wo richtig die

Familie erweitert wird« von ihrer eigenen Familie, die sich am Ideal eines konti-

nuierlichen Erziehungsstils orientiert, den sie als Mütterpaar aushandeln wollen.

Der gemeinsame Wille des lesbischen Paars zum Kind und zur paarförmigen El-

ternschaft definieren für sie Familie und über diese Verbindung konstituiert sich

auch Großelternschaft. Genetische Abstammung als Begründung von Großeltern-

schaft erfährt in Bezug auf die Mutter des Spenders eine Disartikulation durch das

lesbische Paar (»sie gewinnt keinen Enkel dazu«).

Schließlich erläutert Elisa Hofmann im Verlauf des Gesprächs noch einmal,

dass Thomas Schneider sich selbst anders, nämlich als »viel wichtiger« (EH 4, 172)

in der Konstellation empfinde und sie deshalb auch dem Kind gegenüber etwas

anders über ihn sprechen würden: »Aber theoretisch, zumindest von unserem An-

spruch, versuchenwir das schon relativ, okay, du hast einen Papa, so dieser Stil, der

wohnt nicht bei uns, aber den mögen wir und so« (EH 4, 177-179). Prägnant ist hier

die Wortwahl »theoretisch«, die eine Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirk-

lichkeit verdeutlicht.Während der Spender im Alltag zumeist außen vor bleibt und

bezüglich seiner Involviertheit nach wie vor enge Grenzen gesteckt werden, versu-

chen sie auf der sprachlichen Ebene und über materielle Artefakte wie Fotografien

eine distanzierte Variante der Familialisierung zu vollziehen: Sie bezeichnen ihn

gegenüber dem Kind als »Papa« und haben ihn in ein Fotoalbum aufgenommen, in

dem alle wichtigen Personen aus dem Umfeld des Kindes enthalten sind. Eine sol-

che Distanz ist aktuell für sie notwendig und eine Annäherung erst perspektivisch

vorstellbar. Elisa Hofmann artikuliert das Bedürfnis nach einer strikten Grenzzie-

hung, um ein Gefühl von Sicherheit herzustellen:

»Und wir sind eher so, dass wir-, wir brauchen so unseren Schutzrahmen, wir wol-

len es irgendwie so definiert haben. Und wir haben es jetzt im Prinzip also aus-

gemacht auf alle zwei Monate- […] aber nicht jedenMonat, das ist uns tatsächlich

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 201

zu viel. Aber es ist nicht so, dass es für uns festgeschrieben ist, aber im Moment

haben wir das Gefühl, tut es-, brauchen wir [es] von der Familie her nicht.« (EH 3,

139-145)

Ein möglicher Einschluss des Spenders orientiert sich an ihren Bedürfnissen als

Mütter. Elisa und Helene Hofmann brauchen aktuell einen klar definierten Rah-

men, der für sie Schutz bedeutet. Schutz wird immer dann relevant, wenn es ei-

ne Gefahr gibt. In diesem Fall erleben die Hofmanns einen potentiellen Dritten

im elterlichen Gefüge, den Samenspender, als Gefahr. Als Modus zur Etablierung

der Grenze wählen sie eine klar abgesteckte Anzahl an Treffen, die den Spender

vorläufig im Grenzbereich zur familialen Praxisgemeinschaft situieren sollen. Das

zweimonatige Zeitintervall stellt Elisa Hofmann aber auch als verhandelbar und

potentiell veränderbar heraus.

Eine Öffnung der familialen Konfiguration könnte sich Elisa Hofmann zufol-

ge außerdem vollziehen, wenn ihr Kind künftig ein solches Bedürfnis artikulieren

würde. Das Kind ist damit ein bedeutender Akteur, der die Position des Spenders

im Familienmodell neu mit verhandeln könnte, sodass der Spender vom »margi-

nal man« (Gießmann/Taha 2017: 48) auch zu einem Mitglied der Familie werden

könnte.

Zum Ende des Gesprächs versucht Elisa Hofmann auf meine Nachfrage hin

noch einmal genauer zu greifen, welche Position der Spender im Verhältnis zu

ihnen einnimmt:

»Aber es ist auch-, also ich definiere es so, er gehört zu [Name des Kindes] dazu,

(3) aber er gehört nicht zu uns dazu. Und ich weiß eben noch nicht, ob das in der

Praxis so lebbar ist, ja. Irgendwie gehört er dadurch auch zu uns dazu, also, aber

das ist irgendwie-. Also wir mussten uns in der Beratung natürlich dem auch so

ein bisschen stellen, ja, wie sehen wir unsere Familienkonstellation? Und da fand

ich es schon so, genau, also [Name des Kindes] [ist] sehr nah bei uns und auchmit

dem Blick auf uns, und letztendlich sein Vater, der Thomas, [ist] so in der Nähe

von [Name des Kindes], aber sozusagen eher weg von uns, also von uns Müttern.«

(EH 15f., 744-750)

In dieser Passage lässt sich eine Öffnung der familialen Lebensform ausmachen,

die über die Markierung unterschiedlicher Nähe- und Distanzverhältnisse regu-

liert werden soll: Der Spender ist für Elisa Hofmann zunächst lediglich über das

Kind an sie als Familie angedockt.Während bei seiner Mutter noch eine Disartiku-

lation der Relevanz genetischer Verwandtschaft erfolgte, wird sie im Verhältnis von

Spender und Kind implizit als eine bedeutsame markiert und artikuliert. Die Po-

sition des Spenders gleicht der eines Satelliten, der in der Nähe des Kindes kreist,

aber nicht innerhalb des elterlichen Systems verortet wird. In ElisaHofmanns Fest-

stellung, dass der Spender über seine (genetische) Verbindung zum Kind »irgend-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Queere Praktiken der Reproduktion

wie« auch zu ihnen gehöre, zeigt sich das Paradoxe dieser Konstruktion: So sehr

sie ihn auf Abstand halten wollen, ist er doch auch Teil des Familiensystems. Ob

und wie dieses Modell in der Praxis und im familialen Alltag lebbar ist, markiert

Elisa Hofmann als offene Frage.

Deutlich wird im Verlauf des Gesprächs, dass es weitere Ambivalenzen bezüg-

lich der Aushandlung der Rolle des Spenders gibt – nicht nur zwischen dem les-

bischen Paar und dem Spender, sondern auch zwischen den Müttern selbst. Elisa

Hofmann ergänzt, dass ihre eigeneHaltung als leiblicheMutter und die vonHelene

Hofmann als nicht-leiblicher Elternteil variieren. Sie stellt leibliche bzw.nicht-leib-

liche Verwandtschaftsbeziehungen zum Kind als wesentliche Komponenten her-

aus, an denen sich das Schutzbedürfnis gegenüber dem Spender bemisst. Die el-

terlichen Annäherungsversuche des Spenders sind für sie und ihre leibliche Mut-

terschaft tragbarer als für die nicht-leibliche Mutterschaft Helene Hofmanns. Die

Involviertheit einer dritten Person schätzt sie als bedrohlicher für ihre Partnerin

ein:

»Und das ist auch zwischen uns, zwischen Helene und mir, nicht ganz, finde ich,

geklärt. Also ich glaube, ich bin da-, ich würde da die Grenzen ein bisschen mehr

nachgeben, und für sie sind halt die Grenzen noch viel wichtiger. Jetzt weiß ich

aber nicht, das ist schon auch so, […] dass es auch da rein spielt irgendwie, dass

man doch mehr Schutz irgendwie braucht als soziale Mutter.« (EH 4, 148-152)

Elisa Hofmann artikuliert hier, dass sie sich beide als Elternpaar abgrenzen – je-

doch ist ihre eigene Grenze elastischer und kann nachgeben, während Helene Hof-

manns Grenze starrer und fester erscheint. Helene Hofmann bestätigt diese Ein-

schätzung ihrer Partnerin im weiteren Gesprächsverlauf und geht ergänzend auf

die Bedeutung der rechtlichen Ebene ein. Eine besonders große Unsicherheit ha-

be sie in der Zeit empfunden, als das Stiefkindadoptionsverfahren noch nicht ab-

geschlossen war. Die institutionelle Zumutung eines Prüfverfahrens, welches ihre

Eignung als Elternteil und ihren rechtmäßigen Anspruch auf diese Position in Ab-

wägung der Interessen eines privaten Samenspenders feststellen soll (siehe auch

6.3), führt zu einem besonders starken Bedürfnis nach einer Grenze und einem

Schutzraum. Die rechtlich prekäre Situation birgt eine besondere Gefahr für He-

lene Hofmann in sich, die der Spender für sie im Gegensatz zur leiblichen, bereits

rechtlich abgesicherten Mutter verkörpert.

Abschließend beschreibt ElisaHofmann die emotionale Dimension, die Familie

für sie hat:

»Also Familie ist, glaube ich, so der Kern, auf denman sich irgendwie so verlassen

kann. Ja. (3) Also so gebunden durch diese Liebe. Und ich glaube schon-, (3) ich

sagemal, diese bedingungslose Liebe so zu diesemKind, waswirklich, glaube ich,

relativ bedingungslos-. Zum Partner ist man jetzt nicht ganz so bedingungslos

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 203

oder ich nicht ganz so bedingungslos (Interviewte und Interviewende* lachen),

aber-. Also das ist schon was, wie ich auch Familie erfahre, das ist so, ja, das ist so

vielleicht so der innere Kern, der irgendwie das so zusammenhält, aber vor allen

Dingen irgendwie, auf die man sich verlassen kann.« (EH 16, 763-769)

Elisa Hofmann entwirft Familie in dieser Passage als affektiv-soziale Formation,

als »Kern«, der Verlässlichkeit und Sicherheit symbolisiert, und dessen ›Klebstoff‹

Liebe ist. Liebe unterscheidet sie in eine als bedingungslos gerahmte Eltern-Kind-

Liebe und eine – zumindest was ihre Person betrifft – an Bedingungen geknüpfte

partnerschaftliche Liebe.

Insgesamt wird deutlich, dass sich Helene und Elisa Hofmann am normati-

ven Ideal einer Zwei-Elternschaft orientieren und versuchen, dieses Modell in den

Aushandlungen mit dem Spender zu realisieren. Im Fall der Hofmanns ist Fami-

lie über ein Zwei-Elternmodell strukturiert, bestehend aus einem Elternpaar, das

romantisch aufeinander bezogen ist und in einem gemeinsamen Haushalt lebt.

Zwei-Elternschaft ist für sie aufgrund des Wunschs, einen kontinuierlichen Er-

ziehungsstil zu verwirklichen, das Idealmodell und das Konstrukt muss trotz auf-

tretender Begehrlichkeiten des Spenders, eine größere soziale Rolle im Leben des

Kindes einzunehmen, verteidigt werden. Thomas Schneider wird als Konkurrenz

und Bedrohung erlebt und ist ein ›Vater auf Distanz‹. Über das Kind ist er an die

Familie angedockt und wird partiell über Artefakte wie Fotos oder eine begrenzte

Anzahl an eingeräumten persönlichen Treffen mit dem Kind einbezogen und zu-

gleich auf Abstand gehalten. Wiederkehrende Begriffe in der Erzählung der Hof-

manns sind die der »Grenze« und des »Schutzes«. Sie versuchen dem im fami-

lialen Alltag immer deutlicher werdenden Moment der Gestaltungsoffenheit und

Prozesshaftigkeit von Familie durch Abwehr und Ausschluss zu begegnen und da-

mit einen wesentlichen Stützpfeiler des Kernfamilienideals abzusichern: die Norm

der kontinuierlichen Elternschaft. Familie zu tun heißt in ihrem Fall stetig Abgren-

zungsarbeit zu leisten und zeichnet sich insbesondere durch Schließungsprozesse

aus. Verstärkt zeigt sich das Bedürfnis nach einer deutlichen Grenze bei der nicht-

leiblichen Mutter, Helene Hofmann, die ihre Position insbesondere vor, aber auch

nach erfolgreicher Durchführung der Stiefkindadoption und ihrer damit einher-

gehenden rechtlichen Absicherung als besonders vulnerabel erlebt. Der Wunsch

nach einer Anerkennung durch den Staat und einer Garantie des Schutzes ihrer Fa-

milienform über den rechtlichen Mutterschaftsstatus beider Frauen, den sie über

das Stiefkindadoptionsverfahren etwa eineinhalb Jahre nach der Geburt des Kin-

des erlangen, lässt sich auch als eine normalisierende Anpassung an eine gesetzlich

normative Setzung von Elternschaft deuten, über die sie versuchen, den prekären

Status nicht-leiblicher Mutterschaft zu managen.15

15 Vgl. hierzu auch die Deutung eines Fallbeispiels in der Studie von Yv E. Nay (2017: 114).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Queere Praktiken der Reproduktion

In den Praktiken, die den ›Schutzrahmen‹ bilden sollen, etwa die Reglementie-

rung der Häufigkeit von Treffenmit dem Spender, geht es darum, eine Exklusivität

herzustellen, die für die Hofmanns nötig ist, um ein Gefühl gemeinsamer Eltern-

schaft als Frauenpaar und Praktiken der Zusammengehörigkeit zu realisieren.

Während die Hofmanns ein Gefühl der Bedrohung durch den Spender erleben

und ihre Kraft darauf verwenden, das angestrebte Zwei-Elternmodell zu bewah-

ren, indem sie Grenzen abstecken, lassen sich in anderen Familien vermehrte Ent-

kopplungen tradierter Verknüpfungen bei gleichzeitiger Orientierung am Ideal der

Kernfamilie ausmachen. Ein solches Beispiel stellt die familiale Praxis der Schmitz’

dar, die ich im Folgenden analysiere.

6.2.2 Die Schmitz: »Der Papa ist der Dritte«

Isabell Schmitz, 34 Jahre alt, und ihre Partnerin Silvia Schmitz16, 37 Jahre, leben

in einer deutschen Großstadt in einer gemeinsamen Wohnung und führen eine

romantische Zweierbeziehung. Isabell Schmitz ist im sozialen Bereich als Ange-

stellte tätig, Silvia Schmitz ist selbstständig. Isabell Schmitz hat ein Kind zur Welt

gebracht, das zum Zeitpunkt des Interviews sieben Monate alt ist. Verwirklicht

hat sie ihre Elternschaft mit Hilfe der privaten Samenspende eines homosexuellen

Manns, Stefan Müller, der als aktiver Vater in die Konstellation eingebunden ist

und das Kind ein- bis zweimal pro Woche betreut. Er hatte sich zusammen mit

seinem damaligen Partner, Alexander Kirsch, auf eine von ihr formulierte Anzei-

ge in einem Online-Portal für schwule Männer gemeldet und wollte zunächst mit

seinem Partner und Isabell Schmitz eine Drei-Elternschaft leben. Silvia Schmitz

wollte ursprünglich nicht als Elternteil fungieren bzw. sich die Option offenhalten,

nicht eingebunden zu sein, weshalb auch Isabell anfangs eine Drei-Elternschaft

mit Stefan Müller und seinem Partner plante. In diese sollte ihre Partnerin ein-

steigen können, sollte sie das wünschen. Bezüglich des Wohnens favorisierten sie

ein Wechselmodell, bei dem das Kind abwechselnd Zeit in beiden Haushalten ver-

bringen sollte.

Die Familienbildung der Schmitz’ stellt zu Beginn den Versuch dar, nicht nur

Reproduktion und Sexualität, sondern potentiell Elternschaft und die Paarbezie-

hung von Isabell und Silvia Schmitz voneinander zu entkoppeln. Dass sie zunächst

ein solches Modell aushandelten, hatte sich schon länger abgezeichnet. Bereits bei

ihrem ersten Kennenlernen stellten sie fest, dass ihre Lebensentwürfe in Bezug auf

den Kinderwunsch nicht vereinbar waren:

16 Silvia Schmitz war nicht am Gespräch beteiligt. Im Gegensatz zu Isabell Schmitz lehnte sie

ein Interview ab, kommunizierte ihrer Partnerin aber die Offenheit, dass sie die Familienge-

schichte teilen darf, wenn sie das Bedürfnis dazu hat.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 205

»Ja, und dann in der Nacht, als wir uns kennenlernten (lacht), ich so ja, also mein

Leben nurmit Kind. Sie, umGotteswillen,meins nur ohne Kind. Dann standenwir

uns beide so gegenüber, so, scheiße (lacht). Und beide haben halt voneinander

gedacht, ah ja, gibt sich schon, das ist jetzt halt so-, so eine fixe Idee, und die

soll mich erst mal gut kennen lernen, dann will die auch ein Kind. Und sie hat

genau so gedacht, ja, wenn unsere Beziehung dann mal gut läuft und wenn es

mal funktioniert, dann will die kein Kind mehr (Interviewerin* und Interviewte

lachen). So haben wir dann erst mal schön irgendwie (lacht) unsere Beziehung

begonnen.« (ISch 2, 65-72)

Nach zwei Jahren merkte Isabell Schmitz, dass es ihr ernst damit war, ihren »Le-

benstraum« (ISch 2, 85) vom Kind zu verwirklichen. Sie habe ihre Partnerin »vor

vollendete Tatsachen gestellt« (ISch 2, 77) und beschlossen ein Kind zu bekommen

–wenn nötig, auch ohne ihre Partnerin. Silvia Schmitz signalisierte ihr daraufhin,

dass sie nach wie vor keinen Wunsch nach einem Kind habe. Diese konträren Zu-

kunftsentwürfe führten zu der Überlegung, Elternschaft von Partner*innenschaft

zu entkoppeln. Sie planten ein alternatives Modell zur Zwei-Mütter-Familie zu ver-

wirklichen – ein Elternmodell mit mindestens einem sozial eingebundenen, recht-

lich und finanziell Verantwortung tragenden Vater, welches je nach Entwicklung

des Bedürfnisses von Silvia Schmitz teilweise oder ganz entkoppelt sein sollte von

ihrer Paarbeziehung zu Isabell Schmitz:

»Und dann war aber auch zeitgleich klar, dass wir das nur mit aktivem Vater ma-

chen, also, dass-, dass er und ich uns die Verantwortung […] teilen […] für das Kind,

und dass sie rechtlich einfach raus ist. Also das war ihr ganz wichtig, dass sie da-

[…], sie hat gemeint, okay, sie versucht es mitzugehen, weil sie mich einfach so

sehr liebt, und aber nur mit der Option, dass ein Papa dabei ist, der rechtlich die

Verantwortung mitträgt und auch finanziell. Das war ihr so ganz wichtig, dass sie

nicht an dieses Kind gebunden ist, wenn sie es doch nicht kann.« (ISch 2f., 91-99)

Dieser Kompromiss war für Isabell Schmitz »okay« (ISch 3, 101), was sie unter an-

derem damit begründet, dass sie sich selbst bei einer größeren Involviertheit ihrer

Partnerin einen Spender mit Vaterrolle gewünscht hätte – auch, um das Wissen

des Kindes über die genetische Abstammung zu gewährleisten: Für sie war es eine

Grundvoraussetzung, »dass das Kind weiß, das ist mein Papa« (ISch 3, 107f.).

Ein Drei- oder Vier-Elternmodell, bestehend aus Isabell Schmitz, ggf. Silvia

Schmitz und zwei Vätern, setzten sie in der ursprünglich angedachten Weise

nicht um, da Stefan Müller zu Beginn der über eine Selbstinsemination erreichten

Schwangerschaft die Beziehung zu seinem Partner beendete und eine gemeinsa-

me Elternschaft vor dem Hintergrund der Trennung keine Option für beide war.

Dies bedeutete auch für die Familienbildung von Isabell Schmitz zunächst eine

überraschende Wendung, weil sie mit zwei weiteren Elternteilen gerechnet hatte,

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Queere Praktiken der Reproduktion

die verbindlich Sorge für das Kind tragen würden, und der weitere Prozess nun

offen war. Das doing family setzte sich jedoch wider Erwarten fort: Obwohl der

ehemalige Lebenspartner von Stefan Müller zum Zeitpunkt des Interviews keine

konstante Rolle im Familienalltag und in der Erziehung des Kindes spielt, schreibt

sie ihm den Status eines »Papas« zu und erzählt, dass sich die familialen Bande

inzwischen sogar über ihn hinaus erstrecken: Alexander Kirsch hat kurz nach der

Trennung in einer anderen Konstellation ein leibliches Kind bekommen, für das

er die Hauptverantwortung trägt. Für Isabell Schmitz erweitert sich ihre eigene

Familienkonstellation zusätzlich um ein »Geschwisterkind«. Konstitutiv für diese

familiale Beziehung sind für sie die intensiven Aushandlungen mit Alexander

Kirsch im Vorfeld ihrer Schwangerschaft. Aktuelle gemeinsame Aktivitäten von

Stefan Müller und Alexander Kirsch mit beiden Kindern beschreibt sie ebenfalls

als beziehungsstiftend:

»Ja, also es ist echt krass, das ist total heftig. Undwir habenmit ihmnatürlich nach

wie vor sehr viel Kontakt auch, und die zwei Kinder. Weil eigentlich haben wir ja

mal die Sache zu viert gestartet, also für uns ist er ja irgendwie noch irgendwie

der zweite Papa und die Kleine ist immer noch, das ist irgendwie so ein Gefühl,

so ihre kleine Schwester. Und irgendwie, ja, das ist so immer noch Familie für uns,

also er gehört immer noch dazu. […] Also auch heute, die zwei [Alexander Kirsch

u. Stefan Müller, A.d.V.] haben zusammen die Babygruppe und gehen zusammen

zumBabyschwimmen,wenn es sich zeitlich ergibt, also finde ich total witzig. Und,

ja, aber die zwei sind nicht mehr zusammen.« (ISch 7, 329-334)

Gemeinsame Planungsprozesse in der Viererkonstellation sowie die geteilten

Erfahrungen von Stefan Müller und Alexander Kirsch sind das, was für Isabell

Schmitz Familie konstituiert. Isabell Schmitz artikuliert im Interview somit zu-

nächst einen sehr weiten Familienbegriff. Aus ihren Ausführungen geht hervor,

dass sich Familie für sie vorwiegend über soziale Aushandlungen (u.a. im Sinne

von gemeinsam getroffenen Entscheidungen und Absprachen) und Praktiken

(bspw. gemeinsamer Besuch der Babygruppe und des Babyschwimmens) heraus-

bildet – Familie wird getan. Personen, die in der Alltagspraxis eine Rolle spielen,

werden in die Familie integriert, so auch der ehemalige Partner des Spendervaters

und dessen Kind. Elternschaft ist dabei nicht zwingend an Partner*innenschaft

gekoppelt, sondern kann auch auf Freundschaftsebene, als Ko-Elternschaft17,

17 Unter »Ko-« bzw. »Co-Elternschaft« ist nach Bender und Eck (2020) ein familiales System zu

verstehen, in demEltern »gemeinsam für eines odermehrereKinder [sorgen],wobeimindes-

tens zwei der Elternteile nicht in einer Paarbeziehungmiteinander stehen« (ebd. 44). Zudem

handelt es sich um eine intentional entstandene elterliche Konstellation, die nicht etwa mit

einer Nachtrennungsfamilie zu verwechseln ist (vgl. ebd. 45f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 207

gelebt werden oder diese vereinen, indem unterschiedliche Beziehungsweisen

zwischen den beteiligten Akteur*innen existieren.

Neben der Weitung dessen, auf Basis welcher Beziehungen und in welcher

Konstellation Elternschaft gelebt wird, sowie einer situativen, stetigen Anpassung

des familialen Gefüges, zeichnet sich das Beispiel der Schmitz’ aber auch durch

Momente aus, den Spender in einen Grenzbereich zu verweisen und die lesbischen

Partnerinnen als Elternpaar zu entwerfen, wie der weitere Verlauf des Interviews

zeigt.Das Verhältnis zu StefanMüller ist imZuge des familialen Alltags kompliziert

geworden und es lassen sich wiederholt Abgrenzungsversuche von einem erweiter-

ten Familien- und Elternmodell ausmachen sowie das Bedürfnis nach Abstand vom

Spendervater.

Das Verhältnis zwischen Isabell Schmitz, ihrer Partnerin und Stefan Müller ist

belastet wegen einer Konkurrenzsituation zwischen ihm und Silvia Schmitz, die

sich erst im Laufe der Zeit als solche herauskristallisiert hat: Silvia Schmitz ist ak-

tuell nämlich umfassend und gleichberechtigt in die Elternkonstellation involviert.

Diese Entwicklung begann bereits im Zuge der Schwangerschaftsbegleitung, wie

Isabell Schmitz erzählt:

»Ach Gott, die zwei [Silvia Schmitz und das Kind, A.d.V.], die sind unzertrenn-

lich (lacht). […] die liebt [Name des Kindes] abgöttisch. Und die hat ja auch die

Schwangerschaft-, sie hat sich super um mich gekümmert und, und war ja dann

auch bei der Geburt dabei, was sie auch nie gedacht hätte, weil sie hat immer ge-

sagt, nein, zur Geburt geht sie nicht mit und das macht sie nicht und das kann sie

nicht sehen und, na ja, das ist alles so eklig und daswill sie nicht und so (…) (lacht).

Und, ach, die zwei sind ein Dreamteam.« (ISch 9, 413-425)

Bereits zu Beginn des Gesprächs deutet sich der Konflikt mit Stefan Müller an,

als Isabell Schmitz anspricht, dass eine Elternschaft, in die drei Personen invol-

viert sind, nicht einfach zu praktizieren ist: »Also ich meine, Erziehung von einem

Kind ist nie leicht, und wenn du jetzt durch drei Leute das machen musst, und

jemand, der dann natürlich noch ganz aktiv mit eingebunden sein möchte, ist das

eine extreme Herausforderung für alle Seiten« (ISch 3, 117-119). Als Grund für das

inzwischen konflikthafte Verhältnis führt Isabell Schmitz an, dass der Spender ih-

rer Ansicht nach dem Kind zu viele Emotionen entgegenbringe: »Ich glaube, den

Papa haben die Papagefühle zu sehr überrannt, der hat nicht damit gerechnet, wie

sehr er da-, da (.) findet oder wie sehr ihn das (.) Der hat sich das, glaube ich,

selbst viel unemotionaler vorgestellt wahrscheinlich« (ISch 3, 134-136). Interessant

ist, dass die Problemwahrnehmung Isabell Schmitz’ auf den Spender und Vater

zielt. Vor dem Hintergrund der Projektierung von Elternschaft wäre es genau um-

gekehrt zu formulieren: Während der Spender von Beginn an als biologischer und

sozialer Vater Teil der Elternkonstellation sein wollte, kam es bei ihrer Partnerin zu

einer emotionalen Involvierung – sie hat Gefühle entwickelt. Die Umkehr der Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Queere Praktiken der Reproduktion

blemwahrnehmung ermöglicht eine Re-Positionierung der Beteiligten innerhalb

des elterlichen Gefüges zugunsten des lesbischen Paars. Im Zuge der familialen

Alltagspraxis hat eine Verschiebung und Hierarchisierung von Positionen und Re-

lationen stattgefunden:

»Und ich sage jetzt mal-, also ich denke mal, dass es sich auch so ergeben wird,

dass Silvia für sie [das Kind, A.d.V.] eine wichtigere Rolle haben wird als der Papa.

Der Papa ist wichtig und der Papa wird auch viel mit ihr Zeit verbringen dürfen

später und trotzdem wird Silvia immer ihre zweite Bezugsperson nach mir sein

und der Papa ist der Dritte. Also ich glaube nicht, dass das-, dass sie quasi dann

mal so vom Kopf her-, dass sie-, dass der Papa eigentlich mehr Rechte hat an ihr

oder so. Vom Gefühl her wird immer Silvia so sein, wie jetzt in einer regulären

Familie der Papa einfach ist. Es wird immer sie sein.« (ISch 18, 835-841)

Isabell Schmitz hat in dieser Passage die Deutungsmacht über die Anordnung der

Bezugspersonen inne. Diese Anordnung speist sich aus ihrem eigenen Gefühl den

anderen beiden Akteur*innen gegenüber, dem Spendervater und ihrer Partnerin.

Aus ihrer Perspektive ist Stefan Müller an die Position der dritten Bezugsperson

gerückt – nicht im rechtlichen Sinne, aber in Bezug auf die soziale Dimension der

Elternschaft. Eltern-Kind-Beziehungen konstituieren sich für sie über die geteil-

te Zeit – und die wird neben ihr primär ihre Partnerin mit dem Kind verbringen,

weshalb sie die zweitwichtigste Bezugsperson sein wird. Isabell Schmitz setzt ih-

re Partnerin in eins mit dem »Papa« in einer »regulären« Familie, womit sie eine

Kernfamilienformmit heterosexueller Paarbeziehung der Elternmeint. Die Aussa-

ge »es wird immer sie sein« rekurriert auf die romantische Idee einer Kontinuität

der Paarbeziehung (und daran anknüpfend auch der Elternbeziehung) und drückt

nicht nur den Wunsch nach Sicherheit und Stabilität, sondern eine enge Verknüp-

fung von Elternschaft und Paarbeziehung aus. Die Parallelisierung ihrer Partnerin

mit einem »Papa« ist einerseits als Umarbeitung der tradierten Form des zweige-

schlechtlichen Elternpaars zu deuten. Diese wird von ihr kurzerhand auf ihre les-

bische Elternschaft übertragen, ohne jegliche weitere Differenzmarkierung oder

Einschränkung. Zugleich fungiert diese Parallelisierung aber auch als Mittel, um

Stefan Müller auf einen dritten, nachrangigen Platz zu verweisen und eine Erwei-

terung der elterlichen Konstellation immer mehr zurückzunehmen. Die Regulie-

rung von Nähe und Distanz soll, wie bei den Hofmanns, über die Häufigkeit von

Treffen des Spendervaters mit dem Kind erfolgen: Das ursprünglich angedachte

Wechselmodell verwirklichen sie aktuell nicht.

Das Bedürfnis nach Distanz und Abgrenzung von Stefan Müller führt dazu,

dass sie ihn im weiteren Verlauf des Interviews nicht mehr nur auf eine dritte Po-

sition im elterlichen Gefüge verweist, sondern sogar von der Familienkonstellation

ausnimmt:

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 209

»Also Familie ist für mich erstmal Geborgenheit und Rückhalt und Loyalität und

so ein Stück weit auch bedingungslose Liebe, also so, man ist füreinander da, egal

was ist. Da zähle ich natürlich im Moment meine Frau, die Kleine und mich als

engsten Familienkreis. Mit dem Vater sind wir noch nicht so weit, dass ich den zu

unserer Familie dazuzählen würde, rein emotional, an dem Punkt sind wir noch

lange nicht. Ich hoffe, dass der Punkt irgendwann kommt, dass ich auch sage, er

gehört zu unserer Familie dazu. Ich würde esmir wünschen (lacht), dass es sich so

entwickelt. Und ansonsten halt die Großeltern, also zumindest-, also ihre Eltern

und meine Eltern. Zu seinen Eltern haben wir zwar auch Kontakt und zu seiner

Schwester, aber das sind Fremde für uns. Also die sind lieb und nett und alles,

aber kein Teil unserer Familie. Und dann unsere engsten Freunde würde ich schon

auch dazuzählen. Und halt ihren Bruder auf jeden Fall, ist der Onkel, ganz klar.«

(ISch 16, 741-752)

Isabell Schmitz entwirft zur Beschreibung dessen, was Familie für sie ist und wer

zu dieser gehört, das Bild eines engeren und eines weiteren Kreises. Zu ersterem

zählen Isabell Schmitz zufolge »natürlich« sie selbst, ihre Partnerin Silvia und das

Kind. Mit dieser Formulierung naturalisiert sie die Gebundenheit von Familie an

eine paarbezogene Elternschaft und setzt der empfundenen Bedrohung durch den

Spender etwas entgegen: Zugehörigkeiten orientieren sich an der Form der Klein-

familie, nämlich an den beiden Akteurinnen, die in einer Paarbeziehung im ge-

meinsamen Haushalt mit dem Kind leben. Zum weiteren Kreis gehören sowohl

ihre eigenen Eltern, aber auch die Herkunftsfamilienmitglieder ihrer Partnerin.

Darüber hinaus nimmt sie Ausweitungen des Familienbegriffs auf enge Freund-

schaften vor und markiert soziale Verwandtschaft als familial relevant. Auch Alex-

ander Kirsch, der Ex-Partner des Spendervaters, und dessen Kind gehören für sie

einer eingangs zitierten Passage zufolge zu ihrer Familie dazu.

Dem Spender und seiner Herkunftsfamilie gegenüber nimmt Isabell Schmitz

wiederum eine deutliche Abgrenzung vor und klammert sie aus der Praxisgemein-

schaft Familie aus. Isabell Schmitz zählt Stefan Müller aktuell weder zum engen

noch zum erweiterten Kreis ihrer Familie. Hinsichtlich der Eltern und der Schwes-

ter des Spenders lässt sich eine gleichzeitige Artikulation und Disartikulation ge-

netischer Verwandtschaftsbeziehungen ausmachen: Die Verbindungslinien mün-

den in einen Kontakt, zugleich sind die Angehörigen des Spenders (bislang) »Frem-

de« für die Schmitz. Dies lässt sich – wie im Fall des Spenders – als Situierung der

Angehörigen im Grenzbereich von Familie beschreiben, in dem das »Fremde«, das

die Triade von Isabell Schmitz, Silvia Schmitz und dem Kind in ihrer Einheit und

Exklusivität bedroht, platziert ist.

Bedeutsam für ihr Tun von Familie ist der Aspekt der Temporalität: Isabell

Schmitz verortet die Antwort auf die Frage, wer zur Familie dazugehört, im Hier

und Jetzt und antizipiert die Möglichkeit, »dass der Punkt irgendwann kommt«,

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Queere Praktiken der Reproduktion

dass auch der Spendervater Teil der Familie ist. Damit betont sie eine grundlegen-

de Offenheit des familialen Prozesses. Familie ist wandlungsfähig und prozess-

haft und so gibt es auch im derzeit konflikthaften Verhältnis zu Stefan Müller ei-

nen Horizont der Veränderung, sodass sich Zugehörigkeit zur Familie und Eltern-

schaft künftig nicht mehr unterscheiden müssen, sondern durchaus miteinander

verschränkt werden könnten. Praktiken der Abgrenzung und daraus resultierende

Exkludierungen sind temporär und in Aushandlung begriffen.

Isabell Schmitz benennt in der Passage verschiedene Emotionen, Werte und

Praktiken wie »Geborgenheit«, »Rückhalt«, »Loyalität«, »bedingungslose Liebe«

und Füreinanderdasein, die Familie konstituieren. Die Modalität der Emotion ist

auch relevant für die Frage, ob der Spendervater einen Einschluss ins familiale

Gefüge erfahren wird. »Rein emotional« sind die Schmitz noch nicht an diesem

Punkt. Familiale Zugehörigkeit bemisst sich folglich für sie an ihrer eigenen

emotionalen Verbindung zu Stefan Müller, nicht an einer genetischen, rechtlichen

und sozialen Verbindung des Spendervaters zum Kind. Emotionen nehmen in

ihrer Herstellungspraxis von Familie eine zentrale Stellung ein: Sie sind verbin-

dungsstiftend. Vor diesem Deutungshorizont wird auch erst plausibel, dass die

Emotionen, die der Spender dem Kind entgegenbringt, eine so große Gefahr

darstellen. Isabell Schmitz nimmt die Deutungsmacht in Anspruch, strategische

(Dis-)Artikulationen vorzunehmen, wessen Emotionen eine Zugehörigkeit zur

Familie begründen und wessen Emotionen nachrangig sind.

Vorerst bringt Isabell Schmitz ihre aktuelle Familienkonstellation folgender-

maßen auf den Punkt: »Also wirklich, wir sind hier eine ganz klassische Familie,

nur, dass meine Frau eine Frau ist und kein Mann (lacht)« (ISch 11, 501-502). Dass

bei ihnen alles ganz »klassisch« sei, wiederholt sie mehrfach.

Das doing family der Schmitz’ illustriert die Vielfältigkeit, Prozesshaftigkeit und

Wandelbarkeit von Familie und stellt Relationalität sowohl auf genetische, rechtli-

che als auch soziale und emotionale Bezüge rekurrierend her: Ihre familialen Prak-

tiken oszillieren zwischen der Ausweitung von Familie auf Freundschaften, einer

anfangs geplanten Mehrelternschaft sowie einer Entkopplung von Partner*innen-

schaft und Elternschaft und einem aktuell artikulierten Bedürfnis nach einer Ab-

grenzung vom Spender sowie einer deutlichen Referenz auf die Form einer Kern-

familie. Hiermit brechen die Schmitz jedoch mit einem wesentlichen Stützpfeiler,

der in das regulative Ideal der Kernfamilie über die Norm der dauerhaften, mo-

nogamen Paarbeziehung eingelassen ist: der Norm einer Kontinuität von Familie

und Elternschaft (vgl. Hartmann 2014: 228). Diskontinuitäten bedeuten oftmals ei-

ne Infragestellung von Paar- und Elternbeziehungen und erfahren gesellschaftliche

Marginalisierung oder gar Sanktionierung (vgl. 6.3).Mit ihrer Aussage, dass sie »ei-

ne ganz klassische Familie« sind, nur, dass ihre Frau eine Frau sei und kein Mann,

deutet Isabell Schmitz die Kernfamiliennorm zudem kurzerhand um: Von ihr wird

Zweigeschlechtlichkeit als konstitutives Merkmal einer ›klassischen‹ Familie aus-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 211

radiert und ›Gleichgeschlechtlichkeit‹ selbstverständlich in diese Idee integriert.

Der kulturelle Code der Kernfamilie fungiert somit als Rohmaterial und Vehikel,

um ihn sowohl zu reartikulieren als auch umzuarbeiten.

Als drittes und letztes Fallbeispiel stelle ich Stefanie undMartina Kaiser vor, die

ebenfalls mit der Norm der Kontinuität von Elternschaft brechen, dabei aber ge-

wissermaßen den umgekehrtenWeg einschlagen: Von einem anfangs an der Klein-

familie orientierten Modell, zeigen sie im Zuge ihrer Familienbildung und des fa-

milialen Alltags eine große Offenheit, Familie und Elternschaft neu zu bestimmen

und zu tun. Sie stellen dominante Bilder und Praktiken verstärkt und explizit in-

frage, sodass sie letztlich ein familiales Arrangement bilden, von dem sich sowohl

die Hofmanns als auch die Schmitz zuletzt abzugrenzen versuchen: eine erweiterte

Familienform, für die stetige Aushandlungs-, Öffnungs- und Veränderungsprozes-

se nicht nur konstitutiv, sondern in der diese auch gewollt sind und Mitgliedschaft

in der Praxisgemeinschaft gewährt wird.

6.2.3 Die Kaisers: »Wir führen die Beziehung zu zweit, […] aber wir sind

zu dritt Eltern«

Stefanie Kaiser, 28 Jahre, und Martina Kaiser, 31 Jahre, leben in einer größeren

Stadt innerhalb Deutschlands. Stefanie Kaiser studiert zum Zeitpunkt des Inter-

views, Martina Kaiser arbeitet in einem Ausbildungsberuf. Martina Kaiser ist die

leibliche Mutter des gemeinsamen Kindes, das zum Zeitpunkt des Interviews neun

Monate alt ist. Die Kaisers leben in einer romantischen Zweierbeziehung und ha-

ben die Insemination privat durchgeführt. Zunächst haben sie es mit einer fami-

liären Samenspende versucht. Stefanie Kaisers Bruder hatte sich als Spender bereit

erklärt. Nachdem Martina Kaiser auf diesem Weg auch nach mehreren Versuchen

nicht schwanger wurde, griffen sie auf einen anderen Spender, Jonas Schiller, zu-

rück. Diesen hatten sie privat über eine Anzeige in einem Onlineportal gefunden.

Seine Rolle sollte sich zunächst darauf beschränken, dass das Kind ihn auf eige-

nen Wunsch hin kennenlernen kann. Sie steckten die Grenzen damit ab und ar-

tikulierten einen am Zwei-Elternmodell orientierten Familienbegriff. Im Zuge der

Schwangerschaft und im Anschluss an die Geburt entwickelte der Spender jedoch

ein immer stärkeres Bedürfnis, aktiv involviert zu sein. Darauf reagierten sie nicht

mit einem Festhalten am ursprünglich angedachten Modell – sie gestalteten Fami-

lie und Elternschaft vielmehr bedeutungsoffen und gaben spontanen Neuverhand-

lungen Raum. Die Akteur*innen verschoben die Grenzen sukzessive. Inzwischen

verstehen sich alle drei als Eltern und ziehen das Kind gemeinsam groß, wobei der

Spender und Vater in einem getrennten Haushalt lebt.

Unerwartetes ereignete sich bereits beim ersten Inseminationsversuch mit

dem Sperma des zweiten Spenders: Nachdem die Samenspenden von Stefanies

Bruder nach fünf Inseminationen noch nicht zum Erfolg geführt hatten, rech-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Queere Praktiken der Reproduktion

neten sie auch beim Wechsel des Spenders nicht mit einer schnell eintretenden

Schwangerschaft: Martina und Stefanie Kaiser dachten zunächst »das klappt

sowieso erst irgendwann mal« (SK 4, 184), wie Stefanie berichtet, und gingen

davon aus, dass sie noch Zeit hätten den Spender kennenzulernen. Doch dem war

nicht so, wie Stefanie Kaiser erzählt: »[…] und dann klappt das gleich (Martina

Kaiser lacht). (.), äh, wir haben ein Kind mit einer Internetbekanntschaft, den wir

gerade fünf Wochen kennen, das klang irgendwie auch ein bisschen abgefahren«

(SK 4, 186-188).

Eine Rolle innerhalb der familialen und elterlichen Konstellation planten sie

für den Spender zu diesem Zeitpunkt nicht ein. Stefanie Kaiser beschreibt ihre

Idee von seinem Grad der Involviertheit folgendermaßen: »Und wenn das Kind

mal fragt, dann trinkt er mit dem Kind einen Kaffee« (SK 4, 179). Aus dieser Aus-

sage geht hervor, dass das erste Treffen für eine entferntere Zukunft angedacht

war. Während der Schwangerschaft hatten sie dann viel intensiveren Kontakt als

erwartet:

»Und, ja genau, dann lief das halt so weiter, dass wir also einen richtig guten

Email-Kontakt hatten immer wieder. Und dann sind wir auch noch mal hingefah-

ren, dann hat sie [Martina Kaiser, A.d.V.] dann so einen Bauch gehabt (lacht) und-.

Genau, und dann haben wir halt-, also da war dann irgendwie klar, dass wir uns

auch wünschen würden, wennwir da einen intensiveren Kontakt haben als dieses

einmal Kaffee trinken oder so.« (SK 5, 198-202)

Der Spender war ebenfalls zunehmend emotional involviert, was Stefanie Kaiser

exemplarisch an der Nachricht über die anatomische Geschlechtszuordnung des

Kindes festmacht. Zunächst hatte die Ärztin ihnen gesagt, dass es »ein Junge« wer-

de. Das stellte sich jedoch als Irrtum heraus. Als die Nachricht kam, dass es »ein

Mädchen« werde, sei der Spender »komplett aus demHäuschen« (SK 5, 205) gewe-

sen.18

Schließlich engagierte sich der Spender rund um die schwierige Geburt sehr,

wie Stefanie Kaiser erzählt:

»Na ja, und dann-, also die Geburt war eine Katastrophe, das war ein Notkaiser-

schnitt mit Intensivstation, also richtig gruselig. Und dann-, also wir haben den

vorher-, also mit Blasensprung vorher ihn dann informiert, wir fahren jetzt ins

Krankenhaus, SMS, und dann, also wir sagen dir dann schon Bescheid. Also nicht

18 Bei der beschriebenen Zuordnung handelt es sich um eine Deutung, die vor dem Hinter-

grund der als Geschlechtsinsignien entzifferten Anatomie erfolgt (vgl. Hirschauer 1989). Die-

se vermeintliche »Entblößung« des Geschlechts über die Visualisierungstechnik des Ultra-

schalls ist aus geschlechtertheoretischer Perspektive eine Zuschreibungs- und Darstellungs-

leistung (vgl. Kessler/McKenna 1978) und eineHervorbringung eines Zweikörpermodells (vgl.

Wagels 2013: 36).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 213

nachfragen, also das nervt dann nur und wir haben eventuell keinen Empfang, al-

so bitte nicht-, nicht beunruhigt sein oder Stress machen, das ist-, wir können es

nicht beschleunigen, das ist einfach so. So, dann hat er sich da-, also er war sehr

engagiert, hat irgendwie jeden Tag angerufen undmeinte auch, er wäre total auf-

geregt gewesen. So: Hm, okay, also ist schon mehr involviert als eigentlich mit

diesem normal einmal Kaffee trinken so.« (SK 5, 206-215)

Als das Kind einen Monat alt war, besuchte der Spender sie zuhause. Als er bei

seinem ersten Besuch sehr »verzückt« (SK 5, 219) vom Kind war, er sie zunehmend

kontaktierte und schrieb, wie niedlich und süß es sei, schickten sie ihm zunächst

vermehrt Fotos und sprachen ihn aber auch offen darauf an, ob er weiterhin auf

seine rechtliche Elternschaft verzichten würde, so Stefanie Kaiser:

»Dann habenwir ihnmal gefragt, sagemal, also ichmeine, wir können es-, also so

fair mussman bleiben, wenn sich da die Dinge geändert haben, dannmuss [man]

dann irgendwie sich arrangieren. Nein, er würde da immer nochmitmachen, alles

gut, aber eben sich den Kontakt wünschen. Wir so: Ja, wir doch auch, also super.

Also genau so, wie wir es wollen.« (SK 5, 223-226)

Stefanie und Martina Kaiser gingen offensiv mit ihrer Angst um, dass er einer

Stiefkindadoption nicht zustimmen würde. Sie signalisierten dem Spender mit

ihrer Nachfrage eine grundsätzliche Offenheit und die Bereitschaft, Zugehörigkeit

immer wieder neu zu verhandeln. Jonas Schiller wünschte sich keine neue Abspra-

che bezüglich rechtlicher Aspekte, er wünschte sich lediglich mehr Zeit mit dem

Kind verbringen zu können, was sie auch in die Tat umsetzten.

Nur kurze Zeit später offenbarte er ihnen ein weiteres Vorhaben: Der Spender

hatte beschlossen, sich vor seiner Familie und seinen Freunden zu dem Kind zu

bekennen, was er auch tat. Diese überraschendeWendung integrierten die Kaisers

ebenfalls flexibel in die familiale Praxis und es kam zu einer nochmaligen Erwei-

terung des familialen Netzwerks, wie Stefanie Kaiser berichtet:

»Das heißt, kurz gesagt, ich habe eineWoche spätermit seinerMutter telefoniert,

die rief dann hier an: Ja, ich habe hier gestern erfahren, dass ich eine Enkelin habe.

Total nett, hat sich total gefreut. […] Also die kamen im Januar auchmalmit vorbei,

die waren dann beide hier, das war total schön. Hat sich total gefreut und-, also

war wirklich super. Also wo wir gedacht haben, mein Gott, das hätten wir jetzt vor

einem Jahr nicht gedacht, dass das irgendwie so ein guter Kontakt (MK: Ja) wird

und dann auch noch-. Also meine Horrorvorstellung war […] je mehr man kriegt,

desto mehr Ansprüche hat man irgendwie auch (lacht).« (SK 5, 228-239)

Die Kaisers sind insgesamt sehr zufrieden,wie sich alles entwickelt hat – vor einem

Jahr hätten sie manches noch als »Horrorvorstellung« begriffen, was jetzt ausge-

handelt und gelebter Alltag ist. Prozesshaft hat sich erst ergeben,wer nun zu ihrem

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Queere Praktiken der Reproduktion

familialen Netzwerk gehört: so auch die Mutter des Spenders als ›Oma‹. Auffallend

ist, dass die anfangs nicht absehbare emotionale Involviertheit des Spenders, mit

der alle Beteiligten umgehenmüssen, letztlich positiv konnotiert ist und nicht pro-

blematisiert wird. Zentral für die familiale Praxis der Kaisers ist die Offenheit, mit

der sie die Aushandlungen mit dem Spender und seiner Herkunftsfamilie führen

und Familie tun.

Darüber hinaus vertrauen sie Jonas Schiller und haben im Vorfeld nichts

schriftlich geregelt, wie sie berichten. Der Spender erscheint nicht als Bedrohung

ihrer Elternschaft, sondern als integrierbar. Er ist Teil der Praxisgemeinschaft

und wird nicht in einen Grenzbereich verwiesen. Die aktuell gelebte Elternkon-

stellation fasst Stefanie Kaiser folgendermaßen zusammen: »Na ja, wir führen die

Beziehung zu zweit. Und das […] Kind wächst ja in unserem Haushalt auf, aber

wir sind zu dritt Eltern« (SK 18, 852-853).

Im Fall der Kaisers handelt es sich demzufolge um eine Entkopplung und Neu-

verschränkung von Elternschaft, Partner*innenschaft und Sexualität, die wesent-

liche Stützpfeiler des Kernfamilienmodells umarbeitet. Im Zentrum steht zuneh-

mend nicht mehr das monogame, in einem Haushalt lebende Elternpaar – in die-

ser Konstellation gibt es drei Akteur*innen, die sich als Eltern verstehen, wobei

nur das Frauenpaar mit dem Kind in einem Haushalt lebt und die gemeinsame

Elternschaft um eine geteilte Sexualität ergänzt.

Dass im Kontext der Nutzung der Samenspende nicht nur alternative Eltern-

modelle, sondern auch bislang unbenannte, erweiterte familiale Sorgebeziehungen

entstehen, zeigt eine Passage, in der Stefanie Kaiser detaillierter von ihrer Bezie-

hung zur Mutter des Samenspenders erzählt:

»[…] Sie ist ja dann dieOmaund-, aberwir haben zu ihr imGrunde-, das hat keinen

Namen, diese Verbindung, die wir jetzt dazu haben, wir sind ja nicht irgendwie

ihre Schwiegertöchter oder so was. Das ist so ganz lustig, dass irgendwie diese,

diese-, weiß ich nicht, (…) neu. […] Irgendwie gehört die auch dazu, ich weiß auch

nicht, also ich finde das auch-. Jetzt ist irgendwie-, jetzt hat sich irgendwie amRü-

cken da verknackst und war-, also kleinen Unfall gehabt, und da war es irgendwie

für uns klar, wir schicken da was hin und sind da für sie und irgendwie, weiß ich

nicht, es war einfach, passte so.« (SK 18, 858-866)

Stefanie Kaiser bezeichnet die Mutter des Samenspenders in dieser Passage als

»Oma« des Kindes und vollzieht damit ein doing generation. Auch generationale

Beziehungen werden hergestellt, sie sind nicht einfach da. »Oma« ist sie ab dem

Zeitpunkt, ab dem ihr Sohn sie über das per Samenspende entstandene Kind in-

formiert hat und der Kontakt aufgenommen wurde.

Die familiale Beziehungsweise zwischen dem lesbischen Paar und der Mutter

des Spenders ist wiederum eine, die in tradierten Familien- und Verwandtschafts-

konzepten nicht vorgesehen ist, weshalb sie auch noch keinen Namen hat und von

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 215

den Akteur*innen aktiv und neu hergestellt werden muss. An dieser Stelle zeigt

sich einÜberschuss, denMarilyn Strathern in rekombinanten Familienformen aus-

macht und der ebenso für andere familiale Formen, etwa Patchworkfamilien oder

auch unverheiratete Paare, gilt: Die Notwendigkeit neuer Begriffe, um sich über

und in diesen neu entstehenden familialen Konfigurationen austauschen zu kön-

nen (vgl. Strathern 2005: 26).

Auch zeigt sich in dieser Passage, dass sich Familie für die Kaisers insbeson-

dere über Emotionen und Sorgepraktiken definiert – so wird zum Beispiel die fa-

miliäre Zugehörigkeit der Mutter des Spenders nicht nur über das generationale

Verwandtschaftsverhältnis begründet, sondern vor allem über ein Füreinanderda-

sein hergestellt: über das Interesse der Mutter von Jonas Schiller am Kind und den

Besuch bei ihnen zuhause sowie umgekehrt über das Bedürfnis der Kaisers, nach

dem Unfall für sie da zu sein und das Senden eines Präsents an sie. Die familiale

und verwandtschaftliche Beziehung entwickelt sich im Zuge dieser Praktiken und

manifestiert sich zugleich in ihnen.

Schließlich ergänzt Martina Kaiser, dass auch ihre eigenen Eltern und die Ste-

fanies zur Familie dazugehören. Stefanie Kaiser erwähnt zudem einen ihrer Brü-

der, der ursprünglich als Spender fungiert hatte, und den sie als Teil der Familie

begreift. Sie erzählt, dass sie mit ihm und seiner Frau sowie den Kindern bald ge-

meinsam wegfahren werden, während sie ihren anderen Bruder nicht einbezieht,

zu dem sie »kaum Kontakt« (SK 18, 869) habe. Es findet zum Teil eine Disarti-

kulation genetischer Bindungen als Relationalität begründend statt. Daran zeigt

sich abermals, dass ihr Fokus auf geteilten sozialen Praktiken liegt und nicht etwa

auf biologischer Abstammung als etwas, das familiale Bande konstituiert. Passend

zu dieser Vorstellung von Familie fügt Martina Kaiser hinzu, dass »Freunde im

Prinzip« (MK 18, 873) auch dazugehören, was mit der Idee vonWahlfamilie korres-

pondiert und erneut soziale Beziehungen als Grundlage von Verwandtschaft setzt.

Stefanie und Martina Kaiser erläutern, dass Freund*innen auch Teil der Projektie-

rungsphase ihres Elternwerdens waren:

SK: »Ja, Freunde, die haben wir auch eher so im Onkel-, Tante[n]verhältnis da ge-

bracht, sagen wir immer so, du bist jetzt Onkel geworden (lacht).«

MK: »Die waren halt auch immer ein bisschen mit einbezogen in den ganzen (SK:

»Oh, sehr eigentlich«) Entstehungsprozess (lacht).«

SK: »Ja, ja, daswar auch so, diewussten Bescheid, die Freunde, also ein paar Freun-

de und (MK: »Dein Bruder«) mein Bruder. Das war uns auch ganz wichtig, dass wir

da irgendwie so ein bisschen Input kriegen, weil, ich meine, man wünscht sich

da was und hält das für die beste Lösung der Welt und alles, und dann vielleicht-.

Also ich denkemal, wenn daswirklich ein ganz, ganz, ganz, ganz großer Fehler ge-

worden wäre, das hätten die uns dann irgendwie auch gesagt. Das war uns ganz

wichtig, weil, ich glaube, viele dann irgendwie-. Ich denkemal, das unterscheidet

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Queere Praktiken der Reproduktion

mich von meinen Eltern, die haben einfach drei Kinder in drei Jahren gemacht,

weil das irgendwie dazu gehört, man heiratet und man kriegt Kinder und hinter-

fragt das nicht.« (SK+MK 18f., 876-886)

Stefanie Kaiser weitet Bezeichnungen wie »Tante« oder »Onkel« auf Freund*in-

nen aus und markiert damit eine familiale Beziehung. Zugleich impliziert die An-

rufung »du bist jetzt Onkel« auch eine Erwartung der Erfüllung dieser Position.

Diese sieht sie insbesondere in Form von Praktiken der Sorge für das Kind (Ba-

bysitting, Austauschpartner*in sein), wie sie im weiteren Verlauf des Gesprächs

ergänzt. Darüber hinaus stellen sich Reproduktion, Schwangerschaft und die da-

mit verbundenen Entscheidungen in dieser Passage als ein kollektiver Prozess dar,

an dem neben den Elternteilen auch Geschwister und Freund*innen beteiligt sind.

Als Kontrastfolie konstruiert Stefanie Kaiser die reproduktive Praxis ihrer eigenen

Eltern, die auf die intimisierte Beziehung des Elternpaars beschränkt und unre-

flektiert den Konventionen des bürgerlichen Kernfamilienideals folgend erscheint.

Die Familienbildung der Kaisers steht für eine offene, prozesshafte Entwick-

lung von Familie und Elternschaft, die die Unplanbarkeit von Verläufen (bspw. das

Verhalten von Akteur*innen wie dem Spender und seinen Verwandten) und die

stetige Aushandlungserfordernis anerkennt. Sie beanspruchen kein ›Risiko‹ aus-

zuschließen, sondern nehmen sukzessive die Ausgestaltung der familialen Kon-

stellation vor. Flexibilität, Offenheit und die Inklusion unterschiedlicher Bedürf-

nisse sind für ihre Familienform kennzeichnend und irritieren die in das Kern-

familienideal eingelassene Norm der Kontinuität. Von einer zunächst eher über

ein Zwei-Elternmodell konzipierten Familie, die grundsätzlich offen für eine lo-

ckere Einbindung des Spenders scheint, ist an ihrem Beispiel eine prozesshafte

Entwicklung hin zumDrei-Elternmodell zu verfolgen. Hierbei findet eine teilweise

Entkopplung von Sexualität, Partner*innenschaft und Elternschaft statt. Während

Sexualität im Partner*innenschaftskontext von Martina und Stefanie Kaiser eine

Rolle spielt, tut sie das imHinblick auf den Spender nicht. Damit brechen sie einen

der Kernpfeiler der heterosexuellen Kleinfamilie auf: Das monogame, heterosexu-

elle und in einem Haushalt lebende ›gegengeschlechtliche‹ Elternpaar gibt es so

nicht. In dieser Konstellation verstehen sich drei Akteur*innen als Eltern, wobei

nur das Frauenpaar mit dem Kind in einem Haushalt lebt und die gemeinsame

Elternschaft um eine geteilte Sexualität ergänzt.

Darüber hinaus ist im vorliegenden Beispiel eine Ausweitung des Familien-

begriffs auf einen Lebenszusammenhang auszumachen, für den primär geteilte

soziale Praktiken konstitutiv sind. Soziale Praktiken vermögen ein ganzes Netz-

werk familialer Beziehungen zu stiften, die über am Kernfamilienmodell orien-

tierte Formen von Familie und Elternschaft hinausgehen. Zum einen weiten die

Kaisers tradierte Bezeichnungen wie die des »Onkels« oder der »Tante« auf so-

ziale Verwandtschaftsbeziehungen wie Freund*innenschaften aus und markieren

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 217

damit den Status dieser Personen als Familienmitglieder. Zum anderen gestalten

sie weitere familiale Beziehungen, etwa die zwischen ihnen und der Mutter des

Spenders, für die noch kein kultureller Code vorliegt.

 

Mit den vorgestellten Fallbeispielen korrespondieren auch die anderen Fälle des

Samples. Etwa ein Viertel der Interviewten orientiert sich wie die in 6.2.1 vorge-

stellten Hofmanns sehr eng am Ideal binärer Elternschaft und realisiert das fami-

liale Arrangement im Kontext von Zwei-Elternmodell, monogamer Paarbeziehung

und einem gemeinsamen Haushalt. Spender wurden hier explizit von Familie aus-

genommen. Die Paare konstruieren den Spender als den Dritten und oft auch als

potentielle ›Gefahr‹. Paarförmige Elternschaft wird auf diese Weise immer wie-

der als Norm reproduziert oder spielt zumindest eine übergeordnete Rolle und

verschiedene Modi der Regulierung von Nähe und Distanz werden gewählt. Auch

Freund*innenschaftenwerden in fast allen dieser Fälle klar von Familie abgegrenzt.

Zu zweit Eltern zu werden, bedeutet aber nicht nur die Norm der Zwei-

Elternschaft zu stärken, sondern kann auch auf einer Zurückweisung der Norm

einer zweigeschlechtlichen Elternkonstellation basieren und eine Aneignung dar-

stellen, die die Notwendigkeit eines Vaters für das Kind verneint. So markiert etwa

Mathilda Fischer im Gespräch ihre eigene Haltung als dezidiert »feministisch« (MF

1, 9) und als Infragestellung eines binären, mit spezifischen Fähigkeiten verknüpf-

ten vergeschlechtlichten Elternmodells. Mathilda Fischer hätte sich auch jenseits

des Zwei-Elternmodells als »komplett« (ebd.) empfunden und hatte zu einem

früheren Zeitpunkt bereits über eine Ein-Elternschaft nachgedacht – ebenfalls

ohne involvierten Spender: »Und-, also es war immer klar, dass ich Kinder will […]

und ich hätte, auch wenn ich keine Beziehung gehabt hätte, ein Kind bekommen.

Also ich habe schon mal versucht, schwanger zu werden, als ich noch nicht in-, als

wir noch nicht zusammen waren« (MF 1, 6-12). Die Idee, dass es einen »Mann im

Haus« (MF 1, 9) geben müsse, sei ihr fremd.

Die Fälle, die sich insbesondere durch Weitungs- und Inklusionsprozesse

auszeichnen, machen ebenfalls etwa ein Viertel des Samples aus. Ergänzend zu

den Kaisers, die ihr erweitertes Elternmodell Schritt für Schritt herstellten, finden

sich im Sample familiale Arrangements, die von Beginn an als Drei- oder Vier-

Elternmodell geplant waren. Zum Teil gingen dem Elternwerden dann langjährige,

intensive Reflexionsprozesse über Vorstellungen von Elternschaft, Erziehungs-

ideale und biografische Erfahrungen der Einzelnen voraus. So berichtet Alexa

Fritsch über die Planungsphase ihres Vier-Elternmodells:

»Und vor ungefähr zweieinhalb Jahren sind wir alle vier zusammen gekommen zu

einemWorkshop. Man muss dazu sagen, sowohl meine Partnerin als auch er [ei-

ner der Väter, A.d.V.] sind im sozialen Bereich tätig, also haben wir uns zu einem

Familiengründungsworkshop zusammengefunden und haben diverse Methodi-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Queere Praktiken der Reproduktion

ken und Familienaufstellungen undWerte durchdiskutiert, gewichtet und-, ja, so

was in der Richtung. […] Ob das zusammenpasst und ob, ja, auch so erziehungs-

technisch, ob wir ungefähr ähnliche Vorstellungen haben, Vorstellung Erziehung,

VorstellungWerte und so, wo unser Leben gemeinsam hingehen könnte in dieser

Vierer-, nachher Fünferkonstellation.« (AF 2, 79-88)

Wohnformen spielten in ihren Aushandlungen ebenfalls eine Rolle: »Vielleicht

ziehen wir ja in ein großes […] Vielgenerationenhaus!« (AF 3, 101-102), wie Alexa

Fritsch ergänzt. Andere Interviewte wählten ebenfalls alternative Wohnformen

zum gemeinsamen Kleinfamilienhaushalt bzw. entwarfen diese zumindest als

wünschenswert, etwa Hausprojekte, Wohngemeinschaften oder nahegelegene

Wohnungen.

Darüber hinaus zeichnet sich in dem vonmir untersuchten empirischen Mate-

rial eine Aufwertung freundschaftlicher Beziehungen als Teil von familialen Prak-

tiken sowie die Einbindung nicht-menschlicher Akteur*innen in Familie ab: So

spielte bei vielen auf der Ebene der Beziehungsgestaltung zum Spender eine wich-

tige Rolle, als Fürsorgende freundschaftlich miteinander verbunden zu sein. Die

meisten der familialen Arrangements integrierten zudem Teile des Freund*innen-

kreises als (Wahl-)Familie in die Konstellation. Häufig genutzte Bezeichnungen für

deren Positionenwaren die Begriffe »Tante« und »Onkel«.Diese drücken sowohl fa-

miliale Zugehörigkeit und Nähe als auch Distanz zur Elternebene aus. Eine daran

anknüpfende, (k)innovative Bezeichnung wurde zudem von Interviewten für Sa-

menspender genutzt, die keine Vaterposition innehatten, aber eine soziale Bezie-

hung zum Kind pflegten: der Begriff »Sponkel«, eine Kombination aus denWorten

Spender und Onkel. Bei einigen Interviewten erlangten auch Haustiere den Status

eines Familienmitglieds.

Zwei der Paare öffneten ihre Beziehung zudem für nicht-exklusive Intimitäts-

konzepte. Sie verhandelten und praktizierten Beziehungsformen, die heteronor-

mative Konzepte infrage stellen: Sie lebten kein monogames, auf Exklusivität zie-

lendes Zweierbeziehungsmodell, sondern polyamouröse Beziehungsformen, die

Beziehungen der Partnerinnen* mit weiteren Personen einschlossen.

Etwa die Hälfte der Interviewten entspricht in ihren familialen Bildern und

Praktiken denen der Schmitz’: Es lässt sich besonders deutlich eine Gleichzeitig-

keit von Beharrungen und Umarbeitungen, von Inklusions- und Exklusionsbestre-

bungen ausmachen. AuchMehrelternkonstellationen zeichnen sich teils durch eine

Gleichzeitigkeit von einem die heterosexuelle Kleinfamilie infrage stellenden An-

derstun sowie einer Orientierung an heteronormativen Mustern aus: Nicht immer

sind beispielsweise Erweiterungen der elterlichen Bezugspersonen über das les-

bisch-queere Frauen*paar hinaus durch das Bedürfnis motiviert, normative Zwei-

Elternschaft aufzubrechen. Teils zeigt sich im Material auch ein Bestreben der In-

terviewten, eine cis-männliche Identifikationsfigur einzubeziehen, sich hierüber

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 219

dem Kernfamilienideal anzunähern oder es gegen Angriffe abzusichern und so

das heteronormative Ideal des binärgeschlechtlichen Elternpaars zu stützen, das

auf der Vorstellung einer naturalisierten, essentialistischen Differenz von Mutter-

schaft und Vaterschaft basiert.

Auf Aushandlungen wie diese bezugnehmend, konstatieren Lisa und Monika

Herrmann-Green (2008), dass ein anonymer Spender den deutlichsten Bruch mit

heteronormativen Vorstellungen von Familie bedeute, da die in hegemonialen Dis-

kursen verankerte Idee der Notwendigkeit eines Vaters im Praxisvollzug verneint

werde (vgl. ebd.: 336). Ichmöchte vor demHintergrundmeiner empirischen Ergeb-

nisse dazu anregen, den Modus und die Begründungsmuster detailliert zu rekon-

struieren, da dasMotiv einerMehrelternschaft nicht zwingend ist, eine ›männliche

Identifikationsfigur‹ im familialen Gefüge zu platzieren. Mehrelternschaft kann

auch damit einhergehen, Beziehungen in Familien zu vervielfältigen und die Norm

des Elternpaars aufzubrechen.

Die Frage, was Familie für sie ist, beantworten die Interviewten durchweg mit

einer Orientierung an Familie als affektiv besetztem Ort der Geborgenheit, Zuge-

hörigkeit, bedingungsloser Liebe, Fürsorge und Sicherheit (im Sinne von verlässli-

chen sozialen Beziehungen), der sich über Praktiken konstituiert. AndreaMaihofer

konstatiert in diesem Zusammenhang, dass die Form der Familie an Relevanz ver-

löre. Ihre Qualität speise sich zunehmend aus der sozialen, affektiven Dimension.

Die Kernform werde durch einen emotionalen Kern ersetzt, den verschiedene fa-

miliale Konstellationen leben können, was eine Normalisierung vormals diskrimi-

nierter und nicht-intelligibler familialer Lebensweisen ermögliche (vgl. Maihofer

2014: 320). Inwiefern die Form an Bedeutung verliert oder ob es sich vielmehr um

eine Verschiebung und Rekonfiguration der Form handelt, darauf werde ich im

Zwischenfazit des Kapitels eingehen.

An dieser Stelle ist es notwendig, eine allzu starre Abgrenzung und Kategori-

sierung der Fallbeispiele zurückzuweisen. Es geht mir vielmehr darum, das Ver-

hältnis der interviewten Akteurinnen* zur hegemonialen Norm der Kernfamilie

zu erfassen und es verstärkt als eines sichtbar zu machen, das sich jenseits ei-

ner starren Alternative zwischen nachahmender ›Aneignung‹ oder emanzipatori-

scher ›Zurückweisung‹ der bürgerlichen Kleinfamilie bewegt. Denn das doing fa-

mily der Interviewten ist mit Blick auf alle drei Herstellungsprozesse als ein Sich-

ins-Verhältnis-Setzen zu hegemonialen Normen von Familie, zu bezeichnen, das

als Alternative von Nachahmung und Neuverhandlung, Kontinuität und Diskon-

tinuität oder Stabilisierung und Destabilisierung nicht beschreibbar ist. Und das

zeigt sich nicht nur am Beispiel der Schmitz’, die sich trotz einer anfangs selbst-

verständlich erfolgten Entkopplung von Partner*innenschaft und Elternschaft und

der Praxis einer Mehrelternkonstellation als »klassische« Familie begreifen: Auch

die Hofmanns, die Familie dezidiert entlang eines Zwei-Elternmodells verwirkli-

chen möchten, bringen die hegemoniale Norm der Familie in Unordnung – es fin-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Queere Praktiken der Reproduktion

det eine Umarbeitung statt, die die Normen der zweigeschlechtlichen Elternschaft

und der biologischen Verwandtschaft (auch) destabilisiert. Damit verorte ich mich

in den Arbeiten des dritten Strangs der Forschung zu lesbischer Elternschaft über

Samenspende, die mit ihren empirischen Erhebungen auf Gleichzeitigkeiten und

Ambivalenzen in der Verhandlung von Familie verweisen, die nicht einseitig auf-

zulösen sind (vgl. 2.1). In den Blick geraten dann Komplexitäten und die Modi der

Aushandlung.

Insgesamt zeigt sich, dass viele der benannten Themen rund um die Aushand-

lung der Position des Samenspenders im elterlichen/familialen Gefüge auch in an-

deren empirischen Studien zum Tragen kommen: Die Figur des bekannten Sa-

menspenders wird immer wieder als Bedrohung (u.a. Haimes/Weiner 2000), als

die Integrität der Familie gefährdend (u.a. Donovan/Wilson 2008; Almack 2011)

konstruiert und die Angst artikuliert, das Kind an eine dritte Elternpartei zu ver-

lieren (u.a. Chabot/Ames 2004; Herrmann-Green/Herrmann-Green 2008). Ebenso

findet sich die Angst vor zu großer Komplexität und Komplikationen auf der sozia-

len Ebene, etwa bezüglich der Kompromissfindung bei mehr als zwei Eltern, des

Einmischens von Partner*innen oder vonHerkunftsfamilienmitgliedern der Spen-

der (u.a. Mamo 2007a; Donovan/Wilson 2008). Die nukleare Familienstruktur mit

zwei Elternteilen wird auch hier oftmals über eine Separierung des Spenders vom

Begriff des »Vaters«, der »Familie« oder der »Elternschaft« verwirklicht (u.a.Mamo

2007a; Almack 2011).

Ein wiederholt auftauchender Diskussionspunkt ist zudem der des Wohnens:

In den empirischen Studien zu lesbischer Elternschaft erfahren alternative Wohn-

formen eine unterschiedliche Bewertung hinsichtlich ihrer das Kernfamilienideal

herausfordernden Potentiale: So deuten ein paar Studien das Vorhandensein von

zwei oder mehr Haushalten als deutlichsten Bruch mit demMerkmal des geteilten

Haushalts (u.a. Donovan 2000; Ryan-Flood 2009). Ich möchte aber auch Lebens-

weisen wie die des Wohnprojekts als potentiell hegemoniale Bilder von Familie

irritierend deuten, da diese in linken, alternativen Lebenszusammenhängen prak-

tiziert werden und ein Gegengewicht zu individualisierenden modernen Wohn-

formen wie Single-Haushalten, Paar- oder Kleinfamilienhaushalten bilden können

– besonders, wenn sie damit verbunden werden, Privateigentum aufzulösen und

kollektive Modelle zu etablieren, etwa über genossenschaftliches Wohnen oder die

Überführung von Wohnraum in Gemeineigentum über das Mietshäuser Syndi-

kat19, wie in einem Fallbeispiel geschehen. Es kommt auch hier auf den Modus

der Ausgestaltung an.

19 DasMietshäuser Syndikat ist eine deutsche Beteiligungsgesellschaft, die den gemeinschaft-

lichen Erwerb von Immobilien ermöglicht, welche dann selbstorganisiert in Gemeineigen-

tum überführt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 221

Im Rahmen dieses Kapitels habe ich bisher die von den Interviewten und wei-

teren Akteur*innen im Kontext der Aushandlung der elterlichen Positionen produ-

zierten Ein- und Ausschlüsse in den Mittelpunkt gestellt. Doch Familie ist – wie

sich u.a. bereits in den Verweisen auf rechtliche Rahmenbedingungen der Famili-

enbildung (bspw. die Beschränkung auf zwei rechtliche Elternteile) gezeigt hat –

etwas, das immer wieder als gesellschaftlich anerkannte, legitime Form geschaffen

wird. Im Folgenden gehe ich deshalb der teils prekären und stets widersprüchli-

chen Anerkennung lesbischer und queerer Elternschaft nach, im Zuge derer sich

weitere Begrenzungen ausmachen lassen, wer und was Familie ist. Im Zentrum

stehen Erfahrungen von Ein- und Ausschlüssen in lebensweltlichen und institutio-

nellen Feldern. Aufgrund der heteronormativen Verfasstheit dieser Kontexte sind

die Erfahrungen der lesbisch-queeren Akteurinnen* spezifische und unterscheiden

sich von den Erfahrungen anderer rekombinanter Familienformen. Die Darstel-

lung erfolgt nicht mehr fall-, sondern querschnittsbezogen, um eine Vielzahl an

Erfahrungen in lebensweltlichen und institutionellen Kontexten abbilden zu kön-

nen.

6.3 (Un)Doing the queer family: Ein- und Ausschlüsse
in lebensweltlichen und institutionellen Kontexten

»This moment of queer pride is a refusal to be shamed by witnessing the other as

being ashamed of you.« (Ahmed 2010: 116)

Auf der großen Demonstration des Kölner Christopher Street Days, die traditionell

den Abschluss des Cologne Pride bildet, nahmen im Sommer 2016 erstmals deut-

lich sichtbar LSBTIQ mit Kindern am Demonstrationszug teil. Einige fuhren in

einer zum Regenbogenfamilienexpress umbenannten Bahn mit, andere liefen hinter

der Bahn, die mit Regenbogenfahnen geschmückten Kinderwagen vor sich her-

schiebend. Es wurde getanzt und gelacht.Mitten in diese befreite Stimmung tönte

aus den Reihen der Zuschauer*innen der Ruf »Mutti, schäm dich«, gefolgt von der

Aussage, bei Kindern höre es ja wohl auf, das müsse ja nun nicht sein, dass Les-

ben und Schwule, diese Perversen, auch noch Eltern werden. Neben den Inhalten

der pejorativen Sprechakte20 gegenüber lesbischen Frauen mit Kind(ern) und der

Selbstverständlichkeit, mit der der Ausruf unwidersprochen in die Straße und in

die Ohren der Menge hallte, fällt aus soziologischer Perspektive insbesondere die

Verwendung des Begriffs der »Scham« auf. Der Aufruf an die in diesem Sprech-

akt adressierten Subjekte, sich für die familiale Lebensweise schämen zu sollen,

ist eine Aufforderung, die lesbische Sexualität und ihre Kopplung an Elternschaft

20 Zur Sprechakttheorie siehe Austin 1972 (1962).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Queere Praktiken der Reproduktion

als negativ zu bewerten. Scham wird ausgelöst durch ein wechselseitiges Signa-

lisieren von Bewertungen durch Akteur*innen im Sinne von »negativen Urteilen

über die eigene Art des Seins« (Neckel 1993: 245), und genau diese wird in dieser

Szene durch einen Außenstehenden an die lesbischen Mütter herangetragen und

eingefordert. Der Sprechakt zeichnet sich durch vielschichtige Anrufungen aus:

So werden die Demonstrationsteilnehmerinnen über die Bezeichnung »Mutti« als

Elternteile adressiert, zugleich findet über die Aufforderung sich zu schämen eine

Abwertung statt, die lesbischer Elternschaft letztlich eine Anerkennung als legitime

Elternschaft verwehrt.Diese Verwehrung von Anerkennung haben die Akteurinnen

bereits vorweggenommen: Dem eingangs angeführten Zitat von Sara Ahmed fol-

gend, stellt Queer Pride eine Zurückweisung des Aufrufs zur Scham dar. So stellt

die Gesamtszenerie ein Moment des Widerstands, ein Verwehren dieser Adressie-

rung dar. Die dem Sprechakt bereits vorangehende Weigerung sich zu schämen,

drückt sich darin aus, als nicht-heterosexuelle Eltern öffentlich, sichtbar, laut und

raumnehmend auf einer Pride für familiale Existenzweisen zu demonstrieren, die

Cis- und Heteronormativität herausfordern.

Auch das empirische Material dieser Arbeit verdeutlicht, dass sich nicht-he-

terosexuelle Elternschaft zwischen Prekarität und Anerkennung, Sichtbarkeit und

Unsichtbarkeit, Normalisierung und Veranderung bewegt. Drei Felder haben die

Interviewten in diesemZusammenhang benannt: Erstens soziale (Nah-)Räumewie

die Herkunftsfamilie, die Nachbarschaft, die LSBTIQ-Community oder den Spiel-

platz, zweitens Institutionen wie die Kindertagesstätte oder die Kinderwunschkli-

nik sowie die Beschäftigungsverhältnisse der Interviewten, und drittens Rechtsin-

stitute wie die eingetragene Lebenspartnerschaft/Ehe und die Stiefkindadoption.

Dies stelle ich im Folgenden exemplarisch dar.21

Während einige Interviewte hinsichtlich ihrer sozialen (Nah-)Räume von ei-

ner selbstverständlichen Anerkennung als Eltern und einer Intensivierung ihrer

Beziehungen zu den eigenen Eltern über die Aussicht eines Enkelkindes berichte-

ten, wurde anderen bei Bekanntgabe der Schwangerschaft jeder weitere Kontakt

zur Herkunftsfamilie verwehrt. Manchmal hatte bereits zuvor ein Kontaktabbruch

stattgefunden, teils auch von den Interviewten selbst initiiert im Anschluss an Er-

fahrungen physischer und/oder psychischer Gewalt durch die Herkunftsfamilie.

Das Interview mit Manon Roux und Sophie Leitner verdeutlicht exemplarisch

eine Form der ambivalenten Anerkennung als Paar und Familie durch die Her-

kunftsfamilie der leiblichenMutter Sophie.Manon Roux und Sophie Leitnermach-

21 Die repräsentative Studie von Rupp (2009) hat auch Erfahrungen der Ungleichbehandlung

und Diskriminierung von gleichgeschlechtlichen Paaren mit Kind(ern) in Deutschland er-

hoben. Von den Interviewten der repräsentativen Studie werden die drei Felder ebenfalls

benannt. Die vorliegende Studie beabsichtigt diese Aspekte qualitativ und aus einer hetero-

normativitätskritischen Perspektive zu vertiefen.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 223

ten wie einige weitere Interviewte die Erfahrung einer Normalisierung des Lebens-

entwurfs bei einer gleichzeitigen Verwehrung von Anerkennung im Kontext von

Elternschaft. Sophie Leitner veranschaulicht dies, indem sie berichtet, dass ihre

Beziehung zu Manon Roux von ihrer eigenen Herkunftsfamilie erst im Zuge der

Eintragung der Lebenspartnerschaft und der gemeinsamen Kinderplanung aner-

kannt wurde:

»Und unsere Beziehung, das wurde einfach irgendwie zwei, drei Jahre wahr-

scheinlich gar nicht so recht ernst genommen erst mal. Und eigentlich erst ab

dem Zeitpunkt, wo wir dann-, wo ich schwanger war mit [Name des Kindes],

hatte dann viele-, da gab es dann noch mal so ein Ding, ah okay, jetzt machen

sie absichtlich noch mal ein Kind zusammen, also muss es irgendwie schon-,

schon noch mal gefestigter dann auch sein. Ja, und jetzt sind wir bald neun Jahre

zusammen, ja. Es kommt halt-, es braucht halt schon mehrere Jahre, bis sich die

Leute dran gewöhnen. Meine Eltern, also meine Familie und auch mein Umfeld

von damals, waren sehr, sehr christlich, und da ist es ja sowieso verboten und

nicht möglich auch, dass so was überhaupt entsteht. Und heutzutage ist es halt

irgendwie (3) –, für sie ist-, ich glaube, für meine Familie ist es nun einfacher, weil

ich bin ja die Mutter, und Manon ist sehr, sehr nett, dass Manon mir hilft. Und

ich glaube, sie sehen uns auch-, sie sehen uns schon als Familie. Wir haben jetzt

auch geheiratet.« (SL 12, 557-570)

Sophie Leitner beschreibt die Religiosität ihrer Herkunftsfamilie und das damit

verbundeneWertesystem als eines, das lesbisch-queere Begehrensweisen als illegi-

tim markiert. Indem sich Sophie Leitners Beziehung zu Manon Roux im Laufe der

Zeit als dauerhaft und beständig herausstellte und sie das zweite Kind22 gemein-

sam planten und »heirateten«,23 veränderte sich die Haltung der Herkunftsfamilie

hin zu einem Ernstnehmen ihrer Beziehung. Im Zuge der Veränderung ihrer Paar-

beziehung über die Einlassung in die zivilrechtliche Institution der eingetragenen

Lebenspartnerschaft und die gemeinsame Realisierung eines Kindes, erfolgte eine

ambivalente Anerkennung: Die Paarbeziehung rückte vom Bereich des Verbotenen

in den des Legitimen und Möglichen. Mike Laufenberg hat in diesem Zusammen-

hang die These aufgestellt, dass queeres Leben aktuell nur in dem Maße möglich

wird, »wie es sich heterosexualisiert« (Laufenberg 2012: 98). Er thematisiert dies

im Zusammenhang mit zivilrechtlichen Erfolgen formaler Gleichstellungspolitik

22 Das erste Kind ist aus einer früheren heterosexuellen Verbindung Sophie Leitners entstan-

den und somit kein gemeinsam geplantes. Auch für dieses Kind nimmt Manon Roux die Po-

sition eines sozialen Elternteils ein.

23 Zu diesem Zeitpunkt ist mit »Heirat« noch die eingetragene Lebenspartnerschaft gemeint,

da die Ehe für gleichgeschlechtliche Paare erst 2017 eingeführt wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Queere Praktiken der Reproduktion

wie der Angleichung von Lebenspartnerschaften an die Rechtsform der Ehe. Le-

gitimität und Anerkennung erhält auch Manon Roux’ und Sophie Leitners quee-

re Beziehungsweise erst im Zuge ihrer »Heterosexualisierung« über die Eintra-

gung der Lebenspartnerschaft und das Elternwerden. Elternschaft und Verpart-

nerung bedeuten in diesem Fall eine Normalisierung und zunehmende Anerken-

nung des nicht-heterosexuellen Lebensentwurfs durch die Herkunftsfamilie, der

auch als Aufnahme in die hegemoniale Praxisgemeinschaft Familie gedeutet wer-

den kann. Über die Entscheidung Sophie Leitners, innerhalb der Paarbeziehung

Mutter werden zu wollen, vollzieht sich ein normalisierender Einschluss, der über

die Naturalisierung von Mutterschaft funktioniert: Grundlegend für diesen ist die

heteronormative Grundannahme des ›natürlichen‹ Wunschs von Frauen nach ei-

nem Kind.24 Zugleich wird deutlich, dass eine hierarchische Anerkennung erfolgt:

Manon Roux’ Position als zweiter Elternteil ist prekär. Manon Roux wird von der

Herkunftsfamilie Sophie Leitners zwar als Partner*in gefasst, dier25 zusammen

mit dieser eine Familie gegründet hat, sier wird aber nicht als gleichberechtig-

ter Elternteil benannt, sondern als Person, die der Mutter Sophie »hilft«. Die An-

erkennung bleibt partiell und defizitär, sier wird in den Grenzbereich verwiesen

und bewegt sich in einem Raum zwischen Mitgliedschaft und Marginalität. Die

eheähnliche Institution der eingetragenen Lebenspartnerschaft und das gemein-

sam geplante Kind eröffnen somit Möglichkeiten, in der queeren familialen Le-

bensform Anerkennung zu finden, eine Grenze wird jedoch bezüglich sozialer Ver-

wandtschaftsverhältnisse gezogen. Es findet lediglich ein hierarchisierender Ein-

schluss statt, der Elternschaft heteronormativ als binärgeschlechtlich und primär

auf biologischer Abstammung gründend fasst. Es erfolgen sowohl Artikulationen

als auch Disartikulationen des Sozialen als Verwandtschaft stiftend: Während et-

wa Heirat und gemeinsames Elternwerden die Artikulation einer verbindlichen,

sozialen Bindung zwischen Manon Roux und Sophie Leitner befördern und mit

einer Anerkennung als Paar einhergehen, wird das auf sozialer Bindung gründen-

de Eltern-Kind-Verhältnis zwischen Manon Roux und dem Kind disartikuliert und

eine Anerkennung als (gleichwertiger) Elternteil verwehrt.

Ähnlich verhält es sich auch im Fall von Bentje Hirsch und Katja Wegener. Der

nicht-leiblichenMutter Bentje Hirsch bleibt die Anerkennung als zweiter Elternteil

24 Diese Deutung korrespondiert mit der Interpretation eines Fallbeispiels in der Studie von

Nay, in dem ein Frauenpaar ebenfalls die Erfahrung macht, dass der Wunsch nach Mutter-

schaft von Angehörigen naturalisiert wird und einen normalisierenden Einschluss in dieHer-

kunftsfamilie mit sich bringt (vgl. Nay 2017: 157ff.).

25 Geschlechtlich verortet Manon Roux sich weder als Frau noch als Mann, sondern verwendet

das Attribut »androgyn«. Geschlechtsneutrale Pronomen und Artikel werden hier genutzt,

um dem Rechnung zu tragen (vgl. Kap. 7).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 225

durch ihren Großvater, der zusammenmit ihnen imHaus wohnt, verwehrt, wie sie

erzählen:

BH: »Und ich sage mal, mein Opa zum Beispiel oben im Hause, der macht schon

noch eine Unterscheidung, ja, also-. Wobei wir da ganz ehrlich ganz froh sind, wir

haben am Anfang eher gedacht, er lehnt [Name des Kindes] komplett ab […]. Und

deswegen sind wir jetzt da eigentlich ganz froh, dass er jetzt so ist (lacht), wie er

jetzt ist, ja.«

[…]

BH: (unterbricht) »Aber er macht zum Beispiel schon noch eigentlich-«

KW: (unterbricht) »Weil er zu mir immer Mama sagt und zu-«

BH: (unterbricht) »Zu mir sagt er immer ›Tante Bentje‹.«

KW: (unterbricht) »›Geh mal zur Tante Bentje‹. Aber das ist, wir warten einfach

drauf, dass [Namedes Kindes] irgendwann von ganz alleine sagt, das ist nichtmei-

ne Tante. Wir haben einfach beschlossen, dass-«

BH: (unterbricht) »Nee, ich-, ich diese Diskussionen, ich muss-, man muss ihn ja-,

er ist 85, und man muss ihn nicht überfordern. Also wir sind froh, dass er es jetzt

so akzeptiert hat, und da muss ich jetzt nicht jedes Mal drauf bestehen, dass er

sagt, nee, ich bin nicht die Tante Bentje, sondern (KW: »DieMama«). Das wird sich

irgendwann erledigen, wenn [Name des Kindes] sagt […] das ist doch nicht meine

Tante Bentje.« (BH+KW 15, 655-675)

Bentje Hirsch skizziert eingangs ein von ihnen befürchtetes Szenario: die vollstän-

dige Ablehnung des Kindes durch ihren Großvater. Diese Befürchtung ist nicht

eingetreten. Vor diesem Hintergrund bewertet sie die Nicht-Anerkennung als El-

ternteil, die sich darin ausdrückt, dass der Großvater sie als »Tante Bentje« adres-

siert, als weniger gewichtig. Sie räumt darüber hinaus ein gewisses Verständnis

für seine Position ein, indem sie sein Alter von 85 Jahren benennt und ihre fami-

liale Konstellation als Überforderung und Zumutung erscheinen lässt. Die Aufgabe

der Einforderung einer sie anerkennenden Adressierung als Mutter überträgt sie

auf das Kind, welches in Zukunft die Mutterschaft Bentje Hirschs gegenüber dem

Urgroßvater benennen soll.

Dass Fragen der Anerkennung als Teil der Familie auch im Falle von Großel-

ternschaft oftmals an biologische Verwandtschaft gekoppelt werden und diese in

rekombinanten Familienformen eine Artikulation erfährt, zeigt sich im Interview

mit Miriam und Diana Lange. Miriam Lange berichtet in einer Passage zunächst

von der Reaktion ihrer, in einem konservativen, ländlichen Umfeld situierten El-

tern auf ihr Outing, das deren heteronormative Vorstellungen von Partnerschaf-

ten herausforderte. Mit der sozialen Elternschaft der Tochter Miriam wurden sie

schließlich selbst mit heteronormativen, auf biologische Abstammung rekurrie-

renden Verwandtschaftsvorstellungen aus demKreis ihrer Bekannten konfrontiert:

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Queere Praktiken der Reproduktion

»Also ich glaube schon, dass meine Eltern ein bisschen schlucken mussten beim

Coming-out irgendwie, gell? Also es wäre, glaube ich, echt zu einfach zu sagen,

dass das völlig-, völlig normal für die ist, sie mussten schon schlucken. Und ich

glaube, dass meine Eltern in ihrem Bekanntenkreis da viel, viel mehr sich hinstel-

len mussten manchmal, als wir es jemals mussten. Also ich glaube, dass die von

den Reaktionen her viel öfter hören, als wir es tun, so wie ›und ihr seid doch gar

nicht die richtigen Großeltern‹ oder so. Aber meine Eltern machen das total gut

und ich finde, die haben zwar ein bisschen gebraucht-. Also so ganz am Anfang

haben sie mal gesagt, ›wie sagt [Name des Kindes] eigentlich zu uns?‹ Und dann

habe ich gesagt, ›na, Oma und Opa sagt er zu euch.‹ Und da haben sie sich total

gefreut. Also da hatte ich eher so das Gefühl, dass sie sich nicht ganz sicher waren,

ob wir sie jetzt wirklich als Großeltern sehen.« (ML 8, 375-383)

Nicht-heterosexuelle Beziehungsformen werden Miriam Lange zufolge von ihren

Eltern als Abweichung von der Normalität eingeordnet. Am »Schlucken müssen«,

dem sprichwörtlichenKloß imHals, den dasOuting der Tochter hervorbringt, zeigt

sich das Coming-out als herausforderndes und zu bewältigendes Ereignis aus der

Perspektive der Eltern. Zugleich deutet die Passage eine aktive Auseinanderset-

zung der Eltern mit Heteronormativität an, die sich im Zuge der Kommunikation

des Begehrens der Tochter an den Bekanntenkreis und der Notwendigkeit des Ein-

stehens für sie (sich »hinstellen«müssen) vollzieht. Über die Elternschaft der Toch-

ter innerhalb einer lesbischen Paarkonstellation wird die heteronormative Ord-

nung mit ihrer auf Zweigeschlechtlichkeit und biologischer Abstammung fußen-

den Verwandtschaftsordnung schließlich erneut herausgefordert. Die Infragestel-

lung familialer Zugehörigkeit bezieht sich in diesem Fall auf die Eltern selbst und

wird zum einen von Außenstehenden an sie herangetragen: Immer wieder ziehen

diese eine Grenze und stellen die Legitimität nicht-leiblicher Großelternschaft in-

frage. Zum anderen zeigt sich auch bei den Eltern selbst eine Unsicherheit bezüg-

lich der familialen Zugehörigkeit und sie versichern sich über die Frage nach der

Benennung durch das Enkelkind der Legitimität sozialer Verwandtschaft. Deutlich

wird, dass die Eltern von Miriam Lange nicht nur in Bezug auf die Anerkennung

der Familienform ihrer Tochter, sondern auch hinsichtlich ihrer eigenen verwandt-

schaftlichen Beziehung zum Enkelkind einen Normalisierungsprozess durchlebt

haben. Inzwischen verstehen sie sich selbstverständlich als Großeltern.

Im sozialen (Nah-)Raum Anerkennung als Familie zu erhalten, ist für die In-

terviewten auch mit einer Teilhabe am kollektiven doing parenthood in seiner hege-

monialen Form verbunden. Die Interviewten thematisieren öffentliche Räume wie

den Spielplatz als Orte, an denen sich Eltern zeigen, gesehen werden und Anerken-

nung erfahren oder ihnen diese verwehrt wird. Hanna und Lisa Weber erzählen

etwa, dass ihre familiale Lebensweise an diesen Orten keine Normalität darstelle,

sondern sie aufgrund heteronormativer Vorannahmen häufig unsichtbar bleibe:

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 227

HW: »[…] also ich glaube schon, dass man prinzipiell-, also, dass oft einer so un-

sichtbar wird. Alsomanwird definitiv mit Kind kaum als Frauenpaar wahrgenom-

men und man wird auch nicht mehr als Lesbe wahrgenommen mit Kind (lacht).«

LW: (unterbricht) »Auch von den anderen Lesben nicht.«

HW: »Auch allein-, auch von den anderen Lesben nicht, wenn du die anguckst,

denken die, ›was glotzt denn die Altemit dem Kind so blöd?‹ (Alle lachen) Also du

bist völlig raus aus der Szene im Prinzip (lacht).« (HW + LW 9, 476-483)

Als Mütter sind sie als lesbisches Paar bzw. lesbische Frauen doppelt unsichtbar –

sowohl aus der Perspektive der heteronormativen Mehrheitsgesellschaft als auch

der lesbischen ›Szene‹. Sie werden entlang der heterosexuellen Matrix gelesen,

in der heterosexuelles Begehren und Reproduktion miteinander verschränkt sind,

und (hetero-)normalisiert, sodass lesbisches Begehren undMutterschaft nichtmit-

einander vereinbar scheinen. Den Deutungsrahmen stellt das Familienbild von Va-

ter, Mutter und Kind dar, in das sie aufgrund von routinierten Denk- und Wahr-

nehmungsweisen integriert und so erst intelligibel werden: Eine der beidenMütter

wird, wie Hanna Weber erzählt, auf dem Spielplatz meist als »gute Freundin von

der Mutter oder die Schwester oder die Cousine« (HW 10: 491-492) adressiert, der

(an-)erkennende Blick dies- und jenseits der lesbischen ›Szene‹ verweigert. Damit

vollzieht sich eine Unsichtbarmachung ihrer nicht-heterosexuellen Begehrenswei-

se und ihrer familialen Lebensform bzw. der gemeinsamen Elternschaft.

Andere Paare berichten zugleich von einemneuen Zwang zur Sichtbarmachung

ihres Begehrens, der mit Elternschaft einhergehe: Sie machen die Erfahrung, in

ihrer Position als Eltern nicht mehr situativ entscheiden zu können, ob sie sich

in einem (zumeist heteronormativ strukturierten) Setting wie einer Bewerbungs-

situation oder in Begegnungen mit anderen Eltern als lesbisch oder queer outen

möchten oder nicht. So erzählt Katja Wegener, dass sie und ihre Partnerin oftmals

gar nicht umhinkommen, eine Öffentlichkeit ihrer nicht-heterosexuellen Begeh-

rensweise herzustellen:

»Man muss sich mit Kind ständig outen, ohne Kind muss man das nicht. Ohne

Kind kann man das einfach, ich sage mal, weglassen, es interessiert ja auch erst

mal keinen, […] wennman sich irgendwo bewirbt-. Ja, aber das ist trotzdem, wenn

du […] ich habemichbeworbenundwerdenatürlich gefragt, ich sage, ›ich habe ein

Kind‹ – ›wie ist denn das mit der Kinderbetreuung geregelt?‹ Kann ich ja nicht sa-

gen, ›ja, irgendjemand holt das Kind nachmittags vom Kindergarten ab‹. Sondern

da ist schon der Punkt, woman das-. Und das ist mir ganz oft-, […] [in diesen] gan-

zen Krabbelgruppen, Babyschwimmen, sonst irgendwas, da unterhalten die sich

alle.Manwill sich ja auchmitunterhalten,manwill ja auch nicht immer dieHälfte

weglassen, und man ist ständig dabei das irgendwem zu erklären. Das fand ich,

mit Kind kann man das nicht so, wie gesagt, sonst-. Wie gesagt, wir leben beide

geoutet, aber deswegen kann man trotzdem, wenn man irgendwo mal ist, selber

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Queere Praktiken der Reproduktion

entscheiden, erzähle ich das jetzt oder erzähle ich das nicht. Mit Kind kann man

das nicht mehr.« (KW 26, 1196-1209)

Ein Kind bringt für Katja Wegener den Zwang zur Exponierung, zur Sichtbarma-

chung als lesbisch und als lesbischer Elternteil mit sich – zumindest, wenn der

Alltag ohne Verheimlichungen und strategische Aussparungen verlaufen soll. Vom

Bewerbungsgespräch bis hin zu Interaktionen mit anderen Eltern in Babygruppen

ist es immer wieder erforderlich, die Konstellation zu erklären, zu benennen und

sichtbar zu machen. Dass es stets notwendig ist, sich jemandem zu ›erklären‹, ver-

deutlicht die Selbstverständlichkeit, mit der das heterosexuelle Elternpaar als kul-

tureller Code in Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungsweisen sowie alltägliche

Interaktionen eingeschrieben ist. Die ›Entscheidungsfreiheit‹ sich zu outen, wird

für KatjaWegener in zweierlei Hinsicht begrenzt. Zum einen ist das Sprechen über

die eigene Lebensform untrennbar mit der Option der Teilhabe am sozialen Leben,

also Fragen des Einschlusses verbunden. Einen Ausschluss von der Norm zu erfah-

ren, geht für sie auchmit einer potentiellen Sprachlosigkeit undUnmöglichkeit der

Selbstartikulation einher. Zweitens tritt das Kind als Akteur in Erscheinung, wel-

cher ein Nicht-Outing verunmöglicht und Sichtbarkeit erfordert. Hier zeigt sich

ein normativer Anspruch Katja Wegeners an gelingende Elternschaft: die familia-

le Lebensform nicht zu tabuisieren oder zu leugnen und unsichtbar zu machen,

sondern sie zu benennen und teilzuhaben an kollektiven elterlichen Praktiken.

Die hierarchisierende, teils exkludierende Anerkennungsordnung von Familie,

die die Interviewten in Grenzbereichen verortet, zeigte sich darüber hinaus in ei-

nem zweiten Feld: im Kontakt mit Institutionen wie Kindertagesstätten, im Kon-

text von Beschäftigungsverhältnissen oder innerhalb der Institutionen, diemit den

reproduktiven Prozessen selbst verbunden sind, etwa Samenbanken oder Repro-

duktionskliniken. Ein Beispiel für die in diesem Feld erfolgenden Ein- und Aus-

schlüsse von Reproduktion und damit verbunden auch einer Setzung, was/wer Fa-

milie sein darf, habe ich anhand der Selektionspraxis einer deutschen Reprodukti-

onsklinik bereits dargelegt (vgl. 4.3). Im Kontext von Kindertagesstätten lassen sich

im Material ganz unterschiedliche Erfahrungen ausmachen: vom erschwerten Zu-

gang zu Kita-Plätzen aufgrund der Familienform und dem Erleben von Diskrimi-

nierung im Rahmen von Erstgesprächen über die selbstverständliche, die Familien

in ihren Bedürfnissen adressierende Aufnahme in Institutionen bis hin zu exoti-

sierenden Haltungen, sich über eine ›Regenbogenfamilie‹ mit ›Vielfalt‹ schmücken

zu wollen.

Dana Fuchs erzählt beispielsweise von einer positiven Kita-Erfahrung – die

Institution nahm die Anmeldung der Familie als Anlass, um eine Diversität an Fa-

milienformen mit den Kindern zu thematisieren:

»Die haben jetzt da das Thema Familie, die sind jetzt alle Familienforscher, und

konnten halt die einzelnen Familienmodelle (.). Sie haben auch ein Pflegekind in

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 229

der Kita […] na ja, und da ist halt auch, die hat halt quasi auch zwei Mamas, aber

halt auch einen Papa noch mit dazu. Und unterschiedliche Modelle werden jetzt

gerade da vorgestellt und-, (.) und das ist echt super. Und die Kinder gehen da na-

türlich ohne Berührungsängste mit der ganzen Situation um, und das finden wir

echt super, weil beweist halt, dass irgendwie toleranteMenschen heranwachsen.«

(DF 7, 290-297)

Neben der Offenheit der Kita, sich des Themas anzunehmen, wird an diesem Bei-

spiel deutlich, wie tief heteronormative Familienbilder in die Alltagspraxen der

Institution eingeschrieben sind: Erst der Eintritt einer Konstellation, welche of-

fenkundig von der heterosexuellen Norm abweicht, führte dazu, weitere, nicht

dem Kernfamilienmodell entsprechende familiale Lebensweisen zu adressieren.

Die Unmarkiertheit und Selbstverständlichkeit der Kernfamiliennorm zeigt sich

deutlich.

Fehlt eine Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Weisen Familie zu leben

innerhalb einer Institution, so sind es oftmals die anderen Kinder, welche Dif-

ferenzen benennen und nicht-heteronormative Konstellationen verandern. Davon

berichtet unter anderem Mathilda Fischer:

»[Name des Kindes] war in der Krippe und ist jetzt in den Kindergarten gekom-

men. Und wir haben uns da gar nichts gedacht, aber diese Konfrontation mit den

älteren Kindern war schon interessant, weil da dann manche schon sagen, das

geht ja gar nicht, eine Mama und eine Mami, hähä […]. Weil die halt gerade in

diesem Aufklärungsalter waren. […] Und es ist da aber ganz interessant, weil auch

zwei Kinder, die adoptiert sind, in derGruppe sindunddie habenquasi eineMama

und eine Bauchmama, das hilft.« (MF 11f., 524-533)

Mathilda Fischer markiert den Übergang von der Krippe zum Kindergarten als

Schwellenmoment: Während das junge Alter der Kinder in der Krippe noch ei-

nen unhinterfragten Einschluss in die Gruppe ermöglichte, findet im Kindergar-

ten durch die älteren Kinder eine Bewertung verschiedener Familienformen statt.

Diese geht mit einer Abwertung der Zwei-Mütterkonstellation bzw. mit der Kon-

statierung einer Unmöglichkeit dieser Elternkonstellation (»das geht ja gar nicht«)

einher und reproduziert die auf leibliche Abstammung gründende, binäre, cisge-

schlechtliche und heterosexuelle Elternnorm. Die Präsenz anderer rekombinan-

ter Familienformen (Adoption) scheint letztlich bedeutsam für einen (potentiellen)

normalisierenden Einschluss.

Ausschlüsse erlebten Interviewte vor allem in konfessionell gebundenen katho-

lischen Kindertagesstätten. Insbesondere in ländlichen Gegenden standen oftmals

keine anderen Institutionen zur Verfügung und es hing von der personellen Be-

setzung der Leitungspositionen ab, ob eine Anmeldung möglich war. Wie Rebecca

und Sara Martin berichten, weigerte sich der für sie zuständige Pfarrer, der auch

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Queere Praktiken der Reproduktion

mit der Kita-Leitung betraut war, mit ihnen ein Taufgespräch zu führen. Er belei-

digte sie am Telefon, indem er ihre Konstellation als »fürchterlich« titulierte und

ergänzte: »[…] früher, wennman keinenMann gebraucht hat, dann ist man halt ins

Kloster gegangen und ist Nonne geworden« (RM 21, 1100-1102). Zudem machte er

deutlich, dass er das Kind nicht in den Kindergarten aufnehmenwürde. Schließlich

wurde der Pfarrer von einem Nachfolger abgelöst, der sich gegenüber ihrer Kon-

stellation aufgeschlossen zeigte, wie Sara Martin erzählt: »Ein total offener, netter.

Hat gleich, den haben wir gleich irgendwie- […] Dem haben wir gleich erzählt halt

das mit uns. Und dann war der total neugierig. Der hat sich ständig zum Essen

eingeladen« (SM 22, 1148-1153). Voraussetzung für den Einschluss in die Gemeinde

war die Bereitschaft der Martins, dem neuen Pfarrer Auskunft über ihre Eltern-

konstellation zu geben und ihn an ihrem Familienleben partizipieren zu lassen.

Seine Neugierde geht mit einer Exotisierung der Martins einher – im Zuge der

Veranderung erlangen sie letztlich Zugang zur Taufe und auch zum Kindergarten.

Als die Hürde des Zugangs genommen war, stellten jedoch die anderen Eltern

eine Herausforderung dar. Nach anfänglichen aufreibenden Auseinandersetzun-

gen auf Elternabenden, an denen heterosexuelle Eltern thematisierten, dass sie

eine Aufklärung ihrer Kinder über die Familienkonstellation der Martins proble-

matisch fänden26, sind sie inzwischen mit einigen Eltern befreundet.

Ergänzendwurde von drei Familien, die in ländlichen Gegenden leben, der her-

ausfordernde Umgang mit Eltern benannt, die eine rechte, völkisch-nationale po-

litische Haltung vertreten und ihre Ablehnung der nicht-heterosexuellen Familien-

form auch deutlich zeigten. Katja Wegener und Bentje Hirsch thematisieren dies

am Beispiel der morgendlichen Abgabe des Kindes in der Kindertagesstätte:

»Wir haben hier sicherlich eine nicht unbedeutende Dichte an Nazis […] in der

ganzen Gegend hier. Man kriegt auch schon mit, wenn man jetzt ihn in die Kin-

derkrippe schafft, welche Eltern grundsätzlich grüßen und total freundlich und

unvoreingenommen und so weiter und so fort und welche eher so ›Moin‹ oder gar

nichts sagen, ja. Aber das hatman irgendwo anders auch. […]Wir-, ichwürdemich

auch nicht (.), [Name des Kindes] hat zum Beispiel am Anfang in der Krippe […]

zwei Mädchen gehabt, deren Väter wirklich, ja, rechter Szene sehr zuzuordnen

sind, mit denen will ich mich auch nicht unterhalten. Da stört es mich auch nicht,

wenn die sich nicht mit mir unterhalten. Also das wirdmal vielleicht eher schwie-

rig dann, wenn man wirklich mal irgendwann einen Elternabend in der Schule

26 Konservative, religiöse sowie völkisch-nationale gesellschaftlicheKräfte (vonGruppierungen

wie der 2014 gegründeten Demo für alle bis hin zu den Parteiprogrammen der CSU oder AfD)

diffamieren sexualpädagogische Erziehung bzw. Bildungsarbeit in Kindertagesstätten oder

Grundschulen häufig mit dem Schlagwort der »Frühsexualisierung« (vgl. Lang 2017; Sielert

2018). Die Abwehr der anderen Kita-Eltern dagegen, dass ihre Kinder über gleichgeschlecht-

liche Elternschaft informiert werden, ist Ausdruck dieses Diskurses, so meine Deutung.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 231

hat, da kann mal sein, dass irgendwann später irgendwelche blöden Kommenta-

re kommen. Na, mein Gott, dann zurückgeben.« (BH 14, 627-639)

Die morgendliche Verweigerung eines Grußes bzw. die knapp gehaltene Begrü-

ßung (»Moin«) durch die politisch rechts verorteten Eltern anderer Kinder stellen

Praxen dar, über die die Interviewten als Andere markiert werden und als nicht-

heterosexuelle Elternkonstellation eine Abwertung erfahren. Zum Zeitpunkt des

Interviews belastet sie dieser Umstand nicht, da Bentje Hirsch selbst auch keine

Berührungspunktemit den betreffenden Eltern habenmöchte. Zugleich antizipiert

sie ab dem Übergang zur Institution der Schule die Notwendigkeit, sich stärker

auseinandersetzen und behaupten zu müssen.

Neben diesen unterschiedlichen Erfahrungen in Kindertagesstätten divergier-

ten auch jene am Arbeitsplatz stark. Für einige Interviewte, die bei katholischen

Trägern beschäftigt waren, bedeuteten Verpartnerung und Elternschaft den Ver-

lust des Arbeitsplatzes. Isabell Schmitz berichtet beispielsweise, dass sie im Ge-

gensatz zu ihrer Partnerin, die im öffentlichen Dienst tätig ist, ihren Arbeitsplatz

am Ende der Elternzeit verlieren werde:

»Ich hingegen arbeite in einer katholischen Einrichtung. Ich bin zwar geoutet so-

wohl bei meinem direkten Vorgesetzten als auch bei meinem Team. Und das war

auch überhaupt kein Problem. Es ist jetzt im Moment einfach nur so, also ich bin

jetzt in Elternzeit, dass ich dann so wie ich wieder arbeiten wollen würde, würde

ich sofort gekündigt werden durch die Erzdiözese, weil es explizit in meinem Ar-

beitsvertrag auch drinsteht, dass eine Lebenspartnerschaft gegen die katholische

Grundordnung verstößt und somit ein sofortiger Kündigungsgrund ist.« (ISch 15,

694-701)

Isabell Schmitz hebt an dieser Stelle die unterschiedlichen Bewertungen ihrer part-

nerschaftlichen und familialen Lebensform durch das ›ausführende‹ Personal wie

ihren direkten Vorgesetzten und die Kolleg*innen hervor und die übergeordnete

Institution der Erzdiözese, die ihren Ausschluss von der beruflichen Tätigkeit auf

Grundlage des Kirchenrechts durchsetzen wird. Im weiteren Interviewverlauf kri-

tisiert sie diese strukturelle Ausschlusspraxis und hat eine individuelle Lösung für

sich finden müssen: Sie wird sich beruflich selbstständig machen.

Andere Interviewte erlebten, dass die Elternzeit einer nicht-leiblichen Mutter

die Verwaltung überraschte und überforderte, aber nach einigemErklärungsbedarf

selbstverständlich abgewickelt wurde.

Hinsichtlich der Kolleg*innen berichtete die überwiegende Mehrheit von ei-

ner entspannten Situation im Umgang miteinander. Diese stellten teils lediglich

neugierige Nachfragen. In wenigen Fällen erlebten Interviewte aber auch Diskri-

minierung am Arbeitsplatz. Ida und Viola Maurer berichten bspw. Folgendes:

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Queere Praktiken der Reproduktion

VM: »Ja, also Ida hatte ja einzelne Kollegen, die (IM: Oh ja) fanden, wir sollten-,

also Leute wie wir sollten keine Kinder haben, das müsse verboten werden.«

IM: (unterbricht) »[Wir haben] schon (.) Beratschlagungen bekommen, schonmal

nach einem Psychologen zu gucken für [Name des Kindes], vor der Geburt schon.

Okay, wir gucken erst nach einem Kindergartenplatz und dann sehen wir weiter

(lacht).« (VM+IM 8, 361-366)

Heteronormativen diskriminierenden Äußerungen, die ein Verbot nicht-hetero-

sexueller Elternschaft wünschen und diese Familienform als (psychische) Gefähr-

dung des Kindeswohls begreifen, begegnen die Maurers mit Hilfe von Humor, wie

die ironische Antwort, dass sie zunächst nach einem Kindergartenplatz für ihr

Kind schauen würden, zeigt.

Neben den soeben vorgestellten institutionellen Kontexten spielten in allen In-

terviews drittens Rechtsinstitute wie die eingetragene Lebenspartnerschaft und

das Verfahren der Stiefkindadoption eine zentrale Rolle bezogen auf die Frage der

Anerkennung als Familie. Die Stiefkindadoption und die eingetragene Lebenspart-

nerschaft sindmiteinander verknüpft: Die eingetragene Lebenspartnerschaft stell-

te im Untersuchungszeitraum eine notwendige Bedingung dar, um das Verfahren

zur Annahme des Kindes durch die annehmende Mutter/den annehmenden El-

ternteil beantragen zu können.27 Die interviewten Paare beschrieben die Stief-

kindadoption als Ungleichbehandlung im Vergleich zu verheirateten und unver-

heirateten heterosexuellen Paaren. Sie empfanden das Verfahren als für geplante

Familien unpassend, als belastend aufgrund der Unmöglichkeit einer vorgeburtli-

chen rechtlichen Absicherung aller Beteiligten und als in der konkreten behördli-

chen Durchführung diskriminierend. Das Verfahren umfasste unter anderem das

27 Zur Zeit des Elternwerdens der Interviewten, also zwischen 2005 und 2014, bestand lediglich

dieMöglichkeit des Eingehens einer eingetragenen Lebenspartnerschaft. Die Einführungder

Ehe für gleichgeschlechtliche Paare im Jahr 2017 hat am Prozedere jedoch (bisher) nichts

verändert. Das leibliche Kind einer Partnerin oder eines Partners in einer gleichgeschlechtli-

chen Ehe muss weiterhin adoptiert werden. Lediglich bei einer Fremdadoption können nun

innerhalb der Ehe beide gemeinsam adoptieren. Im Fall der Elternschaft lesbischer Paare

schließt das Stiefkindadoptionsverfahren aus, dass ein nach der Geburt potentiell eingetra-

gener rechtlicher Vater (meist sind dies Spender, die auch als soziale Väter fungieren) ne-

ben der leiblichen Mutter bestehen bleiben darf. Der rechtliche Vater muss alle Rechte am

Kind aufgeben, um der nicht-leiblichen Mutter die Stiefkindadoption zu ermöglichen. Ei-

nige Paare entschieden sich aus Angst vor möglichen Ansprüchen des Spenders/Vaters da-

für, dass dieser die Vaterschaft gar nicht erst anerkannte und das Feld in der Geburtsurkun-

de zunächst offen blieb. Im Vorfeld existierte keine Möglichkeit, die nicht-leibliche Mutter

und den Spender juristisch abzusichern. Notarielle Dokumente wie eine »Freigabeerklärung

durch den Samenspender« stellten das größte Maß an Absicherung dar. Hinsichtlich ihrer

rechtlichen Verbindlichkeit werden sie juristisch sehr unterschiedlich bewertet. Eine Mehr-

elternschaft existiert im deutschen Recht nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 233

Vorlegen eines Gesundheitszeugnisses sowie eines erweiterten polizeilichen Füh-

rungszeugnisses der Annehmenden, das Darlegen der Einkommensverhältnisse

und das Schreiben eines Lebensberichts durch die annehmende Mutter/den an-

nehmenden Elternteil. Meist erfolgten mindestens ein Hausbesuch durch das Ju-

gendamt sowie eine Anhörung vor dem Familiengericht. Das gesamte Verfahren

dauerte in der Regel 12 bis 24 Monate.

Dass die Unmöglichkeit der vorgeburtlichen Absicherung und die enormeDau-

er des Stiefkindadoptionsverfahrens zu einem Problem für lesbische Paare werden

können, thematisiert Stefanie Kaiser. Im Anschluss an die schwierige Geburt und

den folgenden, notwendigen Aufenthalt von Kind und leiblicher Mutter auf der

Intensivstation, konnte nur sie, die nicht-leibliche Mutter, für das Kind sorgen.

Dass der Arzt dachte, sie hätte mit der Verpartnerung auch automatisch das vol-

le Sorgerecht und nicht nur ein kleines Sorgerecht bzw. Notsorgerecht, habe ihr

wohl in vollem Umfang »die Tür zur Intensivstation geöffnet« (SK 14, 628-629). Sie

vermutet, dass sie »da nicht jeder reingelassen hätte« (SK 14, 629).

Weitaus prekärer war die Situation jedoch für die Interviewten, die nicht mit-

einander verpartnert waren oder die in Mehrelternkonstellationen lebten und bei

denen den nicht-leiblichen Elternteilen keinerlei Sorgebefugnis zustand. Für die

Dinge des alltäglichen Lebens halfen auch hier Vollmachten der leiblichen Mütter,

sie blieben jedoch in einem rechtlosen und damit unsicheren Verhältnis zum Kind

(insbesondere im Konfliktfall zwischen leiblichem und nicht-leiblichem Elternteil

und/oder dem Spender).

Die Kaisers würdigen die Stiefkindadoption einerseits als eine wichtige, im

Jahr 2005 erfolgte rechtliche Änderung, die ihnen als lesbischem Paar eine ge-

meinsame rechtliche Elternschaft überhaupt erst ermögliche. Andererseits kriti-

siert Stefanie Kaiser die Notwendigkeit einer Stiefkindadoption. In diesem Zu-

sammenhang benennt sie zum einen die Eingriffe des Jugendamts in ihre Privat-

sphäre, die mit dem Verfahren einhergehen, insbesondere den Hausbesuch. Zum

anderen kritisiert sie die zum Zeitpunkt ihres Elternwerdens bestehende Notwen-

digkeit, eine eingetragene Lebenspartnerschaft eingehen zu müssen. Bei dieser

rechtlichen Regelung handelt es sich für sie um ein Zwangsinstrument und einen

Anachronismus, der speziell nicht-heterosexuellen Paaren aufgebürdet wird:

»Ja, daswarwirklich absurd. Also ich fand das auch-, [dass]manmit einemAugen-

zwinkern, so Leute es ist wie vor 200 Jahren bei euch […], also damit wir ein Kind

legitim kriegen können, müssen wir heiraten. Ich meine, wer hätte das gedacht,

dass irgendwann [die] Homosexuellen das machen müssen und nicht mehr die

braven Heterosexuellen.« (SK 20, 923-931)

Stefanie Kaiser stellt mit ihren Ausführungen eine interessante Verschiebung der

Anforderungen an eine legitime Elternschaft heterosexueller bzw. homosexueller

Paare im Untersuchungszeitraum heraus: Die heterosexuelle Paarbeziehung er-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Queere Praktiken der Reproduktion

scheint als biopolitisch bereits eingehegte Reproduktionseinheit, die inzwischen

jenseits der Ehe einen legitimen Status erhält, während die homosexuelle Bezie-

hungsweise erst dann in ihrer ›Perversion‹ entschärft und als reproduktive Einheit

legitim werden kann, wenn sie in den geregelten Bahnen der eingetragenen Le-

benspartnerschaft verläuft. Stefanie Kaiser plädiert schließlich dafür, analog zur

Vaterschaftsanerkennung eine Mutterschaftsanerkennung einzuführen – und dies

auch jenseits der eingetragenen Lebenspartnerschaft, um eine Ungleichbehand-

lung von heterosexuellen und homosexuellen Paaren abzuschaffen.

Die Eintragung der nicht-leiblichen Mutter/des nicht-leiblichen Elternteils in

die Geburtsurkunde ist für die meisten Interviewten wichtig, weil der rechtliche

Status für sie Sicherheit bedeutet. Hanna Weber erzählt:

»Es gibt einfach ganz viele juristische Unsicherheiten da drin. Und ich hatte schon

so das Gefühl, dass es halt irgendwie erleichternd ist, wenn das dann mal alles

durch ist, weil, wenn die Stiefkindadoption durch ist, dann ist da ja nicht mehr

dran zu rütteln.Wir haben jetzt eine Geburtsurkunde, da steht drauf, Eltern: Han-

na und Lisa Weber. Und da funkt dir keiner mehr dazwischen.« (HW 18, 973-977)

Für Hanna Weber ist die Stiefkindadoption der Weg in eine anerkannte Famili-

enform, aus der sich staatliche Institutionen und Justiz zurückziehen. Über ein

Dokument, die vervollständigte Geburtsurkunde, werden die nicht-leibliche Mut-

ter bzw. das lesbische Paar als legitime Eltern eingesetzt, adressiert und es geht

eine Aufwertung damit einher.28

Auch für Miriam Lange ist die Eintragung der nicht-leiblichen Mutter als El-

ternteil in die Geburtsurkunde symbolisch bedeutsam – sie ist eine Form der Aner-

kennung als vollwertiger Elternteil und als Familie. Miriam Lange beschreibt dies

so:

»Und tatsächlich ist es schon so, dass, seitdem es durch ist, dieses Gefühl ist schon

nochmal sicherer, alsoman fühlt sich ja vielleicht nochmal ein bisschenmehr als

Familie, weil man halt weiß, dass das jetzt auch auf diesem Papier steht, und dass

ich in ein Formular eintrage, ich habe ein Kind und so, das war ja davor nicht so.«

(ML 646-652)

28 Eine Geburtsurkunde kann ebenso gut eine Abwertung oder Nicht-Anerkennung der

Existenzweise eines Subjekts bedeuten, etwa wenn – wie hier in der ersten, direkt nach der

Geburt ausgestellten Urkunde – lediglich die leibliche Mutter in das Dokument eingetra-

gen wird. Auch trifft dies zu, wenn Eintragungen erfolgen, die die Geschlechtsidentität von

Eltern missachten wie es bspw. derzeit bei transgeschlechtlichen Personen der Fall ist, die

selbst ein Kind geboren oder gezeugt haben. Sie werden meist entgegen ihres geänderten

Personenstands wieder in dem ihnen bei Geburt zugewiesenen Geschlecht in die Urkunde

eingetragen. Siehe hierzu auch Ewert 2018: 158ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 235

Miriam Lange beschreibt in dieser Passage die Relevanz, sich künftig rechtmäßig

als Elternteil in Formulare eintragen zu können. Ähnlich formulieren es fast alle

der nicht-leiblich verwandten Elternteile. Bürokratische Vorgänge und die darin

erfolgenden Ausschlüsse bilden für sie im Alltag einen Kristallisationspunkt für

das Gefühl einer Verwehrung von Anerkennung als Familie.

Zwei der interviewten Paare stellten die Anerkennung durch den Staat und das

Streben danach aber auch dezidiert infrage. So gibt bspw. Mathilda Fischer zu be-

denken: »Irgendwie, na ja, ist es ja auch komisch, ne, anerkannt werden zu wollen

von einem Staat, der Schwule und Lesben auch schon verfolgt hat« (MF 8, 381-

383). Sie verweist damit auf historische Erfahrungen der Kriminalisierung, Ver-

folgung und Nicht-Anerkennung sowie eine daraus potentiell resultierende staats-

kritische(re) Haltung von LSBTIQ und stellt im weiteren Verlauf des Gesprächs das

doing family in den Vordergrund: Wer Elternteil ist, kann vor diesem Hintergrund

nur von den Involvierten selbst bestimmt werden und materialisiert sich im Zu-

ge von elterlichen Praktiken, die potentiell eine Aneignung bedeuten. Sowohl die

interviewten Personen, die Teil von Mehrelternkonstellationen sind, als auch die

Paare, die keine Stiefkindadoption durchgeführt haben, berichten, dass sie im All-

tag, etwa im Kontakt mit der Kita oder einer kinderärztlichen Praxis, ganz selbst-

verständlich alle Personen, die für das Kind Verantwortung übernehmen, als El-

ternteile in Formulare eintragen.

Ähnliche Herausforderungen stellen sich auch anderen Familienformen wie

Patchworkfamilien. Eine Differenz bilden jedoch die Entstehungsbedingungen:

Während sich rekombinante Familien nach Trennung/Scheidung erst im Anschluss

an eine Realisierung von Elternschaft in einer anderen Konstellation herausbilden

und inzwischen viel eher Teil routinierter Denk- und Wahrnehmungsweisen

sind, stellen Mehrelternfamilien oder unverheiratete lesbische Paare mit Kin-

dern intentionale, geplante Familien dar, die im Erhebungszeitraum rechtlich

nicht abgebildet werden und sozial weniger selbstverständlich Akzeptanz finden.

Im Zuge ihrer Sorgepraktiken fordern die Interviewten die Anerkennung ihrer

Elternschaft oft von Beginn an aktiv ein und erwirken diese zumeist auch. In

einer Prekarität jenseits staatlicher Anerkennung zu verbleiben, ob gewollt oder

aufgrund der Unmöglichkeit einer Anerkennung (Mehrelternmodell, lesbische

Paare ohne eingetragene Lebenspartnerschaft), und dennoch Familie zu leben, ist

dann zugleich als Form des Aufbegehrens undWiderstands gegen die Verwehrung

von Anerkennung und die Regulierung, Überprüfung und Überwachung durch

staatliche Institutionen zu fassen – ein doing the queer family in heteronormativen

Verhältnissen.

In diesen Erzählungen zum familialen Alltag und den darin gemachten Er-

fahrungen des Ausschlusses, der Unsichtbarkeit, der partiellen Anerkennung oder

Nicht-Anerkennung zeigt sich, dass sich im Zuge der Normalisierung nicht-he-

terosexueller Elternschaft auch Prozesse vollziehen, die infrage stellen, inwiefern

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Queere Praktiken der Reproduktion

die Vereinbarkeit von lesbisch-queerem Begehren und Elternschaft selbstverständ-

lich geworden ist. Wer Familie sein kann, ist abhängig von sozialen und recht-

lichen Kontexten und Anerkennungsbeziehungen und damit abhängig von gesell-

schaftlichen Verhältnissen. Im Kontakt zu denHerkunftsfamilien der Interviewten

lässt sich exemplarisch ein Widerstreit von Normen ausmachen, der die Famili-

enbildungsprozesse kennzeichnet: So können das Schließen einer eingetragenen

Lebenspartnerschaft und die Erfüllung der Norm der Mutterschaft eine partiel-

le Anerkennung als Paar und Familie durch die Herkunftsfamilie und einen nor-

malisierenden Einschluss bedeuten, während die Position des sozialen Elternteils

weiterhin eine Abwertung und Marginalisierung erfährt und sich die Norm der

cis- und zweigeschlechtlichen, auf biologischer Abstammung gründenden Eltern-

schaft reproduziert. Sowohl im Hinblick auf die Paarkonstellationen als auch auf

das Großeltern-Enkelkind-Verhältnis zeigt sich die Erfahrung der gesellschaftli-

chen Privilegierung genetischer Verwandtschaft gegenüber der sozialen.

Einschlüsse erfolgen zudem meist unter spezifischen, heteronormativen Be-

dingungen: Lesbisch-queere familiale Lebensweisen erfahren erst dann eine zu-

nehmende Akzeptanz, rechtliche Anerkennung und Teilhabemöglichkeiten, wenn

sie sich ›heterosexualisieren‹ und etwa über Institutionen wie die eingetragene

Lebenspartnerschaft an bürgerliche Normen annähern und sich in etablierte be-

ziehungsnormierende Strukturen einschreiben. Es handelt sich folglich um einen

stratifizierten Einschluss.

Doch auch die anerkannte(re)n familialen Arrangements, die eingebettet sind

in die eingetragene Lebenspartnerschaft und die daran geknüpften, monogamen

Beziehungsnormen erfüllen, einen gemeinsamen Haushalt führen und eine paar-

förmige Elternschaft leben, sind oftmals prekär, indem sie als defizitär markiert

werden oder unsichtbar bleiben. Darüber hinaus können alte Räume der Identifi-

kation und Zugehörigkeit unbewohnbar werden – so etwa die lesbische ›Szene‹, die

eine Mutter mit Kind als heterosexuell liest. Erfahrungen, wie der Versuch von Au-

ßenstehenden, die Familien der Interviewten auf dem Spielplatz zu sortieren und

in das Raster einer heteronormativen familialen Konfiguration einzuordnen, zei-

gen, dass die Option einer doppelten Mutterschaft eine »logische Unmöglichkeit«

(Butler 1991: 39) innerhalb der herrschenden Ordnung darstellt. Über Zuweisun-

gen anderer verwandtschaftlicher oder freundschaftlicher Beziehungen, etwa die

Adressierung einer der beiden Frauen* als »Tante«, »Cousine« oder »gute Freun-

din«, wird lesbisch-queere Elternschaft in den Bereich der Nicht-Existenz über-

führt. Andernorts, etwa in der Kindertagesstätte, ist neben Ausschlüssen ergän-

zend die Erfahrung eines exotisierenden Einschlusses hervorzuheben, der auf Ba-

sis heteronormativer Annahmen und Strukturen die Vielfältigkeit der Klientel in

einer Weise konstruiert, die auf der Andersartigkeit der nicht-heterosexuellen Fa-

milienformen beharrt und diese verfestigt. Zudem erfolgen diskriminierende Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 237

schlüsse im Kontext des Arbeitsplatzes oder es geht sogar der Verlust des Arbeits-

platzes mit dem Elternwerden einher.

Als strukturelles Mittel der Durchsetzung von Heteronormativität erweist sich

zudem die rechtliche Anerkennungsordnung von Familie in Deutschland: Die zur

Zeit des Elternwerdens der Interviewten praktizierte Form des Stiefkindadopti-

onsverfahrens ist ein Instrument, eine an den heteronormativen Strukturen der

Ehe und Kleinfamilie orientierte Ordnung von Sexualität(en) und Reproduktion

unter veränderten Vorzeichen durchzusetzen. Es setzte im Erhebungszeitraum die

eingetragene Lebenspartnerschaft voraus und prüft die Eignung des Mitelternteils

nach heteronormativen, klassen- und gesundheitsbezogenen Kriterien. Einschluss

und Anerkennung nicht-heterosexueller Begehrens- und Lebensweisen erfolgen in

dem Maße, in dem diese an die heteronormativen Strukturen (des Kernfamilien-

ideals) anschlussfähig sind. Normen legitimer Elternschaft verschieben sich und

schließen heterosexualisierte Formen lesbisch-queeren Lebens zunehmend ein.29

6.4 Zwischenfazit

Ziel dieses Kapitels war es, der Frage nachzugehen, welche familialen Verbindun-

gen von den Akteurinnen* vor dem Hintergrund der Nutzung einer Samenspende

gewählt, welche Entkopplungen vollzogen werden und wie sich die Interviewten

dabei zur Norm der Kernfamilie positionieren – wie sie diese möglicherweise in

ihre Überlegungen einbeziehen, die eigenen Praktiken mit Bedeutung versehen

und dabei an Etabliertem anknüpfen, heteronormative Bilder aber zugleich an-

eignen, umdeuten, irritieren und dabei rekombinieren, was und wer Familie ist.

Die vorangehenden Ausführungen vermögen Hinweise darauf zu geben, welche

Wirkmächtigkeit die Norm der ›Kernfamilie‹ aktuell hat und welche alternativen

Wirklichkeiten geschaffen und gelebt werden.Was und wer Familie ist und wer als

solche Anerkennung findet, zeichnet sich durch eine Gleichzeitigkeit von Prozes-

sen der Umarbeitung und Reaktualisierung tradierter Elemente von Familie aus.

Es handelt sich um einen ambivalenten Bedeutungswandel von Familie, der eine

Zuspitzung erfahren hat, einem ›neuralgischen Punkt‹ gleich, an dem Prozesse der

Öffnung und Schließung der hegemonialen Praxisgemeinschaft der Familie, also

Fragen von Mitgliedschaft und Marginalisierung, eine spezifische Dynamik ent-

faltet haben. In kulturellen, räumlichen und sozialen Mobilitätsprozessen entste-

hen neue Grenzbereiche von Familie und der oftmals behauptete Verlust der Wirk-

mächtigkeit der Kernfamiliennorm kristallisiert sich als streitbar, oder genauer:

differenzierungswürdig heraus.

29 Zu im Detail rechtlich differenten, aber in der Stoßrichtung und den Verschiebungen ver-

gleichbaren Entwicklungen im Schweizer Kontext siehe die Studie von Nay (2017).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Queere Praktiken der Reproduktion

Mit Blick auf das doing family der lesbischen und queeren Frauen*paare lässt

sich festhalten, dass Zweigeschlechtlichkeit, Heterosexualität und biologische Ver-

wandtschaftskonzeptionen nach wie vor machtvolle Regulierungsmodi darstellen.

Die ›Kernfamilie‹ bleibt eine normative Referenzfolie und spielt in der Planung

der Familienbildung über Samenspende sowie in den familialen Alltagspraktiken

eine bedeutende Rolle. Die Vergewisserung über die Legitimität der eigenen Fami-

lienform orientiert sich an den Stützpfeilern hegemonialer Normen von Familie.

Dies schlägt sich zum einen im Festhalten an einem Zwei-Elternmodell nieder.

Zum anderen kann auch die Einbindung eines ›männlichen Dritten‹ wenig eman-

zipatorisch motiviert, sondern mit dem Ziel verbunden sein, für die reibungslose

Eingliederung des Kindes in die symbolische Geschlechterordnung sorgen zu kön-

nen. Hierfür können Vorstellungen der Interviewten von Elternschaft und Zwei-

geschlechtlichkeit eine Rolle spielen, manchmal können aber auch der Druck von

außen verbunden mit einer erwarteten Erklärungsnotwendigkeit der gewählten

Familienform ausschlaggebend sein.

Teils wird die traditionell mit heterosexuellem Begehren verbundene ›Kernfa-

milie‹ auch selbstbewusst angeeignet und umgeschrieben, etwa wenn die Inter-

viewpartnerin, Isabell Schmitz, selbstverständlich konstatiert, sie seien eine »ganz

klassische Familie«, nur, dass ihre Frau eine Frau sei und kein Mann. Es findet eine

bewusste Zurückweisung einer heterosexuellen ›Natur‹ der ›Kernfamilie‹ statt und

in einigen Fällen ist hiermit auch ein Hinterfragen der symbolischen Geschlechter-

ordnung und ihrer binären Konzeption von Mütterlichkeit und Väterlichkeit ver-

bunden (siehe Kap. 7).

Wieder andere stellenmit ihren familialen Praktiken heteronormative Struktu-

ren infrage und stehen für das, was Gloria Anzaldúa als Vieldeutigkeit und Doppel-

züngigkeit von Grenzbereichen benennt: Das Ende einer Suche nach vereinfachen-

der Reinheit oder dem Wunsch statischer, essentialistischer Zuschreibungen (vgl.

Bowker/Star 2017: 187), nach Einschluss ins Bestehende. Deren Praktiken zeichnen

sich insbesondere durch ›Überschüsse‹ aus und eröffnen Möglichkeitsräume und

ein Andersdenken und Anderstun von Familie. Sie stellen gelebte Alternativen zu

den Stützpfeilern des regulativen Ideals der ›Kernfamilie‹ dar. Ihre Beziehungswei-

sen und Subjektivitäten weisen über die wenigen Identitäten und Lebensformen

hinaus, die im Rahmen staatlicher Administration und familialer Normvorstellun-

gen legitim und anerkannt sind: Dazu zählen Praktiken von Mehrelternschaft, die

Ausweitung von Elternschaft und Sorgebeziehungen auf Freundschaftskontexte

oder deren Verwirklichung innerhalb polyamouröser Beziehungskonstellationen,

alternative Wohnformen wie Hausprojekte oder Zwei-Residenz-Modelle, elterliche

Subjektpositionen jenseits des binären Geschlechtersystems (vgl. 7.3) und quee-

re Begehrensweisen, die den Dualismus von Homo- und Heterosexualität infra-

ge stellen. Hinzu kommt das Aufbrechen der Norm einer zeitlichen Kontinuität

von Familie, das die familialen Praktiken vieler Interviewter kennzeichnet: Stabi-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 239

lität wird in diesen Fällen nicht mehr über das romantische Liebesideal und seine

auf Dauer angelegte, monogame Paarbeziehung sowie die an diese geknüpfte El-

ternschaft abzusichern versucht, sondern generiert sich über eine Reflexivität von

Aushandlungsnotwendigkeiten und eine Anerkennung der Veränderung von Be-

dürfnissen aller Beteiligten – auch, zumindest perspektivisch, der Wünsche der

Kinder.

Diskontinuitäten zeigen sich ebenso in vielen anderen familialen Konstella-

tionen, etwa in Trennungsfamilien oder Patchworkfamilien mit heterosexuellen

Eltern. Während diese jedoch als familiale Lebensrealitäten zunehmend selbst-

verständlich werden, unterliegt die Elternschaft von LSBTIQ einem besonderen

Bewährungsdruck und spezifischen heteronormativen Bewertungslogiken, die das

Begehren nicht-heterosexueller Subjekte als Gefahr konstruieren und das regula-

tive Prinzip des ›Kindeswohls‹ aufrufen. Dies lässt sich festmachen an den andau-

ernden gesellschaftlichen Debatten über die Frage, ob es Kindern in nicht-hetero-

sexuellen Lebensgemeinschaften gut gehe (und wenn ja, in welchen).30 Die Infra-

gestellung der Stabilität nicht-heterosexueller Beziehungen ist hierbei ein bedeut-

sames Element, wobei wechselnde Partner*innenschaften und instabile Beziehun-

gen in einer heteronormativen, auf hegemonialen Männlichkeitsbildern fußenden

Geschlechterordnung insbesondere schwul begehrenden Subjekten zugeschrieben

werden.

Auch die Richtlinie der Bundesärztekammer von 2006, die während der Fa-

milienbildung der Interviewten relevant war, spiegelt diese Norm der Kontinuität

wider: Eine Inseminationsbehandlung wird darin nämlich nur bei heterosexuellen

Ehepaaren oder Frauen in einer ›festgefügten‹ Partnerschaft mit einem Mann und

damit in auf Dauer angelegten Beziehungen empfohlen (vgl. Bundesärztekammer

2006: A1395). Im Kommentar zur Richtlinie wird zudem ein Ziel bei Fremdsamen-

spende formuliert: Das Kind solle eine stabile Beziehung zu beiden Elternteilen

haben (vgl. ebd.: A1400). Stabilität soll über Kontinuität abgesichert werden – so-

wohl hinsichtlich der Paarbeziehung als auch der Eltern-Kind-Beziehungen. Das

30 Zur Zeit der Erhebung der Interviews ist für die Infragestellung der Eignung nicht-hetero-

sexueller Subjekte als Eltern exemplarisch ein Interview mit Angela Merkel im Vorfeld der

Bundestagswahl 2013 anzuführen, in dem sie ihre Ablehnung der Gleichstellung von Lesben

und Schwulen im Adoptionsrecht mit einer Sorge um das Kindeswohl begründet (vgl. https://

www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl

-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html, zuletzt

abgerufen am 10.03.2021). Auch nach der Einführung der Ehe für gleichgeschlechtliche

Paare und der hiermit erfolgten Gleichstellung von Hetero- und Homosexuellen im Adop-

tionsrecht sind die konservativen, zweifelnden Stimmen nicht verstummt: So erklärte im

November 2018 bspw. die Bundesbildungsministerin, Anja Karliczek, in der n-tv-Sendung

Klamroths Konter, dass weitere Studien notwendig seien bezüglich der Auswirkungen

homosexueller Elternschaft auf Kinder (n-tv 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html


240 Queere Praktiken der Reproduktion

Aufbrechen der Norm der Kontinuität durch nicht-heterosexuelle Subjekte zeigt

sich als besonders umkämpftes Terrain. Hierbei geht es aber nicht nur um die

individuell gelebten Entwürfe, sondern zugleich um eine Stabilität der Allgemein-

heit, wie Laufenberg verdeutlicht: Diskurse, die LSBTIQ-Lebensweisen problema-

tisieren, pathologisieren und sie begrenzen oder mit Verboten belegen möchten,

zeichnen sich durch eine geteilte Logik aus, »die die Sexualität der Anderen zu den

Körpern und Vergemeinschaftungsformen der Mehrheitsgesellschaft (Staat, Fami-

lie, Ehe, Zivilgesellschaft) so ins Verhältnis setzt, dass sie als Gefahr für deren Inte-

grität und Stabilität erscheint« (Laufenberg 2014: 9). Laufenberg stellt deshalb die

These auf, dass ein Prinzip der Immunologik »charakteristisch für den ›modernen‹

Zusammenhang von Sexualität, Biomacht und Gemeinschaft« (ebd.) sei:

»Der Sexualität der Anderen wird nach dieser Immunologik eine entgrenzende

Macht unterstellt: Ihre Träger_innen sind gefährlich, weil sie die Grenzen zwi-

schen Innen und Außen, Gesundheit und Krankheit, Eigenem und Fremden über-

schreiten und damit das Innen, die Gesundheit und das Eigene aufzulösen und zu

zersetzen drohen.« (Ebd.)

Nicht nur mit Blick auf diese gesellschaftlichen Diskurse, sondern auch die in 6.3

dargelegten alltäglichen Praktiken der Begrenzung in lebensweltlichen und insti-

tutionellen Kontexten, wer Familie ist und als Eltern Anerkennung findet, stellt

sich schließlich die Frage, inwiefern das Anpassungs- und Normalisierungsstre-

ben einiger Akteurinnen* überhaupt gelingen kann. Lesbischen und queeren Frau-

en*paaren, die Elternschaft leben, werden die Grenzen der Zugehörigkeit, Teilhabe

und Anerkennung wiederholt aufgezeigt, sei es im sozialen Nahraum, in öffentli-

chen Institutionen oder im Kontext rechtlicher Absicherungsmöglichkeiten.

Heteronormativität kann dann als sehnsuchtsvolles Streben nach Normalität

und Zugehörigkeit begriffen werden, das für LSBTIQ mit Kindern letztlich uner-

füllt bleibt. Nay konzeptualisiert dies über den Begriff der »angestrebten Hete-

ronormativität« (Nay 2017: 321) und verweist darauf, dass familiale Praktiken von

LSBTQ paradoxerweise eine heteronormative Struktur zu reaktualisieren und zu

stärken vermögen, die nur einen partiellen Einschluss nicht-heterosexueller Le-

bensweisen zulässt, sodass sich die Frage stellt, auf wessen Kosten Einschlüsse er-

folgen (vgl. ebd.: 319ff.). Für wen erweitern sich Gestaltungsmöglichkeiten und wo

finden neue Grenzziehungen statt? Wie ist ein solcher, stratifizierter Einschluss

hinsichtlich seines Verhältnisses zur Heteronormativität zu deuten? Laufenberg

zieht in seinem Werk Sexualität und Biomacht (2014) Giorgio Agamben heran, um

die Prozesse des Ausschlusses in modernen Gesellschaften zu erfassen: Es hande-

le sich um eine einschließende Ausschließung bzw. ausschließende Einschließung.

Die ›Anderen‹ werden auf Abstand zur Norm gehalten, was sich im deutschen Kon-

text auch im Ringen um die Gleichstellung homosexueller verheirateter Paare be-

züglich des Abstammungsrechts zeigt. Es findet eine Inkorporierung als Ausnah-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Familie als Grenzprojekt 241

me von der Norm statt, sodass sich etwa Lesben und Schwule, wenn sie heiraten

(und eine Stiefkindadoption durchführen), letztlich mit einem Staats- und Rechts-

apparat verbinden, der ihre prekäre Positionierung überhaupt erst hervorgebracht

hat (vgl. ebd.: 307f.).

Laufenberg regte bereits vor der inzwischen erfolgten Durchsetzung des vollen

Adoptionsrechts für Lesben und Schule dazu an, in den Blick zu nehmen, »in wel-

cher Form und umwelchen Preis es sich […] durchsetzen wird« (ebd.: 287). Laufen-

berg verweist auf neue Spaltungen und Grenzziehungen, wer in verantwortlicher

Weise Sorge für ein Kind tragen darf und wer nicht:

»Spaltungen zwischen verantwortungsvollen Lesben und Schwulen, die ein gere-

geltes Leben und ein stabiles Einkommen haben, um die Sorge für ein Kind über-

tragen zu bekommen, versus solchen, denen dieses Verantwortungsbewusstsein

abgesprochen wird – weil ihre Lebensweisen von dem regulativen Ideal monoga-

mer Zweisamkeit zu offensichtlich abweichen, weil ihre geschlechtlich und sexu-

ell verkörperte Subjektivität als ›destruktiv‹ für die psychosoziale Entwicklung des

Kindes eingestuft wird oder weil sie schlicht zu arm, zu alt, zu krank sind.« (Ebd.:

288)

Laufenberg macht »Konturen einer Reterritorialisierung« (ebd.: 286) aus, die eine

Integration schwul-lesbischer Lebensweisen in ein gouvernementales Sorgedispo-

sitiv mit sich bringen wird, welche aber über »Technologien einer Individualisie-

rung und Privatisierung von Sorge [verläuft], während die Ausübung der Sorge

zugleich an staatliche Kontroll- und Sicherheitslogiken gekoppelt wird« (ebd.).

Diese Aspekte spiegeln sich auch im hier untersuchten empirischen Material

wider. Die von den Akteurinnen* antizipierten Grenzen anerkannter bzw. anerken-

nungswürdiger Elternschaft zeigen sich etwa in den Erzählungen bezüglich des

Stiefkindadoptionsverfahrens: So erfolgte in der Regel eine Nicht-Thematisierung

polyamouröser Beziehungsformen sowie alternativer Wohnverhältnisse zum

Einfamilienhaushalt oder auch ein weitgehendes Verschweigen der aktiven Va-

terschaft eines Spenders im Kontakt mit dem Jugendamt aufgrund der Angst,

dass das Amt dann die Stiefkindadoption verweigern würde – in letzterem Fall

bspw. zur Stärkung des Vater-Kind-Verhältnisses. Wiederholt ging es um die

Unsicherheit, ob die eigene Persönlichkeit, Beziehungs- und Lebensweise oder

die materiellen Verhältnisse dazu führen könnten, dass die Zustimmung zur

Stiefkindadoption, die Möglichkeit einer Adoption oder die Aufnahme eines

Pflegekindes durch Sachbearbeitende verwehrt würden.

Die Norm des Kindeswohls und die Frage danach, was ›gelingende‹ Eltern-

schaft konstituiert, werden nicht nur in Fremddarstellungen aufgerufen, sondern

entfalten auch in den Selbstbefragungen und -reflexionen der Interviewten im

Kontext der Projektierung von Elternschaft eine Relevanz (vgl. Kap. 5). Hier zeigt

sich die Projekthaftigkeit ihres doing family als biopolitischer Regierungsmodus,

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Queere Praktiken der Reproduktion

in dem bestimmte Subjekte zur Elternschaft aktiviert werden sollen bzw. sie sich

selbst zum Projekt machen und Normen gelingender Elternschaft genügen wollen

bzw. müssen.

Die institutionellen Zumutungen sind im Fall nicht-heterosexueller Eltern-

schaft spezifische und sie werden von Akteur*innen unterschiedlich in Handlung

umgesetzt. Die bedingt gewährte rechtlich-staatlich privilegierende Anerkennung

ist eine verletzende und existenzielle Erfahrung (vgl. Nay 2017: 319). Sie geht mit

Benachteiligungen und erschwerten oder verwehrten Zugangsmöglichkeiten zu

Ressourcen und Strukturen einher.

Und doch bringen eben solche Rahmenbedingungen Praktiken der Aneignung

mit hervor. So betonen die Interviewten teils auch die Normalität der Erfahrung,

unsichtbar zu sein oder Ausschluss zu erfahren und Wege finden zu müssen, ihr

Leben nach den eigenenWünschen zu gestalten. Familie zu tun bedeutet dann, auf

gegenseitiges Vertrauen und die gegebenen Versprechen zu bauen sowie in steti-

ger Aushandlung über Bedürfnisse, Ängste und die Prekarität einzelner Positionen

im familialen Gefüge zu sein – und damit auch eine stetige Reflexion der exklu-

dierenden gesellschaftlichen und rechtlichen Verhältnisse zu vollziehen.

Praktiken der Rekombination sind – wie Strathern überzeugend dargelegt hat

– kein Alleinstellungsmerkmal, sondern finden sich in vielen Familienformen (vgl.

Strathern 2005: 22ff.). Deutlich wird aber, dass nicht-heterosexuelle Elternschaft

über Samenspende spezifische Modalitäten der Rekombination mit sich bringt.

Einige von ihnen selbstgewählt, andere erzwungen.

Familie als Grenzprojekt zu betrachten, öffnet somit auch den Blick dafür, dass

und wie sich Heteronormativität flexibilisiert: Das normative Ideal der ›Kernfami-

lie‹ verliert seine regulierende und normierende Kraft nicht, sondern entfaltet sich

unter veränderten Bedingungen und verschiebt Anforderungen an gelingende, ge-

sellschaftlich legitimierte Elternschaft. Die Grenzbereiche konstituieren sich neu

und bringen partielle Einschlüsse mit sich. So steht zunehmend die Norm des ent-

weder »gleich-« oder »gegengeschlechtlich« zuordenbaren, cisgeschlechtlichen El-

ternpaars im Zentrum, das in einem gemeinsam geführten Haushalt und in einer

stabilen, monogamen Zweierbeziehung lebt.31 Es findet ein stratifizierter, hierar-

chisierender Einschluss statt, der für nicht-heterosexuelle Paare weiterhin höhere

soziale und rechtliche Hürden, Familie zu gestalten, bereithält. Hinzu kommen,

wie Kapitel fünf und dieses Kapitel verdeutlicht haben, Infragestellungen sozia-

ler Verwandtschaft sowie die Relevanz weiterer (Struktur-)Kategorien wie Klasse,

race oder gesundheitsbezogene Aspekte, die hinsichtlich der Positionierung inner-

halb gesellschaftlicher Machtverhältnisse einzubeziehen sind und Zugänge eröff-

nen oder verschließen.

31 Zu diesem Ergebnis kommt auch die Studie von Nay (2017) zu LSBTQ mit Kind(ern) in der

Schweiz.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006 - am 13.02.2026, 20:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

