6. Familie als Grenzprojekt

Mehrere Jahre der Auseinandersetzung mit Familie haben mich in einer Feststel-
lung bestitigt, auf die auch diverse sozialwissenschaftliche Abhandlungen zum
Thema verweisen: Familie ist nur schwer zu bestimmen und jede Begrifflichkeit
und Konzeptualisierungsweise hilt ihre Fallstricke bereit (u.a. Burkart 2006; Miko
2008; Gather/Othmer/Wischermann 2010; Oelkers 2012). Fiir den Familiensozio-
logen Giinter Burkart hat »Familie — wie Geschlecht oder Lebenslauf — mehr den
Charakter einer omnirelevanten Perspektive als den eines sachlich klar abgrenzba-
ren Gegenstandsbereichs« (Burkart 2006: 175). Eine 2010 erschienene Ausgabe der
Feministischen Studien tragt dem mit dem Titel Komplex Familie Rechnung und stellt
heraus, dass sich bei dem Versuch der niheren begrifflichen Bestimmung dieses
Komplexes immer neue Fragen ergiben (vgl. Gather/Othmer/Wischermann 2010:
188). Einige Wissenschaftler*innen schlagen vor, nicht die Familie zum Gegenstand
der Forschung zu machen, sondern Familie stets im Plural zu denken, um die Vor-
stellung von einer homogenen, universellen Institution bereits im Keim zu ersti-
cken und der Vielfiltigkeit der aktuell gelebten Familienformen, aber auch dem
historischen Wandel dieser gerecht zu werden (u.a. Petzold 2001). Andere halten
den Begriff der »familialen Lebensformen« oder der »familialen Arrangements« fiir
treffender, um die gegenwirtigen Prozesse und Dynamiken zu erfassen (u.a. Mai-
hofer 2014). Sich aus einer sozialwissenschaftlichen Perspektive mit Familie(n) zu
beschiftigen bedeutet also vor allem zwei Dinge — Denkakrobatik und das Gefiihl,
den Gegenstand des Denkens zu benennen, zu umreifien, kurz greifen zu konnen,
um ihn dann doch immer wieder zu verlieren oder auch bewusst fallen zu lassen
und neu zu denken.

Ausschlaggebend fiir die Entscheidung, den Begriff der »Familie« in meiner
Arbeit zu nutzen, war, dass er in den Interviews einen wesentlichen Bezugspunkt
fiir die Interviewpartnerinnen®* darstellte und mich die Umarbeitungen, die sie
tiber explizite bis implizite Bezugnahmen auf einen Referenzpunkt, das regulative
Ideal der (Kern-)Familie, vornehmen, in besonderem Mafe interessieren.

Das Modell und Ideal der Kernfamilie bildete sich im 18. Jahrhundert mit dem
Aufkommen des europdischen, biirgerlichen Mittelschichtsmilieus heraus. Nach
dem Zweiten Weltkrieg setzte sich das Ideal in breiteren Gesellschaftsschichten

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Queere Praktiken der Reproduktion

durch und wurde zu einer hegemonialen Norm (vgl. Segalen 1998; Lenz 2006: 10;
Hajek 2013: 525). Von den 1950ern bis zur Mitte der 1960er Jahre stellte die aus
Vater, Mutter und Kind(ern) bestehende >Kern-< oder >Kleinfamilie« schlieflich die
verbreitetste Familienform in den westlichen Industrienationen dar und wurde als
>Normalfamilie< konstruiert (vgl. Gerhard 2010a: 195f.). Ihre Eckpfeiler sind die he-
terosexuelle Orientierung und eine romantische, sexuelle Beziehung des Eltern-
paars innerhalb der Institution der Ehe, die Monogamie auf Lebenszeit, ein ge-
meinsamer Haushalt und die biologische Verwandtschaft mit Kind(ern) (vgl. Miko
2008: 286; Oelkers 2012: 142f.; Maihofer 2014: 315). Zu erginzen sind diese Eckpfei-
ler um die selten benannte, aber implizit vorausgesetzte Norm der Cisgeschlecht-
lichkeit der Personen, die Elternschaft leben (vgl. hierzu auch Nay 2017). Familie
ist also mit der Ehe zwischen zwei heterosexuell begehrenden, cisgeschlechtlichen
Personen und deren snatiirlicher« Reproduktion verkniipft. Ausnahmen hiervon
wurden lange Zeit streng sanktioniert oder verunmoglicht.

Zusammen mit der Etablierung der Kernfamilie bildeten sich kapitalistische
Produktionsverhiltnisse heraus. Es vollzog sich eine Trennung von Offentlichkeit
und Privatheit, von Erwerbsarbeit und Familie, die eine geschlechtsspezifische
biirgerliche Arbeitsteilung zur Folge hatte, die der Frau und Mutter die Sorge-
und Hausarbeit zuwies und dem Mann und Vater die Rolle des Ernihrers (vgl.
Hajek 2013: 521ff.; Maihofer 2014: 315). Erst die Trennung von Erwerbsarbeit und
Hausarbeit, von Arbeitsbereich und Wohnbereich, und die Einfithrung einer ver-
geschlechtlichten Arbeitsteilung innerhalb der Kernfamilie iiber neue (biirgerliche)
Definitionen von Weiblichkeit und Minnlichkeit erméglichten die Verlagerung
der reproduktiven Titigkeiten ins Private und damit die Erschaffung eines funk-
tionalen Elements kapitalistischer Produktionsweisen und Wertschépfungsketten:
nicht entlohnte, privatisierte Hausarbeit (vgl. Hajek 2013: 521ff.). Die moderne
Kernfamilie wurde so zu »der Organisationsform der unbezahlten weiblichen
Hausarbeit« (ebd.: 525, H.i.0.).!

Seit dem Ende der 1960er Jahre wird die Kernfamilie jedoch vermehrt durch
eine Vielzahl an familialen Lebensgemeinschaften wie unehelichen Lebenspart-
ner*innenschaften mit Kind(ern), Patchworkfamilien oder Einelternfamilien er-
gianzt (vgl. Peuckert 2008: 9; Schmidt/Moritz 2009: 37). Wie bereits in der Ein-
leitung dieser Arbeit skizziert, fithrten gesamtgesellschaftliche Verinderungspro-
zesse wie die zunehmende Individualisierung der Lebensentwiirfe, die Flexibilisie-
rung der Arbeitsverhiltnisse und ein grundsitzlicher sozialer Wertewandel insge-
samt zu einer gesellschaftlichen Differenzierung und Enttraditionalisierung (vgl.

1 Hierbei handelt es sich um kontingente Vergesellschaftungsprozesse: Innerhalb der histo-
risch spezifischen Konfiguration des 18.,19. und 20. Jahrhunderts sind Kapitalismus, Patriar-
chat und (Kern-)Familie als wechselseitig konstitutiv zu betrachten.

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

Beck-Gernsheim 1998; Peuckert 2008: 10, 335; Schmidt/Moritz 2009: 42f.; Maiho-
fer 2014: 313). Soziale Bewegungen wie die Frauen- und Lesbenbewegung, die Stu-
dent*innen-, Umwelt- oder Biirgerrechtsbewegung sowie die Schwulenbewegung
und antirassistische Bewegungen prangerten ab dem Ende der 1960er Jahre struk-
turelle Machtverhiltnisse sowie die daraus resultierenden Ungleichheiten an und
demokratisierten soziale Beziehungen (vgl. Gerhard 2010a: 196). Auch medizin-
technische Neuerungen wie die Entwicklung von Reproduktionstechnologien und
deren zunehmende Nutzung trugen zum Wandel bei und es bildeten sich neuartige
familiale Konfigurationen heraus (vgl. Maihofer 2014: 316). Wie in Kapitel vier dar-
gelegt, wurde die Donogene Insemination in juristischen und medizinischen De-
batten Ende der 1950er Jahre noch als >standesunwiirdig« aus sittlichen Griinden,
als der Ordnung der Ehe widersprechend aufgefasst und sogar die Strafbarkeit der
Durchfithrung gefordert (vgl. Bispink 2010: 2; Katzorke 2008: 17). In den 1970ern
fand eine gewisse Liberalisierung der Anwendung der Donogenen Insemination
innerhalb des Berufsstands der Medizin statt. Zusammen mit dem ab Ende der
1970er Jahre praktizierten Verfahren der In-vitro-Fertilisation sowie den Techni-
ken der Intrazytoplasmatischen Spermieninjektion und der Leihmutterschaft er-
Offneten Reproduktionstechnologien nicht nur heterosexuellen Paaren mit einer
Infertilititsdiagnose, sondern auch alleinstehenden und/oder nicht-heterosexuel-
len Menschen neue Moglichkeiten, mit Kindern zu leben.?

Die These einer Pluralisierung® von Familie wird in der sozialwissenschaft-
lichen Literatur kontrovers diskutiert. Katharina Miko etwa schligt vor, der
Pluralisierungsthese eine begrenzte Giiltigkeit einzurdumen, da beispielsweise
Patchwork- oder Einelternfamilien bereits vor der >Hochphase« der Kernfamilie
existierten — wenn auch aus anderen Griinden, meist Krankheit und Tod oder
aufgrund von (religiosen) Konventionen, Zwingen und Traditionen anstelle einer
Scheidung oder Trennung (vgl. Miko 2008: 305). Weitet man hier den Blick,
erscheint das, was Familie war und ist, weniger monolithisch. Miko hebt statt-
dessen den Bedeutungswandel im Kontext von Familie hervor, insbesondere die
Veranderungen von Sexualititsnormen und Geschlechterverhiltnissen (vgl. ebd.).

2 Fiir Personen ohne Uterus, etwa heterosexuelle, alleinstehende, cisgeschlechtliche Mdnner,
schwule cisgeschlechtliche Manner oder heterosexuell begehrende trans Frauen, ist es je-
doch nach wie vor schwierig, innerhalb Deutschlands tiber Reproduktionstechnologien Kin-
der zu bekommen. Die Praxis der Leihmutterschaft ist im Embryonenschutzgesetz unter
Strafe gestellt und gesetzlich verboten (siehe Kap. 4). Eine Moglichkeit ist es, eine Leihmut-
terschaftim Ausland zu beauftragen. Allerdings kénnen sich zahlreiche juristische Probleme
ergeben und es sind sehr hohe Kosten mit dem Verfahren verbunden, sodass dies keine weit
verbreitete Praxis des Elternwerdens in Deutschland ist. Meist sind sie auf Ko-Elternschaften
mit gebarfihigen Personen, die Ubernahme einer Pflegschaft oder auf eine Adoption ange-
wiesen.

3 Fiir eine kritische Diskussion des Pluralisierungsbegriffs siehe Huinink/Wagner (1998).

- am 12.02,2026, 20:42:14,

179


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Queere Praktiken der Reproduktion

Auch Andrea Maihofer spricht von einem solchen Bedeutungswandel: Fir sie
verliert Familie ihre »natiirliche Selbstverstindlichkeit [..] und die herkémmliche
Norm, wie Familie und Verwandtschaft vorgestellt, gelebt und gestaltet werden
miissen, [..] zunehmend an Wirkmichtigkeit« (Maihofer 2014: 325). Fiir Maihofer
gewinnen insbesondere die an familiales Zusammenleben gekniipfte affektive
soziale Bindung und die Dimension der emotionalen Qualitit an Bedeutung
(vgl. ebd.). Maihofer plidiert dafiir, die verinderten Griinde fiir die Vielfiltigkeit
familialer Lebensformen ernst zu nehmen, differenziert zu betrachten und zu
analysieren, da sie einen qualitativen Unterschied hinsichtlich der Lebens- und
Aneignungsmoglichkeiten bedeuten: Demokratisierte soziale Beziehungen, die
Ausweitung von Rechten auf marginalisierte Gruppen und eine zunehmende
Losung von starren Konventionen und Normen eréffnen Entscheidungsriume
und Optionen, zwischen verschiedenen Lebensentwiirfen zu wihlen. Zugleich
finden, wie sie hervorhebt, auch diese Prozesse innerhalb struktureller Verhiltnis-
se statt, die fir Entscheidungen und Aushandlungen konstitutiv sind und nicht
alle Lebensweisen gleichermaflen erméglichen. Insgesamt ziehe die Verschiebung
einen Zwang zur Aushandlung und Entscheidung nach sich, der den Akteur*innen
meist gar nicht bewusst sei (vgl. ebd.: 317). Dariiber hinaus sind die entstehenden
familialen Arrangements niemals abgeschlossen, sondern stets in Bewegung, wie
Maihofer herausstellt: »Oft miissen sie tiglich neu bestitigt, reaktualisiert oder
neu justiert werden« (ebd.).

Um der Prozesshaftigkeit und Unabgeschlossenheit analytisch gerecht zu wer-
den, waren auch konzeptionelle Neuausrichtungen der sozialwissenschaftlichen
Familienforschung vonnoten und es vollzog sich ein »Practical Turn« (vgl. Jurc-
zyk 2014). Insbesondere praxeologische Ansitze tragen dem Rechnung: So fasst
der Ansatz des doing family Familie als Herstellungsleistung und Praxis und entwi-
ckelt handlungstheoretische und interaktionistische Ansitze weiter (vgl. Schier/Ju-
rczyk 2007: 10). Mit der Betonung des >Gemachtenc liefert dieser Zugang ein ana-
lytisches Instrument, um Familie in ihrer Prozesshaftigkeit zu untersuchen und
sowohl einen institutionellen als auch biologistisch-essentialistischen Familienbe-
griff zu iberwinden. Der Ansatz beansprucht eine Perspektive jenseits ideologi-
scher Zuginge zu Familie und will Praktiken vor dem Hintergrund subjektiver
Sinnzusammenhinge rekonstruieren (vgl. Perlesz et al. 2006: 176; Jurczyk 2014:
134). Praxistheoretische Zuginge richten sich auf Titigkeiten im Vollzug und ver-
weisen auf die Temporalitit und Materialitit von Praktiken (vgl. u.a. Reckwitz
2003; Hirschauer 2004; Scheffer 2007). Aktuelle praxeologische Arbeiten zu Fami-
lie und Elternschaft fokussieren demzufolge neben der Situativitit, Bedeutungsof-
fenheit und Kontingenz von Familie verstirkt auf die Bedeutung von Kérpern und
Dingen im Zuge des doing family (vgl. u.a. Schadler 2013, 2014; Singer 2020). Fami-
lie wird hier als kollektive soziale Praxis imaginiert, in die sowohl Akteur*innen als
auch Aktanten involviert sind. Dieser Begriff von Familie, auf den auch ich mich im

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

Folgenden konzeptionell beziehe, schliefit an die in Kapitel zwei vorgestellten pra-
xistheoretischen Perspektiven der Feminist Science and Technology Studies und
der New Kinship Studies an.

Ich fasse Familie jedoch nicht nur als Praxis, sondern méchte diese auch als
»Grenzprojekt«* analysieren. Die oben erwihnten Entscheidungs- und Aushand-
lungsnotwendigkeiten hingen zum einen eng mit Anspriichen einer Plan- und
Machbarkeit von Familie zusammen und fithren zu einer zunehmenden Wahrneh-
mung von Familie als >Projekt¢, auch wenn diese Anspriiche im Zuge reproduktiver
und familialer Praktiken oft nicht eingelost werden kénnen.® Trotz dieser Wider-
spriichlichkeit stellt unter anderem der Soziologe Luc Boltanski heraus, dass sich
die »Kultur des Projekts« (Boltanski 2007b) von Unternehmen auf andere Lebensbe-
reiche ausgedehnt habe und ein allgemeines Muster darstelle. Dies zeige sich etwa
in Diskursen iiber das »Projekt der Elternschaft« oder »das Projekt Kind« (ebd.).
Der Begriff des Projekts spiegelt also die gesellschaftliche Idee eines spezifischen
Charakters von Elternschaft und Familie wider. Felix Klopotek stellt heraus, dass
alle Projektformen sich durch drei Aspekte auszeichnen: Sie seien zielgerichtet,
zeitlich begrenzt und partizipativ (vgl. Klopotek 2004: 216). Dariiber hinaus drii-
cke ein Projekt »ein umfassenderes, generalisiertes Vorhaben aus« (ebd.) und trage
damit ein gesellschaftliches und verallgemeinerbares Moment in sich.

Mit dem Begriff des »Projekts« kniipfe ich an aktuelle, sich zu dieser Idee kri-
tisch ins Verhiltnis setzende erziehungswissenschaftliche, pidagogische und so-

4 Die Verwendung von Grenzmetaphern im Rahmen queer-theoretischer Forschung (insbe-
sondere im Zusammenhang mit der Analyse transgeschlechtlicher Lebensweisen) wird kon-
trovers diskutiert. So heben rassismuskritische Perspektiven hervor, dass Grenzmetaphern
innerhalb eines kolonialen diskursiven Bezugsrahmens zu verorten und kritisch zu reflektie-
ren sind. Ein metaphorischer Gebrauch lasse oftmals die strukturelle Ebene in den Hinter-
grund treten. Diese sei jedoch wesentlich, um Ungleichheiten innerhalb von (trans*-)quee-
ren Communities zu adressieren. So verweist etwa Jack Halberstam bezogen auf die For-
schung zu trans* Personen darauf, dass Migration und Grenzen nicht nur metaphorische
Figuren sind, sondern es migrierte trans* Personen mit und ohne Papiere gibt, die in den
Diskursen unsichtbar gemacht werden (vgl. Halberstam 1998: 172). Sie sind mit differenten
Herausforderungen konfrontiert als jene Personen, die etwa beziiglich der Kategorien race
und Klasse privilegierte Positionen innehaben. Der Begriff der »Grenze« bzw. des »Grenzbe-
reichs« nach Gloria Anzaldda (1987), den ich im Folgenden skizzieren werde, kann meines
Erachtens den Blick hierfiir sogar schirfen, da er sowohl physisch-raumliche, materielle als
auch symbolische Grenzen einbezieht. Ein Uberblick zu kritischen Beitrigen zur Verwendung
von Grenzmetaphern im Kontext von Forschung hinsichtlich der Kategorie trans* findet sich
bei Fltty 2019: 43.

5 Ein Beispiel hierfiir ist die sogenannte »Baby-take-home-Rate« im Kontext der Nutzung von
Reproduktionsmedizin: Mit dieser Wendung wird die Zahl der Geburten pro 100 Behandlun-
gen bezeichnet. Die Rate fallt niedriger aus als die Schwangerschaftserfolgsquote von Klini-
ken, da Schwangerschaften in einigen Fillen in einer Fehlgeburt enden. Plan- und Machbar-
keitsanspriiche an leibliche Elternschaft werden damit in Schranken gewiesen.

- am 12.02,2026, 20:42:14,

181


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Queere Praktiken der Reproduktion

ziologische Diskurse an (vgl. Jergus/Kriiger/Roch 2018: 3): So kann Projekthaftigkeit
etwa als ein biopolitischer Regierungsmodus begriffen werden, in dem (bestimmte)
Subjekte zur Elternschaft aktiviert werden sollen. Dabei machen sich die Subjek-
te selbst zum Projekt, werden aber auch zu einem gemacht (vgl. Klopotek 2004).
Wihrend einige aufgrund ihres sozialen Status zur Verwirklichung dieses Projekts
angehalten werden (man denke an die problematisierenden Diskurse iiber die Kin-
derlosigkeit von Akademiker*innen), werden andere zu riskanten Subjekten, denen
Verantwortungsbewusstsein abgesprochen wird und die das Kindeswohl potentiell
gefihrden.®

Zum anderen — und das ist der weitaus wesentlichere Teil der Wendung - nut-
ze ich den Begriff der »Grenze« in der Analyse. Ich stiitze mich hierbei auf den
Grenzbegriff der (F)STS-Vertreterin Susan Leigh Star, der fiir ihre Konzeption des
»Grenzobjekts« (Star 2017b [2010]: 213) und ihr Verstindnis von Marginalitit kon-
stitutiv ist. Eine Grenze bedeutet bei Star nimlich nicht die blof3e Abtrennung des
Peripheren vom Zentrum, einer machtvollen Linie gleich, die ein Innen von einem
Auflen trennt. Eine Grenze bezeichnet bei ihr vielmehr »einen gemeinsamen Raum
[...], in dem genau diese Wahrnehmung von Hier und Dort durcheinandergerit«
(ebd.: 214). Ankniipfend an Gloria Anzaldda (1987) fasst sie eine Grenze deshalb
auch als »Grenzbereich« (Bowker/Star 2017 [1999]: 186). In Grenzbereichen bewe-
gen sich Menschen, die marginale Positionen einnehmen. Marginalitit bezeichnet
bei Star die Mitgliedschaft in mehr als einer Praxisgemeinschaft, die mit einer
»doppelten Vision« bzw. »Doppelsichtigkeit« (ebd.: 184f.) verbunden ist: Grenzbe-
reiche werden folglich immer dann »sichtbar, wenn zwei Praxisgemeinschaften in
einer Person koexistieren« (ebd.: 186) und somit Reibung erzeugt wird. Als Bei-
spiel fithrt Star Menschen an, die innerhalb einer ethnisierten gesellschaftlichen
Ordnung mehr als einer ethnischen Kategorie angeh6ren und als »beunruhigende
Aufienseiter« die Idee der Reinheit infrage stellen (vgl. ebd.: 182). Unter Riickgriff
auf die Figur des »marginal man« des Soziologen Robert Ezra Park bedeutet ei-
ne marginale Positioniertheit — ob von Objekten oder Menschen - fiir Star aber
auch, zwischen Mitgliedschaft und Marginalisierung zu oszillieren und in keiner
der Praxisgemeinschaften ein vollwertiges Mitglied zu sein (vgl. GieRmann/Taha
2017: 48).

Das >Normale< und seine Kategorien sind nicht ahistorisch und praexistent,
sondern Konstruktionen, die (re-)produziert werden. Star zitiert Harvey Sacks und
macht deutlich, dass >Normalsein< oder auch die Mitgliedschaft in einer Gemein-
schaft Arbeit ist, die jeden Tag aufs Neue getan werden muss. Um Zugehorigkeit
herzustellen, miissen die richtigen Kategorien gewihlt werden — nimlich jene,

6 Auch die Méglichkeiten der Nutzung von reproduktionstechnologischen Verfahren und die
Modi der Gewahrung des Zugangs zu ihnen sind in diesem Zusammenhang ein bedeutsames
biopolitisches Instrument (vgl. Kap. 4).

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

welche die Stittzpfeiler der »Normalitit« darstellen. Sowohl das »Normale« als auch
die »Stérung der erwarteten Erfahrung« stellen »heikle Konstruktionen« (ebd.: 178)
dar.

Star bezieht sich dariiber hinaus auf die Cyborg-Figur Haraways und ver-
wendet diese als »Sinnbild fur die hybride Konstellation von kategoriebedingten
Fremdzuschreibungen und gelebten Selbstbeschreibungen« (ebd.: 49), also Kon-
stellationen, wie sie auch typisch fiir Grenzbereiche sind. Grenzbereiche sind
Orte des Unreinen, der Hybriditit. Sie werden durch Kategorisierung iiberhaupt
erst hervorgerufen und stellen fir Star die »naturalisierte Heimat« (ebd.) von
Cyborgs dar. Die Situierung in einem Grenzbereich bedeutet oftmals eine leidvolle
Erfahrung und auch hier zieht Star Anzaldda heran: Grenzbereiche seien nicht zu
romantisieren. Stattdessen gelte es, das erlebte Leiden zu rekonstruieren sowie
die sich darin materialisierenden Machtverhiltnisse und deren Wirkmachtigkeit
zu reflektieren (vgl. Bowker/Star 2017: 187).

Neben der Cyborg-Metapher verwendet Star auch Haraways Begrift des »Mons-
ters«. Monster zeichnen sich durch das Unvermégen aus, der Kategorie des Nor-
malen zu entsprechen. Die Erfahrung, monstrds zu sein, bedeutet nicht einfach
eine Fremdheitserfahrung, sondern ist eine machtvolle Angelegenheit: Es handelt
sich um eine »Politik der Kartierung zwischen Anomalien, Formen von Fremdheit
und Marginalitit« (ebd.). Am Beispiel einer transgeschlechtlichen Person, die mit
ihrer Geschlechtsperformanz die Erfahrung macht, die Einheit und eindeutige Zu-
ordenbarkeit von Geschlecht zu irritieren, fasst Star die Grenzbereiche zudem als
»Hochspannungszonens, »eine Art von Nullpunkt [...] zwischen den Dichotomien
oder an den grofRen Trennungen zwischen >mannlich/weiblich¢, >Gesellschaft/Tech-
nike, sentweder/oder« (Star 2017a [1991]: 262).

Gloria Anzaldiia hat gerade die Vieldeutigkeit und Doppelziingigkeit von
Grenzbereichen, auch des Grenzbereichs von hetero- und homosexuell, als Mo-
tor betrachtet fiir alternative Lebensmoglichkeiten, die sich nicht mehr nach
vereinfachender Reinheit sehnen bzw. sich nicht mehr durch den Wunsch nach
statischen, essentialistischen Zuschreibungen auszeichnen (vgl. Bowker/Star 2017:
187). Grenzbereiche sind folglich keine ausschlieflich repressiven Riume, in ihnen
werden auch kreative Aneignungspraktiken entwickelt (vgl. Giemann/Taha 2017:
49).

Bedeutsam ist des Weiteren, dass alle Menschen verschiedenen Praxisgemein-
schaften angehoren (vgl. Bowker/Star 2017: 188): »Niemand ist rein. Niemand ist
auch nur durchschnittlich« (ebd.: 182f.). Manche Mitgliedschaften sind jedoch op-
tional, andere sind es nicht, wie Geoffrey Bowker und Susan Leigh Star differen-
zieren:

»Eine Frau, Afroamerikanerin und behindert zu sein, sind drei Arten von Mitglied-
schaft, die nichtoptional, lebenslang und in fast jede Art von Praxis und Interak-

- am 12.02,2026, 20:42:14,

183


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Queere Praktiken der Reproduktion

tion eingebettet sind. Daher ist es nicht angemessen, in einem Atemzug dariiber
zu reden, was es heifit, eine Frau oder eine Sporttaucherin zu sein — auch wenn
es moglich ist, beide unter der Rubrik Praxisgemeinschaft zu betrachten.« (ebd.:
189)

Je nach Praxisgemeinschaft sind der (Normalisierungs-)Druck und die Sichtbar-
keit also hoher. Praxisgemeinschaften kénnen auch zu Monstern gemacht werden
oder ginzlich unsichtbar. Hier fithren Bowker und Star exemplarisch die Positio-
nen und Kimpfe von Frauen of Color an (vgl. ebd.: 190). Immer stellt Marginalitit
eine Positionierung dar, die mit Anstrengungen verbunden ist und Kraft kostet —
insbesondere, wenn sich Marginalitit intersektional verschrinkt, »d.h. alt, schwarz
und weiblich zu sein« (ebd.: 191).

Warum ist dieser theoretische Exkurs in die Schriften Susan Leigh Stars be-
deutsam? Familie als Grenzprojekt zu betrachten ist ein Instrument, binire Gegen-
iberstellungen zu irritieren, die Analyse der familialen Praktiken zu verkomplizie-
ren und damit zu einer angemesseneren Darstellung der Vielgestaltigkeit zu ge-
langen. Es ist — mit Star, Haraway und Anzaldda — ein Plidoyer dafiir, die Idee der
Reinheit aufzugeben zugunsten des Hybriden, Monstrésen, Heterogenen. Anstatt
die Aushandlungen der Interviewten in eine Richtung aufzulésen, gilt es, »sich mit
Mannigfaltigkeit zu verbinden« (ebd.: 190).

Zentral ist erstens die darin angelegte Infragestellung von Dichotomien und die
Verneinung der Idee von einer starren Grenze, die das Innen vom Auflen trennt,
zugunsten der Konzeption eines Raums, in dem die Wahrnehmung eines Hier und
Dort irritiert wird. Grenzbereiche sind Orte des In-Bewegung-Bringens und der
Aushandlung: »Eine marginalisierte Person geht aus raumlichen, sozialen und kul-
turellen Mobilititsprozessen hervor« (GieRmann/Taha 2017: 48) und gestaltet die-
se potentiell widerspenstig mit. Es handelt sich um einen »changierende[n] Status
zwischen Marginalisierung und Mitgliedschaft« (ebd.). Der Blick wird auf die Zwi-
schenrdume gerichtet und auf die Akteur*innen, die sich in den Grenzbereichen
bewegen, in umkimpften Terrains, welche sich gerade durch ihren Bezug zu hege-
monial gewordenen Praktiken auszeichnen und in denen sich Ein- und Ausschliisse
herausbilden.

Zweitens ist bedeutsam, dass in den Grenzbereichen emanzipatorische An-
eignungen und Umdeutungen moglich sind, und die Hochspannungszonen sich
durch eine transformative Kraft auszeichnen. Drittens ist die Einsicht relevant,
dass es keine einzige Mitgliedschaft gibt: So gehéren die von mir interviewten Ak-
teurinnen” ebenso wie alle anderen auch vielen Praxisgemeinschaften an. Dies hilt
dazu an, kein Othering oder eine ginzliche Besonderung vorzunehmen. Und doch
- und darauf richtet die folgende Analyse ihr Augenmerk - sind die Interview-
ten innerhalb heteronormativer Machtverhiltnisse spezifisch positioniert, was ih-
re familialen Praktiken betrifft. In ihrem Tun von Familie zeigt sich eine Vielstim-

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

migkeit, Unreinheit und Gespaltenheit. Sie gehdren verschiedenen Praxisgemein-
schaften an und oszillieren zwischen Mitgliedschaft und Marginalisierung. Sie
sind Cyborgs in dem Sinne, dass sie auf unterschiedliche Weise zu (hegemonia-
len) Kategorien und Normen von Familie positioniert sind, aber stets in Bezug zu
ihnen (vgl. Star 2017a: 255). Es geht gerade nicht um die Behauptung einer vollkom-
menen Nonkonformitit nicht-heterosexueller familialer Existenzweisen, sondern
um die Heterogenitit und Vielgestaltigkeit der Praktiken.

Schliefilich ist viertens die Ablehnung einer Romantisierung von Marginalitit
wichtig. Diese ist — wie Anzalda hervorhebt — eine schmerzvolle, mit Leiden und
einer enormen Kraftanstrengung verbundene Positioniertheit, anhand derer sich
Machtverhiltnisse herauskristallisieren und sich Ausschliisse von Partizipation an
kollektiver familialer Praxis zeigen.

Wer besetzt im Kontext der familialen Praxis der Interviewten die Grenzbe-
reiche, die durch Kategorisierungen und Einordnungen (bspw. wer ist Elternteil,
wer Familie, ..) hervorgerufen werden? Wie verhilt sich dies im Rahmen lebens-
weltlicher und institutioneller Kontexte? Wer wird zum Monster oder unsichtbar
gemacht? Inwiefern nehmen die Interviewten Bezug auf ein heteronormatives Ide-
al von Familie, inwiefern schreiben sie sich neu ein, stellen es aber auch infrage
und arbeiten es um? Wie werden »im Augenblick des Handelns [...] gemischte Re-
pertoires aus verschiedenen Welten zusammengefasst« (Star 2017a: 267)? Inwie-
fern entselbstverstindlichen sie damit hegemoniale familiale Lebensweisen, brin-
gen diese in Bewegung und lockern Zwinge? Diese Fragen sollen im Zentrum des
sechsten Kapitels stehen und auch eine Antwort darauf ermoglichen, welche Wirk-
machtigkeit die Norm der Kernfamilie aktuell hat. Vollzieht sich eine zunehmen-
de Erosion? Wird Heteronormativitit schwicher? Befinden sich die westlichen pa-
triarchalen Geschlechter- und Begehrensordnungen in der vielfach beschworenen
Krise? Oder besitzt das Kernfamilienideal vielmehr eine anhaltende Wirkmachtig-
keit und aktualisiert sich unter verinderten Vorzeichen?

Andrea Maihofer attestiert den gegenwirtigen Prozessen eine »gewisse Dyna-
mik« und der »gesellschaftlichen Auseinandersetzung eine gewisse Schirfe« (Mai-
hofer 2014: 314). Auch ich habe bereits einleitend die Frage, wer und was Familie
ist und wer als solche Anerkennung findet, als gesellschaftlich umkimpftes Terrain
skizziert und die Gleichzeitigkeit von Offnungs- und SchlieRungsprozessen beziig-
lich Mitgliedschaft und Marginalisierung betont. Im Zentrum dieses Kapitels steht
die Frage, wie lesbische und queere Paare, vor dem Hintergrund der aktuell beob-
achtbaren, »paradoxen Gleichzeitigkeit von Wandel und Persistenz« (ebd.), Familie
tun und deuten.

Im Zuge der Analyse hat sich der Samenspender bzw. die gewihlte Form der Sa-
menspende als besonders aufschlussreich erwiesen hinsichtlich der Frage, welche
Vorstellungen und Praktiken von Familie sich im Kontext lesbischer und queerer
Elternschaft herausbilden. Im Kernfamilienmodell ist die Figur eines Dritten auf

- am 12.02,2026, 20:42:14,

185


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Queere Praktiken der Reproduktion

der Elternebene zunichst nicht vorgesehen und die biologische Verwandtschaft
beider Eltern mit dem Kind konstitutiv. In den familialen Praktiken der lesbischen
und queeren Paare muss das »Wer gehért dazu?« mangels einer Einpassung in ei-
ne naturalisierte, heterosexuelle Kleinfamilienform verhandelt werden. Alle Inter-
viewten beschrieben vor diesem Hintergrund die Entscheidung fiir die Art der ge-
nutzten Samenspende und ggf. die Aushandlung der Position des Samenspenders
als besondere Herausforderungen und Gestaltungsnotwendigkeiten ihrer familia-
len bzw. elterlichen Konstellation. Sie kam im Rahmen der »Projektierungsphase«
(Hirschauer et al. 2014: 13), der Realisierung der Elternschaft und des Familienall-
tags zum Tragen.

Bereits die Wahl der Samenspende ist von besonderer Bedeutung: So konnen
die Art der genutzten Samenspende und ihre Situierung (privat oder von einer
Samenbank, Yes- oder No-Spende’, bei privater Spende bspw. Spender-, Onkel-
oder Vaterposition des Samenspenders®) als in der Projektierungsphase relevant
werdende, sich bis in den familialen Alltag erstreckende Grenzziehungsmodi be-
zeichnet werden, die Familie als mehr oder minder exklusive Gemeinschaft rahmen
(sollen) und Spender potentiell in Grenzbereichen positionieren.

Im Folgenden stehen zunichst die Motivlagen und Auswahlkriterien im Zen-
trum, die den Interviewten zufolge bei ihrer Samenspenderwahl ausschlaggebend
waren, und die Frage, inwiefern diese bereits Distanz oder Nihe herstellen (soll-
ten) (6.1). Im Unterkapitel 6.2 skizziere ich dann anhand von drei Fallbeispielen
unterschiedliche Umgangsweisen mit der Figur des Samenspenders und der Form
seiner Einbettung in das elterliche bzw. familiale Gefiige im Kontext der Nutzung
privater Samenspenden.

Im Anschluss lasse ich die fallbezogene Darstellung hinter mir und gehe quer-
schnittsorientiert vor. Ich nehme in den Blick, inwiefern nicht-heterosexuelle El-
ternschaft in lebensweltlichen und institutionellen Feldern eingehegt wird und sich
im Grenzbereich von Marginalisierung und Mitgliedschaft, Prekaritit und Aner-
kennung, Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit, Normalisierung und Veranderung be-
wegt. Dazu stelle ich exemplarisch drei Felder vor, die von den Interviewten wie-

7 Unter »No-Spenden« sind génzlich anonyme Samenspenden zu verstehen, bei denen dem
Spender eine zeitlich unbeschrankte Anonymitit zugesprochen wird und keine Méglichkeit
einer Kontaktierung durch das Kind besteht. Als »Yes-Spende« werden Samenspenden be-
zeichnet, bei denen das Kind ab Erreichen eines Alters von 16 bzw. 18 Jahren und ggf. auf An-
trag der gesetzlichen Vertreter*innen auch frither (hier variieren die Regelungen der einzel-
nen Lander) die personenbezogenen Informationen des Spenders erhalten kann. In Deutsch-
land sind inzwischen nur noch Yes-Spenden maéglich und tiber das Samenspenderregisterge-
setzist die zentrale Registrierung der Spenderdaten geregelt (vgl. Bundesgesetzblatt 2017a).

8 Hierbei handelt es sich nicht um ein festes Repertoire an moglichen Positionierungen des
Samenspenders im familialen Ceflige, sondern um induktiv aus dem Material entnommene,
exemplarische Optionen.

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

derholt benannt wurden und die die ambivalente Anerkennung als Familie wi-
derspiegeln: private und 6ffentliche soziale (Nah-)Riume wie Herkunftsfamilien
oder den Spielplatz, institutionelle Kontexte wie Kindertagesstitten oder Beschif-
tigungsverhiltnisse und drittens Rechtsinstitute wie die eingetragene Lebenspart-
nerschaft und die Stiefkindadoption (6.3). Unterkapitel 6.4 fasst die Ergebnisse
zusammen.

6.1 Zwischen romantischem Liebesideal und selektiver Praxis:
die Samenspenderwahl

Um eine Wahl beziiglich einer Samenspende bzw. eines Samenspenders treffen zu
konnen, erstellten einige der interviewten Paare Pro- und Kontra-Listen, auf denen
sie Kriterien formulierten und die einzelnen Spender mit Plus- und Minuszeichen
versahen. Andere wollten sich ganz auf ihr >Bauchgefiihl verlassen und beschrie-
ben Treffen mit Samenspendern analog zu einem Date. Insgesamt lassen sich aus
dem empirischen Material 13 Aspekte® herausarbeiten, die fiir die Interviewten
relevant fiir die Auswahl eines Spenders bzw. einer Spendenform waren:

1) Gesundheits- und krankheitsbezogene Aspekte

2) Alter des Spenders

3) Sexuelles Begehren und Geschlechtsausdruck des Spenders

4) Phinotypische Merkmale des Spenders

5) Eigenschaften, Interessen, Wertvorstellungen des Spenders

6) Emotionale Nihe/Distanz zum Spender

7) Bildungsgrad und Milieuzugehorigkeit des Spenders

8) Antizipierte Position des Spenders in der Familienkonstellation
9) Riumliche Nihe bzw. Distanz des Spenders

10

~

Motiv des Spenders zur Samenspende

11) Recht des Kindes auf das Wissen iiber die genetische Abstammung
12) Kosten

13) Rechtliche Aspekte

Gesundheits- und krankheitsbezogene Aspekte hoben alle Interviewten als relevant fir
die Wahl der Samenspende hervor. Medizinisch aufbereitetem Sperma von Sa-
menbanken maflen die meisten eine gréfitmogliche Sicherheit im Hinblick auf
eine Gefahr der Infektion mit tibertragbaren Krankheiten wie HIV, Hepatitis A,
B und C, Chlamydien oder Syphilis bei. Im Falle von privaten Spenden legten die

9 Die meisten der von mir identifizierten Aspekte werden auch in den qualitativen Interviews
der Studie von Rupp (2009) benannt (vgl. Bergold/Buschner/Haag 2015: 176ff.).

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Queere Praktiken der Reproduktion

meisten Wert darauf, einen aktuellen Test auf im Zuge der Insemination itbertrag-
bare Krankheiten vorliegen zu haben. Thema der Auseinandersetzungen iiber die
Gesundheit des Spenders waren auflerdem mogliche Erbkrankheiten des Samen-
spenders oder von Mitgliedern seiner Herkunftsfamilie, mit denen er genetisch
verwandt ist. Dies beschiftigte die Interviewten sowohl im Vorfeld der Familien-
planung als auch nach der Geburt des Kindes. So berichtet Miriam Lange, die zu-
sammen mit ihrer Partnerin eine private Samenspende genutzt hat:

»[..]Undich hatte daschon damals-, undich habe da sogarimmer noch manchmal
Angst tatsdchlich, was fiir Erbgut [Name des Kindes] mit sich rumtragt, von dem
wir nichts wissen und das man nicht kennt. [...] esist nichts, was mir wirklich Angst
macht, es macht mir jetzt keine Alptraume oder schlaflose Nichte oder so, aber
manchmal ertappe ich mich so bei dem Gedanken, so dass ich mir denke, Gott,
und wenn der jetzt irgendwelche psychischen Krankheiten hat oder so, vielleicht
ist erja manisch-depressiv oder so und das vererbt sich. Also so was. Das finde ich
schon nicht ganz einfach manchmal, dass man das halt einfach nicht weifs.« (ML
7, 322-330)

Die Gene des Spenders beschreibt Miriam Lange in dieser Passage als »Black-
box«. Sie werden mit der Ausprigung bestimmter (psychischer) Krankheiten in
Verbindung gebracht und ihre Auswirkungen als ein nicht einschitzbares Risiko
eingestuft. Das Nicht-Wissen um die Qualitit des Erbguts fithrt bei Miriam Lange
zu Besorgnis. Thre Partnerin Diana beruhigt sie im weiteren Verlauf des Gesprichs
hinsichtlich dieser Gedanken, indem sie das Soziale gegeniiber dem Genetischen
stark macht bzw. das Genetische zumindest als nicht vollkommen determinierend,
sondern als durch die Umwelt, insbesondere die soziale Praxis der Elternschaft,
formbar fasst und damit epigenetisches Wissen mobilisiert.

Die Angst vor genetisch vererbbaren Krankheiten spiegelt sich auch in den In-
terviews mit Paaren wider, welche die Spende einer Samenbank genutzt haben
- nur die wenigsten Samenbanken fithren genetische Tests durch, meist sind es
auch hier von den Spendern angegebene Informationen aus den Anamnesegespri-
chen, auf die die Nutzer*innen vertrauen miissen. Insgesamt nahm die Notwen-
digkeit zu vertrauen, um Kontroll- und Sicherheitsbediirfnisse zu bearbeiten, bei
privaten Spenden jedoch eine grofiere Rolle ein. Dies zeigen auch andere empiri-
sche Studien: Nordqvist bezeichnet etwa in ihrer Studie die Selbstinsemination im
Gegensatz zur medizinisch assistierten Behandlung auch als eine »Okonomie des
Vertrauens, die besonders intensive Beziehungsarbeit im Vorfeld der Inseminati-
on erfordert (vgl. Nordqvist 2011: 123). Die meisten Interviewten meines Samples
nahmen sich mindestens sechs Monate Zeit, um einen privaten Spender kennen-
zulernen.

Ein zweiter wichtiger Aspekt war das Alfer des Spenders. Es konnte fir die
Interviewten in zwei Richtungen relevant werden: So wiinschten sich einige einen

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

jungen Spender zwischen 20 und 30 Jahren, weil sie die Vermutung hatten, ein hé-
heres Alter kénne der Qualitit des Spermas abtriglich sein. Anna und Eva Diehl,
die das Sperma von einer europdischen Samenbank bezogen haben, berichten bei-
spielsweise: »Also, dass wir einfach das Gefiihl hatten, je jiinger, desto frischer der
Samen (lacht) und desto besser die Qualitit« (ED 5, 217-218). Die Motivation da-
hinter war nicht, ein optimiertes Kind zu zeugen, wie Anna Diehl im Anschluss
verdeutlicht. Sie hegten vielmehr die Hoffnung, itber qualitativ hochwertiges, be-
wegliches Sperma die »Wahrscheinlichkeit« (AD 5, 225) zu erhéhen, dass Eva di-
rekt schwanger wird. Auf der anderen Seite gab es — insbesondere im Fall privater
Spenden — den Wunsch nach einem etwas ilteren Spender. Diesem attestierten
einige eine grofiere Reife, die Entscheidung dariiber zu treffen, Samenspender zu
werden. Die Interviewten vermuteten, dass sie dies auch davor schiitzen koénne,
dass der Spender kiinftig rechtliche und soziale Anspriiche auf das Kind erheben
wiirde.

Ahnlich kontrovers dufRerten sich die Interviewten beziiglich des Begehrens des
Spenders. Dieses thematisierten viele Interviewte, die eine private Spende genutzt
hatten. Wihrend die einen ein homosexuelles Begehren des Spenders favorisier-
ten, weil sie schwulen Mannern eine gewisse Nihe zu ihrem eigenen Lebensmodell
attestierten, wigten andere eine mogliche Gefahr ab, dass ein schwuler Mann, der
auf einem anderen Weg vermutlich kein leibliches Kind bekommen werde, tiber-
raschend Anspriiche auf das Kind erheben kéonnte. Eine Gefahr, die sie bei einem
heterosexuellen Mann, der unter Umstinden selbst Kinder hat oder diese plant,
weniger gegeben sahen.

Neben dem Begehren wurde von einem Paar auch der Geschlechtsausdruck des
Spenders thematisiert. Isabell Schmitz erzihlt, welche Form von Minnlichkeit der
Spender nicht verkdrpern sollte:

»Wir wollten jetzt auch nicht unbedingt so einen super tuntigen, also so einen
schwul Schwulen, sondern, ja, halt irgendwie-, weil wir dachten, okay fiir das Kind
spater, es hat es eh schon schwer, und wenn es dann noch so einen Tufftuff-Papa
hat, das wird dann auch schwierig.« (ISch 4, 187-190)

In dieser Passage entwirft Isabell Schmitz eine abwertende, an Stereotypen orien-
tierte Kontrastfolie zu hegemonialer Minnlichkeit' und lehnt einen feminisierten

10  DasKonzeptder hegemonialen Minnlichkeit geht auf die australische Soziologin Raewyn Con-
nell zuriick und fasst Mannlichkeit als Handlungspraxis. Connell verweist neben der Viel-
faltigkeit praktizierter Mannlichkeiten insbesondere auf deren Einbettung in strukturelle
Verhiltnisse und daraus resultierende hierarchische Beziehungen zwischen verschiedenen
Ménnlichkeitsentwiirfen. Connell unterscheidet Machtbeziehungen, Produktionsbeziehun-
gen und die Ebene der emotionalen Bindungsstruktur (vgl. Connell 2006). Hegemoniale
Mannlichkeit bezeichnet die historisch zu einem bestimmten Zeitpunkt dominante, privi-
legierte Form von Mannlichkeit. In westlichen Gesellschaften konstituiere sich das Ideal als

- am 12.02,2026, 20:42:14,

189


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Queere Praktiken der Reproduktion

»Tufftuff-Papa« als Spender ab. Sie gibt mégliche Diskriminierungen durch Ande-
re als Grund fiir thre Wahl an, reflektiert ihren eigenen Anteil an einer Abwertung
nicht-hegemonialer Mannlichkeit jedoch nicht und verfestigt deren Marginalisie-
rung im Zuge ihrer Selektionspraxis.

Einen vierten bedeutsamen Aspekt stellen die phdnotypischen Merkmale des
Spenders dar. Sowohl beziiglich privater Spenden als auch der Spendersamen von
einer Samenbank versuchten fast alle Paare, auf eine phinotypische Ahnlichkeit
von Spender und nicht-leiblicher Mutter zu achten, um von Auflenstehenden
jeweils als leiblich verwandt mit dem Kind gelesen werden zu kénnen: »Und
dann war es uns halt wichtig, [...] dass dann so ein Kind dabei rauskommt, dass
man auch denkt, wenn [Name des Kindes] jetzt auf dem Arm meiner Frau ist,
dass natiirlich jeder denkt, das wire ihr leibliches Kind auch« (NB 4, 192-195). Zu
diesem Ergebnis kommen unter anderem auch Gillian A. Dunne (2000), Caroline
Jones (2005) sowie Petra Nordqvist (2010, 2012) in ihren empirischen Studien zu
lesbischen Paaren, die iber Donogene Insemination Eltern geworden sind. Seline
Szkupinski Quiroga (2007) beschreibt die Auswahl eines Zhnlichen Phinotyps
des Spenders als eine Verschiebung vom Genotyp zum Phinotyp im Kontext der
Spendersamenbehandlung: Geteilte Gene zwischen Eltern und Kind werden durch
einen geteilten Phinotyp ersetzt (vgl. ebd.: 145). Insgesamt zeigt sich im Material,
dass das Kriterium der Ahnlichkeit des Spenders mit der nicht-leiblichen Mutter
bei privaten Spenden weniger relevant war, wenn der Spender eine soziale Rolle
als Vater einnehmen sollte. Dies stellt auch die Studie von Petra Nordqvist heraus
(vgl. Nordqvist 2010: 1134).

Wesentlicher Teil der phanotypischen Selektionspraxis war auch die Konstruk-
tion von race.™ Race wurde von den Interviewten definiert als sich aus typischen
physischen Charakteristika und der »Hautfarbe« zusammensetzend. Alle interview-
ten Personen sind weif3 positioniert. Griffen sie auf die Spende von einer deut-
schen Samenbank zuriick, wurde ihnen keine andere Option erdffnet als einen
weifSen Spender zu nehmen. Ein solches Matching ist eine iibliche Praxis in re-
produktionsmedizinischen Settings (vgl. ebd.: 1133). So wird bei heterosexuellen
Paaren eine gréfitmogliche Ahnlichkeit mit dem sozialen Vater herzustellen ver-
sucht und diese Praxis auf lesbische Paare tibertragen. In GrofRbritannien ist diese
Praxis in den Behandlungsleitlinien fiir die Spendersamenbehandlung durch die

weifSer, heterosexueller, cisgeschlechtlicher, gesunder Mann mit Karrierebestrebungen und
Machtansprichen (vgl. Connell/Wood 2005). Michael Meuser verbindet Connells Konzep-
tualisierung mit Bourdieus Konzept mdannlicher Herrschaft und riickt Gber eine Verknipfung
mit dem Habitus-Konzept die unbewussten Anteile der Mannlichkeitskonstruktion und Do-
minanz in den Vordergrund, sodass hegemoniale Mannlichkeit zunehmend als »Orientie-
rungsfolie« (Meuser 2010: 126) erscheint, die nur selten realisiert werde.

11 Vgl.zur Konstruktion von race und der Reproduktion von WeifSsein im Kontext der Donogenen
Insemination auch Szkupinski Quiroga 2007.

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

Human Fertilisation and Embryology Authority (HFEA) festgeschrieben (vgl. ebd.: 1129),
in Deutschland handelt es sich bei der Herstellung phinotypischer Ahnlichkeit um
eine >Handlungsroutines, wie es die im Rahmen dieser Arbeit interviewten Samen-
bankbetreiber formulieren. Lediglich einige gesundheitsbezogene Parameter sind
gesetzlich geregelt. Diese Vorgehensweise findet in der Regel auch bei lesbischen
Paaren Anwendung, wie einer der Samenbankbetreiber berichtet:

»Also das Verfahren geht immer nach-, es ist-, in Anlehnung an Heterosexuelle.
Bei Heterosexuellen geht es nach typischen Ahnlichkeitskriterien zwischen dem
so genannten sozialen Vater und dem biolo-, und dem Samenspender, da ist das
Wichtigste das Gewicht, Haarfarbe, Augenfarbe, Schulbildung. [...] Und dann gibt
es noch ein paar biochemische Parameter wie die Blutgruppe, Rhesusfaktor der
Frau und CMV-Status'? von der Frau, die miissen angeglichen werden. Das ist auf-
grund des Transplantationsgesetzes uns so vorgegeben.« (SBBa 3, 146-153)

Die empirische Forschung zeigt, dass diese Praxis sowohl von heterosexuellen als
auch lesbischen Paaren gewiinscht ist, um eine grofdtmaogliche Normalisierung der
Familienform zu erreichen und soziale Anerkennung als Familie zu finden (vgl. u.a.
Haimes 1992; Nordqvist 2010). Dies spiegeln die von mir analysierten Interviews
wider.

Bei Online-Bestellungen iiber europidische Samenbanken oder im Fall privater
Spenden selektierten die Paare selbst und wihlten ebenfalls ausschlieRlich weifSe
Spender aus. Lediglich zwei Paare hatten sich Gedanken iiber diese Selektionspra-
xis auf der Basis von Konstruktionen von race und eine damit einhergehende Re-
produktion von Weifssein gemacht sowie eine alternative Wahl diskutiert — fiir die
meisten handelte es sich um eine unhinterfragte Selbstverstindlichkeit. Im Kon-
text der Bestellung von Sperma bei Samenbanken oder in Online-Portalen wur-
den sie hiufig zum ersten Mal mit der race-Kategorie fir weifSe Menschen, >kauka-
sisch¢, konfrontiert. Eines der lesbischen Paare, Anna und Eva Diehl, berichtet, dass
sie zunichst nichts mit dieser Bezeichnung anfangen konnten und recherchieren
mussten, was >kaukasisch« bedeutet. Dies zeigt exemplarisch, wie die Unterschei-
dung von Menschen entlang der wirkméichtigen Kategorie race im Kontext der Sa-
menspendenwahl nicht nur aufgerufen, sondern aus der NS-Zeit stammende Ka-
tegorien der Rassifizierung wieder in den Diskurs eingespeist werden. Gleichzei-
tig macht das Beispiel deutlich, wie sunbemerkt« sich Weif3sein reproduziert: Dass

12 Der CMV-Status kann positiv oder negativ sein. Ist er positiv, so liegen bei der getesteten
Person Antikorper gegen das Cytomegalievirus vor und es kann auch die Samenspende ei-
nes CMV-positiven Spenders verwendet werden. Bei einem negativen Befund wird die Wahl
eines CMV-negativen Spenders empfohlen, um eine Erstinfektion mit dem Virus zu vermei-
den.

- am 12.02,2026, 20:42:14,

191


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Queere Praktiken der Reproduktion

Anna und Eva Diehl diese Bezeichnung nicht kannten, ist auch Ausdruck ihrer he-
gemonialen weifSen Position und Situiertheit. Neben dem Wunsch nach phinoty-
pischer Ahnlichkeit der Familienmitglieder fithrten sowohl die Diehls als auch ein
weiteres Paar als Argument gegen die Nutzung des Spermas von nicht-weifSen Per-
sonen Angst vor rassistischer Diskriminierung an. Sie vermuteten, dass das Kind
bereits mit Homofeindlichkeit zu kimpfen haben wiirde, weshalb sie ihm keine
weitere Diskriminierungskategorie zumuten wollten (vgl. hierzu auch Nordqvist
2012: 651).

Neben der Idee der Herstellung von familialer Zugehorigkeit iiber phinotypi-
sche Ahnlichkeit spielte das Aussehen des Spenders im Hinblick auf Schonheits-
normen eine Rolle. Durchweg fithrten die Interviewten Normen der Grof3e und des
Gewichts an, die nicht iiber- oder unterschritten werden sollten, und orientierten
sich an westlichen Schénheitsidealen (schlank und groR).

Unabhingig davon, ob kiinftig Kontakt mit dem Spender bestehen wiirde oder
nicht, wiinschten sich die meisten Interviewten Uberschneidungspunkte, was die
Eigenschaften, Interessen und Wertvorstellungen des Spenders und ihre eigenen anbe-
langte. Bei Spendern aus dem Freundes- oder Bekanntenkreis konnte dies aus-
giebig gepriift werden, bei Samenbankportalen aus dem europiischen Ausland
mussten die erweiterten Spenderprofile geniigen. Bei Spendern, die iiber Anzeigen
in Online-Foren kontaktiert wurden, entschied meist der erste Eindruck. Isabell
Schmitz berichtet:

»[Wichtigwaren] Interessen, also auch so, dass wir irgendwie so eine gemeinsame
Basis-, weil es bringtja nichts, wenn zum Beispiel ein Mann total der-, der-, der Ve-
ganer auf dem Yogatrip, so dass er nicht noch ein Hare-Krishna-Haarschwénzchen
hinten dran hatte, war noch alles. Und dann dachte ich mir, hm, nicht so unsere
Welt (lacht). Also es musste schon irgendwie auch passen.« (ISch 4, 183-187)

Der sechste von den Interviewten benannte Aspekt ist die emotionale Nihe/Distanz
des Paars zum Samenspender. Wihrend die, die eine klinische Spende nutzten, als
Grund fiir diese Wahl die hierdurch gegebene emotionale Distanz des Spenders zu
ihnen anfithrten, war eine emotionale Nihe fiir die, die sich fiir einen Spender aus
dem Freund*innenkreis entschieden, per se gegeben und erstrebenswert.

Fir jene wiederum, die einen privaten Spender iiber Online-Portale suchten,
stellte sich die Frage nach dem Aufbau einer emotionalen Bindung in besonderer
Weise: In diesen Fillen standen zunichst Kennenlerntreffen an. Wihrend einige
eine Grundsympathie als ausreichend erachteten, damit ein potentieller Spender
in die engere Wahl kam, wiinschten sich andere eine tiefe, emotionale Verbindung.
Isabell Schmitz erzihlt beispielsweise folgendermaflen von ihrer Vorstellung, wel-
ches Gefiihl sich bei der ersten Begegnung einstellen miisse:

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

»Und ich habe haltvon Anfang an gesagt, okay, wir holen uns einen fremden Men-
schen mitin die Familie, das mussjemand sein, das muss wie Liebe auf den ersten
Blick sein, also es muss-. Man muss den Menschen sehen und es muss sofort Klick
machen und sofort irgendwie eine Beziehung da sein oder so eine Chemie, also es
muss-. Weil es ist so eine wichtige Entscheidung und da muss man-, vom ersten
Moment an muss man da so irgendwie denken so, jawoll Jackpot.« (ISch 4,172-177)

In der Beschreibung der gewiinschten Verbindung zum Samenspender bedient
sich Isabell Schmitz tradierter Bilder und Metaphern der romantischen Liebes-
semantik: Es miisse »wie Liebe auf den ersten Blick sein«, »Klick machenc, die
»Chemie« stimmen und einem »Jackpot« gleichkommen. Ein solches Gefiihl stell-
te sich fiir sie in der Begegnung mit dem ausgewihlten Spender ihrer Erzihlung
nach ein.

Auch die Kaisers greifen in der Beschreibung ihres ersten Treffens mit dem
Spender auf die Semantik der romantischen Liebe zuriick: »Also wenn es ein Date
gewesen wire, so ein Date hitten wir noch nie gehabt, also das war wirklich, hast
du gesehen und dann: >Das ist er«. War wirklich ganz toll, also auch wo wir beide
gleich iiberzeugt waren« (SK 5, 192-194). Stefanie Kaiser riickt das Treffen, indem
sie es analog zu einem Date beschreibt, in den Bereich einer (klassischerweise) he-
teronormativen und potentiell romantisch aufgeladenen Begegnung. Sie stellt das
Treffen als eine Ausnahmeerfahrung dar. Eine solche Analogie von Spenderwahl
bzw. Begegnungen mit Spendern und einem Date benennt auch Diane Tober in
ihrer Studie Romancing the Sperm (2019), fiir die sie in den 1990er Jahren alleinste-
hende Frauen, lesbische Paare und Samenspender in den USA interviewt hat. Un-
abhingig von deren sexuellem Begehren romantisierten die Interviewten sowohl
die personlichen Begegnungen mit Spendern als auch die Wahl eines Spenders
iiber eine Samenbank (vgl. Tober 2019: 781T.).

Weitere wichtige Aspekte waren Bildungsgrad und Milieuzugehorigkeit des
Spenders. Von der Anforderung, dass der Spender mindestens einen Realschulab-
schluss vorweisen miisse, reichten die Anspriiche bis hin zu einem akademischen
Abschluss und einer Herkunft aus gut situierten, biirgerlichen Verhiltnissen. Es
wurde sowohl die frithere als auch aktuelle Milieuzugehorigkeit des Spenders the-
matisiert und meist eine dhnliche soziale Zugehorigkeit wie die der Interviewten
favorisiert.

Auch die antizipierte Position des Spenders im Familienmodell war ausschlagge-
bend fiir die Wahl der Spende. Wiinschte sich das Paar einen aktiven sozialen Vater
oder zumindest einen sozial involvierten Spender, war die private Samenspende
die priferierte Form. Einige Paare wollten hierdurch ein >minnliches Rollenvor-
bild< im Leben des Kindes garantieren, andere strebten an, Elternschaft erweitert
zu leben und Verantwortung und Sorge auf mehr als zwei Personen zu verteilen
(vgl. hierzu 6.2).

- am 12.02,2026, 20:42:14,

193


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Queere Praktiken der Reproduktion

Dariiber hinaus stellte sich bei privaten Samenspenden die Frage nach einer
raumlichen Nihe oder Distanz. Eine groflere Distanz wurde meist dann gewihl,
wenn Angst vor einer itbermifigen Anteilnahme des Spenders am familialen Alltag
bestand. Die riumliche Nihe wurde wiederum positiv bewertet, wenn der Spender
eine soziale Position im familialen Gefiige einnehmen sollte.

Ein zehnter Aspekt, den die Interviewten anfithren, ist das Motiv des Spenders
zur Samenspende. Die lesbischen und queeren Paare priferierten das altruistische
Motiv des Helfens im Gegensatz zu einer finanziellen Motivation des Spenders.

Schlielich fiihrten alle Interviewten die Perspektive des Kindes und sein Recht auf
Wissen iiber die genetische Abstammunyg als Kriterium ihrer Spendenwahl an. So ent-
schied sich kein Elternteil fiir eine No-Spende aus dem europiischen Ausland.
Wenn Spenden von Samenbanken genutzt wurden, dann waren es Yes-Spenden.
Im Falle der privaten Spenden gaben die Interviewten als Beweggrund an, dass das
Kind den Spender moglichst frith und unkompliziert kennenlernen kénne. Die-
ses Motiv zeigt sich auch in anderen empirischen Studien zu lesbischer Eltern-
schaft via Samenspende (u.a. Touroni/Coyle 2002; Herrmann-Green/Herrmann-
Green 2008).

Ein hiufig benanntes Auswahlkriterium sind dariiber hinaus die Kosten, die je
nach Spendenart anfallen. Spendersamen von einer Samenbank waren fiir einige
Interviewte schlichtweg zu teuer, sodass sie sich auf die Suche nach einem pri-
vaten Spender begaben. Dariiber hinaus gibt es im Sample Mischvarianten: Paare,
die viele Inseminationsversuche bendtigten, bis sich eine Schwangerschaft einstell-
te, mussten aus dkonomischen Griinden nach mehreren Versuchen mit klinischen
Spendersamen oftmals auf private Spenden zuriickgreifen.

Ein letztes wichtiges Kriterium stellen rechtliche Aspekte dar. So wihlten einige
die Spende von einer Samenbank, um rechtliche Anspriiche des Samenspenders
auf das Kind ausschliefien zu kénnen. Die Notwendigkeit des Stiefkindadoptions-
verfahrens, um lesbische Elternschaft als Paar rechtlich abzusichern, empfanden
sie als zu grofien Unsicherheitsfaktor fiir eine private Spende — zum Zeitpunkt
der Familiengriindung der Interviewten dauerte das Verfahren oftmals 12 bis 24
Monate.

In einigen der soeben skizzierten Kriterien der Samenspender- bzw. Samen-
spendenwahl spiegelt sich bereits die Verhandlung von Aspekten des heteronorma-
tiven Kernfamilienideals wider: Das cis- und zweigeschlechtliche Elternpaar, das
sexuell monogam aufeinander bezogen ist und mit dem biogenetisch eigenen Kind
in einem Haushalt lebt, stellt eine Referenz- und Abgleichfolie dar. Wihrend bei-
spielsweise die biogenetische Verbindung zwischen dem nicht-leiblichen Elternteil
und dem Kind abgekoppelt ist, soll itber die phinotypische Ahnlichkeit des Spen-
ders mit dem nicht-leiblichen Elternteil eine neue Kopplung vollzogen werden:
Eine Ahnlichkeit zwischen Elter(n) und Kind, die von Aulenstehenden mit einer

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

biogenetischen Verbindung verkniipft wird, soll (zumindest potentiell) ermoglicht
werden und zur Normalisierung beitragen.

Bei den Kriterien der Samenspenderwahl spielte die antizipierte emotionale
Distanz bzw. Nihe des Spenders zum lesbischen bzw. queeren Paar und dem Kind
eine wichtige Rolle. Die familiale Praxis hielt jedoch immer wieder tiberraschen-
de Wendungen in den Nihe- und Distanzverhaltnissen bereit. Diesen familialen
Konstituierungsprozessen gehe ich im Folgenden anhand von drei Fallbeispielen
nach.

6.2 (Un)Doing the nuclear family? Drei Fallbeispiele

Wie ich bereits in Unterkapitel 2.3.2 dieser Arbeit skizziert habe, bezeichnet Mari-
lyn Strathern mit dem Begrift der »recombinant families« (Strathern 200s: 22) Fa-
milienformen, welche sich in sozialen Transformationsprozessen oder iitber Repro-
duktionstechnologien zusammengesetzt haben, und lenkt den analytischen Blick
darauf, dass sich in den familialen Formierungsprozessen einzelne Elemente in ge-
wohnter Weise miteinander verbinden, andere aber entkoppelt werden oder neu
zusammenwirken. Es ergeben sich komplexe soziale Gebilde, die im Vergleich zu
tradierten Familienformen zum Teil gar nicht benennbar sind. Daraus folgert Stra-
thern auch eine Notwendigkeit neuer Begriffe, um sich in diesen familialen For-
men und iiber diese austauschen zu konnen (vgl. ebd.: 26). Strathern verdeutlicht,
dass rekombinante Familien keine vollkommen neue Entwicklung sind, sondern sie
schon immer da waren, etwa iiber Todesfille oder Trennungen, in deren Folge Neu-
arrangements vollzogen wurden. Die Griinde und Modalititen der Rekombination
unterliegen jedoch historischen Wandlungsprozessen: Insbesondere Reprodukti-
onstechnologien haben die Bedingungen und Moglichkeiten der Rekombination
verandert und erweitert und bringen sowohl Artikulationen als auch Disartiku-
lationen der Relevanz genetischer Verbindungen mit sich. Rekombinante Famili-
en bergen, wie Marilyn Strathern betont, fiir die Akteur*innen selbst, aber auch
fiir die Forschenden Uberraschungsmomente in sich und sie fragt, inwiefern »re-
kombinanten Familien« ein Uberschuss innewohnt, der iiber tradierte Formen des
doing family hinausweist (vgl. ebd.: 25f.). Vor diesem Hintergrund und auf den an-
fangs dargelegten Grenzbegriff bezugnehmend, stelle ich im nichsten Abschnitt
folgende Fragen ins Zentrum: Welche Verbindungen werden von den Akteurin-
nen gewihlt, welche Entkopplungen vollzogen? Welche Grenzziehungspraktiken
zeigen sich anhand des Materials und wie sind die verschiedenen Akteur*innen,
vom Spender iiber die austragende Person bis hin zum nicht-leiblichen Elternteil,
mit dem Fokus auf Grenzbereiche in der Familie positioniert? Welche Rolle spielt
die Kernfamiliennorm in diesen Prozessen, findet eine Zuriickweisung, Reaktua-
lisierung oder Umarbeitung dieser statt?

- am 12.02,2026, 20:42:14,

195


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Queere Praktiken der Reproduktion

Wie bereits zu Beginn des Kapitels erwihnt, nehme ich zur Beantwortung die-
ser Fragen die unterschiedlichen Umgangsweisen mit der Figur des Samenspen-
ders und die Form seiner Einbettung in das elterliche bzw. familiale Gefiige im
Kontext privater Samenspenden in den Blick. Diesen Fokus wihle ich zum einen
aufgrund der Forschungsliicke, die im Feld der (Selbst-)Insemination mit priva-
ten Spendersamen vorhanden ist. Zum anderen wurde in 6.1 deutlich, dass die
Entscheidung fiir Spendersamen von einer Samenbank bereits den Rahmen einer
Zwei-Elternschaft absteckte. War der Samenspender hingegen Teil des entfernte-
ren oder nahen Umfelds, ergab sich eine grofiere Notwendigkeit, seine Position
aktiv (mit ithm) auszuhandeln - und das nicht nur im Rahmen der Projektierungs-
phase, sondern auch wihrend der Realisierung der Elternschaft und im Familien-
alltag.

Den komplexen Aushandlungen familialer Bilder und Zugehdorigkeiten im Feld
lesbischer und queerer Reproduktion gehe ich anhand von drei ausfiihrlichen Fall-
rekonstruktionen nach. Sie stellen verschiedene Umgangsweisen mit der Figur des
Samenspenders und der Form seiner Einbettung in das elterliche bzw. familiale
Geflige im Kontext privater Samenspenden dar. Aufgrund ihrer vergleichbaren fa-
milialen Struktur sind die drei Fille besonders gut geeignet, verschiedene Modi
herauszuarbeiten, wie die Interviewten sich in der familialen Praxis auf das re-
gulative Ideal der heterosexuellen (Kern-)Familie beziehen und sowohl Umarbei-
tungen und Flexibilisierungen als auch Fixierungen und (neue) Einschrinkungen
vornehmen. Deutlich wird, dass es in allen Fillen um Grenzkonflikte geht, wobei
sich variierende Modalititen der Ex- und Inklusion ausmachen lassen.

6.2.1 Die Hofmanns: Familie als »Kern, auf den man sich [...]
verlassen kann«

Elisa Hofmann, 38 Jahre, fithrt mit ihrer Partnerin Helene Hofmann, 36 Jahre, eine
romantische Zweierbeziehung.’® Beide sind Akademikerinnen und im pidagogi-

13 Ich nutze den Begriff der »Zweierbeziehung« an Karl Lenz (2006) anschlieRend als einen
Klammerbegriff, der die Vielfalt aktuell gelebter Beziehungsformen adressiert, die Paare
dies- und jenseits der Ehe oder eingetragenen Lebenspartnerschaft leben (vgl. ebd.: 37). Ich
fithre ihn jedoch nicht als Leitbegriff ein, wie es Lenz tut, sondern als Beschreibung einer
Beziehungsform, die die interviewten Personen praktizierten. Sie verstanden sich alle als
Paar, welches miteinander in einer Beziehung lebt und vor diesem Hintergrund aushandel-
te, ob und — wenn ja — wie (gemeinsam) Elternschaft gelebt werden kénne. Zweierbezie-
hungen zeichnen sich Lenz zufolge allesamt dadurch aus, dass sie mit einem hohen Grad
an Verbindlichkeit, gegenseitiger Fiirsorge und Zuwendung sowie (potentiell) mit geteilter
Sexualitat einhergehen (vgl. ebd.: 39). Im untersuchten Sample trifft dies zu. Sexualitat und
Intimitat wurden hierbei nicht immer exklusiv gelebt, sondern teils auch mit weiteren Be-
zugspersonen in polyamoren Konstellationen. Erganzend findet sich in der Beschreibung der
Beziehung der Hofmanns der Begriff »romantisch«. Romantische Aspekte der Zweierbezie-

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

schen Bereich titig. Elisa Hofmann ist die leibliche Mutter des gemeinsamen Kin-
des, das zum Zeitpunkt des Interviews knapp zwei Jahre alt ist. Sie wohnen zu dritt
in einem gemeinsamen Haushalt in einer deutschen Grof3stadt. Ihren Wunsch mit
Kind zu leben, haben sie sich mit Hilfe einer privaten Samenspende erfiillt. Nach-
dem Gespriche mit potentiellen Spendern aus dem Bekanntenkreis aufgrund di-
vergierender Wiinsche hinsichtlich der Einbindung des Spenders in die Eltern-
schaft gescheitert waren, schalteten sie eine Anzeige in einem Onlineportal fiir
private Samenspendergesuche. Von Beginn an hatten sich Elisa Hofmann und ihre
Partnerin darauf verstindigt, eine Familie nach dem Modell eines Miitterpaars mit
Kind(ern) griinden zu wollen. Deshalb beabsichtigten sie, einen privaten Spender
mit ausreichend Abstand zur familialen Konstellation zu finden. Sie wiinschten
sich einen Erzeuger, der grundsitzlich dazu bereit ist, das Kind kennenzulernen,
sollte dieses Bediirfnis beim Kind aufkommen. Er selbst sollte aber keine Bezie-
hungswiinsche hegen. Elisa Hofmann beschreibt ihre Vorstellung von der Rolle des
Spenders folgendermafien:

»Also wir haben eher einen Vater mit Distanz gesucht. Also unser urspriingliches
Ziel oder unsere urspriingliche Annahme war die, wir suchen jemand, der dann
auf Anfrage von [Name des Kindes] [...]. Und wir haben uns so vorgestellt, meine
Giite, wenn der so vier, funf ist, im Kindergarten, wenn der anfingt, so nach Papa
zu fragen, so, dass dann jemand da ist.« (EH 2, 65-69)

Diese Rolle hielten sie gemeinsam mit dem Samenspender, Thomas Schneider, in
einer »Elternvereinbarung« fest. Dabei handelt es sich um ein rechtlich nicht bin-
dendes, in erweiterten Elternkonstellationen jedoch hiufig formuliertes und auf
Vertrauen bauendes Dokument, das die Positionen aller Beteiligten umreif3t und
sowohl Verantwortung und Pflichten verteilt als auch Grenzen der Beteiligung an
elterlicher Praxis definiert.

Die Insemination wurde in einem medizinischen Setting, bei ihrem Gyniko-
logen, durchgefiithrt und eine Schwangerschaft trat bald ein. Im Anschluss an die

hungen wurden von den Interviewten in unterschiedlichem Mafle thematisiert und finden
deshalb in die Darstellung von Fallbeispielen direkten Eingang. Vor dem Hintergrund der
soziologischen Diskussion tiber die Frage, ob die romantische Liebe gegenwartig noch Be-
stand hat, konstatiere ich hiermit—ohne dies vertiefend zu diskutieren — eine gewisse Wirk-
machtigkeit des romantischen Liebesideals, die sich in einigen Cesprachen widerspiegelt.
Damit schreibe ich mich eher in die Stringe der soziologischen Debatte ein, die eine Ver-
schiebung der romantischen Liebessemantik (Lenz) oder konkurrierende Semantiken (u.a.
Bellah et al., Koppetsch) identifizieren, anstatt ihre Ablosung zu konstatieren, wie etwa Luh-
mann oder Giddens (vgl. Lenz/Dref3ler/Scholz 2013: 35ff.). Das Beziehungsverstindnis und
die praktische Ausgestaltung der Beziehung der Interviewten wurden nicht explizit erfragt,
sondern von einigen im Laufe der Interviews thematisiert. Der Interviewaufruf konstituierte
das untersuchte Sample mit, da er sich an lesbische Paare richtete (vgl. Kap. 3).

- am 12.02,2026, 20:42:14,

197


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Queere Praktiken der Reproduktion

Geburt des Kindes gab es zunehmend Probleme im Verhiltnis mit dem Spender,
da dieser in den Familienalltag eingebunden sein wollte und miteinander verein-
barte Grenzen infrage stellte. Die Aushandlungen wber seine Rolle dauerten zum
Zeitpunkt des Interviews noch an. Der urspriingliche Wunsch nach einem »>pas-
siven« Spender, der erst auf Nachfrage des Kindes in das Leben der Familie tritt,
hat sich als nicht praktizierbar herausgestellt. Wie Elisa Hofmann berichtet, hat
sich »alles anders entwickelt [...]. Diese Rolle des Vaters [..] wird auch echt noch
ausgehandelt« (EH 2, 69-70).

Das auslosende Ereignis fiir die Neuaushandlung seiner Rolle in der Konstel-
lation war die Geburt des Kindes. Der Spender wollte es nach der Geburt gerne se-
hen, obwohl sie dies urspriinglich anders vereinbart hatten. Insbesondere Helene
Hofmann, der soziale Elternteil, plidierte dafiir, mit einem Treffen des Spenders
und des Kindes zu warten, bis die Stiefkindadoption erfolgreich durchgefiihrt ist
und er als Spender nicht mehr intervenieren kann, um beispielsweise die rechtliche
Elternschaft fiir sich zu beanspruchen.* Die Hofmanns gingen auf seine Anfrage
nach einem Treffen nach einiger Abwigung dennoch ein und boten ihm nach der
Geburt an, dass er das Kind drei- bis viermal im Jahr sehen kénne. Als Thomas
Schneider nach einer gewissen Zeit fragte, ob er das Kind auch etwas ofter, funf-
bis sechsmal im Jahr sehen kénnte, waren Elisa und Helene Hofmann irritiert und
blockten den Kontakt zunichst ganz ab. Elisa Hofmann begriindet dieses Verhalten
mit threm Bediirfnis, eine familiale Grenze aufrechtzuerhalten: »Aber es liegt auch
daran, dass wir immer so das Gefiithl hatten, wir miissen da so Grenzen halten, also,
dass er da nicht so die Grenze zu unserer Familie irgendwie sieht, also was sozusa-
gen die Rolle ist. Also wir waren da schon auch erst mal sehr hart« (EH 3, 114-117).
Fiir Elisa Hofmann besteht eine Grenze zwischen ihnen als Mutter-Mutter-Kind-
Familie und dem Spender, wihrend er sich selbst, wie sie berichtet, der Familie
zuordnet und eine solche Grenze nicht (mehr) ziehen wiirde. Elisa beschreibt ihr
Verhalten als »hart« und driickt damit aus, dass sie einer solchen Zuriickweisung
und der Exklusion des Spenders aus der Familie eine besondere emotionale Be-
deutung beimisst. Auf das Verhalten der Hofmanns reagierte Thomas Schneider
dann auch duflerst emotional, berichtet Elisa Hofmann, und es wurde aus ihrer
Perspektive retrospektiv deutlich, dass sein Kinderwunsch bzw. sein Wunsch nach
einer Konstellation, in die er als Vater involviert ist, grofier war als gedacht:

»Und daraufhin sozusagen das hat ihn, glaube ich, auch sehr schockiert, und da
ging dann bei ihm die totale Emotionskiste hoch. Dann kam raus, dass er ein

14 Weitere Erlduterungen zu den mit dem Verfahren der Stiefkindadoption verbundenen
Rechtsunsicherheiten fiir die lesbisch-queeren Paare sowie fiir die Samenspender folgen in
Kap. 6.3, Fufdnote 27, S. 256.

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

schlechtes Verhiltnis zu seinem Vater hatte und das jetzt bei seinem Kind bes-
ser machen mochte.« (EH 3, 117-120)

Im Folgenden spitzte sich der familiale Grenzkonflikt zu: Auf die Kontaktblockade
der Hofmanns, die sie als Modus der Grenzziehung zwecks einer Exklusion des
Spenders aus dem familialen Gefiige nutzten, reagierte er mit eigenen Druckmit-
teln. Er erklirte, dass er unter diesen Umstinden fiir ein zweites Kind eventuell
nicht zur Verfiigung stehe. Elisa Hofmann berichtet, dass er im Anschluss an diese
emotionale Reaktion aber um eine konstruktive Konfliktlosung bemiiht war und
den Gang zu einer Beratungsstelle vorschlug. Dort waren sie inzwischen zweimal
in einem gemeinsamen Beratungsgesprich, »um irgendwie Grenzen zu kliren«
(EH 3, 128), so Elisa Hofmann. In der Beratung tauschen sie sich iiber ihre jewei-
ligen Bediirfnisse aus und iiber verschiedene Moglichkeiten, seine Rolle auszuge-
stalten. Bisher verlaufe auch diese Diskussion konflikthaft. Elisa Hofmann betont
in diesem Zusammenhang, dass sie an sich ein gutes Verhiltnis zu ihm hitten, er
aber nach wie vor das Gefiithl habe, von ihnen ausgeschlossen zu werden aus der
familialen Konstellation. Hierbei zieht er einen Vergleich zu anderen lesbischen
Paaren, fiir die er privat Samen gespendet hat: »Also er sagt immer, die anderen
Paare, da hat er mehr das Gefiihl mitzugestalten« (EH 3, 132f.).

Deutlich wird, dass die Hofmanns insgesamt eine sehr klar umrissene Vor-
stellung von Familie haben, die ihre familialen Praktiken anleitet: Abgrenzung von
einem Dritten ist das zentrale Thema. Dass sich die Rolle des Spenders anders als
erwartet entwickelt bzw. er eine andere Position einfordert, bedeutet im Fall der
Hofmanns nicht, dass sich das, was sie als ihre Familie definieren, verschiebt und
veridndert — sie setzen alle Energie in die zum Zeitpunkt des Interviews noch an-
haltenden, inzwischen beraterisch unterstiitzten Aushandlungen mit dem Spen-
der, damit ihr angestrebtes Modell in seinen Grenzen maglichst wenig erschiittert
wird. Die Gefahr einer Grenziiberschreitung und méglichen Offnung hin zur In-
klusion des Spenders hatten sie in der Planungsphase tiber eine gezielte Auswahl
einzuhegen versucht.

Schliefilich benennt Elisa Hofmann auch die Motivation, die hinter dem Be-
streben steht, ein Zwei-Elternmodell zu leben:

»Wir wollten eben keinen Miterzieher. Also es war bei uns eben auch in der Dis-
kussion, suchen wir uns, was hier in Stadt X auch kein Problem ware, ein schwules
Paar. Und das war aber genau dieses, dass wir dann gesagt haben, he, es ist schon
schwer genug, sich zu zweit auf einen Erziehungsstil zu einigen, wir kénnen es
uns nicht vorstellen, uns zu viert zu einigen. Also da echte Miterzieher zu haben,
das wollen wir nicht. Nee, wir sind schon-, also die Familie sind wir, mit unseren
Eltern. Also das ist eben, da gibt es ein anderes Paar aus Stadt X jetzt eben, wo er
[der Spender, A.d.V.] auch gespendet hat, die wollen so richtig seine Mutter auch
kennen lernen, also wo richtig die Familie erweitert wird. Und das ist-. Also es war

- am 12.02,2026, 20:42:14,

199


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Queere Praktiken der Reproduktion

auch so, als er es dann seiner Mutter gesagt hat, haben wir auch wirklich deutlich
so gesagt, he, du kannst es gerne deiner Mama erzéhlen, aber sie muss sich klar
sein, sie gewinnt keinen Enkel dazu.« (EH 4, 155-165)

Wie der Absatz zeigt, steht fur die Hofmanns ein kontinuierlicher Erziehungs-
stil im Zentrum: Familie ist fiir sie Erziehen und sich in der Ausgestaltung dieser
erzieherischen Praxis einig zu sein. Eine solche Kontinuitit und Homogenitit be-
zeichnet Elisa Hofmann bereits in einer Konstellation als Elternpaar als eine Her-
ausforderung. Neben Elisa Hofmanns Partnerin und dem Kind zdhlen der Passa-
ge zufolge auch die Grofieltern (d.h. die Eltern von Elisa und Helene Hofmann)
zu ihrer Familie. Elisa Hofmann zieht in ihrer Erzidhlung ein anderes lesbisches
Paar, fiir das der Spender ebenfalls gespendet hat, als Kontrastfolie heran und fasst
zum Ende der Passage noch einmal zusammen, dass sie keine Erziehungskonflikte
mochten und auch keine familialen Erweiterungen in Form eines Miterziehenden
wiinschen. Elisa Hofmann unterscheidet explizit Konstellationen, »wo richtig die
Familie erweitert wird« von ihrer eigenen Familie, die sich am Ideal eines konti-
nuierlichen Erziehungsstils orientiert, den sie als Miitterpaar aushandeln wollen.
Der gemeinsame Wille des lesbischen Paars zum Kind und zur paarférmigen El-
ternschaft definieren fiir sie Familie und iiber diese Verbindung konstituiert sich
auch GrofRelternschaft. Genetische Abstammung als Begriitndung von Grofeltern-
schaft erfihrt in Bezug auf die Mutter des Spenders eine Disartikulation durch das
lesbische Paar (»sie gewinnt keinen Enkel dazu«).

Schlieflich erliutert Elisa Hofmann im Verlauf des Gesprichs noch einmal,
dass Thomas Schneider sich selbst anders, nimlich als »viel wichtiger« (EH 4, 172)
in der Konstellation empfinde und sie deshalb auch dem Kind gegeniiber etwas
anders iiber ihn sprechen wiirden: »Aber theoretisch, zumindest von unserem An-
spruch, versuchen wir das schon relativ, okay, du hast einen Papa, so dieser Stil, der
wohnt nicht bei uns, aber den mégen wir und so« (EH 4, 177-179). Prignant ist hier
die Wortwahl »theoretisch«, die eine Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirk-
lichkeit verdeutlicht. Wahrend der Spender im Alltag zumeist auf3en vor bleibt und
beziiglich seiner Involviertheit nach wie vor enge Grenzen gesteckt werden, versu-
chen sie auf der sprachlichen Ebene und iiber materielle Artefakte wie Fotografien
eine distanzierte Variante der Familialisierung zu vollziehen: Sie bezeichnen ihn
gegeniiber dem Kind als »Papa« und haben ihn in ein Fotoalbum aufgenommen, in
dem alle wichtigen Personen aus dem Umfeld des Kindes enthalten sind. Eine sol-
che Distanz ist aktuell fiir sie notwendig und eine Anniherung erst perspektivisch
vorstellbar. Elisa Hofmann artikuliert das Bediirfnis nach einer strikten Grenzzie-
hung, um ein Gefiihl von Sicherheit herzustellen:

»Und wir sind eher so, dass wir-, wir brauchen so unseren Schutzrahmen, wir wol-
len es irgendwie so definiert haben. Und wir haben es jetzt im Prinzip also aus-
gemacht auf alle zwei Monate- [..] aber nicht jeden Monat, das ist uns tatsdchlich

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

zu viel. Aber es ist nicht so, dass es fiir uns festgeschrieben ist, aber im Moment
haben wir das Gefiihl, tut es-, brauchen wir [es] von der Familie her nicht.« (EH 3,
139-145)

Ein moglicher Einschluss des Spenders orientiert sich an ihren Bediirfnissen als
Miitter. Elisa und Helene Hofmann brauchen aktuell einen klar definierten Rah-
men, der fiir sie Schutz bedeutet. Schutz wird immer dann relevant, wenn es ei-
ne Gefahr gibt. In diesem Fall erleben die Hofmanns einen potentiellen Dritten
im elterlichen Gefiige, den Samenspender, als Gefahr. Als Modus zur Etablierung
der Grenze wihlen sie eine klar abgesteckte Anzahl an Treffen, die den Spender
vorldufig im Grenzbereich zur familialen Praxisgemeinschaft situieren sollen. Das
zweimonatige Zeitintervall stellt Elisa Hofmann aber auch als verhandelbar und
potentiell verinderbar heraus.

Eine Offnung der familialen Konfiguration kénnte sich Elisa Hofmann zufol-
ge auflerdem vollziehen, wenn ihr Kind kiinftig ein solches Bediirfnis artikulieren
wiirde. Das Kind ist damit ein bedeutender Akteur, der die Position des Spenders
im Familienmodell neu mit verhandeln kénnte, sodass der Spender vom »margi-
nal man« (GieRBmann/Taha 2017: 48) auch zu einem Mitglied der Familie werden
konnte.

Zum Ende des Gesprichs versucht Elisa Hofmann auf meine Nachfrage hin
noch einmal genauer zu greifen, welche Position der Spender im Verhiltnis zu
ihnen einnimmt:

»Aber es ist auch-, also ich definiere es so, er gehort zu [Name des Kindes] dazu,
(3) aber er gehort nicht zu uns dazu. Und ich weifs eben noch nicht, ob das in der
Praxis so lebbar ist, ja. Irgendwie gehort er dadurch auch zu uns dazu, also, aber
das ist irgendwie-. Also wir mussten uns in der Beratung natiirlich dem auch so
ein bisschen stellen, ja, wie sehen wir unsere Familienkonstellation? Und da fand
ich es schon so, genau, also [Name des Kindes] [ist] sehr nah bei uns und auch mit
dem Blick auf uns, und letztendlich sein Vater, der Thomas, [ist] so in der Ndhe
von [Name des Kindes], aber sozusagen eher weg von uns, also von uns Miittern.«
(EH 15f., 744-750)

In dieser Passage lisst sich eine Offnung der familialen Lebensform ausmachen,
die iiber die Markierung unterschiedlicher Nihe- und Distanzverhiltnisse regu-
liert werden soll: Der Spender ist fiir Elisa Hofmann zunichst lediglich iiber das
Kind an sie als Familie angedockt. Wihrend bei seiner Mutter noch eine Disartiku-
lation der Relevanz genetischer Verwandtschaft erfolgte, wird sie im Verhiltnis von
Spender und Kind implizit als eine bedeutsame markiert und artikuliert. Die Po-
sition des Spenders gleicht der eines Satelliten, der in der Nihe des Kindes kreist,
aber nicht innerhalb des elterlichen Systems verortet wird. In Elisa Hofmanns Fest-
stellung, dass der Spender iiber seine (genetische) Verbindung zum Kind »irgend-

- am 12.02,2026, 20:42:14,

201


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Queere Praktiken der Reproduktion

wie« auch zu ihnen gehore, zeigt sich das Paradoxe dieser Konstruktion: So sehr
sie thn auf Abstand halten wollen, ist er doch auch Teil des Familiensystems. Ob
und wie dieses Modell in der Praxis und im familialen Alltag lebbar ist, markiert
Elisa Hofmann als offene Frage.

Deutlich wird im Verlauf des Gesprichs, dass es weitere Ambivalenzen beziig-
lich der Aushandlung der Rolle des Spenders gibt — nicht nur zwischen dem les-
bischen Paar und dem Spender, sondern auch zwischen den Miittern selbst. Elisa
Hofmann erginzt, dass ihre eigene Haltung als leibliche Mutter und die von Helene
Hofmann als nicht-leiblicher Elternteil variieren. Sie stellt leibliche bzw. nicht-leib-
liche Verwandtschaftsbeziehungen zum Kind als wesentliche Komponenten her-
aus, an denen sich das Schutzbediirfnis gegeniiber dem Spender bemisst. Die el-
terlichen Anniherungsversuche des Spenders sind fiir sie und ihre leibliche Mut-
terschaft tragbarer als fiir die nicht-leibliche Mutterschaft Helene Hofmanns. Die
Involviertheit einer dritten Person schitzt sie als bedrohlicher fiir ihre Partnerin
ein:

»Und das ist auch zwischen uns, zwischen Helene und mir, nicht ganz, finde ich,
geklart. Also ich glaube, ich bin da-, ich wiirde da die Grenzen ein bisschen mehr
nachgeben, und fiir sie sind halt die Grenzen noch viel wichtiger. Jetzt weifs ich
aber nicht, das ist schon auch so, [..] dass es auch da rein spielt irgendwie, dass
man doch mehr Schutz irgendwie braucht als soziale Mutter.« (EH 4, 148-152)

Elisa Hofmann artikuliert hier, dass sie sich beide als Elternpaar abgrenzen - je-
doch ist ihre eigene Grenze elastischer und kann nachgeben, wihrend Helene Hof-
manns Grenze starrer und fester erscheint. Helene Hofmann bestitigt diese Ein-
schitzung ihrer Partnerin im weiteren Gesprichsverlauf und geht erginzend auf
die Bedeutung der rechtlichen Ebene ein. Eine besonders grofie Unsicherheit ha-
be sie in der Zeit empfunden, als das Stiefkindadoptionsverfahren noch nicht ab-
geschlossen war. Die institutionelle Zumutung eines Priifverfahrens, welches ihre
Eignung als Elternteil und ihren rechtmifligen Anspruch auf diese Position in Ab-
wigung der Interessen eines privaten Samenspenders feststellen soll (siehe auch
6.3), fithrt zu einem besonders starken Bediirfnis nach einer Grenze und einem
Schutzraum. Die rechtlich prekire Situation birgt eine besondere Gefahr fiir He-
lene Hofmann in sich, die der Spender fiir sie im Gegensatz zur leiblichen, bereits
rechtlich abgesicherten Mutter verkérpert.

AbschliefRend beschreibt Elisa Hofmann die emotionale Dimension, die Familie
fir sie hat:

»Also Familie ist, glaube ich, so der Kern, auf den man sich irgendwie so verlassen
kann. Ja. (3) Also so gebunden durch diese Liebe. Und ich glaube schon-, (3) ich
sage mal, diese bedingungslose Liebe so zu diesem Kind, was wirklich, glaube ich,
relativ bedingungslos-. Zum Partner ist man jetzt nicht ganz so bedingungslos

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

oder ich nicht ganz so bedingungslos (Interviewte und Interviewende* lachen),
aber-. Also das ist schon was, wie ich auch Familie erfahre, das ist so, ja, das ist so
vielleicht so der innere Kern, der irgendwie das so zusammenhilt, aber vor allen
Dingen irgendwie, auf die man sich verlassen kann.« (EH 16, 763-769)

Elisa Hofmann entwirft Familie in dieser Passage als affektiv-soziale Formation,
als »Kern, der Verlisslichkeit und Sicherheit symbolisiert, und dessen >Klebstoft
Liebe ist. Liebe unterscheidet sie in eine als bedingungslos gerahmte Eltern-Kind-
Liebe und eine — zumindest was ihre Person betrifft — an Bedingungen gekniipfte
partnerschaftliche Liebe.

Insgesamt wird deutlich, dass sich Helene und Elisa Hofmann am normati-
ven Ideal einer Zwei-Elternschaft orientieren und versuchen, dieses Modell in den
Aushandlungen mit dem Spender zu realisieren. Im Fall der Hofmanns ist Fami-
lie iber ein Zwei-Elternmodell strukturiert, bestehend aus einem Elternpaar, das
romantisch aufeinander bezogen ist und in einem gemeinsamen Haushalt lebt.
Zwei-Elternschaft ist fiir sie aufgrund des Wunschs, einen kontinuierlichen Er-
ziehungsstil zu verwirklichen, das Idealmodell und das Konstrukt muss trotz auf-
tretender Begehrlichkeiten des Spenders, eine grofRere soziale Rolle im Leben des
Kindes einzunehmen, verteidigt werden. Thomas Schneider wird als Konkurrenz
und Bedrohung erlebt und ist ein >Vater auf Distanz«. Uber das Kind ist er an die
Familie angedockt und wird partiell iiber Artefakte wie Fotos oder eine begrenzte
Anzahl an eingeriumten personlichen Treffen mit dem Kind einbezogen und zu-
gleich auf Abstand gehalten. Wiederkehrende Begriffe in der Erzihlung der Hof-
manns sind die der »Grenze« und des »Schutzes«. Sie versuchen dem im fami-
lialen Alltag immer deutlicher werdenden Moment der Gestaltungsoffenheit und
Prozesshaftigkeit von Familie durch Abwehr und Ausschluss zu begegnen und da-
mit einen wesentlichen Stiitzpfeiler des Kernfamilienideals abzusichern: die Norm
der kontinuierlichen Elternschaft. Familie zu tun heiflt in threm Fall stetig Abgren-
zungsarbeit zu leisten und zeichnet sich insbesondere durch Schliefungsprozesse
aus. Verstirke zeigt sich das Bediirfnis nach einer deutlichen Grenze bei der nicht-
leiblichen Mutter, Helene Hofmann, die ihre Position insbesondere vor, aber auch
nach erfolgreicher Durchfiihrung der Stiefkindadoption und ihrer damit einher-
gehenden rechtlichen Absicherung als besonders vulnerabel erlebt. Der Wunsch
nach einer Anerkennung durch den Staat und einer Garantie des Schutzes ihrer Fa-
milienform iiber den rechtlichen Mutterschaftsstatus beider Frauen, den sie iiber
das Stiefkindadoptionsverfahren etwa eineinhalb Jahre nach der Geburt des Kin-
des erlangen, lasst sich auch als eine normalisierende Anpassung an eine gesetzlich
normative Setzung von Elternschaft deuten, iiber die sie versuchen, den prekiren
Status nicht-leiblicher Mutterschaft zu managen.’

15 Vgl. hierzu auch die Deutung eines Fallbeispiels in der Studie von Yv E. Nay (2017: 114).

- am 12.02,2026, 20:42:14,

203


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Queere Praktiken der Reproduktion

In den Praktiken, die den >Schutzrahmenc bilden sollen, etwa die Reglementie-
rung der Hiufigkeit von Treffen mit dem Spender, geht es darum, eine Exklusivitit
herzustellen, die fiir die Hofmanns notig ist, um ein Gefithl gemeinsamer Eltern-
schaft als Frauenpaar und Praktiken der Zusammengehdrigkeit zu realisieren.

Wihrend die Hofmanns ein Gefiihl der Bedrohung durch den Spender erleben
und ihre Kraft darauf verwenden, das angestrebte Zwei-Elternmodell zu bewah-
ren, indem sie Grenzen abstecken, lassen sich in anderen Familien vermehrte Ent-
kopplungen tradierter Verkniipfungen bei gleichzeitiger Orientierung am Ideal der
Kernfamilie ausmachen. Ein solches Beispiel stellt die familiale Praxis der Schmitz’
dar, die ich im Folgenden analysiere.

6.2.2 Die Schmitz: »Der Papa ist der Dritte«

Isabell Schmitz, 34 Jahre alt, und ihre Partnerin Silvia Schmitz'®, 37 Jahre, leben
in einer deutschen Grofistadt in einer gemeinsamen Wohnung und fithren eine
romantische Zweierbeziehung. Isabell Schmitz ist im sozialen Bereich als Ange-
stellte titig, Silvia Schmitz ist selbststindig. Isabell Schmitz hat ein Kind zur Welt
gebracht, das zum Zeitpunkt des Interviews sieben Monate alt ist. Verwirklicht
hat sie ihre Elternschaft mit Hilfe der privaten Samenspende eines homosexuellen
Manns, Stefan Miiller, der als aktiver Vater in die Konstellation eingebunden ist
und das Kind ein- bis zweimal pro Woche betreut. Er hatte sich zusammen mit
seinem damaligen Partner, Alexander Kirsch, auf eine von ihr formulierte Anzei-
ge in einem Online-Portal fiir schwule Mdnner gemeldet und wollte zunichst mit
seinem Partner und Isabell Schmitz eine Drei-Elternschaft leben. Silvia Schmitz
wollte urspriinglich nicht als Elternteil fungieren bzw. sich die Option offenhalten,
nicht eingebunden zu sein, weshalb auch Isabell anfangs eine Drei-Elternschaft
mit Stefan Miiller und seinem Partner plante. In diese sollte ihre Partnerin ein-
steigen konnen, sollte sie das wiinschen. Beziiglich des Wohnens favorisierten sie
ein Wechselmodell, bei dem das Kind abwechselnd Zeit in beiden Haushalten ver-
bringen sollte.

Die Familienbildung der Schmitz’ stellt zu Beginn den Versuch dar, nicht nur
Reproduktion und Sexualitit, sondern potentiell Elternschaft und die Paarbezie-
hung von Isabell und Silvia Schmitz voneinander zu entkoppeln. Dass sie zunichst
ein solches Modell aushandelten, hatte sich schon linger abgezeichnet. Bereits bei
ihrem ersten Kennenlernen stellten sie fest, dass ihre Lebensentwiirfe in Bezug auf
den Kinderwunsch nicht vereinbar waren:

16  Silvia Schmitz war nicht am Gesprach beteiligt. Im Gegensatz zu Isabell Schmitz lehnte sie
ein Interview ab, kommunizierte ihrer Partnerin aber die Offenheit, dass sie die Familienge-
schichte teilen darf, wenn sie das Bediirfnis dazu hat.

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

»Ja, und dann in der Nacht, als wir uns kennenlernten (lacht), ich so ja, also mein
Leben nur mit Kind. Sie, um Gottes willen, meins nur ohne Kind. Dann standen wir
uns beide so gegeniiber, so, scheifle (lacht). Und beide haben halt voneinander
gedacht, ah ja, gibt sich schon, das ist jetzt halt so-, so eine fixe Idee, und die
soll mich erst mal gut kennen lernen, dann will die auch ein Kind. Und sie hat
genau so gedacht, ja, wenn unsere Beziehung dann mal gut lduft und wenn es
mal funktioniert, dann will die kein Kind mehr (Interviewerin® und Interviewte
lachen). So haben wir dann erst mal schon irgendwie (lacht) unsere Beziehung
begonnen.« (ISch 2, 65-72)

Nach zwei Jahren merkte Isabell Schmitz, dass es ihr ernst damit war, ihren »Le-
benstraum« (ISch 2, 85) vom Kind zu verwirklichen. Sie habe ihre Partnerin »vor
vollendete Tatsachen gestellt« (ISch 2, 77) und beschlossen ein Kind zu bekommen
- wenn notig, auch ohne ihre Partnerin. Silvia Schmitz signalisierte ihr daraufhin,
dass sie nach wie vor keinen Wunsch nach einem Kind habe. Diese kontriren Zu-
kunftsentwiirfe fithrten zu der Uberlegung, Elternschaft von Partner*innenschaft
zu entkoppeln. Sie planten ein alternatives Modell zur Zwei-Miitter-Familie zu ver-
wirklichen - ein Elternmodell mit mindestens einem sozial eingebundenen, recht-
lich und finanziell Verantwortung tragenden Vater, welches je nach Entwicklung
des Bediirfnisses von Silvia Schmitz teilweise oder ganz entkoppelt sein sollte von
ihrer Paarbeziehung zu Isabell Schmitz:

»Und dann war aber auch zeitgleich klar, dass wir das nur mit aktivem Vater ma-
chen, also, dass-, dass er und ich uns die Verantwortung [...] teilen [...] fiir das Kind,
und dass sie rechtlich einfach raus ist. Also das war ihr ganz wichtig, dass sie da-
[...], sie hat gemeint, okay, sie versucht es mitzugehen, weil sie mich einfach so
sehr liebt, und aber nur mit der Option, dass ein Papa dabei ist, der rechtlich die
Verantwortung mittragt und auch finanziell. Das war ihr so ganz wichtig, dass sie
nicht an dieses Kind gebunden ist, wenn sie es doch nicht kann.« (ISch 2f., 91-99)

Dieser Kompromiss war fiir Isabell Schmitz »okay« (ISch 3, 101), was sie unter an-
derem damit begriindet, dass sie sich selbst bei einer groferen Involviertheit ihrer
Partnerin einen Spender mit Vaterrolle gewiinscht hitte — auch, um das Wissen
des Kindes tiber die genetische Abstammung zu gewihrleisten: Fiir sie war es eine
Grundvoraussetzung, »dass das Kind weif3, das ist mein Papa« (ISch 3, 107f.).

Ein Drei- oder Vier-Elternmodell, bestehend aus Isabell Schmitz, ggf. Silvia
Schmitz und zwei Vitern, setzten sie in der urspriinglich angedachten Weise
nicht um, da Stefan Miiller zu Beginn der tiber eine Selbstinsemination erreichten
Schwangerschaft die Beziehung zu seinem Partner beendete und eine gemeinsa-
me Elternschaft vor dem Hintergrund der Trennung keine Option fiir beide war.
Dies bedeutete auch fiir die Familienbildung von Isabell Schmitz zunichst eine
iiberraschende Wendung, weil sie mit zwei weiteren Elternteilen gerechnet hatte,

- am 12.02,2026, 20:42:14,

205


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Queere Praktiken der Reproduktion

die verbindlich Sorge fiir das Kind tragen wiirden, und der weitere Prozess nun
offen war. Das doing family setzte sich jedoch wider Erwarten fort: Obwohl der
ehemalige Lebenspartner von Stefan Miiller zum Zeitpunkt des Interviews keine
konstante Rolle im Familienalltag und in der Erziehung des Kindes spielt, schreibt
sie ihm den Status eines »Papas« zu und erzihlt, dass sich die familialen Bande
inzwischen sogar tiber ihn hinaus erstrecken: Alexander Kirsch hat kurz nach der
Trennung in einer anderen Konstellation ein leibliches Kind bekommen, fir das
er die Hauptverantwortung tragt. Fur Isabell Schmitz erweitert sich ihre eigene
Familienkonstellation zusitzlich um ein »Geschwisterkind«. Konstitutiv fiir diese
familiale Beziehung sind fiir sie die intensiven Aushandlungen mit Alexander
Kirsch im Vorfeld ihrer Schwangerschaft. Aktuelle gemeinsame Aktivititen von
Stefan Miiller und Alexander Kirsch mit beiden Kindern beschreibt sie ebenfalls
als beziehungsstiftend:

»)a, also esistecht krass, das ist total heftig. Und wir haben mitihm natirlich nach
wie vor sehr viel Kontakt auch, und die zwei Kinder. Weil eigentlich haben wir ja
mal die Sache zu viert gestartet, also fiir uns ist er ja irgendwie noch irgendwie
der zweite Papa und die Kleine ist immer noch, das ist irgendwie so ein Gefiihl,
soihre kleine Schwester. Und irgendwie, ja, das ist soimmer noch Familie fiir uns,
also er gehdrt immer noch dazu. [...] Also auch heute, die zwei [Alexander Kirsch
u. Stefan Miiller, A.dV.] haben zusammen die Babygruppe und gehen zusammen
zum Babyschwimmen, wenn es sich zeitlich ergibt, also finde ich total witzig. Und,
ja, aber die zwei sind nicht mehr zusammen.« (ISch 7, 329-334)

Gemeinsame Planungsprozesse in der Viererkonstellation sowie die geteilten
Erfahrungen von Stefan Miiller und Alexander Kirsch sind das, was fiir Isabell
Schmitz Familie konstituiert. Isabell Schmitz artikuliert im Interview somit zu-
nichst einen sehr weiten Familienbegriff. Aus ihren Ausfihrungen geht hervor,
dass sich Familie fir sie vorwiegend iiber soziale Aushandlungen (u.a. im Sinne
von gemeinsam getroffenen Entscheidungen und Absprachen) und Praktiken
(bspw. gemeinsamer Besuch der Babygruppe und des Babyschwimmens) heraus-
bildet — Familie wird getan. Personen, die in der Alltagspraxis eine Rolle spielen,
werden in die Familie integriert, so auch der ehemalige Partner des Spendervaters
und dessen Kind. Elternschaft ist dabei nicht zwingend an Partner*innenschaft
gekoppelt, sondern kann auch auf Freundschaftsebene, als Ko-Elternschaft'’,

17 Unter »Ko-« bzw. »Co-Elternschaft« ist nach Bender und Eck (2020) ein familiales System zu
verstehen, in dem Eltern»gemeinsam fiir eines oder mehrere Kinder [sorgen], wobei mindes-
tens zwei der Elternteile nichtin einer Paarbeziehung miteinander stehen« (ebd. 44). Zudem
handelt es sich um eine intentional entstandene elterliche Konstellation, die nicht etwa mit
einer Nachtrennungsfamilie zu verwechseln ist (vgl. ebd. 45f.).

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

gelebt werden oder diese vereinen, indem unterschiedliche Beziehungsweisen
zwischen den beteiligten Akteur*innen existieren.

Neben der Weitung dessen, auf Basis welcher Beziehungen und in welcher
Konstellation Elternschaft gelebt wird, sowie einer situativen, stetigen Anpassung
des familialen Gefiiges, zeichnet sich das Beispiel der Schmitz’ aber auch durch
Momente aus, den Spender in einen Grenzbereich zu verweisen und die lesbischen
Partnerinnen als Elternpaar zu entwerfen, wie der weitere Verlauf des Interviews
zeigt. Das Verhiltnis zu Stefan Miiller ist im Zuge des familialen Alltags kompliziert
geworden und es lassen sich wiederholt Abgrenzungsversuche von einem erweiter-
ten Familien- und Elternmodell ausmachen sowie das Bediirfnis nach Abstand vom
Spendervater.

Das Verhiltnis zwischen Isabell Schmitz, ihrer Partnerin und Stefan Miiller ist
belastet wegen einer Konkurrenzsituation zwischen ihm und Silvia Schmitz, die
sich erst im Laufe der Zeit als solche herauskristallisiert hat: Silvia Schmitz ist ak-
tuell nimlich umfassend und gleichberechtigt in die Elternkonstellation involviert.
Diese Entwicklung begann bereits im Zuge der Schwangerschaftsbegleitung, wie
Isabell Schmitz erzahlt:

»Ach Gott, die zwei [Silvia Schmitz und das Kind, A.d.V.], die sind unzertrenn-
lich (lacht). [..] die liebt [Name des Kindes] abgottisch. Und die hat ja auch die
Schwangerschaft-, sie hat sich super um mich gekiimmert und, und war ja dann
auch bei der Geburt dabei, was sie auch nie gedacht hitte, weil sie hat immer ge-
sagt, nein, zur Geburt geht sie nicht mit und das macht sie nicht und das kann sie
nichtsehenund, naja,dasistallesso ekligund das will sie nicht und so (...) (lacht).
Und, ach, die zwei sind ein Dreamteam.« (ISch 9, 413-425)

Bereits zu Beginn des Gesprichs deutet sich der Konflikt mit Stefan Miiller an,
als Isabell Schmitz anspricht, dass eine Elternschaft, in die drei Personen invol-
viert sind, nicht einfach zu praktizieren ist: »Also ich meine, Erziehung von einem
Kind ist nie leicht, und wenn du jetzt durch drei Leute das machen musst, und
jemand, der dann natiirlich noch ganz aktiv mit eingebunden sein mochte, ist das
eine extreme Herausforderung fiir alle Seiten« (ISch 3, 117-119). Als Grund fiir das
inzwischen konflikthafte Verhiltnis fithrt Isabell Schmitz an, dass der Spender ih-
rer Ansicht nach dem Kind zu viele Emotionen entgegenbringe: »Ich glaube, den
Papa haben die Papagefiihle zu sehr itberrannt, der hat nicht damit gerechnet, wie
sehr er da-, da (.) findet oder wie sehr ihn das (.) Der hat sich das, glaube ich,
selbst viel unemotionaler vorgestellt wahrscheinlich« (ISch 3, 134-136). Interessant
ist, dass die Problemwahrnehmung Isabell Schmitz’ auf den Spender und Vater
zielt. Vor dem Hintergrund der Projektierung von Elternschaft wire es genau um-
gekehrt zu formulieren: Wihrend der Spender von Beginn an als biologischer und
sozialer Vater Teil der Elternkonstellation sein wollte, kam es bei ihrer Partnerin zu
einer emotionalen Involvierung — sie hat Gefiihle entwickelt. Die Umkehr der Pro-

- am 12.02,2026, 20:42:14,

207


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Queere Praktiken der Reproduktion

blemwahrnehmung erméglicht eine Re-Positionierung der Beteiligten innerhalb
des elterlichen Gefiiges zugunsten des lesbischen Paars. Im Zuge der familialen
Alltagspraxis hat eine Verschiebung und Hierarchisierung von Positionen und Re-
lationen stattgefunden:

»Und ich sage jetzt mal-, also ich denke mal, dass es sich auch so ergeben wird,
dass Silvia fiir sie [das Kind, A.d.V.] eine wichtigere Rolle haben wird als der Papa.
Der Papa ist wichtig und der Papa wird auch viel mit ihr Zeit verbringen diirfen
spater und trotzdem wird Silvia immer ihre zweite Bezugsperson nach mir sein
und der Papa ist der Dritte. Also ich glaube nicht, dass das-, dass sie quasi dann
mal so vom Kopf her-, dass sie-, dass der Papa eigentlich mehr Rechte hat an ihr
oder so. Vom Cefiithl her wird immer Silvia so sein, wie jetzt in einer reguldaren
Familie der Papa einfach ist. Es wird immer sie sein.« (ISch 18, 835-841)

Isabell Schmitz hat in dieser Passage die Deutungsmacht iiber die Anordnung der
Bezugspersonen inne. Diese Anordnung speist sich aus ihrem eigenen Gefiihl den
anderen beiden Akteur*innen gegeniiber, dem Spendervater und ihrer Partnerin.
Aus ihrer Perspektive ist Stefan Miiller an die Position der dritten Bezugsperson
geriickt — nicht im rechtlichen Sinne, aber in Bezug auf die soziale Dimension der
Elternschaft. Eltern-Kind-Beziehungen konstituieren sich fiir sie iiber die geteil-
te Zeit — und die wird neben ihr primir ihre Partnerin mit dem Kind verbringen,
weshalb sie die zweitwichtigste Bezugsperson sein wird. Isabell Schmitz setzt ih-
re Partnerin in eins mit dem »Papa« in einer »reguliren« Familie, womit sie eine
Kernfamilienform mit heterosexueller Paarbeziehung der Eltern meint. Die Aussa-
ge »es wird immer sie sein« rekurriert auf die romantische Idee einer Kontinuitit
der Paarbeziehung (und daran ankniipfend auch der Elternbeziehung) und driicke
nicht nur den Wunsch nach Sicherheit und Stabilitit, sondern eine enge Verkniip-
fung von Elternschaft und Paarbeziehung aus. Die Parallelisierung ihrer Partnerin
mit einem »Papac ist einerseits als Umarbeitung der tradierten Form des zweige-
schlechtlichen Elternpaars zu deuten. Diese wird von ihr kurzerhand auf ihre les-
bische Elternschaft iibertragen, ohne jegliche weitere Differenzmarkierung oder
Einschrinkung. Zugleich fungiert diese Parallelisierung aber auch als Mittel, um
Stefan Miiller auf einen dritten, nachrangigen Platz zu verweisen und eine Erwei-
terung der elterlichen Konstellation immer mehr zuriickzunehmen. Die Regulie-
rung von Nihe und Distanz soll, wie bei den Hofmanns, iiber die Hiufigkeit von
Treffen des Spendervaters mit dem Kind erfolgen: Das urspriinglich angedachte
Wechselmodell verwirklichen sie aktuell nicht.

Das Bediirfnis nach Distanz und Abgrenzung von Stefan Miiller fithrt dazu,
dass sie ihn im weiteren Verlauf des Interviews nicht mehr nur auf eine dritte Po-
sition im elterlichen Gefiige verweist, sondern sogar von der Familienkonstellation
ausnimmt:

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

»Also Familie ist flir mich erstmal Geborgenheit und Riickhalt und Loyalitdt und
so ein Stiick weit auch bedingungslose Liebe, also so, man ist fireinander da, egal
was ist. Da zdhle ich natiirlich im Moment meine Frau, die Kleine und mich als
engsten Familienkreis. Mit dem Vater sind wir noch nicht so weit, dass ich den zu
unserer Familie dazuzihlen wiirde, rein emotional, an dem Punkt sind wir noch
lange nicht. Ich hoffe, dass der Punkt irgendwann kommt, dass ich auch sage, er
gehort zu unserer Familie dazu. Ich wiirde es mir wiinschen (lacht), dass es sich so
entwickelt. Und ansonsten halt die GrofReltern, also zumindest-, also ihre Eltern
und meine Eltern. Zu seinen Eltern haben wir zwar auch Kontakt und zu seiner
Schwester, aber das sind Fremde fiir uns. Also die sind lieb und nett und alles,
aber kein Teil unserer Familie. Und dann unsere engsten Freunde wiirde ich schon
auch dazuzihlen. Und halt ihren Bruder auf jeden Fall, ist der Onkel, ganz klar.«
(ISch 16, 741-752)

Isabell Schmitz entwirft zur Beschreibung dessen, was Familie fiir sie ist und wer
zu dieser gehort, das Bild eines engeren und eines weiteren Kreises. Zu ersterem
zihlen Isabell Schmitz zufolge »natiirlich« sie selbst, ihre Partnerin Silvia und das
Kind. Mit dieser Formulierung naturalisiert sie die Gebundenheit von Familie an
eine paarbezogene Elternschaft und setzt der empfundenen Bedrohung durch den
Spender etwas entgegen: Zugehorigkeiten orientieren sich an der Form der Klein-
familie, nimlich an den beiden Akteurinnen, die in einer Paarbeziehung im ge-
meinsamen Haushalt mit dem Kind leben. Zum weiteren Kreis geh6ren sowohl
ihre eigenen Eltern, aber auch die Herkunftsfamilienmitglieder ihrer Partnerin.
Dariiber hinaus nimmt sie Ausweitungen des Familienbegriffs auf enge Freund-
schaften vor und markiert soziale Verwandtschaft als familial relevant. Auch Alex-
ander Kirsch, der Ex-Partner des Spendervaters, und dessen Kind gehoren fir sie
einer eingangs zitierten Passage zufolge zu ihrer Familie dazu.

Dem Spender und seiner Herkunftsfamilie gegeniiber nimmt Isabell Schmitz
wiederum eine deutliche Abgrenzung vor und klammert sie aus der Praxisgemein-
schaft Familie aus. Isabell Schmitz z3hlt Stefan Miiller aktuell weder zum engen
noch zum erweiterten Kreis ihrer Familie. Hinsichtlich der Eltern und der Schwes-
ter des Spenders lasst sich eine gleichzeitige Artikulation und Disartikulation ge-
netischer Verwandtschaftsbeziehungen ausmachen: Die Verbindungslinien miin-
den in einen Kontakt, zugleich sind die Angehérigen des Spenders (bislang) »Frem-
de« fur die Schmitz. Dies ldsst sich — wie im Fall des Spenders — als Situierung der
Angehérigen im Grenzbereich von Familie beschreiben, in dem das »Fremdex, das
die Triade von Isabell Schmitz, Silvia Schmitz und dem Kind in ihrer Einheit und
Exklusivitit bedroht, platziert ist.

Bedeutsam fir ihr Tun von Familie ist der Aspekt der Temporalitit: Isabell
Schmitz verortet die Antwort auf die Frage, wer zur Familie dazugehort, im Hier
und Jetzt und antizipiert die Moglichkeit, »dass der Punkt irgendwann kommtx,

- am 12.02,2026, 20:42:14,

209


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Queere Praktiken der Reproduktion

dass auch der Spendervater Teil der Familie ist. Damit betont sie eine grundlegen-
de Offenheit des familialen Prozesses. Familie ist wandlungsfihig und prozess-
haft und so gibt es auch im derzeit konflikthaften Verhiltnis zu Stefan Miiller ei-
nen Horizont der Verinderung, sodass sich Zugehdorigkeit zur Familie und Eltern-
schaft kiinftig nicht mehr unterscheiden miissen, sondern durchaus miteinander
verschriankt werden konnten. Praktiken der Abgrenzung und daraus resultierende
Exkludierungen sind temporir und in Aushandlung begriffen.

Isabell Schmitz benennt in der Passage verschiedene Emotionen, Werte und
Praktiken wie »Geborgenheit«, »Riickhalt«, »Loyalitit«, »bedingungslose Liebe«
und Fiireinanderdasein, die Familie konstituieren. Die Modalitit der Emotion ist
auch relevant fur die Frage, ob der Spendervater einen Einschluss ins familiale
Gefiige erfahren wird. »Rein emotional« sind die Schmitz noch nicht an diesem
Punkt. Familiale Zugehorigkeit bemisst sich folglich fiir sie an ihrer eigenen
emotionalen Verbindung zu Stefan Miiller, nicht an einer genetischen, rechtlichen
und sozialen Verbindung des Spendervaters zum Kind. Emotionen nehmen in
ihrer Herstellungspraxis von Familie eine zentrale Stellung ein: Sie sind verbin-
dungsstiftend. Vor diesem Deutungshorizont wird auch erst plausibel, dass die
Emotionen, die der Spender dem Kind entgegenbringt, eine so grofie Gefahr
darstellen. Isabell Schmitz nimmt die Deutungsmacht in Anspruch, strategische
(Dis-)Artikulationen vorzunehmen, wessen Emotionen eine Zugehorigkeit zur
Familie begriinden und wessen Emotionen nachrangig sind.

Vorerst bringt Isabell Schmitz ihre aktuelle Familienkonstellation folgender-
maflen auf den Punkt: »Also wirklich, wir sind hier eine ganz klassische Familie,
nur, dass meine Frau eine Frau ist und kein Mann (lacht)« (ISch 11, 501-502). Dass
bei ihnen alles ganz »klassisch« sei, wiederholt sie mehrfach.

Das doing family der Schmitz’ illustriert die Vielfiltigkeit, Prozesshaftigkeit und
Wandelbarkeit von Familie und stellt Relationalitit sowohl auf genetische, rechtli-
che als auch soziale und emotionale Beziige rekurrierend her: Thre familialen Prak-
tiken oszillieren zwischen der Ausweitung von Familie auf Freundschaften, einer
anfangs geplanten Mehrelternschaft sowie einer Entkopplung von Partner*innen-
schaft und Elternschaft und einem aktuell artikulierten Bediirfnis nach einer Ab-
grenzung vom Spender sowie einer deutlichen Referenz auf die Form einer Kern-
familie. Hiermit brechen die Schmitz jedoch mit einem wesentlichen Stiitzpfeiler,
der in das regulative Ideal der Kernfamilie iiber die Norm der dauerhaften, mo-
nogamen Paarbeziehung eingelassen ist: der Norm einer Kontinuitit von Familie
und Elternschaft (vgl. Hartmann 2014: 228). Diskontinuititen bedeuten oftmals ei-
ne Infragestellung von Paar- und Elternbeziehungen und erfahren gesellschaftliche
Marginalisierung oder gar Sanktionierung (vgl. 6.3). Mit ihrer Aussage, dass sie »ei-
ne ganz klassische Familie« sind, nur, dass ihre Frau eine Frau sei und kein Mann,
deutet Isabell Schmitz die Kernfamiliennorm zudem kurzerhand um: Von ihr wird
Zweigeschlechtlichkeit als konstitutives Merkmal einer >klassischenc< Familie aus-

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

radiert und >Gleichgeschlechtlichkeit« selbstverstindlich in diese Idee integriert.
Der kulturelle Code der Kernfamilie fungiert somit als Rohmaterial und Vehikel,
um ihn sowohl zu reartikulieren als auch umzuarbeiten.

Als drittes und letztes Fallbeispiel stelle ich Stefanie und Martina Kaiser vor, die
ebenfalls mit der Norm der Kontinuitit von Elternschaft brechen, dabei aber ge-
wissermafen den umgekehrten Weg einschlagen: Von einem anfangs an der Klein-
familie orientierten Modell, zeigen sie im Zuge ihrer Familienbildung und des fa-
milialen Alltags eine grofRe Offenheit, Familie und Elternschaft neu zu bestimmen
und zu fun. Sie stellen dominante Bilder und Praktiken verstirkt und explizit in-
frage, sodass sie letztlich ein familiales Arrangement bilden, von dem sich sowohl
die Hofmanns als auch die Schmitz zuletzt abzugrenzen versuchen: eine erweiterte
Familienform, fiir die stetige Aushandlungs-, Offnungs- und Verinderungsprozes-
se nicht nur konstitutiv, sondern in der diese auch gewollt sind und Mitgliedschaft
in der Praxisgemeinschaft gewihrt wird.

6.2.3  Die Kaisers: »Wir fiihren die Beziehung zu zweit, [...] aber wir sind
zu dritt Eltern«

Stefanie Kaiser, 28 Jahre, und Martina Kaiser, 31 Jahre, leben in einer grofieren
Stadt innerhalb Deutschlands. Stefanie Kaiser studiert zum Zeitpunkt des Inter-
views, Martina Kaiser arbeitet in einem Ausbildungsberuf. Martina Kaiser ist die
leibliche Mutter des gemeinsamen Kindes, das zum Zeitpunkt des Interviews neun
Monate alt ist. Die Kaisers leben in einer romantischen Zweierbeziehung und ha-
ben die Insemination privat durchgefithrt. Zunichst haben sie es mit einer fami-
lidren Samenspende versucht. Stefanie Kaisers Bruder hatte sich als Spender bereit
erklart. Nachdem Martina Kaiser auf diesem Weg auch nach mehreren Versuchen
nicht schwanger wurde, griffen sie auf einen anderen Spender, Jonas Schiller, zu-
riick. Diesen hatten sie privat iiber eine Anzeige in einem Onlineportal gefunden.
Seine Rolle sollte sich zunichst darauf beschrinken, dass das Kind ihn auf eige-
nen Wunsch hin kennenlernen kann. Sie steckten die Grenzen damit ab und ar-
tikulierten einen am Zwei-Elternmodell orientierten Familienbegriff. Im Zuge der
Schwangerschaft und im Anschluss an die Geburt entwickelte der Spender jedoch
ein immer stirkeres Bediirfnis, aktiv involviert zu sein. Darauf reagierten sie nicht
mit einem Festhalten am urspriinglich angedachten Modell - sie gestalteten Fami-
lie und Elternschaft vielmehr bedeutungsoffen und gaben spontanen Neuverhand-
lungen Raum. Die Akteur*innen verschoben die Grenzen sukzessive. Inzwischen
verstehen sich alle drei als Eltern und ziehen das Kind gemeinsam grof3, wobei der
Spender und Vater in einem getrennten Haushalt lebt.

Unerwartetes ereignete sich bereits beim ersten Inseminationsversuch mit
dem Sperma des zweiten Spenders: Nachdem die Samenspenden von Stefanies
Bruder nach fiinf Inseminationen noch nicht zum Erfolg gefithrt hatten, rech-

- am 12.02,2026, 20:42:14,

m


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Queere Praktiken der Reproduktion

neten sie auch beim Wechsel des Spenders nicht mit einer schnell eintretenden
Schwangerschaft: Martina und Stefanie Kaiser dachten zunichst »das klappt
sowieso erst irgendwann mal« (SK 4, 184), wie Stefanie berichtet, und gingen
davon aus, dass sie noch Zeit hitten den Spender kennenzulernen. Doch dem war
nicht so, wie Stefanie Kaiser erzdhlt: »[..] und dann klappt das gleich (Martina
Kaiser lacht). (.), ih, wir haben ein Kind mit einer Internetbekanntschaft, den wir
gerade funf Wochen kennen, das klang irgendwie auch ein bisschen abgefahren«
(SK 4, 186-188).

Eine Rolle innerhalb der familialen und elterlichen Konstellation planten sie
fiir den Spender zu diesem Zeitpunkt nicht ein. Stefanie Kaiser beschreibt ihre
Idee von seinem Grad der Involviertheit folgendermafien: »Und wenn das Kind
mal fragt, dann trinkt er mit dem Kind einen Kaffee« (SK 4, 179). Aus dieser Aus-
sage geht hervor, dass das erste Treffen fiir eine entferntere Zukunft angedacht
war. Wihrend der Schwangerschaft hatten sie dann viel intensiveren Kontakt als
erwartet:

»Und, ja genau, dann lief das halt so weiter, dass wir also einen richtig guten
Email-Kontakt hatten immer wieder. Und dann sind wir auch noch mal hingefah-
ren, dann hat sie [Martina Kaiser, A.d.V.] dann so einen Bauch gehabt (lacht) und-.
Cenau, und dann haben wir halt-, also da war dann irgendwie klar, dass wir uns
auch wiinschen wiirden, wenn wir da einen intensiveren Kontakt haben als dieses
einmal Kaffee trinken oder so.« (SK 5,198-202)

Der Spender war ebenfalls zunehmend emotional involviert, was Stefanie Kaiser
exemplarisch an der Nachricht iiber die anatomische Geschlechtszuordnung des
Kindes festmacht. Zunichst hatte die Arztin ihnen gesagt, dass es »ein Junge« wer-
de. Das stellte sich jedoch als Irrtum heraus. Als die Nachricht kam, dass es »ein
Midchen« werde, sei der Spender »komplett aus dem Hauschen« (SK 5, 205) gewe-
sen.!®

Schlieflich engagierte sich der Spender rund um die schwierige Geburt sehr,

wie Stefanie Kaiser erzihlt:

»Na ja, und dann-, also die Geburt war eine Katastrophe, das war ein Notkaiser-
schnitt mit Intensivstation, also richtig gruselig. Und dann-, also wir haben den
vorher-, also mit Blasensprung vorher ihn dann informiert, wir fahren jetzt ins
Krankenhaus, SMS, und dann, also wir sagen dir dann schon Bescheid. Also nicht

18  Bei der beschriebenen Zuordnung handelt es sich um eine Deutung, die vor dem Hinter-
grund derals Geschlechtsinsignien entzifferten Anatomie erfolgt (vgl. Hirschauer1989). Die-
se vermeintliche »Entbléfung« des Geschlechts iiber die Visualisierungstechnik des Ultra-
schalls ist aus geschlechtertheoretischer Perspektive eine Zuschreibungs- und Darstellungs-
leistung (vgl. Kessler/McKenna1978) und eine Hervorbringung eines Zweikdrpermodells (vgl.
Wagels 2013: 36).

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

nachfragen, also das nervt dann nur und wir haben eventuell keinen Empfang, al-
so bitte nicht-, nicht beunruhigt sein oder Stress machen, das ist-, wir kdnnen es
nicht beschleunigen, das ist einfach so. So, dann hat er sich da-, also er war sehr
engagiert, hatirgendwie jeden Tag angerufen und meinte auch, er wire total auf-
geregt gewesen. So: Hm, okay, also ist schon mehr involviert als eigentlich mit
diesem normal einmal Kaffee trinken so.« (SK 5, 206-215)

Als das Kind einen Monat alt war, besuchte der Spender sie zuhause. Als er bei
seinem ersten Besuch sehr »verziickt« (SK 5, 219) vom Kind war, er sie zunehmend
kontaktierte und schrieb, wie niedlich und siifd es sei, schickten sie ihm zunichst
vermehrt Fotos und sprachen ihn aber auch offen darauf an, ob er weiterhin auf
seine rechtliche Elternschaft verzichten wiirde, so Stefanie Kaiser:

»Dann haben wirihn mal gefragt, sage mal, also ich meine, wir kénnen es-, also so
fair muss man bleiben, wenn sich da die Dinge gedndert haben, dann muss [man]
dannirgendwiesich arrangieren. Nein, er wiirde da immer noch mitmachen, alles
gut, aber eben sich den Kontakt wiinschen. Wir so: Ja, wir doch auch, also super.
Also genau so, wie wir es wollen.« (SK 5, 223-226)

Stefanie und Martina Kaiser gingen offensiv mit ihrer Angst um, dass er einer
Stiefkindadoption nicht zustimmen wiirde. Sie signalisierten dem Spender mit
ihrer Nachfrage eine grundsitzliche Offenheit und die Bereitschaft, Zugehérigkeit
immer wieder neu zu verhandeln. Jonas Schiller wiinschte sich keine neue Abspra-
che beziiglich rechtlicher Aspekte, er wiinschte sich lediglich mehr Zeit mit dem
Kind verbringen zu konnen, was sie auch in die Tat umsetzten.

Nur kurze Zeit spiter offenbarte er ihnen ein weiteres Vorhaben: Der Spender
hatte beschlossen, sich vor seiner Familie und seinen Freunden zu dem Kind zu
bekennen, was er auch tat. Diese itberraschende Wendung integrierten die Kaisers
ebenfalls flexibel in die familiale Praxis und es kam zu einer nochmaligen Erwei-
terung des familialen Netzwerks, wie Stefanie Kaiser berichtet:

»Das heifdt, kurz gesagt, ich habe eine Woche spater mit seiner Mutter telefoniert,
dieriefdann hieran:Ja, ich habe hier gestern erfahren, dassich eine Enkelin habe.
Total nett, hatsich total gefreut. [...] Also die kamen im Januar auch mal mitvorbei,
die waren dann beide hier, das war total schén. Hat sich total gefreut und-, also
war wirklich super. Also wo wir gedacht haben, mein Gott, das hatten wir jetzt vor
einem Jahr nicht gedacht, dass das irgendwie so ein guter Kontakt (MK: Ja) wird
und dann auch noch-. Also meine Horrorvorstellung war [...] je mehr man kriegt,
desto mehr Anspriiche hat man irgendwie auch (lacht).« (SK 5, 228-239)

Die Kaisers sind insgesamt sehr zufrieden, wie sich alles entwickelt hat - vor einem
Jahr hitten sie manches noch als »Horrorvorstellung« begriffen, was jetzt ausge-
handelt und gelebter Alltag ist. Prozesshaft hat sich erst ergeben, wer nun zu ihrem

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Queere Praktiken der Reproduktion

familialen Netzwerk gehort: so auch die Mutter des Spenders als >Omac. Auffallend
ist, dass die anfangs nicht absehbare emotionale Involviertheit des Spenders, mit
der alle Beteiligten umgehen miissen, letztlich positiv konnotiert ist und nicht pro-
blematisiert wird. Zentral fiir die familiale Praxis der Kaisers ist die Offenheit, mit
der sie die Aushandlungen mit dem Spender und seiner Herkunftsfamilie fithren
und Familie tun.

Dariiber hinaus vertrauen sie Jonas Schiller und haben im Vorfeld nichts
schriftlich geregelt, wie sie berichten. Der Spender erscheint nicht als Bedrohung
ihrer Elternschaft, sondern als integrierbar. Er ist Teil der Praxisgemeinschaft
und wird nicht in einen Grenzbereich verwiesen. Die aktuell gelebte Elternkon-
stellation fasst Stefanie Kaiser folgendermafen zusammen: »Na ja, wir fithren die
Beziehung zu zweit. Und das [..] Kind wichst ja in unserem Haushalt auf, aber
wir sind zu dritt Eltern« (SK 18, 852-853).

Im Fall der Kaisers handelt es sich demzufolge um eine Entkopplung und Neu-
verschrinkung von Elternschaft, Partner*innenschaft und Sexualitit, die wesent-
liche Stiitzpfeiler des Kernfamilienmodells umarbeitet. Im Zentrum steht zuneh-
mend nicht mehr das monogame, in einem Haushalt lebende Elternpaar — in die-
ser Konstellation gibt es drei Akteur*innen, die sich als Eltern verstehen, wobei
nur das Frauenpaar mit dem Kind in einem Haushalt lebt und die gemeinsame
Elternschaft um eine geteilte Sexualitit erginzt.

Dass im Kontext der Nutzung der Samenspende nicht nur alternative Eltern-
modelle, sondern auch bislang unbenannte, erweiterte familiale Sorgebeziehungen
entstehen, zeigt eine Passage, in der Stefanie Kaiser detaillierter von ihrer Bezie-
hung zur Mutter des Samenspenders erzihlt:

»[..] Sieistjadann die Omaund-, aberwir haben zuihrim Grunde-, das hat keinen
Namen, diese Verbindung, die wir jetzt dazu haben, wir sind ja nicht irgendwie
ihre Schwiegertéchter oder so was. Das ist so ganz lustig, dass irgendwie diese,
diese-, weifd ich nicht, (..) neu. [..] Irgendwie gehort die auch dazu, ich weifd auch
nicht, also ich finde das auch-. Jetzt ist irgendwie-, jetzt hat sich irgendwie am Rii-
cken da verknackst und war-, also kleinen Unfall gehabt, und da war es irgendwie
fiir uns klar, wir schicken da was hin und sind da fiir sie und irgendwie, weif$ ich
nicht, es war einfach, passte so.« (SK 18, 858-866)

Stefanie Kaiser bezeichnet die Mutter des Samenspenders in dieser Passage als
»Oma« des Kindes und vollzieht damit ein doing generation. Auch generationale
Beziehungen werden hergestellt, sie sind nicht einfach da. »Omac ist sie ab dem
Zeitpunkt, ab dem ihr Sohn sie iiber das per Samenspende entstandene Kind in-
formiert hat und der Kontakt aufgenommen wurde.

Die familiale Beziehungsweise zwischen dem lesbischen Paar und der Mutter
des Spenders ist wiederum eine, die in tradierten Familien- und Verwandtschafts-
konzepten nicht vorgesehen ist, weshalb sie auch noch keinen Namen hat und von

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

den Akteur*innen aktiv und neu hergestellt werden muss. An dieser Stelle zeigt
sich ein Uberschuss, den Marilyn Strathern in rekombinanten Familienformen aus-
macht und der ebenso fiir andere familiale Formen, etwa Patchworkfamilien oder
auch unverheiratete Paare, gilt: Die Notwendigkeit neuer Begriffe, um sich tber
und in diesen neu entstehenden familialen Konfigurationen austauschen zu kon-
nen (vgl. Strathern 2005: 26).

Auch zeigt sich in dieser Passage, dass sich Familie fiir die Kaisers insbeson-
dere iiber Emotionen und Sorgepraktiken definiert — so wird zum Beispiel die fa-
miliire Zugehorigkeit der Mutter des Spenders nicht nur tiber das generationale
Verwandtschaftsverhiltnis begriindet, sondern vor allem iiber ein Fiireinanderda-
sein hergestellt: iiber das Interesse der Mutter von Jonas Schiller am Kind und den
Besuch bei ihnen zuhause sowie umgekehrt iiber das Bediirfnis der Kaisers, nach
dem Unfall fiir sie da zu sein und das Senden eines Prisents an sie. Die familiale
und verwandtschaftliche Beziehung entwickelt sich im Zuge dieser Praktiken und
manifestiert sich zugleich in ihnen.

Schlielich erginzt Martina Kaiser, dass auch ihre eigenen Eltern und die Ste-
fanies zur Familie dazugehoren. Stefanie Kaiser erwihnt zudem einen ihrer Brii-
der, der urspriinglich als Spender fungiert hatte, und den sie als Teil der Familie
begreift. Sie erzihlt, dass sie mit ihm und seiner Frau sowie den Kindern bald ge-
meinsam wegfahren werden, wihrend sie ihren anderen Bruder nicht einbezieht,
zu dem sie »kaum Kontakt« (SK 18, 869) habe. Es findet zum Teil eine Disarti-
kulation genetischer Bindungen als Relationalitit begriindend statt. Daran zeigt
sich abermals, dass ihr Fokus auf geteilten sozialen Praktiken liegt und nicht etwa
auf biologischer Abstammung als etwas, das familiale Bande konstituiert. Passend
zu dieser Vorstellung von Familie fiigt Martina Kaiser hinzu, dass »Freunde im
Prinzip« (MK 18, 873) auch dazugehoren, was mit der Idee von Wahlfamilie korres-
pondiert und erneut soziale Beziehungen als Grundlage von Verwandtschaft setzt.
Stefanie und Martina Kaiser erliutern, dass Freund*innen auch Teil der Projektie-
rungsphase ihres Elternwerdens waren:

SK: »Ja, Freunde, die haben wir auch eher so im Onkel-, Tante[n]verhiltnis da ge-
bracht, sagen wir immer so, du bist jetzt Onkel geworden (lacht).«

MK: »Die waren halt auch immer ein bisschen mit einbezogen in den ganzen (SK:
»0h, sehr eigentlich«) Entstehungsprozess (lacht).«

SK:»Ja,ja, daswarauch so, die wussten Bescheid, die Freunde, also ein paar Freun-
de und (MK: »Dein Bruder«) mein Bruder. Das war uns auch ganz wichtig, dass wir
da irgendwie so ein bisschen Input kriegen, weil, ich meine, man wiinscht sich
da was und halt das fiir die beste Losung der Welt und alles, und dann vielleicht-.
Alsoich denke mal, wenn das wirklich ein ganz, ganz, ganz, ganz grofler Fehler ge-
worden wadre, das hatten die uns dann irgendwie auch gesagt. Das war uns ganz
wichtig, weil, ich glaube, viele dann irgendwie-. Ich denke mal, das unterscheidet

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Queere Praktiken der Reproduktion

mich von meinen Eltern, die haben einfach drei Kinder in drei Jahren gemacht,
weil das irgendwie dazu gehért, man heiratet und man kriegt Kinder und hinter-
fragt das nicht.« (SK+MK18f., 876-886)

Stefanie Kaiser weitet Bezeichnungen wie »Tante« oder »Onkel« auf Freund*in-
nen aus und markiert damit eine familiale Beziehung. Zugleich impliziert die An-
rufung »du bist jetzt Onkel« auch eine Erwartung der Erfiillung dieser Position.
Diese sieht sie insbesondere in Form von Praktiken der Sorge fiir das Kind (Ba-
bysitting, Austauschpartner®in sein), wie sie im weiteren Verlauf des Gesprichs
erginzt. Dariiber hinaus stellen sich Reproduktion, Schwangerschaft und die da-
mit verbundenen Entscheidungen in dieser Passage als ein kollektiver Prozess dar,
an dem neben den Elternteilen auch Geschwister und Freund*innen beteiligt sind.
Als Kontrastfolie konstruiert Stefanie Kaiser die reproduktive Praxis ihrer eigenen
Eltern, die auf die intimisierte Beziehung des Elternpaars beschrinkt und unre-
flektiert den Konventionen des biirgerlichen Kernfamilienideals folgend erscheint.

Die Familienbildung der Kaisers steht fiir eine offene, prozesshafte Entwick-
lung von Familie und Elternschaft, die die Unplanbarkeit von Verliufen (bspw. das
Verhalten von Akteur*innen wie dem Spender und seinen Verwandten) und die
stetige Aushandlungserfordernis anerkennt. Sie beanspruchen kein >Risiko< aus-
zuschlieflen, sondern nehmen sukzessive die Ausgestaltung der familialen Kon-
stellation vor. Flexibilitit, Offenheit und die Inklusion unterschiedlicher Bediirf-
nisse sind fiir jhre Familienform kennzeichnend und irritieren die in das Kern-
familienideal eingelassene Norm der Kontinuitit. Von einer zunichst eher iiber
ein Zwei-Elternmodell konzipierten Familie, die grundsitzlich offen fiir eine lo-
ckere Einbindung des Spenders scheint, ist an ihrem Beispiel eine prozesshafte
Entwicklung hin zum Drei-Elternmodell zu verfolgen. Hierbei findet eine teilweise
Entkopplung von Sexualitit, Partner*innenschaft und Elternschaft statt. Wihrend
Sexualitit im Partner*innenschaftskontext von Martina und Stefanie Kaiser eine
Rolle spielt, tut sie das im Hinblick auf den Spender nicht. Damit brechen sie einen
der Kernpfeiler der heterosexuellen Kleinfamilie auf: Das monogame, heterosexu-
elle und in einem Haushalt lebende >gegengeschlechtliche« Elternpaar gibt es so
nicht. In dieser Konstellation verstehen sich drei Akteur*innen als Eltern, wobei
nur das Frauenpaar mit dem Kind in einem Haushalt lebt und die gemeinsame
Elternschaft um eine geteilte Sexualitit erginzt.

Dariiber hinaus ist im vorliegenden Beispiel eine Ausweitung des Familien-
begriffs auf einen Lebenszusammenhang auszumachen, fiir den primir geteilte
soziale Praktiken konstitutiv sind. Soziale Praktiken vermogen ein ganzes Netz-
werk familialer Beziehungen zu stiften, die tber am Kernfamilienmodell orien-
tierte Formen von Familie und Elternschaft hinausgehen. Zum einen weiten die
Kaisers tradierte Bezeichnungen wie die des »Onkels« oder der »Tante« auf so-
ziale Verwandtschaftsbeziehungen wie Freund*innenschaften aus und markieren

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

damit den Status dieser Personen als Familienmitglieder. Zum anderen gestalten
sie weitere familiale Beziehungen, etwa die zwischen ihnen und der Mutter des
Spenders, fiir die noch kein kultureller Code vorliegt.

Mit den vorgestellten Fallbeispielen korrespondieren auch die anderen Fille des
Samples. Etwa ein Viertel der Interviewten orientiert sich wie die in 6.2.1 vorge-
stellten Hofmanns sehr eng am Ideal binirer Elternschaft und realisiert das fami-
liale Arrangement im Kontext von Zwei-Elternmodell, monogamer Paarbeziehung
und einem gemeinsamen Haushalt. Spender wurden hier explizit von Familie aus-
genommen. Die Paare konstruieren den Spender als den Dritten und oft auch als
potentielle >Gefahr«. Paarformige Elternschaft wird auf diese Weise immer wie-
der als Norm reproduziert oder spielt zumindest eine iibergeordnete Rolle und
verschiedene Modi der Regulierung von Nihe und Distanz werden gewihlt. Auch
Freund *innenschaften werden in fast allen dieser Fille klar von Familie abgegrenzt.

Zu zweit Eltern zu werden, bedeutet aber nicht nur die Norm der Zwei-
Elternschaft zu stirken, sondern kann auch auf einer Zuriickweisung der Norm
einer zweigeschlechtlichen Elternkonstellation basieren und eine Aneignung dar-
stellen, die die Notwendigkeit eines Vaters fiir das Kind verneint. So markiert etwa
Mathilda Fischer im Gesprich ihre eigene Haltung als dezidiert »feministisch« (MF
1, 9) und als Infragestellung eines biniren, mit spezifischen Fihigkeiten verkniipf-
ten vergeschlechtlichten Elternmodells. Mathilda Fischer hitte sich auch jenseits
des Zwei-Elternmodells als »komplett« (ebd.) empfunden und hatte zu einem
fritheren Zeitpunkt bereits tiber eine Ein-Elternschaft nachgedacht — ebenfalls
ohne involvierten Spender: »Und-, also es war immer klar, dass ich Kinder will [...]
und ich hitte, auch wenn ich keine Beziehung gehabt hitte, ein Kind bekommen.
Also ich habe schon mal versucht, schwanger zu werden, als ich noch nicht in-, als
wir noch nicht zusammen waren« (MF 1, 6-12). Die Idee, dass es einen »Mann im
Haus« (MF 1, 9) geben miisse, sei ihr fremd.

Die Fille, die sich insbesondere durch Weitungs- und Inklusionsprozesse
auszeichnen, machen ebenfalls etwa ein Viertel des Samples aus. Erginzend zu
den Kaisers, die ihr erweitertes Elternmodell Schritt fiir Schritt herstellten, finden
sich im Sample familiale Arrangements, die von Beginn an als Drei- oder Vier-
Elternmodell geplant waren. Zum Teil gingen dem Elternwerden dann langjahrige,
intensive Reflexionsprozesse iiber Vorstellungen von Elternschaft, Erziehungs-
ideale und biografische Erfahrungen der Einzelnen voraus. So berichtet Alexa
Fritsch tiber die Planungsphase ihres Vier-Elternmodells:

»Und vor ungefihr zweieinhalb Jahren sind wir alle vier zusammen gekommen zu
einem Workshop. Man muss dazu sagen, sowohl meine Partnerin als auch er [ei-
ner der Viter, A.d.V.] sind im sozialen Bereich tatig, also haben wir uns zu einem
Familiengriindungsworkshop zusammengefunden und haben diverse Methodi-

- am 12.02,2026, 20:42:14,

27


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Queere Praktiken der Reproduktion

ken und Familienaufstellungen und Werte durchdiskutiert, gewichtet und-, ja, so
was in der Richtung. [..] Ob das zusammenpasst und ob, ja, auch so erziehungs-
technisch, ob wir ungefihr dhnliche Vorstellungen haben, Vorstellung Erziehung,
Vorstellung Werte und so, wo unser Leben gemeinsam hingehen kdnnte in dieser
Vierer-, nachher Fiinferkonstellation.« (AF 2, 79-88)

Wohnformen spielten in ihren Aushandlungen ebenfalls eine Rolle: »Vielleicht
ziehen wir ja in ein grofies [...] Vielgenerationenhaus!« (AF 3, 101-102), wie Alexa
Fritsch erginzt. Andere Interviewte wihlten ebenfalls alternative Wohnformen
zum gemeinsamen Kleinfamilienhaushalt bzw. entwarfen diese zumindest als
wiinschenswert, etwa Hausprojekte, Wohngemeinschaften oder nahegelegene
Wohnungen.

Dariiber hinaus zeichnet sich in dem von mir untersuchten empirischen Mate-
rial eine Aufwertung freundschaftlicher Beziehungen als Teil von familialen Prak-
tiken sowie die Einbindung nicht-menschlicher Akteur*innen in Familie ab: So
spielte bei vielen auf der Ebene der Beziehungsgestaltung zum Spender eine wich-
tige Rolle, als Firsorgende freundschaftlich miteinander verbunden zu sein. Die
meisten der familialen Arrangements integrierten zudem Teile des Freund *innen-
kreises als (Wahl-)Familie in die Konstellation. Hiufig genutzte Bezeichnungen fir
deren Positionen waren die Begriffe »Tante« und »Onkel«. Diese driicken sowohl fa-
miliale Zugehorigkeit und Nahe als auch Distanz zur Elternebene aus. Eine daran
ankniipfende, (k)innovative Bezeichnung wurde zudem von Interviewten fiir Sa-
menspender genutzt, die keine Vaterposition innehatten, aber eine soziale Bezie-
hung zum Kind pflegten: der Begriff »Sponkel, eine Kombination aus den Worten
Spender und Onkel. Bei einigen Interviewten erlangten auch Haustiere den Status
eines Familienmitglieds.

Zwei der Paare 6ffneten ihre Beziehung zudem fiir nicht-exklusive Intimitits-
konzepte. Sie verhandelten und praktizierten Beziehungsformen, die heteronor-
mative Konzepte infrage stellen: Sie lebten kein monogames, auf Exklusivitit zie-
lendes Zweierbeziehungsmodell, sondern polyamourése Beziehungsformen, die
Beziehungen der Partnerinnen® mit weiteren Personen einschlossen.

Etwa die Hilfte der Interviewten entspricht in ihren familialen Bildern und
Praktiken denen der Schmitz’: Es lisst sich besonders deutlich eine Gleichzeitig-
keit von Beharrungen und Umarbeitungen, von Inklusions- und Exklusionsbestre-
bungen ausmachen. Auch Mehrelternkonstellationen zeichnen sich teils durch eine
Gleichzeitigkeit von einem die heterosexuelle Kleinfamilie infrage stellenden An-
derstun sowie einer Orientierung an heteronormativen Mustern aus: Nicht immer
sind beispielsweise Erweiterungen der elterlichen Bezugspersonen iiber das les-
bisch-queere Frauen*paar hinaus durch das Bediirfnis motiviert, normative Zwei-
Elternschaft aufzubrechen. Teils zeigt sich im Material auch ein Bestreben der In-
terviewten, eine cis-minnliche Identifikationsfigur einzubeziehen, sich hieriiber

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

dem Kernfamilienideal anzunihern oder es gegen Angriffe abzusichern und so
das heteronormative Ideal des binirgeschlechtlichen Elternpaars zu stiitzen, das
auf der Vorstellung einer naturalisierten, essentialistischen Differenz von Mutter-
schaft und Vaterschaft basiert.

Auf Aushandlungen wie diese bezugnehmend, konstatieren Lisa und Monika
Herrmann-Green (2008), dass ein anonymer Spender den deutlichsten Bruch mit
heteronormativen Vorstellungen von Familie bedeute, da die in hegemonialen Dis-
kursen verankerte Idee der Notwendigkeit eines Vaters im Praxisvollzug verneint
werde (vgl. ebd.:336). Ich méchte vor dem Hintergrund meiner empirischen Ergeb-
nisse dazu anregen, den Modus und die Begriindungsmuster detailliert zu rekon-
struieren, da das Motiv einer Mehrelternschaft nicht zwingend ist, eine >minnliche
Identifikationsfigur« im familialen Gefiige zu platzieren. Mehrelternschaft kann
auch damit einhergehen, Beziehungen in Familien zu vervielfiltigen und die Norm
des Elternpaars aufzubrechen.

Die Frage, was Familie fiir sie ist, beantworten die Interviewten durchweg mit
einer Orientierung an Familie als affektiv besetztem Ort der Geborgenheit, Zuge-
horigkeit, bedingungsloser Liebe, Fiirsorge und Sicherheit (im Sinne von verlissli-
chen sozialen Beziehungen), der sich iiber Praktiken konstituiert. Andrea Maihofer
konstatiert in diesem Zusammenhang, dass die Form der Familie an Relevanz ver-
16re. Thre Qualitit speise sich zunehmend aus der sozialen, affektiven Dimension.
Die Kernform werde durch einen emotionalen Kern ersetzt, den verschiedene fa-
miliale Konstellationen leben kénnen, was eine Normalisierung vormals diskrimi-
nierter und nicht-intelligibler familialer Lebensweisen ermdgliche (vgl. Maihofer
2014: 320). Inwiefern die Form an Bedeutung verliert oder ob es sich vielmehr um
eine Verschiebung und Rekonfiguration der Form handelt, darauf werde ich im
Zwischenfazit des Kapitels eingehen.

An dieser Stelle ist es notwendig, eine allzu starre Abgrenzung und Kategori-
sierung der Fallbeispiele zuriickzuweisen. Es geht mir vielmehr darum, das Ver-
hiltnis der interviewten Akteurinnen®* zur hegemonialen Norm der Kernfamilie
zu erfassen und es verstirkt als eines sichtbar zu machen, das sich jenseits ei-
ner starren Alternative zwischen nachahmender >Aneignung« oder emanzipatori-
scher >Zuriickweisung« der biirgerlichen Kleinfamilie bewegt. Denn das doing fa-
mily der Interviewten ist mit Blick auf alle drei Herstellungsprozesse als ein Sich-
ins-Verhiltnis-Setzen zu hegemonialen Normen von Familie, zu bezeichnen, das
als Alternative von Nachahmung und Neuverhandlung, Kontinuitit und Diskon-
tinuitdt oder Stabilisierung und Destabilisierung nicht beschreibbar ist. Und das
zeigt sich nicht nur am Beispiel der Schmitz’, die sich trotz einer anfangs selbst-
verstindlich erfolgten Entkopplung von Partner*innenschaft und Elternschaft und
der Praxis einer Mehrelternkonstellation als »klassische« Familie begreifen: Auch
die Hofmanns, die Familie dezidiert entlang eines Zwei-Elternmodells verwirkli-
chen mochten, bringen die hegemoniale Norm der Familie in Unordnung - es fin-

- am 12.02,2026, 20:42:14,

219


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Queere Praktiken der Reproduktion

det eine Umarbeitung statt, die die Normen der zweigeschlechtlichen Elternschaft
und der biologischen Verwandtschaft (auch) destabilisiert. Damit verorte ich mich
in den Arbeiten des dritten Strangs der Forschung zu lesbischer Elternschaft iber
Samenspende, die mit ihren empirischen Erhebungen auf Gleichzeitigkeiten und
Ambivalenzen in der Verhandlung von Familie verweisen, die nicht einseitig auf-
zuldsen sind (vgl. 2.1). In den Blick geraten dann Komplexititen und die Modi der
Aushandlung.

Insgesamt zeigt sich, dass viele der benannten Themen rund um die Aushand-
lung der Position des Samenspenders im elterlichen/familialen Geftige auch in an-
deren empirischen Studien zum Tragen kommen: Die Figur des bekannten Sa-
menspenders wird immer wieder als Bedrohung (u.a. Haimes/Weiner 2000), als
die Integritit der Familie gefihrdend (u.a. Donovan/Wilson 2008; Almack 2011)
konstruiert und die Angst artikuliert, das Kind an eine dritte Elternpartei zu ver-
lieren (u.a. Chabot/Ames 2004; Herrmann-Green/Herrmann-Green 2008). Ebenso
findet sich die Angst vor zu grof3er Komplexitit und Komplikationen auf der sozia-
len Ebene, etwa beziiglich der Kompromissfindung bei mehr als zwei Eltern, des
Einmischens von Partner*innen oder von Herkunftsfamilienmitgliedern der Spen-
der (u.a. Mamo 2007a; Donovan/Wilson 2008). Die nukleare Familienstruktur mit
zwei Elternteilen wird auch hier oftmals iiber eine Separierung des Spenders vom
Begriff des »Vaters, der »Familie« oder der »Elternschaft« verwirklicht (u.a. Mamo
2007a; Almack 2011).

Ein wiederholt auftauchender Diskussionspunkt ist zudem der des Wohnens:
In den empirischen Studien zu lesbischer Elternschaft erfahren alternative Wohn-
formen eine unterschiedliche Bewertung hinsichtlich ihrer das Kernfamilienideal
herausfordernden Potentiale: So deuten ein paar Studien das Vorhandensein von
zwei oder mehr Haushalten als deutlichsten Bruch mit dem Merkmal des geteilten
Haushalts (u.a. Donovan 2000; Ryan-Flood 2009). Ich méchte aber auch Lebens-
weisen wie die des Wohnprojekts als potentiell hegemoniale Bilder von Familie
irritierend deuten, da diese in linken, alternativen Lebenszusammenhingen prak-
tiziert werden und ein Gegengewicht zu individualisierenden modernen Wohn-
formen wie Single-Haushalten, Paar- oder Kleinfamilienhaushalten bilden kénnen
— besonders, wenn sie damit verbunden werden, Privateigentum aufzulésen und
kollektive Modelle zu etablieren, etwa iiber genossenschaftliches Wohnen oder die
Uberfithrung von Wohnraum in Gemeineigentum iiber das Mietshiuser Syndi-
kat'®, wie in einem Fallbeispiel geschehen. Es kommt auch hier auf den Modus
der Ausgestaltung an.

19 Das Mietshduser Syndikatist eine deutsche Beteiligungsgesellschaft, die den gemeinschaft-
lichen Erwerb von Immobilien erméglicht, welche dann selbstorganisiert in Gemeineigen-
tum tberfithrt werden.

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

Im Rahmen dieses Kapitels habe ich bisher die von den Interviewten und wei-
teren Akteur*innen im Kontext der Aushandlung der elterlichen Positionen produ-
zierten Ein- und Ausschliisse in den Mittelpunkt gestellt. Doch Familie ist — wie
sich u.a. bereits in den Verweisen auf rechtliche Rahmenbedingungen der Famili-
enbildung (bspw. die Beschrinkung auf zwei rechtliche Elternteile) gezeigt hat —
etwas, das immer wieder als gesellschaftlich anerkannte, legitime Form geschaffen
wird. Im Folgenden gehe ich deshalb der teils prekiren und stets widerspriichli-
chen Anerkennung lesbischer und queerer Elternschaft nach, im Zuge derer sich
weitere Begrenzungen ausmachen lassen, wer und was Familie ist. Im Zentrum
stehen Erfahrungen von Ein- und Ausschliissen in lebensweltlichen und institutio-
nellen Feldern. Aufgrund der heteronormativen Verfasstheit dieser Kontexte sind
die Erfahrungen der lesbisch-queeren Akteurinnen® spezifische und unterscheiden
sich von den Erfahrungen anderer rekombinanter Familienformen. Die Darstel-
lung erfolgt nicht mehr fall-, sondern querschnittsbezogen, um eine Vielzahl an
Erfahrungen in lebensweltlichen und institutionellen Kontexten abbilden zu kén-
nen.

6.3 (Un)Doing the queer family: Ein- und Ausschliisse
in lebensweltlichen und institutionellen Kontexten

»This moment of queer pride is a refusal to be shamed by witnessing the other as
being ashamed of you.« (Ahmed 2010: 116)

Auf der groflen Demonstration des Kdlner Christopher Street Days, die traditionell
den Abschluss des Cologne Pride bildet, nahmen im Sommer 2016 erstmals deut-
lich sichtbar LSBTIQ mit Kindern am Demonstrationszug teil. Einige fuhren in
einer zum Regenbogenfamilienexpress umbenannten Bahn mit, andere liefen hinter
der Bahn, die mit Regenbogenfahnen geschmiickten Kinderwagen vor sich her-
schiebend. Es wurde getanzt und gelacht. Mitten in diese befreite Stimmung ténte
aus den Reihen der Zuschauer*innen der Ruf »Mutti, schim dich«, gefolgt von der
Aussage, bei Kindern hore es ja wohl auf, das miisse ja nun nicht sein, dass Les-
ben und Schwule, diese Perversen, auch noch Eltern werden. Neben den Inhalten
der pejorativen Sprechakte®® gegeniiber lesbischen Frauen mit Kind(ern) und der
Selbstverstindlichkeit, mit der der Ausruf unwidersprochen in die Strafie und in
die Ohren der Menge hallte, fillt aus soziologischer Perspektive insbesondere die
Verwendung des Begriffs der »Scham« auf. Der Aufruf an die in diesem Sprech-
akt adressierten Subjekte, sich fiir die familiale Lebensweise schimen zu sollen,
ist eine Aufforderung, die lesbische Sexualitit und ihre Kopplung an Elternschaft

20  Zur Sprechakttheorie siehe Austin 1972 (1962).

- am 12.02,2026, 20:42:14,

vl


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Queere Praktiken der Reproduktion

als negativ zu bewerten. Scham wird ausgeldst durch ein wechselseitiges Signa-
lisieren von Bewertungen durch Akteur*innen im Sinne von »negativen Urteilen
tiber die eigene Art des Seins« (Neckel 1993: 245), und genau diese wird in dieser
Szene durch einen Auflenstehenden an die lesbischen Miitter herangetragen und
eingefordert. Der Sprechakt zeichnet sich durch vielschichtige Anrufungen aus:
So werden die Demonstrationsteilnehmerinnen iiber die Bezeichnung »Mutti« als
Elternteile adressiert, zugleich findet iiber die Aufforderung sich zu schimen eine
Abwertung statt, die lesbischer Elternschaft letztlich eine Anerkennung als legitime
Elternschaft verwehrt. Diese Verwehrung von Anerkennung haben die Akteurinnen
bereits vorweggenommen: Dem eingangs angefiithrten Zitat von Sara Ahmed fol-
gend, stellt Queer Pride eine Zuriickweisung des Aufrufs zur Scham dar. So stellt
die Gesamtszenerie ein Moment des Widerstands, ein Verwehren dieser Adressie-
rung dar. Die dem Sprechakt bereits vorangehende Weigerung sich zu schimen,
driickt sich darin aus, als nicht-heterosexuelle Eltern 6ffentlich, sichtbar, laut und
raumnehmend auf einer Pride fiir familiale Existenzweisen zu demonstrieren, die
Cis- und Heteronormativitit herausfordern.

Auch das empirische Material dieser Arbeit verdeutlicht, dass sich nicht-he-
terosexuelle Elternschaft zwischen Prekaritit und Anerkennung, Sichtbarkeit und
Unsichtbarkeit, Normalisierung und Veranderung bewegt. Drei Felder haben die
Interviewten in diesem Zusammenhang benannt: Erstens soziale (Nah-)Riume wie
die Herkunftsfamilie, die Nachbarschaft, die LSBTIQ-Community oder den Spiel-
platz, zweitens Institutionen wie die Kindertagesstitte oder die Kinderwunschkli-
nik sowie die Beschiftigungsverhiltnisse der Interviewten, und drittens Rechtsin-
stitute wie die eingetragene Lebenspartnerschaft/Ehe und die Stiefkindadoption.
Dies stelle ich im Folgenden exemplarisch dar.!

Wiahrend einige Interviewte hinsichtlich ihrer sozialen (Nah-)Riume von ei-
ner selbstverstindlichen Anerkennung als Eltern und einer Intensivierung ihrer
Beziehungen zu den eigenen Eltern iiber die Aussicht eines Enkelkindes berichte-
ten, wurde anderen bei Bekanntgabe der Schwangerschaft jeder weitere Kontakt
zur Herkunftsfamilie verwehrt. Manchmal hatte bereits zuvor ein Kontaktabbruch
stattgefunden, teils auch von den Interviewten selbst initiiert im Anschluss an Er-
fahrungen physischer und/oder psychischer Gewalt durch die Herkunftsfamilie.

Das Interview mit Manon Roux und Sophie Leitner verdeutlicht exemplarisch
eine Form der ambivalenten Anerkennung als Paar und Familie durch die Her-
kunftsfamilie der leiblichen Mutter Sophie. Manon Roux und Sophie Leitner mach-

21 Die reprisentative Studie von Rupp (2009) hat auch Erfahrungen der Ungleichbehandlung
und Diskriminierung von gleichgeschlechtlichen Paaren mit Kind(ern) in Deutschland er-
hoben. Von den Interviewten der repriasentativen Studie werden die drei Felder ebenfalls
benannt. Die vorliegende Studie beabsichtigt diese Aspekte qualitativ und aus einer hetero-
normativitatskritischen Perspektive zu vertiefen.

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

ten wie einige weitere Interviewte die Erfahrung einer Normalisierung des Lebens-
entwurfs bei einer gleichzeitigen Verwehrung von Anerkennung im Kontext von
Elternschaft. Sophie Leitner veranschaulicht dies, indem sie berichtet, dass ihre
Beziehung zu Manon Roux von ihrer eigenen Herkunftsfamilie erst im Zuge der
Eintragung der Lebenspartnerschaft und der gemeinsamen Kinderplanung aner-
kannt wurde:

»Und unsere Beziehung, das wurde einfach irgendwie zwei, drei Jahre wahr-
scheinlich gar nicht so recht ernst genommen erst mal. Und eigentlich erst ab
dem Zeitpunkt, wo wir dann-, wo ich schwanger war mit [Name des Kindes],
hatte dann viele-, da gab es dann noch mal so ein Ding, ah okay, jetzt machen
sie absichtlich noch mal ein Kind zusammen, also muss es irgendwie schon-,
schon noch mal gefestigter dann auch sein. Ja, und jetzt sind wir bald neun Jahre
zusammen, ja. Es kommt halt-, es braucht halt schon mehrere Jahre, bis sich die
Leute dran gewdhnen. Meine Eltern, also meine Familie und auch mein Umfeld
von damals, waren sehr, sehr christlich, und da ist es ja sowieso verboten und
nicht moglich auch, dass so was liberhaupt entsteht. Und heutzutage ist es halt
irgendwie (3) —, fiir sie ist-, ich glaube, fiir meine Familie ist es nun einfacher, weil
ich bin ja die Mutter, und Manon ist sehr, sehr nett, dass Manon mir hilft. Und
ich glaube, sie sehen uns auch-, sie sehen uns schon als Familie. Wir haben jetzt
auch geheiratet.« (SL12, 557-570)

Sophie Leitner beschreibt die Religiositit ihrer Herkunftsfamilie und das damit
verbundene Wertesystem als eines, das lesbisch-queere Begehrensweisen als illegi-
tim markiert. Indem sich Sophie Leitners Beziehung zu Manon Roux im Laufe der
Zeit als dauerhaft und bestindig herausstellte und sie das zweite Kind** gemein-
23 yeranderte sich die Haltung der Herkunftsfamilie
hin zu einem Ernstnehmen ihrer Beziehung. Im Zuge der Verinderung ihrer Paar-

sam planten und »heirateten,

beziehung tiber die Einlassung in die zivilrechtliche Institution der eingetragenen
Lebenspartnerschaft und die gemeinsame Realisierung eines Kindes, erfolgte eine
ambivalente Anerkennung: Die Paarbeziehung riickte vom Bereich des Verbotenen
in den des Legitimen und Moglichen. Mike Laufenberg hat in diesem Zusammen-
hang die These aufgestellt, dass queeres Leben aktuell nur in dem Mafde maoglich
wird, »wie es sich heterosexualisiert« (Laufenberg 2012: 98). Er thematisiert dies
im Zusammenhang mit zivilrechtlichen Erfolgen formaler Gleichstellungspolitik

22 Das erste Kind ist aus einer fritheren heterosexuellen Verbindung Sophie Leitners entstan-
den und somit kein gemeinsam geplantes. Auch fiir dieses Kind nimmt Manon Roux die Po-
sition eines sozialen Elternteils ein.

23 Zu diesem Zeitpunkt ist mit »Heirat« noch die eingetragene Lebenspartnerschaft gemeint,
da die Ehe fiir gleichgeschlechtliche Paare erst 2017 eingefiihrt wurde.

- am 12.02,2026, 20:42:14,

223


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Queere Praktiken der Reproduktion

wie der Angleichung von Lebenspartnerschaften an die Rechtsform der Ehe. Le-
gitimitit und Anerkennung erhilt auch Manon Roux’ und Sophie Leitners quee-
re Beziehungsweise erst im Zuge ihrer »Heterosexualisierung« iiber die Eintra-
gung der Lebenspartnerschaft und das Elternwerden. Elternschaft und Verpart-
nerung bedeuten in diesem Fall eine Normalisierung und zunehmende Anerken-
nung des nicht-heterosexuellen Lebensentwurfs durch die Herkunftsfamilie, der
auch als Aufnahme in die hegemoniale Praxisgemeinschaft Familie gedeutet wer-
den kann. Uber die Entscheidung Sophie Leitners, innerhalb der Paarbeziehung
Mutter werden zu wollen, vollzieht sich ein normalisierender Einschluss, der iiber
die Naturalisierung von Mutterschaft funktioniert: Grundlegend fiir diesen ist die
heteronormative Grundannahme des >natiirlichen< Wunschs von Frauen nach ei-
nem Kind.?# Zugleich wird deutlich, dass eine hierarchische Anerkennung erfolgt:
Manon Roux’ Position als zweiter Elternteil ist prekir. Manon Roux wird von der
Herkunftsfamilie Sophie Leitners zwar als Partner*in gefasst, dier”® zusammen
mit dieser eine Familie gegriindet hat, sier wird aber nicht als gleichberechtig-
ter Elternteil benannt, sondern als Person, die der Mutter Sophie »hilft«. Die An-
erkennung bleibt partiell und defizitir, sier wird in den Grenzbereich verwiesen
und bewegt sich in einem Raum zwischen Mitgliedschaft und Marginalitit. Die
ehedhnliche Institution der eingetragenen Lebenspartnerschaft und das gemein-
sam geplante Kind erdffnen somit Moglichkeiten, in der queeren familialen Le-
bensform Anerkennung zu finden, eine Grenze wird jedoch beziiglich sozialer Ver-
wandtschaftsverhiltnisse gezogen. Es findet lediglich ein hierarchisierender Ein-
schluss statt, der Elternschaft heteronormativ als binirgeschlechtlich und primir
auf biologischer Abstammung griindend fasst. Es erfolgen sowohl Artikulationen
als auch Disartikulationen des Sozialen als Verwandtschaft stiftend: Wihrend et-
wa Heirat und gemeinsames Elternwerden die Artikulation einer verbindlichen,
sozialen Bindung zwischen Manon Roux und Sophie Leitner beférdern und mit
einer Anerkennung als Paar einhergehen, wird das auf sozialer Bindung griinden-
de Eltern-Kind-Verhiltnis zwischen Manon Roux und dem Kind disartikuliert und
eine Anerkennung als (gleichwertiger) Elternteil verwehrt.

Ahnlich verhilt es sich auch im Fall von Bentje Hirsch und Katja Wegener. Der
nicht-leiblichen Mutter Bentje Hirsch bleibt die Anerkennung als zweiter Elternteil

24  Diese Deutung korrespondiert mit der Interpretation eines Fallbeispiels in der Studie von
Nay, in dem ein Frauenpaar ebenfalls die Erfahrung macht, dass der Wunsch nach Mutter-
schaftvon Angehérigen naturalisiert wird und einen normalisierenden Einschluss in die Her-
kunftsfamilie mit sich bringt (vgl. Nay 2017: 157ff.).

25  Geschlechtlich verortet Manon Roux sich weder als Frau noch als Mann, sondern verwendet
das Attribut »androgyn«. Geschlechtsneutrale Pronomen und Artikel werden hier genutzt,
um dem Rechnung zu tragen (vgl. Kap. 7).

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

durch ihren Grofdvater, der zusammen mit ihnen im Haus wohnt, verwehrt, wie sie
erzihlen:

BH: »Und ich sage mal, mein Opa zum Beispiel oben im Hause, der macht schon
noch eine Unterscheidung, ja, also-. Wobei wir da ganz ehrlich ganz froh sind, wir
haben am Anfang eher gedacht, er lehnt [Name des Kindes] komplettab [...]. Und
deswegen sind wir jetzt da eigentlich ganz froh, dass er jetzt so ist (lacht), wie er
jetztist, ja.«

[..]

BH: (unterbricht) »Aber er macht zum Beispiel schon noch eigentlich-«

KW: (unterbricht) »Weil er zu mir immer Mama sagt und zu-«

BH: (unterbricht) »Zu mir sagt er immer>Tante Bentje«.«

KW: (unterbricht) »Geh mal zur Tante Bentje«. Aber das ist, wir warten einfach
drauf, dass [Name des Kindes] irgendwann von ganz alleine sagt, das ist nicht mei-
ne Tante. Wir haben einfach beschlossen, dass-«

BH: (unterbricht) »Nee, ich-, ich diese Diskussionen, ich muss-, man muss ihn ja-,
erist 85, und man muss ihn nicht iiberfordern. Also wir sind froh, dass er es jetzt
so akzeptiert hat, und da muss ich jetzt nicht jedes Mal drauf bestehen, dass er
sagt, nee, ich bin nicht die Tante Bentje, sondern (KW: »Die Mamac). Das wird sich
irgendwann erledigen, wenn [Name des Kindes] sagt [...] das ist doch nicht meine
Tante Bentje.« (BH+KW 15, 655-675)

Bentje Hirsch skizziert eingangs ein von ihnen befiirchtetes Szenario: die vollstin-
dige Ablehnung des Kindes durch ihren Grofvater. Diese Befiirchtung ist nicht
eingetreten. Vor diesem Hintergrund bewertet sie die Nicht-Anerkennung als El-
ternteil, die sich darin ausdriickt, dass der Grof3vater sie als »Tante Bentje« adres-
siert, als weniger gewichtig. Sie rdumt dariiber hinaus ein gewisses Verstindnis
fiir seine Position ein, indem sie sein Alter von 8s Jahren benennt und ihre fami-
liale Konstellation als Uberforderung und Zumutung erscheinen lisst. Die Aufgabe
der Einforderung einer sie anerkennenden Adressierung als Mutter itbertrigt sie
auf das Kind, welches in Zukunft die Mutterschaft Bentje Hirschs gegeniiber dem
UrgrofRvater benennen soll.

Dass Fragen der Anerkennung als Teil der Familie auch im Falle von Grof3el-
ternschaft oftmals an biologische Verwandtschaft gekoppelt werden und diese in
rekombinanten Familienformen eine Artikulation erfihrt, zeigt sich im Interview
mit Miriam und Diana Lange. Miriam Lange berichtet in einer Passage zunichst
von der Reaktion ihrer, in einem konservativen, lindlichen Umfeld situierten El-
tern auf ihr Outing, das deren heteronormative Vorstellungen von Partnerschaf-
ten herausforderte. Mit der sozialen Elternschaft der Tochter Miriam wurden sie
schlieRlich selbst mit heteronormativen, auf biologische Abstammung rekurrie-
renden Verwandtschaftsvorstellungen aus dem Kreis ihrer Bekannten konfrontiert:

- am 12.02,2026, 20:42:14,

225


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Queere Praktiken der Reproduktion

»Also ich glaube schon, dass meine Eltern ein bisschen schlucken mussten beim
Coming-out irgendwie, gell? Also es ware, glaube ich, echt zu einfach zu sagen,
dass das vollig-, vollig normal fiir die ist, sie mussten schon schlucken. Und ich
glaube, dass meine Eltern in ihrem Bekanntenkreis da viel, viel mehr sich hinstel-
len mussten manchmal, als wir es jemals mussten. Also ich glaube, dass die von
den Reaktionen her viel 6fter horen, als wir es tun, so wie >und ihr seid doch gar
nicht die richtigen Grofdeltern< oder so. Aber meine Eltern machen das total gut
und ich finde, die haben zwar ein bisschen gebraucht-. Also so ganz am Anfang
haben sie mal gesagt, >wie sagt [Name des Kindes] eigentlich zu uns?<Und dann
habe ich gesagt, >na, Oma und Opa sagt er zu euch.< Und da haben sie sich total
gefreut. Also da hatte ich eher so das Gefiihl, dass sie sich nicht ganz sicher waren,
ob wir sie jetzt wirklich als GrofSeltern sehen.« (ML 8, 375-383)

Nicht-heterosexuelle Beziehungsformen werden Miriam Lange zufolge von ihren
Eltern als Abweichung von der Normalitit eingeordnet. Am »Schlucken miissenc,
dem sprichwortlichen Klofd im Hals, den das Outing der Tochter hervorbringt, zeigt
sich das Coming-out als herausforderndes und zu bewiltigendes Ereignis aus der
Perspektive der Eltern. Zugleich deutet die Passage eine aktive Auseinanderset-
zung der Eltern mit Heteronormativitit an, die sich im Zuge der Kommunikation
des Begehrens der Tochter an den Bekanntenkreis und der Notwendigkeit des Ein-
stehens fiir sie (sich »hinstellen« miissen) vollzieht. Uber die Elternschaft der Toch-
ter innerhalb einer lesbischen Paarkonstellation wird die heteronormative Ord-
nung mit ihrer auf Zweigeschlechtlichkeit und biologischer Abstammung fufien-
den Verwandtschaftsordnung schlieflich erneut herausgefordert. Die Infragestel-
lung familialer Zugehorigkeit bezieht sich in diesem Fall auf die Eltern selbst und
wird zum einen von Auflenstehenden an sie herangetragen: Immer wieder ziehen
diese eine Grenze und stellen die Legitimitit nicht-leiblicher Grofelternschaft in-
frage. Zum anderen zeigt sich auch bei den Eltern selbst eine Unsicherheit beziig-
lich der familialen Zugehorigkeit und sie versichern sich tiber die Frage nach der
Benennung durch das Enkelkind der Legitimitit sozialer Verwandtschaft. Deutlich
wird, dass die Eltern von Miriam Lange nicht nur in Bezug auf die Anerkennung
der Familienform ihrer Tochter, sondern auch hinsichtlich ihrer eigenen verwandt-
schaftlichen Beziehung zum Enkelkind einen Normalisierungsprozess durchlebt
haben. Inzwischen verstehen sie sich selbstverstindlich als GrofReltern.

Im sozialen (Nah-)Raum Anerkennung als Familie zu erhalten, ist fur die In-
terviewten auch mit einer Teilhabe am kollektiven doing parenthood in seiner hege-
monialen Form verbunden. Die Interviewten thematisieren 6ffentliche Raiume wie
den Spielplatz als Orte, an denen sich Eltern zeigen, gesehen werden und Anerken-
nung erfahren oder ihnen diese verwehrt wird. Hanna und Lisa Weber erzihlen
etwa, dass ihre familiale Lebensweise an diesen Orten keine Normalitit darstelle,
sondern sie aufgrund heteronormativer Vorannahmen hiufig unsichtbar bleibe:

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

HW: »[...] also ich glaube schon, dass man prinzipiell-, also, dass oft einer so un-
sichtbar wird. Also man wird definitiv mit Kind kaum als Frauenpaar wahrgenom-
men und man wird auch nicht mehr als Lesbe wahrgenommen mit Kind (lacht).«
LW: (unterbricht) »Auch von den anderen Lesben nicht.«

HW: »Auch allein-, auch von den anderen Lesben nicht, wenn du die anguckst,
denken die, >was glotzt denn die Alte mit dem Kind so bldd?< (Alle lachen) Also du
bist vollig raus aus der Szene im Prinzip (lacht).« (HW + LW 9, 476-483)

Als Miitter sind sie als lesbisches Paar bzw. lesbische Frauen doppelt unsichtbar —
sowohl aus der Perspektive der heteronormativen Mehrheitsgesellschaft als auch
der lesbischen >Szene«. Sie werden entlang der heterosexuellen Matrix gelesen,
in der heterosexuelles Begehren und Reproduktion miteinander verschrinkt sind,
und (hetero-)normalisiert, sodass lesbisches Begehren und Mutterschaft nicht mit-
einander vereinbar scheinen. Den Deutungsrahmen stellt das Familienbild von Va-
ter, Mutter und Kind dar, in das sie aufgrund von routinierten Denk- und Wahr-
nehmungsweisen integriert und so erst intelligibel werden: Eine der beiden Miitter
wird, wie Hanna Weber erzihlt, auf dem Spielplatz meist als »gute Freundin von
der Mutter oder die Schwester oder die Cousine« (HW 10: 491-492) adressiert, der
(an-)erkennende Blick dies- und jenseits der lesbischen >Szene« verweigert. Damit
vollzieht sich eine Unsichtbarmachung ihrer nicht-heterosexuellen Begehrenswei-
se und ihrer familialen Lebensform bzw. der gemeinsamen Elternschaft.

Andere Paare berichten zugleich von einem neuen Zwang zur Sichtbarmachung
ihres Begehrens, der mit Elternschaft einhergehe: Sie machen die Erfahrung, in
ihrer Position als Eltern nicht mehr situativ entscheiden zu kénnen, ob sie sich
in einem (zumeist heteronormativ strukturierten) Setting wie einer Bewerbungs-
situation oder in Begegnungen mit anderen Eltern als lesbisch oder queer outen
mochten oder nicht. So erzihlt Katja Wegener, dass sie und ihre Partnerin oftmals
gar nicht umhinkommen, eine Offentlichkeit ihrer nicht-heterosexuellen Begeh-
rensweise herzustellen:

»Man muss sich mit Kind stdndig outen, ohne Kind muss man das nicht. Ohne
Kind kann man das einfach, ich sage mal, weglassen, es interessiert ja auch erst
mal keinen, [...] wenn man sich irgendwo bewirbt-.Ja, aber das ist trotzdem, wenn
du[..]ich habe mich beworben und werde natirlich gefragt, ich sage,>ich habe ein
Kind<—>wie ist denn das mit der Kinderbetreuung geregelt? Kann ich ja nicht sa-
gen,>ja, irgendjemand holt das Kind nachmittags vom Kindergarten ab<. Sondern
da ist schon der Punkt, wo man das-. Und das ist mir ganz oft-, [...] [in diesen] gan-
zen Krabbelgruppen, Babyschwimmen, sonst irgendwas, da unterhalten die sich
alle. Man will sich ja auch mitunterhalten, man will ja auch nichtimmer die Halfte
weglassen, und man ist stindig dabei das irgendwem zu erklaren. Das fand ich,
mit Kind kann man das nicht so, wie gesagt, sonst-. Wie gesagt, wir leben beide
geoutet, aber deswegen kann man trotzdem, wenn man irgendwo mal ist, selber

- am 12.02,2026, 20:42:14,

227


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Queere Praktiken der Reproduktion

entscheiden, erzihle ich das jetzt oder erzdhle ich das nicht. Mit Kind kann man
das nicht mehr.« (KW 26, 1196-1209)

Ein Kind bringt fir Katja Wegener den Zwang zur Exponierung, zur Sichtbarma-
chung als lesbisch und als lesbischer Elternteil mit sich — zumindest, wenn der
Alltag ohne Verheimlichungen und strategische Aussparungen verlaufen soll. Vom
Bewerbungsgesprich bis hin zu Interaktionen mit anderen Eltern in Babygruppen
ist es immer wieder erforderlich, die Konstellation zu erkliren, zu benennen und
sichtbar zu machen. Dass es stets notwendig ist, sich jemandem zu »erklirenc, ver-
deutlicht die Selbstverstindlichkeit, mit der das heterosexuelle Elternpaar als kul-
tureller Code in Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungsweisen sowie alltagliche
Interaktionen eingeschrieben ist. Die >Entscheidungsfreiheit« sich zu outen, wird
fiir Katja Wegener in zweierlei Hinsicht begrenzt. Zum einen ist das Sprechen iiber
die eigene Lebensform untrennbar mit der Option der Teilhabe am sozialen Leben,
also Fragen des Einschlusses verbunden. Einen Ausschluss von der Norm zu erfah-
ren, geht fiir sie auch mit einer potentiellen Sprachlosigkeit und Unméglichkeit der
Selbstartikulation einher. Zweitens tritt das Kind als Akteur in Erscheinung, wel-
cher ein Nicht-Outing verunmoglicht und Sichtbarkeit erfordert. Hier zeigt sich
ein normativer Anspruch Katja Wegeners an gelingende Elternschaft: die familia-
le Lebensform nicht zu tabuisieren oder zu leugnen und unsichtbar zu machen,
sondern sie zu benennen und teilzuhaben an kollektiven elterlichen Praktiken.

Die hierarchisierende, teils exkludierende Anerkennungsordnung von Familie,
die die Interviewten in Grenzbereichen verortet, zeigte sich dariiber hinaus in ei-
nem zweiten Feld: im Kontakt mit Institutionen wie Kindertagesstitten, im Kon-
text von Beschiftigungsverhiltnissen oder innerhalb der Institutionen, die mit den
reproduktiven Prozessen selbst verbunden sind, etwa Samenbanken oder Repro-
duktionskliniken. Ein Beispiel fiir die in diesem Feld erfolgenden Ein- und Aus-
schliisse von Reproduktion und damit verbunden auch einer Setzung, was/wer Fa-
milie sein darf, habe ich anhand der Selektionspraxis einer deutschen Reprodukti-
onsklinik bereits dargelegt (vgl. 4.3). Im Kontext von Kindertagesstitten lassen sich
im Material ganz unterschiedliche Erfahrungen ausmachen: vom erschwerten Zu-
gang zu Kita-Plitzen aufgrund der Familienform und dem Erleben von Diskrimi-
nierung im Rahmen von Erstgesprichen iiber die selbstverstindliche, die Familien
in ihren Bediirfnissen adressierende Aufnahme in Institutionen bis hin zu exoti-
sierenden Haltungen, sich iiber eine sRegenbogenfamilie« mit >Vielfalt« schmiicken
zu wollen.

Dana Fuchs erzihlt beispielsweise von einer positiven Kita-Erfahrung - die
Institution nahm die Anmeldung der Familie als Anlass, um eine Diversitit an Fa-
milienformen mit den Kindern zu thematisieren:

»Die haben jetzt da das Thema Familie, die sind jetzt alle Familienforscher, und
konnten halt die einzelnen Familienmodelle (.). Sie haben auch ein Pflegekind in

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

der Kita [..] naja, und da ist halt auch, die hat halt quasi auch zwei Mamas, aber
halt auch einen Papa noch mit dazu. Und unterschiedliche Modelle werden jetzt
gerade da vorgestellt und-, (.) und das ist echt super. Und die Kinder gehen da na-
tlrlich ohne Berithrungsangste mit der ganzen Situation um, und das finden wir
echtsuper, weil beweist halt, dass irgendwie tolerante Menschen heranwachsen .«
(DF 7, 290-297)

Neben der Offenheit der Kita, sich des Themas anzunehmen, wird an diesem Bei-
spiel deutlich, wie tief heteronormative Familienbilder in die Alltagspraxen der
Institution eingeschrieben sind: Erst der Eintritt einer Konstellation, welche of-
fenkundig von der heterosexuellen Norm abweicht, fithrte dazu, weitere, nicht
dem Kernfamilienmodell entsprechende familiale Lebensweisen zu adressieren.
Die Unmarkiertheit und Selbstverstindlichkeit der Kernfamiliennorm zeigt sich
deutlich.

Fehlt eine Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Weisen Familie zu leben
innerhalb einer Institution, so sind es oftmals die anderen Kinder, welche Dif-
ferenzen benennen und nicht-heteronormative Konstellationen verandern. Davon
berichtet unter anderem Mathilda Fischer:

»[Name des Kindes] war in der Krippe und ist jetzt in den Kindergarten gekom-
men. Und wir haben uns da gar nichts gedacht, aber diese Konfrontation mit den
dlteren Kindern war schon interessant, weil da dann manche schon sagen, das
geht ja gar nicht, eine Mama und eine Mami, hihi [..]. Weil die halt gerade in
diesem Aufklarungsalter waren. [...] Und es ist da aber ganz interessant, weil auch
zwei Kinder, die adoptiertsind, in der Gruppe sind und die haben quasi eine Mama
und eine Bauchmama, das hilft.« (MF11f.,, 524-533)

Mathilda Fischer markiert den Ubergang von der Krippe zum Kindergarten als
Schwellenmoment: Wihrend das junge Alter der Kinder in der Krippe noch ei-
nen unhinterfragten Einschluss in die Gruppe ermdglichte, findet im Kindergar-
ten durch die ilteren Kinder eine Bewertung verschiedener Familienformen statt.
Diese geht mit einer Abwertung der Zwei-Miitterkonstellation bzw. mit der Kon-
statierung einer Unmoglichkeit dieser Elternkonstellation (»das geht ja gar nicht«)
einher und reproduziert die auf leibliche Abstammung griindende, binire, cisge-
schlechtliche und heterosexuelle Elternnorm. Die Prisenz anderer rekombinan-
ter Familienformen (Adoption) scheint letztlich bedeutsam fiir einen (potentiellen)
normalisierenden Einschluss.

Ausschliisse erlebten Interviewte vor allem in konfessionell gebundenen katho-
lischen Kindertagesstitten. Insbesondere in lindlichen Gegenden standen oftmals
keine anderen Institutionen zur Verfiigung und es hing von der personellen Be-
setzung der Leitungspositionen ab, ob eine Anmeldung méglich war. Wie Rebecca
und Sara Martin berichten, weigerte sich der fiir sie zustindige Pfarrer, der auch

- am 12.02,2026, 20:42:14,

229


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Queere Praktiken der Reproduktion

mit der Kita-Leitung betraut war, mit ihnen ein Taufgesprich zu fithren. Er belei-
digte sie am Telefon, indem er ihre Konstellation als »fiirchterlich« titulierte und
erginzte: »[...] frither, wenn man keinen Mann gebraucht hat, dann ist man halt ins
Kloster gegangen und ist Nonne geworden« (RM 21, 1100-1102). Zudem machte er
deutlich, dass er das Kind nicht in den Kindergarten aufnehmen wiirde. Schlieflich
wurde der Pfarrer von einem Nachfolger abgelést, der sich gegeniiber ihrer Kon-
stellation aufgeschlossen zeigte, wie Sara Martin erzihlt: »Ein total offener, netter.
Hat gleich, den haben wir gleich irgendwie- [...] Dem haben wir gleich erzihlt halt
das mit uns. Und dann war der total neugierig. Der hat sich stindig zum Essen
eingeladen« (SM 22, 1148-1153). Voraussetzung fiir den Einschluss in die Gemeinde
war die Bereitschaft der Martins, dem neuen Pfarrer Auskunft iiber ihre Eltern-
konstellation zu geben und ihn an ihrem Familienleben partizipieren zu lassen.
Seine Neugierde geht mit einer Exotisierung der Martins einher — im Zuge der
Veranderung erlangen sie letztlich Zugang zur Taufe und auch zum Kindergarten.

Als die Hiirde des Zugangs genommen war, stellten jedoch die anderen Eltern
eine Herausforderung dar. Nach anfinglichen aufreibenden Auseinandersetzun-
gen auf Elternabenden, an denen heterosexuelle Eltern thematisierten, dass sie
eine Aufklirung ihrer Kinder iiber die Familienkonstellation der Martins proble-
matisch finden?®, sind sie inzwischen mit einigen Eltern befreundet.

Erginzend wurde von drei Familien, die in lindlichen Gegenden leben, der her-
ausfordernde Umgang mit Eltern benannt, die eine rechte, volkisch-nationale po-
litische Haltung vertreten und ihre Ablehnung der nicht-heterosexuellen Familien-
form auch deutlich zeigten. Katja Wegener und Bentje Hirsch thematisieren dies
am Beispiel der morgendlichen Abgabe des Kindes in der Kindertagesstitte:

»Wir haben hier sicherlich eine nicht unbedeutende Dichte an Nazis [...] in der
ganzen Gegend hier. Man kriegt auch schon mit, wenn man jetzt ihn in die Kin-
derkrippe schafft, welche Eltern grundsatzlich griiRen und total freundlich und
unvoreingenommen und so weiter und so fort und welche eher so>Moin<oder gar
nichtssagen,ja. Aberdas hat manirgendwo anders auch. [...] Wir-, ich wiirde mich
auch nicht (.), [Name des Kindes] hat zum Beispiel am Anfang in der Krippe [..]
zwei Maddchen gehabt, deren Viter wirklich, ja, rechter Szene sehr zuzuordnen
sind, mit denen will ich mich auch nicht unterhalten. Da stort es mich auch nicht,
wenn die sich nicht mit mir unterhalten. Also das wird mal vielleicht eher schwie-
rig dann, wenn man wirklich mal irgendwann einen Elternabend in der Schule

26  Konservative, religiose sowie volkisch-nationale gesellschaftliche Krafte (von Gruppierungen
wie der 2014 gegriindeten Dewmo fiir alle bis hin zu den Parteiprogrammen der CSU oder AfD)
diffamieren sexualpddagogische Erziehung bzw. Bildungsarbeit in Kindertagesstatten oder
Grundschulen hdufig mit dem Schlagwort der »Frithsexualisierung« (vgl. Lang 2017; Sielert
2018). Die Abwehr der anderen Kita-Eltern dagegen, dass ihre Kinder tiber gleichgeschlecht-
liche Elternschaft informiert werden, ist Ausdruck dieses Diskurses, so meine Deutung.

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

hat, da kann mal sein, dass irgendwann spater irgendwelche bléden Kommenta-
re kommen. Na, mein Cott, dann zuriickgeben.« (BH 14, 627-639)

Die morgendliche Verweigerung eines Grufles bzw. die knapp gehaltene Begrii-
Bung (»Moin«) durch die politisch rechts verorteten Eltern anderer Kinder stellen
Praxen dar, iiber die die Interviewten als Andere markiert werden und als nicht-
heterosexuelle Elternkonstellation eine Abwertung erfahren. Zum Zeitpunkt des
Interviews belastet sie dieser Umstand nicht, da Bentje Hirsch selbst auch keine
Berithrungspunkte mit den betreffenden Eltern haben méchte. Zugleich antizipiert
sie ab dem Ubergang zur Institution der Schule die Notwendigkeit, sich stirker
auseinandersetzen und behaupten zu miissen.

Neben diesen unterschiedlichen Erfahrungen in Kindertagesstitten divergier-
ten auch jene am Arbeitsplatz stark. Fiir einige Interviewte, die bei katholischen
Tragern beschiftigt waren, bedeuteten Verpartnerung und Elternschaft den Ver-
lust des Arbeitsplatzes. Isabell Schmitz berichtet beispielsweise, dass sie im Ge-
gensatz zu ihrer Partnerin, die im 6ffentlichen Dienst titig ist, ihren Arbeitsplatz
am Ende der Elternzeit verlieren werde:

»Ich hingegen arbeite in einer katholischen Einrichtung. Ich bin zwar geoutet so-
wohl bei meinem direkten Vorgesetzten als auch bei meinem Team. Und das war
auch berhaupt kein Problem. Es ist jetzt im Moment einfach nur so, also ich bin
jetzt in Elternzeit, dass ich dann so wie ich wieder arbeiten wollen wiirde, wiirde
ich sofort gekiindigt werden durch die Erzdiozese, weil es explizit in meinem Ar-
beitsvertrag auch drinsteht, dass eine Lebenspartnerschaft gegen die katholische
Grundordnung verstofst und somit ein sofortiger Kiindigungsgrund ist.« (ISch 15,
694-701)

Isabell Schmitz hebt an dieser Stelle die unterschiedlichen Bewertungen ihrer part-
nerschaftlichen und familialen Lebensform durch das >ausfithrende« Personal wie
ihren direkten Vorgesetzten und die Kolleg*innen hervor und die Gibergeordnete
Institution der Erzdi6zese, die ihren Ausschluss von der beruflichen Titigkeit auf
Grundlage des Kirchenrechts durchsetzen wird. Im weiteren Interviewverlauf kri-
tisiert sie diese strukturelle Ausschlusspraxis und hat eine individuelle Lésung fur
sich finden miissen: Sie wird sich beruflich selbststindig machen.

Andere Interviewte erlebten, dass die Elternzeit einer nicht-leiblichen Mutter
die Verwaltung iiberraschte und itberforderte, aber nach einigem Erklirungsbedarf
selbstverstindlich abgewickelt wurde.

Hinsichtlich der Kolleg*innen berichtete die iiberwiegende Mehrheit von ei-
ner entspannten Situation im Umgang miteinander. Diese stellten teils lediglich
neugierige Nachfragen. In wenigen Fallen erlebten Interviewte aber auch Diskri-
minierung am Arbeitsplatz. Ida und Viola Maurer berichten bspw. Folgendes:

- am 12.02,2026, 20:42:14,

231


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Queere Praktiken der Reproduktion

VM: »]a, also Ida hatte ja einzelne Kollegen, die (IM: Oh ja) fanden, wir sollten-,
also Leute wie wir sollten keine Kinder haben, das miisse verboten werden.«

IM: (unterbricht) »[Wir haben] schon (.) Beratschlagungen bekommen, schon mal
nach einem Psychologen zu gucken fiir [Name des Kindes], vor der Geburt schon.
Okay, wir gucken erst nach einem Kindergartenplatz und dann sehen wir weiter
(lacht).« (VM+IM 8, 361-366)

Heteronormativen diskriminierenden Auflerungen, die ein Verbot nicht-hetero-
sexueller Elternschaft wiinschen und diese Familienform als (psychische) Gefihr-
dung des Kindeswohls begreifen, begegnen die Maurers mit Hilfe von Humor, wie
die ironische Antwort, dass sie zunichst nach einem Kindergartenplatz fir ihr
Kind schauen wiirden, zeigt.

Neben den soeben vorgestellten institutionellen Kontexten spielten in allen In-
terviews drittens Rechtsinstitute wie die eingetragene Lebenspartnerschaft und
das Verfahren der Stiefkindadoption eine zentrale Rolle bezogen auf die Frage der
Anerkennung als Familie. Die Stiefkindadoption und die eingetragene Lebenspart-
nerschaft sind miteinander verkniipft: Die eingetragene Lebenspartnerschaft stell-
te im Untersuchungszeitraum eine notwendige Bedingung dar, um das Verfahren
zur Annahme des Kindes durch die annehmende Mutter/den annehmenden EIl-
ternteil beantragen zu kénnen.?’ Die interviewten Paare beschrieben die Stief-
kindadoption als Ungleichbehandlung im Vergleich zu verheirateten und unver-
heirateten heterosexuellen Paaren. Sie empfanden das Verfahren als fiir geplante
Familien unpassend, als belastend aufgrund der Unméglichkeit einer vorgeburtli-
chen rechtlichen Absicherung aller Beteiligten und als in der konkreten behordli-
chen Durchfithrung diskriminierend. Das Verfahren umfasste unter anderem das

27  ZurZeitdes Elternwerdens der Interviewten, also zwischen 2005 und 2014, bestand lediglich
die Moglichkeit des Eingehens einer eingetragenen Lebenspartnerschaft. Die Einfithrung der
Ehe fiir gleichgeschlechtliche Paare im Jahr 2017 hat am Prozedere jedoch (bisher) nichts
verandert. Das leibliche Kind einer Partnerin oder eines Partners in einer gleichgeschlechtli-
chen Ehe muss weiterhin adoptiert werden. Lediglich bei einer Fremdadoption kénnen nun
innerhalb der Ehe beide gemeinsam adoptieren. Im Fall der Elternschaft lesbischer Paare
schlieRt das Stiefkindadoptionsverfahren aus, dass ein nach der Geburt potentiell eingetra-
gener rechtlicher Vater (meist sind dies Spender, die auch als soziale Viter fungieren) ne-
ben der leiblichen Mutter bestehen bleiben darf. Der rechtliche Vater muss alle Rechte am
Kind aufgeben, um der nicht-leiblichen Mutter die Stiefkindadoption zu ermdglichen. Ei-
nige Paare entschieden sich aus Angst vor moglichen Anspriichen des Spenders/Vaters da-
fiir, dass dieser die Vaterschaft gar nicht erst anerkannte und das Feld in der Geburtsurkun-
de zunichst offen blieb. Im Vorfeld existierte keine Méglichkeit, die nicht-leibliche Mutter
und den Spender juristisch abzusichern. Notarielle Dokumente wie eine »Freigabeerklarung
durch den Samenspender« stellten das grofite Mafd an Absicherung dar. Hinsichtlich ihrer
rechtlichen Verbindlichkeit werden sie juristisch sehr unterschiedlich bewertet. Eine Mehr-
elternschaft existiert im deutschen Recht nicht.

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

Vorlegen eines Gesundheitszeugnisses sowie eines erweiterten polizeilichen Fith-
rungszeugnisses der Annehmenden, das Darlegen der Einkommensverhiltnisse
und das Schreiben eines Lebensberichts durch die annehmende Mutter/den an-
nehmenden Elternteil. Meist erfolgten mindestens ein Hausbesuch durch das Ju-
gendamt sowie eine Anhérung vor dem Familiengericht. Das gesamte Verfahren
dauerte in der Regel 12 bis 24 Monate.

Dass die Unmoglichkeit der vorgeburtlichen Absicherung und die enorme Dau-
er des Stiefkindadoptionsverfahrens zu einem Problem fiir lesbische Paare werden
konnen, thematisiert Stefanie Kaiser. Im Anschluss an die schwierige Geburt und
den folgenden, notwendigen Aufenthalt von Kind und leiblicher Mutter auf der
Intensivstation, konnte nur sie, die nicht-leibliche Mutter, fir das Kind sorgen.
Dass der Arzt dachte, sie hitte mit der Verpartnerung auch automatisch das vol-
le Sorgerecht und nicht nur ein kleines Sorgerecht bzw. Notsorgerecht, habe ihr
wohl in vollem Umfang »die Tiir zur Intensivstation gedfinet« (SK 14, 628-629). Sie
vermutet, dass sie »da nicht jeder reingelassen hitte« (SK 14, 629).

Weitaus prekirer war die Situation jedoch fiir die Interviewten, die nicht mit-
einander verpartnert waren oder die in Mehrelternkonstellationen lebten und bei
denen den nicht-leiblichen Elternteilen keinerlei Sorgebefugnis zustand. Fir die
Dinge des alltiglichen Lebens halfen auch hier Vollmachten der leiblichen Miitter,
sie blieben jedoch in einem rechtlosen und damit unsicheren Verhiltnis zum Kind
(insbesondere im Konfliktfall zwischen leiblichem und nicht-leiblichem Elternteil
und/oder dem Spender).

Die Kaisers wiirdigen die Stiefkindadoption einerseits als eine wichtige, im
Jahr 2005 erfolgte rechtliche Anderung, die ihnen als lesbischem Paar eine ge-
meinsame rechtliche Elternschaft iiberhaupt erst ermégliche. Andererseits kriti-
siert Stefanie Kaiser die Notwendigkeit einer Stiefkindadoption. In diesem Zu-
sammenhang benennt sie zum einen die Eingriffe des Jugendamts in ihre Privat-
sphire, die mit dem Verfahren einhergehen, insbesondere den Hausbesuch. Zum
anderen kritisiert sie die zum Zeitpunkt ihres Elternwerdens bestehende Notwen-
digkeit, eine eingetragene Lebenspartnerschaft eingehen zu miissen. Bei dieser
rechtlichen Regelung handelt es sich fiir sie um ein Zwangsinstrument und einen
Anachronismus, der speziell nicht-heterosexuellen Paaren aufgebiirdet wird:

»)a, das war wirklich absurd. Also ich fand das auch-, [dass] man miteinem Augen-
zwinkern, so Leute es ist wie vor 200 Jahren bei euch [...], also damit wir ein Kind
legitim kriegen kdnnen, miissen wir heiraten. Ich meine, wer hitte das gedacht,
dass irgendwann [die] Homosexuellen das machen miissen und nicht mehr die
braven Heterosexuellen.« (SK 20, 923-931)

Stefanie Kaiser stellt mit ihren Ausfihrungen eine interessante Verschiebung der
Anforderungen an eine legitime Elternschaft heterosexueller bzw. homosexueller
Paare im Untersuchungszeitraum heraus: Die heterosexuelle Paarbeziehung er-

- am 12.02,2026, 20:42:14,

233


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Queere Praktiken der Reproduktion

scheint als biopolitisch bereits eingehegte Reproduktionseinheit, die inzwischen
jenseits der Ehe einen legitimen Status erhilt, wihrend die homosexuelle Bezie-
hungsweise erst dann in ihrer >Perversion« entschirft und als reproduktive Einheit
legitim werden kann, wenn sie in den geregelten Bahnen der eingetragenen Le-
benspartnerschaft verliuft. Stefanie Kaiser plidiert schliefflich dafiir, analog zur
Vaterschaftsanerkennung eine Mutterschaftsanerkennung einzufithren — und dies
auch jenseits der eingetragenen Lebenspartnerschaft, um eine Ungleichbehand-
lung von heterosexuellen und homosexuellen Paaren abzuschaffen.

Die Eintragung der nicht-leiblichen Mutter/des nicht-leiblichen Elternteils in
die Geburtsurkunde ist fir die meisten Interviewten wichtig, weil der rechtliche
Status fiir sie Sicherheit bedeutet. Hanna Weber erzahlt:

»Es gibt einfach ganz viele juristische Unsicherheiten da drin. Und ich hatte schon
so das Gefiihl, dass es halt irgendwie erleichternd ist, wenn das dann mal alles
durch ist, weil, wenn die Stiefkindadoption durch ist, dann ist da ja nicht mehr
dran zuritteln. Wir haben jetzt eine Geburtsurkunde, da steht drauf, Eltern: Han-
na und Lisa Weber. Und da funkt dir keiner mehr dazwischen.« (HW 18, 973-977)

Fir Hanna Weber ist die Stiefkindadoption der Weg in eine anerkannte Famili-
enform, aus der sich staatliche Institutionen und Justiz zuriickziehen. Uber ein
Dokument, die vervollstindigte Geburtsurkunde, werden die nicht-leibliche Mut-
ter bzw. das lesbische Paar als legitime Eltern eingesetzt, adressiert und es geht
eine Aufwertung damit einher.?®

Auch fir Miriam Lange ist die Eintragung der nicht-leiblichen Mutter als El-
ternteil in die Geburtsurkunde symbolisch bedeutsam - sie ist eine Form der Aner-
kennung als vollwertiger Elternteil und als Familie. Miriam Lange beschreibt dies
s0:

»Und tatsachlich ist es schon so, dass, seitdem es durch ist, dieses Gefiihl ist schon
noch mal sicherer, also man fiihlt sich ja vielleicht noch mal ein bisschen mehrals
Familie, weil man halt weif}, dass das jetzt auch auf diesem Papier steht, und dass
ich in ein Formular eintrage, ich habe ein Kind und so, das war ja davor nicht so.«
(ML 646-652)

28  Eine Geburtsurkunde kann ebenso gut eine Abwertung oder Nicht-Anerkennung der
Existenzweise eines Subjekts bedeuten, etwa wenn — wie hier in der ersten, direkt nach der
Ceburt ausgestellten Urkunde — lediglich die leibliche Mutter in das Dokument eingetra-
gen wird. Auch trifft dies zu, wenn Eintragungen erfolgen, die die Geschlechtsidentitit von
Eltern missachten wie es bspw. derzeit bei transgeschlechtlichen Personen der Fall ist, die
selbst ein Kind geboren oder gezeugt haben. Sie werden meist entgegen ihres gednderten
Personenstands wieder in dem ihnen bei Geburt zugewiesenen Geschlecht in die Urkunde
eingetragen. Siehe hierzu auch Ewert 2018: 158ff.

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

Miriam Lange beschreibt in dieser Passage die Relevanz, sich kiinftig rechtmiRig
als Elternteil in Formulare eintragen zu kénnen. Ahnlich formulieren es fast alle
der nicht-leiblich verwandten Elternteile. Biirokratische Vorginge und die darin
erfolgenden Ausschliisse bilden fir sie im Alltag einen Kristallisationspunkt fiir
das Gefiihl einer Verwehrung von Anerkennung als Familie.

Zwei der interviewten Paare stellten die Anerkennung durch den Staat und das
Streben danach aber auch dezidiert infrage. So gibt bspw. Mathilda Fischer zu be-
denken: »Irgendwie, na ja, ist es ja auch komisch, ne, anerkannt werden zu wollen
von einem Staat, der Schwule und Lesben auch schon verfolgt hat« (MF 8, 381-
383). Sie verweist damit auf historische Erfahrungen der Kriminalisierung, Ver-
folgung und Nicht-Anerkennung sowie eine daraus potentiell resultierende staats-
kritische(re) Haltung von LSBTIQ und stellt im weiteren Verlauf des Gesprichs das
doing family in den Vordergrund: Wer Elternteil ist, kann vor diesem Hintergrund
nur von den Involvierten selbst bestimmt werden und materialisiert sich im Zu-
ge von elterlichen Praktiken, die potentiell eine Aneignung bedeuten. Sowohl die
interviewten Personen, die Teil von Mehrelternkonstellationen sind, als auch die
Paare, die keine Stiefkindadoption durchgefiithrt haben, berichten, dass sie im All-
tag, etwa im Kontakt mit der Kita oder einer kinderirztlichen Praxis, ganz selbst-
verstindlich alle Personen, die fiir das Kind Verantwortung iibernehmen, als El-
ternteile in Formulare eintragen.

Ahnliche Herausforderungen stellen sich auch anderen Familienformen wie
Patchworkfamilien. Eine Differenz bilden jedoch die Entstehungsbedingungen:
Wihrend sich rekombinante Familien nach Trennung/Scheidung erst im Anschluss
an eine Realisierung von Elternschaft in einer anderen Konstellation herausbilden
und inzwischen viel eher Teil routinierter Denk- und Wahrnehmungsweisen
sind, stellen Mehrelternfamilien oder unverheiratete lesbische Paare mit Kin-
dern intentionale, geplante Familien dar, die im Erhebungszeitraum rechtlich
nicht abgebildet werden und sozial weniger selbstverstindlich Akzeptanz finden.
Im Zuge ihrer Sorgepraktiken fordern die Interviewten die Anerkennung ihrer
Elternschaft oft von Beginn an aktiv ein und erwirken diese zumeist auch. In
einer Prekaritit jenseits staatlicher Anerkennung zu verbleiben, ob gewollt oder
aufgrund der Unmdglichkeit einer Anerkennung (Mehrelternmodell, lesbische
Paare ohne eingetragene Lebenspartnerschaft), und dennoch Familie zu leben, ist
dann zugleich als Form des Aufbegehrens und Widerstands gegen die Verwehrung
von Anerkennung und die Regulierung, Uberpriifung und Uberwachung durch
staatliche Institutionen zu fassen — ein doing the queer family in heteronormativen
Verhiltnissen.

In diesen Erzihlungen zum familialen Alltag und den darin gemachten Er-
fahrungen des Ausschlusses, der Unsichtbarkeit, der partiellen Anerkennung oder
Nicht-Anerkennung zeigt sich, dass sich im Zuge der Normalisierung nicht-he-
terosexueller Elternschaft auch Prozesse vollziehen, die infrage stellen, inwiefern

- am 12.02,2026, 20:42:14,

235


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Queere Praktiken der Reproduktion

die Vereinbarkeit von lesbisch-queerem Begehren und Elternschaft selbstverstind-
lich geworden ist. Wer Familie sein kann, ist abhingig von sozialen und recht-
lichen Kontexten und Anerkennungsbeziehungen und damit abhingig von gesell-
schaftlichen Verhiltnissen. Im Kontakt zu den Herkunftsfamilien der Interviewten
lasst sich exemplarisch ein Widerstreit von Normen ausmachen, der die Famili-
enbildungsprozesse kennzeichnet: So kénnen das Schliefien einer eingetragenen
Lebenspartnerschaft und die Erfillung der Norm der Mutterschaft eine partiel-
le Anerkennung als Paar und Familie durch die Herkunftsfamilie und einen nor-
malisierenden Einschluss bedeuten, wihrend die Position des sozialen Elternteils
weiterhin eine Abwertung und Marginalisierung erfihrt und sich die Norm der
cis- und zweigeschlechtlichen, auf biologischer Abstammung griindenden Eltern-
schaft reproduziert. Sowohl im Hinblick auf die Paarkonstellationen als auch auf
das Grofeltern-Enkelkind-Verhiltnis zeigt sich die Erfahrung der gesellschaftli-
chen Privilegierung genetischer Verwandtschaft gegeniiber der sozialen.

Einschlisse erfolgen zudem meist unter spezifischen, heteronormativen Be-
dingungen: Lesbisch-queere familiale Lebensweisen erfahren erst dann eine zu-
nehmende Akzeptanz, rechtliche Anerkennung und Teilhabemdglichkeiten, wenn
sie sich >heterosexualisieren< und etwa iiber Institutionen wie die eingetragene
Lebenspartnerschaft an biirgerliche Normen annihern und sich in etablierte be-
ziehungsnormierende Strukturen einschreiben. Es handelt sich folglich um einen
stratifizierten Einschluss.

Doch auch die anerkannte(re)n familialen Arrangements, die eingebettet sind
in die eingetragene Lebenspartnerschaft und die daran gekniipften, monogamen
Beziehungsnormen erfilllen, einen gemeinsamen Haushalt fithren und eine paar-
formige Elternschaft leben, sind oftmals prekir, indem sie als defizitir markiert
werden oder unsichtbar bleiben. Dariiber hinaus konnen alte Riume der Identifi-
kation und Zugehorigkeit unbewohnbar werden — so etwa die lesbische >Szenes, die
eine Mutter mit Kind als heterosexuell liest. Erfahrungen, wie der Versuch von Au-
Renstehenden, die Familien der Interviewten auf dem Spielplatz zu sortieren und
in das Raster einer heteronormativen familialen Konfiguration einzuordnen, zei-
gen, dass die Option einer doppelten Mutterschaft eine »logische Unmdoglichkeit«
(Butler 1991: 39) innerhalb der herrschenden Ordnung darstellt. Uber Zuweisun-
gen anderer verwandtschaftlicher oder freundschaftlicher Beziehungen, etwa die
Adressierung einer der beiden Frauen® als »Tante«, »Cousine« oder »gute Freun-
din«, wird lesbisch-queere Elternschaft in den Bereich der Nicht-Existenz tiber-
fihrt. Andernorts, etwa in der Kindertagesstitte, ist neben Ausschliissen ergin-
zend die Erfahrung eines exotisierenden Einschlusses hervorzuheben, der auf Ba-
sis heteronormativer Annahmen und Strukturen die Vielfiltigkeit der Klientel in
einer Weise konstruiert, die auf der Andersartigkeit der nicht-heterosexuellen Fa-
milienformen beharrt und diese verfestigt. Zudem erfolgen diskriminierende Aus-

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

schliisse im Kontext des Arbeitsplatzes oder es geht sogar der Verlust des Arbeits-
platzes mit dem Elternwerden einher.

Als strukturelles Mittel der Durchsetzung von Heteronormativitit erweist sich
zudem die rechtliche Anerkennungsordnung von Familie in Deutschland: Die zur
Zeit des Elternwerdens der Interviewten praktizierte Form des Stiefkindadopti-
onsverfahrens ist ein Instrument, eine an den heteronormativen Strukturen der
Ehe und Kleinfamilie orientierte Ordnung von Sexualitit(en) und Reproduktion
unter verinderten Vorzeichen durchzusetzen. Es setzte im Erhebungszeitraum die
eingetragene Lebenspartnerschaft voraus und priift die Eignung des Mitelternteils
nach heteronormativen, klassen- und gesundheitsbezogenen Kriterien. Einschluss
und Anerkennung nicht-heterosexueller Begehrens- und Lebensweisen erfolgen in
dem Mafle, in dem diese an die heteronormativen Strukturen (des Kernfamilien-
ideals) anschlussfihig sind. Normen legitimer Elternschaft verschieben sich und
schliefRen heterosexualisierte Formen lesbisch-queeren Lebens zunehmend ein.?’

6.4 Zwischenfazit

Ziel dieses Kapitels war es, der Frage nachzugehen, welche familialen Verbindun-
gen von den Akteurinnen® vor dem Hintergrund der Nutzung einer Samenspende
gewihlt, welche Entkopplungen vollzogen werden und wie sich die Interviewten
dabei zur Norm der Kernfamilie positionieren — wie sie diese moglicherweise in
ihre Uberlegungen einbeziehen, die eigenen Praktiken mit Bedeutung versehen
und dabei an Etabliertem ankniipfen, heteronormative Bilder aber zugleich an-
eignen, umdeuten, irritieren und dabei rekombinieren, was und wer Familie ist.
Die vorangehenden Ausfithrungen vermégen Hinweise darauf zu geben, welche
Wirkmachtigkeit die Norm der >Kernfamilie< aktuell hat und welche alternativen
Wirklichkeiten geschaffen und gelebt werden. Was und wer Familie ist und wer als
solche Anerkennung findet, zeichnet sich durch eine Gleichzeitigkeit von Prozes-
sen der Umarbeitung und Reaktualisierung tradierter Elemente von Familie aus.
Es handelt sich um einen ambivalenten Bedeutungswandel von Familie, der eine
Zuspitzung erfahren hat, einem >neuralgischen Punkt« gleich, an dem Prozesse der
Offnung und Schlieffung der hegemonialen Praxisgemeinschaft der Familie, also
Fragen von Mitgliedschaft und Marginalisierung, eine spezifische Dynamik ent-
faltet haben. In kulturellen, raumlichen und sozialen Mobilititsprozessen entste-
hen neue Grenzbereiche von Familie und der oftmals behauptete Verlust der Wirk-
machtigkeit der Kernfamiliennorm kristallisiert sich als streitbar, oder genauer:
differenzierungswiirdig heraus.

29  Zu im Detail rechtlich differenten, aber in der Stofdrichtung und den Verschiebungen ver-
gleichbaren Entwicklungen im Schweizer Kontext siehe die Studie von Nay (2017).

- am 12.02,2026, 20:42:14,

237


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Queere Praktiken der Reproduktion

Mit Blick auf das doing family der lesbischen und queeren Frauen*paare lisst
sich festhalten, dass Zweigeschlechtlichkeit, Heterosexualitit und biologische Ver-
wandtschaftskonzeptionen nach wie vor machtvolle Regulierungsmodi darstellen.
Die >Kernfamilie« bleibt eine normative Referenzfolie und spielt in der Planung
der Familienbildung tiber Samenspende sowie in den familialen Alltagspraktiken
eine bedeutende Rolle. Die Vergewisserung iiber die Legitimitit der eigenen Fami-
lienform orientiert sich an den Stiitzpfeilern hegemonialer Normen von Familie.
Dies schligt sich zum einen im Festhalten an einem Zwei-Elternmodell nieder.
Zum anderen kann auch die Einbindung eines sminnlichen Dritten< wenig eman-
zipatorisch motiviert, sondern mit dem Ziel verbunden sein, fiir die reibungslose
Eingliederung des Kindes in die symbolische Geschlechterordnung sorgen zu kon-
nen. Hierfiir konnen Vorstellungen der Interviewten von Elternschaft und Zwei-
geschlechtlichkeit eine Rolle spielen, manchmal kénnen aber auch der Druck von
auflen verbunden mit einer erwarteten Erklirungsnotwendigkeit der gewihlten
Familienform ausschlaggebend sein.

Teils wird die traditionell mit heterosexuellem Begehren verbundene >Kernfa-
miliec auch selbstbewusst angeeignet und umgeschrieben, etwa wenn die Inter-
viewpartnerin, Isabell Schmitz, selbstverstindlich konstatiert, sie seien eine »ganz
klassische Familie«, nur, dass ihre Frau eine Frau sei und kein Mann. Es findet eine
bewusste Zuriickweisung einer heterosexuellen >Natur« der >Kernfamilie« statt und
in einigen Fillen ist hiermit auch ein Hinterfragen der symbolischen Geschlechter-
ordnung und ihrer biniren Konzeption von Miitterlichkeit und Viterlichkeit ver-
bunden (siehe Kap. 7).

Wieder andere stellen mit ihren familialen Praktiken heteronormative Struktu-
ren infrage und stehen fiir das, was Gloria Anzalda als Vieldeutigkeit und Doppel-
ziingigkeit von Grenzbereichen benennt: Das Ende einer Suche nach vereinfachen-
der Reinheit oder dem Wunsch statischer, essentialistischer Zuschreibungen (vgl.
Bowker/Star 2017: 187), nach Einschluss ins Bestehende. Deren Praktiken zeichnen
sich insbesondere durch >Uberschiisse« aus und eréffnen Moglichkeitsriume und
ein Andersdenken und Anderstun von Familie. Sie stellen gelebte Alternativen zu
den Stiitzpfeilern des regulativen Ideals der »Kernfamilie« dar. Ihre Beziehungswei-
sen und Subjektivititen weisen iiber die wenigen Identititen und Lebensformen
hinaus, die im Rahmen staatlicher Administration und familialer Normvorstellun-
gen legitim und anerkannt sind: Dazu zidhlen Praktiken von Mehrelternschaft, die
Ausweitung von Elternschaft und Sorgebeziehungen auf Freundschaftskontexte
oder deren Verwirklichung innerhalb polyamourdser Beziehungskonstellationen,
alternative Wohnformen wie Hausprojekte oder Zwei-Residenz-Modelle, elterliche
Subjektpositionen jenseits des biniren Geschlechtersystems (vgl. 7.3) und quee-
re Begehrensweisen, die den Dualismus von Homo- und Heterosexualitit infra-
ge stellen. Hinzu kommt das Aufbrechen der Norm einer zeitlichen Kontinuitit
von Familie, das die familialen Praktiken vieler Interviewter kennzeichnet: Stabi-

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

litdt wird in diesen Fillen nicht mehr tiber das romantische Liebesideal und seine
auf Dauer angelegte, monogame Paarbeziehung sowie die an diese gekniipfte El-
ternschaft abzusichern versucht, sondern generiert sich iiber eine Reflexivitit von
Aushandlungsnotwendigkeiten und eine Anerkennung der Verinderung von Be-
dirfnissen aller Beteiligten — auch, zumindest perspektivisch, der Wiinsche der
Kinder.

Diskontinuititen zeigen sich ebenso in vielen anderen familialen Konstella-
tionen, etwa in Trennungsfamilien oder Patchworkfamilien mit heterosexuellen
Eltern. Wihrend diese jedoch als familiale Lebensrealititen zunehmend selbst-
verstindlich werden, unterliegt die Elternschaft von LSBTIQ einem besonderen
Bewihrungsdruck und spezifischen heteronormativen Bewertungslogiken, die das
Begehren nicht-heterosexueller Subjekte als Gefahr konstruieren und das regula-
tive Prinzip des >Kindeswohls< aufrufen. Dies lisst sich festmachen an den andau-
ernden gesellschaftlichen Debatten iiber die Frage, ob es Kindern in nicht-hetero-
sexuellen Lebensgemeinschaften gut gehe (und wenn ja, in welchen).>° Die Infra-
gestellung der Stabilitit nicht-heterosexueller Beziehungen ist hierbei ein bedeut-
sames Element, wobei wechselnde Partner*innenschaften und instabile Beziehun-
gen in einer heteronormativen, auf hegemonialen Mannlichkeitsbildern fufRenden
Geschlechterordnung insbesondere schwul begehrenden Subjekten zugeschrieben
werden.

Auch die Richtlinie der Bundesirztekammer von 2006, die wihrend der Fa-
milienbildung der Interviewten relevant war, spiegelt diese Norm der Kontinuitit
wider: Eine Inseminationsbehandlung wird darin ndmlich nur bei heterosexuellen
Ehepaaren oder Frauen in einer >festgefiigtenc Partnerschaft mit einem Mann und
damit in auf Dauer angelegten Beziehungen empfohlen (vgl. Bundesirztekammer
2006: A1395). Im Kommentar zur Richtlinie wird zudem ein Ziel bei Fremdsamen-
spende formuliert: Das Kind solle eine stabile Beziehung zu beiden Elternteilen
haben (vgl. ebd.: A1400). Stabilitit soll iiber Kontinuitit abgesichert werden — so-
wohl hinsichtlich der Paarbeziehung als auch der Eltern-Kind-Beziehungen. Das

30  Zur Zeit der Erhebung der Interviews ist fir die Infragestellung der Eignung nicht-hetero-
sexueller Subjekte als Eltern exemplarisch ein Interview mit Angela Merkel im Vorfeld der
Bundestagswahl 2013 anzufiithren, in dem sie ihre Ablehnung der Gleichstellung von Lesben
und Schwulen im Adoptionsrecht mit einer Sorge um das Kindeswohl begriindet (vgl. https://
www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl
-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html, zuletzt
abgerufen am 10.03.2021). Auch nach der Einfiihrung der Ehe fiir gleichgeschlechtliche
Paare und der hiermit erfolgten Gleichstellung von Hetero- und Homosexuellen im Adop-
tionsrecht sind die konservativen, zweifelnden Stimmen nicht verstummt: So erklarte im
November 2018 bspw. die Bundesbildungsministerin, Anja Karliczek, in der n-tv-Sendung
Klamroths Konter, dass weitere Studien notwendig seien beziiglich der Auswirkungen
homosexueller Elternschaft auf Kinder (n-tv 2013).

- am 12.02,2026, 20:42:14,

239


https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundestagswahl-2013/unsicher-ueber-das-kindeswohl-adoptionsrecht-merkel-loest-empoerung-bei-homo-paaren-aus_aid_1096763.html

240

Queere Praktiken der Reproduktion

Aufbrechen der Norm der Kontinuitit durch nicht-heterosexuelle Subjekte zeigt
sich als besonders umkimpftes Terrain. Hierbei geht es aber nicht nur um die
individuell gelebten Entwiirfe, sondern zugleich um eine Stabilitit der Allgemein-
heit, wie Laufenberg verdeutlicht: Diskurse, die LSBTIQ-Lebensweisen problema-
tisieren, pathologisieren und sie begrenzen oder mit Verboten belegen mochten,
zeichnen sich durch eine geteilte Logik aus, »die die Sexualitit der Anderen zu den
Koérpern und Vergemeinschaftungsformen der Mehrheitsgesellschaft (Staat, Fami-
lie, Ehe, Zivilgesellschaft) so ins Verhiltnis setzt, dass sie als Gefahr fiir deren Inte-
gritit und Stabilitit erscheint« (Laufenberg 2014: 9). Laufenberg stellt deshalb die
These auf, dass ein Prinzip der Immunologik »charakteristisch fiir den >modernenc
Zusammenhang von Sexualitit, Biomacht und Gemeinschaft« (ebd.) sei:

»Der Sexualitidt der Anderen wird nach dieser Immunologik eine entgrenzende
Macht unterstellt: Ihre Trager_innen sind gefihrlich, weil sie die Grenzen zwi-
schen Innen und AufRen, Gesundheit und Krankheit, Eigenem und Fremden (ber-
schreiten und damit das Innen, die Gesundheit und das Eigene aufzulésen und zu
zersetzen drohen.« (Ebd.)

Nicht nur mit Blick auf diese gesellschaftlichen Diskurse, sondern auch die in 6.3
dargelegten alltiglichen Praktiken der Begrenzung in lebensweltlichen und insti-
tutionellen Kontexten, wer Familie ist und als Eltern Anerkennung findet, stellt
sich schliefilich die Frage, inwiefern das Anpassungs- und Normalisierungsstre-
ben einiger Akteurinnen® iiberhaupt gelingen kann. Lesbischen und queeren Frau-
en*paaren, die Elternschaft leben, werden die Grenzen der Zugehorigkeit, Teilhabe
und Anerkennung wiederholt aufgezeigt, sei es im sozialen Nahraum, in 6ffentli-
chen Institutionen oder im Kontext rechtlicher Absicherungsméglichkeiten.
Heteronormativitit kann dann als sehnsuchtsvolles Streben nach Normalitit
und Zugehorigkeit begriffen werden, das fiir LSBTIQ mit Kindern letztlich uner-
fullt bleibt. Nay konzeptualisiert dies tiber den Begriff der »angestrebten Hete-
ronormativitit« (Nay 2017: 321) und verweist darauf, dass familiale Praktiken von
LSBTQ paradoxerweise eine heteronormative Struktur zu reaktualisieren und zu
stirken vermdgen, die nur einen partiellen Einschluss nicht-heterosexueller Le-
bensweisen zulisst, sodass sich die Frage stellt, auf wessen Kosten Einschliisse er-
folgen (vgl. ebd.: 319ff.). Fiir wen erweitern sich Gestaltungsmoglichkeiten und wo
finden neue Grenzziehungen statt? Wie ist ein solcher, stratifizierter Einschluss
hinsichtlich seines Verhiltnisses zur Heteronormativitit zu deuten? Laufenberg
zieht in seinem Werk Sexualitit und Biomacht (2014) Giorgio Agamben heran, um
die Prozesse des Ausschlusses in modernen Gesellschaften zu erfassen: Es hande-
le sich um eine einschlieflende Ausschliefung bzw. ausschliefdende Einschliefung.
Die >Anderen< werden auf Abstand zur Norm gehalten, was sich im deutschen Kon-
text auch im Ringen um die Gleichstellung homosexueller verheirateter Paare be-
ziiglich des Abstammungsrechts zeigt. Es findet eine Inkorporierung als Ausnah-

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Familie als Grenzprojekt

me von der Norm statt, sodass sich etwa Lesben und Schwule, wenn sie heiraten
(und eine Stiefkindadoption durchfithren), letztlich mit einem Staats- und Rechts-
apparat verbinden, der ihre prekire Positionierung itberhaupt erst hervorgebracht
hat (vgl. ebd.: 307f.).

Laufenberg regte bereits vor der inzwischen erfolgten Durchsetzung des vollen
Adoptionsrechts fiir Lesben und Schule dazu an, in den Blick zu nehmen, »in wel-
cher Form und um welchen Preis es sich [...] durchsetzen wird« (ebd.: 287). Laufen-
berg verweist auf neue Spaltungen und Grenzziehungen, wer in verantwortlicher
Weise Sorge fiir ein Kind tragen darf und wer nicht:

»Spaltungen zwischen verantwortungsvollen Lesben und Schwulen, die ein gere-
geltes Leben und ein stabiles Einkommen haben, um die Sorge fiir ein Kind tiber-
tragen zu bekommen, versus solchen, denen dieses Verantwortungsbewusstsein
abgesprochen wird — weil ihre Lebensweisen von dem regulativen Ideal monoga-
mer Zweisamkeit zu offensichtlich abweichen, weil ihre geschlechtlich und sexu-
ell verkorperte Subjektivitat als>destruktiv«fiir die psychosoziale Entwicklung des
Kindes eingestuft wird oder weil sie schlicht zu arm, zu alt, zu krank sind.« (Ebd.:
288)

Laufenberg macht »Konturen einer Reterritorialisierung« (ebd.: 286) aus, die eine
Integration schwul-lesbischer Lebensweisen in ein gouvernementales Sorgedispo-
sitiv mit sich bringen wird, welche aber iiber »Technologien einer Individualisie-
rung und Privatisierung von Sorge [verliuft], wihrend die Ausiibung der Sorge
zugleich an staatliche Kontroll- und Sicherheitslogiken gekoppelt wird« (ebd.).

Diese Aspekte spiegeln sich auch im hier untersuchten empirischen Material
wider. Die von den Akteurinnen® antizipierten Grenzen anerkannter bzw. anerken-
nungswiirdiger Elternschaft zeigen sich etwa in den Erzihlungen beziiglich des
Stiefkindadoptionsverfahrens: So erfolgte in der Regel eine Nicht-Thematisierung
polyamourdser Beziehungsformen sowie alternativer Wohnverhiltnisse zum
Einfamilienhaushalt oder auch ein weitgehendes Verschweigen der aktiven Va-
terschaft eines Spenders im Kontakt mit dem Jugendamt aufgrund der Angst,
dass das Amt dann die Stiefkindadoption verweigern wiirde — in letzterem Fall
bspw. zur Stirkung des Vater-Kind-Verhiltnisses. Wiederholt ging es um die
Unsicherheit, ob die eigene Personlichkeit, Beziehungs- und Lebensweise oder
die materiellen Verhiltnisse dazu fithren kénnten, dass die Zustimmung zur
Stiefkindadoption, die Moglichkeit einer Adoption oder die Aufnahme eines
Pflegekindes durch Sachbearbeitende verwehrt wiirden.

Die Norm des Kindeswohls und die Frage danach, was >gelingende« Eltern-
schaft konstituiert, werden nicht nur in Fremddarstellungen aufgerufen, sondern
entfalten auch in den Selbstbefragungen und -reflexionen der Interviewten im
Kontext der Projektierung von Elternschaft eine Relevanz (vgl. Kap. 5). Hier zeigt
sich die Projekthaftigkeit ihres doing family als biopolitischer Regierungsmodus,

- am 12.02,2026, 20:42:14,

241


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Queere Praktiken der Reproduktion

in dem bestimmte Subjekte zur Elternschaft aktiviert werden sollen bzw. sie sich
selbst zum Projekt machen und Normen gelingender Elternschaft gentigen wollen
bzw. missen.

Die institutionellen Zumutungen sind im Fall nicht-heterosexueller Eltern-
schaft spezifische und sie werden von Akteur*innen unterschiedlich in Handlung
umgesetzt. Die bedingt gewihrte rechtlich-staatlich privilegierende Anerkennung
ist eine verletzende und existenzielle Erfahrung (vgl. Nay 2017: 319). Sie geht mit
Benachteiligungen und erschwerten oder verwehrten Zugangsmoglichkeiten zu
Ressourcen und Strukturen einher.

Und doch bringen eben solche Rahmenbedingungen Praktiken der Aneignung
mit hervor. So betonen die Interviewten teils auch die Normalitit der Erfahrung,
unsichtbar zu sein oder Ausschluss zu erfahren und Wege finden zu miissen, ihr
Leben nach den eigenen Wiinschen zu gestalten. Familie zu tun bedeutet dann, auf
gegenseitiges Vertrauen und die gegebenen Versprechen zu bauen sowie in steti-
ger Aushandlung iiber Bediirfnisse, Angste und die Prekaritit einzelner Positionen
im familialen Gefiige zu sein — und damit auch eine stetige Reflexion der exklu-
dierenden gesellschaftlichen und rechtlichen Verhiltnisse zu vollziehen.

Praktiken der Rekombination sind — wie Strathern iberzeugend dargelegt hat
— kein Alleinstellungsmerkmal, sondern finden sich in vielen Familienformen (vgl.
Strathern 2005: 22fF.). Deutlich wird aber, dass nicht-heterosexuelle Elternschaft
tiber Samenspende spezifische Modalititen der Rekombination mit sich bringt.
Einige von ihnen selbstgewihlt, andere erzwungen.

Familie als Grenzprojekt zu betrachten, 6ffnet somit auch den Blick dafiir, dass
und wie sich Heteronormativitit flexibilisiert: Das normative Ideal der >Kernfami-
lie« verliert seine regulierende und normierende Kraft nicht, sondern entfaltet sich
unter verinderten Bedingungen und verschiebt Anforderungen an gelingende, ge-
sellschaftlich legitimierte Elternschaft. Die Grenzbereiche konstituieren sich neu
und bringen partielle Einschliisse mit sich. So steht zunehmend die Norm des ent-
weder »gleich-« oder »gegengeschlechtlich« zuordenbaren, cisgeschlechtlichen El-
ternpaars im Zentrum, das in einem gemeinsam gefithrten Haushalt und in einer
stabilen, monogamen Zweierbeziehung lebt.?! Es findet ein stratifizierter, hierar-
chisierender Einschluss statt, der fiir nicht-heterosexuelle Paare weiterhin hohere
soziale und rechtliche Hiirden, Familie zu gestalten, bereithilt. Hinzu kommen,
wie Kapitel funf und dieses Kapitel verdeutlicht haben, Infragestellungen sozia-
ler Verwandtschaft sowie die Relevanz weiterer (Struktur-)Kategorien wie Klasse,
race oder gesundheitsbezogene Aspekte, die hinsichtlich der Positionierung inner-
halb gesellschaftlicher Machtverhiltnisse einzubeziehen sind und Zuginge eroft-
nen oder verschlief3en.

31 Zu diesem Ergebnis kommt auch die Studie von Nay (2017) zu LSBTQ mit Kind(ern) in der
Schweiz.

- am 12.02,2026, 20:42:14,


https://doi.org/10.14361/9783839456248-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

