
Erinnerungen von Literaten als Quelle für die  
Literaturgeschichte der türkischen Moderne* 

In den letzten drei Jahrzehnten ist in der Türkei eine Fülle autobiographischen 
Schrifttums (im weiteren Sinne) erschienen. Bei dem heutigen Forschungsstand 
ist es noch nicht möglich, zwischen Autobiographien, Memoiren und anderen 
Spielarten des Genres genauer zu differenzieren. Aber vielleicht muß man die 
häufig geäußerte Auffassung allmählich revidieren, daß die Biographie und Au-
tobiographie in der türkischen Literatur ein Schattendasein führen? Bei dem 
Reichtum des vorliegenden Materials wäre es sicher an der Zeit, dieses systema-
tisch zu sichten und sich mit der Thematik näher zu befassen. Aber dazu sind 
Vorarbeiten unter verschiedenen Aspekten nötig. 

Dem Literarhistoriker fehlt es unter dem autobiographischen Schrifttum nicht 
an interessanten noch nicht ausgeschöpften Quellen. Wer sich mit der modernen 
türkischen Literatur (etwa seit der Jahrhundertwende 1900) befassen möchte, 
dem steht ein besonderes literarisches Genre zur Verfügung, das zwischen bio-
graphischem und autobiographischem Schrifttum anzusiedeln ist und einen be-
sonderen Quellenwert für die Literaturgeschichte besitzt. Ich meine die Schriften 
von Literaten, deren Inhaltsverzeichnisse fast ausschließlich aus den Namen an-
derer Literaten bestehen. Es handelt sich also anscheinend um Erinnerungen an 
befreundete Kollegen oder deren Porträts. Mir scheint, wir haben es hier mit ei-
ner besonders beliebten Gattung der türkischen Literatur zu tun, die historisch 
sicher mit der klassischen tezkere-Literatur in Zusammenhang steht. Die Texte er-
innern an die Feuilletons bekannter köşe yazarları, und meistens sind es in der Tat 
Sammelbände vorher in Zeitschriften erschienener Artikel. Denn in der Türkei 
waren und sind ja die meisten Literaten auch Journalisten. Diese pointierten Es-
says verschaffen uns ein Lesevergnügen, aber ohne ein gewisses Insider-Wissen 
und Vertrautheit mit der literarischen Szene kann man die oft nur beiläufigen 
Andeutungen in Bezug auf Personen, Lokale, Daten, Skandale usw. nicht verste-
hen. Der literaturbeflissene Leser, der mehr erfahren und zu den Eingeweihten 
gehören möchte, kann sich zwar inzwischen auf nützliche Nachschlagewerke1 
stützen, doch auch diese lassen ihn häufig in Stich. Am ehesten macht man sich 
kundig, wenn man möglichst viele Artikel oder Bücher dieses Genres konsu-
miert. Dann begegnet man bestimmt denselben Situationen aus unterschiedli-

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 2006. Erinnerungen von Literaten als Quelle für
die Literaturgeschichte der türkischen Moderne. In: Hendrik Fenz und Petra Kappert
(Hrsg.), Turkologie für das 21. Jahrhundert. Herausforderungen zwischen Tradition und Moderne.
Materialien der vierten Deutschen Turkologen-Konferenz. Hamburg, 15.–18. März 1999. Wiesba-
den: Harrassowitz (Veröffentlichung der Societas Uralo-Altaica, 70), 167-186.

1  S. in der Bibliographie. Artan 1989, Erverdi 1977–1998, Necatigil 1960/1980/1989 und 
ders. 1971/1979/1989, Özkırımlı 1987, Işık 1990.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 180 

cher Perspektive, erfahrt Klatschgeschichten in einer anderen Variante, erhält er-
gänzende Informationen über eine Biographie usw. Manchmal fällt es einem wie 
Schuppen von den Augen, und man lernt etwas über vorher nicht geahnte Ver-
wandtschaftsverhältnisse, literarische Affären, kurzlebige Zeitschriften, Kultge-
dichte oder -romane und besonders die Treffpunkte und Zirkel der Dichter, also 
die Topographie des literarischen Lebens. 

Der leichte Plauderton, der diesen mit Anekdoten gespickten Texten eigen ist, 
verweist auf die türkische sohbet-Kultur, deren historische Wurzeln und gesell-
schaftliche Regeln Johann Strauss2 jüngst herausgearbeitet hat. Der Terminus soh-
bet ist denn auch häufig anzutreffen. Ja, das ganze Leben der Literaten scheint ei-
gentlich in solchen vertraulichen Gesprächsrunden in privaten Zirkeln, Redakti-
onsbüros, Literatenvereinigungen oder öffentlichen Lokalen, meist bei Tee oder 
Alkohol, zu verlaufen. Die Gesprächspartner und Lokalitäten mögen je nach Ta-
ges- oder Jahreszeit und mit den Generationen wechseln, doch über die Jahre 
hinweg kann man eine erstaunliche Kontinuität dieser literarischen Kommunika-
tion verfolgen. 

Wenn Yahya Kemal (Beyatlı, 1884—1958) – nicht zufällig ein beliebter Held 
dieser Erinnerungsliteratur – auf wiederholtes Drängen eines jungen Verehrers, 
doch seine Autobiographie zu schreiben, äußert: Batılı yazar doğulu konuşur (Der 
Okzidentale schreibt, der Orientale spricht),3 bekennt er sich damit zu dieser 
Geisteshaltung des sohbet. Ich habe erst nach der Lektüre solcher Erinnerungsbü-
cher begriffen, warum Yahya Kemal, obwohl er zu Lebzeiten kein Buch veröf-
fentlicht hat, einer der berühmtesten Dichter seiner Zeit werden konnte. Die soh-
bet-Kultur begünstigt nämlich die mündliche Überlieferung. Übrigens hat Sermet 
Sami Uysal in den letzten Lebensjahren fast täglich seine Gespräche mit Zu-
stimmung des Dichters aufgezeichnet.4 

Die Autoren der Erinnerungsbücher versammeln im Rückblick ihren Freundes-
kreis um sich oder setzen sich mit den Literaten ihrer Generation bewundernd 
oder kritisch auseinander. Es sind also die Konfigurationen der Literaten, ihre 
Sympathien und Antipathien, die sichtbar werden. Die Titel vieler solcher Bücher 
deuten an, was ich meine, so etwa: Bizim Yokuş von Yusuf Ziya Ortaç (1966); Acılı 
Kuşak von Mehmed Kemal (1967); Bizim Kuşak ve Ötekiler von Baki Süha Ediboğlu 
(1968) oder Edebiyatçılar Çevrimde von Halit Fahri Ozansoy (1970) und İlk köşe von 
Samet Ağaoğlu (1978), um nur einige zu nennen. 

Alle diese Texte haben eine autobiographische Komponente. Sie scheinen mir 
geradezu anstelle einer Autobiographie zu stehen. Wenn es richtig ist, daß für das 
Fehlen echter Autobiographien oder ihr spätes und sporadiges Erscheinen in der 
Türkei die Tatsache verantwortlich zu machen ist, daß Individuen im Orient 

2  Strauss 1997.
3  Ediboğlu 1968: 3.
4  Uysal 1959. Uysal hat jüngst auch eine Monographie über Yahya Kemal publiziert, Uysal 

1998. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERINNERUNGEN VON LITERATEN 181 

nicht gerne Intimitäten aus ihrem Privat- und Seelenleben preisgeben, so kann es 
ein Ausweg sein, sich im Miteinander der Kollegen und Zeitgenossen doch ins 
Rampenlicht zu stellen. Für die Aufzeichnungen wird meistens der Tod der be-
handelten Persönlichkeiten abgewartet, besonders um nicht auf die Empfindlich-
keiten der Kollegen Rücksicht nehmen zu müssen. Oft handelt es sich auch um 
Nachrufe. Der Autor selbst ist dann in dem reifen Alter, in dem er gewöhnlich 
seine Autobiographie schreiben würde. Ein individueller Zug ist die weltanschau-
liche „Brille“, durch die andere Autoren gesehen werden. Wenn man die Persön-
lichkeitsbilder für die Literaturgeschichte nutzen will, muß man sich also über 
solche ideologisch gefärbten Sympathien und Antipathien klar werden, die nicht 
immer leicht zu durchschauen sind. Übrigens nehmen auch in den echten oder 
ausdrücklich als solchen bezeichneten „Autobiographien“ die erinnerten Begeg-
nungen mit den literarischen Zeitgenossen großen Raum ein.5 

Als Beispiele, mit denen ich mich näher befassen möchte, habe ich drei Bü-
cher ausgewählt, die zu den bekanntesten und anspruchsvolleren dieses vielfälti-
gen Genres gehören: 

– Yakup Kadri (Karaosmanoğlu, 1889–1974) 1969: Gençlik ve Edebiyat Hatıraları, 
Ankara = YK; 

– Adile Ayda (1913–1992) 1984: Böyle idiler yaşarken ... (edebi hâtıralar), Ankara = 
AA; 

– Taha Toros (geb.1912) 1992: Mâzi Cenneti, İstanbul = TT. 

Der bekannte Romancier, kemalistische Ideologe und Diplomat Yakup Kadri hat 
die verschiedenen Phasen und Aspekte seiner Lebensgeschichte in fünf autobio-
graphischen Schriften aufgearbeitet. Das sind, nach der lebensgeschichtlichen Ab-
folge geordnet: Anamın Kitabı. Çocukluk anıları (1957); Vatan Yolunda (1958); Poli-
tikada 45 Yıl (1968); Zoraki Diplomat (1955). Seine hier zu behandelnden Jugend- 
und Literatur-Erinnerungen hat er als Überlebender einer vergangenen literari-
schen Epoche zuletzt (1969) als Buch publiziert.6 Der Titel wirkt, wie bei man-
chen dieser Erinnerungsbücher, zunächst irreführend. Der Leser erwartet in die-
sem Falle eine Autobiographie und wird im Inhaltsverzeichnis mit den Namen 
von elf Literaten konfrontiert. Man kann sie in zwei Gruppen einteilen. Einmal 
sind es große Vertreter der älteren Generation, denen der junge Literat Yakup Ka-
dri in Istanbul begegnet: Mehmet Rauf (1875–1931), Cenap Şahabettin (1870–
1934), Süleyman Nazif (1870–1927), Abdülhak Hâmid (Tarhan, 1852–1937) und 
Tevfik Fikret (1867–1915), zum anderen seine Altersgenossen und temporären 
Weggefährten: Şahabettin Süleyman (1885—1921), Refik Halit (Karay, 1888–1965),  
Ahmet Haşim (1884–1933), Yahya Kemal (Beyatlı, 1884–1958), Abdülhak Şinasi 
(Hisar, 1883–1963) und eine Frau, Halide Edip (Adıvar, 1884—1964). Doch gerade 
                                                                                          
5  S. etwa: Kür 1995, Urgan 1998 und 1999, Zorlutuna 1978. 
6  Laut Selim İleri wurden sie vorher in der Zeitschrift Hayat veröffentlicht, Gösteri, Sanat 

Edebiyat Dergisi 101, Nisan 1989, Ek: 1, 29. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 182 

an diesem Buch wird deutlich, daß man sich hüten möge, solche Schriften nur als 
informative Nachschlagewerke über die namentlich aufgeführten Literaten zu 
nutzen. Man sollte es in einem Zuge durchlesen. Yakup Kadri bringt uns hier das 
literarische Leben in Istanbul, etwa von 1906 bis 1921, in allen seinen Facetten 
nahe, und er selbst ist auch durchaus immer Beobachter des Geschehens, ist als 
handelnde Figur beteiligt oder erscheint als gleichberechtigter Partner im Dialog 
mit seinen Freunden und Zeitgenossen. Das unterscheidet ihn von vielen Autoren 
ähnlich strukturierter Aufzeichnungen, auch etwa den beiden anderen von mir 
ausgewählten, die in den Begegnungen mit berühmten Persönlichkeiten doch eher 
eine Nebenrolle spielen. 

Yakup Kadri, als Romancier ein sensibler Beobachter seiner Umwelt, lebt von 
der kreativen Rolle des Gedächtnisses, das ja nie den Zugriff auf exakt gespeicher-
te Daten der vergangenen Realität gewährt, sondern subjektive Konstruktionsar-
beit verlangt. Im Vorwort und am Anfang verschiedener Kapitel betont er, daß er 
sich dem Strom seines Gedächtnisses überlasse, ohne sich um chronologisches 
Vorgehen oder wertende Plazierung der Persönlichkeiten zu bemühen. Er wolle 
weder eine Autobiographie noch Lebensphilosophie bieten und auch kein lite-
rarhistorisches Essay über seine langjährigen Erfahrungen im Literaturbetrieb der 
Türkei schreiben. Vielmehr berichte er darüber, wie er als junger Literaturbeflis-
sener (genç bir edebiyat meraklisi) mit den Dichtem und Schriftstellern näher be-
kannt geworden sei, unter deren persönlichen und literarischen Einfluß er ge-
standen habe. Eine ordnende Zusammenschau, also eine Rekonstruktion dieses 
Abschnitts seiner Lebensgeschichte, bleibt dem Leser überlassen. Immerhin gibt 
er einen interessanten Hinweis. Es gebe in seinem frühen literarischen Lebens-
lauf verschiedene Linien, die sozusagen parallel verlaufen seien: Die erste ge-
meinsam mit Şahabettin Süleyman, die zweite mit Refik Halit, die dritte mit 
Ahmet Haşim und die vierte mit Yahya Kemal.7 

Der Situation des erzählenden Ich entsprechend, wird der Leser mit dem reali-
tätsfremden, in seiner durch die Romane Halit Ziyas (Uşaklıgil, 1866–1945), be-
sonders Mai ve Siyah (1897) und Aşk-ı Memnu (1900), geprägten Fantasiewelt ver-
kapselten etwa 18jährigen Yakup8, der (1906) aus der osmanischen Provinz (Schul-
zeit in Manisa, Izmir, Kairo) in die Metropole Istanbul aufgebrochen war,9 in die 
literarische Welt eingeführt. Er selbst charakterisiert sich als Provinzler (Anadolu eş-
rafından bir aileye mensup), der sich gerne in Auftreten und Sprache zum İstanbul 
efendisi mausern wollte10 und fühlte sich unter den jungen aufstrebenden Istanbu-

7  YK: 141. 
8  Von Ayda, AA 41, habe ich gelernt, daß man ihn in Ankara wegen seiner vielen Leiden za-

vallı Yakup nannte, während Yakup Kadri sich selbst im Vorwort mit dem armen Gaspard 
aus Verlaines Kaspar Hauser-Gedicht vergleicht. S. Gaspard Hauser chante in Verlaine, Paul 
1959: Gedichte (übersetzt von Hanneliese Hinderberger). Heidelberg: 194f. 

9  YK: 9. 
10  YK: 59. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERINNERUNGEN VON LITERATEN 183 

ler Literaten, die meist das vornehme Galatasaray lisesi absolviert hatten, zunächst 
als sığıntı (Schmarotzer).11 Sein Leben in der Bücherwelt hatte ihn zu einem le-
bensuntüchtigen kitap adamı (Büchermenschen) gemacht, dem die jungen welt-
männischen Figuren wie Şahabettin Süleyman und Refik Halit als hayat adamları 
gegenüberstanden. Durch seine von der Literatur geprägten realitätsfernen Weit-
sicht erlitt er bald manche Desillusionierung (hayal kırıklığı). Er bleibt trotz aller 
Bemühungen sein Leben lang hypersensibel, reflektiert und introvertiert. Er fühlt 
sich durch eine Kritik Hamdullah Suphis (Tanrıöver, 1885–1965) richtig charakteri-
siert: Refik Halit dış âlemin, Yakup Kadri iç âlemin ressamıdır. (Refik Halit ist der Maler 
der äußeren und Yakup Kadri der der inneren Welt).12 

Auf einem Dampfer zwischen Iskenderun und Izmir begegnete Yakup schon 
Cenap Şahabettin (1870–1934), den der junge Literaturliebhaber als Dichter aus 
Zeitschriften kannte, und der von seiner Tätigkeit als Quarantänearzt in Dschid-
da am Vorabend der jungtürkischen Revolution in die Türkei zurückkehrte (YK: 
187ff). In Istanbul traf Yakup dann seinen vier Jahre älteren Freund aus Izmirer 
Schultagen, Şahabettin Süleyman, Student an der Mülkiye, der sich wie ein Bo-
hemien gebärdete und seine Umwelt schockierte. Yakup selbst war noch ein Be-
wunderer der Edebiyat-i Cedide-Literaten Halit Ziya, Hüseyin Cahit (Yalçın, 
1874—1957) und Mehmet Rauf. Das erste Kapitel der Erinnerungen ist denn auch 
Mehmet Rauf (1875–1931) gewidmet, dessen Roman Eylül (1901) die jungen Le-
ser entzückte und dafür sensibilisierte, nach den Gründen und Geheimnissen der 
natürlichsten Wünsche und Gefühle und der kleinsten Details aller einfachen 
Dinge des Lebens zu forschen. Halide Edip nennt diese Haltung, die die jugend-
lichen Eylül-Leser befallen hatte, eine epidemische Krankheit (müstevli bir has- 
talık).13 Der größte Wunsch des jungen Yakup ist es, möglichst bald den Autor 
des Eylül kennen zu lernen. Zufällig sehen die Freunde Mehmet Rauf, den Şahab- 
ettin von Ansehen kennt, in einer Operettenmatinee im Tepebaşı-Amphithea- 
ter. Schon die äußere Erscheinung des stämmigen, fast zwergwüchsig kleinen 
Mannes, den Şahabettin als den Eylül yazarı identifiziert, verursacht bei Yakup 
eine große Enttäuschung, hatte er ihn doch attraktiv wie einen Romanhelden 
imaginiert. Doch Yakup besteht darauf, ihm nach der Vorstellung bis zum tünel 
nachzulaufen, um ihn doch noch anzusprechen. Mehmet Rauf läßt die jungen 
Verehrer jedoch in einer verkniffenen, ängstlichen Art abblitzen, die Şahabettin 
als Angst vor Spitzeln, man befindet sich noch in der finsteren İstibdad-Periode 
des Abdülhamid II, interpretiert, Yakup aber noch mehr abstößt und desillusio-
niert.14 

Die Konstruktion solcher illustrativen Szenen ist typisch für Yakup Kadris Er-
innerungsarbeit. Sie bleiben dem Leser unvergeßlich und sind trotz ihrer vorder-

                                                                                          
11  YK: 60. 
12  YK: 69. 
13  Adıvar 1912/1963: 13. 
14  YK: 16ff. Eine Monographie über Mehmet Rauf publizierte Törenek 1999. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 184 

gründigen Banalität im Kontext des gesamten Erinnerungsbildes sehr aufschluß-
reich. Wir erfahren etwas über die zeitgenössische Rezeption des „Kultromans“ 
Eylül, die äußere Erscheinung und das Verhalten des damals noch berühmten 
Mehmet Rauf, über die kulturellen Veranstaltungen in Istanbul, und man hat die 
jungen Möchtegern-Bohemiens in Beyoğlu auf den Spuren ihres Idols zwischen 
Tepebaşı und dem tünel lebendig vor Augen. Denn Yakup Kadri versäumt es 
nicht, hier schon die bohemienhafte, an der Pariser Mode orientierte Kleidung 
seines exzentrischen Freundes Şahabettin, dem eigentlich erst das folgenden Ka-
pitel gewidmet ist, zu beschreiben, weil er sich wundert, daß Mehmet Rauf ihn – 
so westlich gekleidet – für einen Spitzel des tyrannischen Sultans halten konnte. 

Natürlich sind Yakup Kadris Erinnerungen nicht beschränkt auf solche Sze-
nen. Meistens verfolgt er das Schicksal der Literaten skizzenhaft bis zu ihrem To-
de, doch immer wieder sind lebendige Anekdoten, meistens selbst erlebte, aber 
auch von Freunden überlieferte, eingeblendet. Dabei handelt es sich auch vor-
wiegend um für die türkische Literaturgeschichte gewichtigere Ereignisse als diese 
erste desillusionierende Begegnung mit Mehmet Rauf. So wird z. B. die Grün-
dungsversammlung der Fecr-i Ātī-Gesellschaft in der Druckerei Hilal, die auf In-
itiative Şahabettin Süleymans (am 20. März 1909) zustande kam, äußerst leben-
dig geschildert. Da diese Versammlung auch den Eintritt Yakup Kadris, der bis 
dahin noch nichts publiziert hatte, in die literarische Welt bedeutete, läßt er uns 
teilhaben am Auftritt aller ihm damals persönlich noch nicht bekannten Teil-
nehmer, von dem neben ihm sitzenden Refik Halit (Karay) kommentiert, den er 
gerade kennengelernt hat. Eine Freundschaft, die auch nach dem Exil Refik Ha-
lits andauert.15 Aus der Fülle solcher Szenen, die zugleich Yakup Kadris literari-
sche Entwicklung illustriert begleiten, also zur autobiographischen Komponente 
des Buches gehören, aber auch von allgemein informativem Wert für den Lite-
rarhistoriker sind, will ich nur noch einige stichpunktartig nennen: 

Der „Philosoph“ Riza Tevfik (Bölükbaşı, 1869–1949), ein Lehrer Halide Edibs 
und İhsan Raifs,16 pilgert mit den beiden jungen ambitionierten Literaten, Yakup 
Kadri und Yahya Kemal, zu ihrem Jugendidol Tevfik Fikret, der sich nach der Ga-
latasaray-Affäre17 schmollend in sein Aşiyan (Sommerhaus am Bosporus) zurück-
gezogen hatte;18 oder die erste Begegnung mit Ziya Gökalp (1876–1924) im Foyer 
des Tokatliyan-Hotels in Begleitung von Cenap Şahabettin und Süleyman Nazif, 

15  YK: 34ff. 
16  Zu İhsan Raif siehe Coşkuntürk 1987. 
17  S. YK 1969: 274. Zur Galatasaray-Affäre s. Adıvar 1926/1972: 306f. und dies. 1955/1979: 

140f. Tevfîk Fikret wurde als Direktor des Galatasaray lisesi von dem damaligen Erzie-
hungsminister des Jungtürken-Regimes, Emrullah Efendi, entlassen und durch Halide Edibs 
ersten Ehemann, den Naturwissenschaftler Salih Zeki, ersetzt. Das erregte öffentliche Pro-
teste. Doch Emrullah Efendi sagte ironisch: „Ist es etwa schlecht, wenn ich anstelle eines 
Dichters einen Wissenschaftler gesetzt habe?“ Dadurch fühlte sich Tevfik Fikret beleidigt. 

18  YK: 275ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERINNERUNGEN VON LITERATEN 185 

wobei heftige Debatten über die Sprachbewegung Yeni lisan geführt wurden,19 
oder das polemische Auftreten Süleyman Nazifs im Türk Ocağı20 gegen den milli 
şair Mehmet Emin (Yurdakul, 1859–1944), das Hamdullah Suphi (Tanriöver, 
1895–1966) zu harschem Eingreifen motivierte.21 Auch zum Thema Rückkehr der 
Dichter aus Europa finden sich aufschlußreiche Szenen: Für den şair-i azam Ab-
dülhak Hamid wird im Tokatliyan (1912) ein offizielles Empfangsessen gegeben, 
und er bezieht dort auch ein Zimmer,22 während Yahya Kemal (etwa gleichzeitig 
aus Paris kommend), als Dichter erst ein Geheimtip, mit seinem kleinen Koffer 
armselig bei Freunden Unterschlupf suchen muß.23 Zu den literarischen Skanda-
len, über die Yakup Kadri berichtet, gehören der halb-pornographische Roman 
Zambak, den Mehmet Rauf schrieb, weil er in finanzielle Schwierigkeiten geraten 
war24 und die provokanten Theaterstücke seines Freundes Şahabettin Süleyman, 
nämlich das Lesbenstück Çıkmaz Sokak und Siyah Süs, das die Liebe zwischen ei-
nem schwarzen Harem-Ağa und einer blonden Sklavin zum Thema hat. Diese 
Stücke brachten die Fecr-i Ātī’ciler insgesamt in Verruf. Es kam sogar zu einer Ge-
richtsverhandlung, die Yakup Kadri als Posse schildert, in der sich der „materiali-
stische“ Philosoph Baha Tevfik (1881–1914) als Zeuge der Gegenseite in weit-
schweifige paradoxe Erklärungen verliert.25 

Wir finden hier auch eine ausführliche und wohl verläßliche Quelle für sensa-
tionelle Liebesgeschichten in literarischen Kreisen, die Yakup Kadri teilweise aus 
nächster Nähe miterlebt hat. Es geht um die Liebe und Ehe zwischen Şahabettin 
Süleyman und der Dichterin İhsan Raif (51 ff), und die problematische Bezie-
hung zwischen Yahya Kemal und der Mutter Nazim Hikmets, der Malerin Celile 
Hanım, der Yahya zum ersten Mal zusammen mit Yakup in der Çamlıca Bektaşi-
Tekke begegnet, die auch als Schauplatz für Yakup Kadris Roman Nur Baba in 
die Literaturgeschichte eingehen sollte.26 Auch die leidenschaftliche Beziehung 
Abdülhak Hamids zu der Belgierin Lucienne/Lüsyen konnte Yakup in ihren 
Höhen und Tiefen genau verfolgen. Überhaupt sind Yakup Kadris Erinnerungen 
für den Wandel der Geschlechterbeziehungen in der Jungtürkenzeit sehr auf-
schlußreich. 

Yakup Kadris Gençlik ve Edebiyat Hatıraları sind bereits ausgiebig als Quelle von 
den verschiedensten Literaturwissenschaftlem und Biographen genutzt worden. 
Trotzdem lohnt es sich immer wieder, sie im Zusammenhang zu lesen. Es wer-
den nicht nur solche dramatischen Szenen oder Geschichten überliefert, auf die 

                                                                                          
19  YK: 206-210. 
20  Zu den Türk Ocakları s. Sarınay 1994, Üstel 1997, Glassen 1999: 86f. 
21  YK: 223ff. 
22  YK: 244ff. 
23  YK: 142ff. 
24  YK: 22f. 
25  YK: 45-47. 
26  YK: 167ff. S. auch Toros 1998: 126-131. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 186 

ich hier Bezug genommen habe, sondern auch die literarischen Diskussionen 
und Kämpfe der Zeit sind in kurzen pointenreichen Resümees wiedergegeben. 

Die Topographie dieser literarischen Welt zwischen Beyoğlu, Babiali, Kadiköy, 
Büyükada usw. läßt sich mit vielen Treffpunkten und Lokalitäten genau rekon-
struieren. Naturgemäß kann Ankara in dieser Phase noch keine Rolle spielen, ob-
wohl der große Ankara-Ideologe Yakup Kadri manchmal in Ergänzung der Le-
bensgeschichten auf interessante Vorblenden nicht verzichten kann. Das letzte 
Kapitel ist Halide Edip gewidmet, deren literarische Begabung er von Anfang an 
hoch schätzte, die aber zunächst gegen ihn verärgert war, weil er ihren Roman 
Handan (1912) als autobiographischen aufgefaßt und so besprochen hatte.27 Mit 
ihr, einer aktiven Gefährtin aus dem Türk Ocağı, wo sie sich beide zu politisch en-
gagierten Nationalisten entwickelten,28 wurde er, wie er am Schluß betont, durch 
den Sturm des nationalen Befreiungskampfes in die anatolische Wirklichkeit ge-
schleudert.29 Damit beginnt eine neue Lebensphase, die er in Vatan Yolunda be-
schrieben hat. 

Das ist vielleicht eine gute Überleitung zu dem nächsten Erinnerungsbuch, 
das ich vorstellen möchte, Adile Aydas Böyle idiler yaşarken ... Edebî hâtıralar (er-
schienen in Ankara 1984), in dem Ankara einen breiten Raum einnimmt, denn 
für ihre Generation ist die neue Hauptstadt schon eine selbstverständliche Reali-
tät. Adile Ayda ist 1913 in Kazan (damals Russisch-Tataristan) geboren. Ihr Vater 
Sadri Maksudi Arsal (1880–1957) studierte in Paris (Rechtswissenschaft, Literatur 
und Soziologie) bis 1906, spielte dann in seiner Heimat eine politische Rolle, – 
also in der Zeit als seine Tochter Adile geboren wurde –, ging dann wieder nach 
Paris, um an der Sorbonne Mittelasiatische Türkische Geschichte zu lehren 
(1923–25). Bald darauf nahm er die türkische Staatsbürgerschaft an und ließ sich 
in Ankara nieder. Er war Abgeordneter, führendes Mitglied der İlim ve Hars Heyeti 
des Türk Ocağı bis zu dessen Auflösung (1931) und ständiger Gast in Mustafa 
Kemal Paşas Tischrunde, sei es in Ankara oder Yalova. Später nach 1950 trat er 
der DP bei, für die er Abgeordneter für Ankara wurde. Dieser familiäre Hinter-
grund Adile Aydas ist wichtig, denn der Schatten des großen verehrten Vaters ist 
in ihren Erinnerungen immer anwesend. Ihm hat es das junge Mädchen zu dan-
ken, daß es zu einer Zeit, als die Emanzipation der türkischen Frauen vorange-
trieben wurde, viele bedeutende Zeitgenossen, die im Eltemhause verkehrten, – 
(dazu gehörte auch Yakup Kadri) – kennenlemte. Sie durfte auch, da die Mutter 
sich vor dem Auftreten in der Öffentlichkeit scheute, als „Dame“ ihres Vaters an 
den in Ankara veranstalteten Teeparties und Bällen teilnehmen, ja ihn sogar auf 
internationale Kongresse begleiten. Sie studierte in Ankara, zunächst Rechtswis-
senschaft, dann Französische Literatur. Beide Fächer hat sie für ihre berufliche 

27  YK: 330f. 
28  YK: 121. 
29  YK: 341. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERINNERUNGEN VON LITERATEN 187 

Karriere genutzt. Sie war eine Zeitlang Dozentin für französische Literatur in 
Istanbul, später im diplomatischen Dienst, z.B. in Rom.30 

Adile Ayda betont im Vorwort den autobiographischen Charakter ihrer Auf-
zeichnungen. Sie wolle keine abgerundeten Porträts der 20 Literaten (darunter 
drei Frauen), im Anhang drei literarische Interviews, bieten, sondern habe das 
Genre der Erinnerung (hâtıra) gewählt, das Elemente des Dramas besitze, denn 
auch der Autor spiele auf der Bühne der erinnerten Ereignisse eine gewichtige 
Rolle. Adile Aydas Buch könnte auch für die Frauenforschung als Quelle genutzt 
werden. Die Tatsache, daß die Erinnerungen von einer Frau geschrieben wurden, 
die attraktiv auf die Männer wirkte, bringt eine spezifisch weibliche, selbstgefälli-
ge Note in den Text. Das wird kompensiert durch ihr intellektuelles Selbstbe-
wußtsein im Umgang mit den Literaten, denn sie ist ja eine akademisch gebildete 
Literaturwissenschaftlerin. Immer wieder betont sie ihr objektives professionelles 
Verhalten als Literaturkritikerin, die nur die Qualitäten der literarischen Texte 
beurteile und auf gute Freundschaften keine Rücksicht nehme. 

Die entschiedene türkische Nationalistin mit turanistischem Einschlag, Adile 
Ayda, die während ihrer Diplomatenjahre in Rom Forschungen über die Etrusker 
betrieben hat, die sie als Türken vereinnahmen wollte, ist gegenüber den kosmo-
politischen oder kommunistischen Vaterlandsverrätern allerdings nicht gerade to-
lerant. Die Erinnerungen sind durch die nationalistische Brille gesehen. Dazu 
bekennt sie sich auch im Vorwort. Für sie gehört das „Nationalgefühl“ zu den 
unverzichtbaren Kriterien einer heilen Persönlichkeit. Schon die Auswahl der Li-
teraten, die sie behandelt, verrät ihre ideologische Ausrichtung. Zu ihren engeren 
Freunden zählen Peyami Safa (1899–1961) und der Historiker İsmail Hâmi Da-
nişmend (1899–1967), der in der Literaturgeschichte durch die Râbia Hatun-
Affäre31 bekannt wurde. Er behauptete, die Gedichte einer türkischen Poetin aus 
dem dreizehnten Jahrhundert entdeckt zu haben, die er publizierte. Man fiel zu-
nächst darauf herein. Danişmend wurde Ende der 50er Jahre wegen seines Um-
gangs mit osmanischen Prinzessinnen, mit denen er auch Adile bekannt machte, 
als Republikfeind und Monarchist angeprangert.32 Eine innige Freundschaft ver-
band sie mit Nihal Atsız (1905–75), mit dem sie seit 1964 näher vertraut wurde 
und einen (publizierten) Briefwechsel geführt hat33. Ihre ideologische Brille führt 
zu bedenklichen Sichtverzerrungen, sie wittert leicht vaterlandsverräterische 
kommunistische Verschwörungen, was in den Kapiteln über Sabahattin Ali,34 
Cevat Fehmi Başkut35 und Halide Edip36 deutlich wird. Mir wurde jetzt erst klar, 

                                                                                          
30  Eine detaillierte Biographie über die Familie Arsal jetzt von İnalcık in der Einleitung zu 

Ayda 1998. 
31  S. Necatigil 1960/1980/1989 s.v. Râbia Hatun. 
32  AA: 123ff. 
33  AA: 211ff. 
34  AA: 81ff. 
35  AA: 167ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 188 

daß mit der Assistentin der Anglistikprofessorin Halide Edip, die sie solcher 
kommunistischen Umtriebe verdächtigt,37 Mina Urgan gemeint ist, die ja in ih-
ren jüngst zum Bestseller avancierten Erinnerungen auch ein interessantes sub-
jektives Bild aus ihrer Assistentenzeit von Halide Edip überliefert hat.38 

In Adiles Ankaraner Kinder- und Jugendzeit überschneidet sich der Freundes-
kreis ihres Vaters Sadri Maksudi mit dem von Yakup Kadri, dem sie aus alter An-
hänglichkeit ihr Leben lang verbunden bleibt. Allerdings ist ihr der Kadro-Ideo- 
loge als Linker suspekt, zumal er sich nach damaligen Verständnis wie ein solcher 
kleidete: schwarzes Hemd, ohne Krawatte. Er war eben inzwischen in die Politik 
gegangen. Über solche ideologischen Polarisierungen, wie sie auch in sohbet-Kreisen  
und deren Treffpunkten faßbar werden, erfahren wir viel aus Adile Aydas Memoi-
ren. Für die 40er und 50erJahre resümiert sie einmal aufschlußreich:39 In jenen 
Jahren konnte man unsere Literaten in zwei Gruppen einteilen. Die einen amü-
sierten sich in Lokalitäten wie dem Yat Kulüp, Büyükkulüp (auf Büyükada), dem 
Deniz Kulübü (in Moda), bei Lebon, Markiz, später im Hilton oder Divan (also 
zwischen Beyoğlu und Şişli), die anderen trieben sich mit den Fischern, Lastträ-
gern, Bummlern herum und waren darauf stolz. Zu den ersteren gehörten ihre 
Freunde Orhan Seyfi (Orhon, 1890–1972), Yusuf Ziya (Ortaç, 1895–1967), Mithat 
Cemal (Kuntay, 1885–1956), Salih Zeki (Aktay, 1896–1971) und trotz seiner po-
pulistischen Anschauungen, Yakup Kadri, zu den zweiten Sait Faik (Abasıyanık, 
1906–1954), Orhan Veli (Kanık, 1914–1950) und Orhan Kemal (1914–1970), mit 
denen sie nichts im Sinn hatte. 

Ein anderer Treffpunkt, wo auch stets Literaten anwesend waren, und wo über 
das Schicksal vieler Literaten entschieden wurde, wird uns durch Adile Aydas Er-
innerungen besonders vertraut: Mustafa Kemal Atatürks Tischrunde (Atatürk so-
frası). Durch die Berichte ihres Vaters erfährt sie schon am nächsten Morgen, was 
da wieder vorgefallen ist, etwa wie der millî şair Mehmet Emin abgekanzelt wur-
de, weil er bis 1930 noch kein Nationalepos über den Befreiungskampf geschrie-
ben hatte,40 oder wie über den jungen begabten, aber noch ungehobelten „Hof-
dichter“ des Gazi gesprochen wurde, Behçet Kemal Çağlar (1908–1969). Sie be-
gegnet ihm auf dem berühmten Ball am 10. Jahrestag der Republik, wo er als 
Textdichter des morgens uraufgeführten Marschliedes Çıktık açık alınla zum Star 
des Abends wurde, und ihr, dem jungen bezaubernden Mädchen, aus dem Steg-
reif, das galt als seine Spezialität, ein Liebesgedicht widmet, das sie im Faksimile 
publiziert. Es enthält ein wahrlich neues poetisches Bild für einen Liebenden, der 
seiner Geliebten sagt: 

                                                                                                                                                                                                                          
36  AA: 157ff., 245ff. 
37  AA: 162, 165f. 
38 Urgan 1998: 199-205. 
39  AA: 199. 
40  AA: 26f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERINNERUNGEN VON LITERATEN 189 

Ich bin Anatolien, das seinen Mustafa Kemal gefunden hat.41 

Ihre mit allem Ernst vorgetragene Überzeugung, daß Atatürk, wie Ludwig der 
XIV., Friedrich II. und Fatih ein Mäzen der Literaten und Künstler war,42 wird in 
ihren Erinnerungen vielfältig belegt. Die Pfründen, die Atatürk zu vergeben hat-
te, waren die Abgeordnetenposten.43 Aber das wäre ein Kapitel für sich. Für das 
übrigens auch Taha Toros’ Erinnerungen sehr ergiebig sind. 

Wie bei Yakup Kadri das geistige Leben in Istanbul bis zum Unabhängigkeits-
krieg lebendig wird, so erinnert sich Adile Ayda gerne an das gesellschaftliche Le-
ben im Ankara der frühen Republikzeit, das sie in vollen Zügen genossen hat. Es 
war für sie eine goldene Zeit.44 Aber zu Ankara gehörte auch immer Istanbul. Ei-
gentlich ist die neue Hauptstadt nur ein anatolischer Vorort von Istanbul und 
wird allmählich mit seinen Lokalen und Cafes in die Topographie dieses literari-
schen und gesellschaftlichen Lebens einbezogen. Der Zug zwischen Ankara und 
Istanbul wird nun ebenso zum Kommunikationsvehikel der Literaten wie die 
Dampfer von der köprü nach Kadıköy oder Büyükada. Man trifft alte Bekannte 
auf dem Bahnsteig wie an der Anlegestelle. Man bezieht im Sommer mit der 
ganzen Familie eine Hotelsuite auf Büyükada oder in Moda und bald sind auch 
die Ankaraner Freunde wieder zum sohbet auf der Terrasse versammelt.45 Die 
Damen treffen sich in Beyoğlu bei der Schneiderin, wo man sich für die Winter-
saison in Ankara einkleidet. Diese beginnt mit der Parlamentseröffnung. Adile 
Ayda ist stolz darauf, auf der Tribüne dabeigewesen zu sein, als am 1. November 
1931 der şair-i azam Abdülhak Hamid als Alterpräsident das Parlament eröffne-
te.46 Er gehörte zu denen, die vom Mäzenatentum des Gazi profitierten. Die 
überlebenden Figuren aus Yakup Kadris Jugenderinnerungen haben nun, wie er 
selbst auch, in Ankara eine neue Rolle gefunden oder leben im Exil.47 Die Erin-
nerungen zweier Generationen ergänzen sich. 

Zu der gleichen Generation wie Adile Ayda gehört Taha Toros, der 1912 in 
Adana als Sohn des Mufti von Tarsus geboren wurde. Er stellt seinem Erinne-
rungsbuch Mâzi Cenneti (1992) als erstes Kapitel seine Autobiographie voran, als 
zweites folgen seine Erinnerungen an Atatürk, dann 17 Kapitel über bekannte 
oder auch unbekanntere Literaten und Literatinnen. Taha Toros stammt also aus 
der Çukurova und ist als literarisch interessierter Historiker und Archivar, z.B. als 
Sammler der Folklore, dieser Region immer verbunden geblieben. Nach dem 
Abschluß des Gymnasiums in Adana studierte er seit 1930 in Istanbul Rechtswis-
senschaft und Literatur. Seinen Lebensunterhalt verdiente er 40 Jahre lang als 

                                                                                          
41  AA: 72f. 
42  AA: 150f. 
43  Glassen 1999: 83, Anm. 17. 
44  AA: 85, 149. 
45  AA: 84ff. 
46  AA: 9f. 
47  Glassen 1999: 83, Anm. 16. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 190 

Beamter in den Außenstellen verschiedener Ministerien, er lebte auch längere 
Zeit in Ankara, jetzt seit langem in Istanbul. 

Taha Toros ist in erster Linie Archivar. Er selbst sagt, daß er seit seiner Kind-
heit von der arşiv hastalığı befallen sei.48 Die Kapitel über die Historiker Ahmet 
Rasim (1864–1932)49 und Ahmet Refik (Altınay, 1880—1937),50 mit deren Bü-
chern er schon seit seiner Kinderzeit in Adana vertraut war, zeigen uns, in wel-
cher Tradition er steht. Wenn er auch nicht weniger als andere türkische Literaten 
das lockere sohbet genießt, – er beschreibt viele sohbet-Kreise und definiert sohbet 
einmal als das tılsımlı olay (geheimnisvolle Phänomen), das unser Herz und unse-
ren Kopf erheitert,51 so bemüht er sich doch stets an genaue Informationen he-
ranzukommen, z.B. Daten richtig zu stellen oder gar Dokumente, Fotos oder 
Andenken in die Hand zu bekommen. Eines seiner Beutestücke ist z.B. die Kaf-
feetasse, aus der Atatürk – schon von der Krankheit gezeichnet – bei seinem letz-
ten Besuch in Adana am 25. Mai 1938 Kaffee trank, den ihm Taha Toros kreden-
zen durfte. Immer wieder weist er im Text oder in den Fußnoten daraufhin, daß 
dieses oder jenes Dokument in seinem Besitz sei. Typisch für seinen ehrgeizigen 
Spürsinn ist, wie er die schon totgesagte Dichterin Yaşar Nezihe (1880–1971), die 
einen kurzen Ruhm mit ihrem 1924 gedruckten Gedichtband Feryatlarım errin-
gen konnte, hartnäckig sucht und in erbärmlichsten Lebensumständen findet. 
Damals sammelte Taha Toros Material für seine Anthologie Türk Kadın Şairleri 
(erschienen 1934). Es ist ein herzzerreißendes Frauenschicksal, das er jetzt in 
Mâzi Cenneti erzählt und mit Briefen, die sie ihm überlassen hat, dokumentieren 
kann.52 Durch ihn erfahrt man auch die Lebensgeschichte von Orhan Kemals Va-
ter Abdülkadir Kemali,53 etwas über den Sohn der Dichterin Nigâr Hanım, Salih 
Keramet,54 und das spätere Schicksal der Töchter Cevdet Paşas.55 Er interessiert 
sich auch für Randfiguren und Außenseiter.56 

Diese wenigen Hinweise können wohl deutlich zu machen, wie nützlich Taha 
Toros’ Erinnerungen für den Literarhistoriker sind. Er war lange in den biogra-
phischen Nachschlagewerken nicht verzeichnet, denn er hatte zwar in Zeitschrif-
ten und Broschüren eine Anzahl informativer Artikel mit üppigem Bildmaterial 
publiziert, aber keine repräsentativen Bücher. Doch in der 2. Auflage seines Ya-
zarlar Sözlüğü von 1998 hat İhsan Işik seine Biographie aufgenommen, und wenn 

48  TT: 23. 
49 TT: 194-198. 
50 TT: 194-198. 
51  TT: 102. 
52 TT: 125-142. 
53  TT: 169-181. 
54 TT: 182-187.
55  TT: 207-213. 
56  Der Freiburger Magistrandin Neriman Bayram hat er großzügig Material über die Mode-

schöpferin Rebia Tevfik Başokçu überlassen, über die er auch einen reich bebilderten Arti-
kel in der Bordzeitung der Türk Hava Yolları verfaßt hat: Skylife, Juli 1994. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERINNERUNGEN VON LITERATEN 191 

man den Ankündigungen auf dem Umschlag des bei İsis 1998 erschienenen Bu-
ches Türk Edebiyatından Altı Renkli Portre glauben darf, hat der alte Herr nun end-
lich vor, seine archivierten Schätze in mehreren Erinnerungsbüchern auszustreu-
en. Es sind u.a. Mazi Cenneti II, III und IV angekündigt. 

Der Quellenwert solcher Erinnerungsbücher ist vielschichtig, und durch sich 
überschneidende oder sich ausgrenzende Freundes- und Bekanntenkreise, geringe 
oder größere Generationsunterschiede, artikulierte Sympathien oder Antipathien 
und verschiedene geistige Interessengebiete sowie ideologische Bindungen, ergän-
zen sie einander vortrefflich in vielen Details und können bei sensibler Ausschöp-
fung einen Eindruck vom Zeitgeist insgesamt vermitteln. Ein Beispiel soll zum 
Schluß verdeutlichen, wie die jeweils charakteristische Erinnerungsarbeit der Prota-
gonisten unserer Untersuchung funktioniert und was ihnen als mitteilenswert er-
scheint. Alle drei sind dem großen, damals schon legendären Dichter der Tan-
zîmât-Epoche, Abdülhak Hâmid (1852–1937), noch persönlich begegnet und ha-
ben ihm ein Kapitel gewidmet. Der junge Yakup Kadri, der erst seit wenigen Jahren 
die literarische Szene Istanbuls betreten hatte, durfte als geladener Gast beim Emp-
fangsdiner im Tokatliyan-Hotel anwesend sein, das zu Ehren des von seinem letz-
ten Diplomatenposten in Brüssel nach Istanbul zurückkehrenden Poeten (1912) 
gegeben wurde. Typisch für Yakup Kadri ist, daß er auch von Hamid, wie von allen 
seinen Idolen, schon vor der realen Begegnung ein lebendiges Bild durch seine 
Einbildungskraft geformt hatte. In diesem Falle spielte nicht nur die Lektüre, son-
dern ein berühmtes Foto, das in der Zeitschrift Serveti Fünun publiziert worden war, 
eine Rolle als Stimulans. Wie so oft, ist es der Zusammenprall von Imagination 
und Realität, der sein Erinnerungsvermögen bestimmt und ihn auch zu tiefgründi-
gen Reflexionen anregt.57 Abdülhak Hâmid, der vorher, während seines damals 
schon über 60jährigen Lebens, nie längere Zeit in Istanbul gelebt hatte, war nun 
endgültig zurückgekehrt. Für diese letzte, unruhige Lebensphase des Dichters ist 
Yakup Kadri ein temporärer Augenzeuge, der auch mit Lüsyen hanım vertraut war 
und uns aufschlußreiche Informationen vermitteln kann. 

Adile Ayda erinnert sich genau an drei Begegnungen mit Hâmid. Am 1. No-
vember 1931 sieht sie ihn von Ferne, von der Tribüne des Parlaments in Ankara, 
dessen neue Sitzungsperiode er als Alterspräsident eröffnet. Im folgenden Jahr be-
eindruckt das junge Mädchen den eleganten Frauenverehrer bei einem Tanztee in 
der englischen Botschaft in Ankara, und schließlich, im Herbst 1936, ein Jahr vor 
seinem Tod, ist sie verehrungsvoll lauschende Zeugin einer Unterhaltung ihres Va-
ters mit dem „Parlamentarier“ Hâmid auf dem Dampfer während der Überfahrt 
von der köprü nach Büyükada.58 Sie muß auch in diesem Kapitel die erinnerungs-
würdigen Erlebnisse auf die Vermittlung ihres prominenten Vaters zurückfuhren. 
Doch in der persönlichen Begegnung mit Abdülhak Hâmid auf dem Tanztee 

                                                                                          
57  YK: 239-248. 
58  AA: 9-16. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 192 

kann sie seine bewundernde Aufmerksamkeit durch ihre literarische Kompetenz 
und vor allem ihre weibliche Anmut erregen. Schließlich auf dem Dampfer sohbet 
mit ihrem Vater offenbart der große alte Mann, der geistig noch lebendig, aber 
körperlich hinfällig war, sogar einen Hauch turanistischer Weitsicht, als er in einer 
genial skizzierten Geschichtskonzeption die Eroberungszüge Alexanders des Gro-
ßen und des Hunnenherrschers Attila als einander bedingende Ebbe- und Flut-
Bewegungen deutet.59 

Taha Toros, der eifrige Archivar, Sammler von persönlichen Andenken und 
verbürgten Anekdoten, echten Dokumenten und genauen Daten, besuchte Ab-
dulhak Hâmid zum ersten Mal voller Herzklopfen 1932 in Begleitung des Litera-
turwissenschaftlers İsmail Habib Sevük (1892–1954) in dem Appartement im 
Maçka-Palas in Istanbul,60 das von der Stadt finanziert wurde,61 und hat später öf-
ter an dessen Freitagsgesellschaften teilgenommen. Er beschreibt die übliche Sitz-
ordnung beim sohbet, die Rang und Würde der Besucher entsprach. Neben dem 
Hausherrn waren Halit Ziya, Cenap Şahabettin und İbnülemin Mahmut Kemal 
(1870–1957) plaziert, während die jungen Literaten und Studenten mit Schemeln 
neben der Tür vorliebnehmen mußten.62 Taha Toros überliefert neben z.T. unbe-
kannten Anekdoten die verwickelten Ehe- und Familienverhältnisse Hâmids63 
und bemerkt, daß durch die Beerdigung Abdülhak Hâmids auf dem Zincirlikuyu 
mezarlığı am 18. Juli 1937 dieser Friedhof erst öffentlich eingeweiht wurde.64 
Selbst über die Witwe Lüsyen, die soviel Unruhe in das Leben des Dichters ge-
bracht hatte, und deren Lebensverhältnisse nach dem Tode ihres Gatten, hat Taha 
Toros verläßliche Fakten und Daten gespeichert.65 

So drückt jeder Biograph seinen Erinnerungen an andere immer wieder den 
Stempel der eigenen Persönlichkeit auf. 

Bibliographie 

Adıvar, Halide Edib 1912/7. b. 1963: Handan. Istanbul. 
Dies. 1926/1972: Memoirs of Halide Edib (Nachdruck New York 1972). 
Dies. 1955/5. b. 1979: Mor Salkımlı Ev. Istanbul. 
Ağaoğlu, Samet 1978: İlk Köşe (Edebiyat Hatıraları). Istanbul. 
Anı Özel Sayısı 1972: Türk Dili. Aylık ve Edebiyat Dergisi. (Yıl 21, Cilt XXV, Sayı 

246, 1 Mart 1972). 

59  AA: 14. 
60  TT: 49f. 
61  S. dazu auch Glassen 1999: 84. 
62 TT: 51. 
63  TT: 52f., 59. 
64  TT: 80f. 
65  TT: 61f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERINNERUNGEN VON LITERATEN 193 

Artan, Gündüz 1989: Soyadı Kullanmayan ve Soyadı Değişen Yazarların Soyadını 
Bulma Kılavuzu. In: Türk Kütüphaneciliği 111, 3, 137-152. Istanbul. 

Atsiz/Ayda 1988: Atsız’dan Ayda’ya Mektuplar. Ankara. 
Ayda, Adile 1984: Böyle idiler yaşarken ... (Edebî Hâtıralar). Ankara. Zitiert als AA. 
Dies. 1998: Bir Demet Edebiyat (Prof. Dr. Halil İnalcık’in Önsözü ile). (Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları 399). Istanbul. 
De Bruijn, Petra 1997: The Two Worlds of Eşber. Western Orientated Verse Drama and 

Ottoman Poetry by ʿAbdülḥaḳḳ Ḥāmid (Tarhan). (CNWS Publications Vol. 57). 
Leiden. 

Coşkuntürk, Hüveyla 1987: İhsan Raif Hanım. (Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayın-
ları 823). Ankara. 

Ediboğlu, Baki Süha 1968: Bizim Kuşak ve Ötekiler. Istanbul. 
Erverdi, Ezel u.a. 1977–1998: Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi. Devirler/İsim- 

ler/Eserler/Terimler. (=TDEA). 8 cilt, Istanbul. 
Glassen, Erika 1999: Das Recht auf Dichtung. Orhan Veli Kanık (1914–1950) 

und Garip. In: Guth, Stephan u.a. 1999 (eds.): Conscious Voices. Concepts of Wri-
ting in the Middle East. (Beiruter Texte und Studien, 72). Beirut. 69-97. 

Işık, İhsan 1990: Yazarlar Sözlüğü. Istanbul. 
Karaosmanoğlu, Yakup Kadri 1955/3. b. 1984: Zoraki Diplomat. Istanbul. 
Ders. 1957: Anamın Kitabı. Çocukluk Anıları. Istanbul. 
Ders. 1958/6. b. 1986: Vatan Yolunda. Istanbul. 
Ders. 1968: Politikada 45 Yıl. Ankara. 
Ders. 1969: Gençlik ve Edebiyat Hatıraları. Ankara. Zitiert als YK. 
Kür, İsmet 1995: Yarısı Roman. Yaşantı. Istanbul. 
Mehmed Kemal (Kurşunoğlu) 1967/3. b. 1985: Acılı Kuşak. Anı. Istanbul. 
Necatigil, Behçet 1960/10. b. 1980/13. b. 1989: Edebiyatımızda İsimler Sözlüğü. 

Istanbul. 
Ders. 1971/2.b. 1979/3. b. 1989: Edebiyatımızda Eserler Sözlüğü. Istanbul. 
Ortaç, Yusuf Ziya 1966: Bizim Yokuş. Istanbul. 
Ozansoy, Halit Fahri 1970: Edebiyatçılar Çevremde. (Sümerbank Kültür Yayınları 

5/109). Ankara. 
Özkırımlı, Atilla 1987: Türk Edebiyatı Ansiklopedisi. 4 cilt, 1 ek. Istanbul. 
Sarınay, Yusuf 1994: Türk Milliyetçinin Tarihi Gelişimi ve Türk Ocakları, 1912–1931. 

Istanbul.  
Seyda, Mehmet 1970: Edebiyat Dostları. Istanbul. 
Siedel, Elisabeth 1991: Die türkische Autobiographie – Versuch einer Problemati-

sierung. In: Die Welt des Islams XXXI, 1991: 247-254. 
Strauss, Johann 1997: La Conversation. In: Georgeon, François et Dumont, Paul 

1997 (éd.): Vivre dans L Empire Ottoman. Sociabilités et relations intercommunau-
taires (XVIIIe-XXe siècles). Paris et Montréal: 251-318. 

TDEA s. Erverdi 1977–1998. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 194 

Toros, Taha 1992: Mâzi Cenneti. Istanbul. Zitiert als TT. 
Ders. 1998: Türk Edebiyatından Altı Renkli Portre. Istanbul. 
Törenek, Mehmet 1999: Roman ve Hikâyeleriyle Mehmet Rauf. Istanbul. 
Urgan, Mîna 1998: Bir Dinozorun Anıları. Yaşantı. Istanbul.  
Dies. 1999: Bir Dinozorun Gezileri. Yaşantı. Istanbul. 
Uysal, Sermet Sami 1959: Yahya Kemalle Sohbetler. Istanbul. 
Ders. 1998: Şaire Adanmış bir Yaşam. Yahya Kemal Beyatlı. (Yahya Kemal’i Sevenler 

Derneği Yayınlarının 6’ıncısı kitap) Istanbul. 
Üstel, Füsun 1997: Türk Ocakları. Istanbul. 
Vâ-Nû, Müzehher 1997: Bir Dönemin Tanıklığı. Gözden geçirilmiş 2. baskı. Istan-

bul.  
Zorlutuna, H. Nusret 1978: Bir Devrin Romanı. Ankara. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179 - am 22.01.2026, 04:11:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

