
C. Autonomie und Glückseligkeit

§15 Das Problem der Vereinbarkeit von 
Sittlichkeit und Glückseligkeit

Wird in der GMS und KPV die Autonomie des 
Willens als Begründungsprinzip der Sittlichkeit 
eingeführt, so wird Glückseligkeit als solches 
eindeutig negiert. Sofern letztere als Begrün­
dungsprinzip gedacht würde, wäre Kant zufolge 
eine Heteronomie des Willens in jedem Fall 
unvermeidbar. Hinsichtlich der Begründung der 
Sittlichkeit erscheint Glückseligkeit geradezu als 
Gegenprinzip, unter dem alle verfehlten Begrün­
dungsversuche subsumierbar sind. Weder als 
eigene1 noch als allgemeine1 2 kann sie die Sitt­
lichkeit begründen. Kommt also Glückseligkeit 
zunächst nur negativ "als Gegengewicht gegen 
alle Gebote der Pflicht"3 in den Blick, so beläßt 
Kant es aber dabei nicht, sondern versucht in der 
KPV auch eine positive Beziehung zwischen 
Sittlichkeit und Glückseligkeit zu denken. Glück­
seligkeit wird dabei völlig unvermittelt als ein 
Verlangen vernünftiger endlicher Wesen4 im 

1 KPV A 45, 60 f.
2 KPV A 63.
3 GMS BA 23.
4 KPV A 198; vgl. auch vorher bereits KPV A 45: "Glücklich zu 
sein, ist notwendig das Verlangen jedes vernünftigen aber

103

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rahmen einer Lehre vom summum bonum 
eingeführt.

Kant geht es bei dieser Lehre nicht nur um eine 
Vereinbarkeit von Sittlichkeit und Glückselig­
keit, sondern er behauptet darüber hinaus sogar 
eine Verwiesenheit der Sittlichkeit auf Glückse­
ligkeit. Dies deutet er damit an, daß die Tugend 
zwar "das Höchste" als das "Oberste (supre- 
mum)" sein müsse, es aber nicht als "das Vollen­
dete (consummatum)"5 sein könne, da sie nicht 
der "ganze Gegenstand einer reinen praktischen 
Vernunft, d. i. eines reinen Willens"6 sei. Dies sei 
vielmehr ein summum bonum, das neben dem 
Begriff der Sittlichkeit auch den der Glückselig­
keit enthalte, wobei die letztere im Verhältnis zur 
Tugend exakt proportioniert sei. Um die Verein­
barkeit dieses Lehrstücks mit autonomer Sittlich­
keit nicht bereits a limine preiszugeben, betont 
Kant freilich von Anfang an, daß hierbei allein 
die Sittlichkeit als Bestimmungsgrund des Wil­
lens fungieren dürfe.

Wie aber kann Glückseligkeit einerseits als 
"Gegenstand" des sittlichen Willens gedacht wer­
den, ohne andererseits "nicht als Bestimmungs­
grund" des sittlichen Willens gedacht werden zu 
müssen? Und wie ist das summum bonum, sofern 
es in einer der Tugend exakt proportionierten 
Glückseligkeit bestehen soll, näherhin zu denken 
bzw. warum soll dies überhaupt gedacht werden?

Die Aufgabe, die sich dem Interpreten stellt, 
besteht darin, zu rekonstruieren, wie Kants 

endlichen Wesens und also ein unvermeidlicher Bestimmungs­
grund seines Begehrungsvermögens."
* KPV A 198.
6 KPV A 196.

104

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff der Glückseligkeit zu konzipieren sei, 
damit die Lehre vom summum bonum der KPV 
mit einer auf dem Prinzip der Autonomie des 
Willens einhergehenden Begründung der Sitt­
lichkeit vereinbar erscheint und auch unter Vor­
aussetzung dieser Begründung einen systemati­
schen Stellenwert erhält. Die Mißverständnisse 
der Kantinterpretation im Hinblick auf diese 
Problematik sind mehr als zahlreich. Sicherlich 
gehört die Dialektik der praktischen Vernunft zu 
den am meisten mißverstandenen Kapiteln der 
Kantinterpreten. Meist wurden die Schwierigkei­
ten durch eine nur oberflächliche Auseinander­
setzung mit dem Begriff der Glückseligkeit um­
gangen oder es wurde tatsächlich der Schluß 
gezogen, die Lehre vom summum bonum sei gar 
nicht vereinbar mit der Begründung der Sitt­
lichkeit durch Autonomie des Willens, womit 
Kant nichts weniger als eine offensichtliche 
Inkonsistenz zwischen Analytik und Dialektik 
ein und desselben Werkes unterstellt wurde.

Wie so oft ist aber auch in diesem Punkt Kant 
vor seinen vorschnell urteilenden Kritikern in 
Schutz zu nehmen. Die Rekonstruktion seines 
Begriffes der Glückseligkeit führt nämlich, wie 
zu zeigen sein wird, durchaus zu dem Resultat 
einer prinzipiellen Vereinbarkeit einer auf 
Autonomie des Willens beruhenden Sittlichkeit 
mit der Lehre vom summum bonum und darüber 
hinaus wird auch die Konsequenz einsichtig, mit 
der sich Kant von ersterer zu letzterer überzu­
gehen veranlaßt sieht.

Vorweg sei hierbei allerdings bemerkt, daß 
diese Vereinbarkeit und dieser sinnvolle Bezug 
zwischen autonomer Sittlichkeit und Glück­
seligkeit nicht bereits für die entsprechenden 
Ausführungen der KRV gelten kann. Die dorti­

105

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen Ausführungen zum höchsten Gut lassen 
Glückseligkeit ganz offensichtlich als Belohnung 
für Tugend erscheinen im Rahmen eines theonom 
begründeten moralischen Handelns.7

§ 16 Die Rekonstruktion des Begriffs 
der Glückseligkeit

Kant widmet dem Begriff der Glückseligkeit 
keine systematische Erörterung. Dieser Begriff 
muß deshalb aus den verstreuten Äußerungen, 
die sich vor allem in der GMS und KPV hierüber 
finden, rekonstruiert werden. Zweifelsohne hätte 
Kant den zahllosen Mißverständnissen seiner 
Interpreten und Kritiker vorbeugen können, hätte 
er den Begriff der Glückseligkeit ähnlich aus­
führlich und zusammenhängend erörtert, wie den 
der Sittlichkeit. Er hat dies wohl deshalb nicht 
getan, da der Begriff der Glückseligkeit, wie die 
Rekonstruktion zeigen wird, seinen wichtigen 
systematischen Ort im Rahmen eines Problem­
kreises hat, den Kant nicht thematisiert, sondern 
auf den er nur, soweit es ihm für seine Fragestel­
lungen notwendig erscheint, en passant eingeht. 

7 In der Konsequenz dieser Divergenz zwischen KRV und KPV 
ergeben sich dann bei genauerer Betrachtung freilich auch 
unterschiedliche Konzeptionen der Ideen der reinen Vernunft, die 
ja wiederum um der Ermöglichung des höchsten Gutes willen 
gedacht werden. Hinsichtlich der Idee der Freiheit wurde dies ja 
bereits dargetan. Die KRV kann sich mit dem Begriff praktischer 
Freiheit zufrieden geben, während die KPV von transzendentaler 
Freiheit ausgehen muß. Aber auch die Ideen "Gott" und 
"künftiges Leben" bzw. "Unsterblichkeit" werden in der KPV auf 
der Basis autonomer Sittlichkeit und eines dieser entsprechenden 
Lehrstücks vom summum bonum gegenüber den Konzeptionen 
der KRV entscheidend geändert. Hierauf einzugehen würde 
allerdings den Rahmen dieser Abhandlung sprengen.

106

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es handelt sich hierbei nämlich um die Proble­
matik menschlichen Handelns überhaupt. Die 
Fragestellung von Kants praktischer Philosophie 
aber zielt nicht auf die Handlung als solche ab, 
sondern allein auf das Moment der Sittlichkeit 
derselben. Handlungstheoretischen Fragestellun­
gen geht Kant nur insoweit nach, als die Refle­
xion auf das Moment der Sittlichkeit einer 
Handlung wenigstens ein umrißhaftes Verständ­
nis der Grundstruktur von Handeln überhaupt 
voraussetzt. Die spärlichen Ausführungen, die 
Kant diesem Problem widmet, haben stets frag­
mentarischen Charakter, da auch der Duktus von 
Kants Ausführungen allein durch das Interesse 
am Moment der Sittlichkeit bestimmt wird.

Bezeichnend für Kants nur peripheres Einge­
hen auf das Problem des Handelns im allgemei­
nen ist es, daß er auf wesentliche Begriffe dessel­
ben lediglich in einer Anmerkung der Vorrede 
zur KPV eingeht und dabei darauf hinweist, daß 
man die "Erklärung" dieser Begriffe, "als in der 
Psychologie gegeben, billig sollte voraussetzen 
können".8 Andererseits ist es geradezu ein 
Glücksfall, daß Kant hier wenigstens in einigen 
zusammenhängenden Sätzen durch die Definition 
der Begriffe "Leben", "Begehrungsvermögen" 
und "Lust" auf die Grundstruktur einer Handlung 
als solcher eingeht, zumal hiermit gerade die psy­
chologischen Begriffe einer Handlungstheorie 
benannt sind, die sich für die Rekonstruktion des 
kantischen Begriffs der Glückseligkeit als 
bedeutsam erweisen.

In aller Kürze gibt Kant eine Definition dieser 
drei Begriffe in ihrem Zusammenhang und 
erklärt dies als hinreichend im Hinblick auf die 

8 KPV A 15 Anm.

107

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen, die aus psychologischer Sicht 
für seinen Zweck zu berücksichtigen sind: "Le­
ben ist das Vermögen eines Wesens, nach Geset­
zen des Begehrungsvermögens zu handeln. Das 
Begehrungsvermögen ist das Vermögen dessel­
ben, durch seine Vorstellungen Ursache von der 
Wirklichkeit der Gegenstände dieser Vorstellun­
gen zu sein. Lust ist die Vorstellung der Überein­
stimmung des Gegenstandes oder der Handlung 
mit den subjektiven Bedingungen des Lebens, 
d. i. mit dem Vermögen der Kausalität einer 
Vorstellung in Ansehung der Wirklichkeit ihres 
Objekts (oder der Bestimmung der Kräfte des 
Subjekts zur Handlung, es hervorzubringen). 
Mehr brauche ich nicht zum Behuf der Kritik von 
Begriffen, die aus der Psychologie entlehnt 
werden ..."9

Kants Versäumnis, auf diese faktischen Vor­
aussetzungen menschlichen Handelns näher 
einzugehen, ist der Grund für die bei seinen 
Interpreten entstandenen Mißverständnisse hin­
sichtlich des Begriffs der Glückseligkeit. Es kann 
nämlich gezeigt werden, daß die in eine Anmer­
kung verbannten eben zitierten Definitionen in 
Verbindung mit den sich verstreut in der GMS 
und KPV findenden Ausführungen zur Glückse­
ligkeit einen ziemlich eindeutigen Begriff der 
letzteren ergeben, welcher völlig vereinbar ist mit 
Kants Begriff der Autonomie des Willens im 
Hinblick auf die Begründung der Sittlichkeit. 
Darüber hinaus kann dargelegt werden, daß die­
ser zu rekonstruierende Begriff der Glückselig­
keit im Rahmen einer fundamentalen Betrach­
tung von menschlichem Handeln überhaupt als 
unerläßliches Komplement der Sittlichkeit zu 

9 KPV A 17 Anm.

108

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denken ist, wodurch Kants Lehrstück vom 
summum bonum seine Rechtfertigung erfährt.

Kant definiert also das Leben als ein "Vermö­
gen eines Wesens, nach Gesetzen des Begeh- 
rungsvermögens zu handeln", und "das Begeh- 
rungsvermögen ist das Vermögen desselben, 
durch seine Vorstellungen Ursache von der 
Wirklichkeit der Gegenstände dieser Vorstellun­
gen zu sein". Kant sieht damit in der psychischen 
Dimension die differentia specifica des Lebens 
als solchem gegenüber toter Natur. Dies ist 
durchaus nachvollziehbar. Elemente toter Natur 
nämlich wirken allein nach äußerlich erhaltenen 
Impulsen, nicht nach einem immanenten Streben, 
so daß streng genommen ein Wirken von einem 
Bewirktwerden gar nicht unterscheidbar ist. Jeder 
Stoß, der von einem Massenpunkt ausgeht, kann 
ebenso als ein Gestoßenwerden desselben be­
trachtet werden. Leben hingegen qualifiziert sich 
durch ein Wirken, das mit einem Begehren und 
damit einem bewußten Streben einhergeht, womit 
sich der Bereich einer Innerlichkeit und Bewuß­
theit allererst auftut. Aufgrund dieser Bewußtheit 
des Strebens kann das Wirken eigene Vorstellun­
gen zur Ursache haben und auf die Wirklichkeit 
des Vorgestellten in einem Zweckbezug abzielen. 
Wirken wird damit unter Voraus-setzung eines 
Begehrungsvermögens allererst von einem Be­
wirktwerden unterscheidbar, insofern Wirken 
dann durch Innerlichkeit, Bewußtheit und Inten­
tionalität gekennzeichnet ist, wogegen Bewirkt­
werden als eine rein äußere Veranlassung 
erscheint.

Auch das Gefühl der Lust setzt Kants Defini­
tion zufolge das Moment des Begehrens voraus, 
denn es beruht auf dem Bewußtsein, daß eine 
Erfüllung des Begehrens gegeben ist. So ist Lust 

109

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"die Vorstellung der Übereinstimmung des Ge­
genstandes oder der Handlung ... mit dem Ver­
mögen der Kausalität einer Vorstellung in 
Ansehung der Wirklichkeit ihres Objekts (oder 
der Bestimmung der Kräfte des Subjekts zur 
Handlung es hervorzubringen)". Lust beruht also 
quasi auf einer Vorstellung zweiter Ordnung, 
welche die Verwirklichung einer objektbezoge­
nen Vorstellung anzeigt.10

Wesentlich im Hinblick auf Lust erscheint, daß 
die Zwecke des Begehrungsvermögens durch 
Vorstellungen repräsentiert werden. Durch Vor­
stellungsbezug allein aber wird im Bereich bloßer 
Sinnlichkeit und der mit dieser verbundenen Un­
mittelbarkeit verblieben. Im bloßen Vorstellen 
weiß der Vorstellende sich nicht als solcher und 
ist ganz an einzelnes Sinnliches hingegeben, oh­
ne dies auf ein Allgemeines hin zu transzendieren 
und durch ein solches zu vermitteln. Im bloßen 
Vorstellungsbezug ist der Vorstellende völlig 
rezeptiv durch das Vorgestellte bestimmt. Allein 
durch Vorstellungen repräsentierte Zwecke wir­
ken sonach als naturale Determinanten. Außer­
dem vermögen lediglich durch Vorstellungen 
repräsentierte Zwecke auch keinen Zusammen­
hang zu vermitteln. Die bloße Vorstellung 
repräsentiert als solche stets Besonderes und 
besitzt keine Allgemeinheit. Auch eine Mehrheit 
bloßer Vorstellungen ergibt lediglich das bezie­
hungslose Nebeneinander einer Mannigfaltigkeit, 
in welcher die Vorstellungen in ihrer Vereinze­

10 In der Einleitung der MS bestimmt Kant diese Lust näher als 
"praktische Lust", sofern sie eben auf das Begehrungsvermögen 
bezogen und auf die Verwirklichung des Vorgestellten gerichtet 
ist, und setzt sie damit ab von einer "kontemplativen Lust", die 
bereits auf der Vorstellung allein basiert, ohne auf die 
Wirklichkeit des Vorgestellten gerichtet zu sein (AB 3).

HO

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung bestehen bleiben und zu keiner Einheit 
gelangen. Im Hinblick auf Lust ergibt sich dabei 
als Konsequenz: Sofern sie auf dem Bewußtsein 
beruht, daß vorgestellten Zwecken objektive Ver­
wirklichungen korrespondieren, kann es sich, 
aufgrund der Disparität der Vorstellungen, auch 
lediglich um jeweils punktuelle Wirklichkeitsmo­
difikationen handeln.

Diese sinnliche Unmittelbarkeit aber entspricht 
nicht dem menschlichen Handeln. Letzterem muß 
neben der Dimension des Physischen und Psychi­
schen noch zumindest eine elementare Ver­
nünftigkeit zuerkannt werden. Dies bedeutet, daß 
menschliches Handeln nicht lediglich auf ein­
zelnen Vorstellungen gründet, die in einem dis­
paraten Nebeneinander bloßer Mannigfaltigkeit 
stehen, sondern vielmehr in Begriffen. Das 
menschliche Begehrungsvermögen ist deshalb 
auch Kant zufolge als "Willkür" oder "Wunsch" 
ein "Begehrungsvermögen nach Begriffen".11 Ein 
Begriff aber bedeutet als solcher jeweils Einheit 
von Vorstellungen. Letztere werden dabei nicht 
in ihrer unmittelbaren sinnlichen und vereinzel­
ten Gegebenheit belassen, sondern durch Sponta­
neität in einen systematischen wechselseitigen 
Bezug gebracht, dessen Regel der Begriff ist. Im 
Begriff realisiert sich damit immer schon Freisein 
von sinnlicher Unmittelbarkeit und deshalb 
bedeutet ein Begehrungsvermögen nach Begrif­
fen die Unabhängigkeit des Handelns von der 
Gebundenheit an vereinzelte Vorstellungen und 
damit einhergehend die Möglichkeit eines 
Handelns nach eigenen Regeln, die dann in Ma­
ximen ausformuliert werden können. So gehen 
Kant zufolge von der "Willkür" als diesem 11 

11 MS AB 4 f.

111

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Begehrungsvermögen nach Begriffen"12 auch 
"die Maximen"13 aus. Mit dieser Willkür ist die 
Möglichkeit eröffnet, sich durch Begriffe eigene 
Zwecke zu setzen, die sich nicht durch Eingebun­
densein in einen naturalen Konnex via Vorstel­
lungen einfach aufdrängen.

Sofern die Zwecke durch Begriffe vermittelt 
sind, werden sie allererst als eigene erfahrbar. Im 
Rahmen sinnlicher Unmittelbarkeit weiß der 
Vorstehende sich ja gar nicht als solcher. Mit der 
Distanzierung dieser Unmittelbarkeit, welche mit 
der Bildung und Anwendung von Begriffen ein­
hergeht, gewinnt das Subjekt erst ein Bewußtsein 
seiner selbst. Das "Ich denke" kann nun prinzi­
piell jeden Gedanken begleiten.

Da menschliches Handeln immer schon über 
die sinnliche Unmittelbarkeit hinaus ist und 
letzteres eine reine Fiktion ist, kann auch das 
tatsächliche Erleben der Lust nicht schlechthin 
unmittelbar sein. Menschliches Handeln ist 
immer schon durch Begriffe und Maximen 
vermittelt und damit verständiges Handeln. Soll 
Lust in ihrer Unmittelbarkeit erfahren werden, so 
ist de facto diese Unmittelbarkeit - soweit 
möglich - erst herzustellen. Der Rückgang von 
begrifflich vermittelten Zwecken, die sich an 
weiterreichenden verstandesmäßigen Zusammen­
hängen orientieren, auf bloße Vorstellungsbe­
züge, und damit quasi die Rücknahme der 
Subjektivität, muß eigens geleistet werden, ohne 
daß diese Rücknahme freilich je vollkommen 
vollzogen werden könnte. Einmal konstituierte 
Subjektivität kann sich zwar wieder weitgehend 
zurücknehmen, sich aber prinzipiell nicht gänz- 

12 A. a. O.
13 MS AB 26.

112

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieh aufheben. Somit bleibt menschlichem Han­
deln, auch wenn es sich de facto durch bloßen 
Vorstellungsbezug vermittelt, ein Rest von 
Subjektivität. Kants Definition der Lust bringt 
dies dadurch zum Ausdruck, daß Lust auf der 
Vorstellung der Korrespondenz einer Vorstellung 
und deren Verwirklichung, mithin auf einer Vor­
stellung zweiter Ordnung, basiert, durch die das 
Subjekt bereits eine Distanz zum unmittelbaren 
Geschehen herstellt. Darüber hinaus könnte man 
auch noch anmerken, daß die Unmöglichkeit, auf 
reine Unmittelbarkeit zurückzukommen, auch 
darin zum Ausdruck kommen muß, daß gar kein 
reiner Vorstellungsbezug erreicht werden kann. 
Die Vorstellungen sind bereits als solche, wie ja 
die KRV lehrt, prinzipiell begrifflich vermittelt.

Sofern nun menschliches Handeln auf begriff­
lich vermittelten Zwecksetzungen beruht, ist hin­
sichtlich der Verwirklichung der Zwecke der 
Bezug auf die Realisierung einzelner Vorstellun­
gen inadäquat. Menschlichem Handeln geht es 
nicht um lediglich punktuelle Wirklichkeitsmodi­
fikationen, sondern vielmehr um die Verwirkli­
chung von Zwecken, die unter Regeln von 
Begriffen stehen.

Realisierung eines Zwecks setzt deshalb eine 
Vielzahl von einzelnen Wirklichkeitsmodifi­
kationen voraus, deren systematischer Zusam­
menhang allererst diese Realisierung ergibt. Ent­
sprechend der prinzipiellen Distanzierung von 
sinnlicher Unmittelbarkeit, die mit dem Begriff 
einhergeht, hängt dessen objektive Realisierung 
auch gar nicht von der Realisierung einzelner 
Vorstellungen ab. Die Realisierung eines Begriffs 
kann aufgrund dessen Allgemeinheit prinzipiell 
auf mehrerlei Weise erfolgen. Dies hat auch eine 
bedeutsame Konsequenz für den Begriff der 

113

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lust. Der nach Kants Definition für sie konstitu­
tive Bezug auf die Korrespondenz subjektiven 
Begehrens und objektiver Realisierung desselben 
bleibt festzuhalten. Anstatt um die Realisierung 
einzelner Vorstellungen aber geht es nun um die 
von Begriffen. Das dabei sich ergebende Gefühl 
der Lust beruht nun nicht mehr, wie im Grenzfall 
reiner Sinnlichkeit, auf möglichste Annäherung 
an Unmittelbarkeit (s. o.), sondern muß sich 
durch eine Erkenntnis vermitteln, die über die 
Realisierung des Begriffs Aufschluß gibt. Dabei 
ist der Grad der Vermitteltheit der Erkenntnis 
umso höher, je anspruchsvoller der zu realisie­
rende Begriff ist.

Die Empfindung von Lust basiert, wie wir 
sahen, auf der Korrespondenz subjektiver Vor­
stellungen und objektiver Verwirklichungen der­
selben, wobei Kant für die Ebene der begrifflich 
vermittelten Zwecke keinen eigenen Begriff ein­
führt, so daß Lust diesbezüglich eben als auf der 
Korrespondenz begrifflich vermittelter Zwecke 
und deren objektiver Realisierungen beruhend 
angenommen werden kann. Das Beibehalten des 
Begriffs der Lust mag dadurch gerechtfertigt 
erscheinen, daß ja, wie festgestellt wurde, die 
sinnliche Unmittelbarkeit in sensu stricto eine 
Fiktion darstellt und deshalb alle subjektiven 
Zwecke bereits mehr oder weniger begrifflich 
vermittelt sind. Insofern ergibt sich gerade kein 
Unterschied zwischen verschiedenen Ebenen. 
Alle menschlichen Zwecke sind eben bereits 
mehr oder weniger begrifflich vermittelt und die 
Realisierung derselben bereitet Lust, wobei 
letztere freilich je nach Komplexität des zu 
realisierenden Begriffs recht unterschiedlich in 
Erscheinung treten kann und offen bleiben mag, 
ob diese Unterschiedlichkeit als graduelle Abstu­

114

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fung zu deuten ist oder qualitativ verschiedene 
Arten von Lust anzunehmen sind. Unseres Erach­
tens lassen hierzu Kants Texte keine eindeutige 
Stellungnahme erkennen, zumal Kant aufgrund 
des bereits erwähnten Desinteresses an einer 
Handlungstheorie als solcher ja auch gar keine 
Theorie der Lust intendiert.

Festzuhalten bleibt jedoch der Begriff der Lust 
als Moment der Grundstruktur von Handlung, 
das die Empfindung der Verwirklichung eines 
subjektiven Zweckes (oder auch Wunsches) 
benennt, wobei diese Empfindung auf eine näher 
nicht bestimmte Weise angenehm ist. Geht man 
nun davon aus, daß menschliche Zwecke und 
Wünsche durch Begriffe vermittelt sind, so kann 
es sich hinsichtlich dieser Verwirklichungen um 
recht komplexe Wirklichkeitsmodifikationen 
handeln. Die Verwirklichung der subjektiven 
Zwecke kann deshalb sehr weitläufig und hinder­
nisreich sein. Wenngleich nun aber nicht behaup­
tet werden kann, daß sich Lust immer erst bei 
Vollendung eines Zwecks einstellt, sondern zuge­
geben werden muß, daß bei mehr vermittelten 
Zwecken auch der Weg zur Realisierung, zumin­
dest sofern sich bereits Teilerfolge abzeichnen, 
bereits von Lust begleitet wird, so bleibt für letz­
tere doch bezeichnend, daß sie keine Kontinuität 
bieten kann. Nicht nur die oftmalige Langwie­
rigkeit einzelner Zwecke ist hierfür der Grund, 
sondern auch die Mehrheit derselben. Ein neuer 
Zweck läßt den Menschen wieder von vorne be­
ginnen, beträchtliche Anstrengungen und Mühe, 
sowie frustrierende Fehlversuche können als 
lange Durststrecke den ersten Erfolgen, die dann 
von Lust begleitet sein mögen, vorausliegen. 
Außerdem ist auch an die Möglichkeit zu denken, 
daß sich Zwecke oftmals auch gar nicht oder nur 

115

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in einem mehr oder weniger enttäuschenden Um­
fang realisieren lassen, wobei dann kaum Lust 
aufzukommen vermag. Das Vorkommen von 
Lust also ist durch Diskontinuität gekennzeich­
net, die anzeigt, daß die objektive Verwirkli­
chung der subjektiven Zwecke nicht problemlos 
und ausnahmslos erfolgen kann.

Demgegenüber wurde bereits in der antiken 
Philosophie die Frage aufgeworfen, ob es nicht 
eine über die diskontinuierliche Lustempfindung 
hinausgehende Empfindung des Angenehmen 
gebe, die sich durch Konstanz aus zeichne und 
das ganze Dasein gewissermaßen als Grundstim­
mung durchherrschen könne.In diesem Sinne 
führte die griechische Philosophie den Begriff 
der Eudaimonia ein und auch Kant greift diesen 
Begriff unter dem Titel der Glückseligkeit auf. 
Dabei bringt er die Konstanz als wesentliches 
Moment der Glückseligkeit klar zum Ausdruck, 
wenn er letztere konzipiert als "das Bewußtsein 
eines vernünftigen Wesens von der Annehmlich­
keit des Lebens, die ununterbrochen sein ganzes 
Dasein begleitet".14 Im Gegensatz zur Lust wird 
Glückseligkeit "nicht nach der vorübergehenden 
Empfindung ... beurteilt".15 Gemeinsam mit dem 
Begriff der Lust ist jedoch dem der Glückselig­
keit, daß er im Rahmen der Grundstruktur des 
Handelns das Moment der objektiven Verwirkli­
chung des subjektiven Zwecks anzeigt. "Glückse­
ligkeit" ist sonach Kant zufolge "der Zustand 
eines vernünftigen Wesens in der Welt, dem es 
im ganzen seiner Existenz alles nach Wunsch 
und Willen geht und beruht also auf der Überein-

14 KPV A 40.
15 KPV A 107

116

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stimmung der Natur zu seinem ganzen 
Zwecke".16

Nun wurde jedoch bereits ausgeführt, daß die 
objektive Verwirklichung subjektiver Zwecke im 
allgemeinen keine konstante Empfindung von der 
Annehmlichkeit des Lebens vermitteln könne, so 
daß Diskontinuität gerade als ein wesentliches 
Moment der Lust erschien. Wie kann nun trotz­
dem Glückseligkeit gedacht werden, sofern für 
letztere gerade die Kontinuität der Empfindung 
von der Annehmlichkeit des Lebens wesentlich 
sein soll. Damit stellt sich die Frage, ob nicht 
doch bestimmte Zwecke bzw. ein vorzüglicher 
Zweck, oder auch eine bestimmte Struktur der 
Zwecksetzung denkbar seien, deren objektive 
Realisierung die Kontinuität der Glückseligkeit 
ergeben könne.

Zur Klärung dieser Frage sei nochmals auf 
Kants vielleicht prägnantestes Zitat zur Bestim­
mung seines Begriffs der Glückseligkeit verwie­
sen. Diese ist danach "der Zustand eines vernünf­
tigen Wesens in der Welt, dem es im ganzen 
seiner Existenz alles nach Wunsch und Willen 
geht und beruht also auf der Übereinstimmung 
der Natur zu seinem ganzen Zwecke."17 Einer­
seits ist hier davon die Rede, daß Glückseligkeit 
darin bestehe, daß "alles nach Wunsch und Wil­
len" gehe, andererseits aber findet sich zum Aus­
druck gebracht, daß dies nicht einfachhin die 
Verwirklichung aller subjektiven Zwecke meinen 
könne, sondern sich vielmehr auf die Verwirk­
lichung eines Zweckes beziehe, der sich auf das 
Ganze der Existenz richte.

16 KPV A 224.
17 A. a. O.

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zunächst könnte dabei an einen Endzweck der 
menschlichen Existenz gedacht werden, auf den 
hin alles menschliche Handeln ausgerichtet wäre. 
Alle anderen Zwecke wären dann nur als sinnvoll 
im Hinblick auf den Endzweck zu erachten, 
damit aber in letzter Konsequenz in ihrer Zweck- 
haftigkeit negiert und zu bloßen Mitteln herab­
gesetzt. Die Annahme, Glückseligkeit beruhe auf 
der Realisierung eines derartigen Endzwecks 
scheint jedoch weit eher ihre Unmöglichkeit als 
ihre Ermöglichung zu beinhalten. Da es sich 
hinsichtlich eines Endzwecks ja im wesentlichen 
um einen stets erst noch zu realisierenden Zweck 
handelt bzw. zumindest um einen Zweck, dessen 
Realisierung sich nicht immer schon verwirklicht 
findet, könnte Glückseligkeit, sofern sie auf einen 
derartigen Zweck beruhen würde, gerade nicht in 
einer Annehmlichkeit bestehen, die das ganze 
Dasein durchherrscht. Würde Glückseligkeit von 
einem Zweck abhängig gemacht, dessen Ver­
wirklichung meist als noch ausstehend zu denken 
wäre, so könnte sie allenfalls in einem gewissen 
Abschnitt des Daseins oder gar erst in einem 
etwaigen Jenseits zu diesem auftreten. Um die 
Annahme eines Endzwecks trotzdem aufrechter­
halten zu können, könnte allenfalls versucht 
werden, die Position zu vertreten, Glückseligkeit 
stelle sich bereits ein bei der Verwirklichung 
partieller Zwecke, sofern diese als Mediatisierun­
gen auf den Endzweck hin bewußt würden. 
Damit würde zwar bereits das Bewußtsein des 
Unterwegsseins hin zum Endzweck als aus­
reichend für Glückseligkeit erachtet, andererseits 
aber müßte dann doch diese auf dem Bewußtsein 
des Unterwegsseins bereits beruhende Glückse­
ligkeit als vorläufig gegenüber der auf der 
Verwirklichung des Endzwecks beruhenden 

118

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glückseligkeit gedacht werden. Es käme letztlich 
zu einer Verdopplung des Begriffs in eine unvoll­
endete und eine vollendete Glückseligkeit. Für 
diese Auffassung, die der philosophischen Tradi­
tion, vor allem der christlichen, keineswegs 
fremd ist, lassen sich bei Kant jedoch keine hin­
reichenden Belege finden.

Mit Kants Lehre scheint eine andere Weise, 
den die Glückseligkeit ermöglichenden Zweck zu 
denken, weit eher vereinbar zu sein. Hierzu ist 
wieder auf die Grundstruktur menschlichen Han­
delns zu rekurrien, sofern dieses sich durch 
begrifflich vermittelte Zwecke vollzieht. Da 
Begriffe das Medium des Allgemeinen sind, ist 
der Zweck immer schon auf Allgemeines hin 
orientiert, das freilich, je nach konkretem Zweck, 
auf unterschiedlichste Weise material bestimmt 
sein kann. Das Denken aber muß sich nicht mit 
den relativen Allgemeinheiten dieses oder jenes 
Zwecks begnügen und entsprechend auch nicht 
das Handeln mit der Realisierung je einzelner 
Zwecke. Das Denken kann vielmehr die durch 
den Begriff gegebene Möglichkeit der Allge­
meinheit auch voll ausschöpfen und die Idee 
eines schlechthin allgemeinen Zwecks bilden. 
Gedacht wird dabei ein integraler Zweck, der alle 
anderen subjektiven Zwecke in sich begreift und 
zu einer Einheit bringt. Dieser Zweck kann nicht 
in einer Reihe mit anderen Zwecken liegen, 
sondern muß als diese anderen zur Einheit brin­
gender außerhalb der Reihe derselben liegen. Er 
ist auch nicht als Zweck zu denken, der alle 
anderen letztlich zu bloßen Mitteln für sich 
herabsetzt, sondern vielmehr als ein Zweck, der 
alle anderen Zwecke gerade in ihrer Zweckhaf- 
tigkeit begründet und Sinn verleiht.

119

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der integrale Zweck hat damit einen transzen­
dentalen Status gegenüber allen anderen 
Zwecken, die wir insgesamt näherhin als empiri­
sche bezeichnen können, da sie auf ein Handeln 
in der empirisch erfahrbaren Welt abzielen. Der 
transzendentale Zweck als Bedingung der Mög­
lichkeit empirischer Zwecke besteht in der 
Einheit aller möglichen Zwecke. Empirische 
Zwecke sind dadurch überhaupt erst mögliche 
Zwecke, daß sie sich insgesamt der Einheit eines 
kohärenten Systems von Zwecken einfügen 
lassen.

Diese Einheit als transzendentale Bedingung 
der Möglichkeit empirischer Zwecke kann nun 
durchaus als das noch fehlende Strukturmoment 
von Glückseligkeit gedacht werden. Unter der 
Voraussetzung der Einheit aller seiner Zwecke 
kann der Handelnde ein kontinuierliches Wohl­
gefallen "am ganzen seiner Existenz" empfinden, 
da jene Einheit der Zwecke dieser Existenz erst 
eine durchgehende Identität zu verleihen vermag, 
indem sie ein mit sich selbst identisches Subjekt 
aller Zwecksetzung erst konstituiert. Analog wie 
das "ich denke" der transzendentalen Apperzep­
tion alles Erkennen und Denken im Hinblick auf 
die Konstitution der Einheit des theoretischen 
Subjekts muß begleiten können, so muß im Hin­
blick auf die Konstitution der Einheit des han­
delnden Subjekts ein "ich will" die Setzung aller 
Zwecke begleiten können.

Die Struktur der Glückseligkeit weist nun im 
wesentlichen zwei Momente auf, die man als 
subjektives und objektives bezeichnen könnte: 
Als "Bewußtsein" einer "Annehmlichkeit des 
Lebens, die ununterbrochen (s)ein ganzes Dasein 
begleitet", verlangt sie erstens die Einheit der 

120

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handelnden Subjektivität. Zweitens setzt sie, 
sofern dem handelnden Subjekt "alles nach 
Wunsch und Willen" gehen soll, die objektive 
Verwirklichung der subjektiven Zwecke voraus. 
Sofern sich in letzteren die Einheit der Subjek­
tivität zum Ausdruck bringt, artikuliert Glückse­
ligkeit das Bewußtsein einer prinzipiellen Aneig­
nung von Objektivität durch das handelnde Sub­
jekt, mithin eben die "Übereinstimmung der 
Natur zu seinem ganzen Zwecke". Als Kurzdefi­
nition der Glückseligkeit könnte dann cum grano 
salis vorgeschlagen werden: Der Zustand eines 
Wohlgefallens an der objektiven Verwirklichung 
der unter der Bedingung einer Einheit stehenden 
subjektiven Zwecke.

Die Rekonstruktion von Kants Glückseligkeits- 
begriff gelangt damit aber nur zu einer rein for­
malen Struktur. Kants Ausführungen lassen kei­
nen Aufschluß zu, worin Glückseligkeit in mate­
rialer Hinsicht bestehen solle.18 Es muß offen 
bleiben, wodurch die Einheit der Zwecke näher 
zu bestimmen sei, welche Über- und Unterord­
nungen von Zwecken bei der Konstitution ihrer 
Einheit vorzunehmen sei.19 Kant betont diesbe­

18 Vgl. etwa KPV A 46: "Denn obgleich der Begriff der 
Glückseligkeit der praktischen Beziehung der Objekte aufs 
Begehrungsvermögen allerwärts zum Grunde liegt, so ist er doch 
nur der allgemeine Titel der subjektiven Bestimmungsgründe und 
bestimmt nichts spezifisch..."
19 Dies ist wohl ein wesentlicher Punkt, in dem sich Kant von der 
griechischen Tradition unterscheidet. Deren Ethik verstand sich 
gerade als Glückseligkeitslehre und suchte im Hinblick auf die 
Eudaimonia auch stets materiale Gehalte zu vermitteln. Letztere 
sind jedoch von Voraussetzungen abhängig, die Kant nicht mehr 
teilen kann. So setzen bspw. die beiden aristotelischen Realisie­
rungen der Eudaimonia im politischen Leben einerseits und in der 
reinen Theoria andererseits ein der griechischen Polis entspre­
chendes Gemeinwesen bzw. die aristotelische Metaphysik voraus.

121

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


züglich die Beliebigkeit des einzelnen Subjekts 
und geht davon aus, daß jedes Subjekt sein Ver­
langen nach Glückseligkeit mit anderen Zweck­
setzungen verbindet. Das bedeutet, daß letztlich 
jeder sein eigenes System kohärenter Zwecke 
konstituiert und verfolgt. Doch auch auf den ein­
zelnen bezogen muß der Glückseligkeitsbegriff 
in materialer Hinsicht nicht identisch bleiben, 
denn die Einheit der Zwecke ist doch als stets 
unabgeschlossen und revidierbar zu erachten.

Entsprechend den beiden konstitutiven Mo­
menten der Glückseligkeit, also der Einheit der 
subjektiven Zwecke sowie der objektiven Ver­
wirklichung derselben, sind menschliche Zwecke 
in der Empirie prinzipiell in zweifacher Hinsicht 
der Gefahr des Scheiterns ausgesetzt, wobei in 
concreto zwischen beiden Möglichkeiten oftmals 
ein Bezug besteht. Zwecke können sich entweder 
nicht in die je vorläufig konstituierte Einheit inte­
grieren lassen, da sie anderen, die sich im Rah­
men dieser Einheit bereits befinden, widerstrei­
ten, oder Zwecke, die sich in diese Einheit inte­
grieren lassen, können sich eventuell nicht objek­
tiv verwirklichen lassen. Stets können, immer 
auch im Hinblick auf die objektive Realisierbar­
keit, neue Zwecksetzungen oder neue Gewich­
tungen gesetzter Zwecke vorgenommen werden, 
was prinzipiell immer auch eine Revision der 
bisher konstituierten Einheit aller subjektiven 
Zwecke erforderlich machen kann. Geschieht 
dies in größerem Umfang, so entspricht dies 
einem neuen Lebensentwurf. Die Abkehr von 
einem bisherigen Entwurf kann sich durch eige­
ne Spontaneität ergeben, sich aber auch durch 
äußere Umstände aufdrängen, sofern die in der 
bislang konstituierten Einheit dominanten

122

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwecke sich einfach als nicht realisierbar her­
ausstellen.

§17 Glückseligkeit als Idee

Der Status des Begriffs der Glückseligkeit ist der 
einer Idee bzw. eines Ideals. Kant bringt dies an 
mehreren Stellen zum Ausdruck, ohne jedoch 
den Begriff der Glückseligkeit im Zusammen­
hang als Idee zu reflektieren. Wenn Kants Äußer­
ungen andererseits manchmal in die Richtung zu 
weisen scheinen, Glückseligkeit sei ein empiri­
scher Begriff, da das Streben danach zur Natur 
des Menschen gehöre, so ist, um ein vielleicht 
naheliegendes Mißverständnis zu vermeiden, zu 
beachten, daß hierbei Natur nicht mit naturaler 
Vorgegebenheit einer Triebstuktur gleichzuset­
zen ist, sondern vielmehr, ihrem traditionell­
ontologischen Sinn gemäß, mit dem "Wesen" des 
Menschen.20 Verlangen nach Glückseligkeit ist 
sonach für den Menschen wesentlich, ohne daß 
es deshalb Bestandteil seiner im engeren Sinne 
naturalen Triebstruktur sein muß. Glückseligkeit 
ist eben "nicht selbst unmittelbarer Gegenstand 

20 Der Begriff des Wesens ist hier unmißverständlicher als 
derjenige der Natur, da ersterer immer schon ein Transzendieren 
der Natur im engeren Sinne der vorgegebenen Triebstruktur 
konnotiert, während der Begriff der Natur diebezüglich äquivok 
ist. Die Korrektur, die die Akademieausgabe an der Stelle GMS B 
42 vornimmt, ist deshalb ungeschickt. Kant schreibt dort im 
Original, daß die Absicht der Beförderung der Glückseligkeit zum 
"Wesen" des Menschen gehöre, und die Herausgeber der 
Akademieausgabe ersetzen dies durch die "Natur" des Menschen. 
Sie legen damit gerade das Mißverständnis nahe, das Kant 
vermeiden wollte.

123

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


irgendeines Triebes".21 "Der Begriff der Glück­
seligkeit ist nicht ein solcher, den der Mensch 
etwa aus seinen Instinkten abstrahiert und so aus 
der Tierheit in ihm selbst hemimmt."22 Empirisch 
mit dem Streben des Menschen verbunden ist 
lediglich ein Verlangen der Lust. Glückseligkeit 
als ein sich auf die Existenz im ganzen richtendes 
Wohlgefallen ist hingegen ein Begriff, der nur 
der Vernunft entspringen kann.23

Mit dem Begriff der Glückseligkeit, wie wir 
ihn oben rekonstruiert haben, wird nicht nur eine 
objektive Verwirklichung vereinzelter subjekti­
ver Zwecke intendiert, sondern vielmehr eine 
Einheit aller subjektiven Zwecke und deren 
objektiver Verwirklichung. Gedacht wird sonach 
nichts weniger, als die objektive Verwirklichung 
subjektiven Verlangens in seiner Totalität. Tota­
lität aber ist der Dialektik der KRV zufolge ein 
wesentliches Merkmal einer Idee. Ein zweites ist 
die Regulativität. Und auch dieses Merkmal trifft 
auf die Glückseligkeit zu. Empirische Zwecke 
stehen, wie wir sahen, unter der transzendentalen 
Bedingung der Einheit. Empirische Zwecke müs­
sen in concreto immer wieder in eine Einheit zu 
integrieren und zu verwirklichen gesucht werden. 
Aufgrund der Unabgeschlossenheit empirischer 
Erfahrung aber bleibt dies eine prinzipiell unvoll­

21 L. W. Beck (1974), S. 100.
22 KU A 384, B 388.
23Vgl. XIX, R 6973. - Als Vernunftbegriff ist die Idee der 
Glückseligkeit ihrem begrifflichen Status nach ganz prinzipiell 
von den Begriffen der Lust bzw. des Begehrungsvermögens zu 
unterscheiden. Letztere sind anthropologisch-psychologische 
Begriffe, mit deren Hilfe allein die empirische Infrastruktur 
entfaltet werden kann, bei der, wie unsere Rekonstruktion zeigt, 
die Idee der Glückseligkeit ihren Ausgangspunkt nimmt.

124

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


endete Aufgabe. Glückseligkeit kann deshalb, 
obwohl prinzipiell angestrebt, nie voll verwirk­
licht sein. Die subjektive Einheit der Zwecke 
kann stets mehr oder weniger zufriedenstellend 
realisiert und die objektive Verwirklichung der­
selben mehr oder weniger erreicht sein. So ist für 
den Menschen "die Zufriedenheit mit seinem 
ganzen Dasein ... nicht etwa ein ursprünglicher 
Besitz und eine Seligkeit, welche ein Bewußtsein 
seiner unabhängigen Selbstgenügsamkeit voraus- 
setzen würde, sondern ein durch seine endliche 
Natur selbst ihm aufgedrungenes Problem".24 
Glückseligkeit ist empirisch also immer nur 
graduell verwirklicht, je nach Kohärenz der 
Einheit der subjektiven Zwecke und dem Aus­
maß der objektiven Verwirklichung derselben. 
Wie mit der Idee der Welt eine Totalität als 
Regulativ vorausgesetzt wird, an dem empiri­
sches Erkennen sich immer schon orientiert, so 
wird mit der Idee der Glückseligkeit eine Totali­
tät als Regulativ vorausgesetzt, an dem empiri­
sches Handeln sich immer schon orientiert. 
Letztlich ist dies die Totalität einer Vermittlung 
von Subjektivität und Objektivität nach Maß­
gabe der ersteren.

Totalität und Regulativität sind hiermit bereits 
als Merkmale der Idee der Glückseligkeit ersicht­
lich geworden. Ein drittes Merkmal einer Idee ist 
nach Kants Lehre der KRV das der Unbedingt­
heit. Eine Idee stellt das Unbedingte zu einer 
Reihe von Bedingungen dar. Hinsichtlich der 
Idee der Glückseligkeit wird das Unbedingte 
unter Bezugnahme auf menschliches Handeln zu 
denken gesucht, und zwar aus einer noch sittlich 

24GMS A45.

125

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neutralen, allein pragmatischen Perspektive. 
Handeln bedeutet in diesem Sinne zunächst, daß 
Vorstellungen zur Ursache der Gegenstände 
dieser Vorstellungen werden. Grundlegend ist für 
das Handeln demnach eine Intentionalität auf 
Wirklichkeit mit dem Verlangen, diese den eige­
nen Vorstellungen entsprechend zu modifizieren. 
Movens dieser Intentionalität ist psychologisch 
gesehen das Begehrungsvermögen, das zunächst 
auf Lust ausgeht, in welch letzterer sich die 
Verwirklichung von Vorstellungen subjektiv ma­
nifestiert. Die handlungsfundierende Intentiona­
lität aber ist immer schon der sinnlichen Unmit­
telbarkeit enthoben und ist verknüpft mit einer 
elementaren Vernünftigkeit, die sich in Begriffen 
darbietet, und entsprechend wird die objektive 
Verwirklichung der eigenen Vorstellungen nach 
Maßgabe der Allgemeinheit begrifflich vermit­
telter Zwecke gesucht. Doch auch dies ist der 
Grundstruktur menschlichen Handelns, sofern 
letzteres von Vernunft geleitet ist, noch nicht 
adäquat. Nicht nur über die unmittelbare Lust 
muß hinausgegangen werden. Auch die Vereini­
gung der Vorstellungen unter Begriffe und damit 
ein Handeln, das sich von allgemeinen Zwecken 
leiten läßt, ist nicht das, womit Vernunft sich 
zufriedenzugeben vermag. Da sich die Vernunft 
auf das Unbedingte richtet, vermag sie sich nicht 
mit der Konzeption eines Handelns zufriedenzu­
geben, das, bei aller Allgemeinheit der begrifflich 
vermittelten Zwecke, diese in Vereinzelung 
bestehen läßt. Entsprechend dem Verlangen nach 
Unbedingtheit wird nicht auf die Verwirklichung 
einzelner Zwecke abgezielt, sondern auf die 
prinzipielle Verwirklichung der Totalität der 
Zwecke. Hierzu müssen diese freilich unter eine 
Einheit gebracht werden und nach der Verwirk­

126

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichung der unter dieser Einheit gefaßten Zwecke 
wird nun im Hinblick auf Glückseligkeit ver­
langt.

Hinsichtlich der Idee der Glückseligkeit ver­
langt das menschliche Subjekt als Wille nicht 
nach der Verwirklichung vereinzelter Zwecke, 
sondern vielmehr nach objektiver Verwirkli­
chung der Subjektivität im ganzen, die sich als 
Wille konstituiert, dessen einzelne empirische 
Zwecke sich der transzendentalen Bedingung der 
Einheit eines integralen Zwecks fügen. Die je 
einzelnen Zwecke sind bedingt im Hinblick auf 
die Vereinbarkeit mit den anderen in der Einheit 
des Willens gesetzten Zwecken. Sofern Glück­
seligkeit nach der objektiven Verwirklichung der 
Einheit der Zwecke selbst verlangt, transzendiert 
dieses Verlangen die Ebene des Bedingten und 
richtet sich auf das Unbedingte. Das Verlangen 
nach Glückseligkeit ist damit unbedingte Voraus­
setzung im Hinblick auf das Verlangen nach 
objektiver Verwirklichung aller einzelner beding­
ter Zwecke.

Die unterschiedliche Problematik, die sich für 
das Handeln ergibt, sofern dieses einerseits die 
Verwirklichung einzelner mehr oder weniger 
allgemeiner Zwecke intendiert, und sofern es 
andererseits an der Verwirklichung von Glückse­
ligkeit und damit an der zur Einheit zu bringen­
den Totalität der subjektiven Zwecke orientiert 
ist, sucht Kant in der GMS durch die Unterschei­
dung zwischen den "Regeln der Geschicklich­
keit" und den "Ratschlägen der Klugheit" zum 
Ausdruck zu bringen. Während sich die "Regeln 
der Geschicklichkeit", die Kant auch als "techni­
sche Imperative" bezeichnet, auf die Verwirkli­
chung beliebiger Zwecke beziehen, soll es bei 
den "Ratschlägen der Klugheit", die Kant auch 

127

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als "pragmatische Imperative" bezeichnet, um die 
Erlangung der Glückseligkeit gehen.25

Hinsichtlich der Regeln der Geschicklichkeit 
ist Kant zufolge im Wollen des Zwecks das 
Wollen der Handlung zur Verwirklichung dessel­
ben enthalten. Diese Regeln erscheinen damit als 
die Domäne rein zweckrationaler Vernunft. "Wer 
den Zweck will, will (so fern die Vernunft auf 
seine Handlungen entscheidenden Einfluß hat) 
auch das dazu unentbehrliche notwendige Mittel, 
das in seiner Gewalt ist."26 Was Kant in diesem 
Zusammenhang nicht ausdrücklich mitreflek­
tiert, ist die Möglichkeit einer Rückwirkung der 
Mittel auf die Zwecksetzung. Es kann ja durch­
aus ein Zweck gewollt werden, von dem aber 
dann abgelassen wird, wenn man erkennt, welch 
notwendige Mittel er zu seiner Realisierung 
erforderlich macht, da ein Zweck eben nicht alle 
Mittel heiligt. Dies aber muß keinen Einwand 
gegen Kants Konzeption bedeuten, sofern man 
berücksichtigen kann, daß das Ablassen von 
einem Zweck angesichts der zu seiner Realisie­
rung erforderlichen Mittel nur deshalb geschieht, 
da letztere erkennen lassen, daß die zugrundelie­
gende Zwecksetzung nicht realisierbar ist, ohne 
einen anderen, übergeordneten Zweck zu verfeh­
len. Angesichts dieses übergeordneten Zwecks 
wären dann gerade die Verbote jener Mittel, die 
ihn um der Erreichung eines untergeordneten 
Zweckes willen verfehlen lassen würden, selbst 
wieder Regeln der Geschicklichkeit. Sonach läßt 
sich Kants einfache Darstellung der Zweck-Mit­
tel-Relation angesichts der Regeln der Geschick­

25 Vgl. GMS A 40 ff.
26 GMS A 44 f.

128

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit auch unter Berücksichtigung einer 
Komplizierung dieser Relation rechtfertigen.

Was Kant aber ebenfalls nicht mitreflektiert, ist 
die Vermittlungsproblematik, die prinzipiell zwi­
schen dem Zweck und den Mitteln besteht, welch 
letztere die Regeln der Geschicklichkeit im 
Hinblick auf die Realisierung des ersteren als 
erforderlich aufzuweisen haben. Da der Zweck 
begrifflich vermittelt ist, bringt er bei aller Kon­
kretion doch immer etwas Allgemeines zum Aus­
druck, das durch einzelne Handlungen, die den 
Regeln zu seiner Realisierung gehorchen, 
verwirklicht werden soll. Der Zweck kann dabei 
aufgrund seiner Allgemeinheit nicht schlechthin 
bestimmte Mittel zu seiner Verwirklichung vor­
geben. Je allgemeiner er ist, desto größer ist der 
Spielraum hinsichtlich der Mittel zu seiner Ver­
wirklichung und desto mehr Alternativen ergeben 
sich hinsichtlich der Regeln der Geschicklichkeit, 
deren Befolgung diese Realisierung herbeizufüh­
ren geeignet ist. Setzt sich jemand bspw. den 
Zweck, ein wohnliches Haus zu bauen, so erge­
ben sich hieraus allein noch keineswegs eindeu­
tige Regeln zur Realisierung dieses Zwecks. 
Letzterer muß vielmehr zunächst soweit als 
möglich präzisiert werden. Entsprechenderweise 
muß sich in unserem Beispiel der Bauherr 
darüber Gedanken machen, welch konkretere 
Zwecksetzungen das beabsichtigte wohnliche 
Haus als solches erforderlich macht. Muß es 
funktionell, komfortabel, luxuriös, pflegeleicht, 
familienfreundlich, behindertengerecht, umwelt­
freundlich gebaut sein oder ähnliches mehr? Der 
relativ allgemeine Zweck muß also im Hinblick 
auf seine Realisierung in eine Vielzahl mitein­
ander koordinierter und auch hierarchisierter 
Teilzwecke gleichsam zerlegt werden, um die 

129

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglichen Mittel zu seiner Realisierung 
bestimmbar werden zu lassen. Die einzelnen, auf 
einander bezogenen Teilzwecke können prinzi­
piell weiter präzisiert werden, um zu möglichst 
eindeutigen Regeln und damit Mitteln ihrer 
Realisierung zu gelangen. Ob man auf dem Wege 
derart fortschreitender Präzisierung des allge­
meinen Zwecks schließlich im Einzelfall zu 
schlechthinniger Eindeutigkeit hinsichtlich der 
Zuordnung der Mittel gelangen kann, oder ob 
man sich diesem Grenzfall prinzipiell nur 
approximativ nähem kann, mag hier dahingestellt 
bleiben. Kants Ausführungen27 legen zwar die 
prinzipielle Möglichkeit einer eindeutigen Zuord­
nung der Mittel zum Zweck für den erörterten 
Fall der Regeln der Geschicklichkeit nahe, doch 
wählt er zur Illustration nicht, wie wir es eben 
taten, die Umsetzung eines empirischen Zwecks, 
sondern vielmehr die Ausführung einer geometri­
schen Konstruktion.28 Aber auch wenn man die 
Möglichkeit einer schlechthin eindeutigen Zuord­
nung von Mitteln zu Zwecken als problematisch 
erachten mag, so bliebe doch festzuhalten, daß 
diese Zuordnung annäherungsweise geleistet 
werden kann und bei hinlänglicher Durchführung 
dieser Annäherung jedenfalls die Tauglichkeit 
eines Mittels zur Realisierung eines gesetzten 
Zweckes mit an Sicherheit grenzender Wahr­
scheinlichkeit festgestellt werden kann.

Gerade in der Vermittlungsproblematik scheint 
Kant nun den entscheidenden Unterschied zwi­
schen den Regeln der Geschicklichkeit und den 
Ratschlägen der Klugheit zu sehen, wobei er die 
Problematik der Vermittlung für die Ratschläge 

27 Vgl. GMS A 44 ff.
28 Vgl. GMS A 45.

130

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Klugheit, die ja der Verwirklichung von 
Glückseligkeit dienen sollen, als unlösbar erach­
tet. Kant begründet dies dadurch, daß "der 
Begriff der Glückseligkeit ein so unbestimmter 
Begriff ist, daß, obgleich jeder Mensch zu dieser 
zu gelangen wünscht, er doch niemals bestimmt 
und mit sich selbst einstimmig sagen kann, was 
er eigentlich wünsche und wolle. Die Ursache 
davon ist, daß alle Elemente, die zum Begriff der 
Glückseligkeit gehören, insgesamt empirisch 
sind, d. i. aus der Erfahrung müssen entlehnt 
werden, daß gleichwohl zur Idee der Glück­
seligkeit ein absolutes Ganze, ein Maximum des 
Wohlbefindens, in meinem gegenwärtigen und 
jedem zukünftigen Zustande erforderlich ist".29

Inwiefern ist nun die Vermittlungsproblematik 
im Hinblick auf das Verlangen nach Glückselig­
keit spezifisch anders, als hinsichtlich der Ver­
wirklichung der Zwecke, die durch Regeln der 
Geschicklichkeit erreicht werden soll? Die 
zuletzt zitierte Stelle enthält den hierfür wichti­
gen Hinweis, daß nämlich "alle Elemente, die 
zum Begriff der Glückseligkeit gehören, insge­
samt empirisch sind", andererseits aber Glückse­
ligkeit eben eine "Idee" darstellt. Durch diesen 
prinzipiellen Gegensatz zwischen Idee und Empi­
rie ergibt sich freilich ein wesentlich schärferes 
und anders strukturiertes Vermittlungsproblem, 
als bei den Regeln der Geschicklichkeit, die sich 
auf die empirische Operationalisierung einzelner 
Zwecke beziehen, die selbst wiederum letztlich 
der Empirie entnommen sind. Auch die Realisie­
rung empirischer Zwecke (bspw. Bau eines Hau­
ses, Konstruktion eines Autos) läßt, wie wir 
sahen, einen gewissen Spielraum. Dieser ist 

29 GMS A46.

131

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedoch nicht prinzipieller Natur, sondern kann 
beliebig eingeschränkt werden durch Zerteilung 
auf immer konkretere Zwecksetzungen, wobei 
sich letztendlich ganz klar umrissene Zwecke 
ergeben können, die dann auch die Festlegung 
der Mittel immer eindeutiger werden lassen 
können. Das Vermittlungsproblem ist damit bei 
den Regeln der Geschicklichkeit quantitativ zu 
sehen, da Zweck und Mittel auf derselben, 
nämlich empirischen, Ebene stehen.

Hinsichtlich der Ratschläge der Klugheit ist 
das Vermittlungsproblem hingegen ganz prinzi­
pieller Art, da der Begriff der Glückseligkeit eine 
Idee darstellt, die als solche im Gegensatz zu 
empirischen Zwecken nach einer Totalität ver­
langt. Im Unterschied zu empirischen Zwecken 
wäre damit nicht eine mehr oder weniger weit­
reichende Modifikation der Empirie anzustreben, 
sondern gewissermaßen eine Reorganisation aller 
Empirie, um "ein Maximum des Wohlbefindens 
"zu ermöglichen im "gegenwärtigen und jedem 
zukünftigen Zustande".30 Dies vollends zu lei­
sten, dazu aber ist empirisches Handeln prinzi­
piell überfordert, "weil hiezu Allwissenheit erfor­
derlich sein würde".31

Kants Hinweis auf die zur Realisierung von 
Glückseligkeit eigentlich erforderliche Allwis­
senheit wird vollends verständlich, wenn wir von 
unserem rekonstruierten Begriff der Glückselig­
keit ausgehen. Diesem zufolge ist ein Handeln, 
das allein an der Idee der Glückseligkeit orien­
tiert ist, lediglich formal bestimmt, da diese Idee 
nur nach der Einheit der subjektiven Zwecke und 
deren objektiver Verwirklichung verlangt. Gera­

30 A. a. O.
31 GMS A 47.

132

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de aber sofern die materiale Bestimmung der 
Zwecke der Beliebigkeit überlassen bleibt, wird 
der Handelnde überfordert, indem ihm zuwenig 
Orientierung zuteil wird. Ihm bleibt zuviel Spiel­
raum, im Hinblick darauf er aber viel zu wenig 
Wissen besitzt. So ist für den Handelnden kei­
neswegs absehbar, ob seine Zwecke überhaupt in 
eine Einheit integrierbar sind. Um dies beurteilen 
zu können müßte er sich nämlich über alle 
möglichen, und auch noch so indirekten Konse­
quenzen dieser Zwecke im klaren sein. Bereits 
hierzu ist sein Wissen überfordert. Doch darüber 
hinaus müßte dieses System der eigenen Zwecke 
auch noch definitiv im Hinblick auf die objektive 
Realisierbarkeit hin beurteilt werden und unter 
dieser Maßgabe gegebenenfalls Korrekturen 
erfahren. Hierzu aber wäre vollends Allwissen­
heit erforderlich. Um über die Realisierbarkeit 
von Zwecken definitiv befinden zu können, wä­
ren nicht nur umfassende Kenntnisse natur- und 
gesellschaftswissenschaftlicher Art erforderlich, 
sondern darüber hinaus gleichsam göttliches 
Vorauswissen, um auch ansonsten schlicht nicht 
vorhersagbare Umstände im voraus zu kennen. 
Angesichts dieser Anforderungen erscheint 
Glückseligkeit weit eher als Orientierung göttli­
chen Handelns denn als Orientierung menschli­
chen Handelns geeignet.

Es kann somit als sinnlos erachtet werden, 
Glückseligkeit direkt anzuzielen und zum Zweck 
des Handelns zu machen, da damit ein Zweck 
gesetzt würde, der prinzipiell nicht realisierbar 
wäre. Sowohl die Integration aller Zwecke unter 
transzendentale Einheit als auch die objektive 
Realisierung derselben bedeuten prinzipielle 
Probleme für ein endliches Vernunftwesen. 
Einerseits also ist Glückseligkeit als regulative 

133

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Idee zu denken, an der empirisches Handeln als 
solches sich immer schon orientiert, und 
andererseits muß festgestellt werden, daß allein 
die Orientierung an dieser Idee dem Handeln 
keinen festen Halt zu geben vermag. Der 
Handelnde als solcher verlangt zwar immer 
schon nach der mit der Idee der Glückseligkeit 
gedachten Einheit der Totalität seiner subjektiven 
Zwecke und deren objektiver Verwirklichung. 
Aber sein Versuch, diesem Verlangen nachzu­
kommen, erscheint, gerade indem er dieses Ver­
langen zum direkten Zweck macht, als aussichts­
los. Die regulative Funktion der Idee der Glück­
seligkeit vermag dem Handelnden sonach keine 
"bestimmten Prinzipien" im Hinblick auf die 
Setzung seiner Zwecke zu vermitteln, sondern 
allenfalls empirische Ratschläge: "Man kann also 
nicht nach bestimmten Prinzipien handeln, um 
glücklich zu sein, sondern nur nach empirischen 
Ratschlägen, z. B. der Diät, der Sparsamkeit, der 
Höflichkeit, der Zurückhaltung usw., von wel­
chen die Erfahrung lehrt, daß sie das Wohlbefin­
den im Durchschnitt am meisten befördern". Die­
se "Anratungen(consilia) ... der Vernunft"32 sind 
aus der Lebenserfahrung zu erschließen und kön­
nen aufgrund dieses empirischen Ursprungs kei­
ne allgemeine Gültigkeit beanspruchen und damit 
auch in materialer Hinsicht keinen "bestimmten 
und sicheren Begriff"33 der Glückseligkeit erge­
ben. Mag die Befolgung derartiger Ratschläge 
auch überwiegend vorteilhaft sein, so muß dies 
doch nicht für jedes konkrete Handeln gelten. 
Somit können diese Ratschläge keine prinzipielle 
Orientierung des Handelns leisten.

32 GMS A 47.
33 GMS A 12.

134

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die alleinige Orientierung an der Idee der 
Glückseligkeit überfordert also den Handelnden 
gerade deshalb, weil sie die Bestimmung der 
Zwecke seiner Beliebigkeit überläßt und nur 
verlangt, daß sie in eine umfassende Einheit 
integrierbar und objektiv realisierbar sind. Da der 
Mensch aufgrund seiner Endlichkeit das hierzu 
erforderliche Wissen aber nicht haben kann, 
benötigt er eine Hilfe im Hinblick auf die 
Bestimmung der Zwecke. Angesichts des Verlan­
gens nach Glückseligkeit wird ihm bei gleichzei­
tiger Endlichkeit seines Wissenkönnens die 
Beliebigkeit der Bestimmung seiner Zwecke zur 
schweren Bürde, von der er Entlastung erheischt. 
Diese aber erlangt er nur durch eine zusätzliche 
Orientierung seines Handelns, die sich auf die 
nähere Bestimmung der Zwecke desselben richtet 
und in der Sittlichkeit besteht. Die Orientierung 
an der Idee der Glückseligkeit, der das Handeln 
als solches immer schon ausgesetzt ist, weist 
damit über sich hinaus auf eine sittliche Orientie­
rung des Handelns.34

Gerade aus der absurden Situation heraus, daß 
Handeln als solches immer schon nach Glück­
seligkeit verlangt, beim Versuch, jenes Verlan­
gen zum Zweck zu machen, aber scheitert, ergibt 
sich der Bedarf an einer weitergehenden Orien­
tierung des Handelns. Der sittliche Anspruch 
steht damit nicht etwa quer zur Grundstruktur 
menschlichen Handelns, sondern ist vielmehr als 
Vollendung derselben zu denken. Wird unserer 

34 Allerdings hat zumindest der spätere Kant der MS Normen- 
konflikte nicht ausgeschlossen und sie auch nicht ohne weiteres 
als entscheidbar erachtet. Der Sache nach sind sie es sicherlich 
nicht, so daß auch für sittliches Handeln die subjektive Einheit der 
Zwecke letztlich ein Desiderat bleiben muß.

135

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rekonstruktion entsprechend die Idee der Glück­
seligkeit als Wohlgefallen an der Totalität einer 
Vermittlung von Subjekt und Objektivität nach 
Maßgabe des ersteren gedacht, so wird unter Ein­
beziehung der Sittlichkeit bzw. des autonomen 
Willens, die maßgebende Subjektivität nun ledig­
lich dahingehend näher qualifiziert, daß eben nun 
die Totalität einer Vermittlung von sittlicher 
Subjektivität und Objektivität nach Maßgabe der 
ersteren zu denken ist.

Sonach zeigt sich, daß unter Voraussetzung 
unserer Rekonstruktion der Struktur der Glück­
seligkeit sich nicht nur eine prinzipielle Verein­
barkeit derselben mit dem Begriff der Sittlich­
keit ergibt, sondern letzterer sogar gerade vom 
Begriff der Glückseligkeit aus betrachtet als 
notwendiges Komplement im Hinblick auf eine 
zureichende Orientierung menschlichen Han­
delns ersichtlich wird. Hierzu ist freilich, wie in 
unserer Rekonstruktion, der Begriff der Glückse­
ligkeit ebenso fundamental zu reflektieren und in 
seiner Struktur zu entfalten, wie der Begriff der 
Sittlichkeit. Diese fundamentale Reflexion des 
Begriffs der Glückseligkeit aber wurde, soviel 
wir erkennen können, von der bisherigen Kant­
interpretation weitgehend versäumt.

§18 Glückseligkeit und Sittlichkeit
im Zusammenhang

Wird nun der rekonstruierte Begriff der Glückse­
ligkeit und dessen eben aufgezeigte Komplemen­
tarität mit dem Begriff der Sittlichkeit berück­
sichtigt, so lassen sich die drei prinzipiellen 
Aussagen, die Kant ab der GMS über den Zu­
sammenhang von Sittlichkeit und Glückseligkeit 

136

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht, ohne weiteres nachvollziehen. Es handelt 
sich hierbei um die Behauptungen: (a) Glück­
seligkeit als solche ist sittlich indifferent, (b) 
Glückseligkeit begründet als Bestimmungsgrund 
des Willens Unsittlichkeit, (c) Glückseligkeit als 
solche ist notwendiges Komplement zur Sittlich­
keit.

(a) Der von uns rekonstruierte, rein formale 
und abstrakte Begriff der Glückseligkeit ist 
zunächst völlig indifferent im Hinblick auf seine 
Einbindung in den Kontext sittlicher oder 
unsittlicher Willensbestimmung. Glückseligkeit 
besteht diesem Begriff zufolge allein im Wohlge­
fallen an der objektiven Verwirklichung der unter 
der Bedingung der Einheit stehenden subjektiven 
Zwecke. Die Frage nach Sittlichkeit und Unsitt­
lichkeit hingegen ist diejenige nach Autonomie 
oder Heteronomie des Willens und richtet sich 
damit auf die Bestimmtheit der Maxime, die der 
Zwecksetzung zugrundeliegt. Diese aber wird 
von dem rekonstruierten Glückseligkeitsbegriff 
nicht tangiert. Geht es hinsichtlich des rekonstru­
ierten Begriffs der Glückseligkeit allein darum, 
daß eine integrale Einheit subjektiver Zwecke zu 
objektiver Verwirklichung gelangt, so ist dabei 
über die Bestimmtheit der Zwecksetzungen bzw. 
den diesen zugrundeliegenden Maximen noch 
keinerlei Festlegung getroffen. Diese Indifferenz 
gegenüber der Bestimmtheit der Zwecke ist 
konstitutiv für den Begriff der Glückseligkeit. 
Letzterer ist, wie gezeigt wurde, seiner Struktur 
nach ein Begriff, der sich aus einer Reflexion 
über menschliches Handeln als solches ergibt, 
unabhängig davon, ob an dieses ein sittlicher 
Anspruch gestellt wird oder nicht. Wie wir sahen, 
artikuliert die Struktur der Glückseligkeit dasje­
nige Verlangen, das mit dem Handeln bzw. dem 

137

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willen als solchem immer schon einhergeht, 
sofern dieser ganz prinzipiell die objektive Ver­
wirklichung seiner Zwecke intendiert und letztere 
im Hinblick darauf in eine Einheit integrierbar 
sein müssen.

Insofern wird auch verständlich, wenn Kant 
ausführt, daß Glückseligkeit ein notwendiger 
Zweck des Menschen sei; "ein Zweck, den man 
bei allen vernünftigen Wesen (...) als wirklich 
voraussetzen kann, und also eine Absicht, die sie 
nicht bloß haben können, sondern von der man 
sicher voraussetzen kann, daß sie solche insge­
samt nach einer Naturnotwendigkeit haben". Die 
Absicht "zur Beförderung der Glückseligkeit" 
kann man sicher und a priori bei jedem Men­
schen voraussetzen ..., weil sie zu seinem Wesen 
gehört."35

(b) Gerade aber weil der Glückseligkeitsbegriff 
den Maximen des Willens gegenüber indifferent 
ist, wird andererseits auch ersichtlich, daß Glück­
seligkeit notwendig mit Unsittlichkeit einhergeht, 
sofern sie zum Bestimmungsgrund des Willens 
wird und dessen Maxime bestimmt. Diesem geht 
es dann eben allein um die Einheit seiner Zwecke 
und deren objektiver Verwirklichung, nicht aber 
um die sittliche Qualität dieser Zwecke. Der 
Wille behält sich in diesem Falle sonach hin­
sichtlich seiner Zwecke völlige Beliebigkeit vor, 
und damit aber die Preisgabe an beliebige hetero- 
nome Bestimmungsgründe.

Beliebigkeit der Zwecksetzung nämlich führt 
dazu, daß für letztere die "Privatabsicht"36 maß­
geblich wird, die sich allein der Zufälligkeit der 
eigenen Neigungen und Bedürfnisse verdankt. 

35 GMS A 42.
36 GMS A 6.

138

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unsittlichkeit besteht genau darin, daß Neigun­
gen und Bedürfnisse unreflektiert bleiben im 
Hinblick auf ihre Rechtfertigung, mithin im 
Übergehen der Frage "quid iuris". Sofem Subjek­
tivität als Wille sich dieser Frage aussetzt, 
affirmiert sie ihre transzendentale Freiheit als 
Autonomie, verschließt sie sich dieser Frage, 
wird transzendentale Freiheit nicht affirmiert und 
dies bedeutet eodem actu, daß die zufällige 
Struktur empirischer Subjektivität, die je indivi­
duellen Neigungen und Bedürfnisse, bestim­
mende Macht über den Willen gewinnen. Letzte­
rer bestimmt sich dann nicht mehr autonom nach 
seinem eigenen Gesetz, sondern wird zum Instru­
ment im Dienste jener Bedürfnisse und Neigun­
gen. Da also die Setzung der Zwecke der subjek­
tiven Beliebigkeit anheimgegeben bleibt, sofern 
Glückseligkeit zum Bestimmungsgrund des Wil­
lens wird, werden mangels jeder anderen mögli­
chen Bestimmung, die faktisch vorgegebenen 
naturalen Zwecke und Bedürfnisse für den 
Willen bestimmend. Erst sofern sie Bestim­
mungsgrund des Willens wird, wird Glückselig­
keit somit zur "Summe der Befriedigung aller 
(Neigungen)"37 und solchermaßen "ein mächtiges 
Gegengewicht gegen alle Gebote der Pflicht".38

Dem rekonstruierten, rein formalen Begriff der 
Glückseligkeit zufolge ist diese als solche gegen­
über den empirisch-subjektiven Bedürfnissen und 
Neigungen ebenso indifferent, wie gegenüber der 
Bestimmtheit von Zwecken überhaupt. Das 
Verlangen nach objektiver Verwirklichung aller 
unter einer Einheit stehender subjektiver Zwecke 
besagt nicht, daß diese subjektiven Zwecke auf 

37 GMS A 12; vgl. auch GMS A 22.
38 GMS A 22.

139

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empirisch-subjektive Neigungen und Bedürfnisse 
zurückgehen müssen. Subjektive Zwecksetzung 
kann ja prinzipiell auch subjektiv-empirische 
Neigungen und Bedürfnisse negieren bzw. 
transzendieren. Zwecke können ohne weiteres 
subjektiv sein, ohne subjektive Neigungen zum 
Ausdruck bringen zu müssen. Erst indem Glück­
seligkeit zum Bestimmungsgrund des Willens 
wird, verliert sie ihre Unschuld und wird zum 
Ursprung der Unsittlichkeit. Im Zusammenhang 
mit letzterer modifiziert sich dann auch der 
Begriff der Glückseligkeit zu dem der "eigenen 
Glückseligkeit" und das Verlangen nach dieser 
wird zur "Selbstsucht". So richtet letztere sich 
eben auf "alle Neigungen zusammen (die auch 
wohl in ein erträgliches System gebracht werden 
können, und deren Befriedigung alsdenn eigene 
Glückseligkeit heißt)". Im unsittlichen Vollzug 
alteriert Glückseligkeit zu eigener Glückseligkeit, 
indem die Einheit subjektiver Zwecke als System 
der Neigungen fixiert wird. Das unschuldige 
Verlangen nach Glückseligkeit als der ganz prin­
zipiellen Intention auf objektive Verwirklichung 
der Einheit subjektiver Zwecke wird zur Selbst­
sucht als der Gier nach möglichst umfassender 
Befriedigung von subjektiven Neigungen. Indem 
die für Glückseligkeit als solche konstitutive 
Offenheit subjektiver Zwecke im Hinblick auf 
materiale Bestimmbarkeit zugunsten der Fixie­
rung auf subjektive Neigungen aufgehoben wird, 
bleibt das Selbst allein auf sich bezogen und 
realisiert sich als Selbstsucht.

Bedeutet Glückseligkeit ein Wohlgefallen an 
der objektiven Verwirklichung der Einheit sub­
jektiver Zwecke, so bedeutet Glückseligkeit als 
Bestimmungsgrund des Willens, daß nun allein 
um dieser objektiven Verwirklichung subjektiver 

140

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwecke willen gehandelt wird. Der Wille setzt 
sich damit absolut, indem er seine Zwecke und 
damit sein Wollen nicht mehr hinterfragt. In 
dieser Absolutsetzung aber schafft er sich als 
eigentlicher Wille zugleich ab, indem er sich 
eodem actu heteronomen Bestimmungsgründen, 
den zufälligen empirisch-subjektiven Neigungen 
und Bedürfnissen, ausliefert. In dieser Absolut­
setzung des Willens, die zugleich dessen Preis­
gabe bedeutet, gründet nach der Konsequenz von 
Kants Lehre die Wurzel der Unsittlichkeit. Kant 
selbst bringt dies allerdings keineswegs klar zum 
Ausdruck, indem er Unsittlichkeit meist erst vom 
Resultat ihres Vollzugs her als Heteronomie des 
Willens reflektiert.

Entsprechend seiner Fragestellung nach Be­
gründung der Sittlichkeit reflektiert Kant immer 
wieder darauf, daß der Wille keinesfalls durch 
das Prinzip der Glückseligkeit bestimmt sein 
dürfe. Letztere kommt damit oftmals nur ex 
negativo in den Blick und dabei erscheint dann 
die Befriedigung von Neigungen und Bedürfnis­
sen als konstitutiv für diesen Begriff und gleich­
sam in diesen mit einzugehen. Gegen diesen 
Anschein aber ist daran festzuhalten, daß dies 
nicht dem neutralen Begriff der Glückseligkeit 
entspricht, wie wir ihn rekonstruiert haben. Erst 
indem im unsittlichen Vollzug Glückseligkeit 
zum Bestimmungsgrund des Willens wird, setzt 
dieser sich absolut und liefert sich dabei den 
subjektiven Neigungen und Bedürfnissen aus, 
womit der Begriff der Glückseligkeit nun zu dem 
der eigenen Glückseligkeit mutiert, der es allein 
um die Befriedigung dieser unhinterfragt 
bleibenden eigenen Neigungen und Bedürfnisse 
zu tun ist und deren Verfolg deshalb von Kant 
auch als Selbstsucht bezeichnet werden kann.

141

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wird nun Sittlichkeit zur Triebfeder des Wil­
lens, so geht damit einher, daß die subjektiven 
Zwecke prinzipiell auf ihre Vereinbarkeit mit 
moralischen Prinzipien hinterfragt werden. Die 
mit dem rein formalen Begriff der Glückseligkeit 
einhergehende Beliebigkeit der subjektiven 
Zwecke wird nun auf solche Zwecke einge­
schränkt, die moralisch legitimierbar sind. In 
diesem Sinne kann es verstanden werden, wenn 
Kant von einer Einschränkung der Glückseligkeit 
durch die Vernunft spricht.39 Keineswegs werden 
dabei nun quasi natural vorgegebene subjektive 
Bedürfnisse und Neigungen prinzipiell negiert. 
Sie werden lediglich distanziert und eben auf ihre 
Vereinbarkeit mit moralischen Prinzipien hin 
überprüft. Recht verstanden erachtet es Kant 
sogar als geboten, die eigenen Bedürfnisse in 
gewissem Umfange zu befriedigen zu suchen, um 
"Mangel" und "Sorgen" vorzubeugen, welche 
"eine große Versuchung zu Übertretung der 
Pflichten werden" können.40

(c) Oben wurde bereits aufgezeigt, daß Kants 
Konzeption zufolge der Begriff der Glückselig­
keit im Hinblick auf eine zureichende Orientie­
rung menschlichen Handelns den Begriff der 
Sittlichkeit als Komplement erforderlich macht. 
Nun geht Kant aber auch davon aus, daß auch 
umgekehrt der Begriff der Sittlichkeit des 
Begriffs der Glückseligkeit als notwendigem 
Komplement bedarf. Auch dies kann unter Vor­
aussetzung unseres rekonstruierten Begriffs der 
Glückseligkeit einsichtig gemacht werden. Das 
Verlangen nach letzterer kann dabei näherhin als 
notwendiges Komplement zur Sittlichkeit 

39Vgl. bspw. GMS A7.
40GMS A 11 f.

142

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gedacht werden im Hinblick auf deren Durch­
setzung in der empirischen Welt als dem Ort, auf 
den menschliches Handeln immer schon bezogen 
ist. Auch die empirische Umsetzung sittlichen 
Handelns erfordert ja, daß die subjektiven 
Zwecke unter der Bedingung einer Einheit stehen 
und objektive Verwirklichung erlangen, wobei 
nun freilich die sittliche Qualität der Zwecke 
Voraussetzung bleibt. Daraufhin aber ist der 
rekonstruierte Glückseligkeitsbegriff durchaus 
offen, da er von sich aus eben keinerlei Festle­
gung im Hinblick auf die Bestimmtheit von 
Zwecken bzw. den ihrer Setzung zugrundeliegen­
den Maximen impliziert.

Wird der sittliche Wille mit dem Verlangen 
nach Glückseligkeit verbunden, so wird dem 
rekonstruierten Begriff der letzteren zufolge 
keine mit der Sittlichkeit konkurrierende Wil- 
lensbestimmmung eingebracht, sondern es wird 
vielmehr nur dasjenige Verlangen artikuliert, das 
immer schon vorliegen muß, sofern es sich über­
haupt um einen menschlichen Willen handelt. 
Die Rekonstruktion der Glückseligkeit ergab die 
Idee eines Wohlgefallens an der Korrespondenz 
aller unter der Bedingung der Einheit stehenden 
subjektiven Zwecke und deren objektiver Ver­
wirklichung. Gerade dies aber muß notwendig als 
das Verlangen eines jeden Willens als solchen 
gedacht werden. Sofern ein Wille überhaupt 
etwas will, ist er auf Zwecke gerichtet und will 
dabei die objektive Verwirklichung dieser 
Zwecke. Dabei ist implizit vorauszusetzen, daß 
diese Zwecke unter der Bedingung einer mögli­
chen Einheit stehen, damit sie sich nicht wechsel­
seitig ausschließen, da die logische Möglichkeit 
der Widerspruchsfreiheit auch die Grenze allen 
Wollens markiert. Denkt man sonach das Verlan­

143

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen nach Glückseligkeit als notwendiges Konsti- 
tuens des Willens, so ist im Kern lediglich zum 
Ausdruck gebracht, daß es dem Willen als 
solchem prinzipiell um die Verwirklichung seiner 
Zwecke geht. Ein Wille, der seine Zwecke nicht 
wollte, wäre gar kein Wille. Glückseligkeit 
benennt damit die Idee dessen, was der Wille als 
bloßer solcher immer schon will. Konstituiert 
sich der Wille dann als sittlicher, so geht mit ihm 
unter Einbeziehung dieses recht verstandenen 
Verlangens nach Glückseligkeit das Verlangen 
einher, daß eben seinen sittlichen Zwecken 
objektive Verwirklichungen korrespondieren.

Im Lichte des rekonstruierten Glückseligkeits­
begriffs verlieren Sätze Kants, deren Verein­
barkeit mit dem sittlichen Prinzip prima facie 
nicht recht einsichtig erscheint, ihre Bedenklich­
keit und werden als wichtige und untereinander 
konsistente Aussagen offenbar. Unbedenklich 
erscheint nun etwa der Satz: "Glückseligkeit ist 
unserer Natur nach für uns, als von Gegenständen 
der Sinnlichkeit abhängige Wesen das erste und 
das, was wir unbedingt begehren."41 Diese Aus­
sage tangiert unter Berücksichtigung des rekon­
struierten Glückseligkeitsbegriffs nicht etwa die 
Unbedingtheit der Sittlichkeit, sondern bedeutet 
vielmehr: Sofern wir überhaupt begehren, geht es 
uns ungeachtet der zugrundeliegenden Zwecke 
(diese seien sittlich qualifiziert oder nicht) immer 

41 Rel A 50; B 52 Anm.; vgl. auch GMS A 42: Glückseligkeit ist 
"ein Zweck, den man bei allen vernünftigen Wesen (...) als 
wirklich voraussetzen kann, und also eine Absicht, die sie nicht 
bloß haben können, sondern von der man sicher voraussetzen 
kann daß sie solche insgesamt nach einer Naturnotwendigkeit 
haben". Die Absicht "zur Beförderung der Glückseligkeit" kann 
"man sicher und a priori bei jedem Menschen voraussetzen ..., 
weil sie zu seinem Wesen gehört".

144

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon prinzipiell um die objektive Verwirkli­
chung dieser Zwecke, wobei als subjektive 
Bedingung dieser Verwirklichung noch voraus­
gesetzt sein muß, daß die Zwecke eine Einheit 
ermöglichen. Menschliches Wollen muß als 
bloßes solches mit dem Verlangen nach Verwirk­
lichung seiner Zwecke in der physischen Welt 
einhergehen und, insofern Glückseligkeit ihrem 
rekonstruierten Begriff zufolge gerade auf diese 
Verwirklichung abhebt, kann Kant auch schrei­
ben, daß "eine gänzliche Verzichtleistung auf das 
Physische der Glückseligkeit dem Menschen, 
solange er existiert, nicht zugemutet werden 
kann"42, ohne daß damit etwa die Unumgänglich­
keit eines gewissen sinnlichen Hedonismus 
behauptet wäre, was freilich mit Kants sittlichem 
Prinzip der Autonomie nicht in Einklang zu 
bringen wäre.

Ohne einer Heteronomie der Sittlichkeit zu 
verfallen, kann Kant nun sogar die Rede von der 
Sittlichkeit als der Würdigkeit zur Glückseligkeit 
wieder aufnehmen.43 Berücksichtigt man nämlich 
den rekonstruierten Glückseligkeitsbegriff, so 
geht mit dieser Wendung nicht, wie noch in der 
KRV, einher, daß Glückseligkeit letztlich doch 
zur Triebfeder der Sittlichkeit würde. Sittlichkeit 
als Würdigkeit zur Glückseligkeit kann ab der 
KPV nun vielmehr derart verstanden werden, daß 
der Mensch nur unter Voraussetzung der Sittlich­
keit seiner Zwecke die Würdigkeit erlangt, daß 
diese Zwecke unter eine Einheit zu bringen sind 
und sie auch zur Verwirklichung gelangen. 
Sittlichkeit allein verleiht mithin dieser Lesart 

42 Rel A 193 f.; B 203.
43 Vgl. etwa Rel A 50; B 52 Anm.

145

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zufolge einem Handelnden die Würdigkeit, daß 
seinem Handeln Gelingen beschieden ist.

Weiterhin kann man sich nun auch ohne Be­
denken der kantischen Behauptung anschließen, 
wonach gilt: "glücklich zu sein, ist notwendig das 
Verlangen jedes vernünftigen, aber endlichen 
Wesens, und also ein unvermeidlicher Bestim­
mungsgrund seines Begehrungsvermögens."44 
Glückseligkeit wird dabei als Vermittelndes zwi­
schen Natur bzw. Begehrungsvermögen einer­
seits und Sittlichkeit bzw. Vernunft andererseits 
gedacht. Die Ausrichtung auf Glückseligkeit 
nämlich enthebt das Begehrungsvermögen der 
Eingebundenheit in sinnliche Unmittelbarkeit, 
und damit der Gebundenheit an vereinzelte Vor­
stellungen. Durch das Verlangen nach Glückse­
ligkeit wird das Begehrungsvermögen nicht nur 
auf allgemeine Zwecke hin ausgerichtet, sondern 
darüber hinaus auf die subjektive Realisierung 
der Einheit dieser Zwecke und die objektive 
Realisierung derselben in der Welt. Sofern hier­
bei die Zwecke und deren Einheit materialiter 
unbestimmt bleiben, ist dieses Verlangen nach 
Glückseligkeit offen auf eine Instrumentalisie­
rung durch sittlich qualifizierte Zwecke und 
deren Einheit. Das nach Glückseligkeit verlan­
gende Begehrungsvermögen kann von einem sitt­
lich bestimmten Willen instrumentalisiert wer­
den. Dieser Wille ist unter Voraussetzung des 
recht verstandenen Glückseligkeitsbegriffes sei­
nerseits darauf angewiesen, sich durch ein auf 
Glückseligkeit hin ausgerichtetes Begehrungsver­
mögen zu vermitteln. Einerseits nämlich unterlie­
gen auch sittliche Zwecke, sofern sie überhaupt 
als Zwecke möglich sein sollen, der subjektiven 

44 KPV A 45.

146

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingung der Einheit und andererseits geht es ja 
gerade einem sittlichen Willen, sofern auch er 
überhaupt will, um die objektive Realisierung 
seiner Zwecke. Die beiden Strukturmomente der 
Glückseligkeit, Einheit der subjektiven Zwecke 
und deren objektive Verwirklichung, sind, gewis­
sermaßen als Infrastruktur, für den sittlichen 
Willen als Willen notwendig vorauszusetzen.

Diese Vermittlung des sittlichen Willens durch 
das Begehrungsvermögen, wobei die Glückselig­
keit als das vermittelnde Moment deutlich wird, 
kann als Konkretion des oben im Zusammenhang 
mit der Auflösung der Antinomie entstandenen 
Gedankens gesehen werden, wonach Freiheit sich 
nicht durch Destruktion naturaler Vorgegeben­
heiten durchsetzt, sondern sich durch Instrumen­
talisierung dieser Vorgegebenheiten vermittelt. 
Der Wille vermittelt sich durch das Begehrungs­
vermögen in der Sinnlichkeit, wobei der Begriff 
der Glückseligkeit als das vermittelnde Moment 
das Begehrungsvermögen auf den autonomen 
Willen hin öffnet. Durch diese Instrumentalisie­
rung des Begehrungsvermögens und dabei durch 
die Vermittlungsleistung des Glückseligkeitsbe­
griffs erhält der sittliche Wille allererst seinen 
Bezug auf objektive Verwirklichung, und somit 
müßte ein genereller Verzicht auf das Verlangen 
nach Glückseligkeit, weit davon entfernt, etwa 
gar eine besondere Realisation von Sittlichkeit zu 
bedeuten, gerade diese selbst negieren durch 
Negation ihres Verlangens, objektiv wirklich 
werden zu wollen. Versteht man Kant richtig, so 
wäre Sittlichkeit unter genereller Negation ihres 
Bezugs auf Glückseligkeit dem berechtigten Vor­
wurf preiszugeben, lediglich um die Gestaltung 
der Welt unbekümmerte, individuelle Eitelkeit 
und nichtige Selbstbezogenheit zu sein.

147

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist es also die Ausrichtung auf Glückseligkeit, 
die als vermittelndes Moment die Instrumentali­
sierung des Begehrungsvermögens durch den 
sittlichen Willen ermöglicht und damit der Sitt­
lichkeit eine Beziehung auf die Sinnenwelt ver­
schafft, so erhält auch die von Kant in der KPV 
vertretene "Beförderung des höchsten Guts" 
einen einleuchtenden Sinn. Höchstes Gut ist Kant 
zufolge die exakt proportionierte "Verknüpfung" 
von Sittlichkeit und Glückseligkeit. Ist nun mit 
der Beförderung des höchsten Guts die Beför­
derung einer exakten Proportionierung zwischen 
Sittlichkeit und Glückseligkeit gesollt und ist es 
recht verstandene Glückseligkeit, welche auf die 
Einheit aller Zwecke und deren objektive Reali­
sierung in der Welt abzielt,so kann der Imperativ 
der Beförderung des höchsten Gutes als die For­
derung nach dem Versuch interpretiert werden, 
Sittlichkeit in der Welt wirksam werden zu las­
sen. Und ist es eine exakte Proportionierung, die 
zwischen Sittlichkeit und Glückseligkeit beför­
dert werden soll, so bedeutet dies, daß jener Ver­
such ganz prinzipiell und ausnahmslos gefordert 
ist. D. h.: Sittlichkeit ist implizit und unabdingbar 
immer auch mit der Forderung verbunden, den 
Versuch zu unternehmen, ihr in der empirischen 
Welt Wirksamkeit zu verschaffen. Mit dem 
Imperativ der Beförderung des höchsten Guts ist 
damit letztlich nichts anderes artikuliert als, daß 
mit der Sittlichkeit als solcher immer auch der 
Versuch eines entsprechenden Handelns in der 
empirischen Welt einherzugehen hat. Im Begriff 
des summum bonum bringt Kant also klar zum 
Ausdruck, inwieweit die Verwirklichung der 
Glückseligkeit gefordert ist; nämlich genau inso­
weit, als sie zur Sittlichkeit exakt proportional ist, 
und dies bedeutet genau insoweit, als sie auf die 

148

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgeführte Weise als vermittelnde Struktur zur 
Verwirklichung der Sittlichkeit erforderlich ist. 
Es geht nicht, wie bei einem allein an der Idee 
der Glückseligkeit orientierten Handeln, um die 
objektive Verwirklichung der Einheit subjektiver 
Zwecke überhaupt, sondern allein um die objek­
tive Verwirklichung der unter der Einheit sitt­
licher Willensbestimmung stehenden subjektiven 
Zwecke.

Doch freilich kann der Mensch auch diese 
sittlich begründete Verwirklichung der Glückse­
ligkeit nicht vollends gewährleisten. Dem rekon­
struierten Begriff der Glückseligkeit zufolge 
beinhaltet diese eine subjektive und eine objek­
tive Komponente. Die subjektive besteht in der 
Einheit der Zwecke, die objektive in deren Ver­
wirklichung. Kants überwiegende Ausführungen 
lassen den Schluß zu, daß er das Problem der 
Realisierung der subjektiven Komponente mit 
seiner Ethik des kategorischen Imperativs als 
gelöst erachtet, sofern dieser als principium 
diiudicationis eindeutige Kriterien für sittlich 
begründete Zwecke des Handelns vermittelt. Sitt­
liches Handeln geht danach mit der Verwirkli­
chung der subjektiven Komponente der Glückse­
ligkeit einher, sofern die Einheit subjektiver 
Zwecke als sittliche bestimmt werden kann und 
die Ethik des kategorischen Imperativs diese sitt­
liche Einheit widerspruchsfrei zu artikulieren 
vermag. Die Verwirklichung der objektiven 
Komponente der Glückseligkeit hingegen kann 
Kants Konzeption zufolge auch sittlich begründe­
tes Handeln nicht gewährleisten. Auch dieses 
kann nicht prinzipiell über die objektive Verwirk­
lichung seiner Zwecke verfügen, wiewohl es zum 
recht verstandenen Vollzug der Sittlichkeit ge­
hört, nicht nur zu wollen, sondern auch alles in 

149

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner Macht stehende zu tun, um einen sittlichen 
Zweck zu verwirklichen. Gerade in der Anstren­
gung, die im Handeln zum Ausdruck kommt, 
erweist sich Kant zufolge die Ernsthaftigkeit des 
sittlichen Willens. Doch trotz aller subjektiven 
Anstrengung kann freilich durch widrige Um­
stände die objektive Verwirklichung dem sitt­
lichen Handeln versagt bleiben, so daß in dieser 
Hinsicht Glückseligkeit ein Desiderat bleiben 
muß.45 

§ 19 Glückseligkeit als Selbstzufriedenheit
Wenn Sittlichkeit zur Triebfeder des Willens 
wird, bleibt, wie wir sahen, Glückseligkeit ihrem 
rekonstruierten formalen Begriff entsprechend 
erhalten, indem die Struktur derselben durch den 
sittlichen Willen instrumentalisiert wird. Gleich­
zeitig aber ergibt sich Kant zufolge unter Voraus­
setzung sittlicher Willensbestimmung noch ein 
anderer Begriff der Glückseligkeit, nämlich der­
jenige der Selbstzufriedenheit. Diese stellt sich 
also gerade nur dann ein, wenn Glückseligkeit 
nicht zur Triebfeder des Willens gemacht wird. 
Allein die sittliche Bestimmung des Willens 
erzeugt ein Bewußtsein, seiner spezifischen Auf­
gabe als Vernunftwesen genügt zu haben. In die­
ser Selbstzufriedenheit wird die "Freiheit selbst" 
sonach "eines Genusses fähig."46

45 Hieran knüpft dann Kants Lehre von den Postulaten der 
Unsterblichkeit und des Daseins Gottes an, auf die wir hier aber 
nicht weiter eingehen.
46 KPV A 213. - Statt von Selbstzufriedenheit spricht Kant später 
auch von einer "moralischen Glückseligkeit" im Gegensatz zur 
"physischen Glückseligkeit" (Rel A 80, 94 Anm., B 86, 100 
Anm.) oder von einer "Vernunftliebe seiner selbst" als einer

150

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese sittlich bedingte Selbstzufriedenheit 
kann als abkünftiger Modus der Glückseligkeit 
verstanden werden, sofern wir unseren rekonstru­
ierten Begriff der letzteren zugrundelegen. Die­
sem entsprechend ist Glückseligkeit zu denken 
als Wohlgefallen an der Einheit subjektiver 
Zwecke und deren objektiver Verwirklichung. 
Unter Einbeziehung der sittlichen Willensbe­
stimmung wird, wie wir sahen, die Einheit der 
subjektiven Zwecke näher bestimmt als die Ein­
heit der sittlich begründeten subjektiven Zwecke. 
Wenn Kant nun behauptet, daß sittliches Handeln 
Selbstzufriedenheit bewirkt als eine Art morali­
scher Glückseligkeit, so liegt dies völlig in der 
Logik unseres rekonstruierten Begriffs der 
Glückseligkeit, wodurch dieser eine nochmalige 
Bestätigung erfährt. Selbstzufriedenheit wird 
unter Berücksichtigung unseres rekonstruierten 
Begriffs der Glückseligkeit nämlich deshalb 
erlangt, weil im sittlichen Vollzug eine Kompo­
nente des Begriffs der Glückseligkeit verwirk­
licht wird, und zwar die subjektive Komponente, 
die allein vom Subjekt bzw. Selbst abhängt.

Wie bereits bemerkt, kann man Kant zufolge 
aufgrund der Ethik des kategorischen Imperativs 
davon ausgehen, daß sittlich legitimierte Zwecke 
als solche eine Einheit darstellen. Unter dieser 
Voraussetzung aber hat das sich sittlich bestim­
mende Subjekt die subjektive Komponente hin­
sichtlich der Verwirklichung der Glückseligkeit 
geleistet, so daß letztere sich im Modus der 
Selbstzufriedenheit realisieren kann. Diese 
Selbstzufriedenheit macht freilich die Zufrieden­

"moralischen Selbstliebe" oder eines "unbedingten Wohlgefallens 
an sich selbst" (Rel A 48 Anm., B 51 Anm.).

151

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit mit der Welt, die objektive Komponente des 
Begriffs der Glückseligkeit, die nach objektiver 
Verwirklichung der subjektiven (sittlichen) 
Zwecke verlangt, nicht überflüssig. Die Realisie­
rung der objektiven Komponente bleibt dem 
handelndem Subjekt trotz sittlich bedingter 
Selbstzufriedenheit als Desiderat, so daß festge­
stellt werden kann: Im sittlichen Vollzug reali­
siert sich Glückseligkeit im Modus der Selbstzu­
friedenheit, ohne doch darin völlig aufzugehen.47

47 Selbstzufriedenheit ist der Modus der Glückseligkeit, dessen 
Realisierung allein in der Mächtigkeit des Handelnden liegt. In 
diesem Punkt berührt Kant die grundsätzliche Problematik der 
antiken Ethik, namentlich der Stoa und Epikurs, deren Grundbe­
streben ja gerade darin gesehen werden kann, den Begriff eines 
Glücks zu konzipieren, das sich der Handelnde prinzipiell 
verfügbar machen kann. Doch hierbei ist auf grundsätzliche 
Unterschiede hinzuweisen, um Kants Konzeption klar hervor­
treten zu lassen.
Erstens ist bei Kant dieses Glück der Selbstzufriedenheit, 
obgleich es für den Handelnden prinzipiell erreichbar ist, nicht 
direkt anzielbar. Man kann nicht um der Selbstzufriedenheit 
willen handeln, ohne diese prinzipiell zu verfehlen. Sie setzt 
sittliche Willensbestimmung, das heißt ein Handeln allein um der 
Pflicht willen, voraus und stellt sich dann als indirektes Resultat 
dieses Handelns ein. Nicht intendiert zu werden, ist sonach gerade 
die notwendige Bedingung des Zustandekommens der Selbst­
zufriedenheit. Zweitens ist diese Selbstzufriedenheit bei Kant 
nicht das summ um bonum. Intendiert ist, auch mit dem sittlichen 
Vollzug, immer Glückseligkeit als Idee der Totalität einer nach 
Maßgabe des Subjekts modifizierten Objektivität. Sittliche 
Zwecke erheischen nach Kant Verwirklichung in der Welt, nicht 
allein eine Selbstkonditionierung des Subjekts zur Ermöglichung 
seines Glücks. Kantisch gefordert ist im Hinblick auf Glück­
seligkeit eine nach Maßgabe des sittlichen Subjekts umgestaltete 
Welt, nicht ein Subjekt, das sich nach Maßgabe der Welt 
umgestaltet. Diese Entgegensetzung zur Antike mag vielleicht 
überpointiert sein, doch bringt sie zumindest Kants Konzeption 
mit einiger Klarheit zum Ausdruck sowie die eigene Einschätzung 
seines Verhältnisses zur Antike, wie eine Interpretation seiner 
entsprechenden Ausführungen zeigen könnte.

152

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§ 20 Die Alterierung der Glückseligkeit
im Vollzug der Freiheit

Der sittliche bzw. unsittliche Vollzug alteriert die 
angestrebte Glückseligkeit qualitativ durch die 
materiale Bestimmung der zur Verwirklichung 
anstehenden Zwecke. Entsprechenderweise 
könnte man den Begriff der Glückseligkeit je 
nach dem Kontext, in den er dadurch gerät, unter­
schiedlich kennzeichnen.

Die zunächst unserer Rekonstruktion entspre­
chende Grundstruktur der Glückseligkeit, wo­
nach diese in einem Wohlgefallen besteht, das 
auf der objektiven Verwirklichung der unter der 
Bedingung einer Einheit stehenden subjektiven 
Zwecke beruht, könnte man als den rein formalen 
Begriff der Glückseligkeit bezeichnen, sofern 
hier die subjektiven Zwecke noch völlig unbe­
stimmt sind.

Der Begriff der Glückseligkeit, der sich je nach 
sittlichem oder unsittlichem Vollzug ergibt, 
könnte als der materiale Begriff derselben 
bezeichnet werden, sofern nun die subjektiven 
Zwecke in gewisser Weise, nämlich sittlich oder 
unsittlich bestimmt sind. Im Falle des unsittli­

Selbstzufriedenheit jedenfalls ist für Kant im Einklang mit der 
Antike ein Glück über das der Mensch verfügen kann, im 
Gegensatz zur Antike jedoch nicht die höchste Form des Glücks. 
Letzteres bleibt Glückseligkeit in der erörterten Struktur. 
Selbstzufriedenheit stellt hingegen die auf die subjektive Kompo­
nente beschränkte Realisierung dieser Glückseligkeit dar, wobei 
deren objektive Komponente, die nach Maßgabe sittlicher 
Subjektivität umgestaltete Welt, unverfügbar und immer auch 
Desiderat bleibt.

153

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Vollzugs sind die Zwecke dadurch näher 
bestimmt, daß sie allein durch die eigenen 
Neigungen und Bedürfnisse fundiert sind. Glück­
seligkeit wird, wie wir sahen, zur eigenen Glück­
seligkeit und ihr Verfolg zur Selbstsucht.48 Die­
ser Ausdruck ist sehr treffend: Das Selbst näm­
lich bleibt beim alleinigen Bezug auf seine Nei­
gungen und Bedürfnisse ganz auf sich konzen­
triert. Alles Verlangen kreist nur um eigene 
Befriedigung, zu deren Zweck die gesamte Welt 
und die Mitmenschen zu bloßen Mitteln herabge­
setzt werden. Der Egoismus wird damit zur 
Bedingung, dem alles Handeln unterliegt, so daß 
er quasi transzendentalen Status erhält. Im Falle 
des sittlichen Vollzugs wird hingegen die im 
Glückseligkeitsbegriff implizierte Ausrichtung 
auf Zwecke generell nicht a limine eingeengt 
durch eine Festlegung auf die Befriedigung sub­
jektiver Neigungen und Bedürfnisse. Glückselig­
keit geht damit nicht mit Selbstsucht einher. Viel­
mehr bleibt Glückseligkeit nun offen auf die 
Realisierung aller möglichen Zwecke, sofern 
diese nur sittlich legitimiert sind. In diesem Fall 
beruht Glückseligkeit dann durchaus auch auf der 
geglückten Verwirklichung von Zwecken, die, 
obzwar unseren Neigungen zuwider, sittlich 

48 Selbstsucht tritt Kant zufolge in zwei Spielarten auf: 
Selbstliebe bzw. Eigenliebe einerseits und Eigendünkel anderer­
seits. Im ersten Falle bleibt der sittliche Anspruch grundsätzlich 
anerkannt, die Verfehlung wird als Ausnahme verstanden. Im 
zweiten Falle ist gewissermaßen die Position der Amoralität 
erreicht, der Anspruch als solcher wird nicht anerkannt. Das 
Subjekt entzieht sich dem sittlichen Anspruch, indem es andere 
Kriterien einführt. Auf dieser Basis entstehen dann auch entspre­
chende Ethikkonzeptionen, deren eigentlicher Zweck es ist, den 
Eigendünkel zu rechtfertigen. Vgl. hierzu KPV A 129 ff.

154

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geboten sind. Man könnte deshalb im Falle des 
sittlichen Vollzugs auch von allgemeiner Glück­
seligkeit sprechen, wobei allerdings dies nicht als 
Glückseligkeit aller verstanden werden dürfte, 
sondern vielmehr als eine Glückseligkeit, die 
allgemein in dem Sinne bleibt, daß sie eben auf 
die Verwirklichung aller möglichen Zwecke 
offenbleibt und nicht Zwecke ausschließt, die 
unseren Neigungen und Bedürfnissen widerstrei­
ten. Die Glückseligkeit, die sich aufgrund der 
objektiven Verwirklichung sittlicher Zwecke 
ergibt, geht damit, anstatt mit Selbstsucht, mit 
einer Offenheit einher, welche die Bereitschaft 
bedeutet, jederzeit vom eigenen Selbst, dessen 
Neigungen und Bedürfnissen zugunsten des 
sittlichen Sollens abzusehen. Damit aber stellt 
sich als Folge dieser sittlichen Haltung auch 
Selbstzufriedenheit als abkünftiger Modus von 
Glückseligkeit ein, die allein auf dem Bewußt­
sein beruht, seiner Pflicht zu genügen.

Sonach geht die auf der Verwirklichung unsitt­
licher Zwecke beruhende Glückseligkeit mit 
Selbstsucht, die auf der Verwirklichung sittlicher 
Zwecke beruhende Glückseligkeit mit Selbstzu­
friedenheit einher. Auch der sittliche Vollzug 
kann über Glückseligkeit nicht verfügen, da auch 
hier das Gelingen des Handelns trotz aller An­
strengung unverfügbar bleibt. Diese unverfüg­
bare und prinzipiell nur graduell zu verwirkli­
chende Glückseligkeit ist aber hier gekoppelt mit 
Selbstzufriedenheit als einem Glück, das durch­
aus in der Verfügbarkeit des Menschen liegt, da 
es allein sittliches Handeln zur Voraussetzung 
hat. Hingegen geht der unsittliche Verfolg der 
Glückseligkeit mit Selbstsucht einher, woraus 
keine Zufriedenheit entspringen kann, denn die 
Spirale der Bedürfnisse, dies wußte Kant von 

155

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rousseau,49 ist endlos. Das sich von diesen leiten 
lassende Selbst kann kein wahres, sondern stets 
nur ein kurz anhaltendes Glück finden, das sofort 
wieder vom nächsten und weitergehenden 
Bedürfnis verdrängt wird. Hinsichtlich der 
Selbstsucht wird ja Zufriedenheit bzw. Glück 
allein von der graduellen Realisierung der Glück­
seligkeit bzw. der Realisierung der subjektiven 
Zwecke abhängig gemacht. Dabei aber kann 
keine Zufriedenheit entstehen, da diese prinzi­
pielle Gradualität eben stets gesteigert werden 
kann. Im Gegensatz hierzu gewinnt das sittliche 
Handeln seine Zufriedenheit aus einem qualitati­
ven Maßstab, der als solcher nicht überbietbar ist: 
dem sittlichen Vollzug.

49 Vgl. hierzu J. J. Rousseau (1750).

156

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 15 Das Problem der Vereinbarkeit von Sittlichkeit und Glückseligkeit
	§ 16 Die Rekonstruktion des Begriffs der Glückseligkeit
	§ 17 Glückseligkeit als Idee
	§ 18 Glückseligkeit und Sittlichkeit im Zusammenhang
	§ 19 Glückseligkeit als Selbstzufriedenheit
	§ 20 Die Alterierung der Glückseligkeit im Vollzug der Freiheit

