
5. Die Grenzen des pluralen Stils

Nach der Erzeugung, Problematisierung, Heterogenisierung und Partikularisie-

rung einer radikal bedingten Bildung (Kapitel 2), Iteration sowie Fokussierung

der Dezentrierungspunkte einer dezentrierten Selbst-Bildung (Kapitel 3) hat sich

nach den wissenschaftstheoretischen Auseinandersetzungen im letzten Kapitel

die Frage nach demWas der Bildung deutlich verkompliziert. Die Dekonstruktion

kippte am Ende des zweiten Kapitels (ausgehend von einer kritischen Perspektive)

eher in eine kritische Destruktion (Bildung undNation) und im dritten Kapitel ent-

stand am Ende eine affirmativere Konstruktion (Schulkonzeption). Im dritten und

letzten Kapitel scheinen nun die von innen erzeugtenWidersprüche, die durch-ein-

ander erfolgten Verschränkungen wie Abgrenzungen und die Erzeugung eines

mehrstimmigen Plädoyers für differente Differenzen und Verschränkungen das

Sowohl-als-auch konstruktiver, wie destruktiver, dekonstruktiver und diffraktiver

Elemente stärker hervorzuheben.

Die Fortführung des pluralen Stils:Das Ziel war, die unterschiedlichen Plädoy-

ers für Differenz und die heterogenisierenden Stilmomente poststrukturalistischer

Bildungsphilosophie zu iterieren, zu radikalisieren, fortzuschreiben und zu erwei-

tern. Die gesamte Arbeit ist rückblickend von partikularisierenden, verschränken-

den und pluralisierenden Bewegungen durchzogen.Damit findet sich auch amEn-

de dieser Arbeit kein klarer Strang, kein einstimmiger Faden und kein stabiler Gang

im Labyrinth der Wissenschaft; es entsteht keine einheitliche (bildungs-)philoso-

phischePerspektive,die einer Systematik folgt oder die denBildungsbegriff imZen-

trumhält.Wie bereits amAnfang der Arbeit geschrieben:Mit der Zeit drängten sich

mir der historische und auch der gegenwärtige Ballast der Bildungssemantik, die

wissenschaftspolitischenWiderstände wie immanenten Ambivalenzen undWider-

sprüche der bildungstheoretischen Plädoyers für Differenz immer mehr auf.

Wichtige Einwände gegen das bildungsphilosophisch-poststrukturalistische

Erbe waren erstens der eingeschränkte Fokus auf die monolinguale und innere

Mehrstimmigkeit innerhalb der bildungsphilosophischen Koordinaten; zweitens

das instrumentale Verhältnis zum Poststrukturalismus und drittens das Fehlen

eines historisierenden und sozialwissenschaftlichen Blicks auf die eigene Theorie-

arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


284 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Die Bildungsphilosophie scheint mir an eine Grenze vorgestoßen zu sein und

diese Grenze besteht auch in und mit dieser Arbeit. Die Produktion der inneren

Mehrstimmigkeit ist zwar nicht erschöpft (vgl. Kapitel 2.8), diese wurde jedoch be-

reits stark entfaltet. Die anderen, wohl auch dekolonialenMehrstimmigkeiten stel-

len hingegen eine Leerstelle in der Bildungswissenschaft dar und es war mir ein

Anliegen, den deutschsprachigen und bildungsphilosophischen Diskurs zu öffnen,

um damit einer anderen oder vieler Mehrstimmigkeiten mehr Raum zu geben. Auf

theoretischer Ebene ließ sich dies nur teils einlösen, gerade weil die Arbeit von Be-

ginn andempoststrukturalistischen Plädoyer fürDifferenz folgt unddieses Plädoy-

ernicht ineineMehrstimmigkeit oderKonfrontationmit anderen ›Denkkollektiven‹

(Fleck) bringt.

Ein zentraler Ausgangspunkt dieser Arbeit war das Unbehagen und der damit

verbundene Verdacht, dass das Plädoyer für Differenz wie der Poststrukturalismus

oft auf ein bloßesMittel für eine kritischere Bildungsphilosophie und ein kritische-

res Bildungsverständnis reduziert und das Plädoyer gegenüber den spezifischen

und traditionsreichen bildungstheoretischen, institutionellen wie bildungspoliti-

schen Diskursen sekundarisiert wurde. Gegen diese Sekundarisierung wurde das

Plädoyer für Differenz auf die Bildungsphilosophie selbst angewandt (beispielswei-

se mithilfe der Dekonstruktion der verschiedenen Bildungsweisen). Letztendlich

wurde durch diese Rückkopplung und durch die Radikalisierung, Fortschreibung

wie Erweiterung des bildungsphilosophischen Plädoyers der Ort, von dem aus ich

mich losbewegt hatte und den ich wohl auch nie verlassen habe die Bildungsphilo-

sophie –, zu einem der zentralen Probleme und der Schluss dieser Arbeit fordert

(wie in der Einleitung geschrieben) einen oder vielmehr viele andere Begriffe und

einen oder viele andere (und immer schon miteinander verschränkte) Orte, Dis-

kurse, Dispositive und Sprachen ein, die den Bildungsbegriff aus dem Zentrum

an den Rand zwingen. Die benannte Rückkopplung und die daran anschließenden

Radikalisierungen und Erweiterungen erzeugten unter anderem destruktive Be-

wegungen, die sich letztendlich nicht nur gegen die Bildungsphilosophie, sondern

auch gegen die hier vorliegende weiterhin bildungsphilosophische Iteration rich-

ten. Diese Arbeit ließe sich somit auch in einer ironischen Weise lesen, die etwas

vollzieht, was sie selbst schon nicht mehr vertritt.

Eine postkoloniale Einfaltung: Abschließend möchte ich einen anfänglichen

Anstoß (Kapitel 1.1) und einen zwischendurch aufgenommenenTheoriestrang (Ka-

pitel 2.9 und 3.8) mithilfe des postkolonialen Projekts der »Demontage« und »Pro-

vinzialisierung« Europas von Chakrabarty (2010, 61, 63)1 und des feministisch-post-

kolonialen Projekts Spivaks wieder aufnehmen. Mithilfe einer postkolonialen

(ambivalenten) Einfaltung des Bisherigen sollen nun am Ende die Konsequenzen

dieser Arbeit nochmal deutlich hervortreten und zugespitzt werden. In einem

1 Vgl. Jašová &Wartmann 2020, Wartmann 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 285

ersten Schritt knüpfe ich dafür an die Provinzialisierungsfigur Chakrabartys an,

um eine erste postkoloniale Lesart dieser Arbeit zu erzeugen und um den damit

verbundenen kritisch-destruktiven Tendenzen zu folgen. In einem zweiten Schritt

gehe ich auf Spivaks Dekonstruktionsdenken ein und verwende ihr Instrumentari-

um,umeinige Grenzen undKonsequenzen der hier verwendetenTheoriestrategien

herauszuarbeiten.

Was bedeutet es, Bildung zu provinzialisieren? In Europa als Provinz (2010) geht

es Chakrabarty darum, Europa zu ›demontieren‹ und zu ›provinzialisieren‹ (Cha-

krabarty 2010, 63) und im Anschluss an diese Arbeit gehört nach Edgar Forster die

Dekonstruktion zu den radikalsten Versuchen, die ›Souveränität‹ und Selbstrefe-

renzialität europäischenDenkens zu brechen (Forster 2017, 187). Es gehtmir imAn-

schluss an Chakrabarty und Forster jedoch nicht um eine postkoloniale Bildungs-

kritik und eine anschließende postkoloniale Umwendung der Bildung (das haben

andere bereits getan), sondern in dem hier erzeugten Zugriff geht es um das Ein-

dämmen und Provinzialisieren europäischen und auch nationalen Denkens, in die-

sem Fall von kritischen Bildungsweisen sowie der Demontage der damit verbun-

denen kritischen Versprechen. Dass Bildung etwas mit der modernen Barbarei zu

tun hat (Wimmer 1988), dass »Bildung nie harmlos ist« (Castro Varela 2016, 50), dass

wirBildung (vielleicht) abschaffen sollten (vgl.RickenundMasschelein 2003; Ricken

2006; Wimmer 2014a, 248), Bildung als vereinheitlichendes semantisch-institutio-

nelles Dach durchkreuzt werdenmüsste (Lyotard 1986) oder dass wir einen anderen

Umgangmit den Bildungsruinen benötigen (Wimmer 2002), diese Aussagen haben

keinen Neuigkeitswert. Hier geschieht in einem bildungskritischen Sinne nichts

Neues. Ich habe die kritischen Bewegungen nur auf mehreren Ebenen undmithilfe

verschiedener Apparaturen gleichzeitig kritisch, dekonstruktiv und diffraktiv ite-

riert, gleichzeitig fortgeschrieben und radikalisiert; bis zu dem Punkt, an dem sich

die entstandenen Fortschriften kritisch gegen denOrt wendeten, von dem ichmich

losbewegt habe.

Trotz der entstandenen Wege zu anderen Orten, muss zunächst festgehalten

werden, dass die Provinzialisierung der Bildung bereits unzählige Male statt-

gefunden hat. Die ganzen kritischen und poststrukturalistischen Zugriffe und

Umschreibungen der Bildung haben bereits, wie an einigen Beispielen in dieser

Arbeit ausführlich dargestellt, unzählige Verschränkungen und ein sehr komple-

xes wie kontingentes Geflecht rund um das epistemische Ding namens Bildung

erzeugt. Es lassen sich viele bildungskritische und dekonstruktive Interventionen

gegen die bürgerlich-moderne Bildung und dessen spätmoderne Abwandlungen

auflisten, welche die Verwicklungen des Bildungsbegriffs mit den großen Erzäh-

lungen der Moderne (Lyotard 1986; Ricken 2006), mit Liberalismus (Ricken 2006),

mit Kapital (Pongratz 2002; Wimmer 2014, 136-140), Staat (Ricken 2006), Nation

(Bollenbeck 1994; Jašová 2021), Imperialismus (Castro Varela 2016, 50), Kolonia-

lismus (ebd.; Knobloch 2019) oder Individualismus (Ricken 2006; Wimmer 2009)

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


286 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

aufzeigen. Es entstand in den letzten Jahrzehnten,mitMesserschmidt gesprochen,

eine radikal bedingte und damit partikulare Bildung (Messerschmidt 2020, 159).

Diese Interventionen lassen sich bereits als wichtige provinzialisierende Einsätze

verstehen, die den bildungskritischen Diskurs mit »seinen eigenen Mitteln […]

›provinzialisiert‹« haben, was nach Forster bedeutet, »seinen Horizont, seinen

Wirkungskreis und seine Grenzen zu bestimmen« (Forster 2017, 187).2 Es ist schon

seit einigen Jahrzehnten nichtmehrmöglich, zumindest ohne die Leistungen vieler

akademischer Kolleg:innen abzublenden, klassisch kritisch Bildungsverständnisse

zu erzeugen oder identitätslogisch einstimmige Bedeutungen (Signifikat) mit dem

Bildungsbegriff (Signifikant) zu koppeln und darüber entsprechende kritische

Imaginationen und Versprechen zu reproduzieren wie hervorzubringen.

An diese bildungstheoretisch-poststrukturalistische Leistung, d.h. die Irri-

tation, Demontage und Zersetzung klassisch-kritischer Bildungsweisen, habe

ich angeknüpft. Die bereits erfolgte Demontage der Ordnung der Bildung sollte

über die geleisteten Iterationen in Bezug auf die medien-, macht-, alteritäts-,

hegemonie-, differenztheoretischen und nationalismuskritischen Momente im

kritischen Bildungsdenken deutlich geworden sein. In diese demontierende Dis-

kurslinie der poststrukturalistischen Bildungsphilosophie habe ichmich eingereiht

und diese Demontage wurde über drei Interventionspunkte (Nationalismuskritik,

Subjektdezentrierung, Repräsentationskrise) iteriert und fortgeschrieben.

Zurück zu Chakrabarty: Wichtig scheint mir an Chakrabartys Perspektive, dass

diese vorliegende Arbeit selbst Teil des Problems ist. Mit ihm lässt sich eine sehr

enge Verwicklung des epistemischen Dings der Bildung mit (post-)kolonialen Ma-

chenschaften plausibilisieren.Denn die Verwicklung betrifft zum einen die Univer-

sitäten als zentrale Institutionender »Nationalstaaten«,die bestimmte »Wahrheits-

spiele«durchsetzen.Auchbetrifft es zumanderendaswissenschaftlicheArbeitenan

sich, welches »ungeachtet [der teils] kritischen Distanz« mit dieser Institution ver-

schränkt bleibt (Chakrabarty 2010, 60). Chakrabarty verneint die Möglichkeit3, aus

der Universität heraus ›Europa provinzialisieren‹ zu können (ebd.). Ich kann folg-

lich mithilfe der »an den Universitäten institutionalisierten«, aber gleichzeitig ›un-

verzichtbaren‹Diskursenurdiesseits derhegemonialenDiskurse forschen,kritisie-

ren, experimentieren oder dekonstruieren.Die pessimistischeThese lautet folglich,

dass die ›koloniale Differenz‹ (Quijano 2007; Lugones 2010) derart von der Univer-

sität repräsentiert, reproduziert und sich in sie eingeschrieben hat, dass jede kriti-

2 Die Aufzählung und Beschreibung der Provinzialisierung wurde aus dem Text Bildung pro-

vinzialisieren (Jašová &Wartmann 2020, 38f.) in leicht veränderter Weise übernommen.

3 Diese Unmöglichkeit führt bei Chakrabarty jedoch nicht in die Handlungsunfähigkeit, son-

dern zu einer »Politik der Verzweiflung«, die eine radikal heterogene Welt anvisiert (Cha-

krabarty 2010, 65) und die in den Provinzialisierungsversuchen »verkörpert« werden müsse

(ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 287

sche Intention und Intervention selbst an Universitäten im globalen Süden auf der

kolonial-hegemonialen Seite der kolonialen Differenz verbleibt.

Neben Institutionen wie der Universität stellt zudem die Pädagogik und in Be-

zug auf Deutschland die Ordnung der Bildung einen weiteren wichtigen Angelpunkt

dar (vgl. Chakrabarty 2010, 60; Jašová und Wartmann 2020), der durch den »Auf-

stieg (und der damit verbundenen Universalisierung) der bürgerlichen Ordnung«

entstanden ist (ebd., 60f.). Das hier angelegte Experimentalsystem droht somit ein

Europa zu stützen, allein weil es an der Universität und dann noch an einer Uni-

versität im globalen Norden stattfindet. Es droht aber auch Europa zu stützen, weil

ein bereits eurozentrisches und vielfach exportiertes Experiment namens Bildung

im Zentrum der Auseinandersetzung steht, welches, wie gezeigt, dazu zu neigen

scheint, jegliche Heterogenese zu sekundarisieren.

Trotz der pessimistischen Sichtweise Chakrabartys lässt sichmit ihm trotzdem

in Komplizenschaft mit Subalternen und subalternen Vergangenheiten treten, in-

dem ›Europa‹ und ihre Akteur:innen, welche den modernen »Imperialismus und

[…]Nationalismus (in derDrittenWelt) durch ihr gemeinschaftlichesUnternehmen

und ihre gemeinschaftlicheGewalt universalisiert haben«, radikal kritisiert und de-

montiert werden (Chakrabarty 2010, 61). Wichtige Anknüpfungspunkte für diese

Demontage Europas und für die damit verbundene Öffnung für radikale Heteroge-

nität sind mit Bezug zu Chakrabarty der universalisierte und oft sehr gewaltsam

durchgesetzte Nationalismus, der bürgerliche Individualismus und das Universa-

lismuskonzept selbst. In diesemSinne ließen sich die drei Irritationsmomentemei-

ner Arbeit (Nationalismus, Subjektdezentrierung und Repräsentationskrise) auch

als wichtige provinzialisierende Angelpunkte positionieren.

Bildung zu provinzialisieren hieße mit Chakrabarty, sie erstens in ihrer Gewalt-

tätigkeit, Ambivalenz, Tragik sowie Verschränkung auchmit demKolonialismus zu

demontieren und die Erzeugung von (selbst-)kritischen Bildungen als Teil dieser

ambivalenten, gewalttätigen und europäischen Geschichte offen zu legen (vgl. Ka-

pitel 2.9). Des Weiteren hieße eine Provinzialisierung der Bildung, über die Ver-

schränkungmitdemKolonialismushinausdenbildungstheoretischenDiskurs »mit

seinen eigenen Mitteln zu ›provinzialisieren‹, das heißt, wie gesagt, seinen Hori-

zont, seinen Wirkungskreis und seine Grenzen zu bestimmen« (Forster, 2017, 187).

Als Drittes verweist Provinzialisierung auf eine Dezentrierungsbewegung, durch

die Bildung als Teil der Pluralität oder vielleicht auch erstmal beendet (vgl. Wart-

mann 2021) und daher eingegrenzt wie eingedämmt werden muss (wie z.B. in Ka-

pitel 3.7-3.8).Die anvisierte dekonstruktive,diffraktive, kritische undnunauchpro-

vinzialisierende Zersetzung des Innen und die Streichung des einigendenDachs der

Bildung soll, wie bereits in der Einleitung angekündigt, Raum schaffen, um einer

Heterogenisierung des Sag-, Denk-, […], Subjektivier- und Institutionalisierbaren

vonAufwachsens-, […]undVeränderungsprozessenzuzuarbeiten. In einempostko-

lonialen Zugriff bedingt und ermöglicht die Provinzialisierung der Bildung im Sin-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


288 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ne einer Demontage, Eingrenzung und Eindämmung überhaupt erst das Plädoyer

für Differenz.

Das kritische Bildungsdenken und die eigene Disziplin wurde mir im Laufe

der Iterationen und Übersetzungen so fremd, dass eine kritische Wendung des

Bildungsbegriffs nun nicht nur bezweifelt wird (wie bei Ricken 2006), sondern

die Iteration sich, zumindest im kritischen Modus, gegen die Zentrierung des

Bildungsbegriffs wendet. Über Rickens Zweifel hinaus stehen die Vereinheitli-

chungen von Bildungsgeschichten, die Versöhnung oder der Kurzschluss zwischen

Kritischer Theorie, Poststrukturalimus und Neuhumanismus, die einstimmi-

gen Bildungssemantiken und -fundamente wie die tradierten Zentrierungen des

Bildungsbegriffs zur Disposition. Mehrstimmigkeiten, Dekonstruktionen, Hete-

rogenesen, Diffraktionen und Dezentrierungen, die den Begriff und die Diskurse

der Bildung partikularisieren und an den Rand zwingen, lassen sich kritisch

gegen bildungsphilosophische Tendenzen der Einstimmigkeit oder inneren Mehr-

stimmigkeit, der Affirmation gegenüber vorherrschenden disziplinpolitschen

Diskursen und der Zentrierung des Bildungsbegriffs wenden.

Ich hatte bereits an verschiedenen Stellen beschrieben, dass die begleitende

Auseinandersetzung mit postkolonialen (wie auch gender-, neu-materialistischen

undmedientheoretischen) Texten die vorliegende Arbeit entscheidend geprägt hat,

gerade weil postkoloniale Denker:innen das poststrukturalistische Plädoyer für

Differenz in einer Weise verschoben haben, sodass Fragen nach Nationalismus,

Ungleichheit, Mehrstimmigkeit und Andersheit nochmal anders akzentuiert und

problematisiert werden können. So war zum Beispiel in Bezug auf das zweite

Kapitel Bildungsdenken imAnschluss anHumboldt eine der ersten zentralen Forderun-

gen nach einer Dekonstruktion des Kulturnationalismus des Bildungsbürgertums

der Arbeit von Kien Nghi Has Imperfect Steal: Humboldts Erben in postkolonialer

Liquidationskrise? entnommen, die im Zusammenhang mit dem Streit um das

Humboldtforum erschienen ist (2014).

»Die Humboldts sind eine kollektive Projektionsfläche und kulturpolitische Erfin-

dung für das, wasDeutschland in seiner Geschichte eigentlich noch niewar. Durch

die Humboldt’sche Omnipräsenz erschafft die Kulturnation ein phantastisches

Bild von sich, das imGrunde genommen kaummit seiner Geschichte vereinbar ist.

Daher ist das nationale Label ›Humboldt‹ allgegenwärtig: Wo Humboldt darauf

steht, ist auch das Versprechen auf ein gutes Deutschland drin. In diesem Sinne

ist der Humboldt-Diskurs nicht nur selbstverliebt, sondern engt auch die Räume

für kritische Diskurse ein, die die deutsche Gesellschaft, ihre politische Kultur und

Geschichte nicht durch die rosarote Humboldt-Brille sehen. Der Humboldt-Kult

ist also im Sinne einer nationalen Inszenierung zu lesen und zu dekonstruieren.«

(Ha 2014)

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 289

Und dieser Text steht einem der identitätsstiftendsten Texte der kritischen Bil-

dungsdenker:innen deutlich entgegen und zwar der Theorie der Halbbildung Ador-

nos (1972) und der darin enthaltenden und gegenwärtig weiterhin disziplinpoli-

tisch-hegemonialen Figur des Festhaltens am kritisierten Bildungsbegriff und dem

Beharren eines deutschen Referenzrahmens (hier Friedrich Schiller). Wie Adorno

scheinen viele kritische und auch post- oder dekoloniale Bildungsdenker:innen

weiterhin die Festung Bildung aufrecht zu erhalten. Hier lässt sich mit Blick auf

die Dialektik der Aufklärung jedoch schon die Frage stellen, was schlimmer ist als

der Faschismus und die ›Barbarei der Moderne‹. Das bereits erfolgte Scheitern

und der versäumte Widerstand des Bildungsbürgertums gegen den Faschismus,

die Mittäterschaft des klassischen Bildungsbürgertums und die unzähligen aus-

buchstabierten Verschränkungen mit Macht, Kapital, Kolonialismus etc., d.h. die

radikale Bedingtheit (Messerschmidt 2020, 159), und der damit verbundene im-

mense historische Ballast der Bildung sollten zumindest aus moralisch-politischen

Gründenmehr als nur ein kritisches Fragezeichen hinter dem Bildungsbegriff (vgl.

Thompson 2021, 21) undmehr als eine auf Bildung zentrierte poststrukturalistische

Bildungsphilosophie erzeugen,welche dannmeist nach getaner Selbstkritik nur zu

einem ›Und doch‹ und einer Bildungsweise führt.

Die durch das Bildungsbürgertum mitzuverantwortende Katastrophe – Fa-

schismus und Holocaust – wurde schon nach den beiden Weltkriegen abgeblendet

und die kritische Wiederanknüpfung an ein bereits gescheitertes Experiment

wirkte schon nach dem Ausspruch Adornos von 1951, dass nach Auschwitz ein

Gedicht zu schreiben barbarisch sei, bei ihm selbst in der Theorie der Halbbildung

wie eine unbefriedigende Notlösung (vgl. Lepenies 2003; Kapitel 2.9). Aber gerade

nach den unzählbaren bildungstheoretischen Kritiken und Dekonstruktionen der

Bildung sowie in Zeiten erstarkender post- und dekolonialer Diskurse wirkt das

Festhalten und die Fixierung auf einenBegriff in einer nationalisierten Sprache samt

der weiterhin wichtigen deutsch-nationalisierten Referenzen nun anachronistisch

und alles andere als kritisch.

Damit pfropfe ich den bisherigen Bewegungen eine odermehrere postkoloniale

Praktiken und Diskurse auf oder vielmehr falte ich das Bisherige in eine postkolo-

niale Geschichte ein, um damit die Hoffnung zu nähren, dass gerade das postko-

loniale Denken und Engagement das bildungstheoretische Kritik-Fass zum Über-

laufen bringen kann. Es haben sich in den letzten Jahrzehnten unzählige Kritiken,

Dezentrierungen und Dekonstruktionen, darunter auch post- und dekoloniale Va-

rianten, unter demDach derBildungstheorie und imNamenderBildung gehäuft. Es

könnte nun ein kleiner Schubs reichen, um die vielen theoretischen Eigentümlich-

keiten am Rande gegen das vorherrschende Regime des individuellen Allgemeinen

des kritischen Bildungsdenkens zu wenden.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


290 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

DiedreifacheVerschiebungderDekonstruktion:Einweiterer zentraler Einsatz

für dieses Anliegen stellt nebenChakrabartys undHas Arbeiten dasDenken Spivaks

dar.

Eher zufällig geriet die frisch promovierte Literaturwissenschaftlerin Gayatri

Chakravorty Spivak an das 1967 erschienene Buch des damals in den USA noch un-

bekannten Jaques Derridas De la grammatologie. Sie bestellte und lass es wie andere

für sie ungewöhnlich und interessant wirkende Bücher, die sie sich über Verlagska-

taloge heraussuchte. Sie war von diesem Buch begeistert, sie kannte Derrida nicht,

sie hatte erst 1961 Indien verlassen,weder Englisch noch Französisch sind ihreMut-

tersprache und kein Verlag hätte ihr, einer unbekannten Autorin, einen Vertrag für

einBuchüber einenunbekanntenAutor gegeben.Sie schriebmit 25 Jahren einen, in

ihren Worten, unschuldigen und aus heutiger Sicht peinlichen Brief an einen Ver-

lag, und fragte an, ob sie das Buch Derridas übersetzen dürfte.

Zehn Jahre später wird die von ihr ins Englische übersetzte Ausgabe Of Gram-

matologie mit einem bis heute wichtigen 80-seitigen Vorwort oder eher einer Ein-

führungoder einemKommentar zurDekonstruktionveröffentlicht.4DieseAuswahl

Spivaks oder dieses Ereignis ist natürlich kein bloßer Zufall. Der unvergleichba-

re »Theoriehunger« (Felsch 2012, 37) und das bereits begonnene große theoretische

»Gemetzel« der Zeit (ebd., 35) dürften die Verlage damals notgedrungenwohl etwas

risikofreudiger gemacht haben. Auch Derridas eigene biografischen Bezüge zum

Kolonialismus dürften eine Rolle spielen.

In dem Vorwort webt Spivak die Dekonstruktion in verschiedenste philosophi-

sche Diskurse ein, historisiert sie und stellt unter anderem einen Kern dekonstruk-

tiven Vorgehens deutlich heraus, der auch meine Iteration trägt.Wie in der Einlei-

tung beschrieben, lässt sich die Dekonstruktion als ein strategisch-kritischer Dis-

kurs verstehen, der sich von dem bildungsphilosophisch-poststrukturalistischem

Erbe die notwendigen Ressourcen für die Dekonstruktion dieses Erbes selbst leiht,

was auch bedeutet, dass die bildungsphilosophische Sprache die Kritik desselben

bereits transportiert (vgl. Spivak 1997,XVlll). Es geht folglich in Abgrenzung zur kri-

tischen Erziehungswissenschaft in meiner dekonstruktiven Kritik darum, von in-

nen heraus undmit einer kritischen Intimität, keiner kritischen Distanz, dem Erbe

zu begegnen. Die Dekonstruktion findet in dem bildungswissenschaftlichen Erbe

alles, was sie benötigt: die Verdachtsmomente, welche den Forschungsprozess an-

gestoßen haben, das Referenzsystem, in dem ich mich bewegt habe, die Problem-

horizonte sowie die Mittel, mit denen ich dem Erbe begegnet bin. Ich wollte dem

Erbe nicht einen Euro- oder Phallozentrismus unterstellen und dieses Erbe zerstö-

ren, es destruieren oder dembildungswissenschaftlichen Erbe eine scheinbar neue,

4 https://conversations.e-flux.com/t/gayatri-spivak-on-derrida-the-subaltern-and-her-life-

and-work/4198

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 291

nicht-eurozentrische Konstruktion gegenüberstellen, sondern es geht darum, das

Erbe zu dekonstruieren.

Der Start- undDurchgangspunkt ist hier,wie gesagt, die Dekonstruktion als ei-

ner der radikalsten Versuche, die ›Souveränität‹ und Selbstreferenzialität europäi-

schenDenkens zu brechen (Forster 2017, 187). Aberwasmacht diese Radikalität aus?

Worauf verweist der nun schon sehr strapazierte Begriff Dekonstruktion?

Sieben Jahre nach der Veröffentlichung der englischen Ausgabe der Grammato-

logie publiziert Spivak 1983 den AufsatzDisplacement andTheDiscourse ofWoman5, in

dem sie die Dekonstruktion Derridas selbst an ihre Grenzen treibt. Mit Gayatri C.

Spivak lässt sich ausgehend von diesem Text eine Antwort formulieren und im Spe-

ziellen die »Parabel« einer feministischen Dekonstruktivistin anführen (ebd., 204),

die hier mit weiteren Referenzen gelesen und etwas ausgedehnt wird. In dieser Pa-

rabel ist die Protagonistin eine »aufrechte […]Dekonstruktivistin«,die in den ›tradi-

tionell männlichen Diskurs‹ intervenierenmöchte (ebd.). Um diese Intervention zu

leisten, bringt sie sich oder wird in einem ersten Schritt in eine Position gebracht,

welche »›dieselbe‹ ist,wie die desmännlichenDekonstruktivisten« (ebd.).Diese Po-

sitionierungbedarf undbedingt eine (zweite) Verschiebungder klassischen gender-

spezifischen Zuschreibung sowie Subjektivierungszumutung.

Die klassisch-hegemoniale Subjektivierung verweist auf eine tiefe Feindschaft

des Mannes gegen die Frau (ebd., 212; vgl. Kittler 2010), auf eine erste und »ur-

sprüngliche Verschiebung« (Spivak 1992, 212), in der die Frau von der Möglichkeit

der Erzeugung und Distribution von Diskursen ausgeschlossen wurde (vgl. Kittler

2003; Wartmann 2020).Die Frau wurde mit dieser Positionierung einerseits als für

die Nachkommenschaft zuständig und andererseits als negatives Gegenstück zum

Männlichen als Nichts wie gleichzeitiges Ziel des männlichen Begehrens (Wahrheit

und Natur) in den geschlossenen ›sexuellen Regelkreis‹ des ›Goethe-Zeitalters‹

und damit in einen modernen wie bürgerlich-männlichen Diskurs über die Frau

eingeschoben oder verschoben (ebd.). In Bezug auf den Bildungsdiskurs verweist

die erste Verschiebung auf die Verschiebung der Anderen, Sekundarisierten und

Ausgeschlossen durch denweißen,männlichen und souveränenGebildeten.Dieses

erste Bildungssubjekt wäre nachträglich konstruiert beispielsweise Platon, der alles

dem geistigen und männlich-konnotierten Einen unterwirft (vgl. krit. d. Kittler

2010) oder dann im 18. und 19. Jahrhundert Johann Wolfgang von Goethe, der

eigentlich in seinem ganzen Schaffen nur über die und für die Frau (vgl. Kittler 1986)

und auf seiner Bildungsreise über die wilden und dienenden Naturwesen in Italien

schrieb (vgl. krit. d. Richter 1996, 81; Kittler 2003). Aber in bildungstheoretischer

Tradition bietet sich natürlich Humboldts Denken als Beispiel an.

5 Den Texthinweis und eine erste Auseinandersetzung mit dem Text verdanke ich Michaela

Jašová.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


292 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

»Die zeugendeKraft istmehr zur Einwirkung, die empfangendemehr zur Rückwir-

kung gestimmt. Was von der ersteren belebt wird, nennen wir männlich, was die

letztere beseelt weiblich. AllesMännliche zeigtmehr Selbstthätigkeit, allesWeib-

lichemehr leidende Empfänglichkeit. […] Indemnun allesMännliche angestreng-

te Energie, alles Weibliche beharrliches Ausdauern besitzt, bildet die unaufhör-

liche Wechselwirkung von beiden die unbeschränkte Kraft der Natur, deren An-

strengung nie ermattet, und deren Ruhe nie in Unthätigkeit ausartet.« (Humboldt

1795b, 334f.)

Zweite Verschiebung: Die Dekonstruktivistin nutzt »den Diskurs des Phallus als

Zeichen« ihrer »Macht« (ebd., 204), sie wird zur desexualisierten ›Furie‹ (ebd., 212)

und bewegt sich weg von dem ihr klassisch zugewiesenen Platz, welcher der Frau

lange und weiterhin zugewiesen wird. Sie versucht, für sich »selbst einen Platz zu

(re-)präsentieren« (Spivak 1992, 204), um nicht mehr Objekt der (Re-)Präsentation,

sondern ein Subjekt zu sein,dass sich und andere(s) (re-)präsentieren kann.DieDe-

konstruktivistin wäre mit Derrida eine Feministin in dem Sinne, dass die Frau die

hegemoniale Position desMannes einfordert und übernimmt; sie will nicht nur Re-

produktionsstätte unddas reale Ziel desmännlichenBegehrens sein, sondern selbst

das ›Ding‹ des Realen begehren (vgl. Spivak 1992, 198f., 203). Aus psychoanalytischer

Sicht findet hier eine Desexualisierung statt (vgl. Kittler 1986) und die (dekonstruk-

tive) Feministin will mit dieser zweiten Verschiebung »dem Mann, dem dogmati-

schen Philosophen ähneln […], indem sie die Wahrheit, die Wissenschaft, die Ob-

jektivität fordert, das heißt zusammenmit der gesamtenmännlichen Illusion, auch

den Kastrationseffekt, der ihr anhaftet« (Derrida 1986, 140; zit.n. Spivak 1992, 201).

Wie schon in Kapitel 3.7 und 3.8 in Bezug auf Judith Butler und ihrer Auseinan-

dersetzungmit Spivak angeführt, benötigt dieMöglichkeit derHandlungsfähigkeit

wie auch der kritischen Ent-Unterwerfung die Unterwerfung unter die hegemonia-

lenDiskurse.Sie führt,wie bereits geschrieben, für diesesDouble-Bindunter ande-

rem das Beispiel der Alphabetisierung von Frauen im globalen Süden an.Die damit

verbundene Unterwerfung unter die Schrift und unter die damit verbundenen he-

gemonialen Diskurse werden von Butler als notwendig positioniert, um überhaupt

eineStimme indiediskursiv-hegemonialeArena einbringenzukönnen. Inder zwei-

ten Verschiebungsphase ähnelt die begehrende und widerständige Frau dem begeh-

renden und widerständigenMann.

Die zweite (kritische) Verschiebung verweist auf eine kritische Bildungswis-

senschaft, mithilfe der die durch die erste Verschiebung ausgeschlossenen Leute

(beispielsweise Kolonialisierte, Frauen und andere Gender, Rassifizierte) wie

ausgeschlossene oder sekundarisierte Differenzelemente (Medialität, Alterität,

Nicht-Identität, Diskursivität) an die Position des vorher Eingeschlossenen oder

Privilegierten gesetzt oder zumindest integriert werden. Personell ließe sich hier

exemplarisch die erste Professorin für Erziehungswissenschaft positionieren, die

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 293

weiterhin von der ersten Verschiebung bis heute stark betroffen war und ist, sich

aber praktisch und diskursiv als eigenständige weibliche Wissenschaftlerin zu

positionieren versuchte, welche den Ausschluss und die Abwertung weiblicher

Intellektueller kritisiert.

»Die Frau, die hervorragende Leistungen vollbringt, wird entweder als Ausnahme

von ihrem Geschlecht, noch lieber aber als männlich bezeichnet.« (Vaerting 1928,

218)

Dritte Verschiebung:Mit einer dritten Verschiebung geht es der Dekonstruktivis-

tin dann darum, sich nicht dem Männlichen anzuähneln oder irgendwie ein eige-

nes weibliches Selbst-Sein zu führen.Mit der dekonstruktiven Perspektive verkom-

pliziert sich die feministische Perspektive, denn die »Kritik des Phallozentrismus«

führte zu einer »Entlarvung der Ideologie des Selbstbesitzes« und einer Demonta-

ge objektivierenderwie naturalisierenderDing- und Identitätslogiken (Spivak 1992,

204).EinbewusstesSelbstsein scheint spätestensmitdemPoststrukturalismuswie-

der zu dem Platz zu führen, von dem sie sich eigentlich abgegrenzt hatte. Die De-

konstruktivistin nutzt die poststrukturalistischeKritik undmacht »von der eigenen

Selbstkritik ›des Patriarchats‹ Gebrauch […] und [wendet ihmdie] […] Aufmerksam-

keit [zu] […], auchwenn« sieweiß, dass diese Aufmerksamkeit undKritik an diesem

patriarchalen System hängen bleibt, es stützt und diese aufgewendete Aufmerk-

samkeit »irreduzibel dazu bestimmt ist[,] [sie] […] ohnmächtig zu machen« (ebd.,

212). Doch diese Aufmerksamkeit scheint für die Dekonstruktivistin notwendig zu

sein, um zu vermeiden, dass gegen den Phallozentrismus ein bloßer »Hysterazen-

trismus« gewendet wird, bei dem die Begriffe Phallus und Klitoris letztendlich nur

ausgetauschtwerdenundhinter der symbolischenFassadedie gleichenmännlichen

Subjektivierungsformen, Praktiken und Ordnungen genutzt und gestützt werden

(ebd., 202, 204).

Die Dekonstruktivistin könnte sich in dieser Spur (nach Spivak) die Frage stel-

len, ob »also nicht eine zu der Einstellung des dekonstruktiven Philosophen zum

Diskurs des Phallus parallele Einstellung hin zu irgendeinem Diskurs der Gebär-

mutter« oder auch »Klitoris« erzeugt werden könnte oder müsste (ebd.), welcher

die bereits dekonstruierten Phalluselemente, d.h. unter anderem die in dieser Ar-

beit angeführte Subjektdezentrierung, sowie den damit verbundenen Schein der

Möglichkeit einer bewussten und souveränen Erzeugung eines Diskurses der Frau

bedenkt (ebd.)? Aber wie soll ein Diskurs der Frau entstehen, der sich zum gleich-

wertigen »Diskurs des Mannes« entwickelt, gerade wenn »dessen Stärke darin be-

steht, daß er oftwillkürlich undunmotiviert ist« (ebd.)? EineVertreterin dieser drit-

ten Verschiebung im Rahmen der pädagogischenTheorie, die aber der zweiten ver-

pflichtet bleibt, ist Gayatri Chakravorty Spivak.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


294 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

»Zumindest werden in diesem Rahmen die Feministinnen lächerlich gemacht

(dended) als Frauen, die Männern ähneln wollen. Es ist zumindest möglich,

dies als Klage darüber zu lesen, daß anstelle des Phallozentrismus ein reiner

Hysterazentrismus aufgerichtet werden soll.« (Spivak 1992, 202)

Ausgehendvonderdritten (dekonstruktiven)VerschiebungentsteheneinigeBeden-

ken gegenüber der zweiten Verschiebung, die mit dem Stichwort ›Anverwandlung‹

odermit Vaerting »Nachahmung« (1928, 221) überschriebenwerden können. Es fin-

de durch die Aneignung wie Zuweisung der männlichen Diskurse, Praktiken und

Subjektpositionen laut Spivak und Derrida eine Ausschließung des Weiblichen auf

einer Art höheren Ebene statt. Das Dekonstruktive versucht, einerseits dieser An-

verwandlung unddamit der erneutenNegation des vorher Ausgeschlossenen zu be-

gegnen und andererseits die poststrukturalistische Problematisierung der identi-

tätslogischen Repräsentation wie die Kritik des starken Subjekts zu berücksichti-

gen.6

Die Grenzen der Dekonstruktion: Mit der Brille Spivaks folge ich in dieser Ar-

beit dem ›pluralen Stil‹, radikalisiere diesen und versuche, bestehende Zentren zu

dezentrieren. Doch aus der Perspektive Spivaks bin ich erstens ein ›woman’s man‹,

d.h., ich feminisiere mithilfe der Dekonstruktion die Bildungsphilosophie von der

anderen Seite der sexuellen Differenz her, und es bleibt zweitens eine grundlegen-

de Grenze für mich und auch für eine Dekonstruktivistin bestehen, da die Dekon-

struktion selbst die männliche Seite der sexuellen Differenz nicht verlassen könne

(Spivak 1981, 178). In Bezug auf Spivaks Parabel einer feministischen Dekonstrukti-

vistin sei dieDekonstruktion zwar »erhellend als eine Kritik des Phallozentrismus«,

auch sei sie »überzeugend als Argument gegen die Begründung eines hysterazen-

trischen Diskurses, mit dem ein phallozentrischer Diskurs gekontert werden soll«

(ebd.). Doch die Dekonstruktion bleibt nach Spivak auch »als eine ›feministische‹

Praxis selbst […] auf der anderenSeite der sexuellenDifferenzgefangen« (ebd., 204).

Spivaks Beitrag Verschiebung und der Diskurs der Frau visiert letztendlich keine einfa-

che Affirmation gegenüber der Dekonstruktion an, sondern eine weitere Verschie-

bung, eine Problematisierung der Grenzen der Dekonstruktion, und sie plausibili-

siert diese Grenze in einer ausführlichen Lektüre und Auseisandersetzungmit und

gegen Nietzsche, Freud und Derrida.

6 Diese dritte Verschiebung findet sich in je unterschiedlicher Intensität und in unterschiedli-

chem Umfang in den meisten hier iterierten Bildungstheorien, wobei ich Wimmers dekon-

struktives Projekt einer immer schon ruinierten, immer im Kommen bleibenden wie post-

humanistischen Bildung herausstellen würde, der, wie bereits problematisiert, trotz seines

dekonstruktiven und damit ›pluralen Stils‹ den Bildungsbegriff zentriert und damit (aus der

Perspektive Spivaks) die von der Dekonstruktion problematisierte Privilegierung eines Zen-

trums reproduziert (vgl. Spivak zum Zentrismus 1985, 185).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 295

Diese Bewegung Spivaks bewegt sich in der Nähe der bereits angeführten Kri-

tikMecherils an der dekonstruktiven Privilegierung der vorgegebenen und vorherr-

schendenOrdnung (Mecheril 2009) und dem vonmir problematisierten und disku-

tiertenVerhaftetseinderBildungsphilosophie amBildungsbegriff undan tradierten

disziplinpolitischen Diskursen wie Referenzsystemen.

Mit Spivak entspricht die erste Verschiebung der Negation der Frau und der

phallischen Auslöschung eines Diskurses der Klitoris: Die »Negation ist ein Merk-

mal für das Begehren des [männlichen] Ich, die Heterogenität oder Diskontinuität

zu verleugnen« (Spivak 1992, 200; vgl. ebd., 212). Die zweite Verschiebung wendet

sich gegen diese Negation durch die Einnahme der Position desMannes; sie lässt

sich aus dekonstruktiver Perspektive jedoch als eine Negation der Frau auf einer

höheren Ebene verstehen. Die dritte und dekonstruktive Verschiebung bei Derrida

bejaht das durch die erste und zweite Verschiebung Ausgeschlossene, bejaht das

Jenseits dieser beiden Negationen; ohne dabei den Phallozentrismus zu kopieren.

In aller Kürze: Derrida zersetzt erstens den Phallozentrismus und die angebliche

Souveränität und Identität des Männlichen, dezentriert zweitens das Phallische,

›vermischt‹ die Geschlechter in einer unreinen Differenz (Spivak 1992, 189, 208)

– auch der Phallus verweise nur auf Spuren und Verschiebungen – und drittens

positiviert und bejaht er den Ausschluss der ersten Verschiebung.

Spivak setzt nun an einBedenkenDerridas an: Läuft seine feministischeDekon-

struktion nicht doch »auf ’s Selbe (revient aumeme) hinaus […]« undnicht »auf ’s an-

dere«,wenn er die ›Frau als sein Subjekt‹ seiner Philosophie positioniert und der ur-

sprünglich ausgeschlossenen Stimme der Frau folgt (Derrida 1986, 131; zit.n. Spivak

1992, 185)?Die Frauwird durch dieDekonstruktion zum radikalen Anderen, zu einer

Alterität, die nicht wirklich existiert, die keine Identität hat. Dieses radikal Andere

ist die Verschiebung, ein Aufschub, das immer im Kommen Bleibende und die un-

endliche Verweiskette der Spuren ohne Ursprung (Spivak 1992, 203).

Über die Lektüre Freuds und Nietzsches zeigt Spivak, dass diese Bejahung der

Frau als ein Nichts auch auf frauenfeindliche Zuschreibungen bei Nietzsche und

Freud verweist, welche der Frau die Fähigkeit zum Orgasmus absprechen (Auslö-

schung des Klitoris-Diskurses); sie täuscht nur vor und die Täuschung ist das Kenn-

zeichen desWeiblichen. Zwar dreht Derrida die Perspektive, erzeugt Unentscheid-

barkeiten und zeigt unter anderem, dass »eher der Phallus es schafft, den Trick zu

lernen, […] fast einenOrgasmus vorzutäuschen« (Spivak 1992, 191); doch letztendlich

bleibt er dem Diskurs der Täuschung und dem Ausschluss eines klitorialen Orgas-

mus verhaftet, denn die Frau kommt bei Derrida nie zu sich selbst, sie ist die Ver-

schiebung selbst (vgl. ebd., 202).

Auch der plurale Stil Derridas in Abgrenzung zum einen oder großen Stil bleibt

»in Komplizität mit seiner zum Sujet gemachten Sache« (Spivak 1992, 197); es bleibt

ganz im Sinne des sexuellen Regelkreises des Goethezeitalters ein Diskurs über

die Frau, wobei der von Derrida bemühte und bejahte Ausschluss der Frau »nicht

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


296 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

wirklich Frau« ist (ebd., 211). Es entsteht eine problematisierende Perspektive, in

der die »Frauen stets als Instrument männlicher Selbst-Dekonstruktion gebraucht

worden« zu sein scheinen (Spivak 1992, 201). Auch Derrida schaffe es nicht, trotz

aller Leistungen, feministischen Intentionen, Bedenken und »Entschuldigungen«,

sich »völlig aus der massiven Einschließung« der männlichen »Aneignung der

Stimme der Frau [zu] befreien« (ebd., 211). Mit Spivak scheinen selbst die pluralen

oder differenztheoretischen Stile sich nicht dem Phallogozentrismus entziehen zu

können (vgl. Spivak 1992). Jeder Stil (vgl. ebd., 184f.), jeder potente Stift (Nietzsche)

oder Schreibgriffel (Kittler) im Namen der oder des Anderen oder der Differenz

bleibt dem Stil (Phallus) verbunden (vgl. Spivak 1992, 197ff.) und gebunden an das,

wovonmensch sich versucht abzugrenzen (vgl. Kapitel 2.4).7

In einem kritischen Modus lässt sich die Dekonstruktion als eine problemati-

sche oder eher ambivalente Radikalisierung moderner Tendenzen fassen, mit der

die Frau, das/die Andere(n) und in diesem Fall das Genießen der Frau noch stärker

demmodernen undmännlichenBegehren der philosophierendenMänner und Frau-

en untergeordnet werden, womit die dritte Verschiebung eine weitere Negation der

Fraudarstellt.Vielmehr scheint nachSpivak erst einmal die Fragegestelltwerdenzu

müssen: »Was ist derMann,daßdie vorgegebeneRoute seinesBegehrens einender-

artigen Text schafft« (Spivak 1992, 206)? Wie sieht das ›historische Netzwerk‹ oder

der kontingente Kurzschluss zwischen politischer Ökonomie, Eigentumsdenken,

Geschlechterverhältnissen und den Ausschlüssen aus (vgl. ebd., 205)? Die Dekon-

struktion zerbricht zwar die Logik eines Eigenen und die Differenz zwischen Eige-

nemundAnderemoder Innen undAußen; doch es lässt sich imAnschluss an Spivak

nicht leugnen, dass die Dekonstruktion letztendlich eine kritische Rückwende der

Moderne auf sich selbst darstellt und ein Kind der Moderne ist. Letztendlich histo-

risiert Spivak dieDekonstruktion; auch sie ist von der »politischen und sozialenGe-

schichte ›bestimmt‹« (ebd., 205).Wie schon in Bezug aufWimmer besprochen: Die

Dekonstruktion macht nicht nur die Selben und Anderen zu Ruinen, sondern stellt

selbst eine Ruine dar (vgl. ebd.), wobei mit Spivak der damit verbundene Problem-

gehalt und die Grenze der auch immer schon ruinierten Dekonstruktion deutlicher

werden.

Noch einmal sei in Bezug auf ein dekonstruktives Bildungsdenken gesagt: Die

Dekonstruktion der Bildung kann als provinzialisierend positioniert werden und

eignet sich mit Forster gesprochen, um erstens den »Horizont«, den »Wirkungs-

kreis« und die »Grenzen« der Ordnung der Bildung »zu bestimmen« (Forster 2017,

187) und diese Ordnung, wie bereits vielfach geschehen, zu zersetzen. Ausgehend

vondieser erstenzersetzendenÖffnungderOrdnungderBildungundderBejahung

der Ausschlüsse können zweitens Dekonstruktivist:innen eine Dezentralisierung,

7 Der untere Teil des Absatzes ist in Teilen und in abgewandelter Form dem Text Das postkolo-

niale Ende der Bildung entnommen (Wartmann 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 297

Heterogenisierung,DiffraktionundHybridisierung inBezugaufdieDiskurse,Ord-

nungenundPraktikendesAufwachsens undüberVeränderungsprozesse anstoßen,

also den pluralen Stil forcieren.

Die Dekonstruktion lässt sich auf einer Seite der sexuellen Differenz (Spivak

1992) wie auch der kolonialen Differenz verorten (vgl. Lugones 2010, 752f.), was je-

doch nicht heißt, dass sie für postkoloniales Engagement aus dem globalen Norden

nicht taugt oder sie sich diesen Dualismen (Innen/Außen; Mann/Frau; Nord/Süd;

Demontage/Sabotage) einfach fügen würde.

Und nun? Was kommt nach der Dekonstruktion? Spivak lobt und honoriert

Derridas Einsätze (Spivak 1992, 189); es lassen sich das unter anderem feministische

oder auch postkoloniale Potential hervorheben und die Verdienste gerademit Blick

auf die dekonstruktiven Fortschreibungen Spivaks oder Butlers und in Bezug auf

die massiven Einschreibungen dieser Denkweisen in politische wie soziale Dis-

kurse und Praktiken markieren. Doch nach Spivak reicht eine rein dekonstruktive

Intervention nicht aus. Die Dekonstruktivist:in muss nach der Dekonstruktion

»etwas anderes daraus machen« (ebd.; vgl. ebd., 211).

Die rahmende Grundfigur für dieses ›andere‹ kann bei Spivakmit den nicht en-

denden »Negotiations« markiert werden (1996, 134). Sie plädiert für einen fortlau-

fendenAushandlungsprozess8, für eineVerschränkungundeinemSowohl-als-auch

8 Dieser Aushandlungsprozess ist zugleich ein Konfliktverhältnis. Nach Spivak ist hier aber

nicht die Frage entscheidend, welcher Kampf oder welche gegen die erste Verschiebung ge-

richtete Verschiebung und welchemarginalisierte oder ausgeschlossene Gruppe die richtige

oderwichtigere ist (vgl. dazu auch Spivak 1996, 88). Das Problembesteht eher in denVer-Ein-

zelungen undAbgrenzungen der verschiedenen Kämpfe. So drohen, in der zweiten Verschie-

bung beispielsweise imKampf gegen das Patriarchat bei einer zu affirmativen identitätslogi-

schenReproduktion oderNaturalisierung derDualismen oder des Ausgeschlossenen dasHy-

bride, Nichtidentische, Unreine, Heterogene, Verschränkte und Kontingente negiert zu wer-

den. Bei einer zu starken dekonstruktiven Negierung von Dualismen oder radikalen Diffe-

renzen, droht der Stil (Phallus) des verwendeten pluralen Stil verdeckt zu werden und mit

Blick auf Schäfers hegemonietheoretische Überlegungen die politische Handlungsfähigkeit

zu leiden (vgl. Kapitel 4.4). Hinzu kommt: Beispielsweise in Kombination mit Selbstbestim-

mungsdiskursen droht aus dekonstruktiver Sicht der eine Stil, der platonische, männliche

und identitätslogische Diskurs sich einzuschreiben, wenn z.B. jede:r bewusst dem Plädoy-

er für Differenz und Hybridität folgt und an seiner bzw. ihrer (Nicht-)Identität basteln kann,

wie er bzw. sie möchte. Natürlich lässt sich ausgehend von einer dekonstruktiven Perspek-

tive das Hybride, Heterogene, Verschränkte sowie Unreine feiern. Haraways Unruhig bleiben,

die Gender-Diskurse oder die queeren Kämpfe ließen sich in diese Diskurslinie einordnen.

Doch diese Feier scheint ausgehend von der zweiten Verschiebung und im kritischen Modus

(Queer, Hybrid etc. vs. Heteronormative Differenz) schnell dahingehend zu kippen, dass die

bestehendenDualismen und die (gewonnenen) Kämpfe gegen den platonischenDiskurs des

Einen (vgl. Kittler 2010) und die Kämpfe für Gleichwertigkeit wie Gleichstellung der unter-

schiedenen Elemente (beispielsweise Mann/Frau) abgewertet werden (vgl. in Bezug zu Na-

tur/Kultur die Kritik an Haraway im Kontrast zu Latour bei Nordmann 2015, 59–88).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


298 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

von Feminismus, Marxismus und Dekonstruktion (ebd.; vgl. Nandi 2009) oder in

Bezug auf die angeführte Parabel für eine Aushandlung zwischen der zweiten und

dritten Verschiebung.

Eine zentrale Aushandlungsfigur Spivaks scheint mir der strategische Essen-

tialismus (wie auch strategische Universalismus) zu sein (vgl. Buden 2008), wobei

sie die Begrifflichkeit bereits früh aufgegeben hat, da das strategische meist über-

lesen wurde (Spivak in einem Interview mit Danius und Jonsson (Danius/Johnson/

Spivak 1993, 35). Aber gerade das Strategische verweist auf eine dekonstruktive Ak-

tualisierungder zweitenVerschiebungunddamit auf eineVerschränkung zwischen

der zweiten und dritten Verschiebung. Wenn Spivak von der Frau oder den Subal-

ternen spricht, verweist dies auf keine konkrete Identität der Frau oder der Subal-

ternen, sondern für den gemeinsamen und politischen Kampf wird das mit diesen

Begriffen Bezeichnete strategisch und temporär9 essentialisiert. Es gehe beispiels-

weise darum, verschiedene »Agendas verschiedenster Frauengruppen zusammen

zu bringen, um für eine gemeinsam Sache« einzutreten und politisch handlungsfä-

hig zu sein (Mambrol 2016; eig. Übers.). In den Frauenkämpfen, beispielsweise im

globalen Süden, bleibt die dekonstruktive Perspektive gleichzeitig wichtig, um zum

Beispiel zu zeigen, dass (laut María Lugones) die Frau, genauer: ein Frauenbild, im

globalen Süden über koloniale Praktiken und Diskurse erzeugt und nicht die Frau

kolonialisiert wurde (vgl. Lugones 2010, 745f.; Spivak 1993, 188f.).

In dieser strategisch-essentialistischen Spur unterstützt Spivak zum Beispiel

die Erzeugung von Handlungsfähigkeit der Frauen oder/und der Subalternen und

solidarisiert sich mit ihnen; doch nach Spivak will und braucht beispielsweise die

imRahmendesKolonialismushervorgebrachte kolonialisierte Fraudie endlosePlu-

ralität der Dekonstruktivist:innen (zumindest in den gegenwärtigen Verhältnissen)

nicht. Nach Spivak scheint es nicht darum zu gehen, einen Diskurs über die Frau

zu erzeugen, sondern die Leute sprechen zu lassen, zum Sprechen zu bringen oder

sie (trotz aller Repräsentationsprobleme) zu unterstützen, eine Stimme zu haben.

Spivak kritisiert regelmäßig die Hybriditätsdiskurse westlich-akademischer Dis-

kurse,die sichnichtmehr fürdie Subalternen, für funktionierendeundaufwärtsge-

richteteMechanismenderKlassenmobilität (Spivak 2008), für die Alphabetisierung

der Frauen des globalen Südens (vgl. Butler 2012) oder die Sprachen und Diskurse

der Anderen interessieren (Spivak 1993).

Ein bildungstheoretischesBeispiel: OftwirdMehrsprachigkeit als politische Lö-

sung ins Feld geführt (vgl. z.B. in Kapitel 3.7, 3.8) oder wie bei Wimmer die Dekon-

struktionderEinsprachigkeit undder hermeneutischen Lebensform forciert (Wim-

mer 2009). Spivak würde dazu jetzt vielleicht oder vermutlich sagen, dass diese In-

terventionennatürlichwichtig sind,aberwennmenschdie Leute imglobalenSüden

9 »Er soll nur temporär und zueinemganzbestimmtenpolitischenZweck angewendetwerden,

sonst drohen Missbrauch, Nationalismen, Totalitarismen usw.« (Buden 2008, 174)

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 299

unterstützen will (wie auch Schäfer und Wimmer (1999)), dann lernt zunächst erst

einmal oder zumindest parallel deren Sprachen (Spivak 1993, 192) und kämpft für

die Äquivalenz der Sprachen (Spivak 2008). Dies ist zudem nach Spivak wiederum

nur über einen Kampf um die Ökonomien vor Ort und Kämpfe für mehr aufwärts-

gerichtete Klassenmobilität zu haben (vgl. ebd.).

Mit diesem Fokus auf das politische Engagement fügt sich ein marxistischer

Diskurs (wieder) ein, den zumBeispiel Foucault durch sein politisches Engagement

und seine theoretischen Reaktionen auf aktuelle politische Kämpfe der Linken (An-

tipsychiatrie-Bewegung,Gefängnisrevolten etc.) noch deutlich bediente.Dieses So-

wohl-als-auch und die Verschränkung politischen Engagements und akademischer

Tätigkeit scheint jedoch spätestens auf dem Weg nach Deutschland (womöglich)

verloren gegangen zu sein, was (womöglich) durch die dort vorherrschenden star-

ken bürgerlichen Trennungspraktiken, welche Politik auf der einen Seite und Geis-

tigkeit, Wissenschaft und Kultur auf der anderen Seite zerteilen, erklärt werden

kann (vgl. krit. d. Felsch 2012, 38, 42-45; Neuffer 2012, 60; Kapitel 2.9).

Eine weitere zentrale Aushandlungsfigur bei Spivak ist die der ›affirmati-

ven Sabotage‹, welche die hegemonialen Erkenntnisweisen, Wahrheitsregime,

Wissensproduktionsformen und damit verbundenen Begehrensordnungen zu

zersetzen und zu transformieren versucht (vgl. Spivak 2012a, 2). Ein Beispiel wäre

Spivaks Sabotage der Briefe zur ästhetischenErziehung desMenschen Friedrich Schillers

(ebd.). Sie übernimmt (in Teilen und in kritischer Distanz) Schillers feminisierte

Figur der Ästhetik (ebd., 31f.) und die Figur der ästhetischen Erziehung, welche

von Schiller laut Spivak gegen die ›Barbarei‹ des ›Formtriebs‹ und gegen die vom

Männlichen dominierte rationale Vernunft positioniert wurde.

Spivak übernimmt jedoch nicht einfach die Figur der ästhetischen Erziehung

als strategische Ressource gegen hegemoniale Erkenntnisweisen und Wissenspro-

duktionsformen, sondern Spivaks aesthetic education bezieht sich auf das Sabo-

tieren Schillers oder auch auf Schillers unbewusster Sabotage Kants selbst (2012a,

2). Es geht bei dieser Sabotage um eine ›epistemische Performance‹ (Spivak 2012b,

1:22-1:30),die (De-)KonstruktionvonepistemischenDingen (vgl.ebd., 1:30-1:40)und

den Missbrauch oder die Instrumentalisierung (männlicher) Intellektueller, wofür

Spivak das Erlernenwie ›Trainieren der Imagination‹ als grundlegend und notwen-

dig positioniert. Das Ziel der aesthetic education besteht im epistemischen Bruch

mit »the very categories which appear to promise us life take our life away« (Butler

2012, 27).Die europäischen Kategorien sollen nicht nur angeeignet werden, umden

Phallozentrismus oder die Europäer:innen zu kopieren und darüber handlungsfä-

hig zuwerden (zweite Verschiebung), sondern diese Kategorienwerden (zumindest

in oder mit Butlers Anschluss an Spivak) umgewendet und ›missbraucht‹, um sie

gegen das double bind (Handlungsfähigkeit/Unterwerfung) selbst zu wenden.

Die Sabotage der Bildungsphilosophie: Mit dieser Iteration des Spivak’schen

Denkens visiere ich in Bezug auf einen postkolonialen und sabotierenden Umgang

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


300 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

mit Bildung kein ›back to Schiller‹, aber auch kein ›hacking‹ Schillers an, um eine

de- oder postkoloniale Bildung im Anschluss an Spivaks aesthetic education in

Versöhnung mit dem Neuhumanismus und der kritischen Theorie zu erzeugen

(wie bei Mohamed 2020; vgl. BildungsLab 2021); sondern ich versuche, die kritische

und poststrukturalistische Bildungsphilosophie selbst zu sabotieren und diese ›Bil-

dungsbastion‹ zu ›irritieren‹ und zu ›erschüttern‹ (Boger und Castro Varela 2021,

14). Ich ›missbrauche‹ die Bildungsphilosophie und wende sie gegen sich selbst,

wenn ich an die mittransportierten Plädoyers für Differenz und die kritischen

Momente der Bildungsphilosophie anschließe und diese mit ihnen und (teilweise)

gegen sie selbst fortschreibe. Ich iteriere die Einsätze und verflechte verschiedene

Elemente nicht miteinander für eine neue Bildungsphilosophie oder ein neues,

beispielsweise postkoloniales oder nationalismuskritisches, Bildungsgebäude,

sondern das in dieser Arbeit mindestens dreifach iterierte, verschobene und fort-

geschriebene bildungstheoretisch-poststrukturalistische Plädoyer für Differenz

flieht aus dem ›semantischen Gefängnis‹ der Bildung. Die Fortschrift führt am

Ende nicht einfach erneut zu einer poststrukturalistischen Bildungsphilosophie,

bei der der Bildungsbegriff weiterhin als Überschrift für ein plurales oder öffnendes

Vorgehen verwendet wird.

Inwieferndie verwendetenTheoriestrategiennichtnur zueinerVerabschiedung

derBildungsphilosophie führen, sondern einen anderenUmgangmit den akademi-

schen Diskursen, Institutionen und Praktiken rund um das Aufwachsen und Ver-

änderungsprozesse denkbar machen, bleibt hier am Ende jedoch offen. Es wurden

zwar mit dieser Arbeit und mithilfe erster konkreter Fortschriften (vgl. beispiels-

weise Kapitel 3.8 und 4.8)möglicheWege undKonsequenzen skizziert und erprobt,

doch diese stellen nur erste Suchbewegungen dar.

Auf dem Weg zu der abschließenden und auch sehr ambivalenten Einfaltung

des dekonstruktiven, kritischen, fortgeschriebenen und diffraktiven Rests dieser

Arbeit in postkoloniale und feministische Diskurse wurde eine bisher vernach-

lässigte Verschränkung für die Demontage der Bildung hervorgehoben (Kapitel

2), eine Dezentrierungsbewegung radikalisiert (Kapitel 3) und die wissenschafts-

theoretischen (Un-)Gründe der Bildungsweisen in Bezug auf ihre Bodenlosigkeit

iteriert (Kapitel 4). Diese nun auf postkoloniale Be-zugspunkte ausgerichtete Pro-

vinzialisierung geschah mithilfe der Dekonstruktion von innen, der Diffraktion

durcheinander, der Kritik gegeneinander und konstruktiven Fortschrift zueinander.

Mir ging es dabei nicht darum, dass ich die poststrukturalistischen oder postko-

lonialen Arbeiten besser verstehe und deren eigentliche Identität und Wahrheit

gegen die Bildungsphilosophie wende. Ehrlicherweise muss ich zugeben, dass die

hier erzeugte konsistente Iteration von Spivaks Texten sehr viele Fragezeichen

und das sehr partikulare Verstehen gerade in Bezug auf ihre Rezeptionen Freuds,

Nietzsches oder Kants abblenden.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Die Grenzen des pluralen Stils 301

In einer Spur der Spivak’schen Kritik am pluralen Stil geriet dieser und die De-

konstruktion immer wieder an eine Grenze, die einerseits produktive Fortschrif-

ten ermöglicht (vgl. beispielsweise 2.9, 3.8, 4.8) und die andererseits kritisch-skep-

tisch gegen die Dekonstruktion selbst positioniert wurde. Auf diese Grenze wurde

mit verschiedensten Aushandlungen zwischen kritisch-skeptischen, kritisch-kon-

struktiven, kritisch-dekonstruktiven Bewegungen, d.h. Aushandlungen zwischen

der zweiten und dritten Verschiebung, reagiert. Zu den Aushandlungselementen

zählen unter anderem das Kippen in (strategische,) einstimmige kritische Schlie-

ßungen (der große Stil), der Duktus des In-die-Schwebe-Versetzens, die Heteroge-

nese und das Aufbrechen von entstehenden Synthesen (pluraler Stil) und die Ver-

schränkung mit aktuellen nationalismus-kritischen (Kapitel 2), integrations-kriti-

schen (Kapitel 3), technofeministischen und wissenschaftstheoretischen (Kapitel 4)

sowie feministischen und postkolonialen (Kapitel 5) Interventionen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471241-035 - am 14.02.2026, 06:09:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

