5. Die Grenzen des pluralen Stils

Nach der Erzeugung, Problematisierung, Heterogenisierung und Partikularisie-
rung einer radikal bedingten Bildung (Kapitel 2), Iteration sowie Fokussierung
der Dezentrierungspunkte einer dezentrierten Selbst-Bildung (Kapitel 3) hat sich
nach den wissenschaftstheoretischen Auseinandersetzungen im letzten Kapitel
die Frage nach dem Was der Bildung deutlich verkompliziert. Die Dekonstruktion
kippte am Ende des zweiten Kapitels (ausgehend von einer kritischen Perspektive)
eher in eine kritische Destruktion (Bildung und Nation) und im dritten Kapitel ent-
stand am Ende eine affirmativere Konstruktion (Schulkonzeption). Im dritten und
letzten Kapitel scheinen nun die von innen erzeugten Widerspriiche, die durch-ein-
ander erfolgten Verschrinkungen wie Abgrenzungen und die Erzeugung eines
mehrstimmigen Plidoyers fur differente Differenzen und Verschrinkungen das
Sowohl-als-auch konstruktiver, wie destruktiver, dekonstruktiver und diffraktiver
Elemente starker hervorzuheben.

Die Fortfithrung des pluralen Stils: Das Ziel war, die unterschiedlichen Plidoy-
ers fiir Differenz und die heterogenisierenden Stilmomente poststrukturalistischer
Bildungsphilosophie zu iterieren, zu radikalisieren, fortzuschreiben und zu erwei-
tern. Die gesamte Arbeit ist riickblickend von partikularisierenden, verschranken-
den und pluralisierenden Bewegungen durchzogen. Damit findet sich auch am En-
de dieser Arbeit kein klarer Strang, kein einstimmiger Faden und kein stabiler Gang
im Labyrinth der Wissenschaft; es entsteht keine einheitliche (bildungs-)philoso-
phische Perspektive, die einer Systematik folgt oder die den Bildungsbegriffim Zen-
trum hilt. Wie bereits am Anfang der Arbeit geschrieben: Mit der Zeit dringten sich
mir der historische und auch der gegenwirtige Ballast der Bildungssemantik, die
wissenschaftspolitischen Widerstinde wie immanenten Ambivalenzen und Wider-
spriiche der bildungstheoretischen Plidoyers fiir Differenz immer mehr auf.

Wichtige Einwinde gegen das bildungsphilosophisch-poststrukturalistische
Erbe waren erstens der eingeschrinkte Fokus auf die monolinguale und innere
Mehrstimmigkeit innerhalb der bildungsphilosophischen Koordinaten; zweitens
das instrumentale Verhiltnis zum Poststrukturalismus und drittens das Fehlen
eines historisierenden und sozialwissenschaftlichen Blicks auf die eigene Theorie-
arbeit.

14.02.2026, 06:08:41,



https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

284

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Die Bildungsphilosophie scheint mir an eine Grenze vorgestofRen zu sein und
diese Grenze besteht auch in und mit dieser Arbeit. Die Produktion der inneren
Mehrstimmigkeit ist zwar nicht erschopft (vgl. Kapitel 2.8), diese wurde jedoch be-
reits stark entfaltet. Die anderen, wohl auch dekolonialen Mehrstimmigkeiten stel-
len hingegen eine Leerstelle in der Bildungswissenschaft dar und es war mir ein
Anliegen, den deutschsprachigen und bildungsphilosophischen Diskurs zu 6ftnen,
um damit einer anderen oder vieler Mehrstimmigkeiten mehr Raum zu geben. Auf
theoretischer Ebene lief sich dies nur teils einlosen, gerade weil die Arbeit von Be-
ginn an dem poststrukturalistischen Plidoyer fur Differenz folgt und dieses Plidoy-
ernichtin eine Mehrstimmigkeit oder Konfrontation mit anderen >Denkkollektiven«
(Fleck) bringt.

Ein zentraler Ausgangspunkt dieser Arbeit war das Unbehagen und der damit
verbundene Verdacht, dass das Plidoyer fiir Differenz wie der Poststrukturalismus
oft auf ein blof3es Mittel fiir eine kritischere Bildungsphilosophie und ein kritische-
res Bildungsverstindnis reduziert und das Plidoyer gegeniiber den spezifischen
und traditionsreichen bildungstheoretischen, institutionellen wie bildungspoliti-
schen Diskursen sekundarisiert wurde. Gegen diese Sekundarisierung wurde das
Plidoyer fiir Differenz auf die Bildungsphilosophie selbst angewandt (beispielswei-
se mithilfe der Dekonstruktion der verschiedenen Bildungsweisen). Letztendlich
wurde durch diese Riickkopplung und durch die Radikalisierung, Fortschreibung
wie Erweiterung des bildungsphilosophischen Plidoyers der Ort, von dem aus ich
mich losbewegt hatte und den ich wohl auch nie verlassen habe die Bildungsphilo-
sophie —, zu einem der zentralen Probleme und der Schluss dieser Arbeit fordert
(wie in der Einleitung geschrieben) einen oder vielmehr viele andere Begriffe und
einen oder viele andere (und immer schon miteinander verschrinkte) Orte, Dis-
kurse, Dispositive und Sprachen ein, die den Bildungsbegriff aus dem Zentrum
an den Rand zwingen. Die benannte Riickkopplung und die daran anschliefienden
Radikalisierungen und Erweiterungen erzeugten unter anderem destruktive Be-
wegungen, die sich letztendlich nicht nur gegen die Bildungsphilosophie, sondern
auch gegen die hier vorliegende weiterhin bildungsphilosophische Iteration rich-
ten. Diese Arbeit lieRe sich somit auch in einer ironischen Weise lesen, die etwas
vollzieht, was sie selbst schon nicht mehr vertritt.

Eine postkoloniale Einfaltung: AbschliefSend méchte ich einen anfinglichen
Anstof (Kapitel 1.1) und einen zwischendurch aufgenommenen Theoriestrang (Ka-
pitel 2.9 und 3.8) mithilfe des postkolonialen Projekts der »Demontage« und »Pro-
vinzialisierung« Europas von Chakrabarty (2010, 61, 63)" und des feministisch-post-
kolonialen Projekts Spivaks wieder aufnehmen. Mithilfe einer postkolonialen
(ambivalenten) Einfaltung des Bisherigen sollen nun am Ende die Konsequenzen
dieser Arbeit nochmal deutlich hervortreten und zugespitzt werden. In einem

1 Vgl. Jasova & Wartmann 2020, Wartmann 2021.

14.02.2026, 06:08:41,



https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Die Grenzen des pluralen Stils

ersten Schritt kniipfe ich dafiir an die Provinzialisierungsfigur Chakrabartys an,
um eine erste postkoloniale Lesart dieser Arbeit zu erzeugen und um den damit
verbundenen kritisch-destruktiven Tendenzen zu folgen. In einem zweiten Schritt
gehe ich auf Spivaks Dekonstruktionsdenken ein und verwende ihr Instrumentari-
um, um einige Grenzen und Konsequenzen der hier verwendeten Theoriestrategien
herauszuarbeiten.

Was bedeutet es, Bildung zu provinzialisieren? In Europa als Provinz (2010) geht
es Chakrabarty darum, Europa zu >demontieren< und zu >provinzialisieren« (Cha-
krabarty 2010, 63) und im Anschluss an diese Arbeit geh6rt nach Edgar Forster die
Dekonstruktion zu den radikalsten Versuchen, die >Souverinititc und Selbstrefe-
renzialitit europidischen Denkens zu brechen (Forster 2017, 187). Es geht mir im An-
schluss an Chakrabarty und Forster jedoch nicht um eine postkoloniale Bildungs-
kritik und eine anschlieRende postkoloniale Umwendung der Bildung (das haben
andere bereits getan), sondern in dem hier erzeugten Zugriff geht es um das Ein-
dimmen und Provinzialisieren europdischen und auch nationalen Denkens, in die-
sem Fall von kritischen Bildungsweisen sowie der Demontage der damit verbun-
denen kritischen Versprechen. Dass Bildung etwas mit der modernen Barbarei zu
tun hat (Wimmer 1988), dass »Bildung nie harmlos ist« (Castro Varela 2016, 50), dass
wir Bildung (vielleicht) abschaffen sollten (vgl. Ricken und Masschelein 2003; Ricken
2006; Wimmer 20142, 248), Bildung als vereinheitlichendes semantisch-institutio-
nelles Dach durchkreuzt werden miisste (Lyotard 1986) oder dass wir einen anderen
Umgang mit den Bildungsruinen bendtigen (Wimmer 2002), diese Aussagen haben
keinen Neuigkeitswert. Hier geschieht in einem bildungskritischen Sinne nichts
Neues. Ich habe die kritischen Bewegungen nur auf mehreren Ebenen und mithilfe
verschiedener Apparaturen gleichzeitig kritisch, dekonstruktiv und diffraktiv ite-
riert, gleichzeitig fortgeschrieben und radikalisiert; bis zu dem Punkt, an dem sich
die entstandenen Fortschriften kritisch gegen den Ort wendeten, von dem ich mich
losbewegt habe.

Trotz der entstandenen Wege zu anderen Orten, muss zunichst festgehalten
werden, dass die Provinzialisierung der Bildung bereits unzihlige Male statt-
gefunden hat. Die ganzen kritischen und poststrukturalistischen Zugriffe und
Umschreibungen der Bildung haben bereits, wie an einigen Beispielen in dieser
Arbeit ausfithrlich dargestellt, unzihlige Verschrinkungen und ein sehr komple-
xes wie kontingentes Geflecht rund um das epistemische Ding namens Bildung
erzeugt. Es lassen sich viele bildungskritische und dekonstruktive Interventionen
gegen die biirgerlich-moderne Bildung und dessen spitmoderne Abwandlungen
auflisten, welche die Verwicklungen des Bildungsbegriffs mit den grofRen Erzih-
lungen der Moderne (Lyotard 1986; Ricken 2006), mit Liberalismus (Ricken 2006),
mit Kapital (Pongratz 2002; Wimmer 2014, 136-140), Staat (Ricken 2006), Nation
(Bollenbeck 1994; Jasovd 2021), Imperialismus (Castro Varela 2016, 50), Kolonia-
lismus (ebd.; Knobloch 2019) oder Individualismus (Ricken 2006; Wimmer 2009)

14.02.2026, 06:08:41,

285


https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

286

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

aufzeigen. Es entstand in den letzten Jahrzehnten, mit Messerschmidt gesprochen,
eine radikal bedingte und damit partikulare Bildung (Messerschmidt 2020, 159).
Diese Interventionen lassen sich bereits als wichtige provinzialisierende Einsitze
verstehen, die den bildungskritischen Diskurs mit »seinen eigenen Mitteln [...]
sprovinzialisiert« haben, was nach Forster bedeutet, »seinen Horizont, seinen
Wirkungskreis und seine Grenzen zu bestimmen« (Forster 2017, 187).” Es ist schon
seit einigen Jahrzehnten nicht mehr méglich, zumindest ohne die Leistungen vieler
akademischer Kolleg:innen abzublenden, klassisch kritisch Bildungsverstindnisse
zu erzeugen oder identititslogisch einstimmige Bedeutungen (Signifikat) mit dem
Bildungsbegriff (Signifikant) zu koppeln und dariiber entsprechende kritische
Imaginationen und Versprechen zu reproduzieren wie hervorzubringen.

An diese bildungstheoretisch-poststrukturalistische Leistung, d.h. die Irri-
tation, Demontage und Zersetzung klassisch-kritischer Bildungsweisen, habe
ich angekniipft. Die bereits erfolgte Demontage der Ordnung der Bildung sollte
tiber die geleisteten Iterationen in Bezug auf die medien-, macht-, alteritits-,
hegemonie-, differenztheoretischen und nationalismuskritischen Momente im
kritischen Bildungsdenken deutlich geworden sein. In diese demontierende Dis-
kurslinie der poststrukturalistischen Bildungsphilosophie habe ich mich eingereiht
und diese Demontage wurde iiber drei Interventionspunkte (Nationalismuskritik,
Subjektdezentrierung, Reprisentationskrise) iteriert und fortgeschrieben.

Zuriick zu Chakrabarty: Wichtig scheint mir an Chakrabartys Perspektive, dass
diese vorliegende Arbeit selbst Teil des Problems ist. Mit ihm l4sst sich eine sehr
enge Verwicklung des epistemischen Dings der Bildung mit (post-)kolonialen Ma-
chenschaften plausibilisieren. Denn die Verwicklung betrifft zum einen die Univer-
sititen als zentrale Institutionen der »Nationalstaatenc, die bestimmte »Wahrheits-
spiele«durchsetzen. Auch betrifft es zum anderen das wissenschaftliche Arbeiten an
sich, welches »ungeachtet [der teils] kritischen Distanz« mit dieser Institution ver-
schrinke bleibt (Chakrabarty 2010, 60). Chakrabarty verneint die Méglichkeit?, aus
der Universitit heraus >Europa provinzialisieren< zu kénnen (ebd.). Ich kann folg-
lich mithilfe der »an den Universititen institutionalisiertenc, aber gleichzeitig >un-
verzichtbaren« Diskurse nur diesseits der hegemonialen Diskurse forschen, kritisie-
ren, experimentieren oder dekonstruieren. Die pessimistische These lautet folglich,
dass die >koloniale Differenz< (Quijano 2007; Lugones 2010) derart von der Univer-
sitit reprisentiert, reproduziert und sich in sie eingeschrieben hat, dass jede kriti-

2 Die Aufzihlung und Beschreibung der Provinzialisierung wurde aus dem Text Bildung pro-
vinzialisieren (Jasova & Wartmann 2020, 38f.) in leicht verdnderter Weise (ibernommen.

3 Diese Unmoglichkeit fithrt bei Chakrabarty jedoch nicht in die Handlungsunfihigkeit, son-
dern zu einer »Politik der Verzweiflung, die eine radikal heterogene Welt anvisiert (Cha-
krabarty 2010, 65) und die in den Provinzialisierungsversuchen »verkorpert« werden musse
(ebd.).

14.02.2026, 06:08:41,



https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Die Grenzen des pluralen Stils

sche Intention und Intervention selbst an Universititen im globalen Siiden auf der
kolonial-hegemonialen Seite der kolonialen Differenz verbleibt.

Neben Institutionen wie der Universitit stellt zudem die Pidagogik und in Be-
zug auf Deutschland die Ordnung der Bildung einen weiteren wichtigen Angelpunkt
dar (vgl. Chakrabarty 2010, 60; Jasovd und Wartmann 2020), der durch den »Auf-
stieg (und der damit verbundenen Universalisierung) der biirgerlichen Ordnung«
entstanden ist (ebd., 60f.). Das hier angelegte Experimentalsystem droht somit ein
Europa zu stiitzen, allein weil es an der Universitit und dann noch an einer Uni-
versitit im globalen Norden stattfindet. Es droht aber auch Europa zu stiitzen, weil
ein bereits eurozentrisches und vielfach exportiertes Experiment namens Bildung
im Zentrum der Auseinandersetzung steht, welches, wie gezeigt, dazu zu neigen
scheint, jegliche Heterogenese zu sekundarisieren.

Trotz der pessimistischen Sichtweise Chakrabartys ldsst sich mit ihm trotzdem
in Komplizenschaft mit Subalternen und subalternen Vergangenheiten treten, in-
dem >Europa« und ihre Akteur:innen, welche den modernen »Imperialismus und
[...] Nationalismus (in der Dritten Welt) durch ihr gemeinschaftliches Unternehmen
und ihre gemeinschaftliche Gewalt universalisiert haben«, radikal kritisiert und de-
montiert werden (Chakrabarty 2010, 61). Wichtige Ankniipfungspunkte fiir diese
Demontage Europas und fiir die damit verbundene Offnung fiir radikale Heteroge-
nitit sind mit Bezug zu Chakrabarty der universalisierte und oft sehr gewaltsam
durchgesetzte Nationalismus, der biirgerliche Individualismus und das Universa-
lismuskonzept selbst. In diesem Sinne liefen sich die drei Irritationsmomente mei-
ner Arbeit (Nationalismus, Subjektdezentrierung und Reprisentationskrise) auch
als wichtige provinzialisierende Angelpunkte positionieren.

Bildung zu provinzialisieren hiefRe mit Chakrabarty, sie erstens in ihrer Gewalt-
tatigkeit, Ambivalenz, Tragik sowie Verschrinkung auch mit dem Kolonialismus zu
demontieren und die Erzeugung von (selbst-)kritischen Bildungen als Teil dieser
ambivalenten, gewalttitigen und europiischen Geschichte offen zu legen (vgl. Ka-
pitel 2.9). Des Weiteren hiefde eine Provinzialisierung der Bildung, iiber die Ver-
schrankung mit dem Kolonialismus hinaus den bildungstheoretischen Diskurs »mit
seinen eigenen Mitteln zu >provinzialisierens, das heiflt, wie gesagt, seinen Hori-
zont, seinen Wirkungskreis und seine Grenzen zu bestimmenc (Forster, 2017, 187).
Als Drittes verweist Provinzialisierung auf eine Dezentrierungsbewegung, durch
die Bildung als Teil der Pluralitit oder vielleicht auch erstmal beendet (vgl. Wart-
mann 2021) und daher eingegrenzt wie eingedimmt werden muss (wie z.B. in Ka-
pitel 3.7-3.8). Die anvisierte dekonstruktive, diffraktive, kritische und nun auch pro-
vinzialisierende Zersetzung des Innen und die Streichung des einigenden Dachs der
Bildung soll, wie bereits in der Einleitung angekiindigt, Raum schaffen, um einer
Heterogenisierung des Sag-, Denk-, [...], Subjektivier- und Institutionalisierbaren
von Aufwachsens-, [...] und Verinderungsprozessen zuzuarbeiten. In einem postko-
lonialen Zugrift bedingt und ermdglicht die Provinzialisierung der Bildung im Sin-

14.02.2026, 06:08:41,

287


https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

288

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ne einer Demontage, Eingrenzung und Eindimmung iberhaupt erst das Plidoyer
fir Differenz.

Das kritische Bildungsdenken und die eigene Disziplin wurde mir im Laufe
der Iterationen und Ubersetzungen so fremd, dass eine kritische Wendung des
Bildungsbegriftfs nun nicht nur bezweifelt wird (wie bei Ricken 2006), sondern
die Iteration sich, zumindest im kritischen Modus, gegen die Zentrierung des
Bildungsbegriffs wendet. Uber Rickens Zweifel hinaus stehen die Vereinheitli-
chungen von Bildungsgeschichten, die Vers6hnung oder der Kurzschluss zwischen
Kritischer Theorie, Poststrukturalimus und Neuhumanismus, die einstimmi-
gen Bildungssemantiken und -fundamente wie die tradierten Zentrierungen des
Bildungsbegrifts zur Disposition. Mehrstimmigkeiten, Dekonstruktionen, Hete-
rogenesen, Diffraktionen und Dezentrierungen, die den Begriff und die Diskurse
der Bildung partikularisieren und an den Rand zwingen, lassen sich kritisch
gegen bildungsphilosophische Tendenzen der Einstimmigkeit oder inneren Mehr-
stimmigkeit, der Affirmation gegeniiber vorherrschenden disziplinpolitschen
Diskursen und der Zentrierung des Bildungsbegriffs wenden.

Ich hatte bereits an verschiedenen Stellen beschrieben, dass die begleitende
Auseinandersetzung mit postkolonialen (wie auch gender-, neu-materialistischen
und medientheoretischen) Texten die vorliegende Arbeit entscheidend geprigt hat,
gerade weil postkoloniale Denker:innen das poststrukturalistische Plidoyer fir
Differenz in einer Weise verschoben haben, sodass Fragen nach Nationalismus,
Ungleichheit, Mehrstimmigkeit und Andersheit nochmal anders akzentuiert und
problematisiert werden kénnen. So war zum Beispiel in Bezug auf das zweite
Kapitel Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt eine der ersten zentralen Forderun-
gen nach einer Dekonstruktion des Kulturnationalismus des Bildungsbiirgertums
der Arbeit von Kien Nghi Has Imperfect Steal: Humboldts Erben in postkolonialer
Liquidationskrise? entnommen, die im Zusammenhang mit dem Streit um das
Humboldtforum erschienen ist (2014).

»Die Humboldts sind eine kollektive Projektionsflache und kulturpolitische Erfin-
dung fiir das, was Deutschland in seiner Geschichte eigentlich noch nie war. Durch
die Humboldt'sche Omniprasenz erschafft die Kulturnation ein phantastisches
Bild von sich, das im Grunde genommen kaum mit seiner Geschichte vereinbarist.
Daher ist das nationale Label sHumboldt< allgegenwartig: Wo Humboldt darauf
steht, ist auch das Versprechen auf ein gutes Deutschland drin. In diesem Sinne
ist der Humboldt-Diskurs nicht nur selbstverliebt, sondern engt auch die Raume
fur kritische Diskurse ein, die die deutsche Gesellschaft, ihre politische Kultur und
Ceschichte nicht durch die rosarote Humboldt-Brille sehen. Der Humboldt-Kult
istalso im Sinne einer nationalen Inszenierung zu lesen und zu dekonstruieren.«
(Ha 2014)

14.02.2026, 06:08:41,



https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Die Grenzen des pluralen Stils

Und dieser Text steht einem der identititsstiftendsten Texte der kritischen Bil-
dungsdenker:innen deutlich entgegen und zwar der Theorie der Halbbildung Ador-
nos (1972) und der darin enthaltenden und gegenwirtig weiterhin disziplinpoli-
tisch-hegemonialen Figur des Festhaltens am kritisierten Bildungsbegriff und dem
Beharren eines deutschen Referenzrahmens (hier Friedrich Schiller). Wie Adorno
scheinen viele kritische und auch post- oder dekoloniale Bildungsdenker:innen
weiterhin die Festung Bildung aufrecht zu erhalten. Hier lisst sich mit Blick auf
die Dialektik der Aufklirung jedoch schon die Frage stellen, was schlimmer ist als
der Faschismus und die >Barbarei der Moderne<. Das bereits erfolgte Scheitern
und der versiumte Widerstand des Bildungsbiirgertums gegen den Faschismus,
die Mittdterschaft des klassischen Bildungsbiirgertums und die unzihligen aus-
buchstabierten Verschrinkungen mit Macht, Kapital, Kolonialismus etc., d.h. die
radikale Bedingtheit (Messerschmidt 2020, 159), und der damit verbundene im-
mense historische Ballast der Bildung sollten zumindest aus moralisch-politischen
Griinden mehr als nur ein kritisches Fragezeichen hinter dem Bildungsbegriff (vgl.
Thompson 2021, 21) und mehr als eine auf Bildung zentrierte poststrukturalistische
Bildungsphilosophie erzeugen, welche dann meist nach getaner Selbstkritik nur zu
einem >Und doch« und einer Bildungsweise fithrt.

Die durch das Bildungsbiirgertum mitzuverantwortende Katastrophe — Fa-
schismus und Holocaust — wurde schon nach den beiden Weltkriegen abgeblendet
und die kritische Wiederankniipfung an ein bereits gescheitertes Experiment
wirkte schon nach dem Ausspruch Adornos von 1951, dass nach Auschwitz ein
Gedicht zu schreiben barbarisch sei, bei ihm selbst in der Theorie der Halbbildung
wie eine unbefriedigende Notlosung (vgl. Lepenies 2003; Kapitel 2.9). Aber gerade
nach den unzihlbaren bildungstheoretischen Kritiken und Dekonstruktionen der
Bildung sowie in Zeiten erstarkender post- und dekolonialer Diskurse wirkt das
Festhalten und die Fixierung auf einen Begriff in einer nationalisierten Sprache samt
der weiterhin wichtigen deutsch-nationalisierten Referenzen nun anachronistisch
und alles andere als kritisch.

Damit pfropfe ich den bisherigen Bewegungen eine oder mehrere postkoloniale
Praktiken und Diskurse auf oder vielmehr falte ich das Bisherige in eine postkolo-
niale Geschichte ein, um damit die Hoffnung zu nihren, dass gerade das postko-
loniale Denken und Engagement das bildungstheoretische Kritik-Fass zum Uber-
laufen bringen kann. Es haben sich in den letzten Jahrzehnten unzihlige Kritiken,
Dezentrierungen und Dekonstruktionen, darunter auch post- und dekoloniale Va-
rianten, unter dem Dach der Bildungstheorie und im Namen der Bildung gehiuft. Es
konnte nun ein kleiner Schubs reichen, um die vielen theoretischen Eigentiimlich-
keiten am Rande gegen das vorherrschende Regime des individuellen Allgemeinen
des kritischen Bildungsdenkens zu wenden.

14.02.2026, 06:08:41,

289


https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

290

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Die dreifache Verschiebung der Dekonstruktion: Ein weiterer zentraler Einsatz
fiir dieses Anliegen stellt neben Chakrabartys und Has Arbeiten das Denken Spivaks
dar.

Eher zufillig geriet die frisch promovierte Literaturwissenschaftlerin Gayatri
Chakravorty Spivak an das 1967 erschienene Buch des damals in den USA noch un-
bekannten Jaques Derridas De la grammatologie. Sie bestellte und lass es wie andere
fiir sie ungewohnlich und interessant wirkende Biicher, die sie sich iiber Verlagska-
taloge heraussuchte. Sie war von diesem Buch begeistert, sie kannte Derrida nicht,
sie hatte erst 1961 Indien verlassen, weder Englisch noch Franzésisch sind ihre Mut-
tersprache und kein Verlag hitte ihr, einer unbekannten Autorin, einen Vertrag fiir
ein Buch tiber einen unbekannten Autor gegeben. Sie schrieb mit 25 Jahren einen, in
ihren Worten, unschuldigen und aus heutiger Sicht peinlichen Brief an einen Ver-
lag, und fragte an, ob sie das Buch Derridas iibersetzen diirfte.

Zehn Jahre spiter wird die von ihr ins Englische iibersetzte Ausgabe Of Gram-
matologie mit einem bis heute wichtigen 80-seitigen Vorwort oder eher einer Ein-
fithrung oder einem Kommentar zur Dekonstruktion veréffentlicht.* Diese Auswahl
Spivaks oder dieses Ereignis ist natiirlich kein blof3er Zufall. Der unvergleichba-
re »Theoriehunger« (Felsch 2012, 37) und das bereits begonnene grofie theoretische
»Gemetzel« der Zeit (ebd., 35) diirften die Verlage damals notgedrungen wohl etwas
risikofreudiger gemacht haben. Auch Derridas eigene biografischen Beziige zum
Kolonialismus diirften eine Rolle spielen.

In dem Vorwort webt Spivak die Dekonstruktion in verschiedenste philosophi-
sche Diskurse ein, historisiert sie und stellt unter anderem einen Kern dekonstruk-
tiven Vorgehens deutlich heraus, der auch meine Iteration tragt. Wie in der Einlei-
tung beschrieben, lisst sich die Dekonstruktion als ein strategisch-kritischer Dis-
kurs verstehen, der sich von dem bildungsphilosophisch-poststrukturalistischem
Erbe die notwendigen Ressourcen fiir die Dekonstruktion dieses Erbes selbst leiht,
was auch bedeutet, dass die bildungsphilosophische Sprache die Kritik desselben
bereits transportiert (vgl. Spivak 1997, XVIID). Es geht folglich in Abgrenzung zur kri-
tischen Erziehungswissenschaft in meiner dekonstruktiven Kritik darum, von in-
nen heraus und mit einer kritischen Intimitit, keiner kritischen Distanz, dem Erbe
zu begegnen. Die Dekonstruktion findet in dem bildungswissenschaftlichen Erbe
alles, was sie benotigt: die Verdachtsmomente, welche den Forschungsprozess an-
gestofien haben, das Referenzsystem, in dem ich mich bewegt habe, die Problem-
horizonte sowie die Mittel, mit denen ich dem Erbe begegnet bin. Ich wollte dem
Erbe nicht einen Euro- oder Phallozentrismus unterstellen und dieses Erbe zersto-
ren, es destruieren oder dem bildungswissenschaftlichen Erbe eine scheinbar neue,

4 https://conversations.e-flux.com/t/gayatri-spivak-on-derrida-the-subaltern-and-her-life-
and-work/4198

14.02.2026, 06:08:41,



https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Die Grenzen des pluralen Stils

nicht-eurozentrische Konstruktion gegeniiberstellen, sondern es geht darum, das
Erbe zu dekonstruieren.

Der Start- und Durchgangspunkt ist hier, wie gesagt, die Dekonstruktion als ei-
ner der radikalsten Versuche, die >Souverinitit« und Selbstreferenzialitit europii-
schen Denkens zu brechen (Forster 2017, 187). Aber was macht diese Radikalitit aus?
Worauf verweist der nun schon sehr strapazierte Begriff Dekonstruktion?

Sieben Jahre nach der Verdffentlichung der englischen Ausgabe der Grammato-
logie publiziert Spivak 1983 den Aufsatz Displacement and The Discourse of Woman®, in
dem sie die Dekonstruktion Derridas selbst an ihre Grenzen treibt. Mit Gayatri C.
Spivak lasst sich ausgehend von diesem Text eine Antwort formulieren und im Spe-
ziellen die »Parabel« einer feministischen Dekonstruktivistin anfithren (ebd., 204),
die hier mit weiteren Referenzen gelesen und etwas ausgedehnt wird. In dieser Pa-
rabel ist die Protagonistin eine »aufrechte [...] Dekonstruktivistine, die in den »tradi-
tionell minnlichen Diskurs«<intervenieren mochte (ebd.). Um diese Intervention zu
leisten, bringt sie sich oder wird in einem ersten Schritt in eine Position gebracht,
welche »dieselbe«ist, wie die des minnlichen Dekonstruktivisten« (ebd.). Diese Po-
sitionierung bedarfund bedingt eine (zweite) Verschiebung der klassischen gender-
spezifischen Zuschreibung sowie Subjektivierungszumutung.

Die klassisch-hegemoniale Subjektivierung verweist auf eine tiefe Feindschaft
des Mannes gegen die Frau (ebd., 212; vgl. Kittler 2010), auf eine erste und »ur-
springliche Verschiebung« (Spivak 1992, 212), in der die Frau von der Moglichkeit
der Erzeugung und Distribution von Diskursen ausgeschlossen wurde (vgl. Kittler
2003; Wartmann 2020). Die Frau wurde mit dieser Positionierung einerseits als fir
die Nachkommenschaft zustindig und andererseits als negatives Gegenstiick zum
Minnlichen als Nichts wie gleichzeitiges Ziel des mannlichen Begehrens (Wahrheit
und Natur) in den geschlossenen s>sexuellen Regelkreis< des >Goethe-Zeitalters«
und damit in einen modernen wie biirgerlich-mannlichen Diskurs iiber die Frau
eingeschoben oder verschoben (ebd.). In Bezug auf den Bildungsdiskurs verweist
die erste Verschiebung auf die Verschiebung der Anderen, Sekundarisierten und
Ausgeschlossen durch den weifen, minnlichen und souverinen Gebildeten. Dieses
erste Bildungssubjekt wire nachtriglich konstruiert beispielsweise Platon, der alles
dem geistigen und ménnlich-konnotierten Einen unterwirft (vgl. krit. d. Kittler
2010) oder dann im 18. und 19. Jahrhundert Johann Wolfgang von Goethe, der
eigentlich in seinem ganzen Schaffen nur tiber die und fir die Frau (vgl. Kittler 1986)
und auf seiner Bildungsreise iiber die wilden und dienenden Naturwesen in Italien
schrieb (vgl. krit. d. Richter 1996, 81; Kittler 2003). Aber in bildungstheoretischer
Tradition bietet sich natiirlich Humboldts Denken als Beispiel an.

5 Den Texthinweis und eine erste Auseinandersetzung mit dem Text verdanke ich Michaela
Jasova.

14.02.2026, 06:08:41,

291


https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

292

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

»Die zeugende Kraftist mehr zur Einwirkung, die empfangende mehr zur Riickwir-
kung gestimmt. Was von der ersteren belebt wird, nennen wir mannlich, was die
letztere beseelt weiblich. Alles Mannliche zeigt mehr Selbstthatigkeit, alles Weib-
liche mehrleidende Empfanglichkeit. [...] Indem nun alles Mannliche angestreng-
te Energie, alles Weibliche beharrliches Ausdauern besitzt, bildet die unaufhor-
liche Wechselwirkung von beiden die unbeschrankte Kraft der Natur, deren An-
strengung nie ermattet, und deren Ruhe nie in Unthitigkeit ausartet.« (Humboldt
1795b, 334f)

Zweite Verschiebung: Die Dekonstruktivistin nutzt »den Diskurs des Phallus als
Zeichen« ihrer »Macht« (ebd., 204), sie wird zur desexualisierten >Furie« (ebd., 212)
und bewegt sich weg von dem ihr klassisch zugewiesenen Platz, welcher der Frau
lange und weiterhin zugewiesen wird. Sie versucht, fiir sich »selbst einen Platz zu
(re-)prisentieren« (Spivak 1992, 204), um nicht mehr Objekt der (Re-)Prisentation,
sondern ein Subjekt zu sein, dass sich und andere(s) (re-)prisentieren kann. Die De-
konstruktivistin wire mit Derrida eine Feministin in dem Sinne, dass die Frau die
hegemoniale Position des Mannes einfordert und iibernimmyt; sie will nicht nur Re-
produktionsstitte und das reale Ziel des mannlichen Begehrens sein, sondern selbst
das>Ding«des Realen begehren (vgl. Spivak 1992, 198f., 203). Aus psychoanalytischer
Sicht findet hier eine Desexualisierung statt (vgl. Kittler 1986) und die (dekonstruk-
tive) Feministin will mit dieser zweiten Verschiebung »dem Mann, dem dogmati-
schen Philosophen hneln [...], indem sie die Wahrheit, die Wissenschaft, die Ob-
jektivitit fordert, das heifdt zusammen mit der gesamten méinnlichen Illusion, auch
den Kastrationseffekt, der ihr anhaftet« (Derrida 1986, 140; zit.n. Spivak 1992, 201).

Wie schon in Kapitel 3.7 und 3.8 in Bezug auf Judith Butler und ihrer Auseinan-
dersetzung mit Spivak angefithrt, benétigt die Moglichkeit der Handlungsfihigkeit
wie auch der kritischen Ent-Unterwerfung die Unterwerfung unter die hegemonia-
len Diskurse. Sie fithrt, wie bereits geschrieben, fiir dieses Double-Bind unter ande-
rem das Beispiel der Alphabetisierung von Frauen im globalen Siiden an. Die damit
verbundene Unterwerfung unter die Schrift und unter die damit verbundenen he-
gemonialen Diskurse werden von Butler als notwendig positioniert, um iiberhaupt
eine Stimme in die diskursiv-hegemoniale Arena einbringen zu kénnen. In der zwei-
ten Verschiebungsphase dhnelt die begehrende und widerstindige Frau dem begeh-
renden und widerstindigen Mann.

Die zweite (kritische) Verschiebung verweist auf eine kritische Bildungswis-
senschaft, mithilfe der die durch die erste Verschiebung ausgeschlossenen Leute
(beispielsweise Kolonialisierte, Frauen und andere Gender, Rassifizierte) wie
ausgeschlossene oder sekundarisierte Differenzelemente (Medialitit, Alteritit,
Nicht-Identitit, Diskursivitit) an die Position des vorher Eingeschlossenen oder
Privilegierten gesetzt oder zumindest integriert werden. Personell lief3e sich hier
exemplarisch die erste Professorin fir Erziehungswissenschaft positionieren, die

14.02.2026, 06:08:41,



https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Die Grenzen des pluralen Stils

weiterhin von der ersten Verschiebung bis heute stark betroffen war und ist, sich
aber praktisch und diskursiv als eigenstindige weibliche Wissenschaftlerin zu
positionieren versuchte, welche den Ausschluss und die Abwertung weiblicher
Intellektueller kritisiert.

»Die Frau, die hervorragende Leistungen vollbringt, wird entweder als Ausnahme
von ihrem Geschlecht, noch lieber aber als mannlich bezeichnet.« (Vaerting 1928,
218)

Dritte Verschiebung: Mit einer dritten Verschiebung geht es der Dekonstruktivis-
tin dann darum, sich nicht dem Ménnlichen anzudhneln oder irgendwie ein eige-
nes weibliches Selbst-Sein zu fithren. Mit der dekonstruktiven Perspektive verkom-
pliziert sich die feministische Perspektive, denn die »Kritik des Phallozentrismus«
fithrte zu einer »Entlarvung der Ideologie des Selbstbesitzes« und einer Demonta-
ge objektivierender wie naturalisierender Ding- und Identititslogiken (Spivak 1992,
204). Ein bewusstes Selbstsein scheint spatestens mit dem Poststrukturalismus wie-
der zu dem Platz zu fithren, von dem sie sich eigentlich abgegrenzt hatte. Die De-
konstruktivistin nutzt die poststrukturalistische Kritik und macht »von der eigenen
Selbstkritik >des Patriarchats< Gebrauch [...] und [wendet ihm die] [...] Aufmerksam-
keit [zu] [...], auch wenn« sie weif}, dass diese Aufmerksamkeit und Kritik an diesem
patriarchalen System hingen bleibt, es stiitzt und diese aufgewendete Aufmerk-
samkeit »irreduzibel dazu bestimmt ist[,] [sie] [...] ohnmichtig zu machen« (ebd.,
212). Doch diese Aufmerksamkeit scheint fiir die Dekonstruktivistin notwendig zu
sein, um zu vermeiden, dass gegen den Phallozentrismus ein blof3er »Hysterazen-
trismus« gewendet wird, bei dem die Begriffe Phallus und Klitoris letztendlich nur
ausgetauscht werden und hinter der symbolischen Fassade die gleichen miannlichen
Subjektivierungsformen, Praktiken und Ordnungen genutzt und gestiitzt werden
(ebd., 202, 204).

Die Dekonstruktivistin kénnte sich in dieser Spur (nach Spivak) die Frage stel-
len, ob »also nicht eine zu der Einstellung des dekonstruktiven Philosophen zum
Diskurs des Phallus parallele Einstellung hin zu irgendeinem Diskurs der Gebir-
mutter« oder auch »Klitoris« erzeugt werden konnte oder miisste (ebd.), welcher
die bereits dekonstruierten Phalluselemente, d.h. unter anderem die in dieser Ar-
beit angefiihrte Subjektdezentrierung, sowie den damit verbundenen Schein der
Moglichkeit einer bewussten und souveranen Erzeugung eines Diskurses der Frau
bedenkt (ebd.)? Aber wie soll ein Diskurs der Frau entstehen, der sich zum gleich-
wertigen »Diskurs des Mannes« entwickelt, gerade wenn »dessen Stirke darin be-
steht, daf er oft willkiirlich und unmotiviert ist« (ebd.)? Eine Vertreterin dieser drit-
ten Verschiebung im Rahmen der pidagogischen Theorie, die aber der zweiten ver-
pflichtet bleibt, ist Gayatri Chakravorty Spivak.

14.02.2026, 06:08:41,

293


https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

294

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

»Zumindest werden in diesem Rahmen die Feministinnen lacherlich gemacht
(dended) als Frauen, die Mdnnern dhneln wollen. Es ist zumindest moglich,
dies als Klage darliber zu lesen, dafs anstelle des Phallozentrismus ein reiner
Hysterazentrismus aufgerichtet werden soll.« (Spivak 1992, 202)

Ausgehend von der dritten (dekonstruktiven) Verschiebung entstehen einige Beden-
ken gegeniiber der zweiten Verschiebung, die mit dem Stichwort >Anverwandlung«
oder mit Vaerting »Nachahmung« (1928, 221) iiberschrieben werden kénnen. Es fin-
de durch die Aneignung wie Zuweisung der mannlichen Diskurse, Praktiken und
Subjektpositionen laut Spivak und Derrida eine Ausschlieffung des Weiblichen auf
einer Art hoheren Ebene statt. Das Dekonstruktive versucht, einerseits dieser An-
verwandlung und damit der erneuten Negation des vorher Ausgeschlossenen zu be-
gegnen und andererseits die poststrukturalistische Problematisierung der identi-
titslogischen Reprisentation wie die Kritik des starken Subjekts zu beriicksichti-
gen.®

Die Grenzen der Dekonstruktion: Mit der Brille Spivaks folge ich in dieser Ar-
beit dem >pluralen Stik, radikalisiere diesen und versuche, bestehende Zentren zu
dezentrieren. Doch aus der Perspektive Spivaks bin ich erstens ein >woman’s manx,
d.h., ich feminisiere mithilfe der Dekonstruktion die Bildungsphilosophie von der
anderen Seite der sexuellen Differenz her, und es bleibt zweitens eine grundlegen-
de Grenze fiir mich und auch fiir eine Dekonstruktivistin bestehen, da die Dekon-
struktion selbst die minnliche Seite der sexuellen Differenz nicht verlassen kénne
(Spivak 1981, 178). In Bezug auf Spivaks Parabel einer feministischen Dekonstrukti-
vistin sei die Dekonstruktion zwar »erhellend als eine Kritik des Phallozentrismusc,
auch sei sie »iiberzeugend als Argument gegen die Begriindung eines hysterazen-
trischen Diskurses, mit dem ein phallozentrischer Diskurs gekontert werden soll«
(ebd.). Doch die Dekonstruktion bleibt nach Spivak auch »als eine >feministische«
Praxis selbst [...] auf der anderen Seite der sexuellen Differenz gefangen« (ebd., 204).
Spivaks Beitrag Verschiebung und der Diskurs der Frau visiert letztendlich keine einfa-
che Affirmation gegeniiber der Dekonstruktion an, sondern eine weitere Verschie-
bung, eine Problematisierung der Grenzen der Dekonstruktion, und sie plausibili-
siert diese Grenze in einer ausfithrlichen Lektiire und Auseisandersetzung mit und
gegen Nietzsche, Freud und Derrida.

6 Diese dritte Verschiebung findet sich in je unterschiedlicher Intensitdt und in unterschiedli-
chem Umfang in den meisten hier iterierten Bildungstheorien, wobei ich Wimmers dekon-
struktives Projekt einer immer schon ruinierten, immer im Kommen bleibenden wie post-
humanistischen Bildung herausstellen wiirde, der, wie bereits problematisiert, trotz seines
dekonstruktiven und damit>pluralen Stilscden Bildungsbegriff zentriert und damit (aus der
Perspektive Spivaks) die von der Dekonstruktion problematisierte Privilegierung eines Zen-
trums reproduziert (vgl. Spivak zum Zentrismus 1985, 185).

14.02.2026, 06:08:41,



https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Die Grenzen des pluralen Stils

Diese Bewegung Spivaks bewegt sich in der Nihe der bereits angefithrten Kri-
tik Mecherils an der dekonstruktiven Privilegierung der vorgegebenen und vorherr-
schenden Ordnung (Mecheril 2009) und dem von mir problematisierten und disku-
tierten Verhaftetsein der Bildungsphilosophie am Bildungsbegriffund an tradierten
disziplinpolitischen Diskursen wie Referenzsystemen.

Mit Spivak entspricht die erste Verschiebung der Negation der Frau und der
phallischen Ausléschung eines Diskurses der Klitoris: Die »Negation ist ein Merk-
mal fiir das Begehren des [minnlichen] Ich, die Heterogenitit oder Diskontinuitit
zu verleugnen« (Spivak 1992, 200; vgl. ebd., 212). Die zweite Verschiebung wendet
sich gegen diese Negation durch die Einnahme der Position des Mannes; sie lisst
sich aus dekonstruktiver Perspektive jedoch als eine Negation der Frau auf einer
hoéheren Ebene verstehen. Die dritte und dekonstruktive Verschiebung bei Derrida
bejaht das durch die erste und zweite Verschiebung Ausgeschlossene, bejaht das
Jenseits dieser beiden Negationen; ohne dabei den Phallozentrismus zu kopieren.
In aller Kiirze: Derrida zersetzt erstens den Phallozentrismus und die angebliche
Souverinitit und Identitit des Minnlichen, dezentriert zweitens das Phallische,
svermischt« die Geschlechter in einer unreinen Differenz (Spivak 1992, 189, 208)
— auch der Phallus verweise nur auf Spuren und Verschiebungen - und drittens
positiviert und bejaht er den Ausschluss der ersten Verschiebung.

Spivak setzt nun an ein Bedenken Derridas an: Liuft seine feministische Dekon-
struktion nicht doch »auf’s Selbe (revient au meme) hinaus [...J« und nicht »auf’s an-
dere«, wenn er die >Frau als sein Subjekt« seiner Philosophie positioniert und der ur-
spriinglich ausgeschlossenen Stimme der Frau folgt (Derrida 1986, 131; zit.n. Spivak
1992, 185)? Die Frau wird durch die Dekonstruktion zum radikalen Anderen, zu einer
Alteritit, die nicht wirklich existiert, die keine Identitit hat. Dieses radikal Andere
ist die Verschiebung, ein Aufschub, das immer im Kommen Bleibende und die un-
endliche Verweiskette der Spuren ohne Ursprung (Spivak 1992, 203).

Uber die Lektiire Freuds und Nietzsches zeigt Spivak, dass diese Bejahung der
Frau als ein Nichts auch auf frauenfeindliche Zuschreibungen bei Nietzsche und
Freud verweist, welche der Frau die Fihigkeit zum Orgasmus absprechen (Auslo-
schung des Klitoris-Diskurses); sie tiuscht nur vor und die Tiuschung ist das Kenn-
zeichen des Weiblichen. Zwar dreht Derrida die Perspektive, erzeugt Unentscheid-
barkeiten und zeigt unter anderem, dass »eher der Phallus es schafft, den Trick zu
lernen, [...] fast einen Orgasmus vorzutiuschen« (Spivak 1992, 191); doch letztendlich
bleibt er dem Diskurs der Tiuschung und dem Ausschluss eines klitorialen Orgas-
mus verhaftet, denn die Frau kommt bei Derrida nie zu sich selbst, sie ist die Ver-
schiebung selbst (vgl. ebd., 202).

Auch der plurale Stil Derridas in Abgrenzung zum einen oder grofRen Stil bleibt
»in Komplizitit mit seiner zum Sujet gemachten Sache« (Spivak 1992, 197); es bleibt
ganz im Sinne des sexuellen Regelkreises des Goethezeitalters ein Diskurs iiber
die Frau, wobei der von Derrida bemithte und bejahte Ausschluss der Frau »nicht

14.02.2026, 06:08:41,

295


https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

296

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

wirklich Frau« ist (ebd., 211). Es entsteht eine problematisierende Perspektive, in
der die »Frauen stets als Instrument minnlicher Selbst-Dekonstruktion gebraucht
worden« zu sein scheinen (Spivak 1992, 201). Auch Derrida schaffe es nicht, trotz
aller Leistungen, feministischen Intentionen, Bedenken und »Entschuldigungenc,
sich »vollig aus der massiven EinschlieBung« der méinnlichen »Aneignung der
Stimme der Frau [zu] befreien« (ebd., 211). Mit Spivak scheinen selbst die pluralen
oder differenztheoretischen Stile sich nicht dem Phallogozentrismus entziehen zu
konnen (vgl. Spivak 1992). Jeder Stil (vgl. ebd., 184f.), jeder potente Stift (Nietzsche)
oder Schreibgriffel (Kittler) im Namen der oder des Anderen oder der Differenz
bleibt dem Stil (Phallus) verbunden (vgl. Spivak 1992, 197ff.) und gebunden an das,
wovon mensch sich versucht abzugrenzen (vgl. Kapitel 2.4).”

In einem kritischen Modus lasst sich die Dekonstruktion als eine problemati-
sche oder eher ambivalente Radikalisierung moderner Tendenzen fassen, mit der
die Frau, das/die Andere(n) und in diesem Fall das Genieflen der Frau noch stirker
dem modernen und minnlichen Begehren der philosophierenden Manner und Frau-
en untergeordnet werden, womit die dritte Verschiebung eine weitere Negation der
Frau darstellt. Vielmehr scheint nach Spivak erst einmal die Frage gestellt werden zu
miissen: »Was ist der Mann, daf? die vorgegebene Route seines Begehrens einen der-
artigen Text schafft« (Spivak 1992, 206)? Wie sieht das >historische Netzwerk« oder
der kontingente Kurzschluss zwischen politischer Okonomie, Eigentumsdenken,
Geschlechterverhiltnissen und den Ausschliissen aus (vgl. ebd., 205)? Die Dekon-
struktion zerbricht zwar die Logik eines Eigenen und die Differenz zwischen Eige-
nem und Anderem oder Innen und Auflen; doch es lisst sich im Anschluss an Spivak
nicht leugnen, dass die Dekonstruktion letztendlich eine kritische Riickwende der
Moderne auf sich selbst darstellt und ein Kind der Moderne ist. Letztendlich histo-
risiert Spivak die Dekonstruktion; auch sie ist von der »politischen und sozialen Ge-
schichte >bestimmt« (ebd., 205). Wie schon in Bezug auf Wimmer besprochen: Die
Dekonstruktion macht nicht nur die Selben und Anderen zu Ruinen, sondern stellt
selbst eine Ruine dar (vgl. ebd.), wobei mit Spivak der damit verbundene Problem-
gehalt und die Grenze der auch immer schon ruinierten Dekonstruktion deutlicher
werden.

Noch einmal sei in Bezug auf ein dekonstruktives Bildungsdenken gesagt: Die
Dekonstruktion der Bildung kann als provinzialisierend positioniert werden und
eignet sich mit Forster gesprochen, um erstens den »Horizont«, den »Wirkungs-
kreis« und die »Grenzen« der Ordnung der Bildung »zu bestimmen« (Forster 2017,
187) und diese Ordnung, wie bereits vielfach geschehen, zu zersetzen. Ausgehend
von dieser ersten zersetzenden Offnung der Ordnung der Bildung und der Bejahung
der Ausschliisse konnen zweitens Dekonstruktivist:innen eine Dezentralisierung,

7 Der untere Teil des Absatzes ist in Teilen und in abgewandelter Form dem Text Das postkolo-
niale Ende der Bildung entnommen (Wartmann 2021).

14.02.2026, 06:08:41,



https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Die Grenzen des pluralen Stils

Heterogenisierung, Diffraktion und Hybridisierung in Bezug auf die Diskurse, Ord-
nungen und Praktiken des Aufwachsens und iiber Verinderungsprozesse anstofRen,
also den pluralen Stil forcieren.

Die Dekonstruktion lisst sich auf einer Seite der sexuellen Differenz (Spivak
1992) wie auch der kolonialen Differenz verorten (vgl. Lugones 2010, 752f.), was je-
doch nicht heifit, dass sie fiir postkoloniales Engagement aus dem globalen Norden
nicht taugt oder sie sich diesen Dualismen (Innen/Auflen; Mann/Frau; Nord/Siid;
Demontage/Sabotage) einfach fiigen wiirde.

Und nun? Was kommt nach der Dekonstruktion? Spivak lobt und honoriert
Derridas Einsitze (Spivak 1992, 189); es lassen sich das unter anderem feministische
oder auch postkoloniale Potential hervorheben und die Verdienste gerade mit Blick
auf die dekonstruktiven Fortschreibungen Spivaks oder Butlers und in Bezug auf
die massiven Einschreibungen dieser Denkweisen in politische wie soziale Dis-
kurse und Praktiken markieren. Doch nach Spivak reicht eine rein dekonstruktive
Intervention nicht aus. Die Dekonstruktivist:in muss nach der Dekonstruktion
»etwas anderes daraus machenc (ebd.; vgl. ebd., 211).

Die rahmende Grundfigur fiir dieses >andere<kann bei Spivak mit den nicht en-
denden »Negotiations« markiert werden (1996, 134). Sie pladiert fiir einen fortlau-
fenden Aushandlungsprozess®, fiir eine Verschrinkung und einem Sowohl-als-auch

8 Dieser Aushandlungsprozess ist zugleich ein Konfliktverhaltnis. Nach Spivak ist hier aber
nicht die Frage entscheidend, welcher Kampf oder welche gegen die erste Verschiebung ge-
richtete Verschiebung und welche marginalisierte oder ausgeschlossene Gruppe die richtige
oder wichtigere ist (vgl. dazu auch Spivak 1996, 88). Das Problem besteht eherin den Ver-Ein-
zelungen und Abgrenzungen der verschiedenen Kdmpfe. So drohen, in der zweiten Verschie-
bung beispielsweise im Kampf gegen das Patriarchat bei einer zu affirmativen identitétslogi-
schen Reproduktion oder Naturalisierung der Dualismen oder des Ausgeschlossenen das Hy-
bride, Nichtidentische, Unreine, Heterogene, Verschrankte und Kontingente negiert zu wer-
den. Bei einer zu starken dekonstruktiven Negierung von Dualismen oder radikalen Diffe-
renzen, droht der Stil (Phallus) des verwendeten pluralen Stil verdeckt zu werden und mit
Blick auf Schifers hegemonietheoretische Uberlegungen die politische Handlungsfahigkeit
zu leiden (vgl. Kapitel 4.4). Hinzu kommt: Beispielsweise in Kombination mit Selbstbestim-
mungsdiskursen droht aus dekonstruktiver Sicht der eine Stil, der platonische, mannliche
und identitatslogische Diskurs sich einzuschreiben, wenn z.B. jede:r bewusst dem Pladoy-
er fir Differenz und Hybriditat folgt und an seiner bzw. ihrer (Nicht-)Identitat basteln kann,
wie er bzw. sie mochte. Natirlich ldsst sich ausgehend von einer dekonstruktiven Perspek-
tive das Hybride, Heterogene, Verschrankte sowie Unreine feiern. Haraways Unruhig bleiben,
die Gender-Diskurse oder die queeren Kampfe liefien sich in diese Diskurslinie einordnen.
Doch diese Feier scheint ausgehend von der zweiten Verschiebung und im kritischen Modus
(Queer, Hybrid etc. vs. Heteronormative Differenz) schnell dahingehend zu kippen, dass die
bestehenden Dualismen und die (gewonnenen) Kimpfe gegen den platonischen Diskurs des
Einen (vgl. Kittler 2010) und die Kdmpfe fir Cleichwertigkeit wie Gleichstellung der unter-
schiedenen Elemente (beispielsweise Mann/Frau) abgewertet werden (vgl. in Bezug zu Na-
tur/Kultur die Kritik an Haraway im Kontrast zu Latour bei Nordmann 2015, 59-88).

14.02.2026, 06:08:41,

297


https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

298

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

von Feminismus, Marxismus und Dekonstruktion (ebd.; vgl. Nandi 2009) oder in
Bezug auf die angefiihrte Parabel fiir eine Aushandlung zwischen der zweiten und
dritten Verschiebung.

Eine zentrale Aushandlungsfigur Spivaks scheint mir der strategische Essen-
tialismus (wie auch strategische Universalismus) zu sein (vgl. Buden 2008), wobei
sie die Begrifflichkeit bereits frith aufgegeben hat, da das strategische meist iiber-
lesen wurde (Spivak in einem Interview mit Danius und Jonsson (Danius/Johnson/
Spivak 1993, 35). Aber gerade das Strategische verweist auf eine dekonstruktive Ak-
tualisierung der zweiten Verschiebung und damit auf eine Verschrinkung zwischen
der zweiten und dritten Verschiebung. Wenn Spivak von der Frau oder den Subal-
ternen spricht, verweist dies auf keine konkrete Identitit der Frau oder der Subal-
ternen, sondern fiir den gemeinsamen und politischen Kampf wird das mit diesen
Begriffen Bezeichnete strategisch und temporir® essentialisiert. Es gehe beispiels-
weise darum, verschiedene »Agendas verschiedenster Frauengruppen zusammen
zu bringen, um fiir eine gemeinsam Sache« einzutreten und politisch handlungsfi-
hig zu sein (Mambrol 2016; eig. Ubers.). In den Frauenkimpfen, beispielsweise im
globalen Siiden, bleibt die dekonstruktive Perspektive gleichzeitig wichtig, um zum
Beispiel zu zeigen, dass (laut Maria Lugones) die Frau, genauer: ein Frauenbild, im
globalen Siiden tiber koloniale Praktiken und Diskurse erzeugt und nicht die Frau
kolonialisiert wurde (vgl. Lugones 2010, 745f.; Spivak 1993, 188f.).

In dieser strategisch-essentialistischen Spur unterstiitzt Spivak zum Beispiel
die Erzeugung von Handlungsfihigkeit der Frauen oder/und der Subalternen und
solidarisiert sich mit ihnen; doch nach Spivak will und braucht beispielsweise die
im Rahmen des Kolonialismus hervorgebrachte kolonialisierte Frau die endlose Plu-
ralitit der Dekonstruktivist:innen (zumindest in den gegenwirtigen Verhiltnissen)
nicht. Nach Spivak scheint es nicht darum zu gehen, einen Diskurs iiber die Frau
zu erzeugen, sondern die Leute sprechen zu lassen, zum Sprechen zu bringen oder
sie (trotz aller Reprisentationsprobleme) zu unterstiitzen, eine Stimme zu haben.
Spivak kritisiert regelmiRig die Hybridititsdiskurse westlich-akademischer Dis-
kurse, die sich nicht mehr fiir die Subalternen, fiir funktionierende und aufwirtsge-
richtete Mechanismen der Klassenmobilitit (Spivak 2008), fiir die Alphabetisierung
der Frauen des globalen Siidens (vgl. Butler 2012) oder die Sprachen und Diskurse
der Anderen interessieren (Spivak 1993).

Ein bildungstheoretisches Beispiel: Oft wird Mehrsprachigkeit als politische L6-
sung ins Feld gefithrt (vgl. z.B. in Kapitel 3.7, 3.8) oder wie bei Wimmer die Dekon-
struktion der Einsprachigkeit und der hermeneutischen Lebensform forciert (Wim-
mer 2009). Spivak wiirde dazu jetzt vielleicht oder vermutlich sagen, dass diese In-
terventionen natiirlich wichtig sind, aber wenn mensch die Leute im globalen Siiden

9 »Ersoll nurtempordrund zu einem ganz bestimmten politischen Zweck angewendet werden,
sonst drohen Missbrauch, Nationalismen, Totalitarismen usw.« (Buden 2008, 174)

14.02.2026, 06:08:41,



https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Die Grenzen des pluralen Stils

unterstiitzen will (wie auch Schifer und Wimmer (1999)), dann lernt zunichst erst
einmal oder zumindest parallel deren Sprachen (Spivak 1993, 192) und kimpft fur
die Aquivalenz der Sprachen (Spivak 2008). Dies ist zudem nach Spivak wiederum
nur iiber einen Kampf um die Okonomien vor Ort und Kimpfe fiir mehr aufwirts-
gerichtete Klassenmobilitit zu haben (vgl. ebd.).

Mit diesem Fokus auf das politische Engagement fuigt sich ein marxistischer
Diskurs (wieder) ein, den zum Beispiel Foucault durch sein politisches Engagement
und seine theoretischen Reaktionen auf aktuelle politische Kimpfe der Linken (An-
tipsychiatrie-Bewegung, Gefingnisrevolten etc.) noch deutlich bediente. Dieses So-
wohl-als-auch und die Verschrinkung politischen Engagements und akademischer
Titigkeit scheint jedoch spitestens auf dem Weg nach Deutschland (womdglich)
verloren gegangen zu sein, was (womoglich) durch die dort vorherrschenden star-
ken biirgerlichen Trennungspraktiken, welche Politik auf der einen Seite und Geis-
tigkeit, Wissenschaft und Kultur auf der anderen Seite zerteilen, erklirt werden
kann (vgl. krit. d. Felsch 2012, 38, 42-45; Neuffer 2012, 60; Kapitel 2.9).

Eine weitere zentrale Aushandlungsfigur bei Spivak ist die der >affirmati-
ven Sabotage:, welche die hegemonialen Erkenntnisweisen, Wahrheitsregime,
Wissensproduktionsformen und damit verbundenen Begehrensordnungen zu
zersetzen und zu transformieren versucht (vgl. Spivak 2012a, 2). Ein Beispiel wire
Spivaks Sabotage der Briefe zur dsthetischen Erziehung des Menschen Friedrich Schillers
(ebd.). Sie iitbernimmt (in Teilen und in kritischer Distanz) Schillers feminisierte
Figur der Asthetik (ebd., 31f.) und die Figur der dsthetischen Erziehung, welche
von Schiller laut Spivak gegen die >Barbarei« des sFormtriebs< und gegen die vom
Minnlichen dominierte rationale Vernunft positioniert wurde.

Spivak iibernimmt jedoch nicht einfach die Figur der dsthetischen Erziehung
als strategische Ressource gegen hegemoniale Erkenntnisweisen und Wissenspro-
duktionsformen, sondern Spivaks aesthetic education bezieht sich auf das Sabo-
tieren Schillers oder auch auf Schillers unbewusster Sabotage Kants selbst (2012a,
2). Es geht bei dieser Sabotage um eine >epistemische Performance« (Spivak 2012b,
1:22-1:30), die (De-)Konstruktion von epistemischen Dingen (vgl. ebd., 1:30-1:40) und
den Missbrauch oder die Instrumentalisierung (minnlicher) Intellektueller, wofiir
Spivak das Erlernen wie >Trainieren der Imagination«als grundlegend und notwen-
dig positioniert. Das Ziel der aesthetic education besteht im epistemischen Bruch
mit »the very categories which appear to promise us life take our life away« (Butler
2012, 27). Die europdischen Kategorien sollen nicht nur angeeignet werden, um den
Phallozentrismus oder die Europder:innen zu kopieren und daritber handlungsfi-
hig zu werden (zweite Verschiebung), sondern diese Kategorien werden (zumindest
in oder mit Butlers Anschluss an Spivak) umgewendet und >missbraucht¢, um sie
gegen das double bind (Handlungsfihigkeit/Unterwerfung) selbst zu wenden.

Die Sabotage der Bildungsphilosophie: Mit dieser Iteration des Spivak’schen
Denkens visiere ich in Bezug auf einen postkolonialen und sabotierenden Umgang

14.02.2026, 06:08:41,

299


https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

300

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

mit Bildung kein >back to Schiller<, aber auch kein >hacking« Schillers an, um eine
de- oder postkoloniale Bildung im Anschluss an Spivaks aesthetic education in
Versohnung mit dem Neuhumanismus und der kritischen Theorie zu erzeugen
(wie bei Mohamed 2020; vgl. BildungsLab 2021); sondern ich versuche, die kritische
und poststrukturalistische Bildungsphilosophie selbst zu sabotieren und diese >Bil-
dungsbastion« zu sirritieren< und zu serschiittern< (Boger und Castro Varela 2021,
14). Ich >missbrauche« die Bildungsphilosophie und wende sie gegen sich selbst,
wenn ich an die mittransportierten Plidoyers fir Differenz und die kritischen
Momente der Bildungsphilosophie anschliefie und diese mit ihnen und (teilweise)
gegen sie selbst fortschreibe. Ich iteriere die Einsitze und verflechte verschiedene
Elemente nicht miteinander fiir eine neue Bildungsphilosophie oder ein neues,
beispielsweise postkoloniales oder nationalismuskritisches, Bildungsgebiude,
sondern das in dieser Arbeit mindestens dreifach iterierte, verschobene und fort-
geschriebene bildungstheoretisch-poststrukturalistische Plidoyer fiir Differenz
flieht aus dem >semantischen Gefingnis< der Bildung. Die Fortschrift fithrt am
Ende nicht einfach erneut zu einer poststrukturalistischen Bildungsphilosophie,
bei der der Bildungsbegriff weiterhin als Uberschrift fiir ein plurales oder 6ffnendes
Vorgehen verwendet wird.

Inwiefern die verwendeten Theoriestrategien nicht nur zu einer Verabschiedung
der Bildungsphilosophie fiithren, sondern einen anderen Umgang mit den akademi-
schen Diskursen, Institutionen und Praktiken rund um das Aufwachsen und Ver-
inderungsprozesse denkbar machen, bleibt hier am Ende jedoch offen. Es wurden
zwar mit dieser Arbeit und mithilfe erster konkreter Fortschriften (vgl. beispiels-
weise Kapitel 3.8 und 4.8) mogliche Wege und Konsequenzen skizziert und erprobt,
doch diese stellen nur erste Suchbewegungen dar.

Auf dem Weg zu der abschlieffenden und auch sehr ambivalenten Einfaltung
des dekonstruktiven, kritischen, fortgeschriebenen und diffraktiven Rests dieser
Arbeit in postkoloniale und feministische Diskurse wurde eine bisher vernach-
lissigte Verschrinkung fiir die Demontage der Bildung hervorgehoben (Kapitel
2), eine Dezentrierungsbewegung radikalisiert (Kapitel 3) und die wissenschafts-
theoretischen (Un-)Griinde der Bildungsweisen in Bezug auf ihre Bodenlosigkeit
iteriert (Kapitel 4). Diese nun auf postkoloniale Be-zugspunkte ausgerichtete Pro-
vinzialisierung geschah mithilfe der Dekonstruktion von innen, der Diffraktion
durcheinander, der Kritik gegeneinander und konstruktiven Fortschrift zueinander.
Mir ging es dabei nicht darum, dass ich die poststrukturalistischen oder postko-
lonialen Arbeiten besser verstehe und deren eigentliche Identitit und Wahrheit
gegen die Bildungsphilosophie wende. Ehrlicherweise muss ich zugeben, dass die
hier erzeugte konsistente Iteration von Spivaks Texten sehr viele Fragezeichen
und das sehr partikulare Verstehen gerade in Bezug auf ihre Rezeptionen Freuds,
Nietzsches oder Kants abblenden.

14.02.2026, 06:08:41,



https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Die Grenzen des pluralen Stils

In einer Spur der Spivak’schen Kritik am pluralen Stil geriet dieser und die De-
konstruktion immer wieder an eine Grenze, die einerseits produktive Fortschrif-
ten ermdglicht (vgl. beispielsweise 2.9, 3.8, 4.8) und die andererseits kritisch-skep-
tisch gegen die Dekonstruktion selbst positioniert wurde. Auf diese Grenze wurde
mit verschiedensten Aushandlungen zwischen kritisch-skeptischen, kritisch-kon-
struktiven, kritisch-dekonstruktiven Bewegungen, d.h. Aushandlungen zwischen
der zweiten und dritten Verschiebung, reagiert. Zu den Aushandlungselementen
zihlen unter anderem das Kippen in (strategische,) einstimmige kritische Schlie-
Bungen (der grofie Stil), der Duktus des In-die-Schwebe-Versetzens, die Heteroge-
nese und das Aufbrechen von entstehenden Synthesen (pluraler Stil) und die Ver-
schrinkung mit aktuellen nationalismus-kritischen (Kapitel 2), integrations-kriti-
schen (Kapitel 3), technofeministischen und wissenschaftstheoretischen (Kapitel 4)
sowie feministischen und postkolonialen (Kapitel 5) Interventionen.

14.02.2026, 06:08:41,

301


https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839471241-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

