IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

schonenden Kompromisses zu verstehen (Alberti: 241f.), sondern im Sinne der giinstigs-
ten Bedingung eines erneuten AnstofRes (die ewige Bewegung als oberstes Prinzip, selbst
wenn mit der Entropie das Leben nun endgiiltig kein Perpetuum mobile mehr ist); Lust
und Unlust als Anregung und Impuls zum Schaffen, zum Denken-Entwerfen. Das Wahr-
nehmen solcher logischen und geometrischen Vereinfachungen soll das Kraftgefiihl er-
hoéhen (KSA13, § 14[117]). Kein Kiinstler arbeitet in Pantoffeln; die Annehmlichkeit, der
Komfort der Arbeitsbedingungen, hat das Ziel, neue giinstige(re) Bedingungen des ewi-
gen Schaffens zu schaffen.

Die Wirkung der Kunstwerke ist die Erregung des kunstschaffenden Zustandes, des Rau-
sches... (KSA13, § 14[47])

Nur in diesem ausschliefilichen Sinne des Stimulans, auf der héchsten (und doch kon-
kretesten) Ebene des Denkens als Entwerfen, findet die (ansonsten bedenkliche) Formel
der Kunst fiir die Kunst erstmals eine fruchtbare Legitimitit.

Man erlaube uns in einer >Streitschrift der Fiktion< auch folgendes iiberspitzte Bild:
Denken ist die Kunst des Verkleinerns, der Auswahl und der Herstellung von Relationen,
des Ordnens und der Konstruktion, das Schaffen einer neuen, einer verkleinerten, iiber-
sichtlichen Welt. Auch Einsteins >Formel der Welt<hat die Wirkung eines Modells, die ds-
thetische Wirkung einer gelungenen Veranschaulichung, einer Weltanschauung. Auch
er hat die Funktionsweise der Bewusstseinswerdung unseres Gehirns veranschaulicht,
hat das Zuviel (der uns bisweilen zuginglichen 17 %*°) der Welt gefiltert, abstrahiert, hat
ausgewihlt und in Beziehung gesetzt, d.h., er hat das (thermodynamische) Werden in
eine anschauliche Gleichung gepackt. Wenn auch kein Liebhaber des grofartigen Wiir-
felspiels, so war auch Einstein ein grofier Asthetiker und genauso wenig Schweizer wie
Le Corbusier, sondern ein Sohn Phidias, kein Barbar (im Sinne der Antike), sondern ein
wahrhaftiger Grieche!

21. Sphérologie

Es ist, wie man merkt, einfach das Programm des Lustprinzips, das den Lebenszweck
setzt. Dies Prinzip beherrscht die Leistung des seelischen Apparates vom Anfang an;
an seiner Zweckdienlichkeit kann kein Zweifel sein, und doch ist sein Programm im
Hader mit der ganzen Welt, mit dem Makrokosmos ebensowohl wie mit dem Mikro-
kosmos. Es ist iitberhaupt nicht durchfiihrbar, alle Einrichtungen des Alls widerstreben
ihm; man mochte sagen: die Absicht, daf der Mensch »gliicklich« sei, ist im Plan der
»Schopfung« nicht enthalten. (Freud 2: 74f.)

21.1 Die Psychose der Kultur

Die Absicht, gliicklich zu sein, ist vor allem nicht im Plan Platons enthalten, zumindest
nicht im realistischen Bezug auf das Lustprinzip, sondern ausschlief3lich im hinterwelt-

40  »83 Prozent der Welt sind noch verborgen« (Bild der Wissenschaft 12/2011).

13.02.2026, 21:46:31. /de/e Access

239


https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Nietzsches Architektur der Erkennenden

lerischen Bezug auf die Wahrheit. Die konkrete Drohung des Leids scheint hauptsichlich
von der Aufdenwelt zu kommen, »die mit itbermichtigen, unerbittlichen, zerstérenden
Kriften gegen uns wiiten kann« (Freud 2: 75). Die Rolle der Kultur ist also ganz klar, den
»Plan der Schopfung« besser an die menschlichen Bediirfnisse anzupassen. Auch Freud,
der nachdriicklich angibt, Nietzsche nicht gelesen zu haben (mit der Absicht, er wolle al-
les selber entdecken), insistiert auf der fundamentalen Rolle der Illusion und Fantasie fiir
unser Seelenleben, die als Rauschmittel unser Korperliches beeinflussen, unseren Che-
mismus dndern (Freud 2: 74). Auch er weist auf die Rolle der Affinitit von Wissenschaft,
Kunst und Religion fir die Kultur hin. Daraus entstehen zwei fundamentale Aufgaben
der Architektur: Abschirmung »gegen die gefiirchtete Auflenwelt« (Freud 2: 75) und Lust
am Erkennen durch das Denken-Entwerfen einer vereinfachten Welt.

Dies alles klingt in der heutigen Zeit etwas verheerend, man wird zu sehr an unsere
Primitivitit erinnert, an das von unseren Urdngsten und -trieben gesteuerte selbstzer-
storerische Leben. Doch schon dieses Gefiihl ist so alt wie die Philosophie selbst (und na-
tiirlich simtliche Religionen). Als Ausweg aus dieser Fatalitit suggerierte Freud (durch-
aus nicht ganz unserios), eine ganze neurotisch gewordene Kulturgemeinschaft der Psy-
choanalyse zu unterziehen (Freud 2: 127). Der radikale Nietzsche ging weiter und dachte-
entwarf den Ubermenschen. Was ist heute mit diesen etwas verstaubten Ansitzen noch
anzufangen? Sie deuten beide auf Probleme der Kultur und ihres nur shéheren Men-
schen<hin (des Menschen der modernen Kultur und eben nicht des Ubermenschen), die
noch akuter geworden sind. Nicht ihre Losungen interessieren uns hier, sondern ihre
immer noch zeitgemifRen Erliuterungen. So stellt Freud fest: »Gegen die gefiirchtete
Aufdenwelt kann man sich nicht anders als durch irgendeine Art der Abwendung vertei-
digen, wenn man diese Aufgabe fiir sich allein 16sen will. Es gibt freilich einen anderen
und besseren Weg, indem man als Mitglied einer Gemeinschaft mit Hilfe der von der
Wissenschaft geleiteten Technik zum Angriff auf die Natur iibergeht und sie menschli-
chem Willen unterwirft. Man arbeitet dann mit allen am Gliick aller« (Freud 2: 76). Freud
resiimiert hier im Jahre 1930 das Schicksal der Menschheit, des neurotischen, noch nicht
festgestellten Tieres Mensch. Die gesamte Geschichte der Sphdrologie (Sloterdijk), von der
Urhiitte bis zur heutigen Globalisierung ist in dieser fatalen Aussage enthalten. Aber im
21. Jh. sind wir natiirlich etwas avertierter. Aus einem lebenserhaltenden Prinzip ist ein
lebenszerstorerisches geworden. Es scheint eher, als arbeite man mit allen am Ungliick
aller. (Wie uns Zweig [vgl. Zweig 3] erinnert, schuldet die Anthropologie Freud einen fun-
damentalen Beitrag.)

Die Rolle der Architektur in dieser Geschichte (immer noch im groRmafistiblichen
Sinne gedacht) ist eindeutig. Mit Spengler wird noch klarer, was Vitruv mit seiner De-
finition der Architektur als Mutter aller Kiinste meinte: »Weltgeschichte ist die Geschichte
des Stadtmenschen. Volker, Staaten, Politik und Religion, alle Kiinste, alle Wissenschaf-
ten beruhen auf einem Urphinomen menschlichen Daseins: der Stadt« (Spengler: 661).
Als expressivstes Ausdrucksmittel des Willens zur Macht ist sie an die »unbedingte Giil-
tigkeit des Kausalititsprinzips« gebunden, »daf3 der Geist das Komplement der Ausdehnung
ist« (Spengler: 52). Spenglers Prophezeiung der totalen Globalisierung, »mit der die Ge-
schichte des west-europiischen Menschen endgiiltig schliefSen wird« (Spengler: 53), ist
das bedeutendste Thema unserer Zeit (bezogen auf Max Webers Thesen iiber den Zu-

13.02.2026, 21:46:31. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

sammenhang von Kapitalismus und Protestantismus* gehért vielleicht auch die heutige
Herde des Homo oeconomicus in diese globale Nivellierung; der schdpferische Reichtum
derVorsokratiker und das stetige Weiterentwickeln der Kultur, das Experimentieren und
Messen der multiplen Gedanken am Leben, fanden in der Tat mit der Idee der absolu-
ten Modelle ein jihes Ende). Das Problem der Ausdehnung, also des wirtschaftspoliti-
schen Imperialismus und der damit verbundenen Auspliinderung (Osborn) und syste-
matischen Zerstorung der Erde, sind omniprisent. Es scheint, als benétige das Ge-stell
Heideggers Wachstum (»Ge-stell hei3t die Weise des Entbergens, die im Wesen der mo-
dernen Technik waltet« [Heidegger 5: 24]), das Entbergen wichst, das Ge-stell birgt die
Wiiste. Der Untergang nicht nur des Abendlandes scheint vorprogrammiert. Bedenk-
lich zeitgemif3, im Sinne des Homo Deus (Harari 2), wirkt Freuds weiterer Gedanke: »Die
interessantesten Methoden zur Leidverhiitung sind aber die, die den Organismus zu be-
einflussen versuchen. Endlich ist alles Leid nur Empfindung; es besteht nur, insofern wir
esverspiiren, und wir verspiiren es nur infolge gewisser Einrichtungen unseres Organis-
mus« (Freud 2: 76).

Unbestritten ist also das Wesentliche der Architektur, als ein wesentliches Bediirfnis
des Menschen, das Konzipieren des Raumes. Denn der konkrete (Lebens-)Raum existiert
nicht a priori und entspricht nicht einer unendlichen Leere, sondern wird aus den Din-
gen, aus der Welt herausgetrieben. Erst unser Denken iiber die Realitit konzeptualisiert
den Raum als Behilter (Bergson 1: 105). Dank unseres Denkens gibt es den lebensnotwen-
digen Irrtum (KSA10, § 6[1]), »erst vermdge des Denkens gibt es Unwahrheit« (WZM: 391).
Hier, in der Erzeugung der Einheit, liegt das Potenzial, nicht in ihrer (wissenschaftli-
chen) Entdeckung (KSAS, § 32[8]). Die Geschichte der Globalisierung ist vor allem ei-
ne Geschichte der Maf3stabsspriinge dieser Miniaturisierung der Welt, wie man kon-
zeptuell von der »Privat-Cultur-That« (KSAS, § 32[8]) des Mikrokosmos zur grofSmaf3-
stiblichen Entfaltung unseres Willens zur Einheit gelangt. Die Sphirologie erklirt diesen
stetigen Wandel des Anthropomorphismus, »das Aufschwellen des Menschen zum Ma-
krokosmos« (KSA7, § 19[91]). [In ihrer Zusammenfithrung der lebendigen Zelle mit der
makrokosmischen Raumzelle ist die Sphirologie selbstverstindlich nicht nur beispiel-
haft interdisziplinir dank ihrer umfassend analytischen Methode, sondern auch dank
ihrer Kapazitit, klare Synthesen zu liefern, auch wegbereitend fir weiterfithrende ex-
perimentelle Raumkonzepte.]

Nicht von ungefihr kommt die Rivalitit zwischen Architektur und Philosophie dar-
um, als Grundlage der menschlichen Gesellschaft zu gelten. Seien es Vitruvs oder Alber-
tis Baukiinstler als Erfinder aller das Leben sermoglichenden< Annehmlichkeiten (woraus
vor allem Alberti seine quasi iibermenschlichen Anspriiche an den Architekten formu-
liert), sei es Venturis die gesamte Moderne zusammenfassende dreidimensionale Archi-
tektur (die gestalterische, technische und soziale Dimension [vgl. Venturi 2: 100f.]), sie
alle konkurrieren mit der Philosophie als Segen bringender Titigkeit, als Schof der Zi-
vilisation im Sinne Bachelards. Man kann zwar nicht das eine Aufgabenfeld in das an-
dere tibersetzen, weshalb es eben nicht diesen oder jenen >philosophischen< Raum gibt
(zumindest nicht mit einer wahrhaft schlissigen Logik), aber beide Disziplinen, Philo-
sophie und Architektur, haben grundsitzlich das gleiche, lebensnotwendige Ziel (d.h.

41 Die protestantische Ethik und der Ceist des Kapitalismus, 1904

13.02.2026, 21:46:31. /dele Acces

241


https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Nietzsches Architektur der Erkennenden

ihre >Titer« denken gleich): einen begehbaren, d.h. verstindlichen Ausschnitt der Welt
zu schaffen, die Welt nochmals zu entwerfen;** haben das Ziel ihrer Reduktion als Vor-
aussetzung ihrersVerzauberung« — die eine literarisch >erlebbar¢, die andere mit unseren
»sechs Sinnen« (Paquot: 99) wahrnehmbar. So wire es ein fréhliches Forschungsprojekt,
samtliche Raumideen neu zu dokumentieren (der Urknall Babylons, die christlichen Fik-
tionsmaschinen, Versailles als die absolute freudsche Naturkontrolle, die Transparenz
der modernen Seele, Chandigarh als Widerhall Babylons, Las Vegas als neoentropischer
Seelenzustand etc.), aber sie sind eben alle nur mutierende Ideen, alle sind Abstraktio-
nen einer werdenden Welt und das Gegenteil eines Der-Wahrheit-Naherkommens. Alle
Raumideen sind ein Ausschneiden, Selektieren und ein nur potenzielles Sinn-Hineinle-
gen.

Wenn auch die riumlichen Ideen das Wesentliche des Entwerfens von Stadt und Ar-
chitektur ausmachen, so sind diese Ideen jedoch nicht die dominierenden Kriterien in
der allgemeinen zeitgemifien Rezeption. Sie rerkliren< dem Spezialisten a posteriori,
wie wir zu einer Epoche gekommen sind, beispielsweise im >historischen Prozess< der
Globalisierung (Sloterdijk 6), itber die moderne Architektur (die fundamentale Idee der
Vorhangfassade als Vorspiel der riumlichen Auflésung und Uberschneidung im Sinne
der schon zitierten Transparenz) zur Stadt der Moderne (ohne hier neue geistlose Histo-
rizismen heraufbeschworen zu wollen, denn es geht eben immer nur um Instrumentali-
sierung); sie veranschaulichen dagegen keineswegs (gezwungenermaflen) die dominie-
renden Werte jener Epoche. Architektur ist »die erste der Kiinste« (Deleuze 10: 22.2) weil
sie eben die »erste Kunst der RaRhmung« (Deleuze 10: 222) ist, die sie »den anderen Kiins-
ten, von der Malerei bis zum Film, aufdringt« (Deleuze 10: 222). Als ein Ausschnittist der
Rahmen zwar durchaus das aufgedringte Bild einer vereinfachten Welt, aber dennoch
nur ein offenes Potenzial fiir das durchaus variable Hineinlegen eines Sinns. Selten kann
man die riumlichen Ideen als Rahmen wirklich koharent fiir ihren Inhalt verantwortlich
machen.” Man erkennt sofort den wesentlichen Unterschied von Architektur und Phi-
losophie. Auch hier hatte Platon mal wieder recht, als er die unsterbliche Seele erfand.

42 Eine Nische oder Liicke zu erstellen, in welche der Mensch sein Kunstwerk mit»asthetischemWert-
he« (d.h. wahrnehmbar bzw. erkennbar) stellt (vgl. KSA7, § 19[39]).

43 Beispiele: Man zerstorte 2006 den SED-Palast in Berlin (Palast der Republik) nicht wegen seiner
Architektur (er reprasentierte ironischerweise eine durchaus formale, aber nicht weniger gelun-
gene Rahmenarchitektur, eine denkmalwirdige >Ente<im Sinne Venturis, 2), sondern wegen den
politischen Ideen, die er beherbergt hatte. Italien hatte sich mit dhnlichen Motiven der soge-
nannten Vergangenheitsbewaltigung fiir einen Abriss von Terragnis Haus des Faschismus in Como
entscheiden kdnnen. Engagierte Soziologen verurteilen die »grands ensembles« nicht wegen der
(raumlichen) Idee der modernen Stadt, sondern vor allem wegen ihrer (politischen) Instrumen-
talisierung als >Wissenschaft« der sozialen Exklusion (Navez-Bouchanine). Auch die sich stindig
wandelnden Rezeptionen Le Corbusiers bestatigen weiterhin die schon erwdhnten Erlduterungen
Foucaults (Foucault 3:1095). Und selbst die formale sEinschiichterungs, dieses machtigste Mittel
der Architektur, hdangt mehrvon der lang geziichteten Horigkeit der Herde ab als vom Mafistab des
Rahmens. Gerade wegen ihrer mehrmals neu genutzten allzu pathetischen Sprache (und natiirlich
ihrer auRergewohnlichen Akustik) wiirde es selbst dem >konventionellsten< Gegner, dem einfa-
chen Brecher des Establishments nicht einfallen, New Yorks beriihmte neogothische Episkopal-
kirche (vom ehemaligen Limelight-Club fiir Disco- und Rockveranstaltungen genutzt) wegen ihrer
urspriinglich dufierst effektvoll-dubiosen religiésen Vergangenheit abreifien zu wollen.

13.02.2026, 21:46:31. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Architektur als materialisierter Rahmen ist relativ harmlos; man kann sie eben korrigie-
ren, neu nutzen oder abbrechen. Anders steht es jedoch mit den Ideen. Ganze Genera-
tionen wurden durch den »geistlosen HEGEL« (Schopenhauer: 536/548) verdorben und
auch heute noch spukt seine unsterbliche Seele an manchen, nicht nur philosophischen
Lehrstithlen.

21.2 Von Rom nach Las Vegas

Das Filtern gehort zum grundsitzlichen Wesen unseres Denken-Entwerfens: »Einfache«
Tatigkeiten, wie z.B. das Autofahren, wiren ohne dieses Vermogen des Filterns nicht
moglich. (Der geniale Autist Kim Peek alias Rain Man kann die Welt nicht filtern und sich
deshalb im o6ffentlichen Raum nicht orientieren, noch weniger autofahren [Snyder, in:
Hofer I]). Das Rahmensetzen gehort schon zum spezifischen Vermogen des Denkens,
noch mehr das Zeichensetzen. Der Las Vegas Strip ist die extremste Zeichensprache, Zei-
chen pur, an das Auto angepasst, mit einer Ablosung des Zeichens von der Architektur
oder gar mit der Verwandlung der Architektur in pures Zeichen/Symbol. Der Strip steht
und fillt mit dem Zeichen. In den Notizen legen uns Venturi, Scott Brown und Izenour
(Venturi 2: 31 u. 87) nahe, dass die traditionellen Methoden aus Architektur und Stidte-
bau nicht ausreichen, das Phinomen Las Vegas zu deuten. Aber sie laden uns vor allem
dazu ein, vorurteilslos unseren Blick auf die Dinge zu dndern (Venturi 2:17), also nicht
dem Wahnsinn einer Suche nach dem verborgenen Sinn zu verfallen oder einem altbe-
wahrten Sinn nachzujammern, sondern aktiv, d.h. mit neuen, dem Zeitalter angepass-
ten Methoden die Ideen anzupassen, die wir uns von den Dingen machen (M: 319). Was
wir also von Learning from Las Vegas exemplarisch lernen kénnen (dhnlich wie beim retro-
spektiven Manifest Delirious New York), ist das erstaunliche (ungenutzte) Potenzial der
Verinderbarkeit unserer Ideen tiber die Dinge. Das ungezihmte Las Vegas tritt 1977 ein
in unsere gelehrte etablierte Stadtkultur, die eher dazu tendierte, diese Stadt entweder
gar nicht als Architektur wahrzunehmen oder aber als das Formale schlechthin abzu-
schitzen (formalistische Architektur und Stidtebau). Aber hier lag nun keine autorefe-
renzielle Architektur vor, keine Art Karikatur ihrer selbst, keine formale Uberspitzung
von Form (als brauchte eine Form noch formal zu sein; Architektur ist nichts anderes als
Form). Hier spielte die Architektur eben nicht im formalen Sinne der Postmoderne mit
sich selber (»l'art pour l'art«, Lévi-Strauss: 43).

Esisteine Art Perversitit unseres Lernprozesses, zuriickschauen zu miissen, um vor-
wirts zu kommen. Niemand hat es, neben Rossi, Lynch und anderen, polemischer auf
den Punkt gebracht als Venturi, dass Architektur, ob wir es wollen oder nicht, immer Zei-
chenspracheist. Jeder abgeschmackte Drive-in entspricht in diesem Sinne noch dem an-
erkannten Sakralbau, der (kapitalistische) Markt ist heute genauso unantastbar wie da-
mals Gott. Im Drive-in (hier als Spitze des Eisbergs fungierend) erfiillt man seine >Pflicht«
als Konsument (als Sklave des Wachstums und der Borse), in der Kirche als Gliubiger (als
Sklave der Hinterwelt und des Vatikans): Beide sind >lebensnotwendige« Fiktionen oder
Liigen im auflermoralischen Sinne. Rom als Hauptstadt des religiésen Spektakels, Las

13.02.2026, 21:46:31. /de/e Access

243


https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Vegas als die des kapitalistischen, mit zwei unterschiedlichen, rein architektonischen
Raumkonzeptionen (der Verinnerlichung und Veriuflerlichung der Welt).*

Jedoch sieht es mit Las Vegas fiir die Raumkonzeption von Stadt und Architektur viel-
leicht noch anders aus. Der (klassische) stidtische Raum ging schliefilich schon vorher
verloren. Aber geht Las Vegas nicht noch weiter bis zu einem Verschwinden der Archi-
tektur (des Gebaudes) selbst, mit der Substitution durch das pure Zeichen (Venturi 2: 35)?
Ist dieses fast vllige Verschwinden oder zumindest konsequente In-den-Hintergrund-
Dringen der Gebiudearchitektur ein reiner Verlust oder ein neues Potenzial des 6ffent-
lichen Raums (wie beispielsweise beim Projekt der Smithsons von 1958: die Berliner In-
nenstadt als monumentalisierte Bithne, als eine Art >Megastruktur der Leeres, in der das
Volle nurmehr eine untergeordnete, d.h. eben nicht mehr strukturierende Rolle spielt)?

Die Raumkonzeption von Las Vegas findet ihren Archetyp in Mies van der Rohes Fo-
tomontage seines Projektes der Convention Hall von 1952 (vgl. Cohen: 123): die Riumlich-
keiten einer neuen Monumentalitit, in denen die Raumgrenzen verschleiert oder auf-
gelost sind. Eine Unendlichkeit wird suggeriert, wahrlich unbegrenzte Moglichkeiten
fiir eine absolut anonyme Gemeinschaft, ohne jegliche listige Kohision, die sich unein-
geschrankt den hauptsichlichen Funktionen des grenzenlosen Konsums widmen kann:
Shopping, Spielen, Vergniigen. Der traditionell geschlossene Raum wird hier eher zum
obskuren Milieu, der traditionelle Ort eher zu einer desorientierten Mitte, einer puren
Stimmung (Ambiente), einer neuen reinen Fiktion, im Dienste eines neuen (entschieden
materialistischeren) Gottes. Die traditionell einschliefSende Welt wird hier zu einer ein-
fangenden Welt (Deleuze 4:111), zu einer Art aufbereiteter >neoplastizistischer< Raum-
konzeption (glatt und« gekerbt* [vgl. Deleuze 9: 6571F.]).

Die moderne Stadtist Raumkontinuum, komplette Auflosung des Rahmens (die Par-
allele zu Mondrians Nr. 4 spricht hier Binde). Heute wird der Rahmen (wieder im baro-
cken Sinne) mehr zur Falte, zur subtileren Lesbarkeit der Landschaft, des Territoriums.
Die heutige Landschaftsarchitektur entspricht dieser (eher barocken) Raumauffassung
und ist wiederum eine wahre Illustration des Forschens und Denkens als eines Entwer-
fens; es ist kein Entdecken dessen, was schon irgendwie da wire (in diesem Sinne ist der
schone Begriff der Entfaltung etwas problematisch).

44 Apropos Raumkonzeptionen: Albertis Konzept der Stadt als grofRes Haus und des Hauses als klei-
ne Stadt driickt sich exemplarisch im Nolli-Plan von 1748 aus, im flieRenden Ubergang von Innen-
raum und (stadtischem) Aufdenraum: Die Kirche entspricht rein raumlich gesehen dem 6ffentli-
chen Raum. Diese gewollte Unschérfe einer zur Perfektion kultivierten Schwellenarchitektur, mit
der innen und aufien verwechselbar verschwimmen, pragt noch die Grundrisse von Mies, Wright
oder Barragan. Man kann sie teilweise kaum lesen, und doch sliestc man damit schon die essenzi-
elle Raumkonzeption ihrer Entwiirfe.

45  Man konnte in dieser subtilen Unterscheidung von Deleuze wieder an den eher natiirlichen, ro-
hen>Raum«des nomadischen Jagers und Sammlers denken, und an die beginnende Aufbereitung
eines kultivierten Raumes des langsam sesshaft werdenden Landwirtes vor ca. 11 500 Jahren bzw.
an das Bedurfnis des alten, mit der relativ neuen>revolutionar-asthetischen< Erkenntnis aufberei-
teten Menschen, immer beides zu halten und rein spharologisch kontinuierlich aufeinander ab-
zustimmen. Man denke wieder an den spielerischen sakralen Raum im Zusammenhang mit den
erwihnten freudschen Raum-Ur-Angsten und dem von Bloch erwihnten emotionalen Effekt des
Waldes in gothischen Kirchen.

13.02.2026, 21:46:31. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Nietzsches im letzten Kapitel (20 Ordnung und Wirkung) erwihntes Lesbarmachen
der Landschaft, Lesbarmachen der »bedeutende[n] Ziige zu einem Gemalde« (MA, II, §
115), das Aufoktroyieren eines mathematischen Substrates (MA, I1, § 115), also das Fass-
barmachen als Ganzes, ist in der Tat ein Gleichnis fiir den Menschen und die Philosophie,
d.h. ganz allgemein fiir das Denken. Hier realisiert die Philosophie wieder ihre Aufga-
be als Tribunal der Vernunft, um gemif der vorbildlichen Mathematik die Einfachheit
und Klarheit zu erreichen, um die Welt (das Werden) auf ein verstindliches Minimum
zu reduzieren (das Sein), zu veranschaulichen (die Sphire), auf eine perfekte Formel
zu bringen, einen Begriff, einen Gott. Mathematik und Ontologie gehdren zusammen
(man denke an den Mathematiker Thales und sein Bild des Wassers als >Ursprung« der
abendlindischen Philosophie). Mit der Klirung simtlicher Disziplinen unter dem Joch
des Willens zur Macht, dem obersten »Gesetz der Unwahrheit¢, avanciert nunmehr auch
die Architektur zur seridsen, d.h. frohlichen Wissenschaft. Die schon einleitend erwihn-
te >reflexive Praxis< der Architektur ist dann endlich als eine wahrhaftige >Produktions-
form von Erkenntnis< zu verstehen. Kein Funke von Wahrheit spielt hier eine Rolle, nur
die Verstindlichkeit der Welt, das Schaffen einer Lebensmoglichkeit, eines Milieus, einer
>Kultur« (Las Vegas wiederum rein konzeptuell betrachtet, sei der Strip auch fiir manche
ein wahrhaftiger Schrottplatz [vgl. P. Blakes Junkyard]; Las Vegas steht also fiir einen Pro-
zess, der tiberall stattfinden kann und partiell auch iiberall stattgefunden hat, eben auch
in Rom). Thales ist der Ursprung einer neuen Kultur, aber der »bése Sokrates< ebenfalls!*®

Kommen wir nochmals auf das Problem unseres Lernprozesses zuriick, das eigent-
lich ein Problem von Zeit und Ort ist, denn die Zeit steht nicht, aber der Ort steht fest.
Dieses Problem hingt unmittelbar mit der Hauptfrage der Kunst zusammen: Was ist
oder ermoglicht Emergenz, wie entsteht >Neues<? Nicht nur fiir den konservativen, son-
dern gerade fiir den kreativen Menschen ist die Klirung dieser Frage geradezu erschre-
ckend banal. Sloterdijk hat hieraufin einem anderen Zusammenhang die schon zitierte
indirekte Antwort gegeben: »Ich prophezeie der Philosophie eine andere Vergangenheit«
(Sloterdijk 3:190). Holen wir dazu nochmals weiter aus. Nicht nur der junge leichtferti-
ge Gott, sondern auch der iltere verantwortungsbewusste Platon, haben immer noch
Darwin gegen sich: Die Evolution verliuft vom Einen zum Vielen.* In diesem, am sieb-
ten Tage lediglich erdffneten ewigen Prozess der schépferischen (d.h. eben planlosen)
Entfaltung kommt die eigentliche kreative Kraft der Natur zum Ausdruck, aber es sind
eben begliickenderweise auch noch Zufall und Sprung mit im Spiel (Fulguration bei Lo-
renz; schon der Ursprung ist ein erster Sprung). Hier gibt es kein Abdriften vom Ideal-
Zustand, sondern nur sentropisches« Driften (Maturana/Varela).

In der zweiten Natur ist der Prozess der Emergenz allerdings weit weniger aufre-
gend, selbst wenn auch hier noch Zufall und Sprung eine nicht zu unterschitzende Rol-

46  Fastwird man dazu verleitet, >sFortschritt<als Grad der Vereinfachung zu definieren, eine Redukti-
on, die bei seinen ewigen Schiilern nicht immer Voraussetzung einer Verzauberung war oder die
mitdem unvermeidlichen Abklingen des Zaubers vergafs, dass sie eben nur Verzauberung war und
nichts aufderdem sein kann; griechischer Polytheismus - jiidischer Monotheismus, Thales Wasser
> Einsteins Formel, Eklektizismus » Minimalismus.

47  Dieser Prozess der Artenvielfalt des Lebens kehrt sich heute ganz offensichtlich radikal um; die
Reise der Menschheit befindet sich nun eindeutig auf einer Abkiirzung zum Warmetod.

13.02.2026, 21:46:31. /dele Acces

245


https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Nietzsches Architektur der Erkennenden

le spielen. Die Reise der Menschheit ist keine geografische oder riumliche; wir bleiben
(vorerst noch)>im<«Raumschiff Erde, mit einer riumlich sehr beschrinkten, nahezu iden-
tisch wiederkehrenden Perspektive iber das Universum; wir bekommen von dieser Reise
fast nichts mit. Es ist eine eher zeitliche Reise am selben Ort, aber auch die Perspektive
der Zeit ist recht beschrinkt. Denn wir leben nur im Moment (im Jetzt), auf der ewigen
Scheide zwischen Vergangenheit und Zukunft. Wir ahnen zwar, dass wir in die Zukunft
reisen, doch auch von diesem Ziel sehen wir nichts, auch von dieser Destination ist uns
die Vision versagt, auch von ihr erkennen wir nichts. So bleibt dem >bedauerlichen« Men-
schen nur eine Wahl: der fatale Sturz in die Zukunft mit einer klaren Vision im Riickspie-
gel. Das Neue sicherzustellen heif3t iiber das Spiel von Sprung und Zufall hinaus zudem,
sich das Alte einzuverleiben, zu verdauen und zu iiberwinden. Die Fatalitit dieser >sta-
tiondren< Reise durch die (dynamische) Zeit liegt in der sie bedingenden Verinderung
des Alten, des Raumes (des Zustandes). Der Vorausblick ist Riickblick, die Perspektive
ist (gepragt durch die) Retrospektive. Hier liegt der Sinn der Geschichtsschreibung, na-
tiirlich als >fréhliche« Wissenschaft verstanden.

Man denke an Delirious New York, das retroaktive Manifest Manhattans; man denke an
Le Corbusiers Ausblick als Riickblick auf Phidias, an Collage City, Las Vegas oder Komplexi-
tit und Widerspruch: Sie alle beherzigen Goethes Leitmotiv, nicht blof belehrend zu sein
(kein »an sich« zu verkiindigen), sondern die Titigkeit des Denkers/Entwerfers »zu ver-
mehren oder unmittelbar zu beleben« (Goethe, in: UB: 97). Sie alle erzihlen eine neue alte
Geschichte, eine Fiktion, der unmittelbar konkrete Methoden oder/und Entwiirfe folgen.
Man hat eben nur die Geschichte, die Vergangenheit, aber man kann sie neu erzihlen,
man kann durchaus der Zukunft eine neue Vergangenheit prophezeien. Wir haben nur
diese eine Wahl, unser Gedichtnis (und seinen Spiegel, den Raum) neu zu konfigurieren.
Das Dynamische (das Lebenserhaltende) unserer Reise durch die Zeit am selben Ort ist
somit die Verinderung — des Ortes und der unsrigen. M6chte uns dies gelingen, brau-
chen wir in der Tat viel Fantasie. Rein sphirologisch betrachtet ist Las Vegas das >neue«
Rom, Chandigarh das>neue«Babylon, trotz — oder besser gerade wegen — ihrer expliziten
konzeptuellen Umkehrungen.

21.3 Von Babylon nach Chandigarh

Da alle Denker aller Kulturen selbst in Stidten leben — auch wenn sie sich korperlich
auf dem Lande befinden —, so wissen sie gar nicht, ein wie bizarres Ding die Stadt ist.
(Spengler: 661)

»Was ist Architektur? Wozu tiberhaupt Architektur?«, das sind Fragen nach dem Sinn,
nach dem Wesen, nach dem Ursprung der Disziplin. Den Sinn zu hinterfragen heifit,
ihre Aufgabe zu kliren und ihre Theorie demgemif auszurichten. Was hat es mit Vi-
truvs Definition der Architektur als Mutter aller Kiinste auf sich? Wir haben uns schon
iiber die Beziehung von Architektur und Kunst ausgelassen, und dariiber, was Kunst (»art
premier, primitive oder erste Kunst) eigentlich bedeutet. Nun ist Architektur ganz all-
gemein das Schaffen menschlicher Niederlassungen, vom einfachen Unterschlag, dem
Haus und der Einfriedung eines Gartens, tiber die Stadt, zur Regional- bzw. Landespla-
nung. Als die Mutter aller Kiinste spielt sie die (idealistisch gesehene) Rolle des synthe-

13.02.2026, 21:46:31. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

tischen Rahmens einer Vielzahl komplementirer Disziplinen, die unter dem Bann einer
Kultur einen gemeinsamen Sinn verfolgen (sie ist im wortlichen, wie im tibertragenden
Sinne eine Rahmendisziplin, und man kann deshalb nicht genug auf Vitruvs, Albertis
oder Le Corbusiers Anspruch an den Architekten insistieren). Solch idealistische Sicht-
weisen unserer Kultur sind zwar notig und konzeptuell duflerst fruchtbar, aber eben
auch extrem bedenklich, weshalb es in diesem tibergeordneten Zusammenhang grund-
sitzlich anzuraten wire, den Begriff des Sinnes durch den der Fiktion zu ersetzen.

Denn nehmen wir beispielsweise den Fall Amerika und die nahezu groteske Erfin-
dung der auf das Jahr 1492 datierten Entdeckung der Neuen Welt, die ja schon einmal
vor ca. 16 000—17 000 Jahren entdeckt wurde (bzw. vor ca. 12 000 fiir das gesamte nord-
und sitddamerikanische Territorium, womit im Grofden und Ganzen die Entdeckung der
umfassenden menschenfreundlichen Lebens-Sphire abgeschlossen war). Was war hier
eigentlich neu? Neu war in dieser Wiederkehr nur die Vision des Menschen, die allzu-
menschliche Vision des Alten; es gab einen neuen Sinn in Dinge zu legen, die schon
Jahrtausende geruhsam dalagen. Es war die Globalisierung einer Fiktion, die Mission ei-
nes neuen Welt-Raumkonzeptes und vornehmlich eine neue Wahrnehmung von Raum
und Zeit, jene Mischung bzw. zeitliche Uberlappung vom Raum des Nomaden und des
Sesshaften, vom glatten und gekerbten Raum. Dabei wurde der wilde Homo sapiens
(und Heide) ersetzt durch den zivilisierten (ckultivierten, zumindest aber gliubigen),
ein Massaker und Wahn, eine Mission, die noch heute den >kollektiven Geist« der Herde
triibt.

Die Jahrhunderte bis Jahrtausende dauernde, zwischen unzihligen Generationen
fragmentierte Entdeckung oder Eroberung der alten neuen Welt wurde mit den neuen
Raum- und Zeitmaschinen auf zehn Wochen reduziert und konnte somit als Zeit- und
Raumphinomen konkret von einem Menschen erlebt, d.h. wahrgenommen und bewusst
erkannt bzw. gefithlt werden. Mag der aus beeindruckenden Zeit- und Raumschiffen
hinabsteigende weifie Mann auch an manchen Ufern wie ein Gott empfangen worden
sein, so schloss, wie gesagt, die langwierige kognitive Revolution 30 000 Jahre vorher
dennoch mit genau denselben allzumenschlichen Dispositionen fiir alle afrikanischen
Emigranten ab. Was die planlose Natur in dieser Evolution fiir Homo sapiens allerdings
nicht vorsah, war eine durch diese beschleunigten Weltreisen dringend nétige Fahigkeit
einer konsequenten Offnung zum Werden. (Diesen verpassten Plan fiir den héheren
Menschen wollte Nietzsche nachholen; es war der Entwurf des Ubermenschen.)

70 000 Jahre nach ihrem gemeinsamen Aufbruch aus Afrika erlaubten es subtile
duflere Anpassungen den Geschwistern nicht mehr, sich in Amerika wiederzuerkennen
(seine erstaunlich ausgebildete Sensibilitit fuir feinste Variationen der Oberfliche steht
hier im Gegensatz zur Unfihigkeit, in die Tiefe zu sehen). Ihre (nun vermehrt auch
>wissenschaftlichen<) Fiktionen, die grofRtenteils noch immer Sinn und Erkenntnis ge-
nannt werden, gingen schliefilich im Rassenwahn (der Ausrottung der Artenvielfalt der
Spezies Homo) so weit, auch noch ihre eigene Rasse auszurotten. Denn auch hier, in der
eigenen Rasse, darf es keine Verinderung geben: Ein Gen darf nicht werden, sondern
es muss sein! Selbst wenn dieses blinde Reinheitsgebot schon Jahrhunderte in der alten
Welt praktiziert wurde, so schien doch mit dem plétzlichen Aufeinandertreffen der alten
Geschwister in der neuen Welt der Mythos der weiflen Oberherrschaft erneut auf den

13.02.2026, 21:46:31. /de/e Access

247


https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Punkt gebracht zu sein: die Ubermacht des >héheren< Menschen als glattes Gegenteil
des Ubermenschen.

Statt eines offenen Sinns fiir das Werden, gab uns die Natur lediglich« die Fantasie
mit auf den Weg. Und alle Kreativitit, all unsere Konzepte werden, aufler von den kollek-
tiven Machtkonstellationen, ausschliefRlich von unseren Gefiihlen geleitet als »Helfer fir
anpassungsorientierte und kreative Handlungen« (Damasio: 167). Denn unser »Univer-
sum der Affekte« (Damasio: 158) ist die urspriinglichere und aufgrund ihrer effizienten
Anpassungsfihigkeit auch immer noch dominierende Form von Intelligenz. Das Boos-
ten dieser Intelligenz mit dem komplementiren konzeptuellen Bilderdenken der kogni-
tiven Revolution ersetzte nicht die lebenswichtige Verletzlichkeit der alten Gefithlswelt.
Die erh6hte Fantasie bzw. auf Handlung ausgerichtete Kreativitit erlaubte es zwar dem
Homo sapiens, mindestens zweimal Amerika zu entdecken (das erste Mal von Eurasien
aus iiber die unwirtliche Beringstrale oder, nach einer anderen Hypothese, schon vor der
Eisschmelze der Landbriicke mit Booten entlang der Kiiste des Pazifiks [Graeber 1: 177]),
aber nicht, beim zweiten (?) Mal den rapiden Sprung in die unbekannte Zukunft ohne
eine vorhergehende Abdichtung der vergangenen Gefithlswelt zu bewiltigen. Man sah
nicht in den Riickspiegel, sondern man nahm die alte Welt in Form einer neuen Vor-
stellungsmaschine gleich mit, denn »das Schiff, das ist die Heterotopie schlechthin«*®.
In der kognitiven Revolution fand also keine »subjektive GroRerformatierung« statt; der
Mensch blieb auf seine kleinformatigen mentalen Muster fixiert (Heinrichs, in: Sloter-
dijk 3:300). Aber dieses imaginire Reisen wurde natiirlich iber Jahrtausende vorberei-
tet. Und auch hier bilden abermals die Kirchenschiffe eine ausgezeichnete Parallele zu
diesen alten Zeit- und Raumschiffen, als Emotions- und Vorbereitungsmaschine fiir die
letzte groRRe vertikale Reise ins zeitlose Jenseits (sei es der fantastische metaphysische
Aufstieg in den Himmel oder der definitive soziale Abstieg in die Hélle).

Doch miissen wir noch weiter zuriickgehen, um an die eigentliche Kraftquelle der
ausgelosten Geschichte der (zweiten und diesmal geplanten) Globalisierung zu gelan-
gen. Sloterdijk setzt ihren symbolischen Urknall auf ca. 2700 v. Chr. in der siidbabyloni-
schen Stadt Uruk an. Das langwierige kollektive Priformatieren* von 50 000-100 000
Menschen in gigantischen Stadtkdrpern bzw. ontologischen Immunisierungsmaschi-
nen erreichte dann um ca. 600 v. Ch. mit den Befestigungsanlagen von Babylon seine

48 »Bordelle und Kolonien sind zwei extreme Typen der Heterotopie, und wenn man daran denkt, da
das Schiff ein schaukelndes Stiick Raum ist, ein Ort ohne Ort, der aus sich selber lebt, der in sich
geschlossen ist und gleichzeitig dem Unendlichen des Meeres ausgeliefert ist und der, von Hafen
zu Hafen, von Ladung zu Ladung, von Bordell zu Bordell, bis zu den Kolonien suchen fahrt, was sie
an Kostbarstem in ihren Garten bergen, dann versteht man, warum das Schiff fir unsere Zivilisa-
tion vom 16. Jahrhundert bis in unsere Tage nicht nur das grofite Instrument der wirtschaftlichen
Entwicklung gewesen ist (nicht davon spreche ich heute), sondern auch das grofite Imaginations-
arsenal. Das Schiff, das ist die Heterotopie schlechthin. In den Zivilisationen ohne Schiff versiegen
die Traume, die Spionage ersetzt das Abenteuer und die Polizei die Freibeuter.« (Foucault 3: 1571ff.)

49  Nichtzuverwechseln mit>Praformations; eher noch im Sinne einer sprunghaften>Epigeneses, aber
ohne Wolffs noch leicht aristotelisch angehauchte »vis essentialis«, die uns tendenziell wieder in
die Entfaltung eines schon vorbestimmten Potenzials zuriickwirft bzw. in die Vollendung eines
zielgerichteten Zustandes der Form, kurz: zu einer>Verwirklichung<des Seins.

13.02.2026, 21:46:31. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Kulmination (Sloterdijk 6: 300).°° Unsere Mutter aller Kiinste wurde hier zum Schof§ al-
len zukiinftigen Menschenlebens. Das heif3t aber wiederum, dass die Kunst (als konkrete
Umsetzung unserer erstaunlichen Einbildungen) eben Mutter des Lebens ist, was Pala-
gyi mit seiner »Theorie der Phantasie« explizit darzustellen wusste. Jede kleinste Bewe-
gung und Handlung ist bedingt durch unsere ausgezeichnete Vorstellungskraft (unser
Raumgefiihl), die Zeit und den Ort unserer Bewegungen vorwegzunehmen. Hier ist (zu-
mindest beim Menschen) nichts angeboren; der Siugling muss jede Bewegung schein-
bar wie ein erster Mensch erlernen (selbst das vermeintlich instinktive Sichkratzen ist
eine duflerst komplizierte und mit vielen Versuchen zu erlernende Koordination, wes-
halb man ja den Siuglingen die Fingernigel kurzhilt). Der Siugling lernt in den ersten
Monaten, schon mit dem Geiste in die Zukunft an einen anderen Ort zu reisen, um von
dort aus die nachzuholende und nachzuvollziehende Bewegung zu koordinieren (sich zu
orientieren).” Auch jeder Hochleistungssportler weif} sich dieser erstaunlichen menta-
len Vorstellungskraft beim harten Training kompliziertester Bewegungen und Techni-
ken zu bedienen.

Es [das Haus] ist Kérper und Seele. Es ist die erste Welt des Menschen. [..] Das Leben
fangt gut an, es beginnt eingeschlossen, geschutzt, ganz lauwarm im Schofd des Hau-
ses. (Bachelard: 26)

Nach dem Boosten dieser individuellen Lebenskunst, unserer alles Wahrnehmen/
Erkennen und Bewegen/Handeln bedingenden Fantasie wihrend der kognitiven Revo-
lution, tibernahmen nun die 20 000 Jahre spiter entstehenden Grof3stidte die Funktion
des kollektiven Schof3es und richtig dosierten Kokons (zur Verwandlung) allen (zu)kiinf-
tigen Lebens. Nicht nur das Haus, sondern der ganze Stadtkérper wird nun zum
mafigeschneiderten Kleidungsstiick einer sich wandelnden Gesellschaft (Bachelard: 72).
Diese kuriose Metapher Bachelards ist duflerst pertinent, denn sie suggeriert indirekt
auch das Herauswachsen aus dem Kleid, so, wie auch der Kokon stetig anzupassen ist
oder auch das Ge-stell nicht nur verwandelt, sondern selbst ewig zu verwandeln ist.
Es ist also niemals ein einziger, ewiger Kokon zu entwerfen, sondern nur ein ewiger
Prototyp; es gibt kein Ausgewachsen-Sein (und richtiges Kleid), sondern nur die ewige
ontologisch-morphologische Pubertit der Menschheit (Sloterdijk 6:302). Hierin liegt
die Tragodie des Menschen; er bleibt der ewige Kiinstler, ohne jemals das wihrende

50 »Nebukadnezarlief damals die quadratische Riesenstadtvon einem fiinffachen Schutzgiirtel um-
schliefien; nach Herodots Zeugnis ware die duflerste Linie eine kolossale Mauer von vier mal 22
Kilometern Linge gewesen; den numinosen Kern der Stadt bildete ein monumentaler Doppel-
Mauerring — die duflere Mauer sieben, die innere Mauer acht Meter stark —, der von 600 Tirmen
Uberragt wurde. Zieht man in Betracht, dafd der zw6If Meter breite Raum zwischen beiden Mauern
wahrscheinlich mit gestampfter Erde aufgefiillt war, so ergibe sich fir die 2,6 mal 1,5 Kilometer
grofRe Anlage, die nur die alte Innenstadt mit den Tempelanlagen umschlof, eine Mauerstarke
von nicht weniger als siebenundzwanzig Metern.« (Sloterdijk 6: 300)

51 »Es ist ein Wunder ohnegleichen, dafd das Leben, ohne von der Stelle zu weichen, wo es sich befin-
det, sich trotzdem so verhalten kann, als ob es an eine andere Stelle des Raumes oder an eine ande-
re Stelle der Zeit entwichen wire. Dieses Entriicktwerden des Lebensprozesses von dem raumlich-
zeitlichen Standort, wo es in Wirklichkeit verharrt, nennt man PhantasieprozefS.« (Palagyi: 94)

13.02.2026, 21:46:31. /dele Acces

249


https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Meisterwerk zu kennen. Er schafft die Dinge, um sie zu iiberwinden; er plant das ewig
Unplanbare (Schwarz). Er sieht sich schlieflich gezwungen, zu wissen, dass er nichts
wissen kann, dass sein Erkennen ein ewiges Entwerfen ist und dass Gott ihm dazu ein-
zig die Fantasie eingehaucht hat. Der Mensch verwandelt sich durch das Kleid (Kokon
oder Gestell), und gleichzeitig verwandelt der Mensch das Kleid. In diesem iterativen
Prozess, in dieser ewigen Wiederkunft, in der sich, gemifd dem Energieerhaltungssatz,
die Welt von sich selbst nihrt, ist die Fantasie das lebenserhaltende Prinzip der Verin-
derung, damit die Welt nicht an ihren eigenen Exkrementen zugrunde geht; Fantasie
ist inkompatibel mit einem geschlossenen Kreislauf und garantiert somit den Prozess
einer offenen Spirale. Hier eine Konstante einfiithren zu wollen, heifst Diktatur. Indem
sie die stetige Verinderung induziert, folgt sie dem entropischen Gesetz des Werdens
(der allgemeinen Verinderung), das im Willen zur Macht sein oberstes Konzept findet.
Die Iterationen sind das stetige Aufeinanderabstimmen des menschlichen Geists und
seiner Vehikel (Kokons) im Fluss des Werdens unter der Tendenz zur Ausdehnung
allen Seins, aller Triebe, aller Erklirungen und Gesetze iiber den gesamten Raum. Das
stidtebauliche Konzept Babylons illustriert exemplarisch das Ausdehnungsprinzip des
Willens zur Macht: alles Denken und Schaffen hat als raumliche und intellektuelle scausa
primac die tyrannische Tendenz, allen Raum einnehmen zu wollen.

Die individuelle Fantasie, die alles Erkennen und Handeln aller Subjekte bedingt, ist
ferner ganz entscheidend auf Intersubjektivitit ausgerichtet, eine Art kollektive Fantasie
(von Kommunikation itber Religion bis zur Propaganda), um Wahrnehmung und Bewe-
gung der Masse zu koordinieren (orientieren). Die Bewegung war im >Plan« der entropi-
schen Natur zwar als ihre geradezu konstitutive Eigenschaft vorgesehen, aber nicht ihre
Beschleunigung bzw. Geschwindigkeit mit der zweiten Natur. (Man denke an die ersten
Ballonfahrten durch Tiere oder die abschreckenden Bedenken gegeniiber der Geschwin-
digkeit der ersten Eisenbahnfahrten.) Von der tiber Generationen und Jahrtausende aus-
gedehnten langsamen (Aus-)Wanderung und Eroberung neuer Kontinente bekam der
einzelne alte Jiger und Sammler sozusagen praktisch nichts mit. Erst die Sesshaftigkeit
hat im Gegenzug das (vorher vollig natiirliche) Abenteuer der Entdecker und Eroberer
serfunden<und als (kollektive) Sternstunden der Menschheit (Zweig) bewusst werden lassen.
Jetzt wurde gezielt geplant und z.B. nicht mehr durch einen gliicklichen Umstand (zu
Fufd im klimatisch giinstigen Moment) die Beringstrafle iiberquert (d.h. rein >zufillig
von Asien aus Amerika entdeckt). Dieses kollektive Planen der physischen und psychi-
schen Eroberung der neuen Welten umfasste eine Priformatierung der mentalen Mus-
ter als eine vor- oder aufbereitende aktive, kiinstliche Formatierung oder intersubjektive
Vor-stellung des noch nicht festgestellten Menschen (des plastischen Gehirns). Die von
Freud erwihnten Uringste gegeniiber dem dimonischen Aulen wurden hier anhand
einer kollektiven Fantasie instrumentalisiert. Die ersten immensen »Gehause von selt-
samster Form« (Spengler: 661) sollten die gesamte miniaturisierte Welt enthalten und
abdichten (man denke an »The City of the Captive Globe« in Delirious New York, das Au-
3en komplett in das Innen gefaltet). Das von Sloterdijk erwihnte >Abdichtenc sollte hier
besonders betont werden, denn der Urknall der Globalisierung war recht wahrschein-
lich nur ein eben nicht geplanter und dennoch direkt provozierter Unfall der zweiten
Natur, der trotz 27 Meter dicker Mauer nicht eingekapselt bleiben konnte. Anders aus-
gedriickt, der wahre Feind dieser tribal abgedichteten Stidte wurde eingemauert und

13.02.2026, 21:46:31. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

nicht ausgemauert; hier fand ein Ausbruch statt, kein Einbruch von dufleren Feinden in
die Stadt. Der Urknall war die plotzliche Auslosung eines kiinstlich (und natiirlich kiinst-
lerisch) provozierten unaufhaltsamen Prozesses, aber ohne Plan und Ziel (weshalb der
Begriff der Entropie so bedeutsam ist sowie jener der Emergenz bzw. der Fulguration als
der plétzlichen Entstehung von radikal Neuem im Prozess der Ausdehnung der Natur,
der sprunghaften Entwicklung ihrer Artenvielfalt). Die eigentliche Illusion dieser mo-
numentalen Fantasie (oder dieses Weltstadtgeistes) bestand also darin, an die Standhaf-
tigkeit des ganzen Gehiuses gegeniiber der inneren Explosion zu glauben. Die Massen-
psychose des »muralen Gigantismus« (Sloterdijk 6: 302) griindete nicht auf einem iiber-
dimensionierten militirischen Sicherheitsbediirfnis, sondern stellt ein »ontologisches
Krisensymptomc« (Sloterdijk 6: 302) einer Gesellschaft auf der morphologischen Schwel-
le zwischen »klein- und grofdformatigen Seinsweisen« (Sloterdijk 6:302) dar. Selbst der
Versuch, gewaltsam, d.h. durch innere Gewaltherrschaft die eingeschlossene Welt, das
imaginire Auflen in den fantastischen Grenzen der Stadt zuriickhalten zu wollen, wire
ein Widerspruch in sich, ein Widerspruch gegen den Fantasieprozess des Lebens (und
gegen den Willen zur Macht), der niemals einen stabilen Zustand einnehmen kann.

Als modernes Symbol der langen mentalen Eroberungsgeschichte des Weltauf3en-
raumes (Versailles symbolisiert eine wichtige Zwischenphase, aber eine noch recht an-
gespannte Machtiuflerung der Kultur iiber die Natur) stellt Chandigarh den Widerhall
dieses babylonischen Urknalls dar. Es ist die mafistibliche Umkehrung des Verhiltnisses
von Voll- und Leerkorper, der monumentalisierte, nun verauflerte 6ffentliche Stadtraum
bzw. komplett integrierte, aber nicht mehr abgeschlossene WeltaufRenraum als Umkeh-
rung der urspriinglichen babylonischen »Formatpsychose — gemauerte[r] Agonien des
magisch abgedichteten tribalen Weltinnenraums« (Sloterdijk 6:303). Der Kapitolkom-
plex von Chandigarh als raumkonzeptueller Umkehrung Babylons symbolisiert den Ho-
hepunkt der schon mehrmals erwahnten Kritik van Eycks an der modernen Architek-
tur.”* Das Kapitol ist im Kontext seiner Umwelt zu lesen: Die scheinbar monumentalen
Regierungsgebiude sind nur bescheidene vordergriindige Resonanzkérper des monu-
mentalen Hintergrundes des Himalayas. In ihrer ausschlaggebenden Beziehung zum
begrenzenden hintergriindigen Gebirge sind Le Corbusiers solitire Baukorper nur pri-
zise gesetzte (oder das »kunstvolle, korrekte und groflartige Spiel der unter dem Licht
versammelten« [Le Corbusier 4:16]) Marksteine des nunmehr kolossalen Stadt-Aufien-
Raumes.

Fast mochte man meinen, die Menschheit stiinde mehr denn je vor einem entwerfe-
rischen Dilemma, denn alle Bewegung (der Entropie) scheint nur von innen nach auflen
stattfinden zu kénnen. Demgemif? gibe es nur die geistige Ent-Faltung, die Ent-Faltung
des Lebens, und wie Le Corbusier dies klar erkannte, damit auch riumlich nur Ent-Fal-
tung von innen nach aufien (Le Corbusier 3: 44). Wenn aber nunmebhr alles schon ein Au-
Ren ist, was gibt es dann noch zu entfalten? Man lasse sich jedoch hier nicht tiuschen,
denn es ist kein konzeptuelles Dilemma, sondern nur Nietzsches (griechische) Tragé-
die des Kinstlers. »Architektur ist ein Akt der Resistenz, lief Snozzi gerne verlauten,

52 »Ein halbesJahrhundert lang haben die Architekten den Menschen ein AuRen geliefert, selbst In-
nen. Aber darin liegt nicht ihre Aufgabe: ihre Aufgabe besteht darin, ein Innen zu schaffen, selbst
Aufden.« (A. van Eyck, in: Lichinger: 29 [aus dem Franzosischen (ibersetzt vom Autor])

13.02.2026, 21:46:31. /dele Acces

251


https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Nietzsches Architektur der Erkennenden

und er traf damit unser Schicksal im Kern (nicht nur unsere politische Verantwortung):
der ewige (hoffnungslose) Kampf gegen die Entropie. Wir resistieren, ordnen und set-
zen Rahmen; wir schliefRen ein, grenzen die gereinigte Einheit ab bzw. dehnen diesen
Ausschluss imperialistisch auf den ganzen Raum aus und stehen damit vor einem qua-
si reaktionir anmutenden Phinomen. Nun ist aber die Wiederkunft kein geschlossener
Kreislauf, sondern eine offene Iteration, d.h. eine Selektion kiinstlerischer Mannigfal-
tigkeit und delikate Auslese des Reichtums an Fiktion (Goethe: 69). Wenn wir nun zum
mindestens dritten Male die neue oder alte Welt entdecken, und (recht zeitgemif?) die
Stadt (die Kultur) iiber der Stadt (der Kultur) bauen, konnten wir sie nun nicht endlich einmal
als endliches Provisorium betrachten, als prototypische Organisation eines Fragmentes
des ewigen Chaos, und unseren Stolz in dieser Illusion finden, gegeniiber der Entropie
zu triumphieren; das wire eine diesmal wirklich >heroische Architektur<, die im Zuge
des langsamen Erloschens unseres Gestirns, das Wesen des Menschen und seines Den-
ken-Entwerfens im lebensnotwendigen aktiven »Schaffen von Fiktionen« (WZM: 403) er-
kennt.

Dies Wesen bezeichnet »das Menschliche« der Stadt bei Rossi, wenn er versucht, sie
vermittels seiner Architektur zu erkennen, und fragt, wieso dieser Schauplatz der zwei-
ten Natur nicht schon frither als die Konzeption einer méglichen Wirklichkeit durch
die stetige »Ausformung der Materie nach 4sthetischen Gesetzen« (Rossi: 20) verstanden
wurde. Der konservative Kunstfeind Platon hat dies verzogert bzw. verhindert, denn fiir
ihnwarja gerade das Menschliche schuld am Untergang der idealen organischen Urform
des Staates. Platons »fundamentale Analogie zwischen dem Staat und dem menschli-
chen Individuum« (Popper 2: 94), in der das Individuum als >schlechte Kopie« des Stadt-
staates ausdriicklich »niedriger steht als der Staat« (Popper 2: 94), wird mit Nietzsches
Umkehrung des Platonismus und Umwertung aller Werte zur neuen Lebensperspektive.
Nietzsches >Humanismus«< bringt den (fiktionalen) Reichtum der Seele des Menschen in
die Stadt. Die Seele der Stadt ist das konstruierte Ebenbild der Seele des Menschen. Als
geschaffene Fiktion entspricht sie (die Seele der Stadt) dem »Phinomenalismus der >inne-
ren Welt« (vgl. WZM: 332-336), das Fehlschlief}en unseres Denkens mit einbezogen bzw.
geradezu als dessen Grundlage verstanden.

21.4 Vom Geist des Korpers

Der Rahmen ist zuallererst eine einfache riumliche Begrenzung, eine mehr oder weni-
ger offene Bithne menschlichen Geschehens (mit einer gesteuerten Dosierung von Ba-
bylon bis zur Umkehrung in Chandigarh). Bei Platon ist der Stadtstaat kein voriiberge-
hender Rahmen, nicht Mittel zum Zweck, sondern der eigentliche Zweck und Sinn, aber
eben nicht als ein Hineinlegen eines Sinnes im Sinne Nietzsches, sondern, abgeleitet aus
der Fabel von der wahren Welt (und damit natiirlich auch der scheinbaren [GD: 99f.]),
als Erfillung eines historischen Prozesses, fiir den das Individuum zum Werkzeug ei-
nes hoheren Sinnes degradiert wird (Historizismus als Verschmelzung von Metaphysik
und Historie). Unter diesen »Ahnlichkeiten zwischen dem Programm Platons und dem
des Faschismus« (Popper 2:105), hebt Popper auch den Ursprung der Eugenik als Wis-
senschaft der »Reinhaltung der Rasse der Wichter« (Popper 2: 97) und der »Lehre von der
Ziichtung« (Popper 2: 97) hoherer und niederer Klassen zum Zwecke einer totalitiren Idee

13.02.2026, 21:46:31. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

hervor. In der Republik, im Stadtstaat Platons steht die raumliche Ordnung immer im
Zusammenhang (in Relation) mit der staatlichen Ordnung als geschlossener Rahmung,
logisch und deterministisch.

Das Offnen war das grofle Thema der modernen Architektur und Pessac ihr Parade-
beispiel (das Innen war zu offen zum Auflen, aber auch die Form war zu offen im Sin-
ne Plessners, und es gab ein doppeltes Zuriick: zum geschlosseneren Innen und zur ge-
schlosseneren Form). Wie steht es aber mit dem Solitir (dem isolierten Baukérper)? Es
ist selbstverstindlich die gleiche Geschichte wie jene der Stadt. Auch sein Rahmen im
Kleinen handelt von der relativen Abgeschiedenheit von der Welt, isoliert von der Stadt-
Kultur; auch er handelt vom Ubergang der metaphysisch angehauchtenVertikalitit (Ka-
pelle, Kloster) zur Horizontalitit mit maximalem Bezug zu den Elementen der Natur
(z.B. Palladios Villa Rotonda oder Wrights Prairie Houses). Auch er illustriert bestens
Sloterdijks Geschichte der >Formatpsychose<. Fiir die riumliche Konzeption des Rah-
mens (und seiner langsamen Auflésung mit Wright), fiir das Ausschneiden des Auflen,
das Reduzieren der (Um-)Welt, sind historische Schritte wie 1492 (Burckhardt: 280fF.)
oder 1969 (Serres 2:184f.) viel bedeutender als beispielsweise der zeitbedingte Wandel
des Inhaltes (zumal der Funktion) der riumlichen Konzeption.

Im Sinne dieses ersten Grindungsaktes der riumlichen Begrenzung, der Verklei-
nerung bzw. maf3stiblichen Anpassung der (Um-)Welt, ist Architektur die Mutter aller
Kinste. Die anderen Dimensionen oder Interpretationen (z.B. acht weitere nach Zevi)
sind auf anderer Ebene anzusiedeln, d.h. haben keine bevorzugte Stellung (Mutterrolle)
den anderen Kiinsten gegeniiber. (Nochmals sei betont: Das stark abgenutzte und frag-
wiirdige Bild der Architektur als Mutter aller Kiinste macht nur Sinn in einer unzeit-
gemifRen Betrachtung der Kunst, also in Nietzsches Sinne einer konsequenten, unsere
gesamte Kultur umfassenden Metaphysik der Kunst). Sie sind allesamt vielmehr Inhalt
der Architektur, beispielsweise die politische Dimension, und deshalb austauschbar, oh-
ne den Rahmen vollig infrage zu stellen (siehe dazu Rossis Entwirrung des »naiven Funk-
tionalismus«**).

Es gibtin diesem Sinne keine (logisch-konzeptuelle) Ableitung des Rahmens von der
Funktion, wenn auch umgekehrt der Rahmen mitunter dem wechselnden Inhalt ange-
passt werden muss. Die Idee der modernen Stadt wurde nicht als Wissenschaft der so-
zialen Exklusion entwickelt, sondern lediglich mitunter dazu verwendet (das ist ein we-
sentlicher Unterschied und keine Haarspalterei, wie vielleicht mancher engagierte So-
ziologe einzuwenden wollen wiirde). Die Grundidee der >strahlenden Stadt< (des Raum-
kontinuums, der Umkehrung von Kérper und Raum etc. [Rowe/Koetter: 82]) wird mit

53 S. Criek, Forme-psychose — Peter Sloterdijk et le paradigme de la ville, a.a.0.

54  »Von den negativen Aspekten einer Klassifizierung nach Funktionen habe ich bereits gesprochen
und ebenso von den Grenzen, innerhalb deren sie mir annehmbar erscheint. lhre Schwiche be-
stehtvor allem darin, daR sie davon ausgeht, stadtebauliche Sachverhalte beruhten auf bestimm-
ten Funktionen und ihre Struktur sei deshalb von ihrer Funktion in einem bestimmten Augenblick
abhéngig. In Wirklichkeit aber bleibt eine Stadt auch bestehen, wenn ihre Funktionen sich wan-
deln, die deshalb nicht als Ursache bestimmter Wirkungen, sondern als komplexere Beziehun-
gen innerhalb eines Wertsystems zu verstehen sind. Derartige Beziehungen haben nichts mir>Ge-
brauch<oder>Organisation<im Sinne des naiven Funktionalismus zu tun, dessen Vokabular auch
sonst mancherlei Verwirrung gestiftet hat.« (Rossi: 28f.)

13.02.2026, 21:46:31. /dele Acces

253


https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Nietzsches Architektur der Erkennenden

wechselndem Publikum nicht infrage gestellt, sondern nur mehr oder weniger konse-
quent weiterentwickelt und insbesondere den verschiedenen Anspriichen und Mitteln
gemif ausgefithrt (eben auch in der Materialisierung der sozialen Ungerechtigkeit).

Die historische ontologische Priformatierung durch die Stadt als einheitlicher Ge-
samtkorper (nicht als die einfache und mehr oder weniger zufillige Summe ihrer Teile),
die Idee eines Geistes oder einer Seele der Stadt, verfolgte die Schopfer der miniaturi-
sierten Welt noch bis Alberti. Nun wollte man mehr als nur diese alte ontologische Fik-
tion. Man glaubt nicht nur fest an (d.h. hilt nicht nur fir wahr) dieses Phinomen des
Geistes eines Korpers, sondern man will ihm noch wissenschaftlich auf den Grund kom-
men (der Baukiinstler avanciert dann noch zum Wissenschaftler). Der klassische Anthro-
pomorphismus verliert seine Unschuld der Metapher; man will mehr als nur Inspirati-
on aus der Natur, Anlehnung an die Natur, man will »gemif der Natur« (JGB: 14) leben,
ohne den Widerspruch in sich eines solchen Postulates zu erfassen, ohne darin die er-
neute Fiktion zu sehen (»die scheinbare Welt noch einmal« [WZM: 386]), ohne eben dies
»Schaffen von Fiktionen« (WZM: 403) als das eigentlich Naturgemifie zu erkennen. Wie
es Lorenz mit Bridgman®® auf den Punkt gebracht hat (Lorenz: 14), wird ein noch so bio-
logisch angehauchter Denker niemals der Natur des Denkens auf den Grund kommen,
wenn er nicht die untrennbare Einheit von Denker (dem Subjekt bzw. seinem Instrument
der Erkenntnis, seinen kognitiven Vorgingen) und dem zu Denkenden (dem Objekt der
Erkenntnis) bedenkt. Aber um kohirent zu bleiben, darf man nicht gleich alle wunder-
bare Erfindung von Objektivitit und Sachlichkeit iiber Bord werfen, sondern sollte sich
lediglich tiber den Grad der noch — oder vielleicht nicht mehr — vorhandenen Fruchtbar-
keit dieser modernen Fiktionen Gedanken machen; denn der Traum vom organischen
Korper konnte durchaus zur Verneinung alles Organischen fithren.

Die Stadt ist kein Baum, strukturell und topologisch im Sinne Alexanders nicht und
noch weniger als organisch Ganzes verstanden. Ersteres fiihrt lediglich zu konzeptuel-
len Schwichen der Stadt, Letzteres ist aber oftmals der Spiegel fataler Deutungen un-
serer Existenz. Mit dem Wunschdenken einer wissenschaftlichen Analyse des Stadtkor-
pers hinter dieser der Biologie entlehnten Metapher (Rossi: 29), >findet« man bald eine
logische Entwicklung ihrer Struktur, rentdeckt« alle moglichen Gesetze, bestitigt durch
historische Herleitungen, sei es historische Notwendigkeit oder Kontinuitit oder an-
derer, dem Historizismus entlehnten Primissen (Rowe/Koetter: 101). Der »tyrannische
Trieb« der Philosophie, »der geistigste Wille zur Macht, zur >Schaffung der Welt, zur
causa prima« (JGB: 15), von der Nietzsche spricht, ist mit Platon mehr als symbolisiert.
Nicht nur tyrannisiert sein Denken noch immer das Abendland, sondern sein philoso-
phischer >Zauber« selbst (vor allen der des Stadtstaates und der der Gesetze) ist, wie uns
Popper ausfithrlich zeigt, schon der sozial-politisch fundierte Entwurf einer Tyrannei.

Alberti, wenn auch generell mehr von Aristoteles beeinflusst, iibernahm indirekt von
Platon die holistische Idee des Bau- und Stadtkdrpers als eines organisch Ganzen. In
dieser analogen (anthropomorphen) Betrachtungsweise der Gebiude, aber eben auch

55 »The object of knowledge and the instrument of knowledge cannot legitimately be separated, but
must be taken together as one whole« (P. W. Bridgman, Remarks on Niels Bohr's Talk, in: Daedalus,
Vol. 87, N° 2, The American National Style [Spring, 1958], MIT Press, S.175-177).

13.02.2026, 21:46:31. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

der ganzen Stadt, als ein ganzheitliches >Lebewesenx, liegt die Originalitit seiner ge-
stalterischen »Sorgfalt und Aufmerksambkeit [...] zum Gelingen des Ganzen« (Alberti: 47)
und dem geist- und kunstvollen Einanderanpassen auch noch der kleinsten Teile dieses
einheitlichen Kérpers. Albertis Anthropomorphismus geht damit auf der konzeptuellen
Ebene des Denkens einen entscheidenden Schritt weiter als die noch eher deskriptiven
Beziige auf den menschlichen Korper seines Vorgangers Vitruv (Choay 1: 150). Hier du-
Rert Alberti [Alberti: 47] auch die bekannte Idee, die Stadt sei ein grofRes Haus und das
Haus eine kleine Stadt (civitas [...] maxima quaedam est domus et contra domus minima quae-
dam est civitas). Diese Analogie von Haus und Stadt ist rein konzeptuell natiirlich duf3erst
verfithrerisch, wiirde der dadurch vollzogene MafRstabssprung nicht auch ein Ubergang
vom Individuellen zum Kollektiven bedeuten, von der Einheit zur Vielheit, um nicht zu
sagen zur Differenz. Rein kiinstlerisch ist das Ganze der Stadt im Sinne eines >mehr als
die Summe seiner Teile« durchaus erstrebenswert, aber sobald das Kollektive (das abs-
trakte Schema) mehr Wert hat als das Individuelle, geht es um das Brechen des Lebens.
Man spricht dann von »MiRigkeit« (Alberti) oder »Mitte« (Sedlmayr), und nicht mehrvon
Fiktion. Man spricht zwar schon von Ethik, meint aber immer noch Moral, Gebot und
Gesetz. Man hat es auch seit dem schnell voriibergehenden Aufblithen der Kiinstlerin-
dividuen wihrend der frithen Renaissance auf eine scheinbar unbestreitbare Analogie
gebracht, in dem man den fest angenommenen (statt konzeptualisierten) Gegensatz In-
dividualismus — Kollektivismus iiberzeugend mit Egoismus — Altruismus gleichsetzt!

Das Menschliche ist eben das Schuldige; und auch das Gebiude muss diese MiRi-
gung der menschlichen Ungeniigsamkeit ausdriicken.*® Dazu gibt es kein effizienteres
Mittel als die Erfindung eines héheren Gemeinwesens. Und dieses Gemeinwesen hat na-
tirlich nicht >gegen« die Ungeniigsamkeit des Individuums zu kimpfen, sondern sie zu
unterhalten, will das Gemeinwesen als solches noch eine (nachhaltige) Rechtfertigung
haben. Es hat die Verinderung (des schuldigen Menschen) in jeder Hinsicht zu unter-
driicken, und dazu braucht man einen Idealstaat (z.B. mit Platons Klassengesellschaft),
eine Idealstadt und (Platons) unanfechtbare Gesetze. Es ergibt sich die Notwendigkeit ei-
ner grof3 angelegten unabinderlichen ontologischen Fiktion, um der Ungeniigsamkeit
des Menschen und seines potenziellen Werdens mit einem héheren Gemeinwesen zu
begegnen.

Der Teil existiert um des Ganzen willen, aber das Ganze existiert nicht um des Teiles
willen... Du bist um des Ganzen willen geschaffen, nicht aber das Ganze um deinetwil-
len. (Platons Gesetze, zitiert von Popper 2:121)

Mit Albertis Ubernahme dieses scheinbar harmlosen platonischen Holismus ist der
Grundstein allgemein giiltiger hoherer Prinzipien auch in der Architektur gelegt, das
Fundament der Metaphysik erhilt Einzug in die Baukunst. Hinter der scheinbaren Welt
(und jetzt auch Stadt) existiert ihr Wesen, die wahre und anzustrebende Welt der Ideen

56  »Mafig sollen die Glieder sein und zu dem Zwecke, den Du vor Augen hast, notwendig. Denn die
Baukunst, wenn Du richtig zusiehst, ging von der Notwendigkeit aus. lhre Annehmlichkeit nihr-
te sie, der Brauch ehrte sie, das Ende war, dafd sie nach der Vergnlgung ausblickte, obwohl das
Vergniigen niemals vor allen Unmafigkeiten zuriickschreckte.« (Alberti: 49)

13.02.2026, 21:46:31. /dele Acces

255


https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Nietzsches Architektur der Erkennenden

und Formen. Die Ordnung (die »Einteilung« bei Alberti), dieser fundamentale Begriff
der Architektur, kann nunmehr auf Gesetzen griinden, von diesen abgeleitet werden,
und es ist unsere Aufgabe, diese hoheren Gesetze der Hinterwelt zu finden und richtig
bzw. >gerecht< anzuwenden. Noch im 21. Jahrhundert sind unzihlige fromme >Forscher«
von Platons Wunschdenken erfiillt und machen sich emsig auf die Suche nach Gesetzen
in allen denkbaren Disziplinen — und eben auch in der Architektur bzw. der »Urbanistik
als einer autonomen Wissenschaft« (Rossi: 29).

Die Gerechtigkeit ist das grofie Thema in Platons Stadtstaat. Aber Platon versteht
darunter nicht im Geringsten beispielsweise die Gleichwertigkeit aller Menschen vor
dem Gesetz, sondern eine den absoluten Ideen und Formen gerechte Anwendung der
Justiz. Es ging ihm um die »Gesundheit oder Harmonie des Staates« und nicht um
das Wohlergehen von Personen, schon gar nicht von den Individuen des breiten Volkes
(Popper 2:122). Deren Gliick besteht lediglich darin, der ihnen zugestandenen Rolle
(abgeleitet aus ihrem mehr oder weniger wertvollen Metall) gerecht zu werden.

Schon in der Einleitung seiner Zehn Biicher iiber die Baukunst postuliert Alberti sei-
ne, das ganze Buch durchziehende Konzeption des Gebiudes als eine Art Korper, der zu
seiner gerechten Ausformung der Hand eines erfahrenen Kiinstlers bediirfe (Alberti: 14).
Er erweitert bzw. integriert damit konsequent die Lehre ibergeordneter, auf »vollstin-
diger Erkenntnis« (»absolutissima cognitione«) gegriindeter Konzepte. In diesem wis-
senschaftlichen Wunschdenken griindet der Entwurf auf unmittelbar der Philosophie
entlehnten Grundsitzen (»praecepta probatissima«) und auf »aus der Erkenntnis ge-
schopften Regeln« (Alberti: 298f.; Choay 1: 121). Albertis Axiom des Kérper-Gebiudes und
Stadt-Korpers ist keine blofie organische Metapher,”” sondern liuft weiterhin Gefahr,
zum aristotelischen Essenzialismus in der Architektur zu fithren, also zum Versuch, wie
bei allen (platonisch angehauchten) Korpern, itber Idee und Form hinaus (bzw. bei Aris-
toteles >hinein<) zum Wesen des Bauwerkes zu gelangen (Choay 1: 94f.). Dieses Wesen,
der Geist des Korpers, gibt dem organisch Ganzen die Autoritit, itber seine Teile zu ver-
fiigen, ihre allgemeine Bestimmung zu rechtfertigen. Das fingierte Kollektiv kann nun
tiber das Individuum herrschen.

Nun besteht aber das Kollektive aus nichts anderem als dem Individuellen (dem mul-
tiplen Menschlichen), und gerade deshalb wird »das Menschliche« verneint, wird zum
Gegenteil, zum Géttlichen oder auch Absoluten, zur wissenschaftlichen Ordnung. Die
Ordnung kann also nicht menschlich sein, sondern wird ins Ewige der Metaphysik pro-
jiziert. Das war die fatale Erfindung des Weltgeistes Hegels, in der sich der Gliaubige,
aber eben auch der traurige und fromme Wissenschaftler (d.h. der Wahrheitsgldubige)
wiederfinden konnte. Die Ordnung vollbrachte damit einen Sprung vom kiinstlerischen
Entwurf (z.B. das Phinomen eines »espace indicible« bei Le Corbusier) zur Kreation Got-
tes oder zur reinen Vernunft. Statt das kollektive Schaffen von Fiktionen ins Zentrum des
Lebens in der Polis zu riicken exportiert man die Kreation ins Jenseits; man konspiriert
dann aus dem Exil (Jenseits) gegen die Heimat (Diesseits) und korrumpiert weiterhin

57  Eine Metapher, um beispielsweise wie in Platons Staat vom Menschen als nachzuahmendes Kunst-
werk der Natur zu einerslogisch abgeleiteten< Einteilung der menschlichen Gesellschaft zu gelan-
gen (vgl. Platon 3: 154,162 u. 176f.).

13.02.2026, 21:46:31. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

mit dem orakelnden Geist das menschliche Leben (GT:161). Man erfindet fiir den so-
genannten Kiinstler das >Telefon zum Jenseitse, die Heilige Schrift fiir die Herde bzw.
Objektivitit und Sachlichkeit fir traurige Wissenschaftler und Architekten. Die Vernei-
nung des Lebens ist so weit fortgeschritten, dass der Geist des Korpers, der hineingelegte
Sinn, kein menschlicher sein kann. Denn wer glaubt noch an den Menschen? Und auch
die Ermordung Gottes geschah nicht, um das Menschliche zu retten (oder/und Uber-
menschen zu schaffen), sondern lediglich, um seinen Platz (im Jenseits) einzunehmen.
Man verbannte die menschliche Fantasie, man unterband das Potenzial ihres >fulgurati-
ven< Werdens, innerhalb der Kollektivitit einen kooperativen inklusiven Geist der Polis
zu entwerfen (Platon hatte indirekt die Frage gestellt, ob der Kiinstler, dieser Outsider
seiner drei Klassen, noch ein Recht auf Stadt haben sollte). Man verkannte also die ei-
gentliche Aufgabe aller Kultur, das ewige kollektive Schaffen menschlicher Fiktionen.

22. Zwischenspiel fiir die Agnotologie

Kampfen fiir eine Wahrheit und Kimpfen um die Wahrheit ist etwas ganz Verschiede-
nes. (KSA7, §19[106])

Mag dies auch schwierig einzusehen sein, aber Nietzsches Primisse »die Unwahrheit als
Lebensbedingung zugestehn« (JGB: 10) ist das genaue Gegenteil von Skeptizismus oder
sonstiger Anzweiflerei der Wissenschaft. Sie ist eine Hymne an das Leben und sein un-
stabiles Gleichgewicht. Sie ordnet die Wissenschaft damit der Ethik im auflermorali-
schen Sinne zu (Deleuze 7: 139). Sie verurteilt jeglichen Konservatismus (zumal das heute
so fatale Wunschdenken, alles konne oder miisse sogar beim Alten bleiben, man denke an
die von Spengler erwihnte >fertige Idee« [Spengler: 686]) und macht Innovation zur ei-
gentlichen Aufgabe des Menschen. Man erspare sich also die unfruchtbare Frage, ob die
Wissenschaft, unsere hochste Kunst des Denkens, ohne Wahrheit leben kann. Erst die
Abschaffung des »Pathos der Wahrheit« (KSA7, § 19[103]) ermdglicht es, wieder das un-
stabile, fragile und von der Wissenschaft zu schiitzende Leben als oberste Pramisse an-
zusetzen (im Klimastreit werden wir noch bis zum endgiiltigen Untergang die Wahrheit
»suchen, statt neue Lebensmoglichkeiten zu >schaffen). Es geht damit um »das ethische
Mandat der Kunst« (Sloterdijk 8: 49), die Entwicklung stetig am nicht ewigen Leben zu
messen!

Der wissenschaftliche Geist erzeugt eine bestimmte Art, wie man sich zu den Dingen
dieser Welt einstellt. (Freud 4: 141)

Nietzsches Denken unserer »festen Glocke an Unwissenheit« (WZM: 416) ist selbstver-
stindlich das Gegenteil der gedeihenden Fabrik der Ignoranz, dieser bedenklichsten
wachsenden Wiiste der Wissenstilgung, Manipulation und Zweifelsstreuung, deren
Bekimpfung sich die heutige Agnotologie zur Aufgabe gestellt hat. »Die Geschichte
ist reich an solchen Anti-Artisten, an solchen Ausgehungerten des Lebens« (GD:136),
die Letzteres lediglich »auszehren, magerer machen miissen« (GD: 136). Die Fusion der
Kunst und Wissenschaft, beispielsweise in einer zukinftigen Architektur der Erkennenden,

13.02.2026, 21:46:31. /de/e Access

257


https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

