
IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 239

schonendenKompromisses zu verstehen (Alberti: 241f.), sondern imSinne der günstigs-

tenBedingung eines erneutenAnstoßes (die ewigeBewegung als oberstes Prinzip, selbst

wenn mit der Entropie das Leben nun endgültig kein Perpetuummobile mehr ist); Lust

undUnlust als Anregungund Impuls zumSchaffen, zumDenken-Entwerfen.DasWahr-

nehmen solcher logischen und geometrischen Vereinfachungen soll das Kraftgefühl er-

höhen (KSA13, § 14[117]). Kein Künstler arbeitet in Pantoffeln; die Annehmlichkeit, der

Komfort der Arbeitsbedingungen, hat das Ziel, neue günstige(re) Bedingungen des ewi-

gen Schaffens zu schaffen.

Die Wirkung der Kunstwerke ist die Erregung des kunstschaffenden Zustandes, des Rau-

sches… (KSA13, § 14[47])

Nur in diesem ausschließlichen Sinne des Stimulans, auf der höchsten (und doch kon-

kretesten) Ebene des Denkens als Entwerfen, findet die (ansonsten bedenkliche) Formel

der Kunst für die Kunst erstmals eine fruchtbare Legitimität.

Man erlaube uns in einer ›Streitschrift der Fiktion‹ auch folgendes überspitzte Bild:

Denken ist die Kunst des Verkleinerns, der Auswahl und derHerstellung vonRelationen,

desOrdnens und der Konstruktion, das Schaffen einer neuen, einer verkleinerten, über-

sichtlichenWelt.AuchEinsteins ›Formel derWelt‹ hat dieWirkung einesModells, die äs-

thetische Wirkung einer gelungenen Veranschaulichung, einer Weltanschauung. Auch

er hat die Funktionsweise der Bewusstseinswerdung unseres Gehirns veranschaulicht,

hat das Zuviel (der uns bisweilen zugänglichen 17 %40) derWelt gefiltert, abstrahiert, hat

ausgewählt und in Beziehung gesetzt, d.h., er hat das (thermodynamische) Werden in

eine anschauliche Gleichung gepackt.Wenn auch kein Liebhaber des großartigenWür-

felspiels, so war auch Einstein ein großer Ästhetiker und genauso wenig Schweizer wie

Le Corbusier, sondern ein Sohn Phidias, kein Barbar (im Sinne der Antike), sondern ein

wahrhaftiger Grieche!

21. Sphärologie

Es ist, wie man merkt, einfach das Programm des Lustprinzips, das den Lebenszweck

setzt. Dies Prinzip beherrscht die Leistung des seelischen Apparates vom Anfang an;

an seiner Zweckdienlichkeit kann kein Zweifel sein, und doch ist sein Programm im

Hader mit der ganzen Welt, mit dem Makrokosmos ebensowohl wie mit dem Mikro-

kosmos. Es ist überhaupt nicht durchführbar, alle Einrichtungen des Alls widerstreben

ihm; man möchte sagen: die Absicht, daß der Mensch »glücklich« sei, ist im Plan der

»Schöpfung« nicht enthalten. (Freud 2: 74f.)

21.1 Die Psychose der Kultur

Die Absicht, glücklich zu sein, ist vor allem nicht im Plan Platons enthalten, zumindest

nicht im realistischen Bezug auf das Lustprinzip, sondern ausschließlich im hinterwelt-

40 »83 Prozent der Welt sind noch verborgen« (Bild der Wissenschaft 12/2011).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Nietzsches Architektur der Erkennenden

lerischenBezugaufdieWahrheit.DiekonkreteDrohungdesLeids scheinthauptsächlich

von der Außenwelt zu kommen, »die mit übermächtigen, unerbittlichen, zerstörenden

Kräften gegen uns wüten kann« (Freud 2: 75). Die Rolle der Kultur ist also ganz klar, den

›Plan der Schöpfung‹ besser an die menschlichen Bedürfnisse anzupassen. Auch Freud,

der nachdrücklich angibt,Nietzsche nicht gelesen zu haben (mit der Absicht, er wolle al-

les selber entdecken), insistiert aufder fundamentalenRolle der IllusionundFantasie für

unser Seelenleben, die als Rauschmittel unser Körperliches beeinflussen, unseren Che-

mismus ändern (Freud 2: 74). Auch er weist auf die Rolle der Affinität vonWissenschaft,

Kunst und Religion für die Kultur hin. Daraus entstehen zwei fundamentale Aufgaben

der Architektur: Abschirmung »gegen die gefürchtete Außenwelt« (Freud 2: 75) und Lust

am Erkennen durch das Denken-Entwerfen einer vereinfachtenWelt.

Dies alles klingt in der heutigen Zeit etwas verheerend, man wird zu sehr an unsere

Primitivität erinnert, an das von unseren Urängsten und -trieben gesteuerte selbstzer-

störerische Leben.Doch schon diesesGefühl ist so alt wie die Philosophie selbst (und na-

türlich sämtliche Religionen). Als Ausweg aus dieser Fatalität suggerierte Freud (durch-

aus nicht ganz unseriös), eine ganze neurotisch gewordeneKulturgemeinschaft der Psy-

choanalyse zuunterziehen (Freud2: 127).Der radikaleNietzschegingweiter unddachte-

entwarf den Übermenschen.Was ist heute mit diesen etwas verstaubten Ansätzen noch

anzufangen? Sie deuten beide auf Probleme der Kultur und ihres nur ›höheren Men-

schen‹ hin (desMenschen dermodernen Kultur und eben nicht des Übermenschen), die

noch akuter geworden sind. Nicht ihre Lösungen interessieren uns hier, sondern ihre

immer noch zeitgemäßen Erläuterungen. So stellt Freud fest: »Gegen die gefürchtete

Außenwelt kann man sich nicht anders als durch irgendeine Art der Abwendung vertei-

digen, wenn man diese Aufgabe für sich allein lösen will. Es gibt freilich einen anderen

und besseren Weg, indem man als Mitglied einer Gemeinschaft mit Hilfe der von der

Wissenschaft geleiteten Technik zum Angriff auf die Natur übergeht und sie menschli-

chemWillen unterwirft.Man arbeitet dannmit allen amGlück aller« (Freud 2: 76). Freud

resümiert hier im Jahre 1930 das Schicksal derMenschheit, des neurotischen, noch nicht

festgestelltenTieresMensch.DiegesamteGeschichtederSphärologie (Sloterdijk),vonder

Urhütte bis zur heutigen Globalisierung ist in dieser fatalen Aussage enthalten. Aber im

21. Jh. sind wir natürlich etwas avertierter. Aus einem lebenserhaltenden Prinzip ist ein

lebenszerstörerisches geworden. Es scheint eher, als arbeite man mit allen am Unglück

aller. (Wie unsZweig [vgl.Zweig 3] erinnert, schuldet die Anthropologie Freud einen fun-

damentalen Beitrag.)

Die Rolle der Architektur in dieser Geschichte (immer noch im großmaßstäblichen

Sinne gedacht) ist eindeutig. Mit Spengler wird noch klarer, was Vitruv mit seiner De-

finition der Architektur als Mutter aller Künste meinte: »Weltgeschichte ist die Geschichte

des Stadtmenschen. Völker, Staaten, Politik und Religion, alle Künste, alle Wissenschaf-

ten beruhen auf einem Urphänomen menschlichen Daseins: der Stadt« (Spengler: 661).

Als expressivstes Ausdrucksmittel desWillens zur Macht ist sie an die »unbedingte Gül-

tigkeit des Kausalitätsprinzips« gebunden, »daß der Geist das Komplement der Ausdehnung

ist« (Spengler: 52). Spenglers Prophezeiung der totalen Globalisierung, »mit der die Ge-

schichte des west-europäischen Menschen endgültig schließen wird« (Spengler: 53), ist

das bedeutendste Thema unserer Zeit (bezogen auf Max Webers Thesen über den Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 241

sammenhang vonKapitalismusundProtestantismus41 gehört vielleicht auchdie heutige

HerdedesHomooeconomicus indiese globaleNivellierung; der schöpferischeReichtum

derVorsokratikerunddas stetigeWeiterentwickelnderKultur,dasExperimentierenund

Messen der multiplen Gedanken am Leben, fanden in der Tat mit der Idee der absolu-

ten Modelle ein jähes Ende). Das Problem der Ausdehnung, also des wirtschaftspoliti-

schen Imperialismus und der damit verbundenen Ausplünderung (Osborn) und syste-

matischen Zerstörung der Erde, sind omnipräsent. Es scheint, als benötige das Ge-stell

HeideggersWachstum (»Ge-stell heißt dieWeise des Entbergens, die imWesen dermo-

dernen Technik waltet« [Heidegger 5: 24]), das Entbergen wächst, das Ge-stell birgt die

Wüste. Der Untergang nicht nur des Abendlandes scheint vorprogrammiert. Bedenk-

lich zeitgemäß, im Sinne desHomoDeus (Harari 2), wirkt Freuds weiterer Gedanke: »Die

interessantestenMethoden zur Leidverhütung sind aber die, die denOrganismus zu be-

einflussen versuchen.Endlich ist alles Leid nurEmpfindung; es besteht nur, insofernwir

es verspüren,undwir verspüren es nur infolge gewisser EinrichtungenunseresOrganis-

mus« (Freud 2: 76).

Unbestritten ist also dasWesentliche der Architektur, als ein wesentliches Bedürfnis

desMenschen,dasKonzipierendesRaumes.Dennder konkrete (Lebens-)Raumexistiert

nicht a priori und entspricht nicht einer unendlichen Leere, sondern wird aus den Din-

gen, aus derWelt herausgetrieben. Erst unser Denken über die Realität konzeptualisiert

denRaumalsBehälter (Bergson 1: 105).DankunseresDenkensgibt esden lebensnotwen-

digen Irrtum (KSA10, § 6[1]), »erst vermöge des Denkens gibt es Unwahrheit« (WZM: 391).

Hier, in der Erzeugung der Einheit, liegt das Potenzial, nicht in ihrer (wissenschaftli-

chen) Entdeckung (KSA8, § 32[8]). Die Geschichte der Globalisierung ist vor allem ei-

ne Geschichte der Maßstabssprünge dieser Miniaturisierung der Welt, wie man kon-

zeptuell von der »Privat-Cultur-That« (KSA8, § 32[8]) des Mikrokosmos zur großmaß-

stäblichen Entfaltung unseresWillens zur Einheit gelangt. Die Sphärologie erklärt diesen

stetigen Wandel des Anthropomorphismus, »das Aufschwellen des Menschen zumMa-

krokosmos« (KSA7, § 19[91]). [In ihrer Zusammenführung der lebendigen Zelle mit der

makrokosmischen Raumzelle ist die Sphärologie selbstverständlich nicht nur beispiel-

haft interdisziplinär dank ihrer umfassend analytischen Methode, sondern auch dank

ihrer Kapazität, klare Synthesen zu liefern, auch wegbereitend für weiterführende ex-

perimentelle Raumkonzepte.]

Nicht von ungefähr kommt die Rivalität zwischen Architektur und Philosophie dar-

um, als Grundlage dermenschlichen Gesellschaft zu gelten. Seien es Vitruvs oder Alber-

tisBaukünstler alsErfinder aller das Leben ›ermöglichenden‹Annehmlichkeiten (woraus

vor allem Alberti seine quasi übermenschlichen Ansprüche an den Architekten formu-

liert), sei es Venturis die gesamteModerne zusammenfassende dreidimensionale Archi-

tektur (die gestalterische, technische und soziale Dimension [vgl. Venturi 2: 100f.]), sie

alle konkurrieren mit der Philosophie als Segen bringender Tätigkeit, als Schoß der Zi-

vilisation im Sinne Bachelards. Man kann zwar nicht das eine Aufgabenfeld in das an-

dere übersetzen, weshalb es eben nicht diesen oder jenen ›philosophischen‹ Raum gibt

(zumindest nicht mit einer wahrhaft schlüssigen Logik), aber beide Disziplinen, Philo-

sophie und Architektur, haben grundsätzlich das gleiche, lebensnotwendige Ziel (d.h.

41 Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, 1904

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Nietzsches Architektur der Erkennenden

ihre ›Täter‹ denken gleich): einen begehbaren, d.h. verständlichen Ausschnitt der Welt

zu schaffen, die Welt nochmals zu entwerfen;42 haben das Ziel ihrer Reduktion als Vor-

aussetzung ihrer ›Verzauberung‹ –die eine literarisch ›erlebbar‹, die anderemit unseren

»sechs Sinnen« (Paquot: 99) wahrnehmbar. Sowäre es ein fröhliches Forschungsprojekt,

sämtlicheRaumideenneu zudokumentieren (derUrknall Babylons,die christlichen Fik-

tionsmaschinen, Versailles als die absolute freudsche Naturkontrolle, die Transparenz

der modernen Seele, Chandigarh als Widerhall Babylons, Las Vegas als neoentropischer

Seelenzustand etc.), aber sie sind eben alle nur mutierende Ideen, alle sind Abstraktio-

nen einer werdendenWelt und das Gegenteil eines Der-Wahrheit-Näherkommens. Alle

Raumideen sind ein Ausschneiden, Selektieren und ein nur potenzielles Sinn-Hineinle-

gen.

Wenn auch die räumlichen Ideen dasWesentliche des Entwerfens von Stadt und Ar-

chitektur ausmachen, so sind diese Ideen jedoch nicht die dominierenden Kriterien in

der allgemeinen zeitgemäßen Rezeption. Sie ›erklären‹ dem Spezialisten a posteriori,

wie wir zu einer Epoche gekommen sind, beispielsweise im ›historischen Prozess‹ der

Globalisierung (Sloterdijk 6), über die moderne Architektur (die fundamentale Idee der

Vorhangfassade als Vorspiel der räumlichen Auflösung und Überschneidung im Sinne

der schon zitierten Transparenz) zur Stadt derModerne (ohne hier neue geistloseHisto-

rizismen heraufbeschwören zuwollen, denn es geht eben immer nur um Instrumentali-

sierung); sie veranschaulichen dagegen keineswegs (gezwungenermaßen) die dominie-

rendenWerte jener Epoche. Architektur ist »die erste der Künste« (Deleuze 10: 222) weil

sie eben die »erste Kunst der Rahmung« (Deleuze 10: 222) ist, die sie »den anderenKüns-

ten, vonderMalerei bis zumFilm,aufdrängt« (Deleuze 10: 222).Als einAusschnitt ist der

Rahmen zwar durchaus das aufgedrängte Bild einer vereinfachten Welt, aber dennoch

nur ein offenes Potenzial für das durchaus variableHineinlegen eines Sinns. Selten kann

man die räumlichen Ideen als Rahmenwirklich kohärent für ihren Inhalt verantwortlich

machen.43 Man erkennt sofort den wesentlichen Unterschied von Architektur und Phi-

losophie. Auch hier hatte Platon mal wieder recht, als er die unsterbliche Seele erfand.

42 EineNische oder Lücke zu erstellen, inwelche derMensch sein Kunstwerkmit »ästhetischemWert-

he« (d.h. wahrnehmbar bzw. erkennbar) stellt (vgl. KSA7, § 19[39]).

43 Beispiele: Man zerstörte 2006 den SED-Palast in Berlin (Palast der Republik) nicht wegen seiner

Architektur (er repräsentierte ironischerweise eine durchaus formale, aber nicht weniger gelun-

gene Rahmenarchitektur, eine denkmalwürdige ›Ente‹ im Sinne Venturis, 2), sondern wegen den

politischen Ideen, die er beherbergt hatte. Italien hätte sich mit ähnlichen Motiven der soge-

nannten Vergangenheitsbewältigung für einen Abriss von Terragnis Haus des Faschismus in Como

entscheiden können. Engagierte Soziologen verurteilen die »grands ensembles« nicht wegen der

(räumlichen) Idee der modernen Stadt, sondern vor allem wegen ihrer (politischen) Instrumen-

talisierung als ›Wissenschaft‹ der sozialen Exklusion (Navez-Bouchanine). Auch die sich ständig

wandelnden Rezeptionen Le Corbusiers bestätigen weiterhin die schon erwähnten Erläuterungen

Foucaults (Foucault 3: 1095). Und selbst die formale ›Einschüchterung‹, dieses mächtigste Mittel

der Architektur, hängtmehr von der lang gezüchtetenHörigkeit derHerde ab als vomMaßstab des

Rahmens. Geradewegen ihrermehrmals neu genutzten allzu pathetischen Sprache (undnatürlich

ihrer außergewöhnlichen Akustik) würde es selbst dem ›konventionellsten‹ Gegner, dem einfa-

chen Brecher des Establishments nicht einfallen, New Yorks berühmte neogothische Episkopal-

kirche (vom ehemaligen Limelight-Club für Disco- und Rockveranstaltungen genutzt) wegen ihrer

ursprünglich äußerst effektvoll-dubiosen religiösen Vergangenheit abreißen zu wollen.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 243

Architektur alsmaterialisierter Rahmen ist relativ harmlos; man kann sie eben korrigie-

ren, neu nutzen oder abbrechen. Anders steht es jedoch mit den Ideen. Ganze Genera-

tionen wurden durch den »geistlosen Hegel« (Schopenhauer: 536/548) verdorben und

auch heute noch spukt seine unsterbliche Seele anmanchen, nicht nur philosophischen

Lehrstühlen.

21.2 Von Rom nach Las Vegas

Das Filtern gehört zum grundsätzlichenWesen unseres Denken-Entwerfens: ›Einfache‹

Tätigkeiten, wie z.B. das Autofahren, wären ohne dieses Vermögen des Filterns nicht

möglich. (Der geniale Autist KimPeek aliasRainMan kann dieWelt nicht filtern und sich

deshalb im öffentlichen Raum nicht orientieren, noch weniger autofahren [Snyder, in:

Höfer I]). Das Rahmensetzen gehört schon zum spezifischen Vermögen des Denkens,

nochmehr das Zeichensetzen. Der Las Vegas Strip ist die extremste Zeichensprache, Zei-

chen pur, an das Auto angepasst, mit einer Ablösung des Zeichens von der Architektur

oder garmit der Verwandlung der Architektur in pures Zeichen/Symbol. Der Strip steht

und fällt mit dem Zeichen. In den Notizen legen uns Venturi, Scott Brown und Izenour

(Venturi 2: 31 u. 87) nahe, dass die traditionellen Methoden aus Architektur und Städte-

bau nicht ausreichen, das Phänomen Las Vegas zu deuten. Aber sie laden uns vor allem

dazu ein, vorurteilslos unseren Blick auf die Dinge zu ändern (Venturi 2: 17), also nicht

demWahnsinn einer Suche nach dem verborgenen Sinn zu verfallen oder einem altbe-

währten Sinn nachzujammern, sondern aktiv, d.h. mit neuen, dem Zeitalter angepass-

ten Methoden die Ideen anzupassen, die wir uns von den Dingen machen (M: 319). Was

wir also von Learning fromLasVegas exemplarisch lernen können (ähnlichwie beim retro-

spektiven Manifest Delirious New York), ist das erstaunliche (ungenutzte) Potenzial der

Veränderbarkeit unserer Ideen über die Dinge. Das ungezähmte Las Vegas tritt 1977 ein

in unsere gelehrte etablierte Stadtkultur, die eher dazu tendierte, diese Stadt entweder

gar nicht als Architektur wahrzunehmen oder aber als das Formale schlechthin abzu-

schätzen (formalistische Architektur und Städtebau). Aber hier lag nun keine autorefe-

renzielle Architektur vor, keine Art Karikatur ihrer selbst, keine formale Überspitzung

von Form (als brauchte eine Form noch formal zu sein; Architektur ist nichts anderes als

Form). Hier spielte die Architektur eben nicht im formalen Sinne der Postmoderne mit

sich selber (»l’art pour l’art«, Lévi-Strauss: 43).

Es ist eineArtPerversitätunseresLernprozesses,zurückschauenzumüssen,umvor-

wärts zu kommen. Niemand hat es, neben Rossi, Lynch und anderen, polemischer auf

denPunkt gebracht als Venturi,dass Architektur, obwir eswollen oder nicht, immerZei-

chensprache ist. Jeder abgeschmackteDrive-in entspricht indiesemSinnenochdeman-

erkannten Sakralbau, der (kapitalistische) Markt ist heute genauso unantastbar wie da-

malsGott. ImDrive-in (hier alsSpitzedesEisbergs fungierend) erfülltmanseine ›Pflicht‹

als Konsument (als Sklave desWachstumsundderBörse), in derKirche alsGläubiger (als

Sklave der Hinterwelt und des Vatikans): Beide sind ›lebensnotwendige‹ Fiktionen oder

Lügen im außermoralischen Sinne. Rom als Hauptstadt des religiösen Spektakels, Las

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Vegas als die des kapitalistischen, mit zwei unterschiedlichen, rein architektonischen

Raumkonzeptionen (der Verinnerlichung und Veräußerlichung derWelt).44

Jedoch sieht esmit LasVegas fürdieRaumkonzeptionvonStadtundArchitektur viel-

leicht noch anders aus. Der (klassische) städtische Raum ging schließlich schon vorher

verloren. Aber geht Las Vegas nicht noch weiter bis zu einem Verschwinden der Archi-

tektur (desGebäudes) selbst,mit der Substitutiondurchdas pureZeichen (Venturi 2: 35)?

Ist dieses fast völlige Verschwinden oder zumindest konsequente In-den-Hintergrund-

Drängen der Gebäudearchitektur ein reiner Verlust oder ein neues Potenzial des öffent-

lichen Raums (wie beispielsweise beim Projekt der Smithsons von 1958: die Berliner In-

nenstadt als monumentalisierte Bühne, als eine Art ›Megastruktur der Leere‹, in der das

Volle nurmehr eine untergeordnete, d.h. eben nicht mehr strukturierende Rolle spielt)?

Die Raumkonzeption von Las Vegas findet ihren Archetyp inMies van der Rohes Fo-

tomontage seines Projektes der ConventionHall von 1952 (vgl. Cohen: 123): die Räumlich-

keiten einer neuen Monumentalität, in denen die Raumgrenzen verschleiert oder auf-

gelöst sind. Eine Unendlichkeit wird suggeriert, wahrlich unbegrenzte Möglichkeiten

für eine absolut anonyme Gemeinschaft, ohne jegliche lästige Kohäsion, die sich unein-

geschränkt den hauptsächlichen Funktionen des grenzenlosen Konsums widmen kann:

Shopping, Spielen, Vergnügen. Der traditionell geschlossene Raum wird hier eher zum

obskuren Milieu, der traditionelle Ort eher zu einer desorientierten Mitte, einer puren

Stimmung (Ambiente), einer neuen reinen Fiktion, imDienste eines neuen (entschieden

materialistischeren) Gottes. Die traditionell einschließendeWelt wird hier zu einer ein-

fangenden Welt (Deleuze 4: 111), zu einer Art aufbereiteter ›neoplastizistischer‹ Raum-

konzeption (glatt ›und‹ gekerbt45 [vgl. Deleuze 9: 657ff.]).

DiemoderneStadt ist Raumkontinuum,kompletteAuflösungdesRahmens (die Par-

allele zu Mondrians Nr. 4 spricht hier Bände). Heute wird der Rahmen (wieder im baro-

cken Sinne) mehr zur Falte, zur subtileren Lesbarkeit der Landschaft, des Territoriums.

Die heutige Landschaftsarchitektur entspricht dieser (eher barocken) Raumauffassung

und ist wiederum eine wahre Illustration des Forschens und Denkens als eines Entwer-

fens; es ist kein Entdecken dessen,was schon irgendwie dawäre (in diesem Sinne ist der

schöne Begriff der Entfaltung etwas problematisch).

44 Apropos Raumkonzeptionen: Albertis Konzept der Stadt als großes Haus und des Hauses als klei-

ne Stadt drückt sich exemplarisch imNolli-Plan von 1748 aus, im fließenden Übergang von Innen-

raum und (städtischem) Außenraum: Die Kirche entspricht rein räumlich gesehen dem öffentli-

chen Raum. Diese gewollte Unschärfe einer zur Perfektion kultivierten Schwellenarchitektur, mit

der innen und außen verwechselbar verschwimmen, prägt noch die Grundrisse von Mies, Wright

oder Barragan. Man kann sie teilweise kaum lesen, und doch ›liest‹ man damit schon die essenzi-

elle Raumkonzeption ihrer Entwürfe.

45 Man könnte in dieser subtilen Unterscheidung von Deleuze wieder an den eher natürlichen, ro-

hen ›Raum‹ des nomadischen Jägers und Sammlers denken, und an die beginnende Aufbereitung

eines kultivierten Raumes des langsam sesshaft werdenden Landwirtes vor ca. 11 500 Jahren bzw.

an das Bedürfnis des alten, mit der relativ neuen ›revolutionär-ästhetischen‹ Erkenntnis aufberei-

teten Menschen, immer beides zu halten und rein sphärologisch kontinuierlich aufeinander ab-

zustimmen. Man denke wieder an den spielerischen sakralen Raum im Zusammenhang mit den

erwähnten freudschen Raum-Ur-Ängsten und dem von Bloch erwähnten emotionalen Effekt des

Waldes in gothischen Kirchen.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 245

Nietzsches im letzten Kapitel (20 Ordnung und Wirkung) erwähntes Lesbarmachen

der Landschaft, Lesbarmachen der »bedeutende[n] Züge zu einem Gemälde« (MA, II, §

115), das Aufoktroyieren eines mathematischen Substrates (MA, II, § 115), also das Fass-

barmachenalsGanzes, ist inderTat einGleichnis fürdenMenschenunddiePhilosophie,

d.h. ganz allgemein für das Denken. Hier realisiert die Philosophie wieder ihre Aufga-

be als Tribunal der Vernunft, um gemäß der vorbildlichen Mathematik die Einfachheit

und Klarheit zu erreichen, um die Welt (das Werden) auf ein verständliches Minimum

zu reduzieren (das Sein), zu veranschaulichen (die Sphäre), auf eine perfekte Formel

zu bringen, einen Begriff, einen Gott. Mathematik und Ontologie gehören zusammen

(man denke an den Mathematiker Thales und sein Bild des Wassers als ›Ursprung‹ der

abendländischen Philosophie). Mit der Klärung sämtlicher Disziplinen unter dem Joch

desWillens zurMacht, dem obersten ›Gesetz der Unwahrheit‹, avanciert nunmehr auch

dieArchitektur zur seriösen,d.h. fröhlichenWissenschaft.Die schoneinleitenderwähn-

te ›reflexive Praxis‹ der Architektur ist dann endlich als eine wahrhaftige ›Produktions-

form von Erkenntnis‹ zu verstehen. Kein Funke von Wahrheit spielt hier eine Rolle, nur

dieVerständlichkeit derWelt,dasSchaffen einer Lebensmöglichkeit, einesMilieus,einer

›Kultur‹ (Las Vegas wiederum rein konzeptuell betrachtet, sei der Strip auch fürmanche

einwahrhaftiger Schrottplatz [vgl. P.Blakes Junkyard]; Las Vegas steht also für einen Pro-

zess, der überall stattfinden kann und partiell auch überall stattgefunden hat, eben auch

inRom).Thales ist derUrsprung einer neuenKultur, aber der ›böse Sokrates‹ ebenfalls!46

Kommen wir nochmals auf das Problem unseres Lernprozesses zurück, das eigent-

lich ein Problem von Zeit und Ort ist, denn die Zeit steht nicht, aber der Ort steht fest.

Dieses Problem hängt unmittelbar mit der Hauptfrage der Kunst zusammen: Was ist

oder ermöglicht Emergenz, wie entsteht ›Neues‹? Nicht nur für den konservativen, son-

dern gerade für den kreativen Menschen ist die Klärung dieser Frage geradezu erschre-

ckend banal. Sloterdijk hat hierauf in einem anderen Zusammenhang die schon zitierte

indirekteAntwort gegeben: »Ichprophezeie der Philosophie eine andereVergangenheit«

(Sloterdijk 3: 190). Holen wir dazu nochmals weiter aus. Nicht nur der junge leichtferti-

ge Gott, sondern auch der ältere verantwortungsbewusste Platon, haben immer noch

Darwin gegen sich: Die Evolution verläuft vom Einen zum Vielen.47 In diesem, am sieb-

ten Tage lediglich eröffneten ewigen Prozess der schöpferischen (d.h. eben planlosen)

Entfaltung kommt die eigentliche kreative Kraft der Natur zum Ausdruck, aber es sind

eben beglückenderweise auch noch Zufall und Sprungmit im Spiel (Fulguration bei Lo-

renz; schon der Ursprung ist ein erster Sprung). Hier gibt es kein Abdriften vom Ideal-

Zustand, sondern nur ›entropisches‹ Driften (Maturana/Varela).

In der zweiten Natur ist der Prozess der Emergenz allerdings weit weniger aufre-

gend, selbst wenn auch hier noch Zufall und Sprung eine nicht zu unterschätzende Rol-

46 Fast wird man dazu verleitet, ›Fortschritt‹ als Grad der Vereinfachung zu definieren, eine Redukti-

on, die bei seinen ewigen Schülern nicht immer Voraussetzung einer Verzauberung war oder die

mit demunvermeidlichenAbklingen des Zaubers vergaß, dass sie eben nur Verzauberungwar und

nichts außerdem sein kann; griechischer Polytheismus → jüdischer Monotheismus, Thales Wasser

→ Einsteins Formel, Eklektizismus → Minimalismus.

47 Dieser Prozess der Artenvielfalt des Lebens kehrt sich heute ganz offensichtlich radikal um; die

Reise der Menschheit befindet sich nun eindeutig auf einer Abkürzung zumWärmetod.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Nietzsches Architektur der Erkennenden

le spielen. Die Reise der Menschheit ist keine geografische oder räumliche; wir bleiben

(vorerstnoch) ›im‹RaumschiffErde,mit einer räumlich sehrbeschränkten,nahezu iden-

tischwiederkehrendenPerspektiveüber dasUniversum;wir bekommenvondieserReise

fast nichts mit. Es ist eine eher zeitliche Reise am selben Ort, aber auch die Perspektive

der Zeit ist recht beschränkt. Denn wir leben nur imMoment (im Jetzt), auf der ewigen

Scheide zwischen Vergangenheit und Zukunft.Wir ahnen zwar, dass wir in die Zukunft

reisen, doch auch von diesem Ziel sehen wir nichts, auch von dieser Destination ist uns

die Vision versagt, auch von ihr erkennenwir nichts. So bleibt dem ›bedauerlichen‹Men-

schennur eineWahl: der fatale Sturz in die Zukunftmit einer klarenVision imRückspie-

gel.DasNeue sicherzustellen heißt über das Spiel von Sprung und Zufall hinaus zudem,

sich das Alte einzuverleiben, zu verdauen und zu überwinden. Die Fatalität dieser ›sta-

tionären‹ Reise durch die (dynamische) Zeit liegt in der sie bedingenden Veränderung

des Alten, des Raumes (des Zustandes). Der Vorausblick ist Rückblick, die Perspektive

ist (geprägt durch die) Retrospektive. Hier liegt der Sinn der Geschichtsschreibung, na-

türlich als ›fröhliche‹ Wissenschaft verstanden.

Man denke anDeliriousNewYork, das retroaktiveManifestManhattans; man denke an

Le Corbusiers Ausblick als Rückblick auf Phidias, an Collage City, Las Vegas oder Komplexi-

tät undWiderspruch: Sie alle beherzigen Goethes Leitmotiv, nicht bloß belehrend zu sein

(kein ›an sich‹ zu verkündigen), sondern die Tätigkeit des Denkers/Entwerfers »zu ver-

mehrenoderunmittelbar zubeleben« (Goethe, in:UB: 97).Sie alle erzählen eineneue alte

Geschichte,eineFiktion,derunmittelbarkonkreteMethodenoder/undEntwürfe folgen.

Man hat eben nur die Geschichte, die Vergangenheit, aber man kann sie neu erzählen,

man kann durchaus der Zukunft eine neue Vergangenheit prophezeien. Wir haben nur

diese eineWahl,unserGedächtnis (und seinenSpiegel,denRaum)neuzukonfigurieren.

Das Dynamische (das Lebenserhaltende) unserer Reise durch die Zeit am selben Ort ist

somit die Veränderung – des Ortes und der unsrigen. Möchte uns dies gelingen, brau-

chen wir in der Tat viel Fantasie. Rein sphärologisch betrachtet ist Las Vegas das ›neue‹

Rom,Chandigarhdas ›neue‹Babylon, trotz–oder besser geradewegen–ihrer expliziten

konzeptuellen Umkehrungen.

21.3 Von Babylon nach Chandigarh

Da alle Denker aller Kulturen selbst in Städten leben – auch wenn sie sich körperlich

auf dem Lande befinden –, so wissen sie gar nicht, ein wie bizarres Ding die Stadt ist.

(Spengler: 661)

»Was ist Architektur? Wozu überhaupt Architektur?«, das sind Fragen nach dem Sinn,

nach dem Wesen, nach dem Ursprung der Disziplin. Den Sinn zu hinterfragen heißt,

ihre Aufgabe zu klären und ihre Theorie demgemäß auszurichten. Was hat es mit Vi-

truvs Definition der Architektur als Mutter aller Künste auf sich? Wir haben uns schon

überdieBeziehungvonArchitekturundKunst ausgelassen,unddarüber,wasKunst (»art

premier«, primitive oder erste Kunst) eigentlich bedeutet. Nun ist Architektur ganz all-

gemein das Schaffen menschlicher Niederlassungen, vom einfachen Unterschlag, dem

Haus und der Einfriedung eines Gartens, über die Stadt, zur Regional- bzw. Landespla-

nung. Als die Mutter aller Künste spielt sie die (idealistisch gesehene) Rolle des synthe-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 247

tischen Rahmens einer Vielzahl komplementärer Disziplinen, die unter demBann einer

Kultur einen gemeinsamen Sinn verfolgen (sie ist im wörtlichen, wie im übertragenden

Sinne eine Rahmendisziplin, und man kann deshalb nicht genug auf Vitruvs, Albertis

oder Le Corbusiers Anspruch an den Architekten insistieren). Solch idealistische Sicht-

weisen unserer Kultur sind zwar nötig und konzeptuell äußerst fruchtbar, aber eben

auch extrem bedenklich, weshalb es in diesem übergeordneten Zusammenhang grund-

sätzlich anzuraten wäre, den Begriff des Sinnes durch den der Fiktion zu ersetzen.

Denn nehmen wir beispielsweise den Fall Amerika und die nahezu groteske Erfin-

dung der auf das Jahr 1492 datierten Entdeckung der Neuen Welt, die ja schon einmal

vor ca. 16 000–17 000 Jahren entdeckt wurde (bzw. vor ca. 12 000 für das gesamte nord-

und südamerikanische Territorium, womit im Großen und Ganzen die Entdeckung der

umfassenden menschenfreundlichen Lebens-Sphäre abgeschlossen war). Was war hier

eigentlich neu? Neu war in dieser Wiederkehr nur die Vision des Menschen, die allzu-

menschliche Vision des Alten; es gab einen neuen Sinn in Dinge zu legen, die schon

Jahrtausende geruhsamdalagen.Eswar dieGlobalisierung einer Fiktion,dieMission ei-

nes neuen Welt-Raumkonzeptes und vornehmlich eine neue Wahrnehmung von Raum

und Zeit, jene Mischung bzw. zeitliche Überlappung vom Raum des Nomaden und des

Sesshaften, vom glatten und gekerbten Raum. Dabei wurde der wilde Homo sapiens

(und Heide) ersetzt durch den zivilisierten (›kultivierten‹, zumindest aber gläubigen),

ein Massaker undWahn, eine Mission, die noch heute den ›kollektiven Geist‹ der Herde

trübt.

Die Jahrhunderte bis Jahrtausende dauernde, zwischen unzähligen Generationen

fragmentierte Entdeckung oder Eroberung der alten neuen Welt wurde mit den neuen

Raum- und Zeitmaschinen auf zehn Wochen reduziert und konnte somit als Zeit- und

Raumphänomenkonkret voneinemMenschenerlebt,d.h.wahrgenommenundbewusst

erkannt bzw. gefühlt werden. Mag der aus beeindruckenden Zeit- und Raumschiffen

hinabsteigende weiße Mann auch an manchen Ufern wie ein Gott empfangen worden

sein, so schloss, wie gesagt, die langwierige kognitive Revolution 30 000 Jahre vorher

dennoch mit genau denselben allzumenschlichen Dispositionen für alle afrikanischen

Emigranten ab.Was die planlose Natur in dieser Evolution für Homo sapiens allerdings

nicht vorsah,war eine durch diese beschleunigtenWeltreisen dringend nötige Fähigkeit

einer konsequenten Öffnung zum Werden. (Diesen verpassten Plan für den höheren

Menschen wollte Nietzsche nachholen; es war der Entwurf des Übermenschen.)

70 000 Jahre nach ihrem gemeinsamen Aufbruch aus Afrika erlaubten es subtile

äußere Anpassungen den Geschwistern nicht mehr, sich in Amerika wiederzuerkennen

(seine erstaunlich ausgebildete Sensibilität für feinste Variationen der Oberfläche steht

hier im Gegensatz zur Unfähigkeit, in die Tiefe zu sehen). Ihre (nun vermehrt auch

›wissenschaftlichen‹) Fiktionen, die größtenteils noch immer Sinn und Erkenntnis ge-

nannt werden, gingen schließlich im Rassenwahn (der Ausrottung der Artenvielfalt der

Spezies Homo) so weit, auch noch ihre eigene Rasse auszurotten.Denn auch hier, in der

eigenen Rasse, darf es keine Veränderung geben: Ein Gen darf nicht werden, sondern

es muss sein! Selbst wenn dieses blinde Reinheitsgebot schon Jahrhunderte in der alten

Welt praktiziertwurde, so schien dochmit demplötzlichenAufeinandertreffen der alten

Geschwister in der neuen Welt der Mythos der weißen Oberherrschaft erneut auf den

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Punkt gebracht zu sein: die Übermacht des ›höheren‹ Menschen als glattes Gegenteil

des Übermenschen.

Statt eines offenen Sinns für das Werden, gab uns die Natur ›lediglich‹ die Fantasie

mit auf denWeg.Und alle Kreativität, all unsereKonzeptewerden, außer vonden kollek-

tivenMachtkonstellationen, ausschließlich von unserenGefühlen geleitet als »Helfer für

anpassungsorientierte und kreative Handlungen« (Damasio: 167). Denn unser »Univer-

sum der Affekte« (Damasio: 158) ist die ursprünglichere und aufgrund ihrer effizienten

Anpassungsfähigkeit auch immer noch dominierende Form von Intelligenz. Das Boos-

ten dieser Intelligenzmit dem komplementären konzeptuellen Bilderdenken der kogni-

tiven Revolution ersetzte nicht die lebenswichtige Verletzlichkeit der alten Gefühlswelt.

Die erhöhte Fantasie bzw. auf Handlung ausgerichtete Kreativität erlaubte es zwar dem

Homo sapiens, mindestens zweimal Amerika zu entdecken (das erste Mal von Eurasien

ausüberdieunwirtlicheBeringstraßeoder,nacheiner anderenHypothese,schonvorder

Eisschmelze der Landbrückemit Booten entlang der Küste des Pazifiks [Graeber 1: 177]),

aber nicht, beim zweiten (?) Mal den rapiden Sprung in die unbekannte Zukunft ohne

eine vorhergehende Abdichtung der vergangenen Gefühlswelt zu bewältigen. Man sah

nicht in den Rückspiegel, sondern man nahm die alte Welt in Form einer neuen Vor-

stellungsmaschine gleich mit, denn »das Schiff, das ist die Heterotopie schlechthin«48.

In der kognitiven Revolution fand also keine »subjektive Größerformatierung« statt; der

Mensch blieb auf seine kleinformatigen mentalen Muster fixiert (Heinrichs, in: Sloter-

dijk 3: 300). Aber dieses imaginäre Reisen wurde natürlich über Jahrtausende vorberei-

tet. Und auch hier bilden abermals die Kirchenschiffe eine ausgezeichnete Parallele zu

diesen alten Zeit- und Raumschiffen, als Emotions- und Vorbereitungsmaschine für die

letzte große vertikale Reise ins zeitlose Jenseits (sei es der fantastische metaphysische

Aufstieg in den Himmel oder der definitive soziale Abstieg in die Hölle).

Doch müssen wir noch weiter zurückgehen, um an die eigentliche Kraftquelle der

ausgelösten Geschichte der (zweiten und diesmal geplanten) Globalisierung zu gelan-

gen. Sloterdijk setzt ihren symbolischen Urknall auf ca. 2700 v. Chr. in der südbabyloni-

schen Stadt Uruk an. Das langwierige kollektive Präformatieren49 von 50 000–100 000

Menschen in gigantischen Stadtkörpern bzw. ontologischen Immunisierungsmaschi-

nen erreichte dann um ca. 600 v. Ch. mit den Befestigungsanlagen von Babylon seine

48 »Bordelle undKolonien sind zwei extremeTypenderHeterotopie, undwennmandarandenkt, daß

das Schiff ein schaukelndes Stück Raum ist, ein Ort ohne Ort, der aus sich selber lebt, der in sich

geschlossen ist und gleichzeitig dem Unendlichen des Meeres ausgeliefert ist und der, von Hafen

zu Hafen, von Ladung zu Ladung, von Bordell zu Bordell, bis zu den Kolonien suchen fährt, was sie

an Kostbarstem in ihren Gärten bergen, dann versteht man, warum das Schiff für unsere Zivilisa-

tion vom 16. Jahrhundert bis in unsere Tage nicht nur das größte Instrument der wirtschaftlichen

Entwicklung gewesen ist (nicht davon spreche ich heute), sondern auch das größte Imaginations-

arsenal. Das Schiff, das ist die Heterotopie schlechthin. In den Zivilisationen ohne Schiff versiegen

die Träume, die Spionage ersetzt das Abenteuer und die Polizei die Freibeuter.« (Foucault 3: 1571ff.)

49 Nicht zu verwechselnmit ›Präformation‹; eher noch imSinne einer sprunghaften ›Epigenese‹, aber

ohne Wolffs noch leicht aristotelisch angehauchte »vis essentialis«, die uns tendenziell wieder in

die Entfaltung eines schon vorbestimmten Potenzials zurückwirft bzw. in die Vollendung eines

zielgerichteten Zustandes der Form, kurz: zu einer ›Verwirklichung‹ des Seins.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 249

Kulmination (Sloterdijk 6: 300).50 Unsere Mutter aller Künste wurde hier zum Schoß al-

len zukünftigenMenschenlebens.Dasheißt aberwiederum,dass dieKunst (als konkrete

Umsetzung unserer erstaunlichen Einbildungen) eben Mutter des Lebens ist, was Palá-

gyi mit seiner »Theorie der Phantasie« explizit darzustellen wusste. Jede kleinste Bewe-

gung und Handlung ist bedingt durch unsere ausgezeichnete Vorstellungskraft (unser

Raumgefühl), die Zeit und denOrt unserer Bewegungen vorwegzunehmen.Hier ist (zu-

mindest beim Menschen) nichts angeboren; der Säugling muss jede Bewegung schein-

bar wie ein erster Mensch erlernen (selbst das vermeintlich instinktive Sichkratzen ist

eine äußerst komplizierte und mit vielen Versuchen zu erlernende Koordination, wes-

halb man ja den Säuglingen die Fingernägel kurzhält). Der Säugling lernt in den ersten

Monaten, schon mit dem Geiste in die Zukunft an einen anderen Ort zu reisen, um von

dort aus die nachzuholende undnachzuvollziehendeBewegung zu koordinieren (sich zu

orientieren).51 Auch jeder Hochleistungssportler weiß sich dieser erstaunlichen menta-

len Vorstellungskraft beim harten Training kompliziertester Bewegungen und Techni-

ken zu bedienen.

Es [das Haus] ist Körper und Seele. Es ist die erste Welt des Menschen. […] Das Leben

fängt gut an, es beginnt eingeschlossen, geschützt, ganz lauwarm im Schoß des Hau-

ses. (Bachelard: 26)

Nach dem Boosten dieser individuellen Lebenskunst, unserer alles Wahrnehmen/

Erkennen und Bewegen/Handeln bedingenden Fantasie während der kognitiven Revo-

lution, übernahmen nun die 20 000 Jahre später entstehenden Großstädte die Funktion

des kollektiven Schoßes und richtig dosierten Kokons (zur Verwandlung) allen (zu)künf-

tigen Lebens. Nicht nur das Haus, sondern der ganze Stadtkörper wird nun zum

maßgeschneidertenKleidungsstück einer sichwandelndenGesellschaft (Bachelard: 72).

Diese kuriose Metapher Bachelards ist äußerst pertinent, denn sie suggeriert indirekt

auch das Herauswachsen aus dem Kleid, so, wie auch der Kokon stetig anzupassen ist

oder auch das Ge-stell nicht nur verwandelt, sondern selbst ewig zu verwandeln ist.

Es ist also niemals ein einziger, ewiger Kokon zu entwerfen, sondern nur ein ewiger

Prototyp; es gibt kein Ausgewachsen-Sein (und richtiges Kleid), sondern nur die ewige

ontologisch-morphologische Pubertät der Menschheit (Sloterdijk 6: 302). Hierin liegt

die Tragödie des Menschen; er bleibt der ewige Künstler, ohne jemals das währende

50 »Nebukadnezar ließ damals die quadratische Riesenstadt von einem fünffachen Schutzgürtel um-

schließen; nach Herodots Zeugnis wäre die äußerste Linie eine kolossale Mauer von vier mal 22

Kilometern Länge gewesen; den numinosen Kern der Stadt bildete ein monumentaler Doppel-

Mauerring – die äußere Mauer sieben, die innere Mauer acht Meter stark –, der von 600 Türmen

überragt wurde. Ziehtman in Betracht, daß der zwölfMeter breite Raum zwischen beidenMauern

wahrscheinlich mit gestampfter Erde aufgefüllt war, so ergäbe sich für die 2,6 mal 1,5 Kilometer

große Anlage, die nur die alte Innenstadt mit den Tempelanlagen umschloß, eine Mauerstärke

von nicht weniger als siebenundzwanzig Metern.« (Sloterdijk 6: 300)

51 »Es ist einWunder ohnegleichen, daß das Leben, ohne von der Stelle zu weichen, wo es sich befin-

det, sich trotzdem so verhalten kann, als ob es an eine andere Stelle des Raumes oder an eine ande-

re Stelle der Zeit entwichenwäre. Dieses Entrücktwerden des Lebensprozesses von dem räumlich-

zeitlichen Standort, wo es in Wirklichkeit verharrt, nennt man Phantasieprozeß.« (Palágyi: 94)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Meisterwerk zu kennen. Er schafft die Dinge, um sie zu überwinden; er plant das ewig

Unplanbare (Schwarz). Er sieht sich schließlich gezwungen, zu wissen, dass er nichts

wissen kann, dass sein Erkennen ein ewiges Entwerfen ist und dass Gott ihm dazu ein-

zig die Fantasie eingehaucht hat. Der Mensch verwandelt sich durch das Kleid (Kokon

oder Gestell), und gleichzeitig verwandelt der Mensch das Kleid. In diesem iterativen

Prozess, in dieser ewigenWiederkunft, in der sich, gemäß dem Energieerhaltungssatz,

die Welt von sich selbst nährt, ist die Fantasie das lebenserhaltende Prinzip der Verän-

derung, damit die Welt nicht an ihren eigenen Exkrementen zugrunde geht; Fantasie

ist inkompatibel mit einem geschlossenen Kreislauf und garantiert somit den Prozess

einer offenen Spirale. Hier eine Konstante einführen zu wollen, heißt Diktatur. Indem

sie die stetige Veränderung induziert, folgt sie dem entropischen Gesetz des Werdens

(der allgemeinen Veränderung), das imWillen zur Macht sein oberstes Konzept findet.

Die Iterationen sind das stetige Aufeinanderabstimmen des menschlichen Geists und

seiner Vehikel (Kokons) im Fluss des Werdens unter der Tendenz zur Ausdehnung

allen Seins, aller Triebe, aller Erklärungen und Gesetze über den gesamten Raum. Das

städtebauliche Konzept Babylons illustriert exemplarisch das Ausdehnungsprinzip des

Willens zurMacht: alles Denken und Schaffen hat als räumliche und intellektuelle ›causa

prima‹ die tyrannische Tendenz, allen Raum einnehmen zu wollen.

Die individuelle Fantasie, die alles Erkennen undHandeln aller Subjekte bedingt, ist

ferner ganz entscheidendauf Intersubjektivität ausgerichtet, eineArt kollektive Fantasie

(von Kommunikation über Religion bis zur Propaganda), umWahrnehmung und Bewe-

gung derMasse zu koordinieren (orientieren). Die Bewegung war im ›Plan‹ der entropi-

schenNatur zwar als ihre geradezu konstitutive Eigenschaft vorgesehen, aber nicht ihre

Beschleunigung bzw. Geschwindigkeit mit der zweiten Natur. (Man denke an die ersten

Ballonfahrten durch Tiere oder die abschreckenden Bedenken gegenüber der Geschwin-

digkeit der erstenEisenbahnfahrten.) Vonder überGenerationenund Jahrtausende aus-

gedehnten langsamen (Aus-)Wanderung und Eroberung neuer Kontinente bekam der

einzelne alte Jäger und Sammler sozusagen praktisch nichts mit. Erst die Sesshaftigkeit

hat im Gegenzug das (vorher völlig natürliche) Abenteuer der Entdecker und Eroberer

›erfunden‹ undals (kollektive)SternstundenderMenschheit (Zweig) bewusstwerden lassen.

Jetzt wurde gezielt geplant und z.B. nicht mehr durch einen glücklichen Umstand (zu

Fuß im klimatisch günstigen Moment) die Beringstraße überquert (d.h. rein ›zufällig‹

von Asien aus Amerika entdeckt). Dieses kollektive Planen der physischen und psychi-

schen Eroberung der neuen Welten umfasste eine Präformatierung der mentalen Mus-

ter als eine vor- oder aufbereitende aktive, künstliche Formatierung oder intersubjektive

Vor-stellung des noch nicht festgestellten Menschen (des plastischen Gehirns). Die von

Freud erwähnten Urängste gegenüber dem dämonischen Außen wurden hier anhand

einer kollektiven Fantasie instrumentalisiert. Die ersten immensen »Gehäuse von selt-

samster Form« (Spengler: 661) sollten die gesamte miniaturisierte Welt enthalten und

abdichten (man denke an »The City of the Captive Globe« in Delirious New York, das Au-

ßen komplett in das Innen gefaltet). Das von Sloterdijk erwähnte ›Abdichten‹ sollte hier

besonders betont werden, denn der Urknall der Globalisierung war recht wahrschein-

lich nur ein eben nicht geplanter und dennoch direkt provozierter Unfall der zweiten

Natur, der trotz 27 Meter dicker Mauer nicht eingekapselt bleiben konnte. Anders aus-

gedrückt, der wahre Feind dieser tribal abgedichteten Städte wurde eingemauert und

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 251

nicht ausgemauert; hier fand ein Ausbruch statt, kein Einbruch von äußeren Feinden in

die Stadt.DerUrknallwar die plötzlicheAuslösung eines künstlich (undnatürlich künst-

lerisch) provozierten unaufhaltsamen Prozesses, aber ohne Plan und Ziel (weshalb der

Begriff der Entropie so bedeutsam ist sowie jener der Emergenz bzw.der Fulguration als

der plötzlichen Entstehung von radikal Neuem im Prozess der Ausdehnung der Natur,

der sprunghaften Entwicklung ihrer Artenvielfalt). Die eigentliche Illusion dieser mo-

numentalen Fantasie (oder diesesWeltstadtgeistes) bestand also darin, an die Standhaf-

tigkeit des ganzen Gehäuses gegenüber der inneren Explosion zu glauben. Die Massen-

psychose des »muralen Gigantismus« (Sloterdijk 6: 302) gründete nicht auf einem über-

dimensionierten militärischen Sicherheitsbedürfnis, sondern stellt ein »ontologisches

Krisensymptom« (Sloterdijk 6: 302) einer Gesellschaft auf der morphologischen Schwel-

le zwischen »klein- und großformatigen Seinsweisen« (Sloterdijk 6: 302) dar. Selbst der

Versuch, gewaltsam, d.h. durch innere Gewaltherrschaft die eingeschlossene Welt, das

imaginäre Außen in den fantastischen Grenzen der Stadt zurückhalten zu wollen, wäre

ein Widerspruch in sich, ein Widerspruch gegen den Fantasieprozess des Lebens (und

gegen denWillen zur Macht), der niemals einen stabilen Zustand einnehmen kann.

Als modernes Symbol der langen mentalen Eroberungsgeschichte des Weltaußen-

raumes (Versailles symbolisiert eine wichtige Zwischenphase, aber eine noch recht an-

gespannte Machtäußerung der Kultur über die Natur) stellt Chandigarh den Widerhall

dieses babylonischenUrknalls dar.Es ist diemaßstäblicheUmkehrungdesVerhältnisses

vonVoll- und Leerkörper,dermonumentalisierte,nun veräußerte öffentliche Stadtraum

bzw. komplett integrierte, aber nicht mehr abgeschlosseneWeltaußenraum als Umkeh-

rung der ursprünglichen babylonischen »Formatpsychose – gemauerte[r] Agonien des

magisch abgedichteten tribalen Weltinnenraums« (Sloterdijk 6: 303). Der Kapitolkom-

plex von Chandigarh als raumkonzeptueller Umkehrung Babylons symbolisiert denHö-

hepunkt der schon mehrmals erwähnten Kritik van Eycks an der modernen Architek-

tur.52 Das Kapitol ist im Kontext seiner Umwelt zu lesen: Die scheinbar monumentalen

Regierungsgebäude sind nur bescheidene vordergründige Resonanzkörper des monu-

mentalen Hintergrundes des Himalayas. In ihrer ausschlaggebenden Beziehung zum

begrenzenden hintergründigen Gebirge sind Le Corbusiers solitäre Baukörper nur prä-

zise gesetzte (oder das »kunstvolle, korrekte und großartige Spiel der unter dem Licht

versammelten« [Le Corbusier 4: 16]) Marksteine des nunmehr kolossalen Stadt-Außen-

Raumes.

Fast möchtemanmeinen, dieMenschheit stündemehr denn je vor einem entwerfe-

rischen Dilemma, denn alle Bewegung (der Entropie) scheint nur von innen nach außen

stattfinden zukönnen.Demgemäßgäbe es nur die geistigeEnt-Faltung,die Ent-Faltung

des Lebens, und wie Le Corbusier dies klar erkannte, damit auch räumlich nur Ent-Fal-

tung von innen nach außen (Le Corbusier 3: 44).Wenn aber nunmehr alles schon ein Au-

ßen ist, was gibt es dann noch zu entfalten? Man lasse sich jedoch hier nicht täuschen,

denn es ist kein konzeptuelles Dilemma, sondern nur Nietzsches (griechische) Tragö-

die des Künstlers. »Architektur ist ein Akt der Resistenz«, ließ Snozzi gerne verlauten,

52 »Ein halbes Jahrhundert lang haben die Architekten den Menschen ein Außen geliefert, selbst In-

nen. Aber darin liegt nicht ihre Aufgabe: ihre Aufgabe besteht darin, ein Innen zu schaffen, selbst

Außen.« (A. van Eyck, in: Lüchinger: 29 [aus dem Französischen übersetzt vom Autor])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Nietzsches Architektur der Erkennenden

und er traf damit unser Schicksal im Kern (nicht nur unsere politische Verantwortung):

der ewige (hoffnungslose) Kampf gegen die Entropie. Wir resistieren, ordnen und set-

zen Rahmen; wir schließen ein, grenzen die gereinigte Einheit ab bzw. dehnen diesen

Ausschluss imperialistisch auf den ganzen Raum aus und stehen damit vor einem qua-

si reaktionär anmutenden Phänomen. Nun ist aber dieWiederkunft kein geschlossener

Kreislauf, sondern eine offene Iteration, d.h. eine Selektion künstlerischer Mannigfal-

tigkeit und delikate Auslese des Reichtums an Fiktion (Goethe: 69). Wenn wir nun zum

mindestens dritten Male die neue oder alte Welt entdecken, und (recht zeitgemäß) die

Stadt (dieKultur) über der Stadt (derKultur) bauen, könntenwir sie nun nicht endlich einmal

als endliches Provisorium betrachten, als prototypische Organisation eines Fragmentes

des ewigen Chaos, und unseren Stolz in dieser Illusion finden, gegenüber der Entropie

zu triumphieren; das wäre eine diesmal wirklich ›heroische Architektur‹, die im Zuge

des langsamen Erlöschens unseres Gestirns, das Wesen des Menschen und seines Den-

ken-Entwerfens im lebensnotwendigenaktiven »SchaffenvonFiktionen« (WZM: 403) er-

kennt.

DiesWesen bezeichnet »das Menschliche« der Stadt bei Rossi, wenn er versucht, sie

vermittels seiner Architektur zu erkennen, und fragt, wieso dieser Schauplatz der zwei-

ten Natur nicht schon früher als die Konzeption einer möglichen Wirklichkeit durch

die stetige »AusformungderMaterie nach ästhetischenGesetzen« (Rossi: 20) verstanden

wurde.Der konservative Kunstfeind Platon hat dies verzögert bzw. verhindert, denn für

ihnwar ja geradedasMenschliche schuld amUntergangder idealenorganischenUrform

des Staates. Platons »fundamentale Analogie zwischen dem Staat und dem menschli-

chen Individuum« (Popper 2: 94), in der das Individuum als ›schlechte Kopie‹ des Stadt-

staates ausdrücklich »niedriger steht als der Staat« (Popper 2: 94), wird mit Nietzsches

Umkehrung des Platonismus undUmwertung allerWerte zur neuen Lebensperspektive.

Nietzsches ›Humanismus‹ bringt den (fiktionalen) Reichtum der Seele des Menschen in

die Stadt. Die Seele der Stadt ist das konstruierte Ebenbild der Seele des Menschen. Als

geschaffene Fiktion entspricht sie (die Seele der Stadt) dem »Phänomenalismus der ›inne-

renWelt‹« (vgl.WZM: 332–336), das Fehlschließen unseres Denkensmit einbezogen bzw.

geradezu als dessen Grundlage verstanden.

21.4 Vom Geist des Körpers

Der Rahmen ist zuallererst eine einfache räumliche Begrenzung, eine mehr oder weni-

ger offene Bühne menschlichen Geschehens (mit einer gesteuerten Dosierung von Ba-

bylon bis zur Umkehrung in Chandigarh). Bei Platon ist der Stadtstaat kein vorüberge-

hender Rahmen, nichtMittel zumZweck, sondern der eigentliche Zweck und Sinn, aber

ebennicht als einHineinlegen eines Sinnes imSinneNietzsches, sondern, abgeleitet aus

der Fabel von der wahren Welt (und damit natürlich auch der scheinbaren [GD: 99f.]),

als Erfüllung eines historischen Prozesses, für den das Individuum zum Werkzeug ei-

nes höheren Sinnes degradiert wird (Historizismus als Verschmelzung von Metaphysik

und Historie). Unter diesen »Ähnlichkeiten zwischen dem Programm Platons und dem

des Faschismus« (Popper 2: 105), hebt Popper auch den Ursprung der Eugenik als Wis-

senschaft der »Reinhaltung der Rasse der Wächter« (Popper 2: 97) und der »Lehre von der

Züchtung« (Popper 2: 97) höherer undniedererKlassen zumZwecke einer totalitären Idee

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 253

hervor. In der Republik, im Stadtstaat Platons steht die räumliche Ordnung immer im

Zusammenhang (in Relation) mit der staatlichen Ordnung als geschlossener Rahmung,

logisch und deterministisch.

Das Öffnen war das großeThema der modernen Architektur und Pessac ihr Parade-

beispiel (das Innen war zu offen zum Außen, aber auch die Form war zu offen im Sin-

ne Plessners, und es gab ein doppeltes Zurück: zum geschlosseneren Innen und zur ge-

schlosseneren Form). Wie steht es aber mit dem Solitär (dem isolierten Baukörper)? Es

ist selbstverständlich die gleiche Geschichte wie jene der Stadt. Auch sein Rahmen im

Kleinen handelt von der relativen Abgeschiedenheit von derWelt, isoliert von der Stadt-

Kultur; auch er handelt vom Übergang der metaphysisch angehauchtenVertikalität (Ka-

pelle, Kloster) zur Horizontalität mit maximalem Bezug zu den Elementen der Natur

(z.B. Palladios Villa Rotonda oder Wrights Prairie Houses). Auch er illustriert bestens

Sloterdijks Geschichte der ›Formatpsychose‹53. Für die räumliche Konzeption des Rah-

mens (und seiner langsamen Auflösung mit Wright), für das Ausschneiden des Außen,

das Reduzieren der (Um-)Welt, sind historische Schritte wie 1492 (Burckhardt: 280ff.)

oder 1969 (Serres 2: 184f.) viel bedeutender als beispielsweise der zeitbedingte Wandel

des Inhaltes (zumal der Funktion) der räumlichen Konzeption.

Im Sinne dieses ersten Gründungsaktes der räumlichen Begrenzung, der Verklei-

nerung bzw. maßstäblichen Anpassung der (Um-)Welt, ist Architektur die Mutter aller

Künste. Die anderen Dimensionen oder Interpretationen (z.B. acht weitere nach Zevi)

sind auf anderer Ebene anzusiedeln, d.h. haben keine bevorzugte Stellung (Mutterrolle)

den anderen Künsten gegenüber. (Nochmals sei betont: Das stark abgenutzte und frag-

würdige Bild der Architektur als Mutter aller Künste macht nur Sinn in einer unzeit-

gemäßen Betrachtung der Kunst, also in Nietzsches Sinne einer konsequenten, unsere

gesamte Kultur umfassenden Metaphysik der Kunst). Sie sind allesamt vielmehr Inhalt

der Architektur, beispielsweise die politischeDimension, und deshalb austauschbar, oh-

nedenRahmenvöllig infrage zu stellen (siehe dazuRossis Entwirrungdes »naivenFunk-

tionalismus«54).

Es gibt in diesemSinne keine (logisch-konzeptuelle) Ableitung des Rahmens von der

Funktion, wenn auch umgekehrt der Rahmen mitunter dem wechselnden Inhalt ange-

passt werden muss. Die Idee der modernen Stadt wurde nicht als Wissenschaft der so-

zialen Exklusion entwickelt, sondern lediglichmitunter dazu verwendet (das ist ein we-

sentlicher Unterschied und keine Haarspalterei, wie vielleicht mancher engagierte So-

ziologe einzuwenden wollen würde). Die Grundidee der ›strahlenden Stadt‹ (des Raum-

kontinuums, der Umkehrung von Körper und Raum etc. [Rowe/Koetter: 82]) wird mit

53 S. Griek, Forme-psychose – Peter Sloterdijk et le paradigme de la ville, a.a.O.

54 »Von den negativen Aspekten einer Klassifizierung nach Funktionen habe ich bereits gesprochen

und ebenso von den Grenzen, innerhalb deren sie mir annehmbar erscheint. Ihre Schwäche be-

steht vor allem darin, daß sie davon ausgeht, städtebauliche Sachverhalte beruhten auf bestimm-

ten Funktionen und ihre Struktur sei deshalb von ihrer Funktion in einem bestimmten Augenblick

abhängig. In Wirklichkeit aber bleibt eine Stadt auch bestehen, wenn ihre Funktionen sich wan-

deln, die deshalb nicht als Ursache bestimmter Wirkungen, sondern als komplexere Beziehun-

gen innerhalb einesWertsystems zu verstehen sind. Derartige Beziehungen haben nichtsmir ›Ge-

brauch‹ oder ›Organisation‹ im Sinne des naiven Funktionalismus zu tun, dessen Vokabular auch

sonst mancherlei Verwirrung gestiftet hat.« (Rossi: 28f.)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Nietzsches Architektur der Erkennenden

wechselndem Publikum nicht infrage gestellt, sondern nur mehr oder weniger konse-

quent weiterentwickelt und insbesondere den verschiedenen Ansprüchen und Mitteln

gemäß ausgeführt (eben auch in der Materialisierung der sozialen Ungerechtigkeit).

Die historische ontologische Präformatierung durch die Stadt als einheitlicher Ge-

samtkörper (nicht als die einfache undmehr oder weniger zufällige Summe ihrer Teile),

die Idee eines Geistes oder einer Seele der Stadt, verfolgte die Schöpfer der miniaturi-

sierten Welt noch bis Alberti. Nun wollte man mehr als nur diese alte ontologische Fik-

tion. Man glaubt nicht nur fest an (d.h. hält nicht nur für wahr) dieses Phänomen des

Geistes eines Körpers, sondernmanwill ihmnochwissenschaftlich auf denGrund kom-

men (derBaukünstler avanciertdannnochzumWissenschaftler).DerklassischeAnthro-

pomorphismus verliert seine Unschuld der Metapher; man will mehr als nur Inspirati-

on aus der Natur, Anlehnung an die Natur, man will »gemäß der Natur« (JGB: 14) leben,

ohne den Widerspruch in sich eines solchen Postulates zu erfassen, ohne darin die er-

neute Fiktion zu sehen (»die scheinbare Welt noch einmal« [WZM: 386]), ohne eben dies

»Schaffen von Fiktionen« (WZM: 403) als das eigentlich Naturgemäße zu erkennen.Wie

es Lorenzmit Bridgman55 auf den Punkt gebracht hat (Lorenz: 14), wird ein noch so bio-

logisch angehauchter Denker niemals der Natur des Denkens auf den Grund kommen,

wennernichtdieuntrennbareEinheit vonDenker (demSubjekt bzw.seinemInstrument

der Erkenntnis, seinen kognitiven Vorgängen) und dem zu Denkenden (dem Objekt der

Erkenntnis) bedenkt. Aber um kohärent zu bleiben, darf man nicht gleich alle wunder-

bare Erfindung von Objektivität und Sachlichkeit über Bord werfen, sondern sollte sich

lediglich über denGrad der noch –oder vielleicht nichtmehr – vorhandenen Fruchtbar-

keit dieser modernen Fiktionen Gedanken machen; denn der Traum vom organischen

Körper könnte durchaus zur Verneinung alles Organischen führen.

Die Stadt ist kein Baum, strukturell und topologisch im Sinne Alexanders nicht und

noch weniger als organisch Ganzes verstanden. Ersteres führt lediglich zu konzeptuel-

len Schwächen der Stadt, Letzteres ist aber oftmals der Spiegel fataler Deutungen un-

serer Existenz.Mit demWunschdenken einer wissenschaftlichen Analyse des Stadtkör-

pers hinter dieser der Biologie entlehnten Metapher (Rossi: 29), ›findet‹ man bald eine

logische Entwicklung ihrer Struktur, ›entdeckt‹ alle möglichen Gesetze, bestätigt durch

historische Herleitungen, sei es historische Notwendigkeit oder Kontinuität oder an-

derer, dem Historizismus entlehnten Prämissen (Rowe/Koetter: 101). Der »tyrannische

Trieb« der Philosophie, »der geistigste Wille zur Macht, zur ›Schaffung der Welt‹, zur

causa prima« (JGB: 15), von der Nietzsche spricht, ist mit Platon mehr als symbolisiert.

Nicht nur tyrannisiert sein Denken noch immer das Abendland, sondern sein philoso-

phischer ›Zauber‹ selbst (vor allen der des Stadtstaates und der der Gesetze) ist, wie uns

Popper ausführlich zeigt, schon der sozial-politisch fundierte Entwurf einer Tyrannei.

Alberti,wenn auch generellmehr vonAristoteles beeinflusst, übernahm indirekt von

Platon die holistische Idee des Bau- und Stadtkörpers als eines organisch Ganzen. In

dieser analogen (anthropomorphen) Betrachtungsweise der Gebäude, aber eben auch

55 »The object of knowledge and the instrument of knowledge cannot legitimately be separated, but

must be taken together as one whole« (P. W. Bridgman, Remarks on Niels Bohr’s Talk, in: Daedalus,

Vol. 87, N° 2, The American National Style [Spring, 1958], MIT Press, S. 175–177).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 255

der ganzen Stadt, als ein ganzheitliches ›Lebewesen‹, liegt die Originalität seiner ge-

stalterischen »Sorgfalt und Aufmerksamkeit […] zumGelingen des Ganzen« (Alberti: 47)

und dem geist- und kunstvollen Einanderanpassen auch noch der kleinsten Teile dieses

einheitlichen Körpers. Albertis Anthropomorphismus geht damit auf der konzeptuellen

Ebene des Denkens einen entscheidenden Schritt weiter als die noch eher deskriptiven

Bezüge auf den menschlichen Körper seines Vorgängers Vitruv (Choay 1: 150). Hier äu-

ßert Alberti [Alberti: 47] auch die bekannte Idee, die Stadt sei ein großes Haus und das

Haus eine kleine Stadt (civitas […]maxima quaedam est domus et contra domus minima quae-

dam est civitas). Diese Analogie vonHaus und Stadt ist rein konzeptuell natürlich äußerst

verführerisch, würde der dadurch vollzogeneMaßstabssprung nicht auch ein Übergang

vom Individuellen zum Kollektiven bedeuten, von der Einheit zur Vielheit, um nicht zu

sagen zur Differenz. Rein künstlerisch ist das Ganze der Stadt im Sinne eines ›mehr als

die Summe seiner Teile‹ durchaus erstrebenswert, aber sobald das Kollektive (das abs-

trakte Schema) mehr Wert hat als das Individuelle, geht es um das Brechen des Lebens.

Man spricht dannvon »Mäßigkeit« (Alberti) oder »Mitte« (Sedlmayr),undnichtmehr von

Fiktion. Man spricht zwar schon von Ethik, meint aber immer noch Moral, Gebot und

Gesetz. Man hat es auch seit dem schnell vorübergehenden Aufblühen der Künstlerin-

dividuen während der frühen Renaissance auf eine scheinbar unbestreitbare Analogie

gebracht, in demman den fest angenommenen (statt konzeptualisierten) Gegensatz In-

dividualismus – Kollektivismus überzeugendmit Egoismus – Altruismus gleichsetzt!

Das Menschliche ist eben das Schuldige; und auch das Gebäude muss diese Mäßi-

gung der menschlichen Ungenügsamkeit ausdrücken.56 Dazu gibt es kein effizienteres

Mittel als die Erfindung eines höherenGemeinwesens.UnddiesesGemeinwesen hat na-

türlich nicht ›gegen‹ die Ungenügsamkeit des Individuums zu kämpfen, sondern sie zu

unterhalten, will das Gemeinwesen als solches noch eine (nachhaltige) Rechtfertigung

haben. Es hat die Veränderung (des schuldigen Menschen) in jeder Hinsicht zu unter-

drücken, und dazu braucht man einen Idealstaat (z.B.mit Platons Klassengesellschaft),

eine Idealstadt und (Platons) unanfechtbareGesetze. Es ergibt sich die Notwendigkeit ei-

ner groß angelegten unabänderlichen ontologischen Fiktion, um der Ungenügsamkeit

des Menschen und seines potenziellen Werdens mit einem höheren Gemeinwesen zu

begegnen.

Der Teil existiert um des Ganzen willen, aber das Ganze existiert nicht um des Teiles

willen… Du bist um des Ganzen willen geschaffen, nicht aber das Ganze um deinetwil-

len. (Platons Gesetze, zitiert von Popper 2: 121)

Mit Albertis Übernahme dieses scheinbar harmlosen platonischen Holismus ist der

Grundstein allgemein gültiger höherer Prinzipien auch in der Architektur gelegt, das

Fundament derMetaphysik erhält Einzug in die Baukunst.Hinter der scheinbarenWelt

(und jetzt auch Stadt) existiert ihr Wesen, die wahre und anzustrebendeWelt der Ideen

56 »Mäßig sollen die Glieder sein und zu dem Zwecke, den Du vor Augen hast, notwendig. Denn die

Baukunst, wenn Du richtig zusiehst, ging von der Notwendigkeit aus. Ihre Annehmlichkeit nähr-

te sie, der Brauch ehrte sie, das Ende war, daß sie nach der Vergnügung ausblickte, obwohl das

Vergnügen niemals vor allen Unmäßigkeiten zurückschreckte.« (Alberti: 49)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Nietzsches Architektur der Erkennenden

und Formen. Die Ordnung (die »Einteilung« bei Alberti), dieser fundamentale Begriff

der Architektur, kann nunmehr auf Gesetzen gründen, von diesen abgeleitet werden,

und es ist unsere Aufgabe, diese höheren Gesetze der Hinterwelt zu finden und richtig

bzw. ›gerecht‹ anzuwenden. Noch im 21. Jahrhundert sind unzählige fromme ›Forscher‹

von PlatonsWunschdenken erfüllt undmachen sich emsig auf die Suche nach Gesetzen

in allen denkbaren Disziplinen – und eben auch in der Architektur bzw. der »Urbanistik

als einer autonomenWissenschaft« (Rossi: 29).

Die Gerechtigkeit ist das große Thema in Platons Stadtstaat. Aber Platon versteht

darunter nicht im Geringsten beispielsweise die Gleichwertigkeit aller Menschen vor

dem Gesetz, sondern eine den absoluten Ideen und Formen gerechte Anwendung der

Justiz. Es ging ihm um die »Gesundheit oder Harmonie des Staates« und nicht um

das Wohlergehen von Personen, schon gar nicht von den Individuen des breiten Volkes

(Popper 2: 122). Deren Glück besteht lediglich darin, der ihnen zugestandenen Rolle

(abgeleitet aus ihremmehr oder weniger wertvollen Metall) gerecht zu werden.

Schon in der Einleitung seiner Zehn Bücher über die Baukunst postuliert Alberti sei-

ne, das ganze Buch durchziehende Konzeption des Gebäudes als eine Art Körper, der zu

seiner gerechten Ausformung derHand eines erfahrenenKünstlers bedürfe (Alberti: 14).

Er erweitert bzw. integriert damit konsequent die Lehre übergeordneter, auf »vollstän-

diger Erkenntnis« (»absolutissima cognitione«) gegründeter Konzepte. In diesem wis-

senschaftlichen Wunschdenken gründet der Entwurf auf unmittelbar der Philosophie

entlehnten Grundsätzen (»praecepta probatissima«) und auf »aus der Erkenntnis ge-

schöpftenRegeln« (Alberti: 298f.; Choay 1: 121).Albertis AxiomdesKörper-Gebäudes und

Stadt-Körpers ist keine bloße organische Metapher,57 sondern läuft weiterhin Gefahr,

zum aristotelischen Essenzialismus in der Architektur zu führen, also zumVersuch,wie

bei allen (platonisch angehauchten) Körpern, über Idee und Form hinaus (bzw. bei Aris-

toteles ›hinein‹) zum Wesen des Bauwerkes zu gelangen (Choay 1: 94f.). Dieses Wesen,

der Geist des Körpers, gibt dem organisch Ganzen die Autorität, über seine Teile zu ver-

fügen, ihre allgemeine Bestimmung zu rechtfertigen. Das fingierte Kollektiv kann nun

über das Individuum herrschen.

Nunbesteht aber dasKollektive aus nichts anderemals demIndividuellen (demmul-

tiplen Menschlichen), und gerade deshalb wird »das Menschliche« verneint, wird zum

Gegenteil, zum Göttlichen oder auch Absoluten, zur wissenschaftlichen Ordnung. Die

Ordnung kann also nicht menschlich sein, sondern wird ins Ewige der Metaphysik pro-

jiziert. Das war die fatale Erfindung des Weltgeistes Hegels, in der sich der Gläubige,

aber eben auch der traurige und frommeWissenschaftler (d.h. der Wahrheitsgläubige)

wiederfinden konnte. Die Ordnung vollbrachte damit einen Sprung vom künstlerischen

Entwurf (z.B.dasPhänomeneines »espace indicible« bei LeCorbusier) zurKreationGot-

tes oder zur reinenVernunft.Statt das kollektive Schaffen vonFiktionen insZentrumdes

Lebens in der Polis zu rücken exportiert man die Kreation ins Jenseits; man konspiriert

dann aus dem Exil (Jenseits) gegen die Heimat (Diesseits) und korrumpiert weiterhin

57 EineMetapher, umbeispielsweisewie in Platons Staat vomMenschen als nachzuahmendes Kunst-

werk der Natur zu einer ›logisch abgeleiteten‹ Einteilung der menschlichen Gesellschaft zu gelan-

gen (vgl. Platon 3: 154, 162 u. 176f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 257

mit dem orakelnden Geist das menschliche Leben (GT: 161). Man erfindet für den so-

genannten Künstler das ›Telefon zum Jenseits‹, die Heilige Schrift für die Herde bzw.

Objektivität und Sachlichkeit für traurigeWissenschaftler und Architekten. Die Vernei-

nungdes Lebens ist soweit fortgeschritten,dass derGeist desKörpers,der hineingelegte

Sinn, kein menschlicher sein kann. Denn wer glaubt noch an den Menschen? Und auch

die Ermordung Gottes geschah nicht, um das Menschliche zu retten (oder/und Über-

menschen zu schaffen), sondern lediglich, um seinen Platz (im Jenseits) einzunehmen.

Man verbannte diemenschliche Fantasie,man unterband das Potenzial ihres ›fulgurati-

ven‹ Werdens, innerhalb der Kollektivität einen kooperativen inklusiven Geist der Polis

zu entwerfen (Platon hatte indirekt die Frage gestellt, ob der Künstler, dieser Outsider

seiner drei Klassen, noch ein Recht auf Stadt haben sollte). Man verkannte also die ei-

gentliche Aufgabe aller Kultur, das ewige kollektive Schaffen menschlicher Fiktionen.

22. Zwischenspiel für die Agnotologie

Kämpfen für eine Wahrheit und Kämpfen um dieWahrheit ist etwas ganz Verschiede-

nes. (KSA7, § 19[106])

Magdies auch schwierig einzusehen sein, aberNietzsches Prämisse »dieUnwahrheit als

Lebensbedingung zugestehn« (JGB: 10) ist das genaue Gegenteil von Skeptizismus oder

sonstiger Anzweiflerei der Wissenschaft. Sie ist eine Hymne an das Leben und sein un-

stabiles Gleichgewicht. Sie ordnet die Wissenschaft damit der Ethik im außermorali-

schenSinne zu (Deleuze 7: 139). Sie verurteilt jeglichenKonservatismus (zumal das heute

so fataleWunschdenken,alles könneodermüsse sogarbeimAltenbleiben,mandenkean

die von Spengler erwähnte ›fertige Idee‹ [Spengler: 686]) und macht Innovation zur ei-

gentlichen Aufgabe des Menschen.Man erspare sich also die unfruchtbare Frage, ob die

Wissenschaft, unsere höchste Kunst des Denkens, ohne Wahrheit leben kann. Erst die

Abschaffung des »Pathos der Wahrheit« (KSA7, § 19[103]) ermöglicht es, wieder das un-

stabile, fragile und von der Wissenschaft zu schützende Leben als oberste Prämisse an-

zusetzen (imKlimastreit werdenwir noch bis zum endgültigen Untergang dieWahrheit

›suchen‹, statt neue Lebensmöglichkeiten zu ›schaffen‹). Es geht damit um »das ethische

Mandat der Kunst« (Sloterdijk 8: 49), die Entwicklung stetig am nicht ewigen Leben zu

messen!

Der wissenschaftliche Geist erzeugt eine bestimmte Art, wie man sich zu den Dingen

dieser Welt einstellt. (Freud 4: 141)

Nietzsches Denken unserer »festen Glocke an Unwissenheit« (WZM: 416) ist selbstver-

ständlich das Gegenteil der gedeihenden Fabrik der Ignoranz, dieser bedenklichsten

wachsenden Wüste der Wissenstilgung, Manipulation und Zweifelsstreuung, deren

Bekämpfung sich die heutige Agnotologie zur Aufgabe gestellt hat. »Die Geschichte

ist reich an solchen Anti-Artisten, an solchen Ausgehungerten des Lebens« (GD: 136),

die Letzteres lediglich »auszehren, magerer machen müssen« (GD: 136). Die Fusion der

Kunst undWissenschaft, beispielsweise in einer zukünftigenArchitektur derErkennenden,

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025 - am 13.02.2026, 21:46:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

