
Ich-Erzählungen der besonderen Art. 
Wenn bekannte islamische Aktivisten  
ihre Lebenserinnerungen niederschreiben  

Roswitha Badry, Freiburg 

Die mit der vorliegenden Festschrift geehrte Jubilarin hat sich in ihrer Lehre und 
Forschung unter anderem mit den autobiographischen Zeugnissen türkischer und 
persischer Aktivistinnen feministischer Provenienz beschäftigt. Mein Beitrag wid-
met sich nun sozusagen der Gegenfolie jener Ich-Erzählungen: denen bekannter 
arabisch-islamischer Aktivisten fundamentalistischer Couleur, die aus ihrer kon-
servativen, patriarchalen Haltung zur „Frauenfrage“ nie einen Hehl gemacht ha-
ben. Im Zuge des Booms in der Memoirenliteratur im 20. Jh. mögen auch diese 
Streiter für den ‚wahren Islam’ sich dazu bemüßigt oder gedrängt gefühlt haben, 
ihre Lebenserinnerungen einer größeren Öffentlichkeit mitzuteilen. Zwar bietet 
die Lektüre dieser Ich-Erzählungen in der Regel nicht gerade einen literarisch-
ästhetischen Genuss, dennoch scheint mir die besondere Mischung aus traditio-
nellen tarǧama-Elementen1 (u. a. wenig Informationen zum Privatleben, Fokus auf 
Ausbildung und beruflicher Karriere) und modernen Aspekten (z. B. die „erste Er-
innerung“, der „rebellische Charakter“ des jungen Helden, sozialpolitische Inhal-
te) eine Untersuchung wert. Überdies stellt sich die Frage, wie der spezifische Dis-
kurs in solchen Ich-Erzählungen einzuordnen, zu bewerten und unter Umständen 
zu dekodieren ist. Den ausgewählten Selbstzeugnissen ist gemeinsam, dass sie am 
Ende einer recht beeindruckenden Karriere verfasst wurden. Es ist deswegen kaum 
zu erwarten, dass die Autoren, allesamt Ägypter, ein Interesse daran haben, durch 
eine Darlegung ihres inneren Ichs oder einen Einblick in ihre multiple Identität2 
Zweifel an ihrer Persönlichkeit und religiösen Überzeugung aufkommen zu las-
sen. Vielmehr geht es ihnen um Image-Wahrung, um die Rechtfertigung ihrer 
Entscheidungen oder Verhaltensweisen in schwierigen Lebenssituationen. Zu-
gleich soll der Eindruck vermittelt werden, als sei ihr Werdegang von Anfang an 
vorgezeichnet gewesen. Die Schilderungen ähneln deshalb auch mehr Memoiren 

1  Damit ist die klassische islamische Gelehrtenbiographie gemeint. Zum Begriff siehe Tetz 
Rooke, “In My Childhood”. A Study of Arabic Autobiography, Stockholm 1997, 92-97, und 
Dwight Fletcher Reynolds (Hg.), Interpreting the Self: Autobiography in the Arabic Literary Tra-
dition, Berkeley u. a. 2001, 251. 

2  Vgl. dagegen postmoderne arabische Selbstzeugnisse nach Ansicht von Tetz Rooke, “From 
Self-made Man to Man-made Self: A Story about Changing Identities”, in Remembering for 
Tomorrow, 19-24, bes. 23 f. Online-Ressource: http://www.uclm.es/escueladetraductores/ 
pdf/bookIngles.pdf (14.05.2009). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183 - am 22.01.2026, 04:15:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSWITHA BADRY 184 

als Autobiographien im strengen Sinne.3 Zudem sind sie als Teil der persönlichen 
Daʿwa (islamischen Mission wie Vision) oder als religiös-politisches Testament des 
Protagonisten zu verstehen und damit als spezifisch islamische Form der Engage-
ment-Literatur einzustufen. Die Werke richten sich aus demselben Grund in erster 
Linie an die ‚Adepten’, für welche das Leben des verehrten ‚Šayḫ’ Modellcharakter 
hat. 

Eine Detailanalyse, wie ich sie im Falle von Muḥammad al-Ġazālīs unvollstän-
diger „Qiṣṣat ḥayāt“ (Lebensgeschichte)4 vorgenommen habe, ist in diesem Rah-
men leider nicht möglich. Stattdessen sollen ein Blick in Inhalt, Gewichtung und 
Akzentsetzung der Texte sowie ein konkretes Beispiel genügen, um die Unter-
schiede und Übereinstimmungen bei diesem Subgenre arabischer Autobiogra-
phien anzudeuten. Die Überlegungen basieren auf der Auswertung folgender 
Primärquellen: 

1. ʿUmar at-Tilimsānīs Ḏikrayāt lā muḏakkirāt (Kairo: Dār al-Iʿtiṣām 1985),
2. Muḥammad al-Bahīs5 Ḥayātī fī riḥāb al-Azhar: ṭālib..wa-ustāḏ..wa-wazīr (Kairo:

Maktabat Wahba 1983),
3. ʿAbd al-Ḥalīm Maḥmūds al-Ḥamdu li-llāh hāḏihi ḥayātī (Kairo: Dār al-Maʿārif

1985, 3. Auflage),
4. ʿAbd al-Ḥamīd Kišks Qiṣṣat ayyāmī: muḏakkirāt aš-šayḫ Kišk (Kairo: al-Muḫtār

al-Islāmī 1986),
5. Muḥammad Mutawallī aš-Šaʿrāwīs Ḥayātī: min Daqādūs ilā l-wizāra (Hg./„Aus

der Feder von“ Muḥammad Ṣafwat al-Amīn, Alexandria: Qaitbay 1992) sowie
der Bericht von Muḥammad Zāyid über seinen Schwiegervater mit dem Titel
ar-Rāwī huwa š-Šaʿrāwī: Muḏakkirāt Imām ad-Duʿāt (Kairo: Dār aš-Šurūq 1998,
2. Auflage).

3  Obgleich sich die Abgrenzung zwischen den Gattungen angesichts der häufig fließenden 
Übergänge bei näherem Hinsehen als problematisch herausstellt und eher heuristischen 
Wert hat. Zur theoretischen Debatte (Diskussion über P. Lejeunes Thesen u. a.) siehe z. B. 
Martina Wagner-Egelhaaf, Autobiographie, Stuttgart/Weimar 2000, v. a. 5 ff., oder, speziell 
zur Arabistik, Susanne Enderwitz, Unsere Situation schuf unsere Erinnerungen: Palästinensische 
Autobiographien zwischen 1967 und 2000, Wiesbaden 2002, v. a. 23 ff. 

4  Die „Lebensgeschichte“ beginnt im Jahre 1920 mit der ersten Kindheitserinnerung und 
endet abrupt mit dem Camp David-Abkommen von 1978. Im arabischen Original er-
schien sie in Islāmiyyat al-Maʿrifa II, 7 (01/1997), 155-230. Der Titel meiner Detailstudie 
lautet: „A Shaykh Remembers his Early Days: The Autobiographical Notes of Muḥammad 
al-Ghazālī (1917-1996)“ und wird in den Proceedings of the 23rd Congress of L’Union Eu-
ropéenne des Arabisants et Islamisants in Sassari/Sardinia erscheinen. 

5  In der Schreibweise seines Namens folge ich u. a. Kate Zebiri, Maḥmūd Shaltūt and Islamic 
Modernism, Oxford 1993, und Malika Zeghal, Gardiens de l’Islam. Les oulémas d’Al Azhar 
dans l’Égypte contemporaine, Paris 1996. Vgl. Rainer Brunner, Annäherung und Distanz. Schia, 
Azhar und die islamische Ökumene im 20. Jahrhundert, Berlin 1996, und Wolf-Dieter Lemke, 
Maḥmūd Šaltūt (1893-1963) und die Reform der Azhar. Untersuchungen zu Erneuerungsbestrebun-
gen im ägyptisch-islamischen Erziehungssystem, Frankfurt a. M. u. a. 1980, die den Namen mit 
„al-Bahayy“ bzw. „al-Bahai“ wiedergeben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183 - am 22.01.2026, 04:15:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ICH-ERZÄHLUNGEN DER BESONDEREN ART 185 

Besonders bei den beiden letztgenannten Islam-Aktivisten erhebt sich die Frage, ob  
es sich um eine authentische Auto-Biographie oder tatsächlich um eine Biogra-
phie handelt, die in der 1. Person erzählt wird. Bei Kišk ergab sich die Notwen-
digkeit eines Co-Autors zweifellos aus seiner Blindheit. Bei Šaʿrāwī dagegen ist es 
nicht ausgeschlossen, dass er das Rohmaterial seinem entfernten Verwandten al-
Amīn übergeben hat, um daraus eine attraktive Ich-Erzählung zu formen. Auch 
Zāyids Version6 ist in der 1. Person gehalten, aber kürzer als Amīns; gleichwohl 
stimmen beide Schilderungen mit Blick auf Inhalt, Stil und Sprache überein. 
Zieht man andere Schriften Šaʿrāwīs zum Vergleich heran, so spricht einiges für 
die Authentizität der Ich-Erzählung. Ähnliches gilt für die Teil-Memoiren Ġazālīs, 
die wie das Selbstzeugnis al-Bahīs posthum herausgegeben wurden. Zweifel lassen 
sich freilich nicht ganz ausräumen, aber das gilt gleichermaßen für eventuelle Ein-
griffe von Verlegern bzw. Lektoren in die Textgestaltung. 

Der Jurist und Anwalt ʿUmar at-Tilimsānī (1904-1986), seit 1933 Mitglied der 
ägyptischen Muslimbruderschaft (MB), führte die Organisation von 1972 bis 1986 
an, d. h. in einer Phase der Kooperation oder gar Kooptation, so einige Kenner der 
Szene, mit dem ägyptischen Staat.7 Er war der erste muršid al-ʿāmm, der einer Fami-
lie begüterter Landbesitzer entstammte.8 Im Gegensatz zu unseren anderen Erzäh-
lern, die aus kleinbürgerlichen oder ärmlichen Verhältnissen kamen, waren Ti-
limsānīs Jugendjahre unbeschwert und sorgenfrei; er konnte sein Leben in vollen 
Zügen genießen, zumindest bis zu dem Zeitpunkt, als er der MB beitrat. Er ist zu-
dem der einzige, der nie an der Azhar oder ihr angegliederten Instituten studiert 
hat. Stattdessen erhielt der spätere muršid seine Ausbildung vornehmlich an Privat-
schulen und an der Law School in Kairo, „einer der prestigereichsten Hochschulen 
in der Vergangenheit“, wie er nicht ohne Stolz vermerkt (29). Obwohl er mehrere 
Male verhaftet und inhaftiert wurde, beteuert Tilimsānī, dass er „trotz harter Zei-
ten“ es nie bereut habe, sich der MB angeschlossen zu haben (38). Seine „Erinne-
rungen, nicht Memoiren“ sind in erster Linie als Quelle für die Geschichte der 
ägyptischen MB zu nutzen; etwa 19 % der „Erinnerungen“ vermitteln aber interes-
sante Einblicke in seine Persönlichkeit. Eines seiner Hauptanliegen scheint es zu 
sein, sich als gemäßigten Fundamentalisten zu präsentieren, der Gewalt strikt ab-
lehnt, die Pluralität der Meinungen respektiert und mit Argumenten, nicht mit 

                                                                                          
6  Sie wurde anscheinend aus Anlass des Todes des von vielen verehrten Šayḫs marktgerecht 

veröffentlicht. 
7  Zur jüngeren Geschichte der ‚Mutterbewegung des islamischen Fundamentalismus’ siehe 

Hesham Al-Awadi, In Pursuit of Legitimacy: The Muslim Brothers and Mubarak, 1982-2000, 
London/New York 2004, u. a. 38-41, 55 ff. 

8  Relativ ausführlich beschreibt Tilimsānī das wohlhabende, aber auch religiös geprägte Am-
biente, in dem er aufwuchs; alles in allem gedenkt er seiner Kindheit und Jugend als sehr 
glückliche Lebensphase (8-16). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183 - am 22.01.2026, 04:15:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSWITHA BADRY 186 

Zwang überzeugen will.9 Der Autor wählt seine Worte mit Bedacht, vermeidet Po-
lemik, zitiert selten den Koran oder andere islamische Quellen, außerdem geht er 
auf seine Jahre in Haft nur am Rande ein. Diese vorsichtige Diktion ist nicht zu-
letzt seiner Schulung als Jurist geschuldet; es ist anzunehmen, dass er sich dessen 
bewusst war, mit einer weniger konzilianten Darstellung seiner Erinnerungen unter 
Umständen nicht nur sein eigenes Überleben, sondern auch das seiner Organisati-
on zu gefährden. Dennoch ist es bezeichnend, dass er ebenso in seinen Reminis-
zenzen an Kindheit und Jugend stets darum bemüht ist, sich in der Mitte zu posi-
tionieren. Wie Maḥmūd, Šaʿrāwī oder Ġazālī beschreibt er sich selbst als mittel-
mäßig begabt (14, 20, 23, 29) und zeigt seine Schwachstellen auf. Der muršid geht 
noch einen Schritt weiter und gesteht ein, dass er bis zu einem gewissen Grad in 
seiner Jugend ‚westlich’ ausgerichtet gewesen sei: Er habe Standardtänze wie Fox-
trott und Charleston gelernt, habe gerne Ballsäle, Kinos und Theater aufgesucht, 
sich am Boxen versucht, Schach und ein Musikinstrument (ʿūd) spielen gelernt, ein 
Interesse an schönen Autos, gepflegter Kleidung gehabt usf. Obwohl er im An-
schluss an die Aufzählung seiner Freizeitaktivitäten und Vorlieben betont, dass er 
aber nie so weit wie andere verwestlichte junge Leute mit Blick auf Mädchen/ 
Frauen oder Alkohol gegangen sei (17), widerspricht er doch jenen ultrakonservati-
ven religiösen Gelehrten, die Musik, Film oder Theater schlichtweg als ḥarām ver-
urteilen und für einen frommen Muslim als unziemlich betrachten (13). Gleichfalls 
gibt Tilimsānī zu, dass er als Student der säkularen, nationalistischen Wafd-Partei 
angehörte (24).10 

Im Gegensatz zum vorsichtigen Tilimsānī nimmt Muḥammad al-Bahī (1905-82) 
in seinen Memoiren kein Blatt vor den Mund, wenn es um die Missstände in der 
ägyptischen Gesellschaft geht. Der Titel seines Selbstzeugnisses, „Mein Leben im 
Umkreis der Azhar: Student – Professor – Minister“ suggeriert dem Leser, dass die 
Erfahrungen rund um die Theologische Hochschule in Kairo sein Leben nachhal-
tig geprägt haben. Über seine familiäre Herkunft teilt uns der Autor zwar nichts 
mit; mehrere Anspielungen im Text (v. a. zur Höhe seines Einkommens, z. B. 46, 
84, 127) deuten jedoch auf einen kleinbürgerlichen Hintergrund. Geboren in der 
Provinz al-Buḥayra (wie viele namhafte Azharīs), durchlief er die typische Karriere 
eines Azhar-Gelehrten seiner Zeit: Koranschule, Grund- und Sekundarschule an 
Azhar-Instituten, danach Studium an der Hochschule. Seine herausragenden Leis- 
tungen, seine Lern- und Wissbegierde sowie sein Ehrgeiz ermöglichten dem jun- 
gen Bahī eine steile akademische Karriere. Nach seinem Magister-Examen erhielt er  

9  Vgl. 13: Aus den religiösen Werken, die er in seiner Jugend studierte, habe er “gelernt, nie 
jemanden wegen seiner Gedanken anzugreifen“; 285: „Wir sind alle Menschen und ma-
chen Fehler …“. 

10  Es sei daran erinnert, dass die ägyptische MB erstmals unter Tilimsānī, weil weiterhin ver-
boten, Parteienbündnisse (1984 mit der Neo-Wafd) einging, um ins Parlament einzuzie-
hen. Dazu Al-Awadi, In Pursuit, 79 ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183 - am 22.01.2026, 04:15:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ICH-ERZÄHLUNGEN DER BESONDEREN ART 187 

ein Stipendium für Deutschland, wo er zwischen 1932 und 1939 an der Universität 
Hamburg Philosophie und Psychologie studierte und dafür, ohne jegliche Vor-
kenntnisse, die Sprachen Deutsch, Englisch, Latein und Altgriechisch erlernen 
musste.11 Nach seiner Promotion 1936 blieb er bis zum Ausbruch des Zweiten 
Weltkriegs in Deutschland, weil ihn sein Mentor Šayḫ Muṣṭafā al-Marāġī12 („Ich 
verdanke ihm sehr viel“, 45) zur Habilitation ermutigt hatte. Nach Ägypten zu-
rückgekehrt, erhielt er sofort eine gut dotierte Professur für Philosophie und Psy-
chologie an der Theologischen Fakultät (kulliyyat uṣūl ad-dīn) der Azhar und hatte 
verschiedene Verwaltungsposten inne, bevor er schließlich zum Minister für From- 
me Stiftungen (awqāf) und Azhar-Angelegenheiten ernannt wurde (Sept. 1962). Be-
reits im März 1964 sah er sich zum Rücktritt gezwungen. Nachdem er noch etwa 
ein Jahr lang an der Cairo University gelehrt hatte, ging er in Pension und konzen-
trierte sich seither auf seine Publikationen. Im Mittelpunkt seiner Erinnerungen 
stehen seine Ausbildung und berufliche Karriere. Sie können entweder als Apolo-
gie oder als eine Art Abrechnung mit der Azhar und dem politischen Regime gele-
sen werden. Als offensichtlich notorischer Kritiker beschuldigt Bahī fast jeden des 
Opportunismus, der Heuchelei, Korruption, des Nepotismus, Materialismus und 
der Inkompetenz, unterschlägt jedoch seinen eigenen Opportunismus, ohne den 
sein Aufstieg in den 1950er/60er Jahren undenkbar gewesen wäre. Obgleich seine 
Probleme mit dem Geheimdienst in der Nasser-Ära im Vergleich zu denen von Ti-
limsānī oder Kišk harmlos waren, berichtet der Professor ziemlich detailliert über 
seine diesbezüglichen Erfahrungen und die Strategien des Regimes, oppositionelle 
Stimmen zu isolieren oder zum Schweigen zu bringen. Angesichts seines relativ 
komfortablen Lebens – er war nie im Gefängnis, konnte reisen und veröffentli-
chen, hatte Gastprofessuren in Nordafrika und am ‚arabischen’ Golf inne – klingt 
seine Bemerkung, „Ich habe an meinem Leben in Ägypten nach meiner Rückkehr 
aus Deutschland nie Freude gehabt“ (142), doch maßlos übertrieben. Oder fühlte 
sich Bahī etwa in der Rückschau auf sein Leben frustriert, missverstanden, un-
gerecht behandelt und in seiner Eitelkeit gekränkt? Es hat zumindest den An-
schein. Eine Episode, die in seinen Memoiren sehr ausführlich behandelt wird, ist 
sein Konflikt als Minister mit dem Rektor der Azhar Maḥmūd Šaltūt (88-121). Bei 
diesem Zerwürfnis ging es vor allem um die genaue Kompetenzverteilung zwi-
schen dem neu geschaffenen Ministerium und dem Šayḫ al-Azhar.13 In seinen Pro-

                                                                                          
11  In seinen Memoiren schildert er, wie er sich auf seiner Reise nach Europa und in Deutsch-

land zunächst mit Händen und Füßen verständigen musste und wie er trotz des Schwie-
rigkeitsgrades der o. erw. Sprachen auch diese Hürden mit Bravour meisterte (38-40). 

12  Zu Marāġī, einem Schüler von M. ʿAbduh und Šayḫ al-Azhar von 1928-29 und von 1935 
bis zu seinem Tod im Jahre 1945, siehe z. B. A. Chris Eccel, Egypt, Islam and Social Change: 
Al-Azhar in Conflict and Accomodation, Berlin 1984, 278 f. 

13  Näheres dazu in Zebiri, Shaltūt, 29 f. und 38, Anm. 114, 116, und Brunner, Annäherung, 
268 f. Vgl. auch bei Brunner die Angaben zu Bahīs Engagement in der Taqrīb-Bewegung, das 
ihm in seinen Memoiren keine Zeile wert ist – abgesehen von einem beiläufigen Hinweis 
auf seine Artikel in der Zeitschrift ar-Risāla, allerdings im Kontext eines Polizeiverhörs (50). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183 - am 22.01.2026, 04:15:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSWITHA BADRY 188 

testschreiben an den Premierminister und Nasser beschwerte sich Šaltūt über Bahīs 
Amtsanmaßung, dessen willkürliche Anordnungen und Äußerungen gegenüber 
der Presse, in denen jener Azhar-Šayḫs implizit der Korruption und Ineffizienz ge-
ziehen und damit die gesamte Institution in Misskredit gebracht habe.14 Wie dem 
auch sei, es bleibt die Frage, ob Bahī seine Memoiren nur aus persönlichen Grün-
den verfasst hat oder ob er zugleich, im Interesse der „islamistischen Sache“, die 
verbreitete Ignoranz und Dekadenz der Gesellschaft aufdecken wollte. Zumindest 
zwei Passagen am Ende seiner Memoiren sprechen für die zweite Deutung.15 

Während sich Tilimsānī und Bahī mit ihren Ich-Erzählungen eher an ein gut 
informiertes und gebildetes Publikum wenden, richten sich die folgenden drei Au-
toren eher an einen muslimischen Leserkreis, der sich von den oberflächlichen, 
aber populären Islam-Deutungen, zu deren Verbreitung jene Prediger in vergan-
genen Jahrzehnten beigetragen haben, hat beeindrucken und leiten lassen.16 Dass 
sich unter ihnen ein ehemaliger Šayḫ al-Azhar findet, mag auf den ersten Blick er-
staunen. Doch gehören die Glanzzeiten der „Strahlenden“ schon lange der Ver-
gangenheit an. 

Die Rede ist von ʿAbd al-Ḥalīm Maḥmūd (1910-78), der von 1973 bis zu seinem 
Tod der Azhar vorstand. Geboren in einem Dorf ca. 50 km nordöstlich von Kairo, 
studierte er nach seinem Azhar-Abschluss in den Jahren 1932 bis 1940 in Paris, zu-
nächst auf eigene Kosten, dann als Mitglied der offiziellen Studentenmission der 
Azhar auf Staatskosten. Seine Dissertation über den islamischen Sufismus17 (zu al-
Ḥāriṯ al-Muḥāsibī) – ein Thema, dem er auch später mehrere Schriften widmete – 
wurde von L. Massignon betreut (125). Den Aufenthalt in Frankreich erfuhr der 
junge Šayḫ als große emotionale Herausforderung. Einige äußere Aspekte der eu-
ropäischen Zivilisation empfand er als durchaus nachahmenswert; Materialismus 
und Relativismus in religiösen und moralischen Belangen stießen dagegen auf sei-
ne entschiedene Ablehnung. Maḥmūds Memoiren, „Lob sei Gott – dies ist mein 
Leben“, sind am schwersten einzuordnen. Wie bereits der Titel andeutet, zielt seine 
„Lebensgeschichte“ vorrangig darauf ab, Gott für seine Gnade und Rechtleitung zu 

14  Zebiri, Shaltūt, 29. 
15  133 zu Sayyid Quṭbs Maʿālim fī ṭ-ṭarīq: „Ich wünschte, ich hätte dieses Buch geschrieben“; 

144 (ganz im Sinne der Anhänger Quṭbs: Die ägyptische Gesellschaft befinde sich in der 
ǧāhiliyya). 

16  Einen islamwissenschaftlich gebildeten Leser kann der Ruhm der drei „Pseudo-Gelehrten“ 
nur verwundern. Siehe z. B. zu Šaʿrāwī den Aufsatz von Hava Lazarus-Yafeh, “Muhammad 
Mutawalli al-Shaʿrawi – A Portrait of a Contemporary ʿAlim in Egypt”, in: Gabriel R. War-
burg/Uri M. Kupferschmidt (Hg.), Islam, Nationalism, and Radicalism in Egypt and the Sudan, 
New York 1983, 281-297. 

17  Eine besonders interessante Passage in Maḥmūds Memoiren (al-Ḥamdu, 161-166) behan-
delt seine eher zufällige Kontaktaufnahme mit „Šayḫ ʿAbd al-Waḥīd Yaḥyā“ alias René 
Guénon (1886-1951), einem Franzosen, der sich nach längerer religiöser Suche einer Bru-
derschaft angeschlossen hatte und seit 1930 in Kairo lebte. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183 - am 22.01.2026, 04:15:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ICH-ERZÄHLUNGEN DER BESONDEREN ART 189 

danken. Die Ḥamdala findet sich denn auch ebenso häufig18 im Text wie Zitate aus 
Koran und Sunna oder Exzerpte aus seinen eigenen Schriften – eine Art von „Re-
cycling“, die in solchen Kreisen kein Einzelfall ist. Alles in allem kommt das Werk 
deshalb einer Predigt oder einem Dankgebet näher als einer Lebenserinnerung.19 
Die Übernahme von Merkmalen der klassischen islamischen Gelehrten-Biographie 
(bes. eingehende Beschäftigung mit seinen bedeutenden Lehrern an der Azhar, 90-
102) unterstreichen seine äußerst konservativen Vorstellungen vom ‚wahren Islam’ 
und der ‚richtigen Lebensweise’. Biographische Daten20 und Augenzeugenberichte 
finden sich demgegenüber selten. Selbst Kišk weiß mehr von seinem Leben zu be-
richten. Maḥmūds Rückblick auf Kindheit und Jugend (seine berufliche Karriere 
behandelt er nicht) dient ihm hauptsächlich als Vorwand, um die Rückkehr zu tra-
dierten Normen ‚der Scharia’ anzumahnen und die Erinnerung an ‚gute alte Zei-
ten’ wach zu halten.21  

Der blinde Prediger und Bestseller-Autor ʿAbd al-Ḥamīd Kišk (1933-96), eben-
falls in der Provinz Buḥayra in einem Dorf nahe Alexandria geboren, wuchs in ex-
trem ärmlichen Verhältnissen auf. Infolge eines Versehens des Dorfbarbiers erblin-
dete das dritte von insgesamt sechs Kindern eines kleinen Krämers im Alter von 
sechs Jahren auf dem einen Auge, in der Pubertät konnte er dann auch auf dem 
anderen nichts mehr sehen. Der Vater setzte alles daran, seinem Sohn das ‚Ge-
fängnis der Blindheit’ zu ersparen, aber selbst eine für die Familie kostspielige 
Operation in Kairo, für welche die älteste Schwester sogar ihren Schmuck versetzte, 
führte zu keinem Ergebnis (7, 9-12). Armut und Blindheit bestimmten folglich die 
ersten Lebensphasen Kišks und nehmen deshalb einen prominenten Platz im ers- 
ten Teil seiner Memoiren ein (7-57): Um seine Studien zu finanzieren und seine  
Familie zu unterstützen, musste er schon in jungen Jahren kleine Jobs (darunter in 
der Moschee) annehmen; zudem war er während seiner Ausbildung stets auf An-
dere angewiesen, die ihm vorlasen oder zur Hand gingen. Mit Verbitterung denkt 
er an die Personen zurück, die sich als verantwortungslose Gesellen entpuppten: 
ein Onkel, der nach dem vorzeitigen Tod seines Vaters (Dez. 1952) zwar ‚gute 
Ratschläge’, aber keine finanzielle Unterstützung anzubieten hatte (13 f.), oder Per-
sonen, die schnell der Hilfe eines blinden Studenten überdrüssig waren und ihn 
regelrecht im Regen stehen ließen (17 f., 36 ff.). Gleichfalls erinnert sich Kišk aber 
an die zuverlässigen Personen (neben seinem älteren Bruder wenige gute Freunde),  
die es ihm schließlich ermöglichten, seine Ausbildung zu beenden. Als Aufsteiger 

                                                                                          
18  Um nur ein Beispiel zu nennen: „Keiner bestand die Prüfung – ausgenommen eine Person, 

und das war ich. Gepriesen sei Gott!“ (88). 
19  So auch Rooke, Childhood, 93-96. 
20  Auch alle anderen Memoiren sparen an genauen Datenangaben. Außerdem ist keine der 

Erzählungen streng chronologisch aufgebaut; häufige Rückblenden und Einschübe mit 
frommen Ermahnungen stören den Lesefluss. 

21  Im Unterschied zu Ġazālī oder Šaʿrāwī, die zwar auch die Tradition der Koranschulen 
hochhalten, die früheren Methoden (Züchtigung der Schüler, furchteinflößende Atmo-
sphäre) aber kritisieren, ist Maḥmūd (38 f.) nur vollen Lobes. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183 - am 22.01.2026, 04:15:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSWITHA BADRY 190 

aus kleinen Verhältnissen listet Kišk minutiös seine Erfolge in- und außerhalb der 
Schule auf: den Gewinn eines Koranwettbewerbs, seine frühe Tätigkeit als Vorbe-
ter/Prediger, seine sehr guten Noten. Nach Abschluss der Sekundarschule an einem 
Azhar-Institut – als „Nummer eins“ bei allen Prüfungen, ein Tag des Triumphes – 
schrieb er sich an der Theologischen Fakultät der Hochschule ein. Nach dem Di-
plom im Jahre 1962 folgte er seiner Berufung, armen Menschen den Islam nahe-
zubringen, obwohl er immer davon geträumt hatte, einmal an der Azhar zu leh-
ren. In den 1970er Jahren erreichte Kišks Ruf als Prediger seinen Höhepunkt.22 We-
gen seiner offenen Kritik am politischen System saß Kišk dreimal hinter Gittern: 
das erste Mal 1965, dann von 1966 bis 1968 und erneut 1981-82. Diese Gefäng-
nismemoiren machen etwa zwei Drittel seiner Lebenserinnerungen aus (85-211, 
249-264) und bilden somit den Schwerpunkt. Wie der Muslimschwester Zaynab al-
Ġazālī in ihren „Tage aus meinem Leben“23 geht es Kišk dabei vorrangig um zwei-
erlei: Zum einen möchte er zeigen, dass es allein sein starker und unerschütterli-
cher Glauben war, der ihm das Überleben der Demütigung, Erniedrigung und Fol-
ter ermöglichte; zum anderen will er das ägyptische Regime demaskieren – seine 
Brutalität, Ungerechtigkeit und fehlende Legitimität. Dabei rekurriert er ebenso oft 
wie Maḥmūd auf Koran, Ḥadīṯ und das Beispiel der „frommen Altvorderen“ und 
nutzt Auszüge seiner eigenen Predigten und Rechtsgutachten als Füllsel. 

Ein noch erfolgreicherer Prediger, Medien-Mufti und Bestseller-Autor als Kišk 
war Muḥammad Mutawallī aš-Šaʿrāwī, geboren 1911 in einem Dorf im Nildelta 
namens Daqādūs (nahe Damiette), das einst wegen seines heftigen Widerstandes 
gegen das britische Protektorat zu Berühmtheit gelangt war. 1941 absolvierte 
Šaʿrāwī seine Ausbildung an der Fakultät für Arabische Sprache, 1948 erwarb er 
eine spezielle Lehrbefähigung von der Azhar. Danach war er zunächst in Ägypten, 
von 1950-60 in Mekka, später in Algerien und in den 1970er Jahren erneut in 
Saudi-Arabien als Arabisch-Lehrer und dāʿī tätig. Der erste Aufenthalt im sau-
disch-wahhābitischen Königreich sollte für seine spätere Karriere und Islam-Sicht 
prägend sein. Nachdem Šaʿrāwī bereits in den 1960ern mehrere Posten im Minis- 
terium für Awqāf innegehabt hatte, wurde er 1976 zum Minister berufen, musste  
aber bereits kurze Zeit später zurücktreten, weil er Sadats Besuch in Israel kritisiert 
hatte.24 Ähnlich wie Ġazālī feierte der Šayḫ seine größten Erfolge in den 

22  Den großen Erfolg verdankte er insbesondere seinen auf Kassetten aufgenommenen Pre-
digten, die nicht allein in Ägypten damals ein Verkaufsschlager waren. Dieser Aspekt seiner 
Karriere kommt in seinen Memoiren jedoch nicht zur Sprache. Zur Bedeutung der Kasset-
ten, u. a. denen Kišks, siehe Emmanuel Sivan, “Eavesdropping on Radical Islam”, Middle 
East Quarterly II,1 (03/1995), 13-24. – Vgl. dagegen Šaʿrāwī nach Zāyid (32), der die Bedeu-
tung des „Hörens der Stimme des Šayḫ“ hervorhebt. 

23  Zaynab al-Ghazālī (1917-2005, nicht verwandt mit Muḥammad al-Ġazālī!): Ayyām min 
Ḥayātī, Beirut/Kairo 1986. Dazu u. a. Miriam Cooke, “Zaynab al-Ghazālī: Saint or Sub-
versive?”, Die Welt des Islams 34 (1994), 1-20. 

24  Vgl. seine Bemerkungen in den Memoiren (Hg. Amīn, 188 ff.) dazu: „Traue niemals Juden 
…“. Vgl. ebenso pauschale negative Notizen Bahīs zu „Juden“, aber positive zu Hitler 
(Ḥayātī, 42, 44); oder Maḥmūd (al- Ḥamdu, 175 f.) zum „Juden Durkheim“ oder zum 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183 - am 22.01.2026, 04:15:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ICH-ERZÄHLUNGEN DER BESONDEREN ART 191 

1970er/80er Jahren: Neben Veröffentlichungen und Medienauftritten widmete er 
sich karitativen Tätigkeiten; als Ratgeber und ‚Hausgelehrter’ galt er einer Anzahl 
„reuiger Künstlerinnen“, die sich von Bildschirm, Leinwand und Bühne zurück-
gezogen hatten, um das Leben einer ‚aufrechten Muslimin’ zu führen.25 Seine 
Bewunderer sahen in ihm schließlich so etwas wie einen ‚Heiligen’, und es wun-
dert deswegen nicht, dass „Millionen“ seinen Tod (1998) betrauerten.26 Die Le-
benserinnerungen von Šaʿrawī weisen die größten Parallelen zu Ġazālīs auf. Nur 
diese beiden sprechen von der „ersten Erinnerung“ und verwenden das Traummo-
tiv.27 Šaʿrāwī konzentriert sich jedoch stärker auf Kindheit und Jugend, bei Ġazālī 
stehen die Jahre des politischen Engagements im Vordergrund der Erzählung. 
Beide stellen den Übergang vom unbeschwerten Kindsein zur religiösen Ausbil-
dung zum Šayḫ als schwierig dar: Anfangs waren sie noch verspielt und ‚rebel-
lisch’ und zu Streichen aufgelegt (15, 21 ff.). Beide treten als Zeitzeugen der sozi-
alpolitischen Situation in Ägypten auf (u. a. Auswirkungen der Weltwirtschaftskri-
se in den 1930er Jahren). Ähnlich wie Tilimsānī ist Šaʿrāwī bemüht, sich als eine 
Person zu präsentieren, die den kleinen Freuden des Alltags nicht abgeneigt ist.28 
Eine Besonderheit von Šaʿrāwīs Memoiren stellt abgesehen von der wiederholt 
einfließenden ägyptischen Umgangssprache das häufige Zitieren von Gedichten 
dar – sowohl von Versen seines Lieblingsdichters Aḥmad Šawqī als auch seiner ei-
genen.  

Sicherlich gehören alle ausgewählten Autoren dem islamistischen, neo-
salafitischen Lager an. Manche mögen es nicht erwähnen, aber alle hatten zumin-
dest zeitweilig Kontakt zur MB, entweder als Mitglieder oder Sympathisanten der 
Bewegung. In ihren politischen Äußerungen sind zwar nicht alle so explizit wie 
Kišk, der Gott pries, als er im Gefängnis von der Ermordung Sadats erfuhr.29 Von 
Tilimsānī einmal abgesehen, kommt die Intoleranz bei den anderen vier Autoren 
ganz deutlich zum Vorschein, wenn sie sich stereotyp und essentialistisch über re-

                                                                                                                                                                                                                          

„manhaǧ yahūdī“. Tilimsānī (Ḏikrayāt) hält zwar auch Quṭbs Maʿālim für ein bedeutendes 
Werk, das nur Bannās nachstehe (277), gesteht ein, dass er zeitweise deutschfreundlich, da 
antibritisch war (28), aber er attackiert nicht „Juden“ generell, sondern Israel und den Zio-
nismus, aber eben auch „den Westen“, die allesamt „den Islam zerstören wollen“ (50 f.). 

25  Dazu Bärbel Reuter, Gelebte Religion: Religiöse Praxis junger Islamistinnen in Kairo, Würzburg 
1999, 70 ff. 

26  Siehe Khalid Dawoud, “Mourned by millions”, Al-Ahram Weekly On-line, No. 383 (25/06-
01/07/98): http://weekly.ahram.org.eg/1998/383/eg4.htm (06.04.2009). 

27  Traum des Vaters von der Geburt des zukünftigen Sohnes, der ein großer Gelehrter werden 
würde (Hg. Amīn, 8), bei Ġazālī sogar Grund für die Namensgebung (Qiṣṣat, 157). Wäh-
rend die erste Erinnerung Ġazālīs schon seine spätere politische Ausrichtung vorwegzu-
nehmen scheint (Parade britischer Truppen 1920, Ġazālī, Qiṣṣat, 155), ist es bei Šaʿrāwī der 
fromme Ausspruch seines Vaters (Hg. Amīn, 12: Basmala und „Alles kommt von Gott“). 

28  Er liebte u. a. die köstlichen Speisen im Ramadan, tanzte und dichtete gerne. 
29  Kišk, Qiṣṣat, 261. Nach seiner Entlassung aus dem Gefängnis 1982 wurde ihm das Predigen 

untersagt (ebd., 264). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183 - am 22.01.2026, 04:15:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSWITHA BADRY 192 

ligiöse Minderheiten oder ‚konspirative Pläne der Juden, Orientalisten oder des 
Westens’ auslassen.30 

Besonders aufschlussreich sind aber die Bemerkungen aller Autoren, wenn es 
um das Geschlechterverhältnis geht. Ihre konservative Einstellung und Männer-
zentriertheit lässt sich an zwei Aspekten aufzeigen: 

1. Was den familiären Hintergrund angeht, so unterstreichen solcherart Autobio-
graphien gewöhnlich das religiöse Milieu, in dem das Kind aufwuchs. Beson-
ders der Vater, bei Tilimsānī auch der Großvater, wird als Vorbild und Rollen-
modell in Szene gesetzt. Als einziges Familienmitglied wird der Erzeuger näher
beschrieben und seine Bedeutung für den Werdegang des Sohnes herausge-
stellt. Der Vater, der all seine Hoffnungen auf den Protagonisten setzte, scheute
keinerlei Mühen, um die Ausbildung des Jungen voranzutreiben. Selbst wenn
es zuweilen Schläge gab – in der Retrospektive wird die Autorität des Patriar-
chen ins Positive gewendet und entschuldigt: Der Vater war zwar streng, aber er
liebte seinen Sohn, auch wenn er es ihm nie gesagt hat.31 Die Mutter wird da-
gegen entweder ignoriert oder als passiv, als bloße Zuschauerin und Übermitt-
lerin der Entscheidungen des Vaters porträtiert. Die Existenz von Schwestern
wird manchmal vermerkt, aber auch sie bleiben gesichtslos.

2. Wie in den klassischen Gelehrtenbiographien bleibt das Privatleben fast völlig
unsichtbar. Die Namen der Ehefrauen werden grundsätzlich verheimlicht,
Kinder selten erwähnt. Bahī spricht z. B. lang und breit über seinen bekannten
Schwiegervater, nicht aber über seine Frau (49). Als ein Jahr nach der Hochzeit
das erste (?) Kind zur Welt kam, wurde anscheinend nur er „von Gott mit einer
Tochter namens Nadja gesegnet“ (50). Kišk merkt in einem Nebensatz an, dass
seine Hochzeit im Winter 1965, nur wenige Monate vor seiner zweiten Inhaf-
tierung, stattfand (83). Als er im März 1968 auf freien Fuß gesetzt wurde und
nach Hause zurückkehrte, waren alle, seine Mutter, Geschwister und andere
Verwandte, überrascht und zu Tränen gerührt, und voller Stolz erinnert er sich
an die zahlreichen Glückwünsche, die er zu seiner Entlassung erhielt (211-214).
Dabei vergisst er, seine junge Frau zu erwähnen, die immerhin zwei Jahre auf
ihn gewartet hatte. Vielleicht deswegen, weil sie ihm noch keinen Sohn geboren
hatte? Erst im Zusammenhang mit seiner Verhaftung 1981 erfahren die Leser
dann (249), dass er sieben Kinder hatte. Warum? Weil seine Kinder in Angst
und Schrecken versetzt wurden, als die Polizei an die Tür klopfte, um ihn abzu-
holen. Sorgen und Ängste der Mutter werden erneut übergangen. Als einziges
Kind namentlich erwähnt wird das Nesthäkchen, ein Junge natürlich, und

30  Vgl. Angaben in Anm. 24 und Bahī (Ḥayātī, 127-130) über seine Erfahrungen an der Mc-
Gill-Universität in Toronto und den dort von ihm aufgedeckten „Verschwörungen“. 

31  So Tilimsānī, Ḏikrayāt, 16. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183 - am 22.01.2026, 04:15:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ICH-ERZÄHLUNGEN DER BESONDEREN ART 193 

zwar weil er seinem Vater auf dem Weg zur Moschee so intelligente Fragen  
stellte (248). Maḥmūd und Šaʿrāwī wurden sehr jung und überstürzt verheira-
tet, Maḥmūd mit 13 Jahren32, Šaʿrāwī im Alter von 15 oder 16.33 Am Ende ih-
res Lebens bewerten beide ihre Ehe als glücklich und als Beweis dafür, dass die 
frühe Eheschließung, die in der Vergangenheit üblich war, viel besser war als 
die nun verbreitete späte Heirat, welche eine Gefahr für Anstand und Tugend 
der Jugend darstelle. Die Ehe sollte nur mit Zustimmung der Eltern geschlos-
sen werden,34 empfehlen beide einmütig. Šaʿrāwī vermerkt darüber hinaus, er 
habe seine Kinder geliebt und immer gerne mit ihnen wie mit den Enkelkin-
dern gespielt35; aber dass er dies erwähnt, dient vor allem dem Nachweis, dass 
er stets dem ‚schönen Vorbild’ des Propheten Muḥammad folgte, der gemäß 
einem populären Ḥadīṯ mit seinen Enkelkindern zu spielen pflegte. Wieder 
einmal ist es Tilimsānī, der eine abweichende Version präsentiert. Auch die 
Ehe des Muslimbruders war vom Vater arrangiert, weil dieser anscheinend be-
fürchtete, sein Sohn könne ‚Unzucht’ begehen, sollte er mit der Ehe noch 
länger warten. Als junger Rebell wollte sich Tilimsānī anfangs wehren und sei-
ne Braut selbst wählen. Aber schon bald willigte er ein und beteuert im Nach-
hinein: „Wie gut, dass ich diese Frau geheiratet habe. Ich habe sie geliebt und 
nie einen Blick auf eine andere Frau geworfen“ (19). Er fährt fort, dass er im-
mer noch weinen müsse, wenn er an sie denke, obwohl sie bereits 1979, nach 
sieben Jahren Krankheit gestorben sei. Tilimsānī beschreibt seine Frau als die 
ideale (muslimische) Ehefrau: Sie war geduldig und gehorsam, fragte ihn nie 
nach seinem Tun. Sie wartete auf ihn, als er 17 Jahre im Gefängnis saß, machte 
nie Probleme – weder mit ihm noch seiner Familie. Und all dies, obgleich er 
extrem eifersüchtig war. Ein solches Liebesbekenntnis fällt in seiner Offenheit 
und Länge aus dem Rahmen. Doch auch Tilimsānī nutzt diesen Kontext zur 
Ermahnung an junge Leute: Sie sollten nicht aus Liebe heiraten, Respekt und 
Freundschaft seien wichtiger. Die Erlaubnis der Eltern sei notwenig, denn sie 
verfügten über größere Lebenserfahrung und wüssten besser Bescheid. Aber, 
so mag man einwenden, erlaubt das auch Zwangsehen? Etwas später fügt der 
muršid hinzu, er möge weder „moderne Frauen“ noch das „moderne Ge-
schwätz von der Geschlechtergleichheit“. Geschlechtergleichheit impliziert für 
Tilimsānī, dass die Frauen ihre „Weiblichkeit und Würde“ verlieren. Diese  
 

                                                                                          
32  Maḥmūd, al-Ḥamdu, 76 ff. 
33  Šaʿrāwī (Hg. Amīn), 69 ff. 
34  Ein Hinweis auf die so genannten ‚geheimen Ehen’, darunter die in Ägypten seit längerer 

Zeit verbreitete ʿurfī-Ehe. Vgl. dazu z. B. Aufsätze von Mona Hanafi El Siofi und Roswitha 
Badry, in: Roswitha Badry/Maia Rohrer/Karin Steiner (Hg.), Liebe, Sexualität, Ehe und Part-
nerschaft – Paradigmen im Wandel. Beiträge zur orientalistischen Gender-Forschung, Freiburg 
2009, 231-245 bzw. 205-229 (mit weiteren Literaturverweisen). 

35  Šaʿrāwī (Hg. Amīn), 71, 120. Er erwähnt immerhin das Geschlecht der fünf Kinder und ih-
re Namen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183 - am 22.01.2026, 04:15:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ROSWITHA BADRY 194 

Meinung, so schließt er beschwichtigend an, habe nichts mit fehlendem Re-
spekt gegenüber Frauen zu tun, aber seine fromme Ehefrau bleibe nun einmal 
für ihn das Ideal und das empfohlene Rollenmodell.36 

Einmal mehr erweisen sich also moderat wirkende Fundamentalisten als alles an-
dere denn gemäßigt. Auch wenn die Ich-Erzählungen der islamischen Aktivisten 
formal eine (unterschiedlich proportionierte) hybride Mischung aus Tradition und 
Modernität darstellen, so ergibt sich doch bei genauer Betrachtung ein anderes 
Bild. Ihr Geschlechterdiskurs, der wie derjenige der traditionellen Gelehrten kom-
plementär und biologistisch ist, eignet sich meines Erachtens als Gradmesser für 
ihre tatsächliche Haltung in anderen zentralen Fragen. Demzufolge wären ihre 
Bemühungen, sich in der Mitte zu positionieren, als Strategie zu entlarven. 

36  Tilimsānī, Ḏikrayāt, 21. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183 - am 22.01.2026, 04:15:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

