
Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen können. 
Ein Gespräch mit Matthias Schloßberger über das Un/Verfügbare der 
Natur

Interview mit Matthias Schloßberger, geführt von Gianna Behrendt und 
Carsten Ohlrogge

Gianna Behrendt: Lieber Matthias, vielen Dank für deinen Vortrag auf 
unserer Tagung und für deine Bereitschaft, heute noch einmal mit uns da­
rüber zu sprechen: Was verbindest du mit dem Begriff des Unverfügbaren?

Matthias Schloßberger: Das Unverfügbare ist in einer ganz formalen Be­
stimmung dasjenige, das ich nicht kontrollieren, nicht beherrschen kann. 
In dem Begriff klingt für mich immer schon ein bisschen an, dass ich 
anerkenne, dass es da etwas gibt, das nicht beherrschbar, kontrollierbar, 
verstehbar, durchschaubar etc. ist. Und auch, dass ich damit einverstanden 
bin, dass ich das anerkenne. Dass es nicht etwas ist, worunter ich leide, oder 
etwas, das ich als Ohnmachtserfahrung wahrnehme.

Gianna Behrendt: Kann das Unverfügbare also auch eine Ohnmachtserfah­
rung sein?

Matthias Schloßberger: Dass es etwas Unverfügbares gibt, kann in be­
stimmten Situationen dann in eine Erfahrung einer konkreten, aktuellen 
Ohnmächtigkeit umschlagen bzw. zu ihr führen. Und vielleicht kann es 
auch in ganz schlimmen, individuell lebensgeschichtlichen aber auch in 
bestimmten historischen Situationen zu einer kollektiven Ohnmachtserfah­
rung führen.

Gianna Behrendt: Das klingt, als ob das Unverfügbare mit einer Art von 
Erfahrungsqualität verbunden wäre. Würdest du dem zustimmen?

Matthias Schloßberger: Das ist schwierig, weil es ein bisschen auch etwas 
von der Formel "Ich weiß, dass ich nichts weiß" hat. Ich erkenne also, dass 
ich etwas nicht weiß. Dann kann ich natürlich den Inhalt dieser Erfahrung 
nicht konkret bestimmen, das gehört ja gerade zu dieser Erfahrung dazu. 

93

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf der anderen Seite kann man natürlich sagen, dass die Erfahrung eine 
eigene Qualität hat.

Gianna Behrendt: Wie begegnen dir denn in deiner Arbeit diese Phänome­
ne oder Momente des Unverfügbaren?

Matthias Schloßberger: Ich würde die Frage so verstehen, dass ich sage, mit 
welchen Phänomenen des Unverfügbaren, die ich aus meinem auch alltäg­
lichen Leben kenne, ich mich dann in meiner Arbeit beschäftige. Wenn 
ich die Frage in diesem Sinne verstehe, ist das eine ganze Palette von sehr 
unterschiedlichen Erfahrungen. Wir alle wissen, dass unser Leben nicht 
planbar ist, dass es da unendlich viele kontingente Momente gibt. Dass wir 
also den Weg, den wir gehen, nicht wirklich kontrollieren können. Das 
heißt nicht, dass alles nur mit uns gemacht wird. Aber trotzdem wäre die 
Vorstellung, dass man immer alles unter Kontrolle hat oder haben muss, 
eine verheerende. Dann würden uns die Enttäuschungen, die wir ständig 
erleben würden, das Leben so schwer machen, dass es eigentlich nicht 
mehr lebenswert wäre. Und viele Menschen leiden ja sehr darunter, dass 
sie glauben, immer alles unter Kontrolle haben zu müssen und dann ist das 
nicht der Fall. Deshalb würde ich dafür plädieren, das anzuerkennen. Es ist 
etwas ganz Normales, dass so vieles im Leben unverfügbar ist, dass unsere 
Autonomie da einfach Grenzen hat. Das ist jetzt sehr allgemein gesprochen. 
Denn es gibt natürlich auch sehr viele singuläre Unverfügbarkeitserfahrun­
gen. Eine, die wir jetzt alle kollektiv machen, wo wir gemeinsam versuchen, 
die irgendwie zu formulieren und auf den Begriff zu bringen, das ist die 
Erfahrung, dass wir als Menschheit an einem Punkt stehen, wo wir die 
Sache überhaupt nicht mehr unter Kontrolle haben. Das Stichwort ist die 
Anthropozän-Diagnose. Das wäre dann der zweite Teil der Frage: Das ist 
ein Thema, mit dem ich mich beschäftige, bei dem ich mich frage, wie wir 
mit dieser Einsicht umgehen sollen, wie das Verhältnis zwischen meiner 
Erfahrung als Individuum und den wissenschaftlichen Diskussionen ist. 
Das sind immer zwei verschiedene Dinge.

Carsten Ohlrogge: Wenn wir noch einmal auf den Begriff der Erfahrung 
zurückgehen: Was heißt es dann, ein Primat der Erfahrung zu behaupten? 
Könntest du dazu noch etwas mehr sagen?

Matthias Schloßberger: Ja. Primat der Erfahrung, den Begriff habe ich 
vielleicht gestern verwendet. 

Interview mit Matthias Schloßberger, geführt von Gianna Behrendt & Carsten Ohlrogge

94

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gianna Behrendt: Es geht dabei um deine Überzeugung, dass die Erfah­
rung immer vor ihrer Symbolisierung stehe.

Matthias Schloßberger: Ja. Die Formulierung „Primat der Erfahrung“ gibt 
es auch prominent bei Merleau-Ponty. Ich würde mich dieser These an­
schließen und würde sie wie folgt zu erläutern versuchen: Bevor wir mit 
einem Bezug auf irgendeine wissenschaftliche Frage daran gehen, Argu­
mente nachzuvollziehen etc., müssen wir schauen, ob wir eigentlich mit 
den Phänomenen, mit denen wir uns gerade beschäftigen, ausreichend 
vertraut sind. Vertraut sind wir mit ihnen, wenn wir bestimmte Erfahrun­
gen gemacht haben. Und wenn wir die nicht gemacht haben, können wir 
über bestimmte Dinge nur sehr – ich sage nicht nicht, aber nur sehr 
eingeschränkt sprechen. Es gibt das berühmte Beispiel von Husserl, der 
sagt, dass wir, wenn wir über das Wesen der Farben sprechen, voraussetzen 
müssen, dass wir Farben sehen. Mit dem Farbenblinden kann ich nicht 
wirklich über Farben sprechen.

Carsten Ohlrogge: Wenn wir noch einmal auf die Konsequenzen, die das 
mit sich zieht, zurückkommen, dann sind damit biographische Elemente 
verbunden und man ist dann sehr stark in einer individuellen Perspektive.

Matthias Schloßberger: Jein. Weil jede Biographie anders ist, gibt es dann 
natürlich individuelle Momente. Ich würde allerdings die Gefahr da nicht 
zu groß sehen, wir machen doch alle auch sehr ähnliche Erfahrungen. 
Viele Erfahrungen sind sehr ähnlich, weil wir in ähnlichen Situationen 
gewesen sind, weil wir in ähnlichen Kontexten aufgewachsen sind. Dass 
die Erfahrungen dann immer ein kleines bisschen anders sind, ist klar, 
sie müssen aber sehr ähnlich sein, ansonsten könnten wir uns gar nicht 
darüber austauschen.

Gianna Behrendt: In deinem Text „Die Wirklichkeit der Natur“1 schreibst 
du von einer Art Analphabetismus des Lebendigen. Du hast es eben so 
erklärt, dass man über bestimmte Phänomene nicht sprechen könne, sofern 
man sie nicht erfahren hat oder erfahren kann. Würdest du sagen, dass das, 
was du Natur nennst, in bestimmten sozialen Umgebungen nicht erfahren 
werden kann? Und dass Kinder, die im Laufe ihrer Sozialisation mit dem, 

1 Schloßberger, Matthias (2020): Die Wirklichkeit der Natur. Versuch über die Möglich­
keit, die Entfremdung von der Natur zu überwinden. Internationales Jahrbuch für 
Philosophische Anthropologie 10 (1), 47-60.

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen können. 

95

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was du als das ‚Lebendige‘ fasst, nicht in Berührung kommen, keine ent­
sprechenden Erfahrungsmöglichkeiten ausbilden?

Matthias Schloßberger: So brutal wie im Beispiel des Analphabetismus 
würde ich es nicht formulieren, so weit würde ich nicht gehen. Tendenziell 
würde ich aber ja sagen, wobei das sehr unterschiedliche Milieus sind, 
in denen Menschen sehr fern von der Natur aufwachsen. Wenn bestimm­
te Erfahrungen beispielsweise in der Kindheit bzw. der Entwicklung, die 
Menschen durchmachen, nicht gemacht werden, dann kann man nicht 
zum Zeitpunkt X sagen: "Jetzt gehen wir mal raus und dann kann man 
das alles auf einmal nachholen." Wir wissen ja, dass wir auch eine fremde 
Sprache nicht ganz schnell lernen. Das sind alles ganz langsame Prozesse 
und wenn bestimmte Erfahrungen nicht gemacht worden sind, gibt es ein 
echtes Problem der Entfremdung. Die Frage, was man dann tun kann, ist 
keine leichte.

Gianna Behrendt: Um das mal an einem konkreten Beispiel zu besprechen: 
Wenn ein Kind in einer Hochhaussiedlung aufwächst, ist es dann ausge­
schlossen, dass es beispielweise im Park auch eine Naturerfahrung machen 
kann?

Matthias Schloßberger: Nein, genau so gerade nicht. Wenn wir uns aber 
vorstellen, dass Menschen in Großstädten aufwachsen, in denen keine be­
lebte Flora und Fauna, keine Tiere mehr zu sehen sind, dann stelle ich 
mir vor, dass ein Unterschied zwischen dem Lebendigen und dem Nicht­
lebendigen kognitiv nicht gemacht werden kann, dann gibt es da keine 
Möglichkeit zu Unterscheidungen.

Gianna Behrendt: Ich habe das noch nicht ganz verstanden: Wo ist die 
Grenze der Erfahrbarkeit des Lebendigen? Kann in einem kleinen, städt­
ischen Park unter Umständen nicht auch eine Erfahrung von Lebendigkeit 
gemacht werden? Oder mit einer Balkonpflanze?

Matthias Schloßberger: Natürlich kann dann eine Erfahrung von Lebendig­
keit gemacht werden, auch mit einer Balkonpflanze. Deswegen haben wir 
so gerne auch Pflanzen in der Wohnung.

Carsten Ohlrogge: Es gibt von Bernhard Waldenfels den Satz: „Erfahrung, 
die zur Sprache drängt.“ Und ich frage mich, ob es schon eine Sprachbefä­
higung geben muss, um Erfahrungen machen zu können. Daraus ergibt 

Interview mit Matthias Schloßberger, geführt von Gianna Behrendt & Carsten Ohlrogge

96

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich für mich die Frage, von wo aus diese Bewegung in deinen Augen 
verläuft.

Matthias Schloßberger: Nein, klar drängt bei uns Erfahrung zur Sprache, 
aber die Erfahrungen, von denen ich hier spreche, sind alle vorsprachlicher 
Art. Wir müssen also bestimmte Erfahrungen gemacht haben und können 
sie dann verbalisieren, wir können dann darüber sprechen. Wenn wir sie 
aber nicht gemacht haben, dann können wir auch nicht einfach in das 
Sprachspiel eintreten, das funktioniert nicht.

Gianna Behrendt: Würdest du dann also sagen, dass diese Erfahrungen 
entwicklungspsychologisch in der Kindheit verankert sein müssen, damit 
sich dieses Repertoire überhaupt entwickeln kann?

Matthias Schloßberger: Ja, genau. So wie wir auch motorisch bestimmte 
Dinge in der Kindheit lernen müssen und diese nachher nur noch sehr 
schwer lernen können, müssen wir auch diese Erfahrung machen. Man 
kann da – ganz hart – eine Analogie ziehen, wenn wir uns den schlimmst­
möglichen Fall des Entzugs des Lebendigen vorstellen. Das wäre, dass ein 
Mensch ganz abseits, nicht nur von der lebendigen Natur, von Pflanzen 
und Tieren, sondern auch abseits anderer Menschen aufwächst. Was dann 
passiert, das wissen wir. Da gibt es diese Kaspar-Hauser-Schicksale. Da 
können wir uns als Lebewesen nicht verwirklichen, da findet kein Aus­
tausch und keine Entwicklung statt.

Gianna Behrendt: Weil du gerade von anderen Menschen sprichst, möchte 
ich noch einmal auf die Eingrenzung dessen zurückkommen, was du als 
das Lebendige oder auch als Natur beschreibst: Kann diese Erfahrung also 
auch – ohne Pflanze – in der Gemeinschaft mit anderen aufgehen? Können 
auch in der eigenen Wohnung, in der Familie, Erfahrungen des Lebendigen 
gemacht werden? Oder wäre das dann keine Naturerfahrung?

Matthias Schloßberger: Es wäre eine sehr eingeschränkte Naturerfahrung, 
wenn wir uns das vorstellen. Dann haben wir diesen harten Unterschied, 
dann gibt es nur die Körper, die uns umgeben und dann diese anderen 
Menschen und der Rest ist irgendwie tot. Und das wäre ja eine sehr komi­
sche Welt, in der wir dann als Menschen auch sehr einsam wären.

Gianna Behrendt: Es muss also eine Verbundenheit mit etwas Nicht­
menschlichem dazugehören? Die Erfahrung von Lebendigkeit heißt also 

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen können. 

97

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nur, dass wir als Menschen lebendig sind, sondern dass es auch eine 
Belebtheit der Dinge gibt?

Matthias Schloßberger: Nicht aller einzelnen Dinge, soweit würde ich nicht 
gehen. Das halte ich für Esoterik, die hier gerade nicht angemessen ist. Die 
Dinge zusammen mit den Lebewesen, die zu einer Umwelt gehören – wer 
sagt mir denn, dass ich die Dinge immer nur als Summe von Einzeldingen 
wahrzunehmen habe? Warum muss das so sein? Unsere Wahrnehmung 
funktioniert anders. Unsere Wahrnehmung sieht immer zuerst alle Dinge 
zusammen, die fasst etwas zusammen. Das könnte uns zu der Überlegung 
führen, dass diese Dinge vielleicht auch zusammengehören.

Gianna Behrendt: Genau darauf zielte meine Frage ab, ob man ‚Natur‘ auch 
durch andere Menschen erfahren kann, oder erst als Korrespondenz von 
menschlicher Natur und nichtmenschlicher Natur.

Matthias Schloßberger: Ich würde sagen, dass sie, also die Natur, gebraucht 
wird. Ich würde sogar so weit gehen, zu sagen, dass da etwas in uns irgend­
wie angelegt ist – es geht nicht nur darum zu sagen, dass ich die lebendige 
Natur irgendwie erfahre, in dem Sinne, dass ich sie auch verstehe. Was 
meinen wir eigentlich, wenn wir von Erfahrung sprechen? Da ist eigentlich 
ein Prozess gemeint, ein Bewusstseinserlebnis, das gar nicht von einer Sub­
jekt-Objekt-Unterscheidung begleitet ist. Wenn wir in der Natur sind, dann 
machen wir eine Erfahrung, die gar nicht diesen Modus hat, dass ich mich 
als hier stehend erlebe und die Natur als um mich herum existierend. Ich 
bin und ich erlebe mich in gewisser Weise als Teil der Natur. Es gibt diese 
etwas romantischen Redeweisen, dass man sich dann im Einklang oder 
Eins mit der Natur fühlt. Die sind allerdings alle etwas schwierig, weil das 
immer voraussetzen würde, dass da vorher eine Subjekt-Objekt-Trennung 
da ist. Da müssen wir vielleicht auch erst noch nach einer geeigneteren, die 
Phänomene besser beschreibenden Sprache suchen. Ich finde, dass der alte 
Begriff der Teilhabe da gar nicht ungeeignet ist. Dass wir uns als Teil der 
Natur verstehen. Jetzt komme ich auch hier auf Latour zurück, auf diesen 
schönen Satz, den er in seinem Terrestrischen Manifest2 zitiert, dass wir die 
Natur nur verteidigen können, wenn wir uns als Teil dieser Natur verstehen 
und nicht als das Andere, das Äußere.

2 Latour, Bruno (2018). Das terrestrische Manifest. Berlin, Suhrkamp, 77.

Interview mit Matthias Schloßberger, geführt von Gianna Behrendt & Carsten Ohlrogge

98

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Carsten Ohlrogge: Es geht also um eine vor jeder Subjekt-Objekt-Spaltung 
liegende Möglichkeit der Erfahrung. Dann würde mich noch interessieren, 
wie das Verhältnis beschaffen ist, wenn es nicht einfach um Einheit und 
Verschmelzung geht, wenn diese Identitäts-Kategorien somit nicht weiter­
helfen. Was ist das für ein Differenzverhältnis? Welche Rolle spielt Diffe­
renz dann in diesem Moment der Erfahrung?

Matthias Schloßberger: In dem Moment der Erfahrung kann ja die Erfah­
rung der Differenz gerade keine Rolle spielen. Das würde sich irgendwie 
aufheben, das kann nicht sein. Ich will aber nicht dafür plädieren, dass 
wir alle Differenzerfahrungen jetzt als immer schon entfremdend und eine 
Spaltung herbeiführend denken. Das folgt daraus gar nicht. Natürlich sind 
die Erfahrungen, die wir mit anderen Menschen, auch schon mit Tieren 
oder einzelnen Pflanzen, machen, dann Differenzerfahrungen. Wenn ich 
nach Hause komme und sehe, dass die Pflanze alle ihre Blätter schlaff 
herunterhängen lässt, dann fühle ich mich nicht schlaff. Da ist sofort eine 
Differenzerfahrung und ich suche nach der nächsten Gießkanne und gieße 
sie. Das ist aber eine andere Erfahrung als die, die wir haben, wenn wir 
wandern gehen. Dann habe ich nicht dauernd diese Erfahrung. Dann frage 
ich mich nicht dauernd: Wie schön ist diese Pflanze, wie schön ist das? 
Das können wir auch machen, aber das würde gerade dieses Gefühl, in der 
Natur zu sein, zerstören, wenn wir dauernd etwas „als etwas“ betrachten.

Gianna Behrendt: Ich möchte gerne noch einmal auf den Satz zurückkom­
men, mit dem du Latour zitiert hast. Du sagst, wir können die Natur erst 
verteidigen, sobald wir uns als Teil dieser Natur begreifen. Bedeutet das, 
dass diese Natur erst schützenswert wird, wenn wir dazugehören, wenn 
es also auch im Interesse des Gelingens und Fortbestehens menschlichen 
Lebens ist?

Matthias Schloßberger: Wenn ich die Frage als eine ontologische Frage 
verstehe, dann natürlich nicht. Natürlich ist die Natur auch dann schüt­
zenswert, wenn wir uns den Menschen da herausdenken. Wenn ich es als 
eine erkenntnistheoretische Frage verstehe, dann ja. Wir können die Natur 
nur schützen, wenn wir das anerkennen. Wenn wir nicht sehen, dass wir 
Teil dieser Natur sind, dann fehlt uns ein starkes motivierendes Moment. 
Wir können uns theoretisch vorstellen, dass wir eine Einstellung finden, in 
der wir die Natur auch als das Äußere schützen und schonen etc.. Die Frage 
ist aber natürlich nach den vielen Jahrhunderten der Naturzerstörung, 

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen können. 

99

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


warum wir das nicht tun. Im Grunde ist das empirisch widerlegt. Wenn das 
möglich wäre, dann müssten wir doch viel mehr tun.

Gianna Behrendt: Es war eher eine moralische Frage. Du suchst ja, soweit 
ich es verstehe, nach einem Weg, die Natur mit einer nicht-instrumentellen 
Haltung ihr gegenüber als schützenswert anzuerkennen und dementspre­
chend zu handeln.

Matthias Schloßberger: Ja.

Gianna Behrendt: Aber bleibt das Argument nicht anthropozentrisch? Wie 
findest du mit dieser Argumentation zu der Einsicht, dass die Natur einen 
intrinsischen Wert hat, geschützt zu werden, der vom menschlichen Wohl­
ergehen unabhängig ist?

Matthias Schloßberger: Das wäre, wie gesagt, der erste Teil der Antwort. 
Die Natur hat diesen Wert. Wenn wir von der Natur als diesem großen 
Kollektivsingular für alles Belebte sprechen, dann finde ich es völlig ein­
sichtig, dass das Leben dieser Natur, ihre Existenz, keiner Begründung 
mehr bedarf. Weil wir nur – wie alle anderen Lebewesen auch – leben, weil 
es diese Natur gibt, an der wir Anteil haben. Da sehe ich jetzt nicht, warum 
das noch anthropozentrisch sein soll, nur weil wir hier vorkommen. Dass 
natürlich wir als Spezies es jetzt sind, die die Natur schützen, hängt einfach 
damit zusammen, dass wir so viele sind und in dem riesigen biologischen 
Kosmos eine so entscheidende Rolle spielen. Das heißt, dass wir in einer 
bestimmten Perspektive anthropozentrisch sein müssen. Das ist eigentlich 
kein Problem, das ist eigentlich notwendig anzuerkennen, dass der Mensch 
in der gegenwärtigen Situation des Anthropozäns eine so bedeutende Rolle 
spielt.

Carsten Ohlrogge: Die Betonung der relevanten kosmologischen Größe, die 
die Spezies Mensch darstellt, könnte ja schon eine Verbindung zu dem sein, 
was man anthropozentrisch nennt. Wir könnten jetzt noch einmal zu der 
Frage kommen, in welchem Verhältnis das Bemühen, die Natur um ihrer 
selbst willen zu schützen, zu der Bewegung, die Natur zu schützen, um das 
menschliche Leben auf Erden sicherzustellen, steht.

Matthias Schloßberger: Ich weiß nicht, wo die Frage genau hinwill. Man 
könnte sie so verstehen, dass man sie zuspitzt und sagt: Nach all den 
Jahrhunderten und Jahrtausenden der Naturzerstörung, in denen wir gese­
hen haben, wie katastrophal die menschliche Lebensform ist, müsste sich 

Interview mit Matthias Schloßberger, geführt von Gianna Behrendt & Carsten Ohlrogge

100

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die menschliche Lebensform zurückziehen, wenn sie denn die Natur schüt­
zen will. Wenn sie die Natur wirklich schützen wollte, müsste sich diese 
Lebensform vollständig zurückziehen. Das widerstrebt mir. Ich kann mir 
nicht vorstellen, dass jemand diese Position ernsthaft vertritt. Deswegen 
und weil wir ja gar nicht anders können, als die Dinge aus einer menschli­
chen Perspektive zu betrachten, habe ich keine Schwierigkeiten mit einer 
bestimmten Form des Anthropozentrismus. Ich würde nur sagen, dass der 
Anthropozentrismus, der mit der These verbunden ist, dass wir Menschen 
Teil der Natur sind, ein ganz anderer ist als der Anthropozentrismus derje­
nigen, die die Natur ontologisch teilen: Letztere sagen, dass es auf der einen 
Seite die ganze lebendige Natur gibt und dass es dann auf der anderen Seite 
Wesen gibt, die eine zweite Natur haben, uns Menschen. Wenn man diese 
Unterscheidung macht, dann hat man einen Anthropozentrismus anderer 
Art, weil man dann völlig qualitative Unterschiede der Wertigkeit der Le­
bensformen hat. Die Wesen der zweiten Natur haben dann einen ganz an­
deren moralischen Status, die haben im Grunde dann gar keine Verbindung 
mehr zu dieser anderen lebendigen Natur. Wenn über diese Frage gestritten 
werden soll, finde ich, dass der Begriff des Anthropozentrismus sehr weit 
und offen ist, damit können sehr unterschiedliche Positionen bezeichnet 
werden. Aus einer bestimmten Perspektive würde ich die Position, die ich 
stark zu machen versuche, durchaus als anthropozentrisch bezeichnen, sie 
kann gar nicht anders sein.

Carsten Ohlrogge: Wäre der Unterschied zwischen diesen beiden Formen 
von Anthropozentrismus, die du gerade skizziert hast, auch ein Einsatzmo­
ment von Kritik? Wo wäre Kritik in den menschlichen Verhältnissen zur 
Natur in deinen Augen anzubringen?

Matthias Schloßberger: Ganz klar. Ich gehe davon aus, dass diejenigen, die 
sich als Wesen zweiter Natur verstehen, sich zu der sie umgebenden leben­
digen Natur anders verhalten. Und das natürlich auch aus ihrer Position 
mit einer sich schlüssig ergebenden Konsequenz. Nach diesem m. E. ver­
hängnisvollen Selbstmissverständnis gilt: Alle anderen Lebewesen haben 
nur eine ‚erste‘ Natur und sind von dieser determiniert und wir sind die 
Wesen, die sich ‚autonom‘ über diese Natur erheben. Da ist diese ‚erste‘ 
Natur eben dann dafür da, benutzt zu werden, und all das, was wir mit 
anderen Lebewesen teilen, sind sozusagen die Körper. Man hört dann, dass 
die allerdings ganz anders funktionieren, dass sie keine Begriffe haben, dass 
wir das gar nicht verstehen können, sie aber eben keine Wesen zweiter 
Natur sind. Man sieht das noch im Tierschutz, dass da die Begründung 

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen können. 

101

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


immer über die Leidensfähigkeit erfolgt. Man erkennt an, dass diese Wesen, 
die keine zweite Natur haben, immerhin leidensfähig sind und Schmerzen 
haben und deswegen geschützt werden sollten. Aber das ist natürlich viel zu 
wenig.

Gianna Behrendt: Das klingt überzeugend. Während wir so sprechen, frage 
ich mich allerdings die ganze Zeit, wofür du eigentlich den Naturbegriff 
brauchst. Mit dem handelt man sich so viele Probleme ein.

Matthias Schloßberger: Warum eigentlich, was sind denn die Probleme? Es 
kommt immer darauf an, was man als Natur bezeichnet. Und Natur ist so 
wahnsinnig vieldeutig. Wenn ich von Natur spreche, würde ich sagen, dass 
ich eben die Gesamtheit aller Lebensformen in ihrem Miteinander meine. 
Das ist die Natur.

Gianna Behrendt: Aber du sprachst in deinem Vortrag explizit davon, die 
Trennung zwischen Natur und Kultur auflösen zu wollen; und auch die 
Subjekt-Objekt-Trennung und weiteres.

Matthias Schloßberger: Nein, das geht mir jetzt ein bisschen zu schnell. 
In Bezug auf die Subjekt-Objekt-Trennung will ich dafür plädieren, dass 
es keine isolierten Subjekte oder Objekte gibt, dass das immer ganz phä­
nomenologisch gedacht wird. Dass ein Subjekt, das eine Objekterfahrung 
macht, diese Objekterfahrung nur machen kann, weil es mit dem Objekt 
verbunden ist.

Gianna Behrendt: Du hast vorher ja auch gesagt, dass es problematisch sei, 
die Trennung von der Natur vorauszusetzen, wenn man sich eine Wieder­
vereinigung wünsche. Dass die Natur überhaupt etwas ist, das wir von uns 
getrennt begreifen, als eine unabhängige Sphäre mit eigenen Gesetzen, sei 
schon ein Irrtum. Aber genau das holt man doch wieder zurück, wenn man 
von der Natur spricht.

Matthias Schloßberger: Naja, da würde ich sagen, dass es darauf ankommt, 
was man unter dem Begriff der Natur versteht. Es ist sehr wahrscheinlich, 
dass ich dann auch gar nicht verstanden werde, weil ja Alle unter Natur 
dann das verstehen, was sie schon vorher darunter verstanden haben. Da 
liegt es nahe, dann etwas anderes zu setzen. Mir fallen aber ehrlich gesagt 
dazu noch keine Alternativen ein.

Interview mit Matthias Schloßberger, geführt von Gianna Behrendt & Carsten Ohlrogge

102

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gianna Behrendt: Nochmal anders gefragt: Brauchen wir den Naturbe­
griff ?

Matthias Schloßberger: Ich glaube, dass wir ihn brauchen. Da gehe ich noch 
einmal auf den Satz von Latour zurück: Wir sind ein Teil der Natur, die 
wir verteidigen. Wenn wir uns einmal überlegen, wir würden auf diesen 
Naturbegriff verzichten wollen – was könnten wir dann alles nicht mehr 
artikulieren? Wenn überall da, wo wir heute von Natur sprechen, wenn 
wir von Naturzerstörung sprechen, wenn wir diesen Satz sagen, dann ist ja 
verständlich, was damit gemeint ist, oder?

Gianna Behrendt: Wie du schon sagtest, ist das eben kein unschuldiger 
Begriff und es gibt ziemlich pluralistische Vorstellungen davon, die teilweise 
auch gefährlich sind. Man könnte auch von Lebendigkeit sprechen, von 
Erfahrungen des Unverfügbaren, von Ökosystemen und so weiter.

Matthias Schloßberger: Ja. Es ist mit dem Lebendigen ein bisschen schwie­
rig. Wenn ich nur von dem Lebendigen spreche, ergibt sich ein Problem: 
Dann würden wir, wenn wir jetzt hier hinaus gehen würden, die Erde, die 
zwischen den Bäumen liegt, die vielleicht Teil dieser Natur ist, von der 
wir aber in unserer Ontologie sagen würden, dass sie das anorganische ist, 
herausnehmen. Ich würde gerne weiterhin von der Natur sprechen, weil es 
ein Begriff ist, der alles umfasst. Er umfasst das, was wir als das Organische, 
aber auch das, was wir als das Anorganische bezeichnen.

Gianna Behrendt: Ist das dann nicht die naturwissenschaftlich beschriebe­
ne Natur? Das Wissen darum, dass die Erde belebt ist und Mikroorganis­
men dort leben, die wir nicht sehen und in dem Moment nicht erfahren, 
führt dazu, dass wir die Erde als Teil der ganzen Natur wahrnehmen und 
dann vielleicht auch als lebendig erfahren können. Das würde eigentlich 
deiner Theorie widersprechen, dass man erst die Erfahrung macht, bevor 
man symbolisiert.

Matthias Schloßberger: Ich verstehe, was da gemeint ist. Ich würde hier 
trotzdem festhalten, dass Natur der ganzheitliche Begriff für dieses Ineinan­
der wäre, das ich hier nicht auseinanderreißen möchte. Aber ja, das hat 
eine gewisse Widersprüchlichkeit, dass ich gezwungen war, in der alten 
Ontologie zu erklären, was ich meine. Ich würde sagen, dass das ein Beleg 
dafür ist, wie schwierig es ist, eine neue zu finden. 

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen können. 

103

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Carsten Ohlrogge: Mir ist dazu noch der Begriff der ‚Ökologie‘ aufgefallen, 
da er in verschiedensten Richtungen, zum Beispiel in posthumanistischen 
Strömungen, in Theorien des Neuen Materialismus und in den Medien­
wissenschaften vorkommt. Er wird dort als zutiefst relational geisteswissen­
schaftlich in Anschlag gebracht. Die Betonung auf die Beziehungsmomente, 
auf die Verflechtungen, auf das nicht einzeln Herausheb- oder Objekti­
vierbare, scheint mir die Bewegung des Ökologiebegriffs innerhalb dieser 
Disziplin zu sein. Wie hältst du es mit diesem Begriff im Vergleich zum 
Naturbegriff ? Was ist da für dich das Verhältnis?

Matthias Schloßberger: Das ist natürlich genau das, was mir sympathisch 
ist. Zu sagen, dass da alles miteinander verflochten ist und da etwas 
herauszunehmen wäre, als würde ich aus einem Organismus ein Stück 
herausnehmen – da habe ich nichts mehr davon, da sehe ich nichts mehr. 
Das existiert, aber ich verstehe nicht, wie ein Organismus funktioniert, 
wenn ich ein Organ isoliere. Das ist mir durchaus sympathisch. Ich habe 
allerdings das Gefühl, dass es eigentlich am schönsten wäre, wenn wir den 
Begriff der Natur neu besetzen könnten. Dieser Begriff ist in aller Munde, 
das ist der Begriff, den jeder versteht, der aber in einer ganz bestimmten 
Weise verstanden werden sollte. Der Begriff der Ökologie ist mir am Ende 
dann zu technisch, zu wissenschaftlich.

Carsten Ohlrogge: Es ist interessant, dass gerade dieser Begriff die Konnota­
tion des Technizismus und des naturwissenschaftlichen Zugriffs erhält, und 
nicht, wie eben schon angedeutet, der Begriff der Natur eher im Register 
der Naturwissenschaften verortet wird.

Matthias Schloßberger: Es gibt aber auch immer schon die romantische 
Naturphilosophie. Da steckt auch immer schon Natur drin. Natur ist ein 
umkämpfter Begriff.

Gianna Behrendt: Genau. Deshalb die Frage, ob man darauf im Interesse 
des Schutzes der Ökosysteme auch verzichten kann.

Matthias Schloßberger: Ich verstehe das schon. Das ist im Grunde eine 
begriffspolitische Frage danach, was man vermutet, mit welchen Begriffen 
man das eigene Anliegen und die eigene Ontologie am besten verständlich 
machen kann.

Interview mit Matthias Schloßberger, geführt von Gianna Behrendt & Carsten Ohlrogge

104

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gianna Behrendt: Es gibt aber auch ein normatives Anliegen bei dir. Und 
ich frage mich, ob dieses normative Anliegen dadurch nicht auch torpediert 
wird.

Matthias Schloßberger: Weil ich mir da selber ein Bein stelle. Ja.

Gianna Behrendt: Und in der Hinsicht wäre es auch noch einmal interes­
sant, zu überlegen, welche Rolle das Unverfügbare spielt: Welchen Einfluss 
haben die Erfahrungen des Unverfügbaren auf die Einsicht, dass die Natur 
um ihrer selbst willen schützenswert ist?

Matthias Schloßberger: Ich gebe da nochmal ein ganz erkenntnistheore­
tisch-ontologisches Beispiel. Wir gehen nochmal zurück zur klassischen 
Bestimmung der res cogitans – also des Bewusstseins – und der Körper bei 
Descartes, und wie sie in der Folge gewirkt haben. Da ist jetzt der Körper, 
der durch seine Ausgedehntheit und seine Stofflichkeit bestimmt ist. Ich 
kann die Zeit still stellen und dann kann ich mir die Dominosteine vorstel­
len und kann das stoppen. Ich sehe das, das ist alles als Modell vollkommen 
berechenbar. Und jetzt nehmen wir als Gegenbeispiel das Psychische. Das 
Psychische ist so gedacht, dass es ortlos ist, es hat aber noch viele andere 
Eigenschaften, die bedacht werden müssen. Wenn ich versuche, ein eigenes 
Gefühl, einen Gedanken zu fassen, ist er in dem Moment, in dem ich das 
versuche, irgendwie weg. Er entzieht sich. Das Psychische ist ganz anderer 
Art. Und der große, fatale Irrtum von Descartes ausgehend ist, zu sagen: 
„Mir ist nur mein eigenes Psychisches zugänglich.“ Das Psychische aller 
anderen Wesen ist eigentlich etwas, was in meinem Psychischen passiert. 
Das ist eine Form von "ich hol mir das rein, in Wirklichkeit ist das da drau­
ßen aber vielleicht ganz anders.“ Und dagegen plädiere ich mit Helmuth 
Plessner, Max Scheler und Moritz Geiger, also einigen frühen Phänomeno­
logen, für eine Position, die man als psychischen Realismus bezeichnet. 
Diese besagt, dass die Wahrnehmung des Psychischen genauso fallibel ist 
wie die Wahrnehmung von Physischem und dass uns das Fremdpsychische 
genauso gegenwärtig ist, wie das Physische, das nicht wir selbst sind. Wir 
begegnen dem dauernd, wir sind auch in der Lage, Psychisches zu erleben, 
das gar nicht unseres ist. Das ist einer der katastrophalsten Irrtümer gewe­
sen, zu sagen, dass Alles, was wir erleben, auch zu uns gehört. Das hat 
uns von der Welt abgetrennt und den Bewusstseinsidealismus zu einer 
Doktrin erklärt. Tatsächlich sind wir die ganze Zeit mit dem Lebendigen, 
also mit dem Psychischen von anderen, irgendwie in Kontakt. Das müssen 

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen können. 

105

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir einfach anerkennen und aus der anderen Erkenntnistheorie auch eine 
andere Ontologie freilegen.

Carsten Ohlrogge: Ist das Unverfügbare in dieser Perspektive eigentlich eine 
Unterstützung? Eine Unterstützung insofern, als man sich damit enthält, 
von einer ökologischen Perspektive zu stark auf das Andere zuzugreifen? 
Dann wäre das Unverfügbare als eine Art Schutz zu verstehen, wenn ich es 
wahrnehme.

Matthias Schloßberger: Mir fehlt gerade noch der letzte Schritt, die Frage 
war ja noch einmal die nach dem Unverfügbaren. Der Witz ist vielleicht, 
dass in Bezug auf die ganze Welt der res extensa immer alles verfügbar, 
berechenbar und prinzipiell durchschaubar ist. In Bezug auf das Psychische 
allerdings, also unser Eigenpsychisches aber auch das uns umgebende, 
Psychische, Lebendige, an dem wir dauernd irgendwie teilhaben – ich weiß 
nicht, ob unverfügbar da der richtige Begriff ist. Es entzieht sich. Es ist da, 
wenn es nicht da sein soll, es ist nicht da, wenn es da sein soll. Es ist in 
keiner Weise so kontrollierbar wie das Physische. Jetzt habe ich den letzten 
Punkt der Frage doch wieder unterschlagen.

Carsten Ohlrogge: Es gibt viele alteritätssensible Theorien, darauf sind wir 
gestern auch schon kurz zu sprechen gekommen. Diese warnen eigentlich 
davor, zu schnell in eine Verstehens- und Zugriffsbewegung zu kommen. 
Sie versuchen, eine Subjektivitätslast irgendwie abzubauen. Ist da das Un­
verfügbare nicht auch eine hilfreiche Figur? Als Anerkennung, dass es so ist 
und eben auch, um dieser Entzugsbewegung Rechnung zu tragen, die diese 
Phänomene an sich haben.

Matthias Schloßberger: Es gehört zu den ganz großen Rätseln der Erkennt­
nistheorie, dass wir verstehen können, dass da eine Andere, ein Anderer, 
ein anderes Lebewesen ist, das so anders ist, dass wir sein Anderssein zwar 
verstehen, aber nicht verstehen, was es wirklich ist. Dasjenige also, das wir 
dann als die Alteritäts- oder Differenzerfahrung beschreiben. Sobald man 
sich überlegt, wie dieses Verstehen sich vollziehen soll, gerät man unweiger­
lich in Widersprüche. Eben weil man eigentlich nur verstehen kann, was 
man schon verstanden hat und was man nicht verstanden hat, kann man 
auch nicht verstehen.

Carsten Ohlrogge: Lohnt sich hier vielleicht ein Wechsel von der Erkennt­
nis- und Verstehensbewegung in die Erfahrung? Da waren wir ganz am 

Interview mit Matthias Schloßberger, geführt von Gianna Behrendt & Carsten Ohlrogge

106

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anfang schon einmal, beim Stellenwert der Erfahrung in Bezug zum Un­
verfügbaren?

Matthias Schloßberger: Ja. Wenn wir in Bezug auf solche Prozesse von 
Erfahrung sprechen, wenn wir das also als eine Erfahrung beschreiben, 
klingt das irgendwie besser. Damit bin ich einverstanden.

Gianna Behrendt: Du hast jetzt auch schon mehrfach gesagt, dass es ein 
Problem sei, deinen Ansatz in der ‚alten Ontologie‘ zu erklären und dass 
es hilfreich wäre, eine neue Ontologie zu finden. Welche postkoloniale 
Perspektive gäbe es denn beispielsweise auf das Unverfügbare, die jenseits 
der westlichen Ontologien liegt?

Matthias Schloßberger: Ich weiß nicht, ob wir wirklich sagen müssen oder 
sollten, dass es um Perspektiven jenseits der westlichen Ontologie geht. 
Das ist ja auch eine lange Geschichte. Und weil ich das, wofür ich werben 
möchte, in anderen Begriffen auch als eine realistische Position bezeichnen 
würde. Wenn wir uns ein Beispiel einer Naturerfahrung vor Augen halten, 
jetzt also mal nicht die Erfahrung, dass ich in einen herrlichen Morgen 
hinausgehe, die Vögel zwitschern und ich mich als Teil dieser wunderschö­
nen Natur fühle und mich das belebt. In der alten Ontologie wäre die 
Analyse dieses Erlebnisses, dass in Natur nichts wirklich so ist, sondern 
dass es Projektionen sind. Wenn wir dieses Beispiel nehmen und uns jetzt 
eine unangenehme, hässliche Erfahrung vorstellen: Wir sind an einem 
dieser Strände, wo nur noch Plastikmüll ist, tote Fische liegen, und alles 
ölverschmiert ist. Was machen wir da für eine Erfahrung? Ich würde sagen, 
dass es eine extrem unangenehme Erfahrung ist. Das ist nicht einfach 
nur hässlich, sondern eine Form der Teilnahme am Leben der Natur und 
das heißt, dass es eigentlich eine unerträgliche Erfahrung ist. In der alten 
Ontologie würde man einfach sagen, dass das nicht so schlimm ist. Dass 
das zwar alles furchtbar und schlecht ist, man sich aber nicht wirklich 
als Teil der Natur fühlen muss, dass das in Wirklichkeit auch nur wieder 
eine Konstruktion, eine Projektion ist. Da ist einfach nur ein bisschen was 
schmutzig. Und ich würde jetzt sagen, es nicht als eine Konstruktion oder 
Projektion zu entlarven, heißt, es als das, was es ist, anzuerkennen. Das 
heißt, das als etwas Reales zu nehmen. Und da würde ich sagen, dass das 
keine Position ist, die es in der westlichen Philosophie nicht auch schon 
einmal gegeben hätte.

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen können. 

107

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gianna Behrendt: Inwiefern geht das denn über das, was du als alte Ontolo­
gie bezeichnest, hinaus? Die moderne Denktradition beinhaltet ja nicht nur 
eine dekonstruktivistische Haltung, der zufolge es so etwas wie Natur nicht 
gibt und das nur Bedeutungszuschreibungen sind, sondern auch die Ideali­
sierung der Natur und den Ursprungsgedanken der Natur. Die Vorstellung, 
dass es die Natur in irgendeinem ursprünglichen Gleichgewicht gebe, das 
sich potenziell wiederherstellen ließe, existiert da genauso. Das ist auch 
alles in unseren angestammten, westlichen Denkschemata verankert.

Matthias Schloßberger: Genau, aber ich würde sagen, dass es nicht die west­
liche Ontologie gibt, sondern dass es da ganz unterschiedliche Linien gibt. 
Auch innerhalb der einzelnen Strömungen, innerhalb des Christentums 
zum Beispiel, gibt es ganz unterschiedliche Linien. Und weil jetzt die Frage 
nach dem Postkolonialen aufkam: Ich glaube, dass es in vielen indigenen 
Kulturen realistische Ontologien gibt, mit denen man sich auseinanderset­
zen sollte. Man sollte das aber nicht mit der Idee tun, dass es da eine 
ursprüngliche Ontologie gebe, und dass diese die richtige sei und die ganze 
Geschichte des Westens einfach nur eine Katastrophengeschichte sei. Das 
ist sie schon auch, dass man diese aber verwirft und dann einfach auf 
andere Ontologien zurückgreift ist – glaube ich – nicht der Weg. Bei den 
meisten produktiven Renaissancen – weshalb ich auch von dem ‚Zurück‘ 
gesprochen habe – ist das, was da passiert, immer etwas Neues. Es ist nur 
so, dass man sich von einer Idee inspirieren lässt. Man holt sich einen 
Gedanken, der dann wieder ganz neu ins Spiel gebracht wird.

Carsten Ohlrogge: Das setzt aber natürlich schon einiges an Distanznahme 
gegenüber der eigenen Traditionslast voraus.

Matthias Schloßberger: Das setzt das natürlich voraus und ich denke nicht, 
dass wir da einfach herausspringen können, sondern dass wir das genealo­
gisch abbauen müssen. Und das auch, weil wir nur eine bestimmte Sprache 
haben. Und weil wir das Problem haben, dass wir in einem schwierigen 
hermeneutischen Zirkel sind, also dass wir nur mit Begriffen, denen die 
Ontologie eingeschrieben ist, die wir kritisieren wollen, diese Ontologie 
kritisieren können. Das kann gar nicht so richtig funktionieren, wie wir 
auch in unserem Gespräch an der ein oder anderen Stelle feststellen.

Carsten Ohlrogge: Es gibt ja viele nicht-westliche Ontologien und Episte­
mologien, die auch prominenter in unsere Diskurse Einzug halten. Man 
könnte jetzt meinen – und das ist natürlich eine sehr soziologische Per­

Interview mit Matthias Schloßberger, geführt von Gianna Behrendt & Carsten Ohlrogge

108

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spektive – dass das nur gewinnbringend sein kann, aber natürlich auch 
herausfordert. Das wäre vielleicht die Bewegung: postkolonial sensibilisiert 
zu sein. Aber das ist ein sehr soziologischer Punkt, um eben auch die eigene 
Standortgebundenheit nicht zu unterschätzen, so kritisch man sich auch 
immer wähnt.

Matthias Schloßberger: Ich würde nur immer lieber von einer Orientierung 
an außereuropäischen oder indigenen Kulturen sprechen. Den Begriff des 
Postkolonialismus finde ich problematisch, weil der Kolonialismus ja nicht 
zu Ende ist. Deswegen habe ich da immer ein bisschen Bauchschmerzen, 
wenn der Begriff verwendet wird.

Carsten Ohlrogge: Ich glaube aber weniger, dass postkoloniale Kritik und 
postkoloniale Theorie einen Zustand aufrufen, der das alles überwunden 
hätte, sondern dass es eine Figur der Kritik an kolonialistischen, histori­
schen Lasten ist, die sich auch in unsere Art von Theoriebildung, unsere 
Methodologien und Forschungsprogramme eingeschrieben haben. Das ist 
glaube ich eher die Bewegung der sogenannten postkolonialen Theorien als 
ein Moment der Kritik.

Matthias Schloßberger: Genau. Ich glaube nur, dass ihre Namensgebung 
unglücklich ist.

Carsten Ohlrogge: Noch eine Frage zum Abschluss: Du bist natürlich in der 
Philosophie beheimatet. Was könnte denn von dem, was du so erzählt hast, 
woran du uns hast teilhaben lassen, eine Soziologie des Un/Verfügbaren 
in deinen Augen lernen? Kannst du einer Soziologie des Un/Verfügbaren 
etwas mit auf den Weg geben?

Matthias Schloßberger: Von dem Vorschlag einer neuen Ontologie? Ich 
denke, dass die pauschale Rede davon, dass bestimmte Dinge unverfüg­
bar sind oder auch sein sollen und dass wir das anerkennen sollen, im 
Grunde nicht ausreicht. Das ist gut und ein wichtiger erster Schritt, aber 
warum sich etwas entzieht, das ist natürlich eine Frage, die wir irgendwie 
beantworten müssen, damit das Ganze befriedigend wird. Damit wir auch 
verstehen, warum wir das Unverfügbare einfach akzeptieren sollen. Wir 
könnten uns viele Szenarien vorstellen, in denen etwas unverfügbar ist, wir 
aber sagen können, dass es nicht so sein muss, wir das alles tatsächlich 
kontrollieren könnten und das dann auch gut so ist. Es gibt viele Lebensbe­
reiche, wo wir mit guten Gründen sagen, dass wir das alles so gut es geht 
kontrollieren wollen, dass das so sein muss. Wenn wir zum Beispiel Häuser 

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen können. 

109

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bauen. Es gibt dann aber eben Bereiche, wo wir anerkennen sollten, dass 
das Hybris, dass das Unsinn ist, dass das zu Frustration und Ohnmacht 
führt, wenn wir das nicht anerkennen. Aber dann müssen wir auch verste­
hen, warum das so ist. Und das können wir in Bezug auf die Natur, das 
Ökologische, nur, wenn wir uns klarmachen, was das eigentlich ist: Das 
Leben, das Lebendige, wie wir daran teilhaben. Und dazu müssen wir mit 
der alten Ontologie des Psychischen brechen, die sagt, dass wir eigentlich 
nur unser Eigenpsychisches haben und alles andere Projektionen sind, die 
wir irgendwie in unser Ich, in unser Bewusstsein, hereinholen.

Interview mit Matthias Schloßberger, geführt von Gianna Behrendt & Carsten Ohlrogge

110

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Ein Gespräch mit Matthias Schloßberger über das Un/Verfügbare der Natur

