Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen konnen.

Ein Gesprach mit Matthias Schlofiberger tiber das Un/Verfiigbare der
Natur

Interview mit Matthias SchlofSberger, gefiihrt von Gianna Behrendt und
Carsten Ohlrogge

Gianna Behrendt: Lieber Matthias, vielen Dank fiir deinen Vortrag auf
unserer Tagung und fiir deine Bereitschaft, heute noch einmal mit uns da-
riiber zu sprechen: Was verbindest du mit dem Begriff des Unverfligbaren?

Matthias Schlof$berger: Das Unverfiigbare ist in einer ganz formalen Be-
stimmung dasjenige, das ich nicht kontrollieren, nicht beherrschen kann.
In dem Begrift klingt fiir mich immer schon ein bisschen an, dass ich
anerkenne, dass es da etwas gibt, das nicht beherrschbar, kontrollierbar,
verstehbar, durchschaubar etc. ist. Und auch, dass ich damit einverstanden
bin, dass ich das anerkenne. Dass es nicht etwas ist, worunter ich leide, oder
etwas, das ich als Ohnmachtserfahrung wahrnehme.

Gianna Behrendt: Kann das Unverfiigbare also auch eine Ohnmachtserfah-
rung sein?

Matthias Schlof$berger: Dass es etwas Unverfiigbares gibt, kann in be-
stimmten Situationen dann in eine Erfahrung einer konkreten, aktuellen
Ohnmichtigkeit umschlagen bzw. zu ihr fithren. Und vielleicht kann es
auch in ganz schlimmen, individuell lebensgeschichtlichen aber auch in
bestimmten historischen Situationen zu einer kollektiven Ohnmachtserfah-
rung fithren.

Gianna Behrendt: Das klingt, als ob das Unverfiigbare mit einer Art von
Erfahrungsqualitit verbunden wire. Wiirdest du dem zustimmen?

Matthias Schlof$berger: Das ist schwierig, weil es ein bisschen auch etwas
von der Formel "Ich weif3, dass ich nichts weif3" hat. Ich erkenne also, dass
ich etwas nicht weif$. Dann kann ich natiirlich den Inhalt dieser Erfahrung
nicht konkret bestimmen, das gehort ja gerade zu dieser Erfahrung dazu.

93

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Matthias SchlofSberger, gefiihrt von Gianna Behrendt ¢ Carsten Ohlrogge

Auf der anderen Seite kann man natiirlich sagen, dass die Erfahrung eine
eigene Qualitat hat.

Gianna Behrendt: Wie begegnen dir denn in deiner Arbeit diese Phdnome-
ne oder Momente des Unverfiigbaren?

Matthias SchlofSberger: Ich wiirde die Frage so verstehen, dass ich sage, mit
welchen Phdnomenen des Unverfiigbaren, die ich aus meinem auch alltdg-
lichen Leben kenne, ich mich dann in meiner Arbeit beschiftige. Wenn
ich die Frage in diesem Sinne verstehe, ist das eine ganze Palette von sehr
unterschiedlichen Erfahrungen. Wir alle wissen, dass unser Leben nicht
planbar ist, dass es da unendlich viele kontingente Momente gibt. Dass wir
also den Weg, den wir gehen, nicht wirklich kontrollieren kénnen. Das
heif3t nicht, dass alles nur mit uns gemacht wird. Aber trotzdem wire die
Vorstellung, dass man immer alles unter Kontrolle hat oder haben muss,
eine verheerende. Dann wiirden uns die Enttduschungen, die wir stindig
erleben wiirden, das Leben so schwer machen, dass es eigentlich nicht
mehr lebenswert wire. Und viele Menschen leiden ja sehr darunter, dass
sie glauben, immer alles unter Kontrolle haben zu miissen und dann ist das
nicht der Fall. Deshalb wiirde ich dafiir pladieren, das anzuerkennen. Es ist
etwas ganz Normales, dass so vieles im Leben unverfiigbar ist, dass unsere
Autonomie da einfach Grenzen hat. Das ist jetzt sehr allgemein gesprochen.
Denn es gibt natiirlich auch sehr viele singulare Unverfiigbarkeitserfahrun-
gen. Eine, die wir jetzt alle kollektiv machen, wo wir gemeinsam versuchen,
die irgendwie zu formulieren und auf den Begrift zu bringen, das ist die
Erfahrung, dass wir als Menschheit an einem Punkt stehen, wo wir die
Sache iiberhaupt nicht mehr unter Kontrolle haben. Das Stichwort ist die
Anthropozin-Diagnose. Das wire dann der zweite Teil der Frage: Das ist
ein Thema, mit dem ich mich beschiftige, bei dem ich mich frage, wie wir
mit dieser Einsicht umgehen sollen, wie das Verhiltnis zwischen meiner
Erfahrung als Individuum und den wissenschaftlichen Diskussionen ist.
Das sind immer zwei verschiedene Dinge.

Carsten Ohlrogge: Wenn wir noch einmal auf den Begriff der Erfahrung
zuriickgehen: Was heifSt es dann, ein Primat der Erfahrung zu behaupten?
Koénntest du dazu noch etwas mehr sagen?

Matthias SchlofSberger: Ja. Primat der Erfahrung, den Begriff habe ich
vielleicht gestern verwendet.

94

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen konnen.

Gianna Behrendt: Es geht dabei um deine Uberzeugung, dass die Erfah-
rung immer vor ihrer Symbolisierung stehe.

Matthias SchlofSberger: Ja. Die Formulierung ,Primat der Erfahrung® gibt
es auch prominent bei Merleau-Ponty. Ich wiirde mich dieser These an-
schlieflen und wiirde sie wie folgt zu erldutern versuchen: Bevor wir mit
einem Bezug auf irgendeine wissenschaftliche Frage daran gehen, Argu-
mente nachzuvollziehen etc., miissen wir schauen, ob wir eigentlich mit
den Phénomenen, mit denen wir uns gerade beschiftigen, ausreichend
vertraut sind. Vertraut sind wir mit ihnen, wenn wir bestimmte Erfahrun-
gen gemacht haben. Und wenn wir die nicht gemacht haben, kénnen wir
iber bestimmte Dinge nur sehr - ich sage nicht nicht, aber nur sehr
eingeschriankt sprechen. Es gibt das berithmte Beispiel von Husserl, der
sagt, dass wir, wenn wir {iber das Wesen der Farben sprechen, voraussetzen
miissen, dass wir Farben sehen. Mit dem Farbenblinden kann ich nicht
wirklich tiber Farben sprechen.

Carsten Ohlrogge: Wenn wir noch einmal auf die Konsequenzen, die das
mit sich zieht, zurlickkommen, dann sind damit biographische Elemente
verbunden und man ist dann sehr stark in einer individuellen Perspektive.

Matthias SchlofSberger: Jein. Weil jede Biographie anders ist, gibt es dann
natiirlich individuelle Momente. Ich wiirde allerdings die Gefahr da nicht
zu grofy sehen, wir machen doch alle auch sehr dhnliche Erfahrungen.
Viele Erfahrungen sind sehr dhnlich, weil wir in dhnlichen Situationen
gewesen sind, weil wir in dhnlichen Kontexten aufgewachsen sind. Dass
die Erfahrungen dann immer ein kleines bisschen anders sind, ist klar,
sie miissen aber sehr dhnlich sein, ansonsten konnten wir uns gar nicht
dariiber austauschen.

Gianna Behrendt: In deinem Text ,Die Wirklichkeit der Natur®!' schreibst
du von einer Art Analphabetismus des Lebendigen. Du hast es eben so
erklart, dass man tber bestimmte Phinomene nicht sprechen kénne, sofern
man sie nicht erfahren hat oder erfahren kann. Wiirdest du sagen, dass das,
was du Natur nennst, in bestimmten sozialen Umgebungen nicht erfahren
werden kann? Und dass Kinder, die im Laufe ihrer Sozialisation mit dem,

1 Schlofiberger, Matthias (2020): Die Wirklichkeit der Natur. Versuch tiber die Moglich-
keit, die Entfremdung von der Natur zu iiberwinden. Internationales Jahrbuch fiir
Philosophische Anthropologie 10 (1), 47-60.

95

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Matthias SchlofSberger, gefiihrt von Gianna Behrendt ¢ Carsten Ohlrogge

was du als das ,Lebendige* fasst, nicht in Berithrung kommen, keine ent-
sprechenden Erfahrungsmoglichkeiten ausbilden?

Matthias Schlof$berger: So brutal wie im Beispiel des Analphabetismus
wiirde ich es nicht formulieren, so weit wiirde ich nicht gehen. Tendenziell
wiirde ich aber ja sagen, wobei das sehr unterschiedliche Milieus sind,
in denen Menschen sehr fern von der Natur aufwachsen. Wenn bestimm-
te Erfahrungen beispielsweise in der Kindheit bzw. der Entwicklung, die
Menschen durchmachen, nicht gemacht werden, dann kann man nicht
zum Zeitpunkt X sagen: "Jetzt gehen wir mal raus und dann kann man
das alles auf einmal nachholen." Wir wissen ja, dass wir auch eine fremde
Sprache nicht ganz schnell lernen. Das sind alles ganz langsame Prozesse
und wenn bestimmte Erfahrungen nicht gemacht worden sind, gibt es ein
echtes Problem der Entfremdung. Die Frage, was man dann tun kann, ist
keine leichte.

Gianna Behrendt: Um das mal an einem konkreten Beispiel zu besprechen:
Wenn ein Kind in einer Hochhaussiedlung aufwiéchst, ist es dann ausge-
schlossen, dass es beispielweise im Park auch eine Naturerfahrung machen
kann?

Matthias SchlofSberger: Nein, genau so gerade nicht. Wenn wir uns aber
vorstellen, dass Menschen in Grofistadten aufwachsen, in denen keine be-
lebte Flora und Fauna, keine Tiere mehr zu sehen sind, dann stelle ich
mir vor, dass ein Unterschied zwischen dem Lebendigen und dem Nicht-
lebendigen kognitiv nicht gemacht werden kann, dann gibt es da keine
Moglichkeit zu Unterscheidungen.

Gianna Behrendt: Ich habe das noch nicht ganz verstanden: Wo ist die
Grenze der Erfahrbarkeit des Lebendigen? Kann in einem kleinen, stadt-
ischen Park unter Umstdnden nicht auch eine Erfahrung von Lebendigkeit
gemacht werden? Oder mit einer Balkonpflanze?

Matthias Schlof$berger: Natiirlich kann dann eine Erfahrung von Lebendig-
keit gemacht werden, auch mit einer Balkonpflanze. Deswegen haben wir
so gerne auch Pflanzen in der Wohnung.

Carsten Ohlrogge: Es gibt von Bernhard Waldenfels den Satz: ,Erfahrung,
die zur Sprache drangt. Und ich frage mich, ob es schon eine Sprachbefd-
higung geben muss, um Erfahrungen machen zu kénnen. Daraus ergibt

96

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen konnen.

sich fir mich die Frage, von wo aus diese Bewegung in deinen Augen
verlauft.

Matthias Schlof$berger: Nein, klar dréngt bei uns Erfahrung zur Sprache,
aber die Erfahrungen, von denen ich hier spreche, sind alle vorsprachlicher
Art. Wir miissen also bestimmte Erfahrungen gemacht haben und kénnen
sie dann verbalisieren, wir kénnen dann dariiber sprechen. Wenn wir sie
aber nicht gemacht haben, dann kénnen wir auch nicht einfach in das
Sprachspiel eintreten, das funktioniert nicht.

Gianna Behrendt: Wiirdest du dann also sagen, dass diese Erfahrungen
entwicklungspsychologisch in der Kindheit verankert sein miissen, damit
sich dieses Repertoire iiberhaupt entwickeln kann?

Matthias Schlof$berger: Ja, genau. So wie wir auch motorisch bestimmte
Dinge in der Kindheit lernen miissen und diese nachher nur noch sehr
schwer lernen konnen, miissen wir auch diese Erfahrung machen. Man
kann da - ganz hart - eine Analogie ziehen, wenn wir uns den schlimmst-
moglichen Fall des Entzugs des Lebendigen vorstellen. Das wire, dass ein
Mensch ganz abseits, nicht nur von der lebendigen Natur, von Pflanzen
und Tieren, sondern auch abseits anderer Menschen aufwachst. Was dann
passiert, das wissen wir. Da gibt es diese Kaspar-Hauser-Schicksale. Da
konnen wir uns als Lebewesen nicht verwirklichen, da findet kein Aus-
tausch und keine Entwicklung statt.

Gianna Behrendt: Weil du gerade von anderen Menschen sprichst, mochte
ich noch einmal auf die Eingrenzung dessen zuriickkommen, was du als
das Lebendige oder auch als Natur beschreibst: Kann diese Erfahrung also
auch - ohne Pflanze - in der Gemeinschaft mit anderen aufgehen? Kénnen
auch in der eigenen Wohnung, in der Familie, Erfahrungen des Lebendigen
gemacht werden? Oder wire das dann keine Naturerfahrung?

Matthias SchlofSberger: Es wire eine sehr eingeschriankte Naturerfahrung,
wenn wir uns das vorstellen. Dann haben wir diesen harten Unterschied,
dann gibt es nur die Korper, die uns umgeben und dann diese anderen
Menschen und der Rest ist irgendwie tot. Und das wire ja eine sehr komi-
sche Welt, in der wir dann als Menschen auch sehr einsam waren.

Gianna Behrendt: Es muss also eine Verbundenheit mit etwas Nicht-
menschlichem dazugehdren? Die Erfahrung von Lebendigkeit heifdt also

97

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Matthias SchlofSberger, gefiihrt von Gianna Behrendt ¢ Carsten Ohlrogge

nicht nur, dass wir als Menschen lebendig sind, sondern dass es auch eine
Belebtheit der Dinge gibt?

Matthias SchlofSberger: Nicht aller einzelnen Dinge, soweit wiirde ich nicht
gehen. Das halte ich fiir Esoterik, die hier gerade nicht angemessen ist. Die
Dinge zusammen mit den Lebewesen, die zu einer Umwelt gehoren — wer
sagt mir denn, dass ich die Dinge immer nur als Summe von Einzeldingen
wahrzunehmen habe? Warum muss das so sein? Unsere Wahrnehmung
funktioniert anders. Unsere Wahrnehmung sieht immer zuerst alle Dinge
zusammen, die fasst etwas zusammen. Das kdnnte uns zu der Uberlegung
fithren, dass diese Dinge vielleicht auch zusammengehéren.

Gianna Behrendt: Genau darauf zielte meine Frage ab, ob man ,Natur‘ auch
durch andere Menschen erfahren kann, oder erst als Korrespondenz von
menschlicher Natur und nichtmenschlicher Natur.

Matthias SchlofSberger: Ich wiirde sagen, dass sie, also die Natur, gebraucht
wird. Ich wiirde sogar so weit gehen, zu sagen, dass da etwas in uns irgend-
wie angelegt ist — es geht nicht nur darum zu sagen, dass ich die lebendige
Natur irgendwie erfahre, in dem Sinne, dass ich sie auch verstehe. Was
meinen wir eigentlich, wenn wir von Erfahrung sprechen? Da ist eigentlich
ein Prozess gemeint, ein Bewusstseinserlebnis, das gar nicht von einer Sub-
jekt-Objekt-Unterscheidung begleitet ist. Wenn wir in der Natur sind, dann
machen wir eine Erfahrung, die gar nicht diesen Modus hat, dass ich mich
als hier stehend erlebe und die Natur als um mich herum existierend. Ich
bin und ich erlebe mich in gewisser Weise als Teil der Natur. Es gibt diese
etwas romantischen Redeweisen, dass man sich dann im Einklang oder
Eins mit der Natur fiihlt. Die sind allerdings alle etwas schwierig, weil das
immer voraussetzen wiirde, dass da vorher eine Subjekt-Objekt-Trennung
da ist. Da miissen wir vielleicht auch erst noch nach einer geeigneteren, die
Phéanomene besser beschreibenden Sprache suchen. Ich finde, dass der alte
Begriff der Teilhabe da gar nicht ungeeignet ist. Dass wir uns als Teil der
Natur verstehen. Jetzt komme ich auch hier auf Latour zuriick, auf diesen
schonen Satz, den er in seinem Terrestrischen Manifest? zitiert, dass wir die
Natur nur verteidigen kdnnen, wenn wir uns als Teil dieser Natur verstehen
und nicht als das Andere, das Auflere.

2 Latour, Bruno (2018). Das terrestrische Manifest. Berlin, Suhrkamp, 77.

98

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen konnen.

Carsten Ohlrogge: Es geht also um eine vor jeder Subjekt-Objekt-Spaltung
liegende Moglichkeit der Erfahrung. Dann wiirde mich noch interessieren,
wie das Verhiltnis beschaffen ist, wenn es nicht einfach um Einheit und
Verschmelzung geht, wenn diese Identitits-Kategorien somit nicht weiter-
helfen. Was ist das fiir ein Differenzverhiltnis? Welche Rolle spielt Diffe-
renz dann in diesem Moment der Erfahrung?

Matthias Schlof$berger: In dem Moment der Erfahrung kann ja die Erfah-
rung der Differenz gerade keine Rolle spielen. Das wiirde sich irgendwie
aufheben, das kann nicht sein. Ich will aber nicht dafiir pladieren, dass
wir alle Differenzerfahrungen jetzt als immer schon entfremdend und eine
Spaltung herbeifithrend denken. Das folgt daraus gar nicht. Natiirlich sind
die Erfahrungen, die wir mit anderen Menschen, auch schon mit Tieren
oder einzelnen Pflanzen, machen, dann Differenzerfahrungen. Wenn ich
nach Hause komme und sehe, dass die Pflanze alle ihre Blitter schlaff
herunterhdngen ldsst, dann fiihle ich mich nicht schlaff. Da ist sofort eine
Differenzerfahrung und ich suche nach der niachsten Gieffkanne und gief3e
sie. Das ist aber eine andere Erfahrung als die, die wir haben, wenn wir
wandern gehen. Dann habe ich nicht dauernd diese Erfahrung. Dann frage
ich mich nicht dauernd: Wie schon ist diese Pflanze, wie schon ist das?
Das konnen wir auch machen, aber das wiirde gerade dieses Gefiihl, in der
Natur zu sein, zerstoren, wenn wir dauernd etwas ,,als etwas“ betrachten.

Gianna Behrendt: Ich mochte gerne noch einmal auf den Satz zuriickkom-
men, mit dem du Latour zitiert hast. Du sagst, wir kénnen die Natur erst
verteidigen, sobald wir uns als Teil dieser Natur begreifen. Bedeutet das,
dass diese Natur erst schiitzenswert wird, wenn wir dazugehdren, wenn
es also auch im Interesse des Gelingens und Fortbestehens menschlichen
Lebens ist?

Matthias Schloffberger: Wenn ich die Frage als eine ontologische Frage
verstehe, dann natiirlich nicht. Natiirlich ist die Natur auch dann schiit-
zenswert, wenn wir uns den Menschen da herausdenken. Wenn ich es als
eine erkenntnistheoretische Frage verstehe, dann ja. Wir kénnen die Natur
nur schiitzen, wenn wir das anerkennen. Wenn wir nicht sehen, dass wir
Teil dieser Natur sind, dann fehlt uns ein starkes motivierendes Moment.
Wir konnen uns theoretisch vorstellen, dass wir eine Einstellung finden, in
der wir die Natur auch als das Aufere schiitzen und schonen etc.. Die Frage
ist aber natiirlich nach den vielen Jahrhunderten der Naturzerstérung,

99

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Matthias SchlofSberger, gefiihrt von Gianna Behrendt ¢ Carsten Ohlrogge

warum wir das nicht tun. Im Grunde ist das empirisch widerlegt. Wenn das
moglich wire, dann miissten wir doch viel mehr tun.

Gianna Behrendt: Es war eher eine moralische Frage. Du suchst ja, soweit
ich es verstehe, nach einem Weg, die Natur mit einer nicht-instrumentellen
Haltung ihr gegeniiber als schiitzenswert anzuerkennen und dementspre-
chend zu handeln.

Matthias Schlofiberger: Ja.

Gianna Behrendt: Aber bleibt das Argument nicht anthropozentrisch? Wie
findest du mit dieser Argumentation zu der Einsicht, dass die Natur einen
intrinsischen Wert hat, geschiitzt zu werden, der vom menschlichen Wohl-
ergehen unabhéngig ist?

Matthias SchlofSberger: Das wire, wie gesagt, der erste Teil der Antwort.
Die Natur hat diesen Wert. Wenn wir von der Natur als diesem grofien
Kollektivsingular fiir alles Belebte sprechen, dann finde ich es véllig ein-
sichtig, dass das Leben dieser Natur, ihre Existenz, keiner Begriindung
mehr bedarf. Weil wir nur - wie alle anderen Lebewesen auch - leben, weil
es diese Natur gibt, an der wir Anteil haben. Da sehe ich jetzt nicht, warum
das noch anthropozentrisch sein soll, nur weil wir hier vorkommen. Dass
natiirlich wir als Spezies es jetzt sind, die die Natur schiitzen, hangt einfach
damit zusammen, dass wir so viele sind und in dem riesigen biologischen
Kosmos eine so entscheidende Rolle spielen. Das heif3t, dass wir in einer
bestimmten Perspektive anthropozentrisch sein miissen. Das ist eigentlich
kein Problem, das ist eigentlich notwendig anzuerkennen, dass der Mensch
in der gegenwirtigen Situation des Anthropozéns eine so bedeutende Rolle
spielt.

Carsten Ohlrogge: Die Betonung der relevanten kosmologischen Grofle, die
die Spezies Mensch darstellt, konnte ja schon eine Verbindung zu dem sein,
was man anthropozentrisch nennt. Wir konnten jetzt noch einmal zu der
Frage kommen, in welchem Verhiltnis das Bemiihen, die Natur um ihrer
selbst willen zu schiitzen, zu der Bewegung, die Natur zu schiitzen, um das
menschliche Leben auf Erden sicherzustellen, steht.

Matthias Schlof$berger: Ich weif3 nicht, wo die Frage genau hinwill. Man
kénnte sie so verstehen, dass man sie zuspitzt und sagt: Nach all den
Jahrhunderten und Jahrtausenden der Naturzerstérung, in denen wir gese-
hen haben, wie katastrophal die menschliche Lebensform ist, miisste sich

100

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen konnen.

die menschliche Lebensform zuriickziehen, wenn sie denn die Natur schiit-
zen will. Wenn sie die Natur wirklich schiitzen wollte, miisste sich diese
Lebensform vollstandig zuritickziehen. Das widerstrebt mir. Ich kann mir
nicht vorstellen, dass jemand diese Position ernsthaft vertritt. Deswegen
und weil wir ja gar nicht anders konnen, als die Dinge aus einer menschli-
chen Perspektive zu betrachten, habe ich keine Schwierigkeiten mit einer
bestimmten Form des Anthropozentrismus. Ich wiirde nur sagen, dass der
Anthropozentrismus, der mit der These verbunden ist, dass wir Menschen
Teil der Natur sind, ein ganz anderer ist als der Anthropozentrismus derje-
nigen, die die Natur ontologisch teilen: Letztere sagen, dass es auf der einen
Seite die ganze lebendige Natur gibt und dass es dann auf der anderen Seite
Wesen gibt, die eine zweite Natur haben, uns Menschen. Wenn man diese
Unterscheidung macht, dann hat man einen Anthropozentrismus anderer
Art, weil man dann vollig qualitative Unterschiede der Wertigkeit der Le-
bensformen hat. Die Wesen der zweiten Natur haben dann einen ganz an-
deren moralischen Status, die haben im Grunde dann gar keine Verbindung
mehr zu dieser anderen lebendigen Natur. Wenn iiber diese Frage gestritten
werden soll, finde ich, dass der Begriff des Anthropozentrismus sehr weit
und offen ist, damit konnen sehr unterschiedliche Positionen bezeichnet
werden. Aus einer bestimmten Perspektive wiirde ich die Position, die ich
stark zu machen versuche, durchaus als anthropozentrisch bezeichnen, sie
kann gar nicht anders sein.

Carsten Ohlrogge: Wiare der Unterschied zwischen diesen beiden Formen
von Anthropozentrismus, die du gerade skizziert hast, auch ein Einsatzmo-
ment von Kritik? Wo wire Kritik in den menschlichen Verhéltnissen zur
Natur in deinen Augen anzubringen?

Matthias SchlofSberger: Ganz Kklar. Ich gehe davon aus, dass diejenigen, die
sich als Wesen zweiter Natur verstehen, sich zu der sie umgebenden leben-
digen Natur anders verhalten. Und das natiirlich auch aus ihrer Position
mit einer sich schliissig ergebenden Konsequenz. Nach diesem m. E. ver-
héngnisvollen Selbstmissverstindnis gilt: Alle anderen Lebewesen haben
nur eine ,erste’ Natur und sind von dieser determiniert und wir sind die
Wesen, die sich ,autonom’ iiber diese Natur erheben. Da ist diese ,erste
Natur eben dann dafiir da, benutzt zu werden, und all das, was wir mit
anderen Lebewesen teilen, sind sozusagen die Korper. Man hort dann, dass
die allerdings ganz anders funktionieren, dass sie keine Begriffe haben, dass
wir das gar nicht verstehen kénnen, sie aber eben keine Wesen zweiter
Natur sind. Man sieht das noch im Tierschutz, dass da die Begriindung

101

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Matthias SchlofSberger, gefiihrt von Gianna Behrendt ¢ Carsten Ohlrogge

immer iiber die Leidensféhigkeit erfolgt. Man erkennt an, dass diese Wesen,
die keine zweite Natur haben, immerhin leidensfahig sind und Schmerzen
haben und deswegen geschiitzt werden sollten. Aber das ist natiirlich viel zu
wenig.

Gianna Behrendt: Das klingt tiberzeugend. Wahrend wir so sprechen, frage
ich mich allerdings die ganze Zeit, wofiir du eigentlich den Naturbegriff
brauchst. Mit dem handelt man sich so viele Probleme ein.

Matthias SchlofSberger: Warum eigentlich, was sind denn die Probleme? Es
kommt immer darauf an, was man als Natur bezeichnet. Und Natur ist so
wahnsinnig vieldeutig. Wenn ich von Natur spreche, wiirde ich sagen, dass
ich eben die Gesamtheit aller Lebensformen in ihrem Miteinander meine.
Das ist die Natur.

Gianna Behrendt: Aber du sprachst in deinem Vortrag explizit davon, die
Trennung zwischen Natur und Kultur auflésen zu wollen; und auch die
Subjekt-Objekt-Trennung und weiteres.

Matthias Schlof$berger: Nein, das geht mir jetzt ein bisschen zu schnell.
In Bezug auf die Subjekt-Objekt-Trennung will ich dafiir pladieren, dass
es keine isolierten Subjekte oder Objekte gibt, dass das immer ganz pha-
nomenologisch gedacht wird. Dass ein Subjekt, das eine Objekterfahrung
macht, diese Objekterfahrung nur machen kann, weil es mit dem Objekt
verbunden ist.

Gianna Behrendt: Du hast vorher ja auch gesagt, dass es problematisch sei,
die Trennung von der Natur vorauszusetzen, wenn man sich eine Wieder-
vereinigung wiinsche. Dass die Natur {iberhaupt etwas ist, das wir von uns
getrennt begreifen, als eine unabhéngige Sphire mit eigenen Gesetzen, sei
schon ein Irrtum. Aber genau das holt man doch wieder zuriick, wenn man
von der Natur spricht.

Matthias SchlofSberger: Naja, da wiirde ich sagen, dass es darauf ankommt,
was man unter dem Begriff der Natur versteht. Es ist sehr wahrscheinlich,
dass ich dann auch gar nicht verstanden werde, weil ja Alle unter Natur
dann das verstehen, was sie schon vorher darunter verstanden haben. Da
liegt es nahe, dann etwas anderes zu setzen. Mir fallen aber ehrlich gesagt
dazu noch keine Alternativen ein.

102

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen konnen.

Gianna Behrendt: Nochmal anders gefragt: Brauchen wir den Naturbe-
griff?

Matthias SchlofSberger: Ich glaube, dass wir ihn brauchen. Da gehe ich noch
einmal auf den Satz von Latour zuriick: Wir sind ein Teil der Natur, die
wir verteidigen. Wenn wir uns einmal tiberlegen, wir wiirden auf diesen
Naturbegriff verzichten wollen - was kénnten wir dann alles nicht mehr
artikulieren? Wenn tberall da, wo wir heute von Natur sprechen, wenn
wir von Naturzerstorung sprechen, wenn wir diesen Satz sagen, dann ist ja
verstandlich, was damit gemeint ist, oder?

Gianna Behrendt: Wie du schon sagtest, ist das eben kein unschuldiger
Begriff und es gibt ziemlich pluralistische Vorstellungen davon, die teilweise
auch gefahrlich sind. Man konnte auch von Lebendigkeit sprechen, von
Erfahrungen des Unverfiigbaren, von Okosystemen und so weiter.

Matthias SchlofSberger: Ja. Es ist mit dem Lebendigen ein bisschen schwie-
rig. Wenn ich nur von dem Lebendigen spreche, ergibt sich ein Problem:
Dann wiirden wir, wenn wir jetzt hier hinaus gehen wiirden, die Erde, die
zwischen den Baumen liegt, die vielleicht Teil dieser Natur ist, von der
wir aber in unserer Ontologie sagen wiirden, dass sie das anorganische ist,
herausnehmen. Ich wiirde gerne weiterhin von der Natur sprechen, weil es
ein Begriff ist, der alles umfasst. Er umfasst das, was wir als das Organische,
aber auch das, was wir als das Anorganische bezeichnen.

Gianna Behrendt: Ist das dann nicht die naturwissenschaftlich beschriebe-
ne Natur? Das Wissen darum, dass die Erde belebt ist und Mikroorganis-
men dort leben, die wir nicht sehen und in dem Moment nicht erfahren,
fithrt dazu, dass wir die Erde als Teil der ganzen Natur wahrnehmen und
dann vielleicht auch als lebendig erfahren konnen. Das wiirde eigentlich
deiner Theorie widersprechen, dass man erst die Erfahrung macht, bevor
man symbolisiert.

Matthias Schlof$berger: Ich verstehe, was da gemeint ist. Ich wiirde hier
trotzdem festhalten, dass Natur der ganzheitliche Begriff fiir dieses Ineinan-
der wire, das ich hier nicht auseinanderreifien mochte. Aber ja, das hat
eine gewisse Widerspriichlichkeit, dass ich gezwungen war, in der alten
Ontologie zu erkldren, was ich meine. Ich wiirde sagen, dass das ein Beleg
dafiir ist, wie schwierig es ist, eine neue zu finden.

103

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Matthias SchlofSberger, gefiihrt von Gianna Behrendt ¢ Carsten Ohlrogge

Carsten Ohlrogge: Mir ist dazu noch der Begriff der ,Okologie‘ aufgefallen,
da er in verschiedensten Richtungen, zum Beispiel in posthumanistischen
Stromungen, in Theorien des Neuen Materialismus und in den Medien-
wissenschaften vorkommt. Er wird dort als zutiefst relational geisteswissen-
schaftlich in Anschlag gebracht. Die Betonung auf die Beziehungsmomente,
auf die Verflechtungen, auf das nicht einzeln Herausheb- oder Objekti-
vierbare, scheint mir die Bewegung des Okologiebegriffs innerhalb dieser
Disziplin zu sein. Wie héltst du es mit diesem Begriff im Vergleich zum
Naturbegriff ? Was ist da fiir dich das Verhaltnis?

Matthias SchlofSberger: Das ist natiirlich genau das, was mir sympathisch
ist. Zu sagen, dass da alles miteinander verflochten ist und da etwas
herauszunehmen wire, als wiirde ich aus einem Organismus ein Stiick
herausnehmen - da habe ich nichts mehr davon, da sehe ich nichts mehr.
Das existiert, aber ich verstehe nicht, wie ein Organismus funktioniert,
wenn ich ein Organ isoliere. Das ist mir durchaus sympathisch. Ich habe
allerdings das Gefiihl, dass es eigentlich am schonsten wére, wenn wir den
Begriff der Natur neu besetzen konnten. Dieser Begriff ist in aller Munde,
das ist der Begriff, den jeder versteht, der aber in einer ganz bestimmten
Weise verstanden werden sollte. Der Begriff der Okologie ist mir am Ende
dann zu technisch, zu wissenschaftlich.

Carsten Ohlrogge: Es ist interessant, dass gerade dieser Begriff die Konnota-
tion des Technizismus und des naturwissenschaftlichen Zugriffs erhalt, und
nicht, wie eben schon angedeutet, der Begriff der Natur eher im Register
der Naturwissenschaften verortet wird.

Matthias Schlof$berger: Es gibt aber auch immer schon die romantische
Naturphilosophie. Da steckt auch immer schon Natur drin. Natur ist ein
umkampfter Begriff.

Gianna Behrendt: Genau. Deshalb die Frage, ob man darauf im Interesse
des Schutzes der Okosysteme auch verzichten kann.

Matthias Schlof$berger: Ich verstehe das schon. Das ist im Grunde eine
begriffspolitische Frage danach, was man vermutet, mit welchen Begriffen
man das eigene Anliegen und die eigene Ontologie am besten verstandlich
machen kann.

104

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen konnen.

Gianna Behrendt: Es gibt aber auch ein normatives Anliegen bei dir. Und
ich frage mich, ob dieses normative Anliegen dadurch nicht auch torpediert
wird.

Matthias Schlof$berger: Weil ich mir da selber ein Bein stelle. Ja.

Gianna Behrendt: Und in der Hinsicht wire es auch noch einmal interes-
sant, zu iiberlegen, welche Rolle das Unverfiigbare spielt: Welchen Einfluss
haben die Erfahrungen des Unverfiigbaren auf die Einsicht, dass die Natur
um ihrer selbst willen schiitzenswert ist?

Matthias Schlofberger: Ich gebe da nochmal ein ganz erkenntnistheore-
tisch-ontologisches Beispiel. Wir gehen nochmal zuriick zur klassischen
Bestimmung der res cogitans — also des Bewusstseins — und der Korper bei
Descartes, und wie sie in der Folge gewirkt haben. Da ist jetzt der Korper,
der durch seine Ausgedehntheit und seine Stofflichkeit bestimmt ist. Ich
kann die Zeit still stellen und dann kann ich mir die Dominosteine vorstel-
len und kann das stoppen. Ich sehe das, das ist alles als Modell vollkommen
berechenbar. Und jetzt nehmen wir als Gegenbeispiel das Psychische. Das
Psychische ist so gedacht, dass es ortlos ist, es hat aber noch viele andere
Eigenschaften, die bedacht werden miissen. Wenn ich versuche, ein eigenes
Gefuhl, einen Gedanken zu fassen, ist er in dem Moment, in dem ich das
versuche, irgendwie weg. Er entzieht sich. Das Psychische ist ganz anderer
Art. Und der grofie, fatale Irrtum von Descartes ausgehend ist, zu sagen:
»Mir ist nur mein eigenes Psychisches zuginglich Das Psychische aller
anderen Wesen ist eigentlich etwas, was in meinem Psychischen passiert.
Das ist eine Form von "ich hol mir das rein, in Wirklichkeit ist das da drau-
Ben aber vielleicht ganz anders” Und dagegen plddiere ich mit Helmuth
Plessner, Max Scheler und Moritz Geiger, also einigen frithen Phanomeno-
logen, fiir eine Position, die man als psychischen Realismus bezeichnet.
Diese besagt, dass die Wahrnehmung des Psychischen genauso fallibel ist
wie die Wahrnehmung von Physischem und dass uns das Fremdpsychische
genauso gegenwartig ist, wie das Physische, das nicht wir selbst sind. Wir
begegnen dem dauernd, wir sind auch in der Lage, Psychisches zu erleben,
das gar nicht unseres ist. Das ist einer der katastrophalsten Irrtiimer gewe-
sen, zu sagen, dass Alles, was wir erleben, auch zu uns gehort. Das hat
uns von der Welt abgetrennt und den Bewusstseinsidealismus zu einer
Doktrin erkldrt. Tatsdchlich sind wir die ganze Zeit mit dem Lebendigen,
also mit dem Psychischen von anderen, irgendwie in Kontakt. Das miissen

105

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Matthias SchlofSberger, gefiihrt von Gianna Behrendt ¢ Carsten Ohlrogge

wir einfach anerkennen und aus der anderen Erkenntnistheorie auch eine
andere Ontologie freilegen.

Carsten Ohlrogge: Ist das Unverfiigbare in dieser Perspektive eigentlich eine
Unterstiitzung? Eine Unterstiitzung insofern, als man sich damit enthilt,
von einer G6kologischen Perspektive zu stark auf das Andere zuzugreifen?
Dann wire das Unverfiigbare als eine Art Schutz zu verstehen, wenn ich es
wahrnehme.

Matthias Schlof$berger: Mir fehlt gerade noch der letzte Schritt, die Frage
war ja noch einmal die nach dem Unverfiigbaren. Der Witz ist vielleicht,
dass in Bezug auf die ganze Welt der res extensa immer alles verfiigbar,
berechenbar und prinzipiell durchschaubar ist. In Bezug auf das Psychische
allerdings, also unser Eigenpsychisches aber auch das uns umgebende,
Psychische, Lebendige, an dem wir dauernd irgendwie teilhaben - ich weif3
nicht, ob unverfiigbar da der richtige Begriff ist. Es entzieht sich. Es ist da,
wenn es nicht da sein soll, es ist nicht da, wenn es da sein soll. Es ist in
keiner Weise so kontrollierbar wie das Physische. Jetzt habe ich den letzten
Punkt der Frage doch wieder unterschlagen.

Carsten Ohlrogge: Es gibt viele alteritdtssensible Theorien, darauf sind wir
gestern auch schon kurz zu sprechen gekommen. Diese warnen eigentlich
davor, zu schnell in eine Verstehens- und Zugriffsbewegung zu kommen.
Sie versuchen, eine Subjektivitatslast irgendwie abzubauen. Ist da das Un-
verfiigbare nicht auch eine hilfreiche Figur? Als Anerkennung, dass es so ist
und eben auch, um dieser Entzugsbewegung Rechnung zu tragen, die diese
Phinomene an sich haben.

Matthias SchlofSberger: Es gehort zu den ganz grofSen Ratseln der Erkennt-
nistheorie, dass wir verstehen konnen, dass da eine Andere, ein Anderer,
ein anderes Lebewesen ist, das so anders ist, dass wir sein Anderssein zwar
verstehen, aber nicht verstehen, was es wirklich ist. Dasjenige also, das wir
dann als die Alteritits- oder Differenzerfahrung beschreiben. Sobald man
sich tiberlegt, wie dieses Verstehen sich vollziehen soll, gerdt man unweiger-
lich in Widerspriiche. Eben weil man eigentlich nur verstehen kann, was
man schon verstanden hat und was man nicht verstanden hat, kann man
auch nicht verstehen.

Carsten Ohlrogge: Lohnt sich hier vielleicht ein Wechsel von der Erkennt-
nis- und Verstehensbewegung in die Erfahrung? Da waren wir ganz am

106

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen konnen.

Anfang schon einmal, beim Stellenwert der Erfahrung in Bezug zum Un-
verfiigbaren?

Matthias Schlofsberger: Ja. Wenn wir in Bezug auf solche Prozesse von
Erfahrung sprechen, wenn wir das also als eine Erfahrung beschreiben,
klingt das irgendwie besser. Damit bin ich einverstanden.

Gianna Behrendt: Du hast jetzt auch schon mehrfach gesagt, dass es ein
Problem sei, deinen Ansatz in der ,alten Ontologie® zu erklaren und dass
es hilfreich wire, eine neue Ontologie zu finden. Welche postkoloniale
Perspektive gibe es denn beispielsweise auf das Unverfiigbare, die jenseits
der westlichen Ontologien liegt?

Matthias Schlof$berger: Ich weif$ nicht, ob wir wirklich sagen miissen oder
sollten, dass es um Perspektiven jenseits der westlichen Ontologie geht.
Das ist ja auch eine lange Geschichte. Und weil ich das, wofiir ich werben
mdochte, in anderen Begriffen auch als eine realistische Position bezeichnen
wiirde. Wenn wir uns ein Beispiel einer Naturerfahrung vor Augen halten,
jetzt also mal nicht die Erfahrung, dass ich in einen herrlichen Morgen
hinausgehe, die Viogel zwitschern und ich mich als Teil dieser wunderscho-
nen Natur fithle und mich das belebt. In der alten Ontologie wire die
Analyse dieses Erlebnisses, dass in Natur nichts wirklich so ist, sondern
dass es Projektionen sind. Wenn wir dieses Beispiel nehmen und uns jetzt
eine unangenehme, hissliche Erfahrung vorstellen: Wir sind an einem
dieser Strinde, wo nur noch Plastikmiill ist, tote Fische liegen, und alles
Olverschmiert ist. Was machen wir da fiir eine Erfahrung? Ich wiirde sagen,
dass es eine extrem unangenehme Erfahrung ist. Das ist nicht einfach
nur hisslich, sondern eine Form der Teilnahme am Leben der Natur und
das heifit, dass es eigentlich eine unertragliche Erfahrung ist. In der alten
Ontologie wiirde man einfach sagen, dass das nicht so schlimm ist. Dass
das zwar alles furchtbar und schlecht ist, man sich aber nicht wirklich
als Teil der Natur fiihlen muss, dass das in Wirklichkeit auch nur wieder
eine Konstruktion, eine Projektion ist. Da ist einfach nur ein bisschen was
schmutzig. Und ich wiirde jetzt sagen, es nicht als eine Konstruktion oder
Projektion zu entlarven, heiflt, es als das, was es ist, anzuerkennen. Das
heif3t, das als etwas Reales zu nehmen. Und da wiirde ich sagen, dass das
keine Position ist, die es in der westlichen Philosophie nicht auch schon
einmal gegeben hitte.

107

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Matthias SchlofSberger, gefiihrt von Gianna Behrendt ¢ Carsten Ohlrogge

Gianna Behrendt: Inwiefern geht das denn tiber das, was du als alte Ontolo-
gie bezeichnest, hinaus? Die moderne Denktradition beinhaltet ja nicht nur
eine dekonstruktivistische Haltung, der zufolge es so etwas wie Natur nicht
gibt und das nur Bedeutungszuschreibungen sind, sondern auch die Ideali-
sierung der Natur und den Ursprungsgedanken der Natur. Die Vorstellung,
dass es die Natur in irgendeinem urspriinglichen Gleichgewicht gebe, das
sich potenziell wiederherstellen liefSe, existiert da genauso. Das ist auch
alles in unseren angestammten, westlichen Denkschemata verankert.

Matthias Schlof$berger: Genau, aber ich wiirde sagen, dass es nicht die west-
liche Ontologie gibt, sondern dass es da ganz unterschiedliche Linien gibt.
Auch innerhalb der einzelnen Strémungen, innerhalb des Christentums
zum Beispiel, gibt es ganz unterschiedliche Linien. Und weil jetzt die Frage
nach dem Postkolonialen aufkam: Ich glaube, dass es in vielen indigenen
Kulturen realistische Ontologien gibt, mit denen man sich auseinanderset-
zen sollte. Man sollte das aber nicht mit der Idee tun, dass es da eine
urspriingliche Ontologie gebe, und dass diese die richtige sei und die ganze
Geschichte des Westens einfach nur eine Katastrophengeschichte sei. Das
ist sie schon auch, dass man diese aber verwirft und dann einfach auf
andere Ontologien zuriickgreift ist — glaube ich — nicht der Weg. Bei den
meisten produktiven Renaissancen — weshalb ich auch von dem ,Zuriick’
gesprochen habe - ist das, was da passiert, immer etwas Neues. Es ist nur
so, dass man sich von einer Idee inspirieren ldsst. Man holt sich einen
Gedanken, der dann wieder ganz neu ins Spiel gebracht wird.

Carsten Ohlrogge: Das setzt aber natiirlich schon einiges an Distanznahme
gegeniiber der eigenen Traditionslast voraus.

Matthias SchlofSberger: Das setzt das natiirlich voraus und ich denke nicht,
dass wir da einfach herausspringen konnen, sondern dass wir das genealo-
gisch abbauen miissen. Und das auch, weil wir nur eine bestimmte Sprache
haben. Und weil wir das Problem haben, dass wir in einem schwierigen
hermeneutischen Zirkel sind, also dass wir nur mit Begriffen, denen die
Ontologie eingeschrieben ist, die wir kritisieren wollen, diese Ontologie
kritisieren kénnen. Das kann gar nicht so richtig funktionieren, wie wir
auch in unserem Gesprich an der ein oder anderen Stelle feststellen.

Carsten Ohlrogge: Es gibt ja viele nicht-westliche Ontologien und Episte-
mologien, die auch prominenter in unsere Diskurse Einzug halten. Man
kénnte jetzt meinen — und das ist natiirlich eine sehr soziologische Per-

108

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich denke nicht, dass wir da einfach herausspringen konnen.

spektive — dass das nur gewinnbringend sein kann, aber natiirlich auch
herausfordert. Das wire vielleicht die Bewegung: postkolonial sensibilisiert
zu sein. Aber das ist ein sehr soziologischer Punkt, um eben auch die eigene
Standortgebundenheit nicht zu unterschitzen, so kritisch man sich auch
immer wéhnt.

Matthias SchlofSberger: Ich wiirde nur immer lieber von einer Orientierung
an auflereuropdischen oder indigenen Kulturen sprechen. Den Begriff des
Postkolonialismus finde ich problematisch, weil der Kolonialismus ja nicht
zu Ende ist. Deswegen habe ich da immer ein bisschen Bauchschmerzen,
wenn der Begriff verwendet wird.

Carsten Ohlrogge: Ich glaube aber weniger, dass postkoloniale Kritik und
postkoloniale Theorie einen Zustand aufrufen, der das alles tiberwunden
hitte, sondern dass es eine Figur der Kritik an kolonialistischen, histori-
schen Lasten ist, die sich auch in unsere Art von Theoriebildung, unsere
Methodologien und Forschungsprogramme eingeschrieben haben. Das ist
glaube ich eher die Bewegung der sogenannten postkolonialen Theorien als
ein Moment der Kritik.

Matthias SchlofSberger: Genau. Ich glaube nur, dass ihre Namensgebung
ungliicklich ist.

Carsten Ohlrogge: Noch eine Frage zum Abschluss: Du bist natiirlich in der
Philosophie beheimatet. Was konnte denn von dem, was du so erzihlt hast,
woran du uns hast teilhaben lassen, eine Soziologie des Un/Verfiigbaren
in deinen Augen lernen? Kannst du einer Soziologie des Un/Verfiigbaren
etwas mit auf den Weg geben?

Matthias SchlofSberger: Von dem Vorschlag einer neuen Ontologie? Ich
denke, dass die pauschale Rede davon, dass bestimmte Dinge unverfiig-
bar sind oder auch sein sollen und dass wir das anerkennen sollen, im
Grunde nicht ausreicht. Das ist gut und ein wichtiger erster Schritt, aber
warum sich etwas entzieht, das ist natiirlich eine Frage, die wir irgendwie
beantworten miissen, damit das Ganze befriedigend wird. Damit wir auch
verstehen, warum wir das Unverfiigbare einfach akzeptieren sollen. Wir
konnten uns viele Szenarien vorstellen, in denen etwas unverfiigbar ist, wir
aber sagen konnen, dass es nicht so sein muss, wir das alles tatsdchlich
kontrollieren kénnten und das dann auch gut so ist. Es gibt viele Lebensbe-
reiche, wo wir mit guten Griinden sagen, dass wir das alles so gut es geht
kontrollieren wollen, dass das so sein muss. Wenn wir zum Beispiel Hauser

109

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Matthias SchlofSberger, gefiihrt von Gianna Behrendt ¢ Carsten Ohlrogge

bauen. Es gibt dann aber eben Bereiche, wo wir anerkennen sollten, dass
das Hybris, dass das Unsinn ist, dass das zu Frustration und Ohnmacht
fithrt, wenn wir das nicht anerkennen. Aber dann miissen wir auch verste-
hen, warum das so ist. Und das konnen wir in Bezug auf die Natur, das
Okologische, nur, wenn wir uns klarmachen, was das eigentlich ist: Das
Leben, das Lebendige, wie wir daran teilhaben. Und dazu miissen wir mit
der alten Ontologie des Psychischen brechen, die sagt, dass wir eigentlich
nur unser Eigenpsychisches haben und alles andere Projektionen sind, die
wir irgendwie in unser Ich, in unser Bewusstsein, hereinholen.

110

https://dol.org/10.5771/9783985721122-93 - am 20.01.2026, 03:19:54, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.5771/9783985721122-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Ein Gespräch mit Matthias Schloßberger über das Un/Verfügbare der Natur

