
74 Masken denken – in Masken denken

Mit dem nächsten Kapitel soll die Maskenproblematik ihrerseits auf ein wei-

teres Wort hin ausgedehnt werden: Besetzt doch der ›Schauspieler‹ nicht allein

wichtige Positionen in Nietzsches Schriften, sondern wirkt darüber hinaus als ein

zur Maske komplementärer Begriff, mit dessen Hilfe erst der Zugriff insbesondere

auf ein neues erkenntnistheoretisches Ethos als radikale Neuverortung des Philo-

sophierens selbst möglich wird.

2.2. Der Schauspieler als Problem

»Das Problem des Schauspielers hat mich am längsten beunruhigt; ich war im Un-

gewissen darüber […], ob man nicht erst von da aus dem gefährlichen ›Künstler‹

– einem mit unverzeihlicher Gutmüthigkeit bisher behandelten Begriff – beikom-

men wird.«49. Der Satz aus der Fröhlichen Wissenschaft ist nicht etwa als das Be-

kenntnis eines wissenschaftlichen Forschers zu lesen, den es auch einmal in den

Bereich der Kunst verschlagen hat. Vielmehr bestimmt er einen der Eckpunkte ei-

nes ausgesprochen vielseitigen Philosophen, der nicht einfach nebeneinander ver-

schiedene Professionen in sich vereinte, sondern der, mit einemWorte Sloterdijks,

»Musiker als Schriftsteller, Dichter als Philosoph« gewesen ist.50 Für diese Unter-

suchung müsste hinzugefügt werden, dass Nietzsche mit Blick auf Wagner kunst-

theoretische Ausführungen am Moralisch-Philosophischen abbildet. Dementspre-

chend wäre Nietzsche hier Moralist als Musiker bzw. Moralist mit dem Gewis-

sen eines Musikers, wenn er den Opernkomponisten Wagner als durchtriebenen

Schauspieler darstellt und dabei in Kauf nimmt, dass die provozierende Geste stär-

ker als die thematische Explikation wahrgenommen wird.

Doch auch jenseits dieser das Schauspieler-Problem insgesamt dominierenden

Konstellation (Schauspieler – Wagner) werden der Begriff des Schauspielers und

das Phänomen des Schauspielerischen in Nietzsches Texten thematisch. Ich hatte

bereits darauf hingewiesen, dass die Maskenproblematik nicht lediglich anhand

des Wortes ›Maske‹ zu diskutieren ist, sondern in ihrer strukturellen Ausprägung

auch andere Worte und Begriffe umfasst. Folglich wird dem Schauspieler-Problem

in dieser Arbeit ein relativ umfangreicher Platz eingeräumt, weil der ›Schauspie-

ler‹ als zur Maske komplementärer Begriff eins der großen thematischen Felder

einnimmt. Dabei steht nun keinesfalls die Annahme im Vordergrund, durch die

beiden Begriffe seien auch zwei distinkte Bedeutungsfelder abgesteckt: So können

sich die Einsatzbereiche beider durchaus überschneiden, beispielsweise um der

49 FW 361, KSA 3, S. 608.

50 Peter Sloterdijk: Der Denker auf der Bühne. Nietzsches Materialismus, Frankfurt a.M. 1986,

S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 75

Verwandlungsfähigkeit des Menschen insgesamt oder Spielformen sozialer Inter-

aktion Ausdruck zu verleihen. Allenfalls könnte man eine Tendenz der Motive be-

nennen, die im Sinne der konstellativen Zusammenstellung eher mit dem einen

oder dem anderen Begriff korrelieren. Die mit dem Wort ›Schauspieler‹ signifi-

kant in Verbindung stehenden Motive sind etwa Wagner, demokratische Systeme,

der Künstler oder die antike griechische Kultur. ›Masken‹ hingegen werden von

Nietzsche häufig in einen Zusammenhang mit der Möglichkeit des schamvollen

Verbergens oder der menschlichen Konstitution als Vielheit gebracht.

Außerdem–und auch dieser wichtige Aspekt rechtfertigt den Umfang des dem

Schauspieler gewidmeten Kapitels – stammen die zu behandelnden Texte aus der

späten Schaffensphase Nietzsches, etwa ab 1886. Deren gegenüber früheren Wer-

ken immens gesteigerte Ausdruckskraft und sprachlicheMeisterschaftmacht diese

Texte zu sehr elaborierten, an Verweisen und Anspielungen reichen Gebilden mit

mehrstufigen Reflexionsebenen. Zuweilen findet sich ein ganzer philosophischer

Erkenntnishorizont in einen oder wenige Sätze kondensiert. Folglich beansprucht

eine angemessene Interpretation einen größeren Raum, als vergleichsweise we-

niger verschachtelte Abschnitte. Nicht zuletzt eignet sich Der Fall Wagner über-

raschenderweise in besonderem Maße, Nietzsches Umgang mit dem Begriff des

›Begriffs‹ nachzuspüren und erweist sich als willkommene Präzisierung der me-

thodischen Ausführungen.

Neben der Maske werden also sowohl der Begriff als auch das Problem des

Schauspielers für Nietzsches Philosophieren bedeutsam. Wenn der Schauspieler

zum ›Problem‹ eines Philosophen wird, ist davon auszugehen, dass nicht ledig-

lich die Sphäre des Theaters damit berührt und problematisiert wird. Wenn der

Schauspieler zum ›Problem‹ des Philosophen Nietzsche wird, ist ferner davon

auszugehen, dass selbst die Sphäre der Täuschungsmetaphern sowie der mora-

lischen Bewertung des Falsch-Seins in der Verstellung als Deutungsmodell nicht

ausreicht. Die Problematik des Schauspielers ist nicht mehr in die dichotomische

Logik des Gegensatzes ›wahr/echt‹ – ›falsch/unecht‹ eingeschrieben. Entsprechend

hat Nietzsche das Problem des Schauspielers einerseits in eine Phänomenologie

der Kunst und Ästhetik, andererseits in kulturhistorische und soziogenealogi-

sche Überlegungen einbezogen. Beispielsweise dient das gezielt biologisierende

Vokabular von FW 361 geradezu der Loslösung des Begriffs ›Schauspieler‹ aus

altbekannten Kontexten und seiner Umwertung in ein philosophisches Problem.

Das ›Problem‹ des Schauspielers ist vor dem konstellativen Hintergrund in eine

thematische Komplexität übergegangen, deren Eckpunkte das kulturelle System

der Moderne, das politische System der Demokratie und das musikalische System

als Ausdruck der Moderne am Beispiel Richard Wagners sind.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Masken denken – in Masken denken

2.2.1. Das Problem des Schauspielers anhand des »Falls« Wagner

Es ist bereits viel über Nietzsche und Wagner geschrieben worden.51 Der Fokus

liegt dabei vorrangig auf einer Rekonstruktion des Verhältnisses der beiden Per-

sönlichkeiten zueinander und darauf, biographisches Material zusammenzutra-

gen und dieses auszuwerten. Entsprechend groß ist hier die Anzahl einschlägiger

Arbeiten. Weniger häufig sind hingegen Ansätze, die die in den Schriften Der Fall

Wagner und Nietzsche contra Wagner enthaltenen philosophischen Inhalte aufberei-

ten.52 In diesem Kapitel soll nun das Schauspieler-Problem eine Fokussierung auf

NietzschesWagnerbild erhalten und zwar im Zeichen der in Ecce homo niedergeleg-

ten »Kriegs-Praxis«. Deren dritter Satz lautet bekanntlich: »ich greife nie Personen

an«.53 Es ist bemerkenswert, wer an dieser Stelle als Beispiel für eine solche Person

benannt ist, auf die sich zwar exemplarisch in bestimmter methodischer Absicht

bezogen, die aber nicht angegriffen werde: Neben David Strauss, dem Nietzsche

seine erste Unzeitgemässe Betrachtung gewidmet hatte, ist gerade Richard Wagner

platziert. Er steht als Chiffre für »die Falschheit, die Instinkt-Halbschlächtigkeit

unsrer ›Cultur‹« ein.54 Nimmt man diesen an Deutlichkeit kaum zu überbietenden

Hinweis ernst und wendet ihn auf die annähernd zeitgleich entstandenen Texte

51 Die wichtigsten Sammelbände und Monographien sind: Renate Reschke, Jutta Georg-

Lauer (Hg.): Nietzsche und Wagner. Perspektiven ihrer Auseinandersetzung, Berlin/Bos-

ton 2015; Martine Prange: Nietzsche, Wagner, Europe, Berlin/Boston 2013; Andreas Rup-

schus: Nietzsches Problem mit den Deutschen. Wagners Deutschtum und Nietzsches Phi-

losophie, Berlin/Boston 2013; Wolfgang Müller-Lauter: Über Freiheit und Chaos. Nietzsche-

Interpretationen II, Berlin/New York 1999; Thomas Steiert (Hg.): »Der FallWagner«. Ursprün-

ge und Folgen von Nietzsches Wagner-Kritik, Laaber 1991; Luitpold Griesser: Nietzsche und

Wagner – Neue Beiträge zur Geschichte und Psychologie ihrer Freundschaft. Nachdruck der

Ausgabe von 1923, Hamburg 2010.

52 Vgl. hierzu den Aufsatz von Roger Scruton: Nietzsche onWagner In: Daniel Came (Hg.): Nietz-

sche on art and life. Oxford University Press 2014, S. 236-251 dar. Dezidiert soll hier Nietzsches

philosophische Perspektive auf die Musik thematisiert werden (vgl. S. 236). Hervorzuheben

sind v.a. die verschiedenen Ansätze des Musikverständnisses, die für Nietzsche und Wag-

ner veranschlagt werden (S. 242f.). Gleichwohl verfällt auch Scruton in eine biographisie-

rende Argumentation und unterschätzt die philosophische und sprachliche Dimension der

Wagner-Texte (vgl. S. 248). Gerade die Funktionalität so mancher Aussagen als Elemente der

Parodie und Satire im Sinne des dem Fall Wagner vorangestellten Mottos: »ridendo dicere

severum…« bleibt bei ihm unbeachtet. Zwar verspricht auch Thomas Steiert in seiner Einlei-

tung, den Horizont derWagner-Nietzsche-Deutung um die philosophische Facette zu erwei-

tern, die versammelten Beiträge indes vermögen dies nicht befriedigend einzulösen (vgl.

Thomas, Steiert (Hg.): »Der Fall Wagner«. Ursprünge und Folgen von Nietzsches Wagner-

Kritik, Laaber 1991, S. 11f.). Hans-Gerd von Seggern: Nietzsches Philosophie des Scheins,Wei-

mar 1999, S. 93-104, behandelt das ThemaWagner und décadence.

53 EH, weise 7, KSA 6, S. 274.

54 EH, weise 7, KSA 6, S. 275.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 77

an, stünde nun nicht mehr das Angreifen der privaten Person Wagners im Vor-

dergrund. Stattdessen hätte sich Nietzsche dieser in hohemMaße streitbaren Per-

sönlichkeit, gemäß der Kriegs-Praxis, »wie eines starken Vergrößerungsglases« be-

dient »mit demman einen allgemeinen, aber schleichenden, aber wenig greifbaren

Nothstand sichtbarmachen kann«.55 Ich halte es also für zielführend, den FallWag-

ner sowie Nietzsche contra Wagner als Texte zu lesen, die wesentlich auf Typisierun-

gen und Zuspitzungen angelegt sind. Solche verfremdenden Verfahren im Text als

Methode nachzuweisen und nicht als Mangel oder gar Tatsachenfälschung zu de-

klarieren, scheint eine Grundsatzentscheidung zu sein, die jeder Forscher und jede

Forscherin im Vorfeld zu treffen hätte. Ziel dieser Rekonstruktion und Interpreta-

tion ist das Aufweisen allgemeiner Tendenzen am Besonderen und Exemplarisch-

Persönlichen.

Als ein solcher allgemeiner ›Notstand‹ stellt sich das Verhältnis der Künste

zum Schauspielerischen dar. Insofern aber Künste nur innerhalb eines kulturel-

len Gefüges denkbar sind, bringen beide Ebenen, Kunst und Kultur, sich immer

auch wechselseitig hervor, indem sie sich aneinander abbilden. Die Künste gelten

Nietzsche gewissermaßen als Zeigerpflanzen für kulturelle Zustände, für die Be-

schaffenheit des gesellschaftlichen Nährbodens und der sozialen Klimabedingun-

gen. Der von Nietzsche hergestellte Zusammenhang Richard Wagners mit einer

bestimmten ›Kultur-Falschheit‹ soll im Folgenden thematisch ergründet werden.

Steht doch die Charakterisierung Wagners als Schauspieler an prominenter Stelle,

nicht nur im Fall Wagner. Deshalb soll u.a. der bekannte Abschnitt »Vom Probleme

des Schauspielers« (FW 361) in die folgenden Überlegungen einbezogen werden.

Das Kapitel zielt also darauf ab, das Problem Wagners, das Nietzsche als eines der

Moderne nachzeichnet, durch das Problem des Schauspielers zu beleuchten – und

vice versa dem Problem des Schauspielers, das nicht zu trennen ist von ›Falschheit‹

und der Problematik der Maske, durch die mit Wagner aufgeworfenen Fragen nä-

her zu kommen.

55 Ebd. In Dieter Borchmeyer; Jörg Salaquarda (Hg.): Nietzsche und Wagner. Stationen einer

epochalen Begegnung. Frankfurt a.M./Leipzig 1994 sind sämtliche für die Beziehung Nietz-

sches zu Wagner relevante Äußerungen, Briefwechsel und (Tagebuch-)Aufzeichnungen ver-

sammelt. Statt eines Vorworts dient dieser Dokumentation die entsprechende Stelle aus

dem Ecce homo zur »Kriegs-Praxis«. Leider bleibt das umfangreiche Nachwort nicht auf der

Höhe dieser methodologischen Ankündigung. Insbesondere in dem Der Fall Wagner und

Nietzsche contraWagner gewidmeten Abschnitt mit dem Titel »Die Abrechnung« werden be-

ständig die biographische Ebene (persönliche Briefe) und die sachliche Ebene (die Texte

Nietzsches) vermischt. Zudemwerfen Urteile, die für beide Bezugstexte ein »Nachlassen der

logischen Disziplin Nietzsches« sowie das »Schwinden der geistigen Kontrolle« (S. 1370) kon-

statieren, die Frage auf, wie vor diesem Hintergrund eine ernsthafte Auseinandersetzung

gelingen soll.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Masken denken – in Masken denken

Aber es gilt noch etwas zu bedenken: Nietzsche bringt nachdrücklich den eige-

nen Namen mit dem Namen des Problems und des ›Falls‹ Richard Wagner in Ver-

bindung. Die den Text gleichsam besiegelnde Unterschrift in Majuskeln: »FRIED-

RICH NIETZSCHE.« wird mit einem Satzpunkt beschlossen.56 Dies ist kein bür-

gerlicher Name, eher eine Chiffre und Abbreviatur, mehr noch ein Stempel. Kei-

nesfalls aber die Referenz auf eine authentische Identität außerhalb des Textes. Im

Gegenteil wird die Identität zur Namenschiffre, der Autor zum ›Problem‹, die ei-

gene Lebensgeschichte zum ›Fall‹. Es ist das Problem der décadence und der »Fall«

einer »Selbstüberwindung«, wie es das Vorwort andeutet.57 Zweifellos müssen hier

ähnliche Maßstäbe wie bei Wagner angelegt und es muss konstatiert werden, dass

Nietzsche auch sich selbst zum exemplummacht. Demnach sind die Symptome der

Moderne – das Problem der décadence und das des Schauspielers – auch wesent-

lich Nietzsches Probleme. Darauf, dass die diagnostizierte Nähe nicht auch auto-

matischWesensgleichheit bedeutenmuss, hat Nietzsche eindrücklich hingewiesen

und als die grundlegende Differenz zwischen ihm undWagner gegensätzliche Hal-

tungen zu den Symptomen angegeben: »Ich bin so gut wieWagner das Kind dieser

Zeit, will sagen ein décadent: nur dass ich das begriff, nur dass ich mich dagegen

wehrte.«58

Ein methodologisches ›Vergrößerungsglas‹ einzusetzen, bedeutet nun zu-

nächst, Stilisierungen am Untersuchungsobjekt vorzunehmen. Die Stilisierungen

selbst sind konstitutiv notwendig, weil eine besondere, andere Optik hergestellt

werden soll. Deren Zweck ist die Verbindung einer bestimmten Person mit einem

allgemeinen Problem – und dieses Vorgehen steht im Zeichen einer Philosophie,

die ihre Argumente vorzugsweise ad hominem vorbringt.59 Die Stilisierungen

geschehen also nicht in der Absicht, eine Person bloßzustellen, sondern im

Gegenteil, um gerade das persönlich-Individuelle von ihr abzuziehen, typische

56 Es scheint die späten Schriften auszuzeichnen, dass Nietzsche seinenNamen in dieser Art re-

präsentiert. Bei der Götzen-Dämmerung ist das Vorwort genauso unterzeichnet (»FRIEDRICH

NIETZSCHE.«). Der Antichrist ist zweimal signiert: Das Vorwort ist mit »Friedrich Nietzsche.«

unterzeichnet, der Schluss des Buches, den das »Gesetz wider das Christenthum« darstellt,

mit einem gesperrten »D e r A n t i c h r i s t«. Bei Ecce homo und Nietzsche contra Wagner

ist es wieder allein das Vorwort, das ein »Friedrich Nietzsche.« abzeichnet und abschließt.

Im Falle des Falls Wagner scheint der den Text abschließende und die drei folgenden Teile

(Nachschrift, Zweite Nachschrift, Epilog) eröffnende Name die Unterzeichnung entweder 1.)

des Briefes zu sein, als der sich die Schrift anfangs selbst deklariert hat, oder 2.) die Unter-

zeichnung der drei Forderungen zu sein, ähnlich wie das »Gesetz wider das Christenthum«

der Name »Antichrist« signiert.

57 WA, Vorwort, KSA 6, S. 11.

58 Ebd.

59 Vgl. zu dieser Thematik den einleitenden Aufsatz von Christian Benne, Enrico Müller: Das

Persönliche und seine Figurationen bei Nietzsche. In: Dies. (Hg.): Ohnmacht des Subjekts.

Macht der Persönlichkeit, Basel 2015, S. 15-67.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 79

Charakteristika anderweitig nutzbar und »einen allgemeinen, aber schleichenden,

aber wenig greifbaren Nothstand sichtbar« zu machen.60 Indem so das Allge-

meine gewissermaßen verpersönlicht, die Person dagegen verallgemeinert wird,

kann dem Allgemeinen eine persönliche, singuläre Dimension der Einzigartigkeit

restituiert werden. Sie erlaubt es Nietzsche offenbar, das ›wenig Greifbare‹ in den

Griff zu bekommen, ohne lediglich auf die Allgemeinheit der Begriffe begrenzt zu

sein. Die Ungerechtigkeit und, vom Standpunkt der Philosophie Nietzsches, Un-

gereimtheit, die darin liegt, mittels scharfer Polemik den Eindruck zu erwecken,

ein Einzelner könne für eine kulturelle Entwicklung haftbar gemacht werden, wird

mit Blick auf den Gewinn an Distanz und Erklärungspotential in Kauf genommen.

Es sollen ja eben weniger die Personen als Vereinzelte interessieren, sondern

die hochaktuellen Notstände und Probleme, die durch die Personen hindurch

begreifbarer werden. Im Gegenteil könnte man Nietzsches Texte zu Wagner auch

als ein genealogisches Projekt sehen, in dem die Person Wagner von vornherein

nicht ohne ihre enge Durchdrungenheit von den kulturellen Faktoren der Zeit

gedacht wäre und vice versa Wagners erheblicher Einfluss auf sein Publikum und

auf die Musikgeschichte reflektiert wäre.61 Ein solches Konzept aber verbietet

geradezu eine detaillierte, den biographischen Fakten verpflichtete Herange-

hensweise, weil es entweder hieße, sich im Allzukleinen und Allzumenschlichen

zu verlieren, oder ohne zeitkritisches Korrektiv dem Wagner-Kult zu erliegen.

Demgegenüber stehen Stilisierung, Typologisierung und die zuspitzende Polemik

von Nietzsches Wagnerbild im Dienst seines Ansinnens, die Bedingungen und

Wirkungen Wagners als eines Phänomens der Moderne und der Musikgeschichte

nachzuzeichnen. Damit würde der dritte Satz der »Kriegs-Praxis« – sich einer

Person wie eines Vergrößerungsglases zum Sichtbarmachen allgemeiner Entwick-

lungen zu bedienen – als methodisches Vorgehen erkennbar, in dem deduktive

und induktive Schlussfolgerungen, einander ergänzend, vermischt sind. Der

Maßstab des Denkens wäre mithin, über einen einzelnen Menschen nicht als

Individuum zu handeln, das Nietzsche ohnehin in seiner fiktiven Struktur neu

beschrieben hat. Neben dessen Teilbarkeit, Unabgeschlossenheit und konstituti-

ven Durchwirktheit mit zeithistorischen oder soziomateriellen Faktoren62 wird

eben auch die Produktivität einer exemplarischen Zuspitzung geltend gemacht.

Wagner wird in diesem Sinne als ein Kondensat der Moderne präsentiert.

Es scheint allerdings so, als würden die genannten Themen – Wagner einer-

seits, die Schauspielerproblematik andererseits – in besonderem Maße zu biogra-

phisch orientierten Spekulationen anhalten. Verbindet man doch mit Schauspie-

60 EH, weise 7, KSA 6, S. 275.

61 Vgl. den AbschnittWohinWagner gehört in Nietzsche contra Wagner. KSA 6, S. 427f.

62 Diese sind im KapitelWarum ich so klug bin des Ecce homo als Einflussfaktoren der Ernährung,

des Ortes, des Klimas und der Erholung reflektiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Masken denken – in Masken denken

lerei und Maskierung zuallererst das verwerfliche Vorspielen falscher Tatsachen

unter Missachtung des (christlichen) Täuschungsverbots. Ein Blick in die entspre-

chende Sekundärliteratur zeigt deshalb, dass nicht nur, wie bereits angemerkt,

das biographische Interesse insgesamt überwiegt, sondern dass das Schauspieler-

Problem selbst selten eine adäquate Deutung erfährt.63Wagner als ›Fall‹ unter dem

methodisch-philosophischen Vergrößerungsglas scheint daher unterbelichtet, ob-

wohl dem Problem des Schauspielers darin ein hoher Stellenwert zukommt. Dieser

Umstand ist daran ablesbar, dass immer schon klar zu sein scheint, worum es sich

handelt, wenn die Bezüge Schauspieler–Wagner–Nietzsche thematisiert werden.

Jedenfalls wird nicht erläutert, was mit dem Begriff ›Schauspieler‹ allgemein und

für Nietzsche im Besonderen jeweils gemeint sein könnte, weil seine Bedeutung als

selbstverständlich vorausgesetzt wird. Exemplarisch für ein solches Vorgehen ist

Ingo Christians Beitrag zum Lemma »Schauspieler, Maske« im Nietzsche Handbuch:

»Die Begegnung und Auseinandersetzung mit Wagner gewann u.a. auch deshalb

eine solche Intensität für Nietzsche, weil er bei ihm den Hang zum Schauspielern

gespiegelt sah, den er nur allzu gut an sich selber kannte.«64 Fraglich ist nicht nur

diese Behauptung schlechthin, sondern auch, ob es tatsächlich um dieselbe Art des

Schauspielerischen gehen kann, die den gefeierten Komponisten und Dirigenten,

der sich noch zu Lebzeiten mit dem Festspielhaus in Bayreuth ein Denkmal setzt,

63 Stegmaier bestimmt »Wagner als Prototyp des Schauspielers« und versammelt thematisch

einschlägige Zitate bis zur Fröhlichen Wissenschaft (Werner Stegmaier: Nietzsches Befreiung

der Philosophie, Stuttgart 2012, S. 326ff.). Dabei wird neben der Vierten Unzeitgemässen Be-

trachtung: Richard Wagner in Bayreuth auch der Nachlass bis 1885 einbezogen. Rupschus hin-

gegen deutet das Schauspieler-Problem im Horizont von Nietzsches Abneigung gegen die

Deutschen und thematisiert u.a. die »antideutsch aufgeladenen, polemisch überspitzten At-

tacken auf dieDeutschen« als eine Inszenierungsstrategie, dieNietzsches Schreiben selbst in

dieNähe der Schauspielerei rückt (vgl. Andreas Rupschus: Nietzsches Problemmit denDeut-

schen.WagnersDeutschtumundNietzsches Philosophie, Berlin/Boston 2013, S. 160-169, hier

S. 168).

64 Henning Ottmann (Hg): Nietzsche Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart/Weimar

2000. Lemma: Schauspieler, Maske. S. 318. Dies ist nicht nur eine wenig beweisbare Vermu-

tung, auch widerspricht sie im Kern einer vom Verfasser Ingo Christians selbst angeführten

Nachlass-Stelle von 1885/86 in KSA 12, 2 [34], S. 80: »Daß ich über das außerordentliche Pro-

blemdes Schauspielers zur Besinnung gekommenbin – ein Problem, dasmir vielleicht ferner

liegt als irgend ein anderes«. Kein versierter Biographist könnte vor demHintergrund dieses

Zitats das oben angeführteArgument gutenGewissens aufrecht halten. Dieses Beispiel dient

der Verdeutlichung, dass die Thematik zu derlei ungesicherten Aussagen geradezu zu ver-

führen scheint, weil Schauspieler und Maske im Täuschungsaspekt eine konkret zwischen-

menschliche Dimension berühren. Bezeichnenderweise wird von Christians das Bezugsge-

fügeWagner–Nietzsche–Schauspieler ausschließlich mit solchen biographisierenden Argu-

menten hergestellt, was zur Folge hat, dass nicht ein einziges Mal auf den Fall Wagner oder

Nietzsche contra Wagner verwiesen, sondern lediglich aus Nachlass-Stellen zitiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 81

verbinden soll mit dem jungen Professor und späteren »fugitivus errans«,65 der

zeitlebens um die Anerkennung seiner Schriften ringt.

Der Verdacht indes, den Nietzsche Wagner gegenüber hegt und von dem aus

er erst mit dem Begriff des Schauspielers an ihn herantritt, ist viel weitgreifender

als der üblicherweise mit dem Schauspieler-Topos verbundene Vorwurf, sich ver-

stellend und Beifall heischend ›eine Schau zu spielen‹. Denn diese Wertungsweise

wird von Nietzsche nicht mehr mitvollzogen, indem er das Primat des ›Seins‹ vor

dem ›Schein‹ grundsätzlich infragestellt. Vielmehr werden die Anmaßung Wag-

ners, Schauspieler als Musiker zu sein und das konsequente Durchführen dieser

Anmaßung als hochproblematisch eingestuft. Schauspieler als Musiker zu sein, be-

deutet, nicht eigentlich die Musik zu wollen, sondern ihreWirkung auf dieMassen.

Nur auf diese Wirkung hin werden die musikalischen Mittel ausgewählt und ein-

gesetzt. Einerseits muss Wagner sich nun nach dem Massengeschmack richten,

weil das Erfolg verspricht. Andererseits wird er dazu diejenigen Mittel wählen, die

unbedingt umwerfen, betäuben und die das Große, das Erhabene repräsentieren.

Der Erfolg, der Wagner als Destillat der modernen Kultur beschieden war, lässt

dann auch diese Kultur verdächtig erscheinen. Die für diesen Themenkomplex re-

levanten Zusammenhänge zwischen der Moderne, die Nietzsche als ein von der

›Masse‹ dominiertes System auffasst, der Kunst und dem Schauspieler, sollen nun

erörtert werden.

Insgesamt zentral für die Problematik des Schauspielers bei Nietzsche ist eine

eigentümliche Unterscheidung, die denGrad der Bewusstheit des (Falsch-)Spielens

betrifft. In der Zweiten Nachschrift zum Fall Wagner wird sie anhand einer Gegen-

überstellung expliziert, deren Argumentationsführung ich im Folgenden skizzie-

renmöchte.66 Der Gedankengang beginnt mit der Feststellung: »Alles, was heute in

der Musik auf ›grossen Stil‹ Anspruchmacht, ist damit e n t w e d e r falsch gegen

uns o d e r falsch gegen sich.«67 Zweierlei wäre an dieser Stelle zu klären: Erstens,

was es mit dem »großen Stil« auf sich haben könnte und zweitens die beiden Arten

des Falschseins.

a) Rechtschaffenheit im Kleinen.

Musik wird als in irgendeiner Weise sich falsch gebend bezeichnet, wenn sie einen

»Anspruch« erhebt auf »grossen Stil«. Er gerät zu einer unredlichen Anmaßung im

65 Selbstbezeichnung in einem Brief an Paul Rée vom Juli 1879 (KSB 5, Nr. 869, S. 431).

66 Auch Christians eröffnet diese Polarität, doch schlägt er allzu rasch Wagner auf die Seite

der bewussten, »berechnenden Schauspieler«, welches Urteil sich v.a. mit Blick auf denFall

Wagner als haltlos erweist (Henning Ottmann (Hg): Nietzsche Handbuch. Leben – Werk –

Wirkung, Stuttgart/Weimar 2000, Lemma: Schauspieler, Maske, S. 318).

67 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Masken denken – in Masken denken

Bereich der Musik, wobei nur wenig später die Gegenposition in einer Apotheo-

se des ›kleinen Stils‹ benannt ist: »Was heute gut gemacht, meisterhaft gemacht

werden kann, ist nur das Kleine. Hier allein ist noch Rechtschaffenheit möglich.«68

Der große Stil der Philosophie ist das System. Die Unredlichkeit eines musikali-

schen ›grossen Stils‹ in der Moderne erinnert in der Art der Gegenüberstellung an

jenen »Wille[n] zum System« im Bereich der Philosophie, der einen »Mangel an

Rechtschaffenheit« verrate.69 Nietzsches Antwort auf dieses Problem ist bekannt-

lich sein aphoristisches, ›dichterisches‹ Philosophieren, das jedem Systemzwang

entschlüpft.

Weder Musik noch Philosophie sind in der Moderne unmöglich geworden und

weder die eine noch die andere scheint davor bewahrt zu sein, Dogmatiker im gro-

ßen Stile oder in sich geschlossenen Systems hervorzubringen – jedoch gerät die

Anmaßung solchen großen Stils in der Musik oder eines Systems in der Philoso-

phie in dieser nachmetaphysischen Zeit, wie Nietzsches sie entwirft, notwendig

zur unredlichen Falschheit.

b) Zwei Arten des Falschen.

Das Falsch-Sein eines Anspruchs auf ›grossen Stil‹ wurde unterteilt in ein Falsch-

Sein »gegen uns« d.h. gegen andere und eins »gegen sich«. Ersterem kann zum

mindesten ein Bewusstsein für die Unredlichkeit zugemessen werden, die es be-

deutet, einen solchen Anspruch des großen Stils in die Musik hineinzutragen.

Nietzsche schlägt Brahms auf diese Seite. Wer jedoch »falsch gegen s i c h« ist

– mag er dabei immer auch andere betrügen – bleibt gefangen im Selbstbetrug,

also darin, sich über die kulturellen Implikationen seiner Zeit nicht Rechenschaft

abgelegt zu haben.

Dass Nietzsche an dieser Stelle zwei Möglichkeiten der Psychologie des ›gros-

sen Stils‹ in derModerne eröffnet und nur einer davon den Begriff des Schauspiele-

rischen zuschreibt, bleibt angesichts der doch beiden immanenten Falschheit und

Betrügerei deutungswürdig: »Brahms ist k e i n Schauspieler.« –Wagner dagegen

schon.70 Somit wird zum Schauspieler, wer »falsch gegen sich« ist. Hier scheint ei-

ne der zahlreichen von Nietzsche vollzogenen Begriffsumwertungen vorzuliegen,

schließlich würde man intuitiv denjenigen einen Schauspieler nennen, der ande-

ren, nämlich seinem Publikum, falsche Tatsachen vorspielt, z.B. dass er Hamlet

68 Ebd. Projiziertman diese Überlegungen aufWA 7, wird die vielleicht einzige Ambivalenz der

Nietzscheschen Wertung offenbar: So provozierend wie polemisch wird eine Seite Wagner-

scher Musik des ›kleinen Stils‹ hervorgehoben, worin »kleine Kostbarkeiten«, »lauter kurze

Sachen von fünf bis fünfzehn Takten, lauter Musik, die N i e m a n d k e n n t « aufzufin-

den seien (WA 7, KSA 6, S. 29).

69 Vgl. GD, Sprüche 26, KSA 6, S. 63.

70 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 83

sei. Offenbar also unterliegen dem Schauspieler-Wagner andere begriffliche Im-

plikationen, die damit zu tun haben dürften, Schauspieler als Musiker zu sein.

Musik in der Moderne, sofern sie eine Musik des ›grossen Stils‹ sein will, gilt

also als Ausdruck ihres »physiologischen Widerspruchs«: Einerseits sei es eben

grundsätzlich möglich, sich der »alten Meister« als Lehrer zu bedienen und, ler-

nend, ihren »grossen Stil« nachzuahmen – andererseits bleibe ein solches An-

sinnen eben nur »i l l u s o r i s c h«, sofern man »die Voraussetzung dazu nicht

mehr im Leibe hat«.71 Der Widerspruch, der hier als Hauptmerkmal der Moder-

ne benannt und in gut Nietzschescher Manier physiologisch begründet wird, liegt

gerade darin, an die großen Meister anknüpfen zu wollen, ohne jedoch diesen

Schritt aus den eigenen kulturellen Voraussetzungen heraus rechtfertigen zu kön-

nen: »Nicht jeder hat das R e c h t zu jedem Lehrer: das gilt von ganzen Zeital-

tern.«72 Es ist damit eben ein nur nachgeahmter ›großer Stil‹, der sich nicht mit

Notwendigkeit aus solchen leiblichen Voraussetzungen entwickelt hat, wie es et-

wa die »überströmende Animalität eines Rossini« versprach.73 Nietzsche scheint

auch hier den unbewusst wirkenden und wachsenden Tendenzen, die gleichsam

›aus sich heraus‹ Musik erschaffen, den Vorzug zu geben. Das Argument ist je-

doch kein bloßes Romantisieren einer vermeintlichen Natürlichkeit, sondern sieht

dort die größere Berechtigung einer Musik, wo es die Physis und Leiblichkeit als

deren real existierende Voraussetzung annimmt.74 Der Verdacht, der hier gegen

Wagner und damit gegen die moderne Musik ausgesprochen wird, könnte schlim-

mer nicht sein: Der nachgemachte ›grosse Stil‹ erscheint demnach lediglich als die

beste Methode, um effektiv auf das Publikum zu wirken und es für sich einzuneh-

men. In letzter Konsequenz findet sich dieMusik damit zu einem bloßenMittel für

71 Ebd. S. 48f.

72 Ebd. S. 49. An anderer Stelle ist die Rede von einem »Missbrauch überlieferter Mittel, ohne

das r e c h t f e r t i g e n d e Vermögen, das zum-Zweck; die Falschmünzerei in der Nach-

bildung grosser Formen, für die heuteNiemand stark, stolz, selbstgewiss, g e s u n d genug

ist« (ebd. S. 47).

73 Ebd. Im Sommer 1885 hatte Nietzsche das ihm vonHeinrich Köselitz (Peter Gast) ins Engadin

gesandte Buch Stendhals Vie de Rossini gelesen.

74 Eine ähnliche Wertung bezüglich kultureller Entwicklungen liegt vor, wenn Nietzsche das

Volkslied anerkennend hervorhebt (GT, 6) oder die Entwicklung der italienischen Oper als

nicht aus dem Volke kommend, nicht natürlich gewachsen, sondern gelehrt aufgesetzt kri-

tisiert: »Schon der erste Gedanke an die Oper war ein Haschen nach Effekt. Durch solche Ex-

perimente werden die Wurzeln einer unbewußten, aus dem Volksleben herauswachsenden

Kunst abgeschnitten oder mindestens arg verstümmelt. So wurde in Frankreich das volks-

thümliche Drama durch die sogenannte klassische Tragödie verdrängt, also durch eine rein

auf gelehrtemWegeentstandeneGattung, die dieQuintessenzdes Tragischen, ohne alle Bei-

mischungen, enthalten sollte. Auch inDeutschland ist die natürlicheWurzel desDrama’s, das

Fastnachtspiel, seit der Reformation untergraben worden.« (Das griech. Musikdrama, KSA 1,

S. 516). Den Stellenwert, den hier noch jene schlecht versteckte Volkstümelei hat, nimmt, wie

gezeigt wurde, im Fall Wagner als dezidiert physiologische Voraussetzung der Leib ein.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Masken denken – in Masken denken

den Erfolg des Künstlers degradiert. Im 6. Abschnitt des Falls Wagner ist das sehr

deutlich thematisiert, indem in parodistischer Absicht eine Rede des personifizier-

ten »E r f o l g Wagner’s« fingiert wird. Dieser spricht nun davon, dass schlech-

te Musik nicht nur einfacher hervorzubringen sei als gute, sondern dass sie wohl

auch vorteilhafter, weil sie »wirkungsvoller, überredender, begeisternder« sei. Un-

ter Abwandlung eines Verses von Horaz überlässt es Nietzsche hier geschickt dem

»E r f o l g Wagner’s«, Anspielungen auf eine Unfähigkeit des Maestro zum Schaf-

fen schöner Musik zu machen: »Pulchrum est paucorum hominum. […] Wozu also

Schönheit? Warum nicht lieber das Grosse, das Erhabne, das Gigantische, Das, was

die M a s s e n bewegt?«.75 Folgerichtig errät der Schauspieler-Instinkt Wagners

die wirkmächtigsten Stilmittel in einer Nachahmung des ›grossen Stils‹. Dagegen

werden nun die »starke Rasse eines Händel« und die »überströmende Animalität

eines Rossini« gestellt, wobei das physiologische Argument jeglicher Überprüfbar-

keit entbehrt.76 Es handelt sich um einen gezielt provokant und kontrafaktisch ge-

setzten Maßstab, der in der Übertragung der Werte ›wahr‹ und ›unwahr‹ auf den

Bereich der Musik seine Entsprechung hat. Hierauf wird noch einzugehen sein.

Im Anschluss an die Gegenüberstellung Wagner (Schauspieler) – Brahms (kein

Schauspieler) folgt der Satz: »Man kann einen guten Theil der a n d r e n Musiker

in den Begriff Brahms subsumiren.«77 Das ist zunächst einmal eine ungebräuchli-

che Zusammenstellung. Was bedeutet es, wenn ›Brahms‹ ein Begriff sein soll? Für

gewöhnlich würde man sagen, Brahms ist ein Name und konkret der Nachname

des Komponisten Johannes Brahms, der Klavierkonzerte, Walzer und Ungarische

Tänze schrieb und als Protagonist der Szene im Musikstreit um 1860 gegen die

Neudeutsche Schule, darunter Wagner, polemisierte.78 Hier aber wird eine his-

torische Persönlichkeit funktional zu einem Begriff gemacht und formal wie ein

Begriff verwendet. Es ist dies Ausdruck einer Tendenz im Schreiben Nietzsches,

Einziges allgemein und Allgemeines am Persönlichen zu fassen zu bekommen. Am

Beispiel Brahms wird somit ein Typus entworfen, der ohne geeignete physiologi-

sche Voraussetzungen Musik des ›grossen Stils‹ nachgeahmt, dabei aber um diese

Anmaßung gewusst und daher seinemPublikum etwas vorgespielt habe.DerName

75 WA 6, KSA 6, S. 23f. Vgl. zum Topos der Musik als bloßem Mittel insgesamt auch WA 8, KSA

6, S. 29-32.

76 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 49. An anderer Stelle, in Nietzsche contra Wagner, wird

Nietzsche den Deutschen jegliche Befähigung zur Musik absprechen, allen großen deut-

schen Musikern eine ausländische Herkunft andichten (»Slaven, Croaten, Italiäner, Nieder-

länder – oder Juden«) und Schütz, Bach sowie Händel folgerichtig »Deutsche der starken

Rasse, a u s g e s t o r b e n e Deutsche« nennen (KSA 6, S. 420).

77 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

78 Anspielungen auf diese Auseinandersetzung finden sich auch in der Zweiten Nachschrift

zum Fall Wagner.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 85

Brahmswird zumOberbegriff einer bestimmten Kategorie und soll damit dieMög-

lichkeit bieten, auch andere Musiker in ihr aufzunehmen. Der »Begriff Brahms«

als in sich paradoxe Wortzusammenstellung zeugt selbst in komprimierter Form

ausdrücklich davon, dass hier gleichzeitig die Merkmale einer historisch einzigen

Persönlichkeit und der abstrakten Ebene allgemeiner Begriffe zu vereinen wären.

Tatsächlich ist viel gewonnen, wenn man sich Nietzsches unüblichen Umgang

mit dem Begriff ›Begriff‹ veranschaulicht. In der Genealogie der Moral werden be-

kanntlich feste begriffliche Definitionen zurückgewiesen, da »alle Begriffe, in de-

nen sich ein ganzer Prozess semiotisch zusammenfasst, […] sich der Definition

[entziehen]«.79 Begriffe sind also nicht mehr überzeitliche Festlegungen auf einen

Bedeutungshorizont, sondern wären selbst als dynamische, »flüssige« Interpreta-

tionsgeschehen zu beschreiben.80 Indem so der Begriff des Begriffs als neu justiert

gelten darf, muss notwendigerweise die Eigentümlichkeit des Wortes ›Begriff‹ in

Nietzsches Texten aufmerksam machen: Dessen funktionale Verwendung scheint

aufgebrochen und vermehrt, wobei er wahlweise unter ein Wort Zusammenfas-

sungen leistet (z.B. der »Begriff Brahms«) oder Typisches gebündelt hervorhebt,

ohne zugleich auf Verallgemeinerbarkeit abzuzielen. So habe man, notiert Nietz-

sche nicht ohne boshaften Witz, »den höchsten Begriff Wagner nicht aus dem zu

entnehmen, was heute von ihm gefällt«, vielmehr ihn als »unsern grössten Mi-

niaturisten«, als einen Meister »kleine[r] Kostbarkeiten« und »kurze[r] Sachen von

fünf bis fünfzehn Takten« wahrzunehmen.81

Mit dem ›Begriff‹ hängt darum vor allem eine Art gedanklicher Operation zu-

sammen, die man gewissermaßen als das Kondensat und Ergebnis einer sprach-

lichen Destillation beschreiben könnte: Bestimmte Momente werden als charakte-

ristische hervorgehoben und von anderen abgeschieden (1); diese einem einzelnen

Phänomen oder einer Persönlichkeit abgewonnenen Charakteristika sind nun da-

zu aufbereitet, auf andere Phänomene, Verhältnisse oder Personen übertragen zu

werden (2); erst dieser Mechanismus der Übertragung garantiert einen Anteil am

Allgemeinen (3). Setzt man diese Schritte (Abscheidung, Übertragung, Verallge-

meinerung) für bestimmte Formen der Begriffsbildung methodisch voraus, ist es

möglich, dem irritierenden Umgang Nietzsches mit Begriffen und den daraus re-

sultierenden Bedeutungsspielräumen produktiv zu begegnen. Dahinter steht der

79 GM II, 13, KSA 5, S. 317.

80 Den Abtausch von Interpretationen hat Nietzsche mit dem Begriffsgefüge der »Willen zur

Macht« beschrieben, worin Aneignungs- und Überwältigungsprozesse immer wieder neue

Sinnstiftungen leisten. Vor diesem Hintergrund ist Nietzsches etymologisches Vorgehen in

der Genealogie der Moral bei der Entwicklung der Begriffe »gut«, »böse« und »schlecht« zu

sehen. Vgl. Werner Stegmaier: Nietzsches »Genealogie der Moral«, Darmstadt 1994. S. 60-

93.

81 WA, 7. KSA 6, S. 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Masken denken – in Masken denken

Versuch, aus den Texten selbst die für sie geeigneten Analyseinstrumente zu ent-

wickeln. Mit einer auf diesemWege gewonnenen ›autopoietischen Bedienungsan-

leitung‹ sind bestenfalls auch neue Zugriffe auf bisher weniger zugängliche Text-

stellen geschaffen. Gerade weil Nietzsches Begriff des Begriffs die Unmöglichkeit

feststehender Definitionen betont, scheint es vielversprechend, eine Anwendung

dieser Idee zu überprüfen und nachzuvollziehen, wie nunmehr ›verflüssigte‹ Be-

griffsgenealogien insWerk gesetzt werden (vgl. diesbezüglich die Ausführungen in

Kapitel 1.3.2). Dieser besondere Umgang mit einer philosophischen Grundkatego-

rie sollte v.a. dort aufzufinden sein, wo das Wort ›Begriff‹ etwas anzeigt oder wenn

es um zentrale Begriffe geht.82

Eine ähnliche Funktionalstelle nimmt nun auch der Begriff ›Schauspieler‹ ein.

Zwar bezeichnet er gemeinhin nicht etwa Einzelnes, sondern umfassend eine be-

stimmte Künstlergruppe oder als Metapher bestimmte Handlungsweisen. Jedoch

setzt Nietzsche diesen, ebenso wie viele andere Begriffe, mit grundsätzlich ande-

ren Aussageabsichten ein als es der Sprachgewohnheit entspricht. Die dabei ange-

wandte Subtilität kann analytisch nur um den Preis eingeholt werden, die überein-

anderliegenden Schichten zu isolieren und ihr Zusammenwirken rekonstruierend

zu beschreiben. Was passiert nun, wenn der Begriff des Schauspielers auf Richard

Wagner bezogen wird? Was geschieht mit dem Schauspieler, was geschieht mit

Wagner? Ähnlich wie für den »Begriff Brahms« hervorgehoben, werden hier die

beiden Ebenen des Allgemein-Begrifflichen und Einzig-Singulären ineinander ge-

blendet.

Das Bild von zwei verschiedenfarbigen, lichtdurchlässigen Folien, die überein-

andergelegt werden, mag diesen Effekt veranschaulichen: Keine der beiden Folien

behält ihre ursprüngliche Farbe in der Kombination. Die oben liegende Folie wird

zwar grundsätzlich ›den Ton angeben‹, jedoch von der unter ihr liegenden Folie be-

einflusst werden. Für das hier zu behandelnde Problem ist dieses Sprachspiel auch

deshalb interessant, weil man sich die Folien vertauschbar vorstellen kann. Wird

nun die untere nach oben gelegt, dominiert ihre Farbe den Gesamteindruck, wo-

bei die andere Farbe durchscheint. Somit ist es möglich, beide Phänomene unter

dem Einfluss des jeweils anderen zu beschreiben. Anders gesagt: Der Schauspieler

bleibt nicht Schauspieler und Wagner bleibt nicht Wagner.

Eine beliebte Strategie Nietzsches ist zudem, seinem Untersuchungsgegen-

stand den ihm üblicherweise zugesprochenen Status abzuerkennen. In Bezug auf

Wagner nimmt dies zunächst die Form spöttischen Fragens an: »Ist Wagner über-

haupt ein Mensch? Ist er nicht eher eine Krankheit?«83 Später heißt es in analoger

82 Zum Verhältnis von Sprache, Metapher und Begriff bei Nietzsche vgl. die instruktiven Aus-

führungen von Claus Zittel: Das ästhetische Kalkül von Friedrich Nietzsche Also sprach Zara-

thustra, Würzburg 2000/2011, S. 20ff.

83 WA 5, KSA 6, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 87

Satzgestalt: »War Wagner überhaupt ein Musiker? Jedenfalls war er etwas Anderes

m e h r: nämlich ein unvergleichlicher Histrio […]. Er gehört wo andershin als in

die Geschichte der Musik«.84 Indem er so verfährt, verdeutlicht Nietzsche spiele-

risch und provokant den Konstruktionscharakter begrifflicher Zuschreibungen.

Vom ›Schauspieler‹ ist darumnur ein bestimmtesMoment abgetrennt und her-

vorgehoben: Das seiner Wirkung. Gemeint ist seine Befähigung in der besonderen

Kommunikationssituation der Theater- oder Opernbühne, auf ein großes Publi-

kum zu wirken. Der Begriff des Schauspielers, angewandt aufWagner, konsumiert

sich beinahe in diesem einen Aspekt. Besonders der an die Schauspieler gerichtete

moralische Vorwurf, als Meister der Täuschung, des Unechten und Vorgespielten

immer unter dem Verdacht der Unwahrhaftigkeit zu stehen, wird von Nietzsche

ausgeklammert und in die Frage nach derWahrheit derMusik transformiert.Wirkt

nun Wagner als ›Schauspieler‹ auf ein Publikum, artikuliert Nietzsche damit zwei

Vorwürfe: Erstens den, dass seine Musik nicht wahr sei. Aufgrund ihrer Tendenz,

etwa die Faktoren Erhabenheit und Größe suggestiv einzusetzen und die Zuhörer

einfach zu überwältigen, habe sie als eine Musik des angemaßten ›großen Stils‹ zu

gelten. Zweitens seien die dem Publikum in den Opernlibretti vermittelten Bot-

schaften nihilistischer Art und als Symptome der Moderne zu bewerten. Beides

verdient nähere Betrachtung. Zunächst aber soll geklärt werden, was unter dem

Stichwort der »Wirkung« zu verstehen ist.

2.2.2. Wirkung statt Wahrheit

Dass Nietzsche Werke des französischen Philosophen, Schriftstellers und Auf-

klärers Denis Diderot zur Kenntnis nahm, ist gut belegbar.85 Jacques le fataliste

et son maitre war seit 1792 in deutscher Übersetzung zugänglich und Nietzsche

spätestens mit seiner Hegel-Lektüre bekannt. Die dialogische Satire Rameaus Neffe

war erstmals 1805 in Deutschland erschienen und von keinem geringeren als

Goethe übersetzt worden.86 Diderot darf neben dem Dramatiker und Theater-

84 WA 8, KSA 6, S. 30.

85 Vgl. z.B. ein in M 293 eingeflossenes Wortspiel aus dem Fils naturel. Bei Diderot allerdings

heißt es: »Nur der Böse ist einsam«, während Nietzsche eine Umkehrung der Worte präsen-

tiert: »Nur der Einsame ist böse« (belegt in: KSA 14, S. 225). Die deutschsprachige Forschung

hat sich des Verhältnisses von Nietzsche zu Diderot noch nicht umfassend angenommen.

Vgl. aber die Studie von Angelika Schober: Diderot et Nietzsche. In: Diderot studies, Vol. 25,

Genève 1993, S. 89-107, von Joseph Molitorisz: Toward a new humanism: a study of Diderot’s

andNietzsche’s dialectical methodologies, Seattle 1983 und vonWilly Frey: Quelques formes

des antichristianismes: Voltaire, Diderot et Nietzsche, Neuchâtel 1933.

86 Dieser politisch nicht unbedenkliche Text lag den Franzosen selbst erst seit 1821 und zwar

in einer Rückübersetzung aus dem Deutschen vor. Erst 1891 war das französische Original zu

haben. Vgl. die Anmerkungen von Friedrich Bassenge zumAbdruck von »Rameaus Neffe« in:

Denis Diderot: Ästhetische Schriften, Band II, Westberlin 1984, S. 817.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Masken denken – in Masken denken

theoretiker Lessing und dem Theaterleiter Goethe als einer der hauptsächlichen

Einflüsse auf Nietzsches Beschäftigung mit dem Schauspieler-Thema gelten.

Die zu Diderots Lehrstück Der natürliche Sohn gehörigen Unterredungen präsen-

tieren detaillierte Ausführungen über Schauspieltechniken und grundsätzliche

Aspekte der Theaterästhetik. Nietzsche rezipiert spätestens seit seiner Arbeit an

Menschliches, Allzumenschliches Lessings einflussreiche Übersetzung des Fils naturel,

veröffentlicht unter dem Titel »Das Theater des Herrn Diderot«.87

Außerdem hatte Nietzsche in der Ausgabe der von Cotta edierten ZeitungMor-

genblatt für gebildete Stände vom 26. April 1830 Auszüge aus dem Paradoxe sur le comé-

dien lesen können. Diese schauspieltheoretische Schrift hatte Diderot bereits zwi-

schen 1770 und 1777 verfasst, sie wurde aber auch in Frankreich erst postum und

just im Jahr 1830 veröffentlicht. Die erste mir bekannte deutschsprachige Überset-

zung des Paradoxe liegt mit dem Vorabdruck imMorgenblatt vor.88 Es ist deshalb für

meine Überlegungen bedeutsam, weil darin zwei verschiedene Schauspieltechni-

ken einander gegenübergestellt werden: Der empfindende und der kühl nachah-

mende Schauspieler. Der erstere lebt gewissermaßen auf der Bühne seine Rolle

und in seiner Rolle, sodass Diderot am Beispiel der französischen Schauspielerin

Marie Dumesnil festhalten kann: »sie kommt auf die Bretter und weiß nicht, was

sie sprechen wird, das halbe Stück über weiß sie nicht, was sie spricht«. Darunter

aber leide eine gleichmäßige und vor allem wiederholbare Qualität des Bühnen-

spiels, denn »[f]ühlte der Schauspieler bei seinem Spiel, könnte er da zweimal hin-

tereinander dieselbe Rolle mit derselben Kraft und demselben Glück geben?«. Der

zweite Typ, den Diderot deutlich präferiert, arbeite ganz anders: »Der Schauspie-

ler dagegen, dessen Spiel sich auf Verstand, auf Studien des Menschen, auf stete

Nachahmung eines idealen Musters, auf Einbildungskraft und Gedächtniß grün-

det, ist und bleibt in allen Vorstellungen […] immer gleich vollkommen.«89 Man

könnte beide Techniken also auch vom Grad der Bewusstheit des Schau-Spielens

her beschreiben: Indem der schlechte Schauspieler die künstliche Situation des

87 Die von Lessing übersetzte Ausgabe »Das Theater des Herrn Diderot« (Berlin: Voß, 1760) ist

seitMai 1879 inNietzsches Besitz verbürgt. Vgl. Guiliano Campioni u.a. (Hg.): Nietzsches per-

sönliche Bibliothek, Berlin/New York 2003, S. 186ff. Es umfasst neben Le fils naturel (1757, Der

natürliche Sohn) und den dazugehörigen drei Unterredungen auch das bürgerliche Schau-

spiel Le père de famille (1758, Der Hausvater), sowie die Abhandlung De la poésie dramatique

(1758, Von der dramatischen Dichtkunst).

88 DieNummern 99 und 100 desMorgenblatt von 1830 beinhalten den Vorabdruck des Paradoxe.

Der vollständige Text liegt in deutscher Übersetzung von Katharina Scheinfuß erst seit 1953

vor. Abgedruckt in: Denis Diderot: Erzählungen und Gespräche, Leipzig 1953.

89 Alle Zitate aus: Morgenblatt für gebildete Stände, Nr. 99, Montag, 26. April 1830. Zu Dide-

rots Konzeption der Schauspielkunst zwischen beobachtender Empfindsamkeit und berech-

netem Spiel vgl. Eberhard Opl: Die Wandlung des Begriffes sensibilité in der Ästhetik Di-

derots. In: Maske und Kothurn. Internationale Beiträge zur Theaterwissenschaft, Heft 3-4,

Wien/Köln 1987, S. 33-53.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 89

Theaters weitestgehend ausblendet, muss er sich so sehr seiner Rolle überlassen,

dass sein Spiel einem nicht mehr bewussten Zustand gleichkommt. Dem guten

Schauspieler hingegen bleibt der Umstand der Bühnensituation immer vor Augen.

Selbst wenn er Diderots Forderungen der ›Vierten Wand‹ erfüllt (d.h. dem Publi-

kum eine unbedingte Illusion bietet), bedient er sich bewusst seines in Übungen

wiederholten und erlernten Handwerks. Die Parallelen zu Nietzsches Überlegun-

gen sind offenkundig. Eindeutig feststellen oder gar beweisen lassen sich solche

Einflüsse freilich nicht. Dennoch mögen diese Hinweise hilfreich sein, einige der

Gedanken und Argumentationsmuster Nietzsches im zeitgenössischen Diskurs zu

verorten.

Die beschriebene Diskrepanz zwischen den beiden Arten des Falsch-Seins

verweist auf eine weitere Unterscheidung, die Nietzsches Schriften bezüglich des

Schauspielers oft nur implizit unterliegt: In bestimmten Fällen sind die Kriterien,

eine Meisterschaft in der Kunst der Falschheit und Verstellung zu erlangen, im

Leben andere als auf der Bühne.

Beginnen wir mit den ›Berufsschauspielern‹, deren Darstellungskunst bereits

in der Geburt der Tragödie einige Überlegungen gewidmet sind. In dem infrage ste-

henden Abschnitt wird die euripideische Tragödie in ihren kulturauflösenden Ten-

denzen thematisiert. Es geht mir an dieser Stelle um eine – notwendig den Ge-

samtkontext des Werkes auf ein Minimum reduzierende – Rekonstruktion der

dort unterschiedenen zwei Arten des Schauspielens: Mit einem Verweis auf den

Ion des Platon ist die erste als eine Identifikation des Schauspielers mit den dar-

gestellten Handlungen und Gefühlen, mithin seine völlige Abstandslosigkeit zum

dramatischen Gegenstand beschrieben. Nietzsche fasst diese Art zusammen zum

»Schauspieler mit dem klopfenden Herzen«.90 Ihm wird nun – und hier befinden

wir uns schon nicht mehr im Ion – die »affectlose Kühle des wahren Schauspie-

lers« entgegengestellt, der »gerade in seiner höchsten Thätigkeit, ganz Schein und

Lust am Scheine« sein soll.91 Während der erste Schauspieler sich um des Effektes

willen seinen Gefühlen überlässt und das Bewusstsein für die künstliche Situation

möglichst unterdrücken muss, trägt die bewusste »Lust am Scheine« den epischen

Schauspieler in seiner Kunst. Im Morgenblatt ist eine Stelle aus dem Paradoxe fol-

gendermaßen übersetzt worden: »Die Hauptsache, die ich beim großen Schauspie-

ler verlange, ist viel Verstand. Er soll nach mir ein kalter ruhiger Beobachter sein«.

Nietzsche könnte also sowohl in der Wortwahl von Diderot inspiriert worden sein

als auch generell im Konzept einer Gegenüberstellung zweier Schauspieltechni-

ken sowie deren Bewertung. Hatte der Franzose doch geschrieben: »zuviel Gefühl

90 Vgl. GT, KSA 1, S. 84. Dies ist, in der Logik der Geburt der Tragödie, gleichwohl etwas anderes

als das rauschhafte Aufgehen im dionysisch erlebten Moment.

91 GT, KSA 1, S. 84. Gemeint sind hier die Schauspieler eines »dramatisirten Epos« sowie der

»epische Rhapsode«.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Masken denken – in Masken denken

macht mittelmäßige Schauspieler; mittelmäßiges Gefühl macht die Mehrzahl der

schlechten Schauspieler, und im gänzlichen Mangel an Gefühl liegt der Keim zum

großen Schauspieler«.92

DieseUnterscheidung zweier grundsätzlich verschiedenerHerangehensweisen

an das Schauspieler-Handwerk trifft sich – bei aller sonstigen Verschiedenheit –

mit den im FallWagner explizierten Spielarten der Verstellung genau an dem Punkt

der Bewusstheit oder Unbewusstheit des Spielens im Akt des Spiels selbst. Auch

der Verweis auf Talma im Fall Wagner, auf den später eingegangen werden soll,

zielt in diese Richtung. Gibt es für den Berufsschauspieler üblicherweise einen Ort

der Bühne einerseits und eine klar davon getrennte Sphäre andererseits, wo Rolle,

Kostümund dazu gehörige Darstellungskünste abgelegt sind, so gelten im Falle der

Schauspielerei im Leben andere Regeln. Vor allem in Hinsicht der besten Wirkung

auf das jeweilige ›Publikum‹ wird dieser Aspekt für Nietzsche bedeutsam. Manch-

mal ist es demnach nötig, dass der ideale Schauspieler im Leben den Umstand,

dass er schauspielt, gänzlich vergisst. Dies verdeutlicht ein bemerkenswertes Notat

von 1887: »Überall, wo die Verstellung stärker wirkt, wenn sie unbewußt ist, wird

sie unbewußt.«93 Nietzsche hat in dieser Nachlass-Stelle vor allem die Frauen im

Blick, macht aber auch für Wagner eine Selbstdarstellungskunst geltend, die sich

selbst nicht transparent ist. Auch wenn die Überlegung in dieser Form nicht ver-

öffentlicht wurde, vermag sie einen guten Hinweis zu geben. Impliziert sie doch,

in Anlehnung an Nietzsches Sprachspiel, eine instinktiv sich ausformende Macht

der Verstellung, deren Gradmesser die Wirkung ist.

Vorhin habe ich darauf hingewiesen, dass Nietzsche am Schauspieler nicht

mehr die moralische Problematik von Verstellung und Lüge interessiert. Es ist aber

offengeblieben, welcher Aspekt stattdessen bedeutsam wird. Nun liegt die These

nahe, dass es sich um die Frage nach dem Effekt handelt, insofern die Schauspie-

lerei von der Seite ihrerWirkung her gedacht wird.Weder an die Frauen noch anWag-

ner richtet Nietzsche den moralischen Vorwurf, andere zu täuschen, wenn er sie

Schauspieler nennt. Indem sie allerdings als Schauspieler statt auf irgendeine (von

Nietzsche ohnehin verabschiedete) ›Wahrheit‹ auf die Wirkung setzen, ergeben

sich verschiedene Probleme. Mit Blick auf alle modernen Musiker macht Nietz-

sche am Beispiel Wagners deutlich, dass die Musik den Schauspieler-Tugenden

unterworfen wird, wenn sie allein auf die effektivste Massenwirkung und damit

auf die Selbstbestärkung des Komponisten oder Musikers abzielt. Sie lebt dann

nicht mehr aus sich selbst heraus und trägt ihren Sinn nicht in sich selbst. Folglich

92 Alle Zitate: Morgenblatt für gebildete Stände, Nr. 99, Montag, 26. April 1830.

93 Nachlass 1887, 8 [1]; KSA 12, S. 325. Die Aufzeichnung wurde von Nietzsche auf einem Blatt

notiert, das der Archivmappe Mp XVII (Bl. 107r) zugeordnet ist. Dessen wissenschaftliche

Transkription wird erst in KGW IX 13 nachzuvollziehen sein. Ich danke Beat Röllin für einen

Vorabblick auf die Materialien, der die hier gegebene Umschrift ermöglichte.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 91

wird sie den ›großen Stil‹ nur deshalb kopieren, weil dieser die entsprechenden

Wirkungen garantiert. Der Begriff des Schauspielers wird somit zu einer mitunter

weit ausgelegten Beschreibungskategorie, mit der sowohl bewusst eingesetzte als

auch unbewusst bleibende Möglichkeiten der Einflussnahme und des Einwirkens

auf andere Menschen assoziiert sind.

DaNietzsche ein Umschlagen von unbewussten in bewusste Vorgänge (und vice

versa) annimmt, ›Bewusstheit‹ bei ihm also viele Grade kennt, wird die Komplexität

des Phänomens nochmals entscheidend potenziert. Dies zeigen nicht zuletzt die

zahlreichen Abschnitte, in denen ein Übergehen vom ›Schein‹ zum ›Sein‹ thema-

tisiert wird. Dabei geschieht eine Transformation von auf bestimmte Wirkungen

abzielender Verstellung, sei sie bewusst oder unbewusst, in eine Natürlichkeit der

Handlungen, die ihren anfangs scheinhaften Charakter abgelegt haben. Verstel-

lung und Wahrheit tauschen einander ab, bis das eine nicht mehr vom anderen zu

unterscheiden ist. Allem voran wird die begriffliche Gegenüberstellung Täuschung

vs. Wahrheit und Schein vs. Sein als eine künstliche und letztlich nicht mehr klar

abzugrenzende Unterscheidung auch sprachlich infrage gestellt. Schon allein die

paradox anmutende Idee von ›unbewußter Verstellung‹ macht diese Problematik

deutlich: Sich zu verstellen ist per se verbunden mit der Intention der Täuschung,

sei sie gravierend oder banal wie bei der Etikette der Höflichkeit, die sich in einem

gewissen Grade immer selbst transparent bleibt. Wenn die Verstellungskunst al-

lerdings so subtil sein muss, dass sie nicht mehr als solche zu erkennen ist – etwa,

weil es überredender wirkt und überhaupt wirkungsvoller ist, wenn ein Anschein

von Authentizität gegeben ist – so muss sie sich auch vor dem Täuscher selbst ver-

bergen. Erst, wenn er glaubt, sich nicht mehr zu verstellen, wenn die Verstellung

also unbewusst geworden ist, erreicht sie ihre höchstmögliche Wirkungsfähigkeit.

Nicht von ungefähr verlagert Nietzsche in FW 361 diese Art der ›unbewußten Ver-

stellung‹ ins Reich der Tiere, indem er die Anpassungsform der Mimikry themati-

siert und per Analogieschluß auf das Tier Mensch appliziert. Infolgedessen wird

auch das Instrumentarium der Begriffe biologisiert. Was der Berufsschauspieler

mit seinem handwerklichen Können und jahrelanger Übung bewusst herstellen

kann – die perfekte Illusion bzw. das als wahr geglaubte Unwahre – muss bei al-

len ›Gelegenheitsschauspielern‹ erst bis ins Unbewusste verinnerlicht werden, um

seine beste, überredenste Wirkung zu entfalten.

Aus diesem Grund, nämlich der fundamentalen Ambiguität und Nicht-

Festgelegtheit der Art, in der Nietzsche mit Begriffen umgeht, ist es verkürzt,

wollte man dem Schauspieler eine durchweg negative Konnotation in seinen Tex-

ten unterstellen.94 Vielmehr ist dem Begriff keine moralisch eindeutige Wertung

implementiert und er ist als neben der Maske zentralem Begriff der Reaktion auf

94 Dementsprechend ist auch die vonWellner vollzogene Beurteilung, »Schauspieler« seien bei

Nietzsche stets negativ, »Maske« hingegen positiv konnotiert, eine vorschnelle Verallgemei-

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Masken denken – in Masken denken

Lebensumstände offen gehalten. Ebenso wenig verbleibt die Maske in einer allein

positiven Konzeption, wenngleich diese durchaus häufiger vorkommt.95 Sehr

eindeutig ist hingegen die Kombination des Begriffspaars Wagner – Schauspieler

als eine negativ bewertete angelegt.

Wenn Nietzsche sich dabei scharf gegen die schauspielerische Tendenz wen-

det, so hat er immer das Metier der Kunst und insbesondere die Musik vor Augen.

Hier werden Verstellung, das Vortäuschen eines ›großen Stils‹ und die Inszenie-

rung des Genialen zum unverzeihlichen Vergehen an der Musik. Dies zeigen nicht

zuletzt die den Hauptteil des Fall Wagner abschließenden drei Forderungen, die

sich allesamt auf die Künste beziehen: »D a s s d a s T h e a t e r n i c h t H e r r

ü b e r d i e K ü n s t e w i r d .« verbindet sich engmit der darauffolgenden For-

derung. Denn, »[ d ] a s s d e r S c h a u s p i e l e r n i c h t z u m V e r f ü h -

r e r d e r E c h t e n w i r d«, zeigt die Verlockung auf, die mit der Wirkungs-

mächtigkeit schauspielerischer Fähigkeiten einhergeht: Wer noch ›echt‹ unter Mu-

sikern ist, steht demnach in der Gefahr, dem schnellen Erfolg auf ein Publikum

ausgerichteter Effekte zu erliegen. Besteht doch die Meisterschaft des Schauspie-

lers darin, unbedingt zu sich zu überreden und mit instinktgeleiteter Sicherheit

die Mittel zur bestenWirkung auf ein Massenpublikum zu finden. Die Klimax die-

ses Dreischritts aber bildet die Forderung, »[ d ] a s s d i e M u s i k n i c h t z u

e i n e r K u n s t z u l ü g e n w i r d«, mit der ein Haupteinwand auch gegen

Wagner ausgesprochen ist.

Wie aber können unter der Perspektive einer Philosophie, die die Vorherrschaft

des Seins (des ›Echten‹ als Wahrheit) über den Schein (das ›Unechte‹ als Lüge und

Unwahrheit), aufgehoben hat, derartige Forderungen überhaupt noch artikuliert

werden? Die Antwort ist darin zu suchen, dass die Kategorien des Wahren und

Falschen lediglich für die Bereiche der Philosophie und der Wissenschaft hinter-

fragt und damit delegitimiert worden sind. Gerade ihr Jahrhunderte währender

absoluter und dogmatischer Geltungsanspruch macht sie für Nietzsche verdäch-

tig. Indem nun aber der Kampfplatz des Wahren und Unwahren mit dem Problem

des Schauspielers zusammengeführt wird, kann Nietzsche diese Urteile auf den

Bereich der Musik übertragen. Der französische Schauspieler François-Joseph Tal-

ma soll häufig mit Napoleon verkehrt und ihn im Jahr 1813 nach Deutschland be-

gleitet haben. In der Zuspitzung von Aussagen Talmas auf die provokante Formel

»was als wahr wirken soll, darf nicht wahr sein«, präsentiert Nietzsche hier »die

ganze Psychologie des Schauspielers« und dessen »Moral«.96

nerung. Vgl. das von KlausWellner verfasste Lemma »Maske, Schauspieler« in: Christian Nie-

meyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009, S. 220f.

95 V.a. in der Variante der »Maskierung« oder »Maskerade« gibt es inhaltlich auch abwertende

Stellen.

96 WA 8, KSA 6, S. 31. Es ist, wie häufig bei Zitaten oder Referenzen Nietzsches, eine kluge

Destillation umfangreicherer Ausführungen Talmas, oder, wie Sommer schreibt, »eine Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 93

Mit der Feststellung »Wagner’s Musik ist niemals wahr.«97 bekommt Nietzsche

ganz offenkundig denjenigen ›Notstand‹ zu fassen, der für ihn in Richard Wag-

ner exemplarisch zum Ausdruck kommt. Ist der Musiker Wagner ein Schauspieler,

stellt er also die Tugenden eines Schauspielers, auf das Publikum zu wirken, über

die Tugenden eines Musikers, in der Musik den Ausdruck seiner Kultur zu finden.

Anders gesagt: Ist Wagner unwahr, so der Schluss, ist es auch seine Musik.

Musik aber kann nicht wahr oder unwahr sein. Musik ist ein Ablaufen von Tö-

nen und somit erst in ihrem Vollzug Musik. Als dieser Vollzug kann man ihr allen-

falls Wirklichkeit zuschreiben, indem sie sich in der Welt akustisch ereignet. Au-

ßerdem kann sie einen Geschmack treffen oder nicht.Die Kategorien vonWahrheit

und Falschheit auf die Musik zu applizieren, macht vordergründig keinen Sinn.

Und in der Tat scheinen hier die ästhetischen Kategorien, nach denen man ein Ur-

teil über ›gute/geschmackvolle‹ oder ›schlechte/geschmacklose‹ Musik fällen kann,

in die Urteile der Erkenntnistheorie ›wahr‹ und ›unwahr‹ überführt worden zu sein.

Wie vielfach bemerkt worden ist, haben bei Nietzsche diese Urteile nicht mehr als

absolute Größen, sondern nur noch als relationale einen Sinn. Insofern wäre im-

mer zu fragen: wahr in Bezug worauf?

Erst angesichts der Schauspieler-Wagner-Thematik scheint der Wert von Mu-

sik nur negativ bestimmt werden zu können (»Wagner’s Musik ist niemals wahr«).

Sie scheint hier für eine Musik zu stehen, die nicht sich selbst als Musik will – son-

dern das Vehikel einer Wirkungsmaschinerie auf ein Massenpublikum zu sein hat.

Wie wir gesehen haben, gilt Wagner als ein Schauspieler-Musiker, der »gegen sich

falsch« ist. Folglich ist er falsch gegen das Metier, das er ausübt: »Wagner rechnet

nie als Musiker, von irgend einem Musiker-Gewissen aus: er will die Wirkung, er

will Nichts als die Wirkung.«98 Ein Musiker aber, der falsch gegen die Musik ist,

weil er mit ihr vor den Massen glänzen will, kann auch nur ›falsche Musik‹ kom-

ponieren.Wahre Musik scheint dagegen ihre musikalischen Mittel in notwendiger

Entwicklung aus sich selbst heraus zu schaffen – und sich erst in einem zweiten

Schritt an das Publikum zu wenden. Was Nietzsche also missfällt, ist eine Art Kal-

kül, das er bei Wagner bemerkt hat und das sich im Gewollten der musikalischen

Effekte und dem Gekünstelten der allein auf Wirkung bedachten Kompositionen

abbildet. Aus diesem Grund ist es wichtig, das Thema der Wahrheit oder Unwahr-

heit der Musik (Wagners) als einen an das Schauspieler-Problem geknüpften Topos

zu sehen – und zwar insofern der Schauspieler Talma hierbei der Stichwortgeber

knappung und Pointierung« aus Paul Foucher: Les coulisses du passé. Vgl. hierzu Andreas Urs

Sommer: Nietzsche-Kommentar. Der Fall Wagner. Götzen-Dämmerung, Berlin/Boston 2012,

S. 127ff. DieNotizen inNietzschesNachlass zu Talma stammen aus den Jahren 1887 und 1888.

97 WA 8, KSA 6, S. 31.

98 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Masken denken – in Masken denken

ist. Ohne dabei aus dem Schauspieler-Topos eine moralische Verwerflichkeit ab-

zuleiten, nimmt es hier die Position eines ästhetischen Urteils ein. Die vorgenom-

mene Operation ist also eine zweifache: Das ›Wahre‹ ist aus den erkenntnistheo-

retischen und den moralischen Kontexten entnommen. Ebenso ist der ›Schauspie-

ler‹ des engeren Theater-Kontextes und des moralischen Verdikts der Betrügerei

entkleidet. Beide sind demgegenüber in einen bestimmten ästhetischen Kontext

eingeschrieben, den der Musik. Man darf ein analoges Verfahren der Übertragung

vermuten, wenn Nietzsche an anderer Stelle seine Wertschätzung gegenüber der

Musik in den Begriff der Krankheit kleidet – wobei das Gegenstück der Gesund-

heit sofort mit aufscheint. Dessen implizite Voraussetzung resultiert aus dem be-

kannten physiologischen Standpunkt, demgemäß die Leiblichkeit des Menschen

zu einem wichtigen Bezugssystem wird.99 Freilich spielt auch seine Freude an der

wortgewandten Provokation eine Rolle, wenn Nietzsche im Fall Wagner fragt: »Ist

Wagner überhaupt ein Mensch? Ist er nicht eher eine Krankheit? […] e r h a t

d i e M u s i k k r a n k g e m a c h t «.100

Wir haben festgehalten, dass mit dem Schauspieler-Motiv an die Musik ein der

Ästhetik fremder Wertmaßstab herangetragen wird, der des Wahren und Unwah-

ren. Ein zweites Moment wurde bislang nur angedeutet und soll nun argumentativ

expliziert werden.WennNietzscheWagner unter die Schauspieler zählt, so oftmals

unter demHinweis auf den Einfluss, den sie auf ihr zahlreiches Publikum ausüben.

Anders als heute, wo etwa das Kino und Popkonzerte die Massen anlocken und das

Fernsehen rund um die Uhr Unterhaltungsprogramme bietet, waren Theater und

99 In Nietzsche contra Wagner werden dezidiert »physiologische Einwände« gegen die Musik

Wagners geltend gemacht, deren Relevanz damit begründet wird, Ästhetik sei »nichts als ei-

ne angewandte Physiologie« (NW, KSA 6, S. 418). Nietzsche beantwortet sich die Frage, was

ein »ganzer Leib« von der Musik wollen kann, wie folgt: Erleichterung durch kühne Rhyth-

men, Ausruhen von Schwermut, Heiterkeit, Tiefe und Vollkommenheit. Wagners Musik hin-

gegen bringe Atemnot, Heiserkeit, Herzprobleme, Kreislauf- und Magenbeschwerden. Ent-

sprechend lautet das scharfe Urteil: »Aber Wagner macht krank.« (ebd., S. 419). Nietzsche

wendet insgesamt verschiedenste sprachliche Überblendtechniken an, um dieWirkung und

den Wert der Musik Wagners zu beschreiben. Im § 5 des Fall Wagners stellt er uns Wagner

als einen »Gastgeber« vor, der »mit bescheidenem Aufwand eine fürstliche Tafel zu reprä-

sentiren« wisse. Dieser Ausflug ins Kulinarische wird mit überaus übergriffigen Metaphern-

Spielen satirisch ausgekostet. Während der Wagnerianer »mit seinem gläubigen Magen«

dieser »Kost« zuspreche, gilt für alle anderen: »Wagner gibt uns nicht genug zu beissen.«

DasWagnerische Rezitativ gilt immerhin noch als schlechte Suppemit »wenig Fleisch, schon

mehr Knochen und sehr viel Brühe«. Das »Leitmotiv« hingegen könne man »vielleicht als

idealen Zahnstocher« gebrauchen (WA 8, KSA 6, S. 31f.). Für den physiologischen Standpunkt

Nietzsches ist es nur folgerichtig, dass hier der Vorgang des Musikhörens mit dem der Nah-

rungsaufnahme verglichen wird: Wagners Musik macht nun nicht nur krank, sondern lässt

einen dazu noch hungrig. Solche Sprachspiele sind unter die »physiologischen Einwände«

gegen die Musik Wagners zu rechnen, wie sie in Nietzsche contra Wagner artikuliert werden.

100 WA 5, KSA 6, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 95

Oper im 19. Jahrhundert echte Massenmedien. Nietzsche selbst besuchte zahlrei-

che Konzerte, Theater- und Opernaufführungen in den verschiedensten Städten.

Trotzdem oder gerade deshalb wird er nicht müde, die besondere Atmosphäre des

Theaters im Allgemeinen und des Bayreuther Festspielhauses im Besonderen als

eigentlich gefährliches Moment hervorzuheben:

In Bayreuth istman nur alsMasse ehrlich, als Einzelner lügtman, belügtman sich.

[…] In das Theater bringt niemand die feinsten Sinne seiner Kunstmit, amwenigs-

ten der Künstler, der für das Theater arbeitet, – es fehlt die Einsamkeit, alles Voll-

kommene verträgt keine Zeugen … Im Theater wirdman Volk, Heerde,Weib, Pha-

risäer, Stimmvieh, Patronatsherr, Idiot – Wa g n e r i a n e r : da unterliegt auch

noch das persönlichste Gewissen dem nivellirenden Zauber der grossen Zahl, da

regiert der Nachbar, da w i r d man Nachbar…101

Das Phänomen Wagner als Massenhysterie? Bei allen Grobheiten der Argumenta-

tion trifft Nietzsche dort einen neuralgischen Punkt, wo er Bedenken gegenüber

den Möglichkeiten der Einflussnahme auf eine große Anzahl von Menschen äu-

ßert. »Wir kennen die Massen, wir kennen das Theater.«, sagt die Textfigur, der

»E r f o l g Wagner’s«, und fügt hinzu, was die Massen bewege, sei allein »das Gro-

ße, das Erhabne, das Gigantische«, kurz, das unbedingt »Überwältigende«.102 Zur

Charakterisierung des musikalischen Stils Wagners dienen darüber hinaus Worte,

die ihm eine »hypnotische« und »die Nerven reizende« Wirkung bescheinigen. Zu-

sätzlich entwickelt Nietzsche den Topos des Umwerfens: »Er ist ein Meister hyp-

notischer Griffe, er wirft die Stärksten noch wie Stiere um.«103 Der unbedingte

Wille Wagners, sich ein Massenpublikum zu unterwerfen, bringe so eine Musik

hervor, die den Einzelnen als Teil einer Masse und nicht als Einzelnen behandelt.

Deshalb ist Wagner auch das »u n h ö f l i c h s t e Genie der Welt […] er sagt ein

Ding so oft, bis man verzweifelt, – bis man’s glaubt«.104 Der große Stil als Atti-

tüde und Nachahmung, nicht als natürlich gewachsenes Musikelement; die Mit-

tel dazu aus dem Trickrepertoire der Hypnotiseure; beides eingesetzt zum Zweck

101 NW, Wo ich Einwände mache, KSA 6, S. 420. Die zitierten Worte sind selbst Teil einer mar-

kierten wörtlichen Rede an einen Wagnerianer. Vgl. auch FW 368.

102 WA 6, KSA 6, S. 24. Auch Imasaki analysiert diesen Zusammenhang, allerdings mit fragwür-

dig biographistischem Ansatz: »Der Grund, warum sich der Freigeist Nietzsche von […] dem

SchauspielerWagner distanzierenmusste, liegt darin, dass beide derMaske bedürfen« (Taka-

hide Imasaki: Die Masken des Freigeistes und des Schauspielers in der Philosophie Friedrich

Nietzsches. In: Jutta Georg; Renate Reschke (Hg.): Nietzsche undWagner. Perspektiven ihrer

Auseinandersetzung, Berlin/Boston 2016, S. 38-45, hier S. 42).

103 WA 5, KSA 6, S. 23. Vgl. hierzu auch WA 6, KSA 6, S. 24; WA 8, KSA 6, S. 29 und WA 9, KSA 6,

S. 32.

104 WA 1, KSA 6, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Masken denken – in Masken denken

der bedingungslosen Vereinnahmung des Publikums – das sind hier die Hauptkri-

tikpunkte. Insofern Wagner sogar im Sperrdruck »d i e H e r a u f k u n f t d e s

S c h a u s p i e l e r s i n d e r M u s i k« bedeutet, ist es um die Unbefangenheit

und »Rechtschaffenheit« der Musiker geschehen: »Der grosse Erfolg, der Massen-

Erfolg ist nicht mehr auf der Seite der Echten, – man muss Schauspieler sein,

ihn zu haben!«105 Das klingt zunächst paradox: Einerseits wurde Wagner gerade

für seine höchst effektive Massenwirkung kritisiert, andererseits soll es »Massen-

Erfolge« auf der »Seite der Echten« gegeben haben (man denke etwa an Händel

und Rossini, an Bizet und Beethoven). Bei genauerem Hinsehen aber wird deut-

lich, dass Nietzsche hier tatsächlich auf einer feinen, aber schwerwiegenden Un-

terscheidung besteht: Ob die Musikschaffenden für die Musik und um der Musik

willen, oder für ihr Publikum, für die Massen komponieren. Massenerfolge schei-

nen beiden möglich. Allerdings ahnt Nietzsche, »dass in Niedergangs-Culturen,

dass überall, wo den Massen die Entscheidung in die Hände fällt, die Echtheit

überflüssig, nachtheilig, zurücksetzend wird. Nur der Schauspieler weckt noch die

g r o s s e Begeisterung.«106

Wenn es eine Eigenart des Schauspielers ist, die Massen zu bewegen und auf

sie zu wirken, dann verdient das,womit auf sie gewirkt wird, höchste Aufmerksam-

keit. Neben der soeben besprochenen musikalischen Komponente gerät nun auch

die Frage in den Fokus,welcher Botschaft das Publikum ausgesetzt ist,wenn es sich

in einen mehrstündigen Opernabend begibt. Bekanntermaßen war es schließlich

der Parsifal, dessen christliche Motive bedienender Plot den entscheidenden ›Trop-

fen‹ im überlaufenden ›Fass‹ der Unmut Nietzsches gegen Wagner bedeutete. Im

Fall Wagner sind die inhaltlichen Bedenken auf das Moment der Erlösung zuge-

spitzt. Der Paragraph 3 etwa häuft in überzeichneter, satirischer Absicht Beispiele

über die jeweiligen Erlösungstendenzen aus allen zehn von Wagner zur Auffüh-

rung bestimmten Opern auf, um zu unterstreichen: »Wagner hat über nichts so

tief wie über die Erlösung nachgedacht: seine Oper ist eine Oper der Erlösung.«107

Neben den musikalischen Ausdrucksmitteln steht also gleichermaßen die in der

105 WA 11, KSA 6, S. 37. Schon in der Fröhlichen Wissenschaft ist dieser Zusammenhang zwi-

schen Massenwirkung und Schauspielerei als rhetorisches Fragen thematisiert: »U m d i e

M e n g e z u b e w e g e n . –Muss nichtDer,welcher dieMengebewegenwill, der Schau-

spieler seiner selbst sein?Muss er nicht sich selber erst ins Grotesk-Deutliche übersetzen und

seine ganze Person und Sache in dieser Vergröberung und Vereinfachung v o r t r a g e n ?«

(FW 236, KSA 3, S. 513).

106 Ebd. S. 37f. Es ist erstaunlich, wie treffend Nietzsches Diagnose an diesem Punkt für die spä-

teren Demokratien geworden ist, die ja noch nicht einmal politisch greifbar waren. Um 1900

hatte die ›Masse‹ noch gar nichts zu entscheiden. Schaut man aber auf viele der relevanten

politischen und kulturellen Prozesse, fällt eine bedenkliche Pflicht zum Selbstdarstellertum

auf.

107 WA 3, KSA 6, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 97

Oper erzählte Geschichte unter dem Verdacht, Sprachrohr der modernen décadence

zu sein. Diese sei vor allem von einer »Instinkt-Doppelzüngigkeit« gekennzeich-

net, der auch Wagners Opern unterliegen: »Nach der Herren-Moral, der vorneh-

men Moral hinschielen (– die isländische Sage ist beinahe deren wichtigste Ur-

kunde –) und dabei die Gegenlehre, die vom ›Evangelium der Niedrigsten‹, vom

B e d ü r f n i s s der Erlösung, im Munde führen! …«108 An diesem Punkt wird

besonders ersichtlich, wie sehr die Vorstellungen des Komponisten und des Philo-

sophen über denWert und Nutzen vonMusik divergieren, bzw. wie sehr Nietzsche

sie als solche stilisiert.109 In den beiden Wagner-Texten etwa sind Hinweise zu fin-

den, nach denen der musikalische MaßstabWorte wie »leicht, biegsam«, aber auch

»böse, raffinirt, fatalistisch« anlegt und zugleich Heiterkeit, Tiefe und Zärtlich-

keit mit »Niedertracht« verbunden sind.110 Wenn dagegen, wie oben ausgeführt,

Wagner mit Wucht und Brutalität sein Publikum zu hypnotisieren bemüht ist und

noch dazu ›asketische‹ Werte der Weltentsagung, der christlichen Keuschheit und

der Notwendigkeit, irgendworin Erlösung zu finden in Musik übersetzt, ist das

nach Nietzsches Einschätzung eine geradezu gefährliche Kombination. In der Ge-

nealogie der Moral gilt als eigentlicher Gegensatz zum asketischen Ideal die Kunst,

weil in ihr Lüge und Täuschung dem unbedingten Streben nach Wahrheit entge-

genstünden. Dementsprechend heißt es dort mit einem Seitenblick auf Wagner:

»Eine Künstler-Dienstbarkeit im Dienste des asketischen Ideals ist deshalb die ei-

gentlichste Künstler-C o r r u p t i o n«.111 Dass der ›Schauspieler‹ Wagner mit den

Mitteln der Musik solche décadence-Ideale verherrlicht habe, macht ihn für Nietz-

sche so problematisch.

Am Ende dieses Kapitels sei noch einmal an die Zuspitzung ›Händel‹ und ›Ros-

sini‹ erinnert, mit der ein weiterer Bezug zur Musik der Moderne gegeben ist. Den

beiden so verschiedenen Musikern wurde am Ende der Zweiten Nachschrift zum Fall

Wagner eine den ›großen Stil‹ im ganzen noch rechtfertigende Physis zugestan-

den, derer die modernen Musiker, allen voran Wagner und Brahms, entbehrten.

Der Abschnitt endet ganz unvermittelt im Zeichen einer in Nietzsches Texten an

108 WA Epilog, KSA 6, S. 51.

109 In seinem Aufsatz unterstreicht Roger Scruton diese Differenzen. Auch wenn für Nietzsches

Position vereinfachend die »life affirming virtues« veranschlagt werden, sind die Ausführun-

gen zu Wagner erhellend: »For Wagner, in contrast, the aesthetic justification of the world

involves foregrounding our capacity for renunciation. Art is not a vindication of life but a

redemption from it« (Roger Scruton: Nietzsche on Wagner. In: Daniel Came (Hg.): Nietzsche

on art and life, Oxford 2014, S. 242). Nietzsches Stellung zur Musik ist freilich ambivalenter

und facettenreicher, als es Scruton vermitteln und es hier ausgeführt werden kann. Vgl. et-

wa zu Nietzsches Musikverständnis Manos Perrakis: Nietzsches Musikästhetik der Affekte,

Freiburg/München 2011.

110 Vgl. WA 1, KSA 6, S. 13. und NW Intermezzo, KSA 6, S. 420.

111 GM III, 25, KSA 5, S. 403.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Masken denken – in Masken denken

verschiedenen Stellen wiederkehrenden Denkfigur der Verheißung. Nachdem al-

so an der Musik das Krankheitsbild der Moderne diagnostiziert wurde und noch

bevor im Epilog Nietzsche seinen »Begriff des M o d e r n e n« explizieren wird,

steht an dieser Stelle des Textaufbaus ein Hoffnungsmoment. Insgesamt könne

nichts »die Musik i n der Hauptsache v o n der Hauptsache kuriren, von der Fa-

talität, Ausdruck des physiologischen Widerspruchs zu sein«.112 Die Mehrheit der

modernen Musik sei also auf diese Weise regelrecht verdorben, jedoch ist einer

zukünftigen Möglichkeit argumentativ Raum gegeben: Schließlich wären Ausnah-

mefälle denkbar, die die in der Moderne abhanden gekommenen physiologischen

Voraussetzungen gewissermaßen als Atavismus in sich bergen: »An sich ist die

Möglichkeit nicht ausgeschlossen, dass es noch R e s t e stärkerer Geschlechter,

typisch unzeitgemässer Menschen irgendwo in Europa giebt: von da aus wäre ei-

ne v e r s p ä t e t e Schönheit und Vollkommenheit auch für die Musik noch zu

erhoffen.«113

2.2.3. Das Schauspieler-Problem der Demokratie und der Moderne

Es ist bemerkenswert, dass Nietzsche sehr selten vom Schauspieler als eigentli-

chemTheaterschauspieler handelt. Vielmehr verwendet er ihn als einen Begriff mit

verschiedenem Konnotationspotential, indem mal dieser, mal ein anderer Aspekt

betont wird. Auch außerhalb der Textemit Bezug zu RichardWagner sehenwir uns

unvermittelt mit Bedeutungsebenen konfrontiert, die den Schauspieler nicht auf

der Theaterbühne, sondern in der Gesellschaft verorten. Durch die angenomme-

nen Verfahren Abscheidung, Übertragung und Verallgemeinerung soll beschrieben

werden, wie ein solcher Begriff des Schauspielers im Textkorpus funktioniert. An

manchen Stellen hat Nietzsche diese besondere Funktionalität sogar direkt aus-

gewiesen, etwa indem der Schauspieler von einer einfachen Bezeichnung zu ei-

nem »Problem« avanciert (FW 361), indem Anführungszeichen das Wort »›Schau-

spieler‹« verdächtig erscheinen lassen (FW 356) oder indem dezidiert auf »wirkli-

che Schauspieler« hingewiesen wird (FW 356). Alle drei Momente irritieren gezielt

das gebräuchliche Alltagsverständnis dieses Wortes und dienen dazu, zeitgleich

verschiedene semantische Spielräume aufzurufen: Das erste Moment zeigt in der

ungewohnten Profilierung die Möglichkeit einer umgreifenden Sinn-Erweiterung

an. Die ›Gänsefüßchen‹ können als ein von Nietzsche häufig eingesetztes Mittel

zur Markierung von Sinnverschiebungen gelten.114 Das dritte Moment hat den Ef-

112 WA Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

113 Ebd. S. 49.

114 Vgl. hierzu die Ausführungen in Werner Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philosophie.

Kontextuelle Lektüre des V. Buchs der »FröhlichenWissenschaft«, Berlin/Boston 2012, S. 291-

294. Nach Stegmaier zeigen Nietzsche Gänsefüßchen »vornehmlich Sinnverschiebungen

an«, indem ihnen die Funktion zukommt, »gewöhnlicheAusdrücke ungewöhnlich zu verwen-

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 99

fekt, hinter anderen Schauspieler-Bezeichnungen eine uneigentliche Bedeutung

und solche Sinnebenen zu vermuten, die nicht den Kunst-Schauspieler meinen.

In exemplarischer Weise sollen die beiden folgenden Kapitel diese Ebenen the-

matisieren. Sie widmen sich zwei Abschnitten aus der Fröhlichen Wissenschaft, die

von zentraler Bedeutung für Nietzsches Positionierungen zum Schauspielerpro-

blem jenseits Wagners sind und diesen einen jeweils eigenen Schwerpunkt geben.

Während FW 361 den Schauspieler aus einer anthropologischen Perspektive her-

aus problematisiert, bevor seine Genealogie entworfen wird, verbindet ihn FW 356

mit der politischen Staatsordnung der Demokratie, wobei gleichermaßen die Dia-

lektik von beruflicher Rolle und Charakter, wie die Befähigung der Menschen zur

Vergemeinschaftung einfließen.

»Vom Probleme des Schauspielers« – FW 361

Nietzsche entwickelt in FW 361 einen Gedankengang, worin der Schauspieler als

Problem benannt wird und als ein solches sich erstmals philosophischer Beschäf-

tigung verdient macht. Die innere Dramaturgie des Aphorismus ist mehrstufig. In

einem ersten Schritt wird der Typus ›Schauspieler‹ entwickelt und auf die Künstler

bezogen – um in einem zweiten Schritt wieder von ihnen abzusehen und eine ge-

raffte, spekulative Entstehungsgeschichte des Schauspielers anzubieten.Die wenig

später als »Vorgeschichte des Künstlers« ausgewiesene Genealogie kann als zentra-

les Motiv des Aphorismus gelten. Den Abschluss bildet eine Reihe von Beispielen,

die den Einfluss des schauspielerischen Instinkts auf Berufsbereiche und soziale

Gruppen nachzeichnen.

Der Schauspieler als Problem interessiert jedoch nicht vorrangig als eine spe-

zifische Form der darstellenden Künste. Vielmehr wird er typisiert und nimmt,

auf diese Weise verallgemeinert, nunmehr den herausragenden Stellenwert eines

Bezugspunktes für alle anderen Künste ein:

V o m P r o b l e m e d e s S c h a u s p i e l e r s . – Das Problem des Schau-

spielers hat mich am längsten beunruhigt; ich war im Ungewissen darüber (und

bin es mitunter jetzt noch), ob man nicht erst von da aus dem gefährlichen Be-

griff »Künstler« – einem mit unverzeihlicher Gutmüthigkeit bisher behandelten

Begriff – beikommen wird.115

den und dadurch ihren Sinn zu erweitern oder zu verschieben. Statt eine neue, fremde Spra-

che zu schaffen, spricht er die bekannte befremdlich neu undweistmit Gänsefüßchen eigens

darauf hin. Ist sein neuer Sprachgebrauch dann eingeführt, lässt er die Gänsefüßchenwieder

weg; ansonsten würden sie rasch inflationieren.« (ebd. S. 292).

115 Da viele einzelne Zitate aus FW 361 folgen werden, sind in diesem Kapitel entsprechende

Verweise nicht gesondert aufgeführt. Der Aphorismus findet sich in: FW 361, KSA 3, S. 608-

609. Andere Zitate aus Nietzsche sind wie üblich nachgewiesen. Vgl. zum Schauspieler als

»Problem« auch: Nachlass 1885-1886, 2 [34], KSA 12, S. 80f.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Masken denken – in Masken denken

Was aber ist so Beunruhigendes am Schauspieler? Die Wortwahl weist darauf hin,

dass den vermeintlich harmlosen Begriffen entschieden eine neue Dimension an-

erzählt (zugesprochen) werden soll: Wie der Schauspieler zum ›Problem‹, so wird

der Künstler zu einem »gefährlichen Begriff« gemacht, der noch dazu, bis dato eine

nachlässige »Gutmüthigkeit« erfahren habe. Eine Gefahr wurde unterschätzt und

wird nun ihrem Wert nach neu taxiert. Die auf diese Weise geschürte Erwartung,

der vorliegende Text werde anders vorgehen, indem er den angezeigten Begriffen

und Problemen mehr Misstrauen entgegenbringe, wird einerseits durch den Ver-

such einer genealogischen Herleitung des Schauspielers, andererseits durch kon-

krete Beispielgebung eingelöst.

Widmen wir uns zunächst noch einmal dem »Begriff ›Künstler‹«. Nietzsche

scheint es gerade darauf anzukommen, hier nicht kunstästhetische Vorstellungen

der Akteure in den Künsten, sondern eine sprachlich-begriffliche Dimension zu

betonen. Vorhin wurde festgestellt, dass Brahms und Wagner als Begriffe und nicht

als Künstlernamen funktional werden. Damit geht ein Hervorheben bestimmter

Momente zuungunsten anderer einher. Erst dieses Typologisieren bietet die Mög-

lichkeit, unter einen ›Begriff‹ mehrere Elemente zu subsumieren, wodurch das

Persönliche, Einzige und Besondere eine Funktion der Verallgemeinerung erfül-

len kann. Es ist nun offenbar gleichzeitig besonders und allgemein. Nun ist das

Wort ›Künstler‹ (gleiches gilt für ›Kunst‹) auf eine viel gebräuchlichere Weise ein

Begriff. Brahms musste erst durch die entwickelten Operationen von einem Na-

men zu einem Begriff gemacht werden. In ähnlicher Weise scheint Nietzsche den

Begriff des Künstlers auf einen bestimmten Punkt hin auslegen zu wollen. Deshalb

gibt er keine Begriffsdefinition, sondern nähert sich ihm durch die Annahme eines

aller Kunst zugrundeliegenden Fundaments, des »schauspielerischen Instinkts«.

Dessen Typologie wird in FW 361 wie folgt gegeben:

Die Falschheit mit gutem Gewissen; die Lust an der Verstellung als Macht heraus-

brechend, den sogenannten »Charakter« bei Seite schiebend, überfluthend, mit-

unter auslöschend; das innere Verlangen in eine Rolle undMaske, in einen Schein

hinein; ein Ueberschuss von Anpassungs-Fähigkeiten aller Art, welche sich nicht

mehr im Dienste des nächsten engsten Nutzens zu befriedigen wissen: Alles das

ist vielleicht nicht nur der Schauspieler an sich?…

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 101

Wir sehen nun, welche Kontur das ›Problem des Schauspielers‹ gewinnt:116 Das

alles Handeln rechtfertigende »gute[] Gewissen« und die Handlungen motivieren-

de »Lust« stehen auf der Seite von »Falschheit« und »Verstellung«. Insofern aber

der in der (christlich-europäischen) Moral sonst übliche Maßstab das Wahrsein

ist, bedeutet der Schauspieler geradezu dessen Umkehrung. Nietzsche fügt das

Schauspielerproblem somit in eine klar benannte, ethische Dimension ein und es

gewinnt dadurch an Brisanz, dass dort kein schlechtes Gewissen zu finden ist, wo

der geltenden Moral gemäß eins vorhanden sein sollte und jede »Falschheit« zu

sanktionieren wäre. Durch die angenommene »Macht« der Verstellungslust wird

ein festes Selbstbild unterlaufen und die Vorstellung des Individuums als unteilba-

rer Charakter geradezu vernichtet. Dieser ist schon hier nur noch ein »sogenann-

ter« und zusätzlich durch Anführungszeichen infrage gestellt.Was an dessen Stelle

tritt, sind die Formen des Scheins, »Rolle und Maske«.

Im folgenden Abschnitt präsentiert Nietzsche hypothetisch die Position eines

Biologen, der die species Mensch untersucht. Davon zeugt schon allein das Voka-

bular: Nicht nur wird schauspielerisches Tun unter die Instinkte gestellt, auch die

mit der tierischen »mimicry« assoziierten »Anpassungs-Fähigkeiten« dienen der

Bewältigung verschiedenster Lebensumstände. Wird nun einerseits eine Parallele

zwischen solchen adaptiven Fähigkeiten und den gestalterischen Fähigkeiten des

116 AuchStegmaier beschäftigt in seinerAnalyse desV. Buchs der FröhlichenWissenschaft die »Un-

entrinnbarkeit der Schauspielerei«. Er argumentiert: »Umso mehr beunruhigte Nietzsche,

dass er sich selbst nicht aus der Schauspielerei ausschließen konnte, sich selbst vielleicht

sogar am wenigsten.« So sei das Schauspieler-Problem »für ihn selbst zu einem existenziel-

len Paradox [geworden]: er, der am wenigsten Schauspieler sein wollte, musste am meisten

Schauspieler sein.« (Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Lektüre

des V. Buchs der »FröhlichenWissenschaft«, Berlin/Boston 2012, S. 321). EsmagZeugnisse da-

von geben, die derartige Schlussfolgerungen nahelegen, jedoch längst nicht eindeutig und

verallgemeinerbar sind, etwa den bekannten Briefentwurf an seine Schwester, worin Nietz-

sche bekennt: »Wenn ich nicht ein gut Stück von einemSchauspielerwäre, so hielte ich’s nicht

eine Stunde aus, zu leben.« (Nizza, Mitte März 1885; KSB III 3, Nr. 583, S. 25). Weder lässt sich

auch beim späten Nietzsche eine klare »Abwehr des Schauspielertums« (Stegmaier, a.a.O.

S. 328) erkennen, noch ist das schon das ganze ›Problem‹ am Schauspieler. Die ›Beunruhi-

gung‹ darüber, wie sie in FW 361 benannt ist, bleibt dort zunächst explizit auf jede Art Künst-

ler bezogen undwird nur dort, v.a.mit Bezug aufWagner problematisch und verdächtig, weil

er als Schauspieler die Massenwirkung sucht und dadurch die Musik verrät. Stegmaier führt

zudem die »Kunst seiner Schriftstellerei« an, die Nietzsche zu einem »Schauspieler par ex-

cellence« mache, indem die Sinne zu »abstraktenWahrheiten« zu »verführen« wären (ebd.).

DassNietzsche gerade diese Seite seiner philosophischen Kunst, nach den Lesern seine stilis-

tischen ›Angelhaken‹ auszuwerfen, gar nicht so sehr als Problem, sondern vielmehr als Anreiz

erachtet haben mag, davon zeugen u.a. die an Lou Salomé gerichteten Empfehlungen »Zur

Lehre vom Stil« (vgl. Kapitel 5). Demgegenüber wäre viel gewonnen, für Nietzsches Belange

verschiedene Arten des problematischen wie unproblematischen Schauspielens gelten zu

lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Masken denken – in Masken denken

Schauspielers gezogen, bestimmtNietzsche andererseits den Entstehungsmoment

der Schauspielerei als Kunstform dort, wo diese Fähigkeiten der Verstellung nicht

mehr nur lebensnotwendig sind. Es ist der »Überschuss«, der den Schauspieler

macht. Anschließend an die oben zitierte Stelle heißt es:

Ein solcher Instinkt wird sich am leichtesten bei Familien des niederen Volkes aus-

gebildet haben, die unter wechselndemDruck und Zwang, in tiefer Abhängigkeit

ihr Lebendurchsetzenmussten,welche sich geschmeidig nach ihrerDecke zu stre-

cken, auf neueUmstände immer neu einzurichten, immerwieder anders zu geben

und zu stellen hatten, befähigt allmählich, den Mantel nach j e d e m Winde zu

hängen und dadurch fast zum Mantel werdend, als Meister jener einverleibten

und eingefleischten Kunst des ewigen Verstecken-Spielens, das man bei Thieren

mimicry nennt: bis zum Schluss dieses ganze von Geschlecht zu Geschlecht auf-

gespeicherte Vermögen herrisch, unvernünftig, unbändig wird, als Instinkt andre

Instinkte kommandiren lernt und den Schauspieler, den »Künstler« erzeugt […].

Dieser Abschnitt von FW 361 umfasst die genealogische Herleitung des Schauspie-

lers, von der vorhin die Rede war. Lebensumstände der Abhängigkeit bilden das

Fundament dieser Herkunftsgeschichte und folgerichtig ist sie im gesellschaftlich-

prekären Bereich des »niederen Volkes« angesiedelt. Anlässlich solcher spekulativer

Genealogien spezifiziert Nietzsche weder eine historische Zeit noch eine Kultur,

noch wird die eine Methode vor einer anderen gerechtfertigt. Es liegt daher na-

he, sie eher als wissenschaftliche Hypothesen denn als fundierte Beweisführungen

zu lesen. Zugleich ist damit die Möglichkeit eröffnet, das Beschreibungsrepertoire

auch für später sich ereignende (selbst für gegenwärtige) Prozesse fruchtbar zu

machen. In der vorliegenden Genealogie ist es offenbar das Ziel, die Bedingungen

und Umstände zu benennen, die ein Entstehen solcher kompromissloser Fertigkei-

ten der Verstellung plausibel machen. Nietzsche sieht sie dort, wo Menschen re-

gelrecht dazu gezwungen sind, immer wieder und immer anders sich anzupassen,

ihre Lebensführung zu verändern oder auch nur den ihre Abhängigkeit Begrün-

denden gegenüber eine schützende Verstellungskunst zu kultivieren. Dazu mag es

gehören, seine Gedanken nicht auszusprechen, Unwillen zu verbergen, nicht seine

Position durchsetzen zu wollen, die eigenen Bedürfnisse nicht geltend zu machen

und überhaupt aufzuhören, sie zu spüren.Die eigene Persönlichkeitmüsste zu die-

sem Zweck nahezu verschwinden, mindestens aber versteckt oder gedämpft und

mit dem Fremdbild in Übereinstimmung gebracht werden. Kurz: Ein solcher Ab-

hängiger wird tun, was man von ihm erwartet, vor allem aber wird er ›so sein‹,

bzw. so zu scheinen wissen, wie man es von ihm erwartet. Er wird, mit einem

Ausdruck Nietzsches, »den Mantel nach j e d e m Winde zu hängen« gelernt ha-

ben. Die anschließenden Worte deuten an, dass an diesem Punkt Schein und Sein

zu verschwimmen beginnen: Mitunter verwechsele man sich mit dem, den darzu-

stellen man genötigt ist, »dabei fast zum Mantel werdend«. Zugleich ist im Text

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 103

der Umkehrschluss nahegelegt, wenn auch nicht ausgesprochen, dass ohne diesen

»wechselnden Druck und Zwang« ein solch hohes Maß an Anpassungsbereitschaft

wohl ausgeblieben wäre. In diesem Sinne ist an den Abhängigkeitsverhältnissen

eine Seite hervorgehoben, die produktiv wird und in der Folge besondere Verhal-

tensweisen etwa der Selbstbeherrschung hervorbringt.

Außerdem stellt Nietzsche als gleichermaßen biologisches wie anthropologi-

sches Argument eine Verbindung zu naturwissenschaftlichen Untersuchungen der

tierischen Verhaltensmuster und Anpassungsmechanismen her.117 Die dabei im-

plizit gezogenen Parallelen zwischen Tier und Mensch betreffen die Situation der

Gefährdung einerseits und die Methoden der Anpassung andererseits. Die Theorie

der Mimikry geht davon aus, dass sich evolutionsbedingt solche Tiere durchset-

zen konnten, die bestimmte Schutzmechanismen entwickelt haben. Auf dieseWei-

se sind z.B. die unbewehrten Schwebefliegen mit einer gelb-schwarz-gestreiften

Farbgebung getarnt, die das Aussehen der gefährlicheren Wespe imitiert. Zweck

dieser Anähnlichung soll der bessere Schutz vor Fressfeinden sein, die die wehr-

haften Insekten eher meiden würden. Während für bestimmte Tierarten die Ge-

fahr droht, anderer Tiere Nahrungsbedürfnis zum Opfer zu fallen, stellt Nietz-

sche für den Menschen an diese Stelle das Abhängigkeitsverhältnis von anderen

Menschen. Es sind solche Umstände, in denen das eigene Leben dem Gutdünken

eines anderen ausgeliefert ist, sei es in Bezug auf Lebensqualität oder die bloße

Lebensdauer. Den Tarnmechanismus der Mimikry nimmt Nietzsche zum Anlass,

die eigentliche Übertragungsleistung seiner Hypothese auszuspielen: Aus einer na-

turwissenschaftlichen Annahme wird eine anthropologische, die als bedeutenden

Einflussfaktor auf Verhaltensweisen und auf die Herausbildung bestimmter Fä-

higkeiten der Menschen deren Lebensbedingungen veranschlagt. Während Tiere

sich tarnen oder in Bewegungslosigkeit verharren, um von potentiellen Feinden

nicht wahrgenommen zu werden, entwickeln Menschen unter Druckbedingungen

ein ganzes Spektrum an Handlungsoptionen. Gleichzeitig entwickeln sie ein in-

stinktives Gespür dafür, welche Handlungsoptionen ihnen ein für allemal verwehrt

sind, wollen sie sich nicht in Gefahr bringen. Die erlaubten Handlungen sind dem-

nach darauf ausgerichtet, bedrohliche Situationen zu entschärfen oder zu vermei-

den. Ferner darauf, nicht unter die Kategorie eines ›Opfers‹ zu fallen, indem et-

wa der Abhängige gehorcht, statt sich zu widersetzen. Es sind Möglichkeiten des

Ausdrucks und der Kommunikation, Spielarten der Selbstbeherrschung, kurz, der

Verstellung und des »schauspielerischen Instinkts«. Indem Nietzsche von solchen

Anpassungsfähigkeiten als von einer »einverleibten und eingefleischten Kunst des

ewigen Verstecken-Spielens« spricht, »das man bei Thieren mimicry nennt«, ist

117 Der ungenannt bleibende Bezugspunkt ist hier vermutlich das Buch von Karl Semper: Die

natürlichen Existenzbedingungen der Thiere, Leipzig 1880.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Masken denken – in Masken denken

einmal mehr die Bedeutung der leiblichen Verfasstheit des Menschen hervorge-

hoben und gleichzeitig aufs Engste mit der Ebene des Animalischen verbunden.

Ein Instinkt wird das Schauspielerische auch deshalb genannt, weil Nietzsche es

an diesem Punkt der Genealogie als »einverleibte« Verstellungskunst in den nicht-

reflexiven, spontanen, vorsprachlichen Bereichen ansiedelt. Erst wenn dieser »als

Instinkt andre Instinkte kommandiren lernt«, tritt das schauspielerische Vermö-

gen ins Bewusstsein, wird willkürlich beherrschbar und verfeinert sich zur büh-

nenreifen Schauspielkunst. Deren Techniken der Verstellung sind nun nicht mehr

situativ gebunden, sondern darauf ausgelegt, ein ganzes Publikum zu überzeugen

und seine Aufmerksamkeit zu bannen. Den Grund für diese Entwicklung verla-

gert Nietzsche in einen Prozess der Ansammlung all jener Anpassungsfähigkeiten,

die sich im Gefolge des »schauspielerischen Instinkts« herausgebildet haben: Ir-

gendwann produziere die Akkumulation einen Überschuss, von dem aus »dieses

ganze von Geschlecht zu Geschlecht aufgespeicherte Vermögen herrisch, unver-

nünftig, unbändig wird […] und den Schauspieler, den ›Künstler‹ erzeugt«. Unver-

nünftig zu sein, bedeutet in weiterhin bestehenden Abhängigkeitsverhältnissen,

jene Vermögen zu verausgaben statt sie für das Reagieren auf mögliche Gefahren

aufzusparen. Es ist also eine Art Energieverschwendung, die zunächst Schauspie-

lertypen wie »den Possenreisser, Lügenerzähler, Hanswurst, Narren, Clown« und

auch literarische Figuren, wie »den classischen Bedienten, den Gil Blas« entstehen

lasse. Bemerkenswerterweise nennt Nietzsche zuallererst solche Schauspieler und

Artisten der Marktbühnen, des Jahrmarkts, also das sogenannte ›fahrende Volk‹,

statt sich auf Akteure der stehenden, städtischenTheaterbühnen zu beziehen. Den

vorläufigen Endpunkt der hypothetischen Genealogie markiert die Annahme, der-

zufolge man gerade »in solchen Typen […] die Vorgeschichte des Künstlers und oft

genug sogar des ›Genies‹« zu sehen habe.

An vielen Stellen wird somit ersichtlich, dass Nietzsche das ›Problem des

Schauspielers‹ nicht als ein kunsthistorisches angeht, sondern es in diesem Apho-

rismus in ethischer, handlungstheoretischer, sozio-genealogischer und biologisch-

anthropologischer Hinsicht entwickelt. Der Begriff des Künstlers indes erscheint

durch den Einfluss des »schauspielerischen Instinkts« auf eine weitreichende

Weise geradezu infiziert. Alle Merkmale der dargelegten Schauspieler-Typologie,

allen voran das gute Gewissen zu »Falschheit« und »Verstellung«, gelten nun als

Charakteristika auch für andere Künstler.118 Antworten auf naheliegende Fragen,

inwiefern und wie sie die Künstler beeinflussen, bleibt der Aphorismus schuldig.

Damit ist allerdings nicht gesagt, dass Nietzsche nicht in anderen Abschnit-

ten Hinweise darauf gegeben hätte. Im Gegenteil sind zahlreiche weiterführende

118 Auch in FW 99 heißt es unter Einbeziehung Wagners als Prototyp des Künstlers, »dass die

lieben Künstler sammt und sonders ein wenig Schauspieler sind und sein müssen.« (FW 99,

KSA 3, S. 456).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 105

Überlegungen durchaus auffindbar. Als wahrhaft ›beunruhigendes‹ Problemmüss-

te die Schauspieler-Problematik in beinahe jeden Künstlerdiskurs einbrechen, den

Nietzsche unternimmt. Stellvertretend für die Musiker hat er am Beispiel Wagners

eine Darstellung der Verbindung Schauspieler-Künstler vorgelegt und oben wurde

der Versuch unternommen, diesen Aspekten nachzugehen. Für andere Arten von

Künstlern sollen im nächsten Kapitel entsprechende Ausführungen folgen.

Abschließend ließe sich mit Rückblick auf die methodischen Angaben formu-

lieren, dass in FW 361 der eingangs problematisierte Begriff des Künstlers mit dem

Motiv des Schauspielerischen konstelliert wird und konsequent in dieser Zusam-

menstellung verbleibt. Der Schauspieler wiederum ist selbst nicht ursprünglich in

den Künsten verankert: Zuerst wird das Phänomen jener »Lust an der Verstellung«

zurückgebunden an einen »schauspielerische[n] Instinkt« und an die Anpassung

an soziale Gegebenheiten. Vom ›Problem des Schauspielers‹ zu handeln, heißt hier

also, es zunächst außerhalb der Künste anzusiedeln. Der Schauspieler als Bühnen-

künstler entsteht erst am Ende eines langen Prozesses und ist nach Nietzsche der

Nutznießer von solchen »aufgespeicherte[n] Vermögen«. Für den Menschen wird

hier – möglicherweise im Gegensatz zum Tier – ein weit verzweigtes Ensemble

von Instinkten und Vermögen veranschlagt. Der unter ihnen ausgetragene Kampf

um eine einstweilige Vorherrschaft beeinflusst dann auch Neigungen, Befähigun-

gen und letztlich die Wahl von Berufsfeldern. Wo der »schauspielerische Instinkt«

dominiert, sei die Möglichkeit der Herausbildung von Schauspielern, oder auch

von Künstlern, die Folge. Wird dieser Instinkt selbst von anderen Instinkten be-

herrscht, macht er sich auf Umwegen bemerkbar:

Auch in höheren gesellschaftlichen Bedingungen erwächst unter ähnlichem Dru-

cke eine ähnliche Art Mensch: nur wird dann meistens der schauspielerische In-

stinkt durch einen andren Instinkt gerade noch im Zaume gehalten, zum Beispiel

bei dem »Diplomaten«, – ich würde übrigens glauben, dass es einem guten Diplo-

maten jederzeit freistünde, auch einen guten Bühnen-Schauspieler abzugeben

[…].

Nietzsche ordnet die frühen Bühnenschauspieler in seiner Genealogie aus histo-

rischen Gründen und zu Recht eher den sozial niedrigstehenden Schichten zu,

galten doch diese Berufe jahrhundertelang als unehrlich und unehrenhaft. Folge-

richtig würde in anderen Bereichen der Gesellschaft der Schauspieler-Instinkt sich

nicht direkt äußern, sondern aufgrund der sozialen Anforderungen und Erwartun-

gen standesgemäße Richtungen einschlagen. Der Diplomat ist das erste von vier

Beispielen, anhand derer Wirkmöglichkeiten eines durch andere Instinkte einge-

schränkten schauspielerischen Instinkts durchgespielt werden. In der Reihenfolge

Diplomaten – Juden – Litterat – Frauen lässt Nietzsche Berufsbereiche und soziale

Gruppen abwechseln.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Masken denken – in Masken denken

Unter dem Wort »Litterat« werden hier die Akteure einer »europäischen Pres-

se« gefasst, also Journalisten, die den »Sachkundigen« und »Fachmann« spielten,

wozu ihnen schauspielerische Talente offenbar gute Dienste leisteten: Ein Vorwurf,

der dem Journalismus wohl bis heute anhängig ist. Ersichtlich wird indes, dass der

Begriff ›Schauspieler‹ an dieser Stelle schon weniger beunruhigt undwenn er über-

haupt noch ein ›Problem‹ darstellt, dann doch zumindest eines, dessen Auswirkun-

gen jeweils verschieden zu gewichten wären.Wer sich als ein solcher »Litterat« der

»Falschheit mit guten Gewissen« bedient, um eine Expertise vorzuspielen, die er

nicht besitzt, mag zur Ausübung seines Berufs eben auf schauspielerische Fähig-

keiten angewiesen sein.Wie noch zu zeigen sein wird, tut der Dichter ein gleiches.

Wenn Nietzsche nun neben Diplomaten und Journalisten, auch Juden und

Frauen unter die Optik des Schauspieler-Problems stellt, sind damit zwei so-

ziale Gruppen einbezogen, in die man vorrangig ›hineingeboren‹ wird, die also

festere Kategorien bilden, als es Berufe sind. Die Juden nennt er das »Volk der

Anpassungskunst par excellence«, was innerhalb der Argumentation von FW 361

insofern Sinn macht, als die skizzenhafte Schauspieler-Genealogie gerade den

Einfluss wechselnder Lebensbedingungen betonte. Wie im 19. Jahrhundert üblich,

gilt auch für Nietzsche das jüdische Volk als heimat- und staatenlos, wodurch es

bestens darauf vorbereitet sein dürfte, Europäer der Art hervorzubringen, von

denen in Nietzsches Schriften oftmals die Rede ist.119

Der Schluss des Aphorismus bleibt den Frauen vorbehalten: »man denke über

die ganze Geschichte der Frauen nach – m ü s s e n sie nicht zuallererst […] Schau-

spielerinnen sein?«. Und in der Tat hat in sämtlichen historischen Epochen der

Großteil der Frauen wenn nicht immer »in tiefer Abhängigkeit ihr Leben durchset-

zen« müssen, wie es im genealogischen Abschnitt hieß, so aber doch in gewisser

Gebundenheit. Anders als die gesellschaftlichen Perspektiven der Männer bleibt

der Sinn- und Lebenshorizont für Frauen jahrhundertelang auf Haus und Häus-

lichkeit bezogen. Der Rahmen ihrer Handlungsoptionen scheint enger an gesell-

schaftliche Normen und Erwartungen geknüpft. Wie üblich interessiert Nietzsche

nicht, welche (kulturellen wie singulären) Ausnahmen es gegeben haben mag, son-

dern er erprobt die Produktivität von Zuspitzung und Fokussierung. Was es kon-

kret bedeutet,wenn etwa die Frauen Schauspielerinnen im vomAphorismus vorge-

gebenen Sinne sein sollen, überlässt der Text freilich der Interpretation: Viel mehr

als anspielungsreiche Hinweise werden nicht gegeben, amwenigsten Erklärungen.

Blendet man aber die beiden ›Folien‹ übereinander, – die Schauspieler-Typologie

119 In JGB 242 wird die wichtigste Bedingung zum Entstehen von Europäern – »einer wesentlich

übernationalen und nomadischen Art Mensch« – bezeichnenderweise in einem »Maximum

von Anpassungskunst und -kraft« gesehen (JGB 242, KSA 5, S. 182f.). Vgl. auch Henning Ott-

mann (Hg.): Nietzsche-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart/Weimar 2001/2011,

Lemma »Judentum«, S. 260ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 107

und seine Genealogie einerseits, die Frauen und ihre (von Nietzsche nicht expli-

zierte) »Geschichte« andererseits – können immerhin einige Überlegungen abge-

leitet werden. War das Schauspieler-Problem bestimmt als »Lust«, aber auch als

eine Notwendigkeit der Verstellung und des ›Scheinens‹, wird den Frauen zweier-

lei zugeschrieben:

Man höre die Aerzte, welche Frauenzimmer hypnotisirt haben; zuletzt, man liebe

sie, – man lasse sich von ihnen »hypnotisiren«! Was kommt immer dabei heraus?

Dass sie »sich geben«, selbst noch, wenn sie – sich geben. … Das Weib ist so artis-

tisch …

Mit dem Hinweis, Frauen könnten gleichermaßen hypnotisiert werden, als selbst

»hypnotisiren«, mag die Fähigkeit gemeint sein, andere für sich einzunehmen und

unbedingt von sich zu überzeugen – ein ausgewiesenes Schauspielerhandwerk.120

Wenn sie dabei »sich geben«, so ist auch sprachlich eine Nähe zur Verstellung an-

gezeigt: Man ›gibt sich‹ als eine andere, man gibt sich ›als ob‹ oder es wird etwas

als etwas anderes ausgegeben. Anstelle der zitierten Zeilen hieß es im Druckma-

nuskript noch deutlicher: »Und im Grunde, was lieben wir an ihnen wenn nicht

gerade d a s: daß sie, wenn sie ›sich geben‹ immer ein Schauspiel geben? …«.121

Von der Seite des genealogischen Narrativs her kann ein solches Verhalten durch-

aus im Sinne des »Verstecken-Spielens« und der Mimikry aufgefasst werden. Da-

für müsste man erstens annehmen, dass ein Vorteil darin läge, für sich einzuneh-

men, gefallen zu wollen und zu diesem Zwecke ›sich zu geben‹. Nietzsche hätte

womöglich die »Geschichte der Frauen« als eine ›Geschichte des Putzes‹ verfasst,

gibt es doch einige prominente Abschnitte über diese den Frauen zugeschriebene

Fähigkeit und Vorliebe.122 Beispielsweise ist dieser Aspekt in einem nicht wenig

provokant und streitbar formulierten Aphorismus aus Jenseits von Gut und Böse the-

matisiert: »Mann undWeib im Ganzen verglichen, darf man sagen: das Weib hätte

nicht das Genie des Putzes, wenn es nicht den Instinkt der z w e i t e n Rolle hät-

te.«123 Die Kunst, sich ›schön zu machen‹ und ›herauszuputzen‹ wird hier unter

den Gesichtspunkt gestellt, dass dies hieße, jemandem gefallen und ihn für sich

einnehmen zu wollen. Dann aber wäre immer erst dieser jemand vorausgesetzt

120 Zum Thema der Hypnose vgl. sehr instruktiv Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philoso-

phie, Berlin/Boston 2012, S. 334ff.

121 Vgl. KSA 14, S. 275. Zur stilistischen Problematik der Publikationen gegenüber dem Nach-

lass vgl. Claus Zittel: Nachlaß 1880-1885. In: Henning Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch.

Stuttgart/Weimar 2000, S. 138-142. Im Nachlass formuliere Nietzsche »seine Gedanken […]

thetischer«, in den veröffentlichten Schriften dagegen »hypothetisch, doppelbödig und viel-

schichtig«, wodurch ihnen »qua Form ein Reflexionsgrad mehr« eigne (ebd. S. 138f.).

122 So in MA II, VM 290, KSA 2, S. 499; MA II, WS 215, KSA 2, S. 647ff.; JGB 127, KSA 5, S. 95; JGB

145, KSA 5, S. 98; JGB 232, KSA 5, S. 170ff.

123 JGB 145, KSA 5, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Masken denken – in Masken denken

und als Bezugspunkt für die Tätigkeiten des Putzes gesetzt – was eben genau der

Idee einer »zweiten Rolle« entspräche. Der Topos der Mimikry scheint, mit dem

Begriff der Frauen zusammengebracht, genau auf diese Dimension abzuzielen.

Auch müsste man zweitens eine existenzielle Notwendigkeit annehmen, nach der

es geboten wäre, Erwartungshaltungen zu bedienen, »sich geben« oder gefallen zu

müssen. Die Notwendigkeit, auf diese Weise ›gefällig‹ zu sein, reicht womöglich,

so schließt FW 361, bis in die Sexualität hinein: »Dass sie ›sich geben‹, selbst noch,

wenn sie – sich geben«, erscheint hier als eine weitere weibliche Art der Verstel-

lungskunst.

Insofern wären die Frauen als das zunächst abhängigere der Geschlechter be-

schrieben. Um dennoch ihre Interessen durchzusetzen, so scheint der Aphoris-

mus anzudeuten, hätten Juden wie Frauen in jahrhundertelangen Prozessen gera-

de ihren »schauspielerischen Instinkt«, also alle Art nützlicher Verstellungsküns-

te ausgebildet und einzusetzen gelernt. Der Kultur käme hier eine Funktion der

Vermittlung und Tradierung von begünstigendem Verhalten zu, das sich etwa im

Sittenkodex einer Zeit, den erzieherischenMaßnahmen etc. niederschlägt und ent-

sprechend habitualisiert wird. Folgt man dem Analogieverfahren des Aphorismus,

könnten neben dem ›Putz‹ auch solche Praktiken unter das Vorzeichen der Mimi-

kry gestellt werden.

Mit einem Rückblick auf das vorangegangene Kapitel zum ›Fall‹ Wagner wird

ersichtlich, dass Nietzsches Einschätzung bezüglich des »schauspielerischen In-

stinkts« eindeutig ausfällt: »Er (Wagner, C.S.) war auch als Musiker nur das, was er

überhaupt war: er wurde Musiker, er wurde Dichter, weil der Tyrann in ihm, sein

Schauspieler-Genie ihn dazu zwang. Man erräth Nichts von Wagner, so lange man

nicht seinen dominirenden Instinkt errieth.«124 Das Vokabular erinnert deutlich an

den soeben besprochenen Abschnitt, denn hier wie dort geht es darum, dass ein

Instinkt über alle anderen herrscht, sie kommandiert oder dominiert. Anders als es

Nietzsche für Diplomaten und Journalisten, für Juden und Frauen feststellt, lässt

er fürWagner als Musiker keine produktive, untergeordnete Dimension des schau-

spielerischen Instinkts gelten. Insofern dieser als letztlich dominierender Instinkt

Wagners angenommen wird, ist Wagner als Musiker diskreditiert und verdächtig.

»Inwiefern es in Europa immer künstlerischer« zugehn wird« – FW 356125

Auch für den nun zu besprechenden Abschnitt FW 356 soll an erster Stelle ein Ent-

wurf seiner inneren Dramaturgie gegeben werden, wobei diejenigen Motive zu be-

124 WA 8, KSA 6, S. 30. Vgl. auch eine entsprechende Stelle in Nietzsche contraWagner: »Er hatte,

neben allen andren Instinkten, die kommandirenden Instinkte eines grossen Schauspielers

in Allem und Jedem: und, wie gesagt, auch als Musiker.« (NW, KSA 6, S. 419f.).

125 Sofern nicht anders ausgewiesen, stammen die folgenden Zitate im Fließtext aus FW 356,

KSA 3, S. 595 – 597.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 109

nennen sind, aus denen er sich zusammensetzt. Als Eröffnung stellt Nietzsche in

allgemeiner Betrachtung eine Verbindung der Begriffe »Rolle« und »Beruf« zu dem

des »Charakters« her, insofern dieser durch jene bestimmt und festgelegt wird.

Danach werden zwei verschiedene Zeitalter thematisiert, wobei die Vorstellungen

einer mittelalterlich-festgefügten Welt und einer demokratisch-freiheitlichen ein-

ander gegenüberstehen. Dabei bleibt die Perspektive auch hier auf das jeweilige

Selbstverständnis der Menschen gestellt. Den Abschluss bilden Überlegungen zu

den diesbezüglichen Verhältnissen in der Gegenwart des modernen Menschen.

Nietzsche zieht zudem eine klare Linie von der historisch bedingten Gesell-

schaft, in der ein Mensch lebt, zu seinem »Selbstgefühl« bzw. dem möglichen

Selbstverhältnis. Die Verschränkung dieser beiden Motive ist besonders eng.Wäh-

rend zu Beginn der Einzelne durch ein fehlgeleitetes Verhältnis zu seinem Beruf

in immer tiefere Selbstverwechslung verstrickt erscheint und dies als verspäteter

Reflex früherer Zeitalter nachvollzogen wird, kehrt das Ende des Aphorismus

dieses Bedingungsgefüge um und zeigt damit dessen Reziprozität: Nun ist es der

moderne Mensch, der »k e i n M a t e r i a l m e h r f ü r e i n e G e s e l l -

s c h a f t« abgibt, weshalb sich folglich die »Gesellschaft im alten Verstande des

Wortes« selbst verändern werde. Die gesamte Perspektive indes ist dezidiert eine

der historischen Gegenwart, stellt doch die prinzipielle Veränderlichkeit gesell-

schaftlicher Funktionen (Rollen/Berufe) den Maßstab der Betrachtung dar und

insofern spricht Nietzsche deutlich als ›moderner Mensch‹. Ähnlich der Argumen-

tation in FW 361 nimmt auch der Begriff des Schauspielers eine Schlüsselposition

ein: Mit ihm ist ein Element aufgerufen, das sowohl eine Verbindung zwischen

weit auseinanderliegenden und im weitesten Sinne demokratischen Epochen

herstellt, als auch die Verbindung zwischen Psychogenese und Soziogenese leistet.

Wie gezeigt wurde, hat das Zusammenspiel von Soziogenese und Psychogenese

schon die Ausführungen zum Probleme des Schauspielers dominiert und ist zudem

ein vielerorts wiederkehrendes Thema.

Schauen wir uns den ersten Abschnitt des Aphorismus einmal detailliert an:

I n w i e f e r n e s i n E u r o p a i m m e r » k ü n s t l e r i s c h e r «

z u g e h n w i r d . – Die Lebens-Fürsorge zwingt auch heute noch – in unsrer

Uebergangszeit, wo so Vieles aufhört zu zwingen – fast allen männlichen Euro-

päern eine bestimmte R o l l e auf, ihren sogenannten Beruf; Einigen bleibt

dabei die Freiheit, eine anscheinende Freiheit, diese Rolle selbst zu wählen, den

Meisten wird sie gewählt.

Ausgangspunkt der Überlegungen ist also einerseits die Feststellung, es herrsche

für europäischeMänner der Zwang, zum Aufbringen ihres Lebensunterhalts – und

dem der Familie – einen bestimmten Beruf anzunehmen. Andererseits sei dersel-

be für eine Einschränkung und Festlegung des Charakters desjenigen verantwort-

lich, der den Beruf ausübe. Bemerkenswert ist dabei, dass das gesperrt gedruckte

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Masken denken – in Masken denken

Wort »Rolle« einen semantischen Platz noch vor dem »Beruf« einnimmt. Eine sol-

che Zusammenstellung hinterfragt das gemeinhin Selbstverständliche, dass man

einen »Beruf« einfach ausübe und reflektiert ihn sofort auf seine Rollen-bilden-

den Mechanismen hin. Der Beruf ist in diesem Sinne bloß ein »sogenannter«, die

Rolle dagegen eine »bestimmte«. Mit diesem subtilen Trick stellt Nietzsche die fol-

genreiche Übertragung von Begriffen aus dem Bereich Arbeit und Beruf in solche

derTheatermetaphern aus. Gegenüber demWort »Beruf« vermag dasWort »Rolle«

eben jenen Moment der Selbst-Verwechslung einzufangen, auf den es Nietzsche

ankommt:

Das Ergebniss ist seltsam genug: fast alle Europäer verwechseln sich in einem vor-

gerückteren Alter mit ihrer Rolle, sie selbst sind die Opfer ihres »guten Spiels«, sie

selbst haben vergessen, wie sehr Zufall, Laune, Willkür damals über sie verfügt

haben, als sich ihr »Beruf« entschied – und wie viele andre Rollen sie vielleicht

hätten spielen k ö n n e n: denn es ist nunmehr zu spät! Tiefer angesehn, ist aus

der Rolle wirklich Charakter g e w o r d e n, aus der Kunst Natur.126

An dieser Stelle steht der »Beruf« nun bereits in Anführungszeichen, die hier die-

selbe Funktion erfüllen, durch die vorher der »sogenannte[] Beruf« seiner unmit-

telbaren Glaubwürdigkeit beraubt wurde. Ebenso weist die Wendung, es werde

jemand »Opfer« seines »guten Spiels« auf den Theaterkontext hin: Schauspieler

bzw. Schauspielerinnen nach ihrem guten oder schlechten Spiel zu beurteilen, hat

eine lange Tradition, der u.a. auch Heine, Tieck, Lessing und Diderot nachgin-

gen. Schauspiel-Kritiken wurden seit der Erfindung der Presse zahlreich in den Ta-

geszeitungen undWochenblättern publiziert. Im argumentativen Zusammenhang

von FW 356 ist darunter zu verstehen, dass jemand seinen Beruf so gut und mit so

viel Überzeugungskraft wie eine Theaterrolle spielt, sich infolgedessen mit seiner

Rolle verwechselt und ›sich selbst‹ dabei vergisst. Die beiden Formulierungen, eine

(berufliche) »Rolle« in »gutem Spiel« auszufüllen, gehören also unmittelbar zusam-

men, weil sie das Umschlagen dessen, was zunächst Spiel und Zufall war, in den

Modus des Unhinterfragbaren anzeigen. Deutlich sind auch die in den vorausge-

gangenen Kapiteln erörterten Ebenen in das Beziehungsgefüge eingewoben, wo-

mit wortlos die Unterscheidung von mindestens zwei verschiedenen Schauspiel-

weisen vorausgesetzt ist: Sich der einen bedienend, weiß man um die Tatsache

des Spiels, weiß, dass eine »Rolle« zu spielen ist und schafft einen Kunstraum, in

dem dies als Vereinbarung auch für die Zuschauer erlebbar wird. Die andere Art zu

126 Ebd. Vgl. hierzu auch Montaigne: »Ich bin dabei, diesen Menschen, den ihr vor euch seht, zu

vollenden, nicht aber, einen andern daraus zu machen. Durch lange Gewöhnung ist mir des-

sen FormzumWesengewordenund sein Los zurNatur.« (Michel deMontaigne: Essais.Drittes

Buch, 10, »Über den rechten Umgang mit dem Willen«. Übersetzt v. Hans Stilett, Frankfurt

a.M. 1998, S. 354).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 111

Schauspielen versucht, den Umstand des Spiels möglichst auszublenden und der

Akteur versetzt sich so tief in die Figur hinein, bis die Grenzen zwischen der zu

spielenden Rolle und dem Selbst zumindest für den Moment des Spiels verschwin-

den. Nietzsche spitzt dieses Verhältnis von Schein und Sein freilich noch weiter zu,

indem das Umschlagen des einen ins andere zu einer gewöhnlich stattfindenden

Situation erhobenwird: »Tiefer angesehn, ist aus der Rolle wirklich Charakter g e -

w o r d e n, aus der Kunst Natur.« An dieser Stelle wird besonders deutlich, dass

trotz der Verwendung einschlägiger Begriffe wie »Schauspieler« und »Rolle« da-

mit eben nicht dieWelt derTheaterkunst und der Bühnen-Schauspieler bezeichnet

werden soll, sondern das alltägliche Leben der europäischenMenschen. Als Anleihe

beim Begriffsrepertoire des Theaters funktionieren diese Begriffe durch ein Vor-

aussetzen des ursprünglichen Bedeutungskontexts bei gleichzeitiger Neubestim-

mung und Rekontextualisierung der jeweiligen Semantik. Denn während dieThea-

terbühne klare Trennungen kennt zwischen den Aufführungen vor einem Publi-

kum einerseits und dem privaten Raum andererseits, sind diese Trennungen zwi-

schen Berufsleben und Privatleben bei Nicht-Berufsschauspielern offenbar nicht

immer so eindeutig. Nietzsches Vermutung ist, dass sie erst mit der Zeit gänzlich

verwischen – schließlich verwechsle man sich »in einem vorgerückteren Alter« zu-

nehmend mit seiner Rolle.127 Die Kritik, die Nietzsche an das Modell der »Rolle«

qua »Beruf« richtet, ist die einer schleichenden Vereinseitigung der Menschen, de-

nen immerhin anfänglich ein Reichtum an Potentialen zugetraut wird. Das Unter-

drücken einer möglichen ›Vielseitigkeit‹ leistet dabei ein über Jahrhunderte einge-

spieltes gesellschaftliches Menschenbild, wobei die einmal getroffene Berufswahl

und die damit verbundene Regelmäßigkeit der Praktiken und Lebensumstände ei-

nen Charakter zur Einseitigkeit formen. Dies alles läuft selbst eher schmerz- und

widerstandslos ab und es ist nicht so, dass ein solcher Mensch grundsätzlich un-

zufrieden mit seinem Zustand wäre – habe er doch schlicht »vergessen«, dass es

andere Möglichkeiten seiner selbst bzw. seines Selbst hätte geben können.

Nun erhält der zitierte Satz, wonach alle Kunst zu Natur werde, einige Zeilen

später eine folgenreiche Entgegensetzung. Ausgangspunkt ist ein anderes politi-

sches System als das von Nietzsche im Aspekt der Stabilität betonte Mittelalter:

Es gab Zeitalter, in denen man mit steifer Zuversichtlichkeit, ja mit Frömmigkeit

an seine Vorherbestimmung für gerade dies Geschäft, gerade diesen Broderwerb

127 Ebd. Ein ähnlicher Zusammenhang von Beruf und Charakter, der zwischen anfänglichem »Si-

mulieren« und späterem Können vermittelt, wird bereits in Menschliches, Allzumenschliches

hergestellt. Im Abschnitt 51 mit dem bezeichnenden Titel »W i e d e r S c h e i n z u m

S e i n w i r d .« heißt es: »Wenn Einer sehr lange und hartnäckig Etwas s c h e i n e n will,

so wird es ihm zuletzt schwer, etwas Anderes zu s e i n. Der Beruf fast jedes Menschen, so-

gar des Künstlers, beginntmit Heuchelei,mit einemNachmachen vonAussen her,mit einem

Copiren des Wirkungsvollen.« (MA I, 51, KSA 2, S. 72).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Masken denken – in Masken denken

glaubte und den Zufall darin, die Rolle, dasWillkürliche schlechterdings nicht an-

erkennen wollte […]. Aber es giebt umgekehrte Zeitalter, die eigentlich demokra-

tischen, wo […] ein gewisser kecker Glaube und Gesichtspunkt des Gegentheils in

denVordergrund tritt, jener Athener-Glaube, der in der Epoche des Perikles zuerst

bemerkt wird, jener Amerikaner-Glaube, der immer mehr auch Europäer-Glaube

werden will: wo der Einzelne überzeugt ist, ungefähr Alles zu können, ungefähr

j e d e r R o l l e g e w a c h s e n zu sein, wo Jeder mit sich versucht, improvi-

sirt, neu versucht, mit Lust versucht, wo alle Natur aufhört und Kunst wird…

Der den attischen Bürgern zugeneigte Staatsmann Perikles trieb um 460 v. Chr.

die demokratische Entwicklung Athens bedeutend voran. Beispielsweise ließ er auf

Staatskosten umfassende Bauunternehmungen verwirklichen, einem Konjunktur-

programm nicht unähnlich, wodurch zahlreiche Handwerke über einen längeren

Zeitraum mit Arbeit versorgt waren und eine Erhöhung des allgemeinen Lebens-

standards in Aussicht gestellt war. Allerdings stießen Perikles Maßnahmen auf er-

heblichen Widerstand bei seinen aristokratischen Gegnern.128 Die von Nietzsche

benannteWirkungszeit des Periklesmarkiert also nichtmehr und nicht weniger als

die kulturelle Errichtung einer δημοκρατία, einer Volksherrschaft, wie andersartig

sie im Vergleich mit heutigen Demokratien auch gewesen sein mag. Im argumen-

tativen Verlauf von FW 356 markiert diese Stelle deutlich den von Nietzsche her-

gestellten Zusammenhang zwischen dem Schauspieler-Motiv und dem politischen

System der Demokratie – gleich ob in antiker oder moderner Zeit. Damit korreliert

die Entwicklung einer neuen Lebensform, die Nietzsche zunächst im klassischen

Zeitalter Athens und danach erst wieder in seiner Gegenwart in Amerika ansiedelt,

wobei eine Tendenz selbst nach Europa weist. Dieses Selbstverhältnis geht mit ei-

ner veränderten Geisteshaltung einher: Anstelle des demMittelalter zugewiesenen

Glaubens an die »Vorherbestimmung« für eine konkrete Lebensaufgabe, als dessen

Folge eine »Rolle wirklich Charakter« und die »Kunst Natur« werde, steht hier ein

habitualisierter Umgang mit mehreren solcher Selbstentwürfe. Durch die Über-

zeugung, nicht auf ein Metier festgelegt zu sein, können diese sich nun flexibel,

vertauschbar, ablösbar und einander ablösend gestalten. Die Überidentifikation

mit einem einzigen Beruf oder einer gesellschaftlichen Funktion, die so weit rei-

chen würde, dass sich allein aus dieser der »Charakter« und das Selbstverständnis

speise, ist damit ausgeschlossen.

Ein solches Verhältnis von Kunst, die Natur wird und von Natur, die aufhört

Natur zu sein und Kunst wird, mag auf den ersten Blick wie eine simple Dicho-

tomie erscheinen. Werden die Worte Natur und Kunst zusätzlich so eng zusam-

men genannt, wie es in FW 356 der Fall ist, liegt ihnen gewöhnlich ein Verständnis

als einander ausschließende Gegensätze zugrunde: Die Natur ist dann das dem

128 Vgl. Plutarch, Perikles 12.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 113

MenschenUnverfügbare, die Kunst dagegen dasMenschengemachte.Die raffinier-

te Zusammenstellung beider Begriffe in der beidseitigen Umkehrung ihres Ver-

hältnisses unterläuft diese Gegenüberstellung jedoch, indem das Umschlagen von

Kunst in Natur und von Natur in Kunst eine hypothetische Annahme bildet. Auf

diese Weise wird also keineswegs ein radikaler Gegensatz zwischen Kunst und Na-

tur entwickelt, obwohl beide Worte erst einmal mit dem Ansinnen verwendet wer-

den, verschiedene Positionen zu bezeichnen.129 Vielmehr ist unter demBegriff ›Na-

tur‹ das Resultat sich einschleifender Prozesse gefasst, die den Glauben an einen

festen Charakter begünstigen und die es ermöglichen, dass die mit den jeweiligen

beruflichen Praktiken in Zusammenhang stehenden und wiederholt durchgeführ-

ten Tätigkeiten den Charakter eines Menschen bestimmen können. Dieser Glaube

an sich selbst ist unter Umständen so stark und unbezweifelbar, dass es für den ein-

zelnen Menschen soviel ist wie Natur. ›Das bin ich‹ und ›So bin ich eben‹, wird er

dann sagen, weil die eigene Gewordenheit nicht mehr mitreflektiert werden kann.

An diesem Punkt wird deutlich, dass Nietzsche das Wort ›Natur‹ nicht im Sinne

einer ontologischen (Vor-)Bestimmtheit des Menschen verwendet, sondern dass

es sich gewissermaßen um eine ›geglaubte Natur‹ handelt. Sein Begriff der Natur

steht hier unter dem prägenden Einfluss von mindestens zwei Motiven. Erstens ist

›Natur‹ –wir sahen es bereits – durch die formale Entgegensetzung zu dem Begriff

›Kunst‹ bestimmt und mit ihm in ein dynamisches Verhältnis gebracht. Zweitens

steht ›Natur‹ in einem Verweisungszusammenhangmit Vorstellungen von der Fes-

tigkeit desmenschlichen Charakters.Dieser jedoch ist seinerseits weder einfach als

Faktum gegeben noch auf natürlichem Wege entstanden. Sondern er hat sein Ge-

präge durch einschränkende, formgebende und den Lebensrhythmus bestimmen-

de Mechanismen erhalten, wie sie in Gesellschaften vorhanden sind und Nietzsche

sie für den Bereich der Arbeit veranschlagt. Es ist das je eigene Verhalten zu sol-

chen vom Beruf vorgegebenen Regeln, Rhythmen und Routinen, das durchaus zu

einer wirklichen, zweiten Natur am einzelnen Menschen werden kann, zur ›Natur

desMenschen‹. Denn während die Regeln, Rhythmen und Routinen immer als auf-

erlegter Zwang spürbar bleiben mögen, sind es die jeweils gefundenen Strategien

des Umgangs mit ihnen irgendwann nicht mehr. Der Mensch wird dann seinen

Charakter endgültig mit seiner gesellschaftlichen und beruflichen Rolle verwech-

selt haben, weil er im Leben wie ein Schauspieler agierte, dessen Spieltechnik ein

Zusammenfallen von Rolle und eigenem Charakter voraussetzte.

Demgegenüber gleicht das andere Selbstverhältnis, »wo alle Natur aufhört und

Kunst wird«, eher dem solcher Bühnen-Schauspieler, die ihre Rollen einerseits

129 Hier liegt ein Vergleich zum oben behandelten Begriffspaar ›Sein‹ und ›Schein‹ nahe: Weder

Natur bzw. Sein noch Kunst bzw. Schein stellen für Nietzsche Gegensatzbegriffe dar, sondern

werden als ineinander umschlagende Konzepte entworfen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Masken denken – in Masken denken

nicht mit sich selbst identifizieren und andererseits ein ganzes Repertoire ver-

schiedener Rollen nacheinander erlernen, bis sie sie abrufen können. Der Begriff

›Kunst‹ ist hier keine Bezeichnung im gebräuchlichen Wortsinn und meint also

nicht etwa den Bereich der bildenden oder darstellenden Künste. Wie für den Be-

griff der Natur herausgearbeitet, ist die ›Kunst‹ ebenso auf das Selbstverhältnis des

Menschen bezogen und nur vor diesem Hintergrund zu verstehen. Auch an die-

ser Stelle wurde also entgegen jeder sprachlichen Gewohnheit der zentrale Begriff

umgeprägt, wodurch das hergestellte Begriffsgefüge ›Kunst-Natur‹ bzw. ›Natur-

Kunst‹ ausschließlich in dem im Abschnitt diskutierten Kontext funktioniert. We-

der kann hier ›Natur‹ in einem allem Kulturellen vorgängigen Sinne aus sich selbst

heraus begriffen, noch ›Kunst‹ ohne den komplementären Begriffspartner verstan-

den werden. Und beide wiederum sind nur auf ihren gemeinsamen Bezugspunkt

hin, das menschliche Selbstverhältnis, perspektiviert.

Entsprechende kulturelle Gegebenheiten, wie Nietzsche sie in den demokrati-

schen Zeitaltern ausmacht, begünstigen dann »diesen R o l l e n - G l a u b e n –

einen Artisten-Glauben,wennmanwill«. Einerseits verweist das durch diemehrfa-

che Verwendung noch betonteWort ›Glaube‹ darauf, dass auch diese Art des Selbst-

bezugs unter bestimmten Bedingungen erst entsteht und damit keine überhisto-

rische Wahrheit beanspruchen kann. Andererseits scheint im Wort ›Rolle‹ durch

dessen Verortung im Theaterkontext eben jene Position des Künstlichen und Ge-

machten auf. Wer in diesem »R o l l e n - G l a u b e n« lebt, wird sich selbst als

etwas beinahe beliebig Formbares ansehen.

Während ein Mensch imModus des ›Natur-Selbstbezugs‹ seinen momentanen

Charakter als einen natürlich gegebenen und faktisch unveränderlichen Zustand

ansieht, ist demgegenüber der Modus des ›Kunst-Selbstbezugs‹ aus dem Potential

beständiger Veränderung heraus begriffen, sei diese nun gewollt und selbst initiiert

oder durch den Wechsel äußerer Umstände nötig geworden. Entsprechend fassen

in FW 356 die beidenWorte ›Natur‹ und ›Kunst‹ verkürzt in sich zwei verschiedene

Haltungen zum eigenen Selbst zusammen. Die Möglichkeit dieser Gegenüberstel-

lung allerdings wird erst durch die Motivebene des Schauspielers bedingt.

Woher die genannten Bezüge stammen, lässt uns der Text sehr konkret nach-

vollziehen. Bekanntlich hat Nietzsche an den Griechen deren umfassende Einge-

bundenheit in die vielfältigsten kulturellen Kontexte geschätzt. Den Dramendich-

ter etwa beschreibt er in Das griechische Musikdrama bewundernd als Pentathlos, als

marathonischen Fünfkämpfer, der zugleich »als Dichter und Musiker, in der Or-

chestrik und der Regie, zuletzt als Schauspieler produktiv begabt« gewesen sein

müsse.130 Wenn den Griechen in FW 356 die Überzeugung zugeschrieben wird, Al-

leskönner zu sein, rekurriert das auch auf die Tatsache, dass die griechische Kultur

130 Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 523.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 115

– freilich in ihrem Rahmen – eine Kultur politischer, beruflicher,musischer, sport-

licher Multitalente gewesen ist.131 Wenn Nietzsche zusätzlich betont, die Griechen

»machten, wie bekannt, Schritt für Schritt eine wunderliche und nicht in jedem

Betracht nachahmenswerte Verwandlung durch: s i e w u r d e n w i r k l i c h

S c h a u s p i e l e r«, so weist er damit auf einen in der Tat erstaunlichen kultur-

geschichtlichen Befund hin.132 Denn die attischen Bürger selbst betätigten sich als

Schausteller anlässlich der zahlreichen städtischen Feste – wie sie ja sämtlich auch

politische, juristische und religiöse Ämter innehatten. Als Musiker, Sänger, Tänzer

oder Schauspieler traten die Männer im Rahmen der Dionysien und Lenäen auf,

d.h. sie selbst bestritten die Dithyramben-, Tragödien- und Komödienagone. Es ist

diese besondere Konfiguration der griechischen Kultur, die die vonNietzsche gezo-

genen Verbindungslinien zwischen der praktisch-theatralen Schauspielerfahrung,

131 Nicht nur rekrutierten sich im 5. Jahrhundert v. Chr. sämtliche politische Ämter, Richter, Rats-

mitglieder und Tempelpriester in wechselndem Turnus aus den Reihen der attischen Bürger,

auch sämtliche Tätigkeiten der Chorsänger, Tänzer und Schauspieler bei den Festumzügen

und künstlerischen Wettbewerben wurden von ihnen ausgeführt. Es gab daher kein Exper-

tentum für diese Bereiche, in dem Sinne, dass nur entsprechend Qualifizierte zur Ausübung

der Geschäfte zugelassenwurden, vielmehr konnten sich besonders befähigte Bürger stärker

profilieren als andere und es war geradezu eine Pflicht der Bürger, sich am politischen und

kulturellen Leben nach Kräften zu beteiligen. Der Tragödiendichter Sophokles etwa hatte

nicht nur als Heilpriester des Halon den Asklepios-Kult in Athen eingeführt und 443/42 das

Amt des Schatzmeisters (Hellenotamias) inne, sondern diente auch zusammen mit Perikles

im Samischen Krieg ab 441-439 als Flottenbefehlshaber. Im Jahr zuvor hatte er mit Antigo-

ne, einer der wenigen uns überlieferten Tragödien, den attischen Wettbewerb gewonnen.

Aufgrund der Quellenlage wird angenommen, dass gerade dieser Gewinn ihm das Amt des

Strategen im Samischen Krieg einbrachte – so weit war das kulturelle Selbstverständnis der

Athener in seinen Teilbereichen verwoben, dass das erfolgreiche Abschneiden beim Tragö-

dienagon zu hohen politischen Ämtern berechtigen konnte. Von einigen seiner Stücke ist

zudembekannt, dass Sophokles darin als Schauspieler auftrat und seine sportlichenwiemu-

sischen Talente sollen schon früh Aufsehen erregt haben.

132 Anlässlich des Dithyrambenagons, der den Tragödienwettkämpfen vorangestellt war, tra-

ten aus den zehn Stadtteilen Athens je ein Männer- und ein Knabenchor gegeneinander an.

Ebenso setzten sich die den Tragödien- und Komödienagon bestreitenden Choreuten (Tanz

und Gesang) und Schauspieler aus den männlichen Bürgern Athens zusammen. Der zweite

Festtag war demWettstreit von bis zu fünf Komödien vorbehalten. Der darauffolgende Tra-

gödienwettkampf dauerte drei Tage, an denen jeweils eine Tetralogie (drei Tragödien und

ein Satyrspiel) aufgeführt wurde. Daran beteiligt waren zur Zeit des Sophokles 15 Choreu-

ten plus 3 Schauspieler und auch eine nie konkret genannte Anzahl an Musikern. Ob etwa

bei einer Tetralogie stets dieselben Sänger und Schauspieler auftraten, was eine außeror-

dentlich hohe Belastung bedeutet hätte, oder ob jeder Teil mit anderer Besetzung gespielt

wurde (was durch die verwendeten Masken problemlos möglich gewesen wäre), ist nicht

abschließend festzustellen. Kurzum, die städtischen Dionysien samt Dithyrambenagon und

Komödien- sowie Tragödienagon benötigten jährlich mehrere Hundert Schausteller (Musi-

ker, Sänger, Tänzer, Schauspieler) und diese waren die attischen Bürger selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Masken denken – in Masken denken

der politischen Formder Demokratie, einem variablen Selbstbild, sowie beruflicher

und lebensgestalterischer Vielseitigkeit argumentativ plausibel erscheinen lassen.

Das zentrale Motiv des Abschnittes FW 356 ist also der Schauspieler als eine

Art Archetypus oder Exempel für den Menschen. Damit ist dem Umstand Rech-

nung getragen, dass es eine unleugbare Nähe gibt zwischen Schauspielern und

dem, was als das Menschliche bzw. als demMenschen zugehörig empfunden wird.

Einerseits erzählen Schausteller der verschiedensten theatralen Darstellungsfor-

men, indem sie Menschen oder mit dem Menschlichen spielen: Mit ihren Körpern

und Stimmen,mit Marionetten und anderen Figuren stellen sie Menschen vor, um

ihrem Publikum Geschichten über Menschen zu erzählen.133 Andererseits ist der

Mensch stets auch als einWesen begriffenworden, demdas Spielen elementare Be-

schäftigung ist – vom Kinderspiel über Gesellschaftsspiele wie Dame oder Schach

und agonalen Sportspielen bis zum fiktiven wie realen Rollen-Spiel.134 Dabei über-

schneiden sich mitunter funktional die Bereiche und Techniken solcher Spielfor-

men, nicht zuletzt des professionellen Schauspielens, mit der Lebenswirklichkeit

eines jeden Menschen. Solche Schnittpunkte betreffen bekanntlich die Anforde-

rungen an das gesellschaftliche Miteinander. Doch in gleichem Maße zählen auch

Vergnügungen hinzu, wie sie etwa Maskenbälle, Festumzüge und Spiele zu Fast-

nacht über Jahrhunderte hinweg geboten haben und wie sie moderne Varianten

bieten, z.B. Rollenspiele oder die vielfältigen Formen von Laien- und Improvisati-

onstheater. Nicht nur scheint es den Menschen Vergnügen zu bereiten, Schauspie-

lern bei ihrem Tun zuzusehen – auch betätigen sie sich in diversen Spielformen

selbst als Akteure.

Nietzsche thematisiert nun diese Durchdrungenheit des Lebens von den Phä-

nomenen des Schauspielerischen und spitzt sie einerseits auf die oben genannten

künstlerisch-theatralen Tätigkeiten der Griechen zu (»s i e w u r d e n w i r k -

l i c h S c h a u s p i e l e r«). Andererseits wird mit dem Begriff des Schauspielers

dessen Übertragbarkeit auf den Menschen als Verwandlungspotential nahegelegt.

Schauspieler-Sein ist daher nicht einfach eine Tätigkeit neben anderen, sondern

wird Teil der conditio humana schlechthin. Denn: »jedes Mal, wenn der Mensch an-

fängt zu entdecken, inwiefern er eine Rolle spielt und inwieweit er Schauspieler

sein k a n n, w i r d er Schauspieler«. Verweilen wir kurz bei diesem erstaunli-

chen Satz, der auf den Anfang des Aphorismus zurückweist. Dort war der einmal

angenommene Beruf ein Garant für den festen Charakter, solange er nicht als Rolle

in Betracht kam – nur dadurch konnte ›aus Kunst‹ ›Natur‹ werden. Sobald aber der

Mensch begreifen würde, dass das berufliche und gesellschaftliche Leben auf be-

stimmten Schemata basiert, wobei kodifizierte Anforderungen etwa den Beruf wie

133 Vgl. hierzu die Ausführungen von Gerda Baumbach: Schauspieler. Historische Anthropologie

des Akteurs. Band 1: Schauspielstile, Leipzig 2012.

134 Vgl. Johan Huizinga: Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Hamburg 1956.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 117

eine vorab festgeschriebene (Theater-)Rolle prägen, sobald also ein Wissen um die

Ablösbarkeit dieser Rolle vom Einzelnen dominierte, würden Menschen, so sugge-

riert Nietzsche, es sich rasch in verschiedenen Rollen und damit als ›Schauspieler‹

einzurichten verstehen. Nun wird das Modell der »Vorherbestimmung«, das es je-

dem erlaubte, an den ihm zugewiesenen festen Platz in der Gesellschaft zu glau-

ben, ersetzt durch den von Nietzsche so benannten »R o l l e n - G l a u b e n«, der

dieMöglichkeit mehrerer Rollen zulässt und befördert.Wie bereits erörtert, stehen

in Nietzsches Argumentation menschlicher Charakter und individuelles Selbstver-

hältnis, berufliche Praktiken sowie die Konstitution der Gesellschaft und deren po-

litische Verfasstheit in einem engen,wechselseitigen Verhältnis.Diese Reziprozität

spiegelt sich in der konstellativen Verbindung der verschiedenenMotive wider. Ge-

rade der theaternahen Semantik (Rolle, gutes Spiel, Schauspieler) kommt dabei die

Aufgabe zu, die Motivbereiche miteinander zu verknüpfen.

Aus den bisherigen Überlegungen sollte hervorgegangen sein, dass auch in die-

sem Aphorismus der Begriff des Schauspielers und Schauspielens aus dem Bereich

des Theaters heraus- und in soziale sowie psychische Kontexte übertritt. Eben-

so steht die in kritischer Absicht noch mit Wagner verbundene, fatale Wirkung

des Schauspielers auf die Massen hier nicht im Vordergrund. Das funktionale Ele-

ment, auf das hin der Schauspieler in FW 356 zugeschnitten wurde, ist das der

menschlichen Möglichkeit zu Verwandlungen, wodurch eine Vielheit und Variabi-

lität des Charakters bedingt wird. Nietzsche scheint diese Entwicklung weniger

neutral aufzuzeichnen, als er ihr sowohl positive wie auch negative Seiten anträgt.

Daher rührt der seltsam anmutende Gegensatz zwischen den euphorisch begrüß-

ten Potentialen des Europäer- und Rollenglaubens (»wo jeder mit sich versucht,

improvisirt, neu versucht, mit Lust versucht«) und dem Lamento einer Gegen-

wartsanalyse: »Aber was ich fürchte […], wir modernen Menschen sind ganz schon

auf dem gleichen Wege«. Diese von Demokratie geprägten »interessantesten und

tollsten Zeitalter […], in denen die ›Schauspieler‹, a l l e Arten Schauspieler, die ei-

gentlichen Herren sind«, kennzeichnen eben auch einen Verlust von Stabilität und

Dauerfähigkeit.135

Eines mag an der Argumentation jedoch noch mehr erstaunen: Nietzsche hat

sich an anderer Stelle vehement gegen begriffliche Dichotomien und das Kon-

zept von Gegensätzen ausgesprochen, die die Geistesgeschichte seit Jahrhunder-

135 Vor allem an diesem Punkt unterscheidet sich meine Interpretation wesentlich von Armin

ThomasMüller: Die »freie Gesellschaft« als ›hölzernes Eisen‹: Gesellschaftliche Perspektiven

Europas im Abschnitt 356 von Nietzsches Fröhlicher Wissenschaft. In: Marco Brusotti; Mi-

chael McNeil; Corinna Schubert; Herman Siemens (Hg.): European/Supra-European. Cultu-

ral Encounters in Nietzsche’s Philosophy, Berlin/Boston 2020, S. 151-168. Müller geht davon

aus, dass bei Nietzsche sowohl der Begriff des Schauspielers als auch der der Demokratie

stets negativ besetzt seien. Ihm entgeht die im Text vorhandene feine Abwägung der mit

den demokratischen Entwicklungen einhergehenden Problemen und Chancen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Masken denken – in Masken denken

ten bestimmen. »Mag nämlich auch die S p r a c h e«, heißt es in dem bekann-

ten Abschnitt JGB 24, »hier wie anderwärts, nicht über ihre Plumpheit hinauskön-

nen und fortfahren, von Gegensätzen zu reden, wo es nur Grade und mancher-

lei Feinheit der Stufen giebt«.136 Nun ist nicht nur der hier besprochene, sondern

es sind auch zahlreiche andere Abschnitte unübersehbar von Gegensatzstruktu-

ren geprägt. Wollte man also die Annahme vermeiden, Nietzsche sei hinter diese

bedeutsame Erkenntnis zurückgefallen, müssen andere Erklärungs- und Interpre-

tationsstrategien gefunden werden. FW 356 durchziehen gleich mehrere seman-

tische Gegensatz-Komplexe, die zwischen einzelnen Worten ausgetragen werden:

So sind beispielsweise die »Baumeister« in »festeren, beschränkteren Zeitaltern«

gegen die »Schauspieler« der »demokratischen Zeitalter« gestellt. Erstere kenn-

zeichnet »Dauerfähigkeit« in Beruf, Rolle und Charakter, im Material des »Steins«

versinnbildlicht, der Pläne für Jahrtausende und demMenschen Sinn als Teile eines

Baus zu geben vermochte, sofern sie nur »fest« wären. Letztere kennzeichnet das

Spiel mit der Vielheit ihrer Rollen, Berufe und Fähigkeiten, sie sind ›Alleskönner‹

und gleichen eher dem Paradox eines »hölzernen Eisens«.137

Diese tatsächlich diametral strukturierten Komplexe repräsentieren jedoch,

genauer besehen, zwei verschiedene Haltungen zu einer dritten, übergeordneten

Sache, die ich mit den Worten ›Selbstbezug‹ und ›Selbstverhältnis‹ einzufangen

versucht habe. Als dominierendes Motiv bildet es den Hintergrund, vor dem die

gegensätzlichen Positionen jeweils abgeglichen und zueinander in Beziehung ge-

setzt werden. Das Aufstellen von Gegensätzen dient also vorrangig dazu, ein ganz

anderes Thema in seinen (hier historisch) verschiedenen Facetten zu erfassen.

Mit der oben erörterten Differenzierung eines monopolaren Selbstbezugs, der auf

dem Glauben an immerwährende Festgefügtheit beruht und der dem polypolaren

»Rollen-Glauben« entgegengesetzt ist, habe ich versucht, das Relationsgefüge

nachzuvollziehen. Nietzsches Strategie zielt darauf ab, zwar offensiv mit sprach-

lichen Gegensatz-Konzepten zu arbeiten, sie aber gleichzeitig auf mancherlei

136 JGB II, 24, KSA 5, S. 41.

137 Der Aphorismus endet mit einer Anspielung auf eine seit der Antike bekannte contradictio in

adjecto: »Freie Gesellschaft? Ja! Ja! Aber ihr wisst doch, ihr Herren, woraus man die baut? Aus

hölzernem Eisen! Aus dem berühmten hölzernen Eisen!« (FW 356, KSA 3, S. 597). Die Figur

der antiken Rhetorik (σιδηροξύλον, etwa: ›Eisenholz‹) bezeichnet die grundsätzlicheUnmög-

lichkeit eines Arguments. Als Verspottung der ambivalenten Verheißung einer »freien« Ge-

sellschaft bekräftigt sie die These, dass der in Demokratien heraufkommende Schauspieler-

Typus als Bürger kaumdazu geeignet sei, einen stabilen Gesellschafts-Bau zu gewährleisten.

Im Hintergrund könnte zudem Schopenhauers Kant-Kritik stehen, die sich gegen dessen ra-

dikalen Ethikbegriff wendet: »Es ist doch wohl handgreiflicherWiderspruch, denWillen frei

zu nennen und doch ihm Gesetze vorzuschreiben, nach denen er wollen soll: – ›wollen soll!‹

– hölzernes Eisen!« (Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung, 4. Buch, § 53,

Frankfurt a.M./Leipzig 1996, S. 377).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 119

Weise zu entschärfen und damit als dogmatisch-bipolare Ausschlussprinzipien

unwirksam zu machen. Beispiele für diesen besonderen Umgang mit der nicht

zuletzt logischen Kategorie des Gegensatzes wären etwa die Positionierung der

»Herrenmoral« gegen die »Sklavenmoral«,138 oder auch von »Gesundheit« gegen

»Krankheit«,139 wobei die Argumente in Richtung einer graduellen Vereinbarkeit

des nur scheinbar Gegensätzlichen zielen. Entsprechend gäbe es nicht einen

Zustand ›krank‹, der das komplette Gegenteil des Zustands ›gesund‹ wäre, son-

dern das Kranke und das Gesunde werden als Umschlagen des Einen in das

Andere sichtbar und schaffen Übergangszeiten, in denen klare Grenzziehungen

unmöglich sind – das Wort »Genesung« spielt hier eine große Rolle. In einem

ähnlichen Sinne werden in der Genealogie der Moral Herren- und Sklavenmoral erst

als voneinander distinkte, historische Konzepte entworfen, um dann als inner-

psychische Tendenzen der Selbstermächtigung oder Fremdzuschreibung beide

zugleich Einzug in die Seelenwelt des modernen Menschen zu finden. Andernorts

bezweifelt Nietzsche nicht nur die Existenz von Gegensätzen überhaupt, speziell

der moralischen Werte,140 oder des Gegensatzes von wahr und falsch,141 sondern

er nimmt auch eine prinzipielle Gleichzeitigkeit von Gegensätzlichem an,142 sowie

die historische und kulturelle Bedingtheit der Wahrnehmung von Gegensätzen.143

2.2.4. Das Problem des Schauspielers als Problem der Dichter und

Philosophen

Dass Nietzsche die Philosophiegeschichte als eine (fatale) Geschichte der Dogma-

tik und insofern der Tyrannei der Wahrheit beschreibt, ist bekannt. Dass damit

allerdings in der Konsequenz ein Problem angezeigt ist, worin die Philosophen in

die Nähe nicht allein der Dichter, sondern auch der Schauspieler rücken, ist selten

betont worden. Sowohl Dichter als auch Schauspieler stehen mit ihren Tätigkeiten

im Zeichen des Erfindens anderer Welten. Dem Modell des idealen Staates in der

Politeia, wie es Platon von seinem Protagonisten Sokrates entwickeln lässt, gilt das

Metier der Dichter und Schauspieler bekanntlich als für eine staatliche Institution

138 Vgl. die Erste Abhandlung: »Gut und Böse«, »Gut und Schlecht« der Genealogie der Moral.

139 Vgl. die Vorrede zur zweiten Ausgabe der FröhlichenWissenschaft von 1886.

140 JGB 2, KSA 5, S. 16.

141 Vgl. etwa JGB 34: »Ja, was zwingt uns überhaupt zur Annahme, dass es einen wesenhaften

Gegensatz von ›wahr‹ und ›falsch‹ giebt? Genügt es nicht, Stufen der Scheinbarkeiten anzu-

nehmen und gleichsam hellere und dunklere Schatten und Gesammttöne des Scheins […]?«

(JGB 34, KSA 5, S. 53f.).

142 Etwa in dem Ausspruch des Ecce homo: »Abgerechnet nämlich, dass ich ein décadent bin, bin

ich auch dessen Gegensatz.« (EH, weise, 2, KSA 6, S. 266).

143 So sei von den Griechen in der Bewunderung des Odysseus »der Gegensatz von Scheinen

und Sein gar nicht gefühlt und also auch nicht sittlich angerechnet« worden, was Nietzsche

zu dem Ausruf veranlasst »Gab es je so gründliche Schauspieler!« (M 306, KSA 3, S. 224).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Masken denken – in Masken denken

denkbar ungeeignet und der Erziehung abträglich. Einerseits, so die Argumenta-

tion, schaffen Dichter und Schauspieler lediglich Abbilder von Abbildern und seien

dadurch noch weniger wert als Tischler oder andere Handwerker.144 Andererseits

sei das Tragödienspielen ebenso wie der Besuch vonTheatervorstellungen »ein Ver-

derb für die Seelen der Zuhörer«, weil dabei nicht nur edle Tugenden verhandelt

und das im Leben Erstrebenswerte dargestellt würde, sondern eben auch Unbeson-

nenheit und emotionale Ausbrüche.145 Indem Dichter wie Schauspieler von alter-

nativen Wirklichkeiten erzählen, zeigen sie mögliche Erfahrungsräume, die sich

notwendig parallel oder quer zur ›Realität‹ bewegen. Genau durch diese Distanz

aber können sie die Wirklichkeit kommentieren, können ihre Elemente aufneh-

men, sie zuspitzen oder vertiefen, nacherzählend variieren oder parodieren, kurz-

um, sie vermehren auf diese Weise die möglichen einzunehmenden Positionen.

Nicht zwingend muss sich das im Bereich der vollends utopischen Gattungen ab-

spielen, sondern es genügt allein der Effekt der Vervielfältigung von Realität. Weil

es Wahrheit im strengen Sinne nur geben kann, wenn auch die umgebende, wahr-

nehmbare Wirklichkeit eine möglichst unverbrüchliche Einheit bildet, wird dieser

Einheit jede alternative Positionierung potentiell gefährlich. Damit sind Schau-

spieler wie Dichter mindestens seit der in der Politeia niedergelegten Polemik ein

Ärgernis für diejenigen Philosophen, die sich der unbedingtenWahrheit verpflich-

tet haben. Folgerichtig wird solchen Künsten dann als Komplizen der Phantasie

eine untergeordnete Stellung zugewiesen, weil sie allenfalls zur erbaulichen Unter-

haltung taugen. Ihre mögliche komplementäre Funktion gerät dabei genauso aus

dem Blick, wie der prinzipielle Eigenwert der Künste als kulturelle Errungenschaf-

ten. In der Politeia kulminiert diese geringschätzende Haltung darin, die darstel-

lenden Künste aus der idealen Stadt rigoros auszuschließen, weil ihre die Vernunft

störenden und dagegen die Leidenschaften befördernden Effekte als erwiesen gel-

ten.

Nietzsches Texte selbst – das sollte bereits deutlich geworden sein – sind weit

davon entfernt, ein kohärentes Bild des Schauspielers zu zeichnen, weil gerade der

144 Vgl. Platon: Politeia, 394b–396e sowie 595a–598d. Die Einwände, die Sokrates im Dialog ge-

gen die Dichter und Schauspieler vorzubringen weiß, ähneln den Vorwürfen, die andernorts

(z.B. im Sophistes und Gorgias) den Sophisten gemacht werden. Indem in der Politeia glei-

chermaßen exemplarisch wie blasphemisch der Übervater der Dichtung, Homer, daraufhin

befragt wird, welche konkreten Auswirkungen seine in den Epen präsentierten Kenntnisse

über Kriegskunst und Politik denn in der Realität gezeitigt hätten, wird die Argumentati-

on auf die Spitze und ins Absurde getrieben (Politeia, 599c–600d). Dass Platon selbst seine

philosophischen Schriften im Allgemeinen, wie auch die Politeia im Besonderen, ebenso in

Dialogen und Reden des Sokrates, also in dichterischer Form, vorgelegt hat, stellt diesbe-

züglich ein denkwürdiges Faktum da, das nicht nur die Kritik an Homer zu konterkarieren,

sondern auch die Invektiven gegen die Künste zu unterlaufen geeignet ist.

145 Platon: Politeia, 595b.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 121

Begriff ›Schauspieler‹ in den verschiedensten Kontexten und unter verschiedens-

ten Vorzeichen verwendet wird. Sowohl als Bezeichnung der Theaterschauspieler

mit Bezug etwa zur griechischen Antike oder zu Nietzsches Gegenwart ist dasWort

präsent,wie alsMetapher für Unaufrichtigkeit und zur Bezeichnung verschiedener

menschlicher Fähigkeiten, etwa sich zu verwandeln, zu verstellen und mit Optio-

nen seiner selbst zu spielen. Daher ist keinesfalls von einem Bewertungsmuster

auszugehen, das eindeutig in eine positive oder negative Richtung wiese. Der Be-

griff bietet auf diese Weise eine Projektionsfläche, anhand derer – durch das Be-

tonen der jeweils zutreffenden Aspekte aus dem Bedeutungsgefüge ›Schauspieler‹

– bestimmte Themen verhandelt und veranschaulicht werden können.

Ich habe gezeigt, dass das Problem des Schauspielers bei Nietzsche mit min-

destens drei Momenten verknüpft ist. Charakterisiert ist es also 1.) durch seine

Wirkung auf die Massen, 2.) durch Verwandlungsfähigkeit und die damit einher-

gehende Irritation und Pluralisierung der Charakter-Konzeption und 3.) durch das

Problem der Lüge und des Scheins. Anhand dieser drei Aspekte ist nun auf die un-

gewöhnliche Beziehung einzugehen, die Nietzsche zwischen Philosophie und den

Verstellungskünsten der Dichtung und der Schauspielerei herstellt. Verkürzt und

zugespitzt könnte man formulieren, das Gemeinsame von Philosophie und Dich-

tung sei es, eine Wortkunst zu sein. Mit bestimmten Elementen des Schauspielens

aber will Nietzsche die Philosophie zukünftig aus erkenntnistheoretischen Grün-

den verbunden wissen, nämlich im Hinblick auf die Fähigkeit zu den vielfältigsten

Verwandlungen.

Dass man seit den Ursprungszeiten des Denkens dem Verhältnis zwischen

Wirklichkeit und Dichtungen mit Skepsis begegnet, wird von Nietzsche an ver-

schiedenen Stellen hervorgehoben. Schließlich sei es mitunter »für eine Wahrheit

gefährlicher, wenn der Dichter ihr zustimmt, als wenn er ihr widerspricht! Denn

wie Homer sagt: ›Viel ja lügen die Sänger!‹ –«146

Wird nun der Philosoph in die gefährliche Nähe des Dichters gerückt, wandelt

er schon nicht mehr auf geraden Pfaden zur Wahrheit. Er nutzt dann die Sprache,

um über die Umwege von Erzählungen und Anspielungen, Veranschaulichungen,

146 FW 84, KSA 3, S. 442. Der Aphorismus reflektiert in äußerst raffinierter Weise die Eigenart

der Sprache zunächst früherer ›abergläubischer‹ Zeitalter, durchReime, Verse undRhythmen

sich dieWelt gefügig zumachen. Dabei ist der Ursprung der Poesie im Blick. Gegen Ende des

Abschnittes wird eingeräumt, dass noch heute selbst ein Weiser »gelegentlich zum Narren

des Rhythmus« werde, weil »er einen Gedanken als w a h r e r e m p f i n d e t, wenn er

eine metrische Form hat und mit einem göttlichen Hopsasa daher kommt« (FW 84, KSA 3,

S. 442). Begründet wird diese der wissenschaftlichen Erkenntnismethode zuwiderlaufende

Tendenz damit, »dass immer noch die ernstesten Philosophen, […] sich auf D i c h t e r -

s p r ü c h e berufen, um ihren Gedanken Kraft und Glaubwürdigkeit zu geben« (ebd.). Da-

nach beschließt der Abschnitt, das Gesagte in performativer Ausführung demonstrierend,

mit dem oben zitierten Wort Homers.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Masken denken – in Masken denken

Sinnbildern, Fabeln und Parabeln ein verzweigtes Netz von Geschichten und Aus-

sagen zu errichten, in dem Wahrheitsverweise von Erfindungen nicht zu trennen

sind. Wird ein Philosoph aber Schauspieler, so müsste sich dieses ohnehin gefähr-

liche Verhältnis zur Sprache noch einmal potenzieren. Denn während die Dichter

allein durch die geschriebene Sprache als dem ihnen zur Verfügung stehendenMit-

tel lügen, gelten Schauspieler als Lügner in noch umfänglicherem Sinne, denn sie

›lügen‹ mit ihrem ganzen Körper. Sie verstellen und verwandeln sich in verschiede-

nen Lebenssituationen – ob als Abhängige unter Zwang und gleichsam unbewusst

oder als professionelle Bühnenschauspieler im theatralen Kontext.

Indem nun Nietzsche umfassende Selbst-Verwandlungen zum wichtigsten

Mittel der Erkenntnis erklärt, ist erneut und in radikaler Weise einem der Haupt-

protagonisten der abendländischen Philosophie der Vertrag aufgekündigt: Dem in

sich ruhenden Subjekt, dessen Selbstverständnis das eines autonomen, sich selbst

transparenten Akteurs ist, scheint einmal mehr das Vertrauen entzogen. Dem

entgegen steht eine neue, dem postontologischen Subjektmodell komplementäre

Erkenntnispraxis, deren methodische Ausrichtung durch verschiedene Augen zu

blicken und sich gelegentlich den Themen und Problemen anzuverwandeln rät. In

welchem Sinne das zu verstehen ist und wie es vonstattengehen soll, ist im Folgen-

den zu erörtern. Nachdrücklich betont werden muss freilich, dass diese Position

einem besonderen, emphatischen Verständnis von Philosophie geschuldet ist:

Die tiefere Erkenntnisfähigkeit wird dort vermutet, wo Gedanken nicht bloß als

gedachte, sondern als erlebte und empfundene Phänomene verstanden werden.

Eine nochmalige Steigerung erfährt es in der Vorstellung, die rechte Philosophie

beginne dann, wenn es möglich, ja notwendig ist, ihr gemäß zu leben und sie nicht

lediglich niederzuschreiben.147 Bereits in der Geburt der Tragödie präludiert die be-

treffende Methode, indem Nietzsche zwischen den Herstellungsbedingungen von

Dichtung und Dramatik unterscheidet:

Im Grunde ist das aesthetische Phänomen einfach; man habe nur die Fähigkeit,

fortwährend ein lebendiges Spiel zu sehen und immerfort von Geisterschaaren

umringt zu leben, so ist man Dichter; man fühle nur den Trieb, sich selbst zu ver-

wandeln und aus anderen Leibern und Seelen herauszureden, so ist man Drama-

tiker.148

Während also, Nietzsches Rekonstruktion gemäß, der erzählend Dichtende sich

von den Charakteren seiner Dichtung umgeben sieht und seine Beobachtungen

147 Vgl. hierzu James Conant: Das Exemplarische bei Emerson und Nietzsche. In: Christian Ben-

ne; Enrico Müller (Hg.): Ohnmacht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit, Basel 2014,

S. 207-225.

148 GT 8, KSA 1, S. 60f. Anlässlich der »Geisterschaaren« hatte es zuvor geheißen, »dass der Dich-

ter nur dadurch Dichter ist, dass er von Gestalten sich umringt sieht, die vor ihm leben und

handeln und in deren innerstes Wesen er hineinblickt.« (Ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 123

nur noch niederzuschreiben braucht, wohnt demgegenüber dem Dramatiker ein

Drang zu fortwährenden Selbstverwandlungen inne. In diesem Zustand und in

Gestalt dieser anderen personae, in die der Dramatiker sich kraft seiner Imagina-

tion verwandelt hat, entstehen dann die dramatischen Dialoge. Der Dichter hört

im Geiste die Figuren reden und sieht ihr Handeln als ein Beobachter, weshalb

seine Sprache eine beschreibende, erläuternde sein kann. Der Dramatiker hinge-

gen ›ist‹ seine Figuren gleichsam selbst, er handelt und redet im Geiste als seine

Figuren. Auch wenn die angeführte Charakterisierung literarischer Produktions-

bedingungen imWerk Nietzsches fürderhin keine Rolle mehr spielt, so ist dennoch

die Ähnlichkeit des später entworfenen Bildes und Selbstverständnisses des Phi-

losophen mit dem Modell des Dramatikers verblüffend. Wie zu zeigen sein wird,

besteht für Nietzsche ein wesentlich konstitutives Moment auch des Philosophen

darin, zu Verwandlungen befähigt zu sein.

2.2.5. Eine neue Erkenntnispraxis: Die »Kunst der Transfiguration«

Die ersten Ausführungen zum hier zu diskutierenden erkenntnispraktischen Mo-

dus datieren bereits aus den Jahren 1878-80, der Zeit der Niederschrift vonMensch-

liches, Allzumenschliches.Nietzsche gelingtmit diesemBuch ein philosophisches De-

büt, in dem viele der in den Folgejahren erneut aufgenommenenThemen präludie-

ren, das aber in weiten Teilen weder die stilistische Reife noch die argumentative

Konsequenz der später entstehenden Schriften erreicht. Dennoch sind Zeugnisse

der frühen Tendenz eines Denkens auffindbar, das sowohl die Bedingungen der

Möglichkeit als auch die qualitativen Maßstäbe von Erkenntnis problematisiert.

Folgende Zitate sollen das belegen:

P h i l o s o p h i s c h g e s i n n t s e i n . – Gewöhnlich strebt man darnach,

für alle Lebenslagen und Ereignisse e i n e Haltung des Gemüthes, e i n e Gat-

tung von Ansichten zu erwerben, – das nenntman vornehmlich philosophisch ge-

sinnt sein. Aber für die Bereicherung der Erkenntnis mag es höheren Werth ha-

ben, nicht in dieser Weise sich zu uniformiren, sondern auf die leise Stimme der

verschiedenen Lebenslagen zu hören; diese bringen ihre eigenen Ansichten mit

sich. SonimmtmanerkennendenAntheil amLebenundWesenVieler, indemman

sich selber nicht als starres, beständiges, Eines Individuum behandelt.149

149 MA I 618, KSA 2, S. 349. Auch in der Fröhlichen Wissenschaft wird diese Verbindung zwischen

Erkenntnis und Charakter-Variabilität gezogen. Zwar sei moralisch oft eine Starrheit von An-

sichten im Zeichen der Selbsttreue gefordert worden, die »alles Wechseln, Umlernen, Sich-

Verwandeln i n V e r r u f« bringe, doch sei dies gerade »f ü r d i e E r k e n n t n i s s

die allerschädlichste Art des allgemeinen Urtheils«, da den Erkennenden auszeichne, »in Be-

zug auf Alles, was in uns f e s t werden will, misstrauisch zu sein« (FW 296, KSA 3, S. 537).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Masken denken – in Masken denken

S i c h s e l b e r v e r l i e r e n . – Wenn man erst sich selber gefunden hat,

mussman verstehen, sich von Zeit zu Zeit zu v e r l i e r e n – und dannwieder zu

finden: vorausgesetzt, dassman einDenker ist. Diesem ist es nämlich nachtheilig,

immerdar an Eine Person gebunden zu sein.150

Während der erste Abschnitt die Umkehrung einer für üblich angenommenen Hal-

tung nahelegt, indem unterschiedlichen Situationen nicht in vereinheitlichender

Absicht zu begegnen, sondern ein Nutzen aus ihrer Verschiedenheit zu ziehen sei,

stellt der zweite Abschnitt Erkenntnisgewinn durch produktiven ›Selbstverlust‹ in

Aussicht. Beide Aphorismen sehen jedoch einen klaren Vorteil darin, zu Erkennt-

niszwecken von der eigenen Person Abstand nehmen zu können, um zuerst sich

selbst und in der Folge das Erkennen in andere Sichtweisen, Lebenslagen,Wesens-

züge, Stimmen und Ansichten hinein zu erweitern. Außerordentlich bemerkens-

wert ist das schon hier ausgeführte Motiv, nach dem die Voraussetzung für die be-

vorzugte Erkenntnishaltung in einer wie auch immer gearteten Verwandlung des

Erkenntnissubjekts besteht. Von übergeordneter Bedeutung ist zunächst nicht die

Fähigkeit zu logischem Denken, zum Erwerb von Wissen durch verstehende Lek-

türe, oder zum Auswendiglernen. Dies alles mag in einem zweiten Schritt wich-

tig sein, scheint aber auf einer eher allgemein-unpersönlichen Ebene stattzufin-

den. Doch auch die etwa mit Marcus Aurelius, Augustinus von Hippo oder René

Descartes verbundene Methode der Introspektion wird nicht als maßgeblich er-

wähnt. Was Nietzsche demgegenüber hier und andernorts eindringlich betont, ist

die Bereitschaft zum aktiven Mit- und Nachvollziehen des Anderen (als des nicht-

Eigenen), ist mithin ein Maß an Verwandlungsfähigkeit, wie es auch für Dramati-

ker veranschlagt wurde. Zwischen den extremen Polen einer Apotheose des Allge-

meinen (Naturwissenschaft, unpersönlicher Wissenserwerb) und einer Apotheose

des Singulären (die absolute Gewissheit des ego cogito) sucht Nietzsche nun keines-

falls einen vermittelnden dritten Weg, sondern entwickelt eine neue erkenntnis-

praktische Position. Selten tritt sie uns so pointiert zusammengefasst entgegen,

wie im folgenden Abschnitt aus der Fröhlichen Wissenschaft:

D e r S e u f z e r d e s E r k e n n e n d e n . – »Oh über meine Habsucht! In

dieser Seele wohnt keine Selbstlosigkeit, – vielmehr ein Alles begehrendes Selbst,

welches durch viele Individuen wie durch s e i n e Augen sehen und wie mit

s e i n e n Händen greifen möchte, – ein auch die ganze Vergangenheit noch zu-

rückholendes Selbst, welches Nichts verlieren will, was ihm überhaupt gehören

könnte! Oh über diese Flamme meiner Habsucht! Oh, dass ich in hundert Wesen

150 MA II, WS 306, KSA 2, S. 689. Vgl. FW 305: »Denn man muss sich auf Zeiten verlieren könne,

wennmandenDingen, diewir nicht selber sind, Etwas ablernenwill.« (FW305, KSA 3, S. 543).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 125

wiedergeboren würde!« – Wer diesen Seufzer nicht aus Erfahrung kennt, kennt

auch die Leidenschaft des Erkennenden nicht.151

Sein Anliegen kleidet der Abschnitt in den emphatischen Ausruf einer ›der Erken-

nende‹ genannten Figur. Diese wörtliche Rede hat gegenüber einer nüchternen

Erörterung des Themas den Vorteil, es sprachlich auf eine persönliche Ebene zu

heben: Der Erkennende spricht von sich selbst und seufzt über seine Habsucht.

Dabei ist die Figur des Erkennenden gleichzeitig umfassend, indem es eine Be-

zeichnung Vieler ist und nicht eines Individuums, wie figürlich konkret. Denn es

ist nicht einfach jeder Mensch in jeder beliebigen Situation gemeint, sondern, wer

erkennt, d.h. die Menschen, insofern sie Erkennende sind.152 Die Bedeutung des

Wunsches, als Erkennende nicht in erster Linie objektivesWissen zu erwerben oder

die Vivisektion des eigenen Selbst zu betreiben, sondern ganz sinnlich »durch vie-

le Individuen wie durch s e i n e Augen sehen und wie mit s e i n e n Händen

greifen« zu wollen,153 ist oben erläutert worden. Selbst die Beschäftigung mit der

Historie wird dem Erkennenden zur Inspiration, ausgehend von den Sichtweisen

der Vergangenheit die eigenen Perspektiven nochmals zu erweitern. Inmitten die-

ser Erfahrungen wünscht der Erkennende mit einem leidenschaftlichen Ausruf,

er möge doch »in hundert Wesen wiedergeboren« werden.154 Artikuliert als hab-

süchtiges Begehren, das sich um des reicheren Erkenntnisgewinns willen in Alles

zu verwandeln strebt, unterstreicht Nietzsche mit seiner Wortwahl die affektive

Verfasstheit des Erkennens.

In der Genealogie der Moral wird die Metapher der Vieläugigkeit erneut aufge-

griffen und als anstrebenswerte Erkenntnispraxis wie folgt formuliert:

Es giebt n u r ein perspektivisches Sehen, n u r ein perspektivisches »Erken-

nen«; und j e m e h r Affekte wir über eine Sache zuWorte kommen lassen, j e

m e h r Augen, verschiedne Augen wir uns für dieselbe Sache einzusetzen wis-

151 FW 249, KSA 3, S. 515. Vgl. auch M 533, worin die Wahrnehmungsfähigkeiten zweier Künstler

beschrieben und als Bereicherung für die Erkenntnis dargestellt werden: »Hätten wir doch

erst das Auge dieses Schauspielers und dieses Malers für das Reich der menschlichen See-

len!« (M 533, KSA 3, S. 305). In FW 143 schließlich wird der gesellschaftliche und erkennt-

nistheoretischeWert des Polytheismus gegenüber demMonotheismus hervorgehoben: »Im

Polytheismus lag die Freigeisterei und Vielgeisterei des Menschen vorgebildet: die Kraft, sich

neue und eigene Augen zu schaffen und immer wieder neue und noch eigenere: sodass es für

den Menschen allein unter allen Thieren keine ewigen Horizonte und Perspektiven giebt.«

(FW 143, KSA 3, S. 491; Hervorhebung C.S.).

152 Vgl. zum Topos der Figurenrede im Allgemeinen das Kapitel 2.3 und speziell zur Kategorie

der ›angekündigten Rede‹ das Kapitel 2.3.1.

153 FW 249, KSA 3, S. 515.

154 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Masken denken – in Masken denken

sen, um so vollständiger wird unser »Begriff« dieser Sache, unsre »Objektivität«

sein.155

Sowohl das Wort »Begriff«, als auch das der »Objektivität« sind zwischen Anfüh-

rungszeichen gesetzt, um zu verdeutlichen, dass ihnen eine andere Sinnebene als

die übliche verliehen wurde. In welchem neuen Sinne der Begriff als Träger ei-

ner variablen und vielschichtigen Bedeutungsarchitektur verstanden werden soll,

ist bereits ausgeführt worden. Doch der Begriff einer »Objektivität« ist nicht we-

niger voraussetzungsreich. Dass es sich dabei keinesfalls um das positivistische

Ideal einer das Erkenntnissubjekt ausklammernden Wissenschaftlichkeit handelt,

ist Thema des gesamten Abschnittes. Nietzsche will den Begriff der Objektivität,

mit einem Seitenblick auf Kant und Schopenhauer, eben »nicht als ›interesselose

Anschauung‹ verstanden« wissen, sondern im Gegenteil:

[A]ls das Vermögen, sein Für undWider i n d e r G e w a l t z u h a b e n und

aus- und einzuhängen: so dass man sich gerade die V e r s c h i e d e n h e i t

der Perspektiven und der Affekt-Interpretationen für die Erkenntniss nutzbar zu

machen weiss.156

Es ist dies eine eher unorthodoxe Anforderung an den Erkennenden, die eigenen

Urteile, Geschmäcker, Gründe, Vorlieben, Vorurteile und Abneigungen – also die

eigene Perspektive – mal gelten zu lassen, mal zu vernachlässigen. Als Methode

dient sie aber dazu, andere Perspektiven an sich selbst nachvollziehen und gerade-

zu miterleben zu können. Im Sinne eines Gegenentwurfs zum wissenschaftlichen

Ideal entpersönlichter Objektivität, stellt dieses neue Verständnis von Objektivi-

tät vielmehr eine Potenzierung des Subjekts dar, das sich in »verschiedne Augen«

hinein vervielfältigt: Durch diese verfügt es über Mittel und Wege zur Erkenntnis,

die ihm mit der »V e r s c h i e d e n h e i t der Perspektiven« auch eine Verschie-

denheit von sich selbst beibringen.157 Das Ideal ist also Differenz (nicht Identität)

und eine Differenzierung der Perspektiven. Erkenntnis wird auf diese Weise als

ein Potenzieren der Interessen gegen die ›Interesselosigkeit‹ entworfen, ferner als

ein Vervielfältigen von Affekten und damit von Interpretations-Möglichkeiten ge-

gen den Ausschluss der Sinnlichkeit und drittens als ein Aufsuchen gerade des

Verschiedenen, Differenten und Differenzierten, statt der Reinheit einer einzigen

Perspektive.

Auch einen zweiten Aspekt der die neue Objektivität ermöglichenden Erkennt-

nispraxis gilt es mit einzubeziehen: Wenn einerseits verschiedene Augen den po-

lyperspektivischen Blick auf eine Sache ermöglichen sollen, ist ebenso die Rede

155 GM III, 12, KSA 5, S. 365.

156 GM III, 12, KSA 5, S. 364f.

157 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 127

davon, mehrere »Affekte […] über eine Sache zu Worte kommen« zu lassen.158 Hier

ist der Rückgriff auf die subjekttheoretische und erkenntnispraktische Analogie für

das Verständnis hilfreich: Denn ein Grundgedanke von Nietzsches Subjektkonzep-

tion ist es, dass im nur vermeintlich sich gleichbleibenden Subjekt etwa Triebe und

Interessen, Affekte und Instinkte sich beständig abtauschen, dass sie miteinander

um ›Herrschaft‹ ringen und wechselnd die Oberhand gewinnen, aber genauso oft

ihren Mit- und Gegenspielern nachzugeben und sich folglich unterzuordnen ha-

ben. Diesem dynamischen Prinzip entspricht auf der Seite der Erkenntnispraxis

ganz offenkundig das Ansinnen, dem jeweils an die Oberfläche getretenen Affekt

gewissermaßen ein Rederecht einzuräumen: Ist schon der Mensch keine unver-

brüchliche Einheit, sondern ein »Gesellschaftsbau der Triebe und Affekte«,159 so

werden mit der Vielgestaltigkeit seiner divergenten Gemütsregungen auch unter-

schiedliche Ansichten über eine Sache korrelieren.WennNietzsche demErkennen-

den durch viele Augen zu blicken rät und mehrere Affekte zuWort kommen sollen,

wird hier ein prinzipieller Wert für die Erkenntnis erst dem Ensemble gerichte-

ter Äußerungen als Ausdruck einer ungefähren Gleichzeitigkeit verschiedenarti-

ger Blickrichtungen und divergenter Affektformen beigemessen. An diesem Punkt

konvergieren die beschriebene Erkenntnispraxis und die in Kapitel 1.3.2 entwickel-

te konstellative Begriffsarchitektur von Nietzsches Texten, wonach an einem Be-

griff durch Konstellation mit anderen Begriffen verschiedene Semantiken aktuali-

siert werden.

Mit der Ablehnung des wissenschaftlichen Prinzips, das zur Herstellung von

Objektivität die größtmögliche Neutralisation des erkennenden Subjekts vorsah,

geht bei Nietzsche eine Aufwertung gerade des Persönlichen einher. Daher besteht

auch kein Gegensatz zwischen dem beschriebenen Erkenntnisethos und einer au-

ßergewöhnlichen, herausragenden Persönlichkeit, weil gerade sie dazu befähigt

sei, Vieles in sich aufzunehmen. Solchen Philosophen fehle deshalb

jede u n p e r s ö n l i c h e Theilnahme an einem Problem der Erkenntniss: wie

sie selber durch und durch Person sind, so wachsen auch alle ihre Einsichten und

Kenntnisse wieder zu einer Person zusammen, zu einem lebendigen Vielfachen,

dessen einzelne Theile von einander abhängen, in einander greifen, gemeinsam

ernährt werden, das als Ganzes eine eigne Luft und einen eignen Geruch hat.160

Hier verbindet sich nun das Modell des Menschen als Subjekts-Vielheit, sowie sei-

ne dynamischeOrganisationmit demneuen erkenntnispraktischenModell, dessen

Potential im Verstärken und Ausnutzen eben jener Vielheit der Masken und Per-

158 Ebd.

159 JGB 12, KSA 5, S. 27.

160 MA II, KSA 2, S. 625f.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Masken denken – in Masken denken

spektiven liegen soll.161 Dieses Thema klingt auch an anderer Stelle an, beispiels-

weise in JGB 212, wo »der Philosoph […] Etwas von seinem eignen Ideal« verrate,

wenn er festlege: »dies eben soll G r ö s s e heißen: ebenso vielfach als ganz, eben-

so weit als voll sein können«.162 Im Widerspruch zum modernen Zwang zum Spe-

zialistentum müsse ein Philosoph »die Grösse des Menschen, den Begriff ›Grösse‹

gerade in seine Umfänglichkeit und Vielfältigkeit, in seine Ganzheit im Vielen«

entwerfen.163 Vielfältig zu sein, gewissermaßen als Gegenentwurf zur einfältigen

Dogmatik, wird nun das Ethos des Erkennenden schlechthin. Dabei ist jedoch eine

übergeordnete, harmonisierende Metaperspektive ein für allemal ausgeschlossen.

Strukturiert anhand der bereits für die Schauspieler-Problematik herausgestellten

drei thematischen Bereiche, soll im Folgenden die Charakterisierung von Nietz-

sches erkenntnispraktischemModell unter Zuhilfenahme entsprechender Textstel-

len abgerundet werden.

1. Vielheit durch Verwandlung Das beschriebene Vorgehen, zumZweck der Erkenntnis

verschiedene Perspektiven einzunehmen und sie in einem bestimmten Sinne ›zu

sein‹, um ihre Positionen an sich selbst erfahrbar zumachen und damit womöglich

ein tieferes Verständnis zu erlangen, korreliert also mit einem zeitweiligen Abse-

hen und Abstandnehmen von der eigenen Person. Schließlich gilt: »Das Lernen

verwandelt uns, es thut Das, was alle Ernährung thut, die auch nicht bloss ›erhält‹

–: wie der Physiologe weiss«.164 Es liegt auf der Hand, dass eine solche Ansicht

mit dem von Nietzsche so emphatisch hervorgehobenen pluralen, dynamischen

161 Bereits Friedrich Kaulbach: Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie, Köln/Wien 1980,

hat sichmit der perspektivischen Erkenntnismethode auseinandergesetzt (S. 59-130). Jedoch

führen sie eventuelle Perspektiven ihrerseits auf einen übergeordneten Standpunkt zurück.

Zwar betont Kaulbach den prinzipiellen Wert verschiedener, vielfältiger Perspektiven auf

dieselbe Sache (vgl. ebd. S. 75), jedoch will er wiederum die Hierarchie einer teleologischen

Struktur als Gütezeichen eingesetzt wissen, in der eine überholte Perspektive zugunsten

einer besseren aufgegeben und gleichsam ›überwunden‹ werde. Erst im Denken eines sol-

chen »Aufstiegs auf der Leiter zu höheren und souveräneren Standpunkten« realisiere sich

der freie Geist (ebd. S. 77). Auch Volker Gerhardt: Die Perspektive des Perspektivismus. In:

Nietzsche-Studien, Bd. 18, Berlin 1989, S. 260-281 besteht auf einem der Perspektivenvielfalt

zugrunde gelegten und »im Erkennen und Handeln angelegten Anspruch auf Einheit« (ebd.

S. 279). Vgl. dagegen Zittel: »Wenn Nietzsche zufolge dieWelt als Summe der von ihr jeweils

aus subjektiven Perspektiven vorgenommenen Interpretationen verstanden werden kann,

so findet der je eigene Standpunkt seine Beschränkung und Relativierung im Konflikt mit

den anderen Positionen und dies gerade nicht im Sinne übersittlicher Autonomie« (Claus

Zittel: Ästhetisch fundierte Ethiken und Nietzsches Philosophie. In: Nietzsche-Studien, Bd.

32, 2003, S. 103-123, hier S. 117).

162 JGB 212, KSA 5, 147.

163 Ebd. S. 146.

164 JGB 231, KSA 5, S. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 129

Menschenbild korreliert (vgl. hierzu Kapitel 4.1). Es scheint sich also um die Inten-

sivierung und Fruchtbarmachung eines ohnehin vorhandenen Effekts zu handeln:

Wenn der Mensch schon eine Pluralität von Trieben und Affekten, von langfris-

tigen Einflüssen und momentanen Befindlichkeiten ist, so mag es zweckdienlich

sein, diese ›Natur‹ des Menschen für die Erkenntnis nochmals zu verstärken und

deren Mechanismen gezielt zu forcieren. Hierzu fähig zu sein, avanciert nun zur

Anforderung zumindest an zukünftige Philosophen. Entsprechend summiert Jen-

seits von Gut und Böse im Abschnitt 211 »Vorbedingungen«, die zur »Erziehung des

wirklichen Philosophen« dienlich seien:

[E]r muss selbst vielleicht Kritiker und Skeptiker und Dogmatiker und Historiker

und überdiesDichter und Sammler undReisender undRäthselrather undMoralist

und Seher und »freier Geist« und beinahe Alles gewesen sein, um den Umkreis

menschlicherWerthe undWerth-Gefühle zu durchlaufen undmit vielerlei Augen

und Gewissen, von der Höhe in jede Ferne, von der Tiefe in jede Höhe, von der

Ecke in jede Weite, blicken zu k ö n n e n.165

Bemerkenswert ist hier die Formulierung, man müsse die aufgezählten Tätigen

durchaus »selbst […] gewesen sein« – was sich ganz ausdrücklich von einem rein

wissenschaftlichen Ansinnen unterscheidet, über etwas genaue Kenntnisse zu er-

werben und diese zu systematisieren. Ein solches aktiv-lebendiges, sinnlich-kon-

kretes Nachvollziehen verschiedenster Positionen und Perspektiven (Skeptizismus,

Dogmatik,Historik,Moral etc.) oder Fähigkeiten (Dichten,Rätselraten,Reisen etc.)

sei notwendig, damit ein möglichst umfangreicher Horizont der menschlichen

Wertschätzungen ausgemessen werden könne. Schon allein der Begriff »Werth-

Gefühle« verdeutlicht den eminent mimetischen Anspruch, gilt es doch, die mit

verschiedenen Wertungen einhergehenden Gefühlswelten auszuloten, nicht aber,

sie etwa bloß aus der Distanz heraus zu erklären. Insgesamt mögen gewisse Paral-

lelen zur Arbeit von Künstlern, namentlich Schauspielern, auch für Nietzsche nicht

abwegig gewesen sein, weil hierbei ein geradezu plastisches Einfühlungsvermögen

165 JGB 211, KSA 5, S. 144. Vgl. auch M 432, wo die Offenheit der wissenschaftlichen Methode

angemahnt wird: »Wir müssen versuchsweise mit den Dingen verfahren […]. Dieser redet

mit den Dingen als Polizist, jener als Beichtvater, ein Dritter als Wanderer und Neugieri-

ger.« (M 432, KSA 3, S. 266). Schulz stellt bei Nietzsche eine »Perspektive der Wertschätzung

als unabdingbarer anthropologischer Voraussetzung« fest und resümiert: »Bei ihm sind Sein

undWert auf eine so ursprünglicheWeise miteinander verschränkt, daß eine neutrale fakti-

scheBezugnahmeauf dieWelt undenkbar erscheint.« (Reinhard Schulz:Nietzsche undRorty.

Zwei Metaphysikoppositionen. In: Renate Reschke (Hg.): Zeitenwende –Wertewende. Inter-

nationaler Kongreß zum 100. Todestag Friedrich Nietzsches. Nietzscheforschung, Sonder-

band 1, Berlin 2001, S. 165-169, hier S. 168).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Masken denken – in Masken denken

erforderlich ist.166 Auf eine solch erkenntnislüsterne Weise »beinahe Alles gewesen

[zu] sein«, gilt – und das ist nicht minder erstaunlich – sodann als grundlegen-

de Voraussetzung für den besonderen Auftrag dieses Philosophen-Typus, nämlich

»dass er W e r t h e s c h a f f e«.167 Entsprechend wird das Aufgabenprofil kurz

darauf mit Nachdruck formuliert: »D i e e i g e n t l i c h e n P h i l o s o p h e n

a b e r s i n d B e f e h l e n d e u n d G e s e t z g e b e r : sie sagen ›so soll es

sein!‹, sie bestimmen erst das Wohin? und Wozu? des Menschen«.168 An dieser

Stelle erhält das Modell des sich vielerlei Augen, Hände und Zeiten bedienenden

Erkennenden, des die eigene Vielfältigkeit auskostenden Philosophen ein klar um-

rissenes Ziel: neue Werte zu erschaffen.

Mit ähnlichem Bedeutungsumfang, doch anderer Motiv-Zusammenstellung

fokussiert ein Abschnitt der Fröhlichen Wissenschaft dieses Thema. In ihm sind die

Motive der ›großen Gesundheit‹, Umfänglichkeit und eines neuen Ideals verbun-

den. Selbst das Erschaffen von Werten klingt in den Worten vom spielenden Geist,

von überwundenem und neu entstehendem Ernst an, die den Abschnitt beschlie-

ßen. Was an dieser Stelle jedoch im Vordergrund stehen soll, ist die Beschreibung

derer, die der ›großen Gesundheit‹ bedürfen:

Wessen Seele darnach dürstet, den ganzen Umfang der bisherigen Werthe und

Wünschbarkeiten erlebt […] zu haben, wer aus den Abenteuern der eigensten Er-

fahrung wissen will, wie es einem Eroberer und Entdecker des Ideals zuMuthe ist,

insgleichen einem Künstler, einem Heiligen, einem Gesetzgeber, einem Weisen,

einem Gelehrten, einem Frommen, einemWahrsager, einem Göttlich-Abseitigen

alten Stils: der hat dazu zuallererst Eins nöthig, d i e g r o s s e G e s u n d -

h e i t – eine solche, welche man nicht nur hat, sondern auch beständig noch

166 Vgl. etwa M 533, wo es heißt: »Was erräth und sieht ein Schauspieler Alles, wenn er einen

anderen spielen sieht! […] Wie anders wieder sieht ein Maler auf einen vor ihm sich bewe-

gendenMenschen! […] Hättenwir doch erst das Auge dieses Schauspielers und diesesMalers

für das Reich der menschlichen Seelen!« (M 533, KSA 3, S. 305).

167 JGB 211, KSA 5, S. 144. ImAphorismus JGB 289wird dasMotiv des Philosophen als Vieläugiger

aufgegriffen, wenngleich der Ton aufgrund der Wortwahl scherzhafter daherkommt. In ei-

ne Verbindung mit erkenntnistheoretischen Überlegungen gebracht, wird der Fall »gesetzt,

dass ein Philosoph immer vorerst ein Einsiedler war«. In seiner Höhle sei er »zumHöhlenbär

oder Schatzgräber oder Schatzwächter und Drachen« geworden und zweifle darum, »ob ein

Philosoph ›letzte und eigentliche‹ Meinungen überhaupt haben k ö n n e, ob bei ihm nicht

hinter jederHöhle eine tiefereHöhle liege« (JGB289, KSA 5, S. 234). Tatsächlich kanneinePar-

allele gezogen werden zwischen der explosionsartigen Vervielfältigung von Namen, die den

Philosophen Beschreibungsebenen hinzufügen und ihrer ebenso vervielfachten Perspekti-

ven der Erkenntnis und Interpretationsebenen (die Höhle hinter jeder Höhle). Der Aphoris-

mus endet denn auch auf provokanteWeisemit denWorten: »Jede Philosophie v e r b i r g t

auch eine Philosophie; jede Meinung ist auch ein Versteck, jedes Wort auch eine Maske.«

(Ebd.). Ausführlicher zu diesem Abschnitt vgl. Kapitel 3.

168 JGB 211, KSA 5, S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 131

erwirbt und erwerben muss, weil man sie immer wieder preisgiebt, preisgeben

muss! …169

Hervorzuheben wäre wiederum die Wortwahl, wonach mit einer bestimmtenWis-

sensdimension eine Art ihrer Aneignung korreliere, die vorzugsweise im ›Erle-

ben‹ und der »eigensten Erfahrung« bestehe. Ganz ausdrücklich sind hier Begriffe

gewählt worden, die das Ausmaß des Persönlichen gegenüber wissenschaftlicher

Neutralität hervorheben und statt objektiver Distanz ein gewisses Maß an Invol-

viertheit geradezu einfordern. Die nun folgende Aufzählung verschiedener Identi-

täten, Tätigkeiten und Zuschreibungen bestätigt das erkenntnispraktische Modell

der Perspektiven-Vielheit und verdeutlicht gleichzeitig Nietzsches Sprachpolitik:

wie auch in JGB 211 wird dort, wo es inhaltlich um das Hervorheben einer Vielheit

von Positionierungen geht, auch eine Vielheit von Worten zur Veranschaulichung

aufgeboten. Es sind gewiss nicht zufällig Subjektnamen bzw. Bezeichnungen für

Akteure, eröffnet sich damit doch ein Identifikationsraum für die Leserinnen und

Leser.

Zuletzt wird eine notwendige Vorbedingung für die Erweiterung des Erfah-

rungsspektrums aufgestellt: Was die Umfänglichkeit des Erkennenden und seinen

›Durst‹ nach Erfahrungen letztlich erst ermöglicht, sei eine dynamisch verstandene

»g r o s s e G e s u n d h e i t«.170 Bereits die Vorrede zur zweiten Auflage der Fröh-

lichen Wissenschaft von 1886 hatte diese Problematik auf das Philosophieren selbst

bezogen und den biblischen Begriff der »Transfiguration« als Verwandlungsfähig-

keit in Anspruch genommen:

Ein Philosoph, der den Gang durch viele Gesundheiten gemacht hat und immer

wieder macht, ist auch durch ebensoviele Philosophien hindurchgegangen: er

k a n n eben nicht anders als seinen Zustand jedes Mal in die geistigste Form

und Ferne umzusetzen, diese Kunst der Transfiguration i s t eben Philosophie.171

169 FW 382, KSA 3, S. 636.

170 Ebd.Diese ist freilich nicht ein einmal erreichter Zustand, sondern ein immerwieder gesund-

Werden, ein beständig neues Erwerben von Gesundheit als Bewegung, die auch das Krank-

sein in der als notwendig erachteten Selbstpreisgabe voraussetzt. Der besprochene Aphoris-

mus trägt denn auch den Titel »D i e g r o s s e G e s u n d h e i t«. Hier lässt sich übrigens

sehr gut das Entstehen neuer semantischer Verbindungen im Umgang mit einem Begriff

beobachten: Nietzsche prägt die Wortgruppe »g r o s s e G e s u n d h e i t« und legt ent-

gegen der mit dem Wort verbundenen Erwartung sofort fest, dass eine solche ›Gesundheit‹

eben nicht als stabiler Zustand des ›Gesund-Seins‹ zu verstehen sei. ImWort der Gesundheit

als ›großer Gesundheit‹ sind also das Krankwerden und Kranksein, das Genesen und wieder

Gesundwerden als wesentliche Merkmale mit einbezogen. Eine solche ›große Gesundheit‹

ist eben stark genug, um sich immer wieder erneut in ihrer Verfasstheit zu irritieren und sich

aufs Spiel zu setzen.

171 FW Vorrede, 3, KSA 3, S. 349. Zur Transfiguration unter dem Gesichtspunkt von Kunst, Philo-

sophie und Leben, die aus der erzählten Genese und Genesung des ›freien Geistes‹ aus den

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Masken denken – in Masken denken

2. Wirkung auf die Masse Wie gezeigt wurde, ist ein maßgeblicher Kritikpunkt, den

Nietzsche gegen den ›SchauspielerWagner‹ vorzubringen hat, die gefährlicheWir-

kung von dessen Musik auf das Publikum und damit auf die Massen. Indes wer-

den auch Bücher für ein Publikum geschrieben und wenngleich ihreWirkungswei-

se eine andere ist, wird sie von Nietzsche nicht minder effektvoll veranschlagt.172

Einmal publiziert, kann ein Buch zwar potentiell ein Massenpublikum erreichen.

Doch während das Opernpublikum zu Hunderten gemeinsam der Musik lauscht

und darum auch in vergemeinschaftenderWeise ihren Effekten unterworfen wird,

seien diese nun wohltuend oder betäubend, sind Bücher auf ein (Massen-)Publi-

kum der Einzelnen gerichtet. Durch die Tatsache, dass man ein Buch in aller Regel

allein liest und sich insofern den darin niedergelegten Gedanken auch allein aus-

setzt, sind die problematischsten Aspekte derMassenwirkungwieder aufgefangen.

Die erste Wirkung eines Buches trifft folglich – selbst bei hoher Auflage – auf den

Menschen als Einzelnen. Dass damit noch nichts über dessen Erfolg und Effekt,

über die Richtung der Wirkung, über Verstehen oder Missverstehen gesagt ist, ist

nachrangig angesichts der simplen Tatsache, dass man dabei nicht als Teil eines

Massenpublikums, »dem nivellirenden Zauber der ,grössten Zahlʻ » unterliegt.173

Hier stellt sich der Einzelne lesend auf die Probe und bleibt allein, sich selbst und

dem Buch ausgesetzt.

All jene Rhetorik, mit der Nietzsche den Einfluss seiner eigenen Bücher auf

die (zukünftige) Leserschaft charakterisiert, ist geprägt von luziden Reflexionen

auf mögliche Wirkungseffekte sowie auf die diese erzielenden Mechanismen. Be-

kannt ist u.a. die Rede von den eigenen Schriften als »Angelhaken«,174 als »Schlin-

gen und Netze« und als einer »Schule des Verdachts«,175 wobei nicht zuletzt der

Topos des Verführens und das Wortspiel von Versuch und Versuchung maßgeblich

sind.176 Diese Thematik ist also gleichsam die Kehrseite der bekannten Medaille:

Die Macht der Wirkung, die hinsichtlich des ›Schauspielers‹ Wagner mit so bissig-

Vorreden zu Menschliches, Allzumenschliches I und II entwickelt wird vgl. Paul van Tongeren:

Die Kunst der Transfiguration. In: Roland Duhamel; Erik Oger (Hg.): Die Kunst der Sprache

und die Sprache der Kunst, Würzburg 1994, S. 84-104. Van Tongeren berührt auch kurz das

Problem der Voraussetzungen: »Genauso wie der Künstler muss der Philosoph Perspektivist

sein, d.h.: viele Perspektiven einnehmen können, ohne daßdies auf Kosten des Engagements

für eine dieser Perspektiven geht« (ebd. S. 103).

172 Davon zeugen zahlreiche Abschnitte. Vgl. insbesondere: MA I, 178; MA I, 208; MA II, VM 98;

MA II, VM 145; MA II, VM 152; MA II, VM 156; M 190; FW 366; JGB 11.

173 FW 368, KSA 3, S. 618.

174 EH, Bücher, Jenseits 1, KSA 6, S. 350.

175 MA, Vorrede 1, KSA 2, S. 13.

176 »Je abstrakter die Wahrheit ist, die du lehren willst, um so mehr musst du noch die Sinne zu

ihr verführen.« (JGB 128, KSA 5, S. 95). »Es ist noch nicht genug, eine Sache zu beweisen, man

muss die Menschen zu ihr auch noch verführen oder zu ihr erheben.« (M 330, KSA 3, S. 234).

Vgl. auch JGB 42, KSA 5, S. 59; JGB 205, KSA 5, S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 133

polemischer Ablehnung behandelt wurde, kehrt sich im Falle des Buches in einen

Vorteil um. Vermöge eines Mediums auf Menschen einzuwirken, gilt nun nicht

zuletzt als stilistische Herausforderung und pädagogische Aufgabe.

3. Der Philosoph, ein Lügner? Dass in Nietzsches Schriften die Problematik des

Scheins in Gegenüberstellung zum ›Sein‹ der Wahrheit und zur philosophischen

Dogmatik einen großen Raum einnimmt, ist nicht zuletzt durch Hans-Gerd

von Seggern in seiner Studie Nietzsches Philosophie des Scheins (1999) überzeugend

dargestellt worden. Diesen ausgesprochen umfangreichen Problemkomplex hier

aufzuarbeiten, kann freilich nicht das Ziel sein, sondern er soll lediglich in Bezug

auf den an dieser Stelle zu verhandelnden Aspekt interessieren. Von Seggern

zufolge entwickelt sich Nietzsches Philosophie des Scheins über zwei Stufen: »Der

›Schein‹ und die ›Wahrheit‹ werden zunächst noch als komplementär gedacht,

wobei dem ›Schein‹ höhere Dignität zugestanden wird. Die Universalisierung des

Scheins […] kann demgegenüber als eine Radikalisierung bezeichnet werden.«177

Insofern der Philosoph nun einerseits ›als Dichter‹ sich der in ihrer Unzuläng-

lichkeit erkannten und aufgrund ihrer Fehleranfälligkeit vorbelasteten Sprache be-

dienen muss (Kommunikation) und er andererseits ›als Schauspieler‹ einen nicht

unerheblichen Einfluss auf andere Menschen ausüben kann (Präsentation), ist er

in zweifacher Hinsicht in die Mechanismen des Scheins eingebunden.

Wenn für den Philosophen »die ›wahre Welt‹ endlich zur Fabel« wird, bleiben

ihm immerhin die »Stufen der Scheinbarkeit«.178 Das bedeutet, statt absoluter und

einander ausschließender Werte-Oppositionen, würde nun mit fein abgestuften

Kategorien des ›mehr oder weniger richtig‹ und ›mehr oder weniger falsch‹ ope-

riert werden. Es ist Nietzsches Verdienst, dass er, wo mancher ein ›nur‹ dazwi-

schenschieben würde, gerade diesen wertenden Schritt nicht vollzieht. Mit Bedau-

ern zu sagen, uns bliebe dann nur noch die scheinbare Welt übrig, hieße, dieses

Urteil von der Position der Wahrheit aus zu sprechen, die darüber klagt, um ihr

Vorrecht gebracht worden zu sein.

Ein weiteres Kriterium tritt außerdem hinzu. Wie in Kapitel 3.1 zu zeigen sein

wird, gelten einige der bedeutendsten begrifflichen Entdeckungen der Geistesge-

schichte für Nietzsche nurmehr als folgenreiche Illusionen: das Subjekt etwa, die

Wahrheit, der freie oder unfreie Wille, Ursache und Wirkung und dergleichen Be-

griffe mehr. Trotzdem ist diese Position radikal verschieden von einem Nomina-

lismus, der annehmen müsste, dass durch die Erkenntnis der Bezeichnungen als

177 Hans-Gerd von Seggern: Nietzsches Philosophie des Scheins, Weimar 1999, S. 113. Vgl. zum

Zusammenhang der Scheinproblematik mit Nietzsches Deutung derWelt als Interpretation

auch Josef Simon: Der gewollte Schein. Zu Nietzsches Begriff der Interpretation. In: Mihailo

Djurić; Josef Simon (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche, Würzburg 1986, S. 62-74.

178 Zitate in Reihenfolge: GD, Fabel, KSA 6, S. 80f. und JGB 34, KSA 5, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Masken denken – in Masken denken

›bloße‹ Bezeichnungen ihr Gehalt und Bedeutungsumfang einfach nichtig werde.

Demgegenüber betont Nietzsche, wie groß der Einfluss und wie weitreichend die

Konsequenzen solcher ›Fiktionen‹ genannten Konzepte auf die Geistesgeschichte

einerseits, auf die Lebenswirklichkeit derMenschen andererseits sind: »Die Falsch-

heit eines Urtheils ist uns noch kein Einwand gegen ein Urtheil«, heißt es diesbe-

züglich.179 Damit treten andere Wertungsoptionen in den Vordergrund, wie etwa

die lebensförderlichen oder kultursteigernden Effekte von Erkenntnissen. Nietz-

sches Argumentation ist fortan darauf ausgerichtet, sowohl Reichweite als auch

Akzeptanz der konventionellen bzw. regulativen Fiktionen auszudehnen. In die-

sem Sinne die »Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn«,180 stellt sowohl eine

Umwertung bisheriger erkenntnistheoretischer Positionen, wie eine Gewissenszu-

mutung dar. Geht es doch fortan darum, ein Verstehen für kulturelle und wissen-

schaftliche Errungenschaften sowie für Positionen der Philosophiegeschichte zu

kultivieren und gleichzeitig deren Verfasstheit als produktive Illusionen auszuhal-

ten.

2.3. Zur Figurenrede

Wir hatten festgehalten, dass das neue Ethos des Erkennenden sich an einer Viel-

heit der Perspektiven, der Erkenntnismodi, der Instrumente und Methoden ori-

entiert. Folglich strebt der Erkennende nicht mehr danach, die singuläre und von

einer Seite her vorgenommene Ansicht über eine Sache als deren einzige Wahr-

heit auszulegen. Demgegenüber ist Nietzsches erkenntnispraktisches Modell dar-

auf ausgerichtet, eine andere Art der Objektivität und einen vollständigeren Begriff

einer Sache im Zusammentragen vieler unterschiedlicher Perspektiven zu errei-

chen. Dem liegt auch die Überzeugung zugrunde, dass das Ausführen einer Ar-

gumentation oder das Formulieren von Erkenntnissen nur auf dem Boden einer

vorher bereits bezogenen Position möglich ist. Ein neutraler Ort des Denkens, die

von allem abgelöste Metaperspektive ist für Nietzsche schlicht eine Erfindung.

Ebenso hatten wir die These aufgestellt, dass diese neue Objektivität gleichbe-

deutend ist mit einer potenzierten Subjektivität, insofern sie als die Verlängerung

des (vermeintlich) eigenen Blickes in andere Blicke hinein und folglich als seine

Dispersion konzipiert ist. Dabei gilt es, sich von einer Sache nicht lediglich aus

mehreren Blickwinkeln ein Bild zu machen, sondern als zeitweilig Verwandelte

sie geradezu durch die Augen Anderer wahrzunehmen, sie sich derart anzueignen

und zu erleben versuchen. Eine solche Multiplikation der Erkenntnisperspektiven

vervielfacht den einzelnen subjektiven Standpunkt und fügt in je eigener Weise

179 JGB 4, KSA 5, S. 18.

180 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007 - am 14.02.2026, 07:39:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

