74

Masken denken - in Masken denken

Mit dem nichsten Kapitel soll die Maskenproblematik ihrerseits auf ein wei-
teres Wort hin ausgedehnt werden: Besetzt doch der >Schauspieler« nicht allein
wichtige Positionen in Nietzsches Schriften, sondern wirkt dariiber hinaus als ein
zur Maske komplementirer Begriff, mit dessen Hilfe erst der Zugriff insbesondere
auf ein neues erkenntnistheoretisches Ethos als radikale Neuverortung des Philo-
sophierens selbst moglich wird.

2.2. Der Schauspieler als Problem

»Das Problem des Schauspielers hat mich am lingsten beunruhigt; ich war im Un-
gewissen dariiber [..], ob man nicht erst von da aus dem gefihrlichen >Kiinstler«
- einem mit unverzeihlicher Gutmiithigkeit bisher behandelten Begriff — beikom-
men wird.«*. Der Satz aus der Frohlichen Wissenschaft ist nicht etwa als das Be-
kenntnis eines wissenschaftlichen Forschers zu lesen, den es auch einmal in den
Bereich der Kunst verschlagen hat. Vielmehr bestimmt er einen der Eckpunkte ei-
nes ausgesprochen vielseitigen Philosophen, der nicht einfach nebeneinander ver-
schiedene Professionen in sich vereinte, sondern der, mit einem Worte Sloterdijks,
»Musiker als Schriftsteller, Dichter als Philosoph« gewesen ist.*® Fiir diese Unter-
suchung miisste hinzugefiigt werden, dass Nietzsche mit Blick auf Wagner kunst-
theoretische Ausfithrungen am Moralisch-Philosophischen abbildet. Dementspre-
chend wire Nietzsche hier Moralist als Musiker bzw. Moralist mit dem Gewis-
sen eines Musikers, wenn er den Opernkomponisten Wagner als durchtriebenen
Schauspieler darstellt und dabei in Kauf nimmt, dass die provozierende Geste stir-
ker als die thematische Explikation wahrgenommen wird.

Doch auch jenseits dieser das Schauspieler-Problem insgesamt dominierenden
Konstellation (Schauspieler — Wagner) werden der Begriff des Schauspielers und
das Phianomen des Schauspielerischen in Nietzsches Texten thematisch. Ich hatte
bereits darauf hingewiesen, dass die Maskenproblematik nicht lediglich anhand
des Wortes >Maske« zu diskutieren ist, sondern in ihrer strukturellen Ausprigung
auch andere Worte und Begriffe umfasst. Folglich wird dem Schauspieler-Problem
in dieser Arbeit ein relativ umfangreicher Platz eingerdumt, weil der >Schauspie-
ler< als zur Maske komplementirer Begriff eins der grofRen thematischen Felder
einnimmt. Dabei steht nun keinesfalls die Annahme im Vordergrund, durch die
beiden Begriffe seien auch zwei distinkte Bedeutungsfelder abgesteckt: So kénnen
sich die Einsatzbereiche beider durchaus tiberschneiden, beispielsweise um der

49 FW 361, KSA3,S. 608.
50  Peter Sloterdijk: Der Denker auf der Biithne. Nietzsches Materialismus, Frankfurt a.M. 1986,
S.19.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Verwandlungsfihigkeit des Menschen insgesamt oder Spielformen sozialer Inter-
aktion Ausdruck zu verleihen. Allenfalls kénnte man eine Tendenz der Motive be-
nennen, die im Sinne der konstellativen Zusammenstellung eher mit dem einen
oder dem anderen Begriff korrelieren. Die mit dem Wort »Schauspieler« signifi-
kant in Verbindung stehenden Motive sind etwa Wagner, demokratische Systeme,
der Kinstler oder die antike griechische Kultur. sMasken« hingegen werden von
Nietzsche hiufig in einen Zusammenhang mit der Moglichkeit des schamvollen
Verbergens oder der menschlichen Konstitution als Vielheit gebracht.

Auflerdem - und auch dieser wichtige Aspekt rechtfertigt den Umfang des dem
Schauspieler gewidmeten Kapitels — stammen die zu behandelnden Texte aus der
spiten Schaffensphase Nietzsches, etwa ab 1886. Deren gegeniiber fritheren Wer-
ken immens gesteigerte Ausdruckskraft und sprachliche Meisterschaft macht diese
Texte zu sehr elaborierten, an Verweisen und Anspielungen reichen Gebilden mit
mehrstufigen Reflexionsebenen. Zuweilen findet sich ein ganzer philosophischer
Erkenntnishorizont in einen oder wenige Sitze kondensiert. Folglich beansprucht
eine angemessene Interpretation einen grofleren Raum, als vergleichsweise we-
niger verschachtelte Abschnitte. Nicht zuletzt eignet sich Der Fall Wagner tiber-
raschenderweise in besonderem Mafie, Nietzsches Umgang mit dem Begriff des
>Begriffs< nachzuspiiren und erweist sich als willkommene Prizisierung der me-
thodischen Ausfithrungen.

Neben der Maske werden also sowohl der Begriff als auch das Problem des
Schauspielers fiir Nietzsches Philosophieren bedeutsam. Wenn der Schauspieler
zum >Problemc« eines Philosophen wird, ist davon auszugehen, dass nicht ledig-
lich die Sphire des Theaters damit berithrt und problematisiert wird. Wenn der
Schauspieler zum >Problem« des Philosophen Nietzsche wird, ist ferner davon
auszugehen, dass selbst die Sphire der Tiuschungsmetaphern sowie der mora-
lischen Bewertung des Falsch-Seins in der Verstellung als Deutungsmodell nicht
ausreicht. Die Problematik des Schauspielers ist nicht mehr in die dichotomische
Logik des Gegensatzes >wahr/echt« —>falsch/unecht< eingeschrieben. Entsprechend
hat Nietzsche das Problem des Schauspielers einerseits in eine Phinomenologie
der Kunst und Asthetik, andererseits in kulturhistorische und soziogenealogi-
sche Uberlegungen einbezogen. Beispielsweise dient das gezielt biologisierende
Vokabular von FW 361 geradezu der Loslosung des Begriffs >Schauspieler< aus
altbekannten Kontexten und seiner Umwertung in ein philosophisches Problem.
Das >Problem« des Schauspielers ist vor dem konstellativen Hintergrund in eine
thematische Komplexitit itbergegangen, deren Eckpunkte das kulturelle System
der Moderne, das politische System der Demokratie und das musikalische System
als Ausdruck der Moderne am Beispiel Richard Wagners sind.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

75


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Masken denken - in Masken denken

2.2.1.  Das Problem des Schauspielers anhand des »Falls« Wagner

Es ist bereits viel iiber Nietzsche und Wagner geschrieben worden.”* Der Fokus
liegt dabei vorrangig auf einer Rekonstruktion des Verhiltnisses der beiden Per-
sonlichkeiten zueinander und darauf, biographisches Material zusammenzutra-
gen und dieses auszuwerten. Entsprechend grof} ist hier die Anzahl einschligiger
Arbeiten. Weniger hiufig sind hingegen Ansitze, die die in den Schriften Der Fall
Wagner und Nietzsche contra Wagner enthaltenen philosophischen Inhalte aufberei-
ten.”* In diesem Kapitel soll nun das Schauspieler-Problem eine Fokussierung auf
Nietzsches Wagnerbild erhalten und zwar im Zeichen der in Ecce homo niedergeleg-
ten »Kriegs-Praxis«. Deren dritter Satz lautet bekanntlich: »ich greife nie Personen
an«.” Es ist bemerkenswert, wer an dieser Stelle als Beispiel fiir eine solche Person
benannt ist, auf die sich zwar exemplarisch in bestimmter methodischer Absicht
bezogen, die aber nicht angegriffen werde: Neben David Strauss, dem Nietzsche
seine erste Unzeitgemisse Betrachtung gewidmet hatte, ist gerade Richard Wagner
platziert. Er steht als Chiffre fiir »die Falschheit, die Instinkt-Halbschlichtigkeit
unsrer >Cultur« ein.** Nimmt man diesen an Deutlichkeit kaum zu iiberbietenden
Hinweis ernst und wendet ihn auf die annihernd zeitgleich entstandenen Texte

51 Die wichtigsten Sammelbande und Monographien sind: Renate Reschke, Jutta Georg-
Lauer (Hg.): Nietzsche und Wagner. Perspektiven ihrer Auseinandersetzung, Berlin/Bos-
ton 2015; Martine Prange: Nietzsche, Wagner, Europe, Berlin/Boston 2013; Andreas Rup-
schus: Nietzsches Problem mit den Deutschen. Wagners Deutschtum und Nietzsches Phi-
losophie, Berlin/Boston 2013; Wolfgang Miiller-Lauter: Uber Freiheit und Chaos. Nietzsche-
Interpretationen Il, Berlin/New York 1999; Thomas Steiert (Hg.): »Der Fall Wagner«. Urspriin-
ge und Folgen von Nietzsches Wagner-Kritik, Laaber 1991; Luitpold Griesser: Nietzsche und
Wagner — Neue Beitrage zur Geschichte und Psychologie ihrer Freundschaft. Nachdruck der
Ausgabe von 1923, Hamburg 2010.

52 Vgl. hierzu den Aufsatz von Roger Scruton: Nietzsche on Wagner In: Daniel Came (Hg.): Nietz-
sche on art and life. Oxford University Press 2014, S. 236-251 dar. Dezidiert soll hier Nietzsches
philosophische Perspektive auf die Musik thematisiert werden (vgl. S. 236). Hervorzuheben
sind v.a. die verschiedenen Ansitze des Musikverstandnisses, die fiir Nietzsche und Wag-
ner veranschlagt werden (S. 242f)). Gleichwohl verfillt auch Scruton in eine biographisie-
rende Argumentation und unterschitzt die philosophische und sprachliche Dimension der
Wagner-Texte (vgl. S. 248). Gerade die Funktionalitit so mancher Aussagen als Elemente der
Parodie und Satire im Sinne des dem Fall Wagner vorangestellten Mottos: »ridendo dicere
severum...« bleibt bei ihm unbeachtet. Zwar verspricht auch Thomas Steiert in seiner Einlei-
tung, den Horizont der Wagner-Nietzsche-Deutung um die philosophische Facette zu erwei-
tern, die versammelten Beitrage indes vermogen dies nicht befriedigend einzulésen (vgl.
Thomas, Steiert (Hg.): »Der Fall Wagner«. Urspriinge und Folgen von Nietzsches Wagner-
Kritik, Laaber1991, S. 11f.). Hans-Gerd von Seggern: Nietzsches Philosophie des Scheins, Wei-
mar1999, S. 93-104, behandelt das Thema Wagner und décadence.

53  EH, weise7, KSA 6, S. 274.

54 EH, weise 7, KSA 6, S. 275.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

an, stitnde nun nicht mehr das Angreifen der privaten Person Wagners im Vor-
dergrund. Stattdessen hitte sich Nietzsche dieser in hohem Mafe streitbaren Per-
sonlichkeit, gemif der Kriegs-Praxis, »wie eines starken VergréfRerungsglases« be-
dient »mit dem man einen allgemeinen, aber schleichenden, aber wenig greifbaren
Nothstand sichtbar machen kann«.* Ich halte es also fiir zielfithrend, den Fall Wag-
ner sowie Nietzsche contra Wagner als Texte zu lesen, die wesentlich auf Typisierun-
gen und Zuspitzungen angelegt sind. Solche verfremdenden Verfahren im Text als
Methode nachzuweisen und nicht als Mangel oder gar Tatsachenfilschung zu de-
klarieren, scheint eine Grundsatzentscheidung zu sein, die jeder Forscher und jede
Forscherin im Vorfeld zu treffen hitte. Ziel dieser Rekonstruktion und Interpreta-
tion ist das Aufweisen allgemeiner Tendenzen am Besonderen und Exemplarisch-
Personlichen.

Als ein solcher allgemeiner >Notstand« stellt sich das Verhiltnis der Kiinste
zum Schauspielerischen dar. Insofern aber Kiinste nur innerhalb eines kulturel-
len Gefiiges denkbar sind, bringen beide Ebenen, Kunst und Kultur, sich immer
auch wechselseitig hervor, indem sie sich aneinander abbilden. Die Kiinste gelten
Nietzsche gewissermafien als Zeigerpflanzen fiir kulturelle Zustinde, fiir die Be-
schaffenheit des gesellschaftlichen Nihrbodens und der sozialen Klimabedingun-
gen. Der von Nietzsche hergestellte Zusammenhang Richard Wagners mit einer
bestimmten >Kultur-Falschheit« soll im Folgenden thematisch ergriindet werden.
Steht doch die Charakterisierung Wagners als Schauspieler an prominenter Stelle,
nicht nur im Fall Wagner. Deshalb soll u.a. der bekannte Abschnitt »Vom Probleme
des Schauspielers« (FW 361) in die folgenden Uberlegungen einbezogen werden.
Das Kapitel zielt also darauf ab, das Problem Wagners, das Nietzsche als eines der
Moderne nachzeichnet, durch das Problem des Schauspielers zu beleuchten — und
vice versa dem Problem des Schauspielers, das nicht zu trennen ist von >Falschheit«
und der Problematik der Maske, durch die mit Wagner aufgeworfenen Fragen ni-
her zu kommen.

55 Ebd. In Dieter Borchmeyer; Jorg Salaquarda (Hg.): Nietzsche und Wagner. Stationen einer
epochalen Begegnung. Frankfurt a.M./Leipzig 1994 sind samtliche fiir die Beziehung Nietz-
sches zu Wagner relevante AuRerungen, Briefwechsel und (Tagebuch-)Aufzeichnungen ver-
sammelt. Statt eines Vorworts dient dieser Dokumentation die entsprechende Stelle aus
dem Ecce homo zur »Kriegs-Praxis«. Leider bleibt das umfangreiche Nachwort nicht auf der
Héhe dieser methodologischen Ankiindigung. Insbesondere in dem Der Fall Wagner und
Nietzsche contra Wagner gewidmeten Abschnitt mit dem Titel »Die Abrechnung«werden be-
standig die biographische Ebene (personliche Briefe) und die sachliche Ebene (die Texte
Nietzsches) vermischt. Zudem werfen Urteile, die fir beide Bezugstexte ein»Nachlassen der
logischen Disziplin Nietzsches« sowie das »Schwinden der geistigen Kontrolle« (S.1370) kon-
statieren, die Frage auf, wie vor diesem Hintergrund eine ernsthafte Auseinandersetzung
gelingen soll.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

71


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Masken denken - in Masken denken

Aber es gilt noch etwas zu bedenken: Nietzsche bringt nachdriicklich den eige-
nen Namen mit dem Namen des Problems und des >Falls< Richard Wagner in Ver-
bindung. Die den Text gleichsam besiegelnde Unterschrift in Majuskeln: »FRIED-
RICH NIETZSCHE.« wird mit einem Satzpunkt beschlossen.*® Dies ist kein biir-
gerlicher Name, eher eine Chiffre und Abbreviatur, mehr noch ein Stempel. Kei-
nesfalls aber die Referenz auf eine authentische Identitit aufierhalb des Textes. Im
Gegenteil wird die Identitit zur Namenschiftre, der Autor zum >Problems, die ei-
gene Lebensgeschichte zum >Fall. Es ist das Problem der décadence und der »Fall«
einer »Selbstitberwindung«, wie es das Vorwort andeutet.”” Zweifellos miissen hier
dhnliche MaRstibe wie bei Wagner angelegt und es muss konstatiert werden, dass
Nietzsche auch sich selbst zum exemplum macht. Demnach sind die Symptome der
Moderne — das Problem der décadence und das des Schauspielers — auch wesent-
lich Nietzsches Probleme. Darauf, dass die diagnostizierte Nahe nicht auch auto-
matisch Wesensgleichheit bedeuten muss, hat Nietzsche eindriicklich hingewiesen
und als die grundlegende Differenz zwischen ihm und Wagner gegensitzliche Hal-
tungen zu den Symptomen angegeben: »Ich bin so gut wie Wagner das Kind dieser
Zeit, will sagen ein décadent: nur dass ich das begriff, nur dass ich mich dagegen
wehrte.«®

Ein methodologisches >Vergréferungsglas« einzusetzen, bedeutet nun zu-
nichst, Stilisierungen am Untersuchungsobjekt vorzunehmen. Die Stilisierungen
selbst sind konstitutiv notwendig, weil eine besondere, andere Optik hergestellt
werden soll. Deren Zweck ist die Verbindung einer bestimmten Person mit einem
allgemeinen Problem - und dieses Vorgehen steht im Zeichen einer Philosophie,
die ihre Argumente vorzugsweise ad hominem vorbringt.”® Die Stilisierungen
geschehen also nicht in der Absicht, eine Person blofzustellen, sondern im
Gegenteil, um gerade das personlich-Individuelle von ihr abzuziehen, typische

56  Esscheintdiespaten Schriften auszuzeichnen, dass Nietzsche seinen Namen in dieser Art re-
prasentiert. Bei der Gotzen-Dimmerung ist das Vorwort genauso unterzeichnet (>FRIEDRICH
NIETZSCHE.«). Der Antichrist ist zweimal signiert: Das Vorwort ist mit »Friedrich Nietzsche.«
unterzeichnet, der Schluss des Buches, den das »Cesetz wider das Christenthum« darstellt,
mit einem gesperrten»Der Antichrist« Bei Ecce homo und Nietzsche contra Wagner
ist es wieder allein das Vorwort, das ein »Friedrich Nietzsche.« abzeichnet und abschliefst.
Im Falle des Falls Wagner scheint der den Text abschliefiende und die drei folgenden Teile
(Nachschrift, Zweite Nachschrift, Epilog) er6ffnende Name die Unterzeichnung entweder1.)
des Briefes zu sein, als der sich die Schrift anfangs selbst deklariert hat, oder 2.) die Unter-
zeichnung der drei Forderungen zu sein, dhnlich wie das »Cesetz wider das Christenthum«
der Name »Antichrist« signiert.

57 WA, Vorwort, KSA 6, S.11.

58  Ebd.

59  Vgl. zu dieser Thematik den einleitenden Aufsatz von Christian Benne, Enrico Miiller: Das
Personliche und seine Figurationen bei Nietzsche. In: Dies. (Hg.): Ohnmacht des Subjekts.
Macht der Personlichkeit, Basel 2015, S. 15-67.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Charakeeristika anderweitig nutzbar und »einen allgemeinen, aber schleichenden,
aber wenig greifbaren Nothstand sichtbar« zu machen.®® Indem so das Allge-
meine gewissermafien verpersonlicht, die Person dagegen verallgemeinert wird,
kann dem Allgemeinen eine personliche, singulire Dimension der Einzigartigkeit
restituiert werden. Sie erlaubt es Nietzsche offenbar, das >wenig Greifbare« in den
Griff zu bekommen, ohne lediglich auf die Allgemeinheit der Begriffe begrenzt zu
sein. Die Ungerechtigkeit und, vom Standpunkt der Philosophie Nietzsches, Un-
gereimtheit, die darin liegt, mittels scharfer Polemik den Eindruck zu erwecken,
ein Einzelner kénne fir eine kulturelle Entwicklung haftbar gemacht werden, wird
mit Blick auf den Gewinn an Distanz und Erklirungspotential in Kauf genommen.
Es sollen ja eben weniger die Personen als Vereinzelte interessieren, sondern
die hochaktuellen Notstinde und Probleme, die durch die Personen hindurch
begreifbarer werden. Im Gegenteil konnte man Nietzsches Texte zu Wagner auch
als ein genealogisches Projekt sehen, in dem die Person Wagner von vornherein
nicht ohne ihre enge Durchdrungenheit von den kulturellen Faktoren der Zeit
gedacht wire und vice versa Wagners erheblicher Einfluss auf sein Publikum und
auf die Musikgeschichte reflektiert wire.®" Ein solches Konzept aber verbietet
geradezu eine detaillierte, den biographischen Fakten verpflichtete Herange-
hensweise, weil es entweder hiefle, sich im Allzukleinen und Allzumenschlichen
zu verlieren, oder ohne zeitkritisches Korrektiv dem Wagner-Kult zu erliegen.
Demgegeniiber stehen Stilisierung, Typologisierung und die zuspitzende Polemik
von Nietzsches Wagnerbild im Dienst seines Ansinnens, die Bedingungen und
Wirkungen Wagners als eines Phinomens der Moderne und der Musikgeschichte
nachzuzeichnen. Damit wiirde der dritte Satz der »Kriegs-Praxis« — sich einer
Person wie eines VergrofRerungsglases zum Sichtbarmachen allgemeiner Entwick-
lungen zu bedienen - als methodisches Vorgehen erkennbar, in dem deduktive
und induktive Schlussfolgerungen, einander erginzend, vermischt sind. Der
Mafdstab des Denkens wire mithin, iiber einen einzelnen Menschen nicht als
Individuum zu handeln, das Nietzsche ohnehin in seiner fiktiven Struktur neu
beschrieben hat. Neben dessen Teilbarkeit, Unabgeschlossenheit und konstituti-
ven Durchwirktheit mit zeithistorischen oder soziomateriellen Faktoren®* wird
eben auch die Produktivitit einer exemplarischen Zuspitzung geltend gemacht.
Wagner wird in diesem Sinne als ein Kondensat der Moderne prisentiert.

Es scheint allerdings so, als witrden die genannten Themen — Wagner einer-
seits, die Schauspielerproblematik andererseits — in besonderem Mafie zu biogra-
phisch orientierten Spekulationen anhalten. Verbindet man doch mit Schauspie-

60 EH, weise7, KSA6, S. 275.

61  Vgl. den Abschnitt Wohin Wagner gehort in Nietzsche contra Wagner. KSA 6, S. 427f.

62  Diese sind im Kapitel Warum ich so klug bin des Ecce homo als Einflussfaktoren der Erndhrung,
des Ortes, des Klimas und der Erholung reflektiert.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

79


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Masken denken - in Masken denken

lerei und Maskierung zuallererst das verwerfliche Vorspielen falscher Tatsachen
unter Missachtung des (christlichen) Tduschungsverbots. Ein Blick in die entspre-
chende Sekundairliteratur zeigt deshalb, dass nicht nur, wie bereits angemerkt,
das biographische Interesse insgesamt iiberwiegt, sondern dass das Schauspieler-
Problem selbst selten eine adiquate Deutung erfihrt.®> Wagner als >Fallc unter dem
methodisch-philosophischen Vergrofierungsglas scheint daher unterbelichtet, ob-
wohl dem Problem des Schauspielers darin ein hoher Stellenwert zukommt. Dieser
Umstand ist daran ablesbar, dass immer schon klar zu sein scheint, worum es sich
handelt, wenn die Beziige Schauspieler-Wagner—Nietzsche thematisiert werden.
Jedenfalls wird nicht erliutert, was mit dem Begriff >Schauspieler« allgemein und
fiir Nietzsche im Besonderen jeweils gemeint sein konnte, weil seine Bedeutung als
selbstverstandlich vorausgesetzt wird. Exemplarisch fir ein solches Vorgehen ist
Ingo Christians Beitrag zum Lemma »Schauspieler, Maske« im Nietzsche Handbuch:
»Die Begegnung und Auseinandersetzung mit Wagner gewann u.a. auch deshalb
eine solche Intensitit fiir Nietzsche, weil er bei ihm den Hang zum Schauspielern
gespiegelt sah, den er nur allzu gut an sich selber kannte.«** Fraglich ist nicht nur
diese Behauptung schlechthin, sondern auch, ob es tatsichlich um dieselbe Art des
Schauspielerischen gehen kann, die den gefeierten Komponisten und Dirigenten,
der sich noch zu Lebzeiten mit dem Festspielhaus in Bayreuth ein Denkmal setzt,

63  Stegmaier bestimmt »Wagner als Prototyp des Schauspielers« und versammelt thematisch
einschlagige Zitate bis zur Frohlichen Wissenschaft (Werner Stegmaier: Nietzsches Befreiung
der Philosophie, Stuttgart 2012, S. 326ff.). Dabei wird neben der Vierten Unzeitgemissen Be-
trachtung: Richard Wagner in Bayreuth auch der Nachlass bis 1885 einbezogen. Rupschus hin-
gegen deutet das Schauspieler-Problem im Horizont von Nietzsches Abneigung gegen die
Deutschen und thematisiert u.a. die »antideutsch aufgeladenen, polemisch liberspitzten At-
tacken aufdie Deutschen«als eine Inszenierungsstrategie, die Nietzsches Schreiben selbstin
die Nahe der Schauspielerei riickt (vgl. Andreas Rupschus: Nietzsches Problem mitden Deut-
schen. Wagners Deutschtum und Nietzsches Philosophie, Berlin/Boston 2013, S. 160-169, hier
S.168).

64  Henning Ottmann (Hg): Nietzsche Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar
2000. Lemma: Schauspieler, Maske. S. 318. Dies ist nicht nur eine wenig beweisbare Vermu-
tung, auch widerspricht sie im Kern einer vom Verfasser Ingo Christians selbst angefithrten
Nachlass-Stelle von 1885/86 in KSA 12, 2 [34], S. 80: »Dafd ich tiber das auRerordentliche Pro-
blem des Schauspielers zur Besinnung gekommen bin—ein Problem, das mir vielleicht ferner
liegtals irgend ein anderes«. Kein versierter Biographist konnte vor dem Hintergrund dieses
Zitats das oben angefiihrte Argument guten Gewissens aufrecht halten. Dieses Beispiel dient
der Verdeutlichung, dass die Thematik zu derlei ungesicherten Aussagen geradezu zu ver-
fithren scheint, weil Schauspieler und Maske im Tauschungsaspekt eine konkret zwischen-
menschliche Dimension berithren. Bezeichnenderweise wird von Christians das Bezugsge-
fiige Wagner—Nietzsche—Schauspieler ausschliefilich mit solchen biographisierenden Argu-
menten hergestellt, was zur Folge hat, dass nicht ein einziges Mal auf den Fall Wagner oder
Nietzsche contra Wagner verwiesen, sondern lediglich aus Nachlass-Stellen zitiert wird.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

verbinden soll mit dem jungen Professor und spiteren »fugitivus errans«,* der
zeitlebens um die Anerkennung seiner Schriften ringt.

Der Verdacht indes, den Nietzsche Wagner gegeniiber hegt und von dem aus
er erst mit dem Begriff des Schauspielers an ihn herantritt, ist viel weitgreifender
als der iiblicherweise mit dem Schauspieler-Topos verbundene Vorwurf, sich ver-
stellend und Beifall heischend >eine Schau zu spielen<. Denn diese Wertungsweise
wird von Nietzsche nicht mehr mitvollzogen, indem er das Primat des >Seins«< vor
dem >Schein« grundsitzlich infragestellt. Vielmehr werden die Anmaflung Wag-
ners, Schauspieler als Musiker zu sein und das konsequente Durchfithren dieser
Anmaflung als hochproblematisch eingestuft. Schauspieler als Musiker zu sein, be-
deutet, nicht eigentlich die Musik zu wollen, sondern ihre Wirkung auf die Massen.
Nur auf diese Wirkung hin werden die musikalischen Mittel ausgewéhlt und ein-
gesetzt. Einerseits muss Wagner sich nun nach dem Massengeschmack richten,
weil das Erfolg verspricht. Andererseits wird er dazu diejenigen Mittel wihlen, die
unbedingt umwerfen, betiuben und die das Grofde, das Erhabene reprisentieren.
Der Erfolg, der Wagner als Destillat der modernen Kultur beschieden war, lisst
dann auch diese Kultur verdichtig erscheinen. Die fiir diesen Themenkomplex re-
levanten Zusammenhinge zwischen der Moderne, die Nietzsche als ein von der
»Masse< dominiertes System auffasst, der Kunst und dem Schauspieler, sollen nun
erortert werden.

Insgesamt zentral fiir die Problematik des Schauspielers bei Nietzsche ist eine
eigentiimliche Unterscheidung, die den Grad der Bewusstheit des (Falsch-)Spielens
betrifft. In der Zweiten Nachschrift zum Fall Wagner wird sie anhand einer Gegen-
tiberstellung expliziert, deren Argumentationsfithrung ich im Folgenden skizzie-
ren mochte.® Der Gedankengang beginnt mit der Feststellung: »Alles, was heute in
der Musik auf>grossen Stilc Anspruch macht, ist damit entwe d e r falsch gegen
uns oder falsch gegen sich.«”” Zweierlei wire an dieser Stelle zu kliren: Erstens,
was es mit dem »grofRen Stil« auf sich haben kénnte und zweitens die beiden Arten
des Falschseins.

a) Rechtschaffenheit im Kleinen.

Musik wird als in irgendeiner Weise sich falsch gebend bezeichnet, wenn sie einen
»Anspruch« erhebt auf »grossen Stil«. Er gerit zu einer unredlichen Anmafiung im

65  Selbstbezeichnung in einem Brief an Paul Rée vom Juli 1879 (KSB 5, Nr. 869, S. 431).

66  Auch Christians erdffnet diese Polaritit, doch schlagt er allzu rasch Wagner auf die Seite
der bewussten, »berechnenden Schauspieler«, welches Urteil sich v.a. mit Blick auf denFall
Wagner als haltlos erweist (Henning Ottmann (Hg): Nietzsche Handbuch. Leben — Werk —
Wirkung, Stuttgart/Weimar 2000, Lemma: Schauspieler, Maske, S. 318).

67 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Masken denken - in Masken denken

Bereich der Musik, wobei nur wenig spiter die Gegenposition in einer Apotheo-
se des >kleinen Stils< benannt ist: »Was heute gut gemacht, meisterhaft gemacht
werden kann, ist nur das Kleine. Hier allein ist noch Rechtschaffenheit méglich.«*®
Der grof3e Stil der Philosophie ist das System. Die Unredlichkeit eines musikali-
schen >grossen Stils< in der Moderne erinnert in der Art der Gegeniiberstellung an
jenen »Wille[n] zum System« im Bereich der Philosophie, der einen »Mangel an
Rechtschaffenheit« verrate.®” Nietzsches Antwort auf dieses Problem ist bekannt-
lich sein aphoristisches, >dichterisches« Philosophieren, das jedem Systemzwang
entschliipft.

Weder Musik noch Philosophie sind in der Moderne unméglich geworden und
weder die eine noch die andere scheint davor bewahrt zu sein, Dogmatiker im gro-
3en Stile oder in sich geschlossenen Systems hervorzubringen — jedoch gerit die
AnmafSung solchen groflen Stils in der Musik oder eines Systems in der Philoso-
phie in dieser nachmetaphysischen Zeit, wie Nietzsches sie entwirft, notwendig
zur unredlichen Falschheit.

b) Zwei Arten des Falschen.

Das Falsch-Sein eines Anspruchs auf >grossen Stilc wurde unterteilt in ein Falsch-
Sein »gegen uns« d.h. gegen andere und eins »gegen sich«. Ersterem kann zum
mindesten ein Bewusstsein fur die Unredlichkeit zugemessen werden, die es be-
deutet, einen solchen Anspruch des grofien Stils in die Musik hineinzutragen.
Nietzsche schligt Brahms auf diese Seite. Wer jedoch »falsch gegen sic h« ist
- mag er dabei immer auch andere betriigen — bleibt gefangen im Selbstbetrug,
also darin, sich tiber die kulturellen Implikationen seiner Zeit nicht Rechenschaft
abgelegt zu haben.

Dass Nietzsche an dieser Stelle zwei Moglichkeiten der Psychologie des sgros-
sen Stils<in der Moderne erdffnet und nur einer davon den Begriff des Schauspiele-
rischen zuschreibt, bleibt angesichts der doch beiden immanenten Falschheit und
Betriigerei deutungswiirdig: »Brahms ist k e i n Schauspieler.« - Wagner dagegen
schon.” Somit wird zum Schauspieler, wer »falsch gegen sich« ist. Hier scheint ei-
ne der zahlreichen von Nietzsche vollzogenen Begriffsumwertungen vorzuliegen,
schlieRlich witrde man intuitiv denjenigen einen Schauspieler nennen, der ande-
ren, nimlich seinem Publikum, falsche Tatsachen vorspielt, z.B. dass er Hamlet

68  Ebd. Projiziert man diese Uberlegungen auf WA 7, wird die vielleicht einzige Ambivalenz der
Nietzscheschen Wertung offenbar: So provozierend wie polemisch wird eine Seite Wagner-
scher Musik des >kleinen Stils< hervorgehoben, worin »kleine Kostbarkeiten«, »lauter kurze
Sachen von finf bis finfzehn Takten, lauter Musik, die Niemand kennt«aufzufin-
den seien (WA 7, KSA 6, S. 29).

69 Vgl.CD, Spriiche 26, KSA 6, S. 63.

70 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

sei. Offenbar also unterliegen dem Schauspieler-Wagner andere begriffliche Im-
plikationen, die damit zu tun haben diirften, Schauspieler als Musiker zu sein.
Musik in der Moderne, sofern sie eine Musik des >grossen Stils< sein will, gilt
also als Ausdruck ihres »physiologischen Widerspruchs«: Einerseits sei es eben
grundsitzlich moglich, sich der »alten Meister« als Lehrer zu bedienen und, ler-
nend, ihren »grossen Stil« nachzuahmen - andererseits bleibe ein solches An-
sinnen eben nur »illusorischg, sofern man »die Voraussetzung dazu nicht
mehr im Leibe hat«.”" Der Widerspruch, der hier als Hauptmerkmal der Moder-
ne benannt und in gut Nietzschescher Manier physiologisch begriindet wird, liegt
gerade darin, an die grofen Meister ankniipfen zu wollen, ohne jedoch diesen
Schritt aus den eigenen kulturellen Voraussetzungen heraus rechtfertigen zu kon-
nen: »Nicht jeder hat das Recht zujedem Lehrer: das gilt von ganzen Zeital-
tern.«’* Es ist damit eben ein nur nachgeahmter >grofer Stil¢, der sich nicht mit
Notwendigkeit aus solchen leiblichen Voraussetzungen entwickelt hat, wie es et-
wa die »itberstromende Animalitit eines Rossini« versprach.” Nietzsche scheint
auch hier den unbewusst wirkenden und wachsenden Tendenzen, die gleichsam
»aus sich heraus« Musik erschaffen, den Vorzug zu geben. Das Argument ist je-
doch kein blofies Romantisieren einer vermeintlichen Natiirlichkeit, sondern sieht
dort die grofiere Berechtigung einer Musik, wo es die Physis und Leiblichkeit als
deren real existierende Voraussetzung annimmt.” Der Verdacht, der hier gegen
Wagner und damit gegen die moderne Musik ausgesprochen wird, kénnte schlim-
mer nicht sein: Der nachgemachte >grosse Stil erscheint demnach lediglich als die
beste Methode, um effektiv auf das Publikum zu wirken und es fiir sich einzuneh-
men. In letzter Konsequenz findet sich die Musik damit zu einem blofRen Mittel fir

71 Ebd.S. 48f.

72 Ebd. S.49. An anderer Stelle ist die Rede von einem »Missbrauch (iberlieferter Mittel, ohne
das rechtfertigende Vermdgen, das zum-Zweck; die Falschmiinzerei in der Nach-
bildung grosser Formen, fiir die heute Niemand stark, stolz, selbstgewiss, gesund genug
ist« (ebd. S. 47).

73 Ebd.Im Sommer1885 hatte Nietzsche das ihm von Heinrich Koselitz (Peter Gast) ins Engadin
gesandte Buch Stendhals Vie de Rossini gelesen.

74  Eine dhnliche Wertung beziiglich kultureller Entwicklungen liegt vor, wenn Nietzsche das
Volkslied anerkennend hervorhebt (CT, 6) oder die Entwicklung der italienischen Oper als
nicht aus dem Volke kommend, nicht natirlich gewachsen, sondern gelehrt aufgesetzt kri-
tisiert: »Schon der erste Gedanke an die Oper war ein Haschen nach Effekt. Durch solche Ex-
perimente werden die Wurzeln einer unbewufiten, aus dem Volksleben herauswachsenden
Kunst abgeschnitten oder mindestens arg verstimmelt. So wurde in Frankreich das volks-
thiimliche Drama durch die sogenannte klassische Tragddie verdriangt, also durch eine rein
aufgelehrtem Wege entstandene Gattung, die die Quintessenz des Tragischen, ohne alle Bei-
mischungen, enthalten sollte. Auch in Deutschland ist die natirliche Wurzel des Drama’s, das
Fastnachtspiel, seit der Reformation untergraben worden.« (Das griech. Musikdrama, KSA 1,
S.516). Den Stellenwert, den hier noch jene schlecht versteckte Volkstiimelei hat, nimmt, wie
gezeigt wurde, im Fall Wagner als dezidiert physiologische Voraussetzung der Leib ein.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

83


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Masken denken - in Masken denken

den Erfolg des Kiinstlers degradiert. Im 6. Abschnitt des Falls Wagner ist das sehr
deutlich thematisiert, indem in parodistischer Absicht eine Rede des personifizier-
ten »Erfolg Wagners« fingiert wird. Dieser spricht nun davon, dass schlech-
te Musik nicht nur einfacher hervorzubringen sei als gute, sondern dass sie wohl
auch vorteilhafter, weil sie »wirkungsvoller, iiberredender, begeisternder« sei. Un-
ter Abwandlung eines Verses von Horaz iiberlisst es Nietzsche hier geschickt dem
»Erfolg Wagners«, Anspielungen auf eine Unfihigkeit des Maestro zum Schaf-
fen schoner Musik zu machen: »Pulchrum est paucorum hominum. [...] Wozu also
Schonheit? Warum nicht lieber das Grosse, das Erhabne, das Gigantische, Das, was
die Massen bewegt?«.” Folgerichtig errit der Schauspieler-Instinkt Wagners
die wirkmachtigsten Stilmittel in einer Nachahmung des >grossen Stils«. Dagegen
werden nun die »starke Rasse eines Hindel« und die »iiberstromende Animalitat
eines Rossini« gestellt, wobei das physiologische Argument jeglicher Uberpriifbar-
keit entbehrt.” Es handelt sich um einen gezielt provokant und kontrafaktisch ge-
setzten Maf3stab, der in der Ubertragung der Werte >wahr« und >unwahr« auf den
Bereich der Musik seine Entsprechung hat. Hierauf wird noch einzugehen sein.
Im Anschluss an die Gegeniiberstellung Wagner (Schauspieler) — Brahms (kein
Schauspieler) folgt der Satz: »Man kann einen guten Theil der an dren Musiker
in den Begriff Brahms subsumiren.«”” Das ist zunichst einmal eine ungebriuchli-
che Zusammenstellung. Was bedeutet es, wenn >Brahms« ein Begriff sein soll? Fir
gewohnlich wiirde man sagen, Brahms ist ein Name und konkret der Nachname
des Komponisten Johannes Brahms, der Klavierkonzerte, Walzer und Ungarische
Tinze schrieb und als Protagonist der Szene im Musikstreit um 1860 gegen die
Neudeutsche Schule, darunter Wagner, polemisierte.”® Hier aber wird eine his-
torische Personlichkeit funktional zu einem Begriff gemacht und formal wie ein
Begriff verwendet. Es ist dies Ausdruck einer Tendenz im Schreiben Nietzsches,
Einziges allgemein und Allgemeines am Personlichen zu fassen zu bekommen. Am
Beispiel Brahms wird somit ein Typus entworfen, der ohne geeignete physiologi-
sche Voraussetzungen Musik des >grossen Stils« nachgeahmt, dabei aber um diese
Anmaflung gewusst und daher seinem Publikum etwas vorgespielt habe. Der Name

75 WA 6, KSA 6, S. 23f. Vgl. zum Topos der Musik als bloRem Mittel insgesamt auch WA 8, KSA
6,S.29-32.

76 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S.49. An anderer Stelle, in Nietzsche contra Wagner, wird
Nietzsche den Deutschen jegliche Befahigung zur Musik absprechen, allen grofRen deut-
schen Musikern eine auslandische Herkunft andichten (»Slaven, Croaten, Italidner, Nieder-
lander — oder Juden«) und Schiitz, Bach sowie Hindel folgerichtig »Deutsche der starken
Rasse, ausgestor bene Deutsche«nennen (KSA 6, S. 420).

77 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

78  Anspielungen auf diese Auseinandersetzung finden sich auch in der Zweiten Nachschrift
zum Fall Wagner.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Brahms wird zum Oberbegriff einer bestimmten Kategorie und soll damit die Mog-
lichkeit bieten, auch andere Musiker in ihr aufzunehmen. Der »Begriff Brahms«
als in sich paradoxe Wortzusammenstellung zeugt selbst in komprimierter Form
ausdriicklich davon, dass hier gleichzeitig die Merkmale einer historisch einzigen
Personlichkeit und der abstrakten Ebene allgemeiner Begriffe zu vereinen wiren.

Tatsichlich ist viel gewonnen, wenn man sich Nietzsches uniiblichen Umgang
mit dem Begriff >Begriff« veranschaulicht. In der Genealogie der Moral werden be-
kanntlich feste begriffliche Definitionen zuriickgewiesen, da »alle Begriffe, in de-
nen sich ein ganzer Prozess semiotisch zusammenfasst, [...] sich der Definition
[entziehen]«.” Begriffe sind also nicht mehr iiberzeitliche Festlegungen auf einen
Bedeutungshorizont, sondern wiren selbst als dynamische, »fliissige« Interpreta-
tionsgeschehen zu beschreiben.® Indem so der Begriff des Begriffs als neu justiert
gelten darf, muss notwendigerweise die Eigentiimlichkeit des Wortes >Begriff< in
Nietzsches Texten aufmerksam machen: Dessen funktionale Verwendung scheint
aufgebrochen und vermehrt, wobei er wahlweise unter ein Wort Zusammenfas-
sungen leistet (z.B. der »Begriff Brahms«) oder Typisches gebiindelt hervorhebt,
ohne zugleich auf Verallgemeinerbarkeit abzuzielen. So habe man, notiert Nietz-
sche nicht ohne boshaften Witz, »den hochsten Begriff Wagner nicht aus dem zu
entnehmen, was heute von ihm gefillt«, vielmehr ihn als »unsern gréssten Mi-
niaturisten, als einen Meister »kleine[r] Kostbarkeiten« und »kurze[r] Sachen von
finf bis fiinfzehn Takten« wahrzunehmen.®

Mit dem >Begriff< hingt darum vor allem eine Art gedanklicher Operation zu-
sammen, die man gewissermaflen als das Kondensat und Ergebnis einer sprach-
lichen Destillation beschreiben kénnte: Bestimmte Momente werden als charakte-
ristische hervorgehoben und von anderen abgeschieden (1); diese einem einzelnen
Phinomen oder einer Personlichkeit abgewonnenen Charakteristika sind nun da-
zu aufbereitet, auf andere Phinomene, Verhiltnisse oder Personen iibertragen zu
werden (2); erst dieser Mechanismus der Ubertragung garantiert einen Anteil am
Allgemeinen (3). Setzt man diese Schritte (Abscheidung, Ubertragung, Verallge-
meinerung) fiir bestimmte Formen der Begriffsbildung methodisch voraus, ist es
moglich, dem irritierenden Umgang Nietzsches mit Begriffen und den daraus re-
sultierenden Bedeutungsspielriumen produktiv zu begegnen. Dahinter steht der

79 GMII,13,KSA5, S . 317.

80 Den Abtausch von Interpretationen hat Nietzsche mit dem Begriffsgefiige der »Willen zur
Macht« beschrieben, worin Aneignungs- und Uberwiltigungsprozesse immer wieder neue
Sinnstiftungen leisten. Vor diesem Hintergrund ist Nietzsches etymologisches Vorgehen in
der Genealogie der Moral bei der Entwicklung der Begriffe »gut«, »bose« und »schlecht« zu
sehen. Vgl. Werner Stegmaier: Nietzsches »Genealogie der Moral«, Darmstadt 1994. S. 60-
93.

81 WA, 7. KSA 6, S. 28f.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

85


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Masken denken - in Masken denken

Versuch, aus den Texten selbst die fiir sie geeigneten Analyseinstrumente zu ent-
wickeln. Mit einer auf diesem Wege gewonnenen >autopoietischen Bedienungsan-
leitung« sind bestenfalls auch neue Zugriffe auf bisher weniger zugingliche Text-
stellen geschaffen. Gerade weil Nietzsches Begriff des Begriffs die Unmdglichkeit
feststehender Definitionen betont, scheint es vielversprechend, eine Anwendung
dieser Idee zu iberprifen und nachzuvollziehen, wie nunmehr >verfliissigte< Be-
griffsgenealogien ins Werk gesetzt werden (vgl. diesbeziiglich die Ausfithrungen in
Kapitel 1.3.2). Dieser besondere Umgang mit einer philosophischen Grundkatego-
rie sollte v.a. dort aufzufinden sein, wo das Wort »Begriff< etwas anzeigt oder wenn
es um zentrale Begriffe geht.®*

Eine dhnliche Funktionalstelle nimmt nun auch der Begriff >Schauspieler« ein.
Zwar bezeichnet er gemeinhin nicht etwa Einzelnes, sondern umfassend eine be-
stimmte Kiinstlergruppe oder als Metapher bestimmte Handlungsweisen. Jedoch
setzt Nietzsche diesen, ebenso wie viele andere Begriffe, mit grundsitzlich ande-
ren Aussageabsichten ein als es der Sprachgewohnheit entspricht. Die dabei ange-
wandte Subtilitit kann analytisch nur um den Preis eingeholt werden, die iiberein-
anderliegenden Schichten zu isolieren und ihr Zusammenwirken rekonstruierend
zu beschreiben. Was passiert nun, wenn der Begriff des Schauspielers auf Richard
Wagner bezogen wird? Was geschieht mit dem Schauspieler, was geschieht mit
Wagner? Ahnlich wie fiir den »Begriff Brahms« hervorgehoben, werden hier die
beiden Ebenen des Allgemein-Begrifflichen und Einzig-Singuliren ineinander ge-
blendet.

Das Bild von zwei verschiedenfarbigen, lichtdurchlissigen Folien, die iiberein-
andergelegt werden, mag diesen Effekt veranschaulichen: Keine der beiden Folien
behilt ihre urspriingliche Farbe in der Kombination. Die oben liegende Folie wird
zwar grundsitzlich >den Ton angebens, jedoch von der unter ihr liegenden Folie be-
einflusst werden. Fir das hier zu behandelnde Problem ist dieses Sprachspiel auch
deshalb interessant, weil man sich die Folien vertauschbar vorstellen kann. Wird
nun die untere nach oben gelegt, dominiert ihre Farbe den Gesamteindruck, wo-
bei die andere Farbe durchscheint. Somit ist es mdglich, beide Phinomene unter
dem Einfluss des jeweils anderen zu beschreiben. Anders gesagt: Der Schauspieler
bleibt nicht Schauspieler und Wagner bleibt nicht Wagner.

Eine beliebte Strategie Nietzsches ist zudem, seinem Untersuchungsgegen-
stand den ihm tblicherweise zugesprochenen Status abzuerkennen. In Bezug auf
Wagner nimmt dies zunichst die Form spottischen Fragens an: »Ist Wagner {iber-
haupt ein Mensch? Ist er nicht eher eine Krankheit?«** Spiter heifit es in analoger

82  Zum Verhiltnis von Sprache, Metapher und Begriff bei Nietzsche vgl. die instruktiven Aus-
fithrungen von Claus Zittel: Das dsthetische Kalkiil von Friedrich Nietzsche Also sprach Zara-
thustra, Wirzburg 2000/2011, S. 20ff.

83 WAS5,KSA6,S. 21.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Satzgestalt: »War Wagner iiberhaupt ein Musiker? Jedenfalls war er etwas Anderes
m e h r: ndmlich ein unvergleichlicher Histrio [...]. Er gehdrt wo andershin als in
die Geschichte der Musik«.?* Indem er so verfihrt, verdeutlicht Nietzsche spiele-
risch und provokant den Konstruktionscharakter begrifflicher Zuschreibungen.

Vom >Schauspieler«ist darum nur ein bestimmtes Moment abgetrennt und her-
vorgehoben: Das seiner Wirkung. Gemeint ist seine Befihigung in der besonderen
Kommunikationssituation der Theater- oder Opernbiihne, auf ein grofies Publi-
kum zu wirken. Der Begriff des Schauspielers, angewandt auf Wagner, konsumiert
sich beinahe in diesem einen Aspekt. Besonders der an die Schauspieler gerichtete
moralische Vorwurf, als Meister der Tiuschung, des Unechten und Vorgespielten
immer unter dem Verdacht der Unwahrhaftigkeit zu stehen, wird von Nietzsche
ausgeklammert und in die Frage nach der Wahrheit der Musik transformiert. Wirke
nun Wagner als >Schauspieler< auf ein Publikum, artikuliert Nietzsche damit zwei
Vorwiirfe: Erstens den, dass seine Musik nicht wahr sei. Aufgrund ihrer Tendenz,
etwa die Faktoren Erhabenheit und Grofie suggestiv einzusetzen und die Zuhdorer
einfach zu tiberwiltigen, habe sie als eine Musik des angemaf3ten >grofRen Stils< zu
gelten. Zweitens seien die dem Publikum in den Opernlibretti vermittelten Bot-
schaften nihilistischer Art und als Symptome der Moderne zu bewerten. Beides
verdient nihere Betrachtung. Zunichst aber soll geklirt werden, was unter dem
Stichwort der »Wirkung« zu verstehen ist.

2.2.2. Wirkung statt Wahrheit

Dass Nietzsche Werke des franzosischen Philosophen, Schriftstellers und Auf-
klirers Denis Diderot zur Kenntnis nahm, ist gut belegbar.® Jacques le fataliste
et son maitre war seit 1792 in deutscher Ubersetzung zuginglich und Nietzsche
spitestens mit seiner Hegel-Lektiire bekannt. Die dialogische Satire Rameaus Neffe
war erstmals 1805 in Deutschland erschienen und von keinem geringeren als
Goethe iibersetzt worden.®® Diderot darf neben dem Dramatiker und Theater-

84 WAB,KSA6,S.30.

85  Vgl. z.B. ein in M 293 eingeflossenes Wortspiel aus dem Fils naturel. Bei Diderot allerdings
heifdt es: »Nur der Bose ist einsam«, wihrend Nietzsche eine Umkehrung der Worte prasen-
tiert: »Nur der Einsame ist bose« (belegt in: KSA 14, S. 225). Die deutschsprachige Forschung
hat sich des Verhiltnisses von Nietzsche zu Diderot noch nicht umfassend angenommen.
Vgl. aber die Studie von Angelika Schober: Diderot et Nietzsche. In: Diderot studies, Vol. 25,
Genéve 1993, S. 89-107, von Joseph Molitorisz: Toward a new humanism: a study of Diderot’s
and Nietzsche’s dialectical methodologies, Seattle 1983 und von Willy Frey: Quelques formes
des antichristianismes: Voltaire, Diderot et Nietzsche, Neuchatel 1933.

86  Dieser politisch nicht unbedenkliche Text lag den Franzosen selbst erst seit 1821 und zwar
in einer Riickiibersetzung aus dem Deutschen vor. Erst 1891 war das franzosische Original zu
haben. Vgl. die Anmerkungen von Friedrich Bassenge zum Abdruck von »Rameaus Neffe«in:
Denis Diderot: Asthetische Schriften, Band 11, Westberlin 1984, S. 817.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

87


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Masken denken - in Masken denken

theoretiker Lessing und dem Theaterleiter Goethe als einer der hauptsichlichen
Einfliisse auf Nietzsches Beschiftigung mit dem Schauspieler-Thema gelten.
Die zu Diderots Lehrstiick Der natiirliche Sohn gehorigen Unterredungen prasen-
tieren detaillierte Ausfithrungen iiber Schauspieltechniken und grundsitzliche
Aspekte der Theaterdsthetik. Nietzsche rezipiert spitestens seit seiner Arbeit an
Menschliches, Allzumenschliches Lessings einflussreiche Ubersetzung des Fils naturel,
verdffentlicht unter dem Titel »Das Theater des Herrn Diderot«.®”

Auflerdem hatte Nietzsche in der Ausgabe der von Cotta edierten Zeitung Mor-
genblatt fiir gebildete Stinde vom 26. April 1830 Ausziige aus dem Paradoxe sur le comé-
dien lesen konnen. Diese schauspieltheoretische Schrift hatte Diderot bereits zwi-
schen 1770 und 1777 verfasst, sie wurde aber auch in Frankreich erst postum und
just im Jahr 1830 veréffentlicht. Die erste mir bekannte deutschsprachige Uberset-
zung des Paradoxe liegt mit dem Vorabdruck im Morgenblatt vor.®® Es ist deshalb fiir
meine Uberlegungen bedeutsam, weil darin zwei verschiedene Schauspieltechni-
ken einander gegeniibergestellt werden: Der empfindende und der kiihl nachah-
mende Schauspieler. Der erstere lebt gewissermaflen auf der Bithne seine Rolle
und in seiner Rolle, sodass Diderot am Beispiel der franzdsischen Schauspielerin
Marie Dumesnil festhalten kann: »sie kommt auf die Bretter und weifd nicht, was
sie sprechen wird, das halbe Stiick tiber weif sie nicht, was sie spricht«. Darunter
aber leide eine gleichmiRige und vor allem wiederholbare Qualitit des Bithnen-
spiels, denn »[f]ithlte der Schauspieler bei seinem Spiel, kénnte er da zweimal hin-
tereinander dieselbe Rolle mit derselben Kraft und demselben Gliick geben?«. Der
zweite Typ, den Diderot deutlich priferiert, arbeite ganz anders: »Der Schauspie-
ler dagegen, dessen Spiel sich auf Verstand, auf Studien des Menschen, auf stete
Nachahmung eines idealen Musters, auf Einbildungskraft und Gedichtnify grin-
det, ist und bleibt in allen Vorstellungen [..] immer gleich vollkommen.«® Man
konnte beide Techniken also auch vom Grad der Bewusstheit des Schau-Spielens
her beschreiben: Indem der schlechte Schauspieler die kiinstliche Situation des

87  Dievon Lessing tbersetzte Ausgabe »Das Theater des Herrn Diderot« (Berlin: Vof, 1760) ist
seit Mai1879 in Nietzsches Besitz verbiirgt. Vgl. Guiliano Campioni u.a. (Hg.): Nietzsches per-
sonliche Bibliothek, Berlin/New York 2003, S. 186ff. Es umfasst neben Le fils naturel (1757, Der
natirliche Sohn) und den dazugehérigen drei Unterredungen auch das biirgerliche Schau-
spiel Le pére de famille (1758, Der Hausvater), sowie die Abhandlung De la poésie dramatique
(1758, Von der dramatischen Dichtkunst).

88  Die Nummern 99 und 100 des Morgenblatt von 1830 beinhalten den Vorabdruck des Paradoxe.
Der vollstindige Text liegt in deutscher Ubersetzung von Katharina Scheinfuf erst seit 1953
vor. Abgedruckt in: Denis Diderot: Erzahlungen und Gespriche, Leipzig 1953.

89  Alle Zitate aus: Morgenblatt fir gebildete Stinde, Nr. 99, Montag, 26. April 1830. Zu Dide-
rots Konzeption der Schauspielkunst zwischen beobachtender Empfindsamkeit und berech-
netem Spiel vgl. Eberhard Opl: Die Wandlung des Begriffes sensibilité in der Asthetik Di-
derots. In: Maske und Kothurn. Internationale Beitrage zur Theaterwissenschaft, Heft 3-4,
Wien/KéIn 1987, S. 33-53.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Theaters weitestgehend ausblendet, muss er sich so sehr seiner Rolle iiberlassen,
dass sein Spiel einem nicht mehr bewussten Zustand gleichkommt. Dem guten
Schauspieler hingegen bleibt der Umstand der Bithnensituation immer vor Augen.
Selbst wenn er Diderots Forderungen der >Vierten Wandc erfiillt (d.h. dem Publi-
kum eine unbedingte Illusion bietet), bedient er sich bewusst seines in Ubungen
wiederholten und erlernten Handwerks. Die Parallelen zu Nietzsches Uberlegun-
gen sind offenkundig. Eindeutig feststellen oder gar beweisen lassen sich solche
Einflisse freilich nicht. Dennoch moégen diese Hinweise hilfreich sein, einige der
Gedanken und Argumentationsmuster Nietzsches im zeitgendssischen Diskurs zu
verorten.

Die beschriebene Diskrepanz zwischen den beiden Arten des Falsch-Seins
verweist auf eine weitere Unterscheidung, die Nietzsches Schriften beziiglich des
Schauspielers oft nur implizit unterliegt: In bestimmten Fillen sind die Kriterien,
eine Meisterschaft in der Kunst der Falschheit und Verstellung zu erlangen, im
Leben andere als auf der Bithne.

Beginnen wir mit den >Berufsschauspielerns, deren Darstellungskunst bereits
in der Geburt der Tragodie einige Uberlegungen gewidmet sind. In dem infrage ste-
henden Abschnitt wird die euripideische Tragddie in ihren kulturauflosenden Ten-
denzen thematisiert. Es geht mir an dieser Stelle um eine — notwendig den Ge-
samtkontext des Werkes auf ein Minimum reduzierende — Rekonstruktion der
dort unterschiedenen zwei Arten des Schauspielens: Mit einem Verweis auf den
Ion des Platon ist die erste als eine Identifikation des Schauspielers mit den dar-
gestellten Handlungen und Gefiihlen, mithin seine vollige Abstandslosigkeit zum
dramatischen Gegenstand beschrieben. Nietzsche fasst diese Art zusammen zum
»Schauspieler mit dem klopfenden Herzen«.*® Thm wird nun - und hier befinden
wir uns schon nicht mehr im Ion — die »affectlose Kithle des wahren Schauspie-
lers« entgegengestellt, der »gerade in seiner hochsten Thitigkeit, ganz Schein und
Lust am Scheine« sein soll.”* Wihrend der erste Schauspieler sich um des Effektes
willen seinen Gefiihlen iiberldsst und das Bewusstsein fiir die kiinstliche Situation
moglichst unterdriicken muss, trigt die bewusste »Lust am Scheine« den epischen
Schauspieler in seiner Kunst. Im Morgenblatt ist eine Stelle aus dem Paradoxe fol-
gendermafien iibersetzt worden: »Die Hauptsache, die ich beim grof3en Schauspie-
ler verlange, ist viel Verstand. Er soll nach mir ein kalter ruhiger Beobachter sein«.
Nietzsche konnte also sowohl in der Wortwahl von Diderot inspiriert worden sein
als auch generell im Konzept einer Gegeniiberstellung zweier Schauspieltechni-
ken sowie deren Bewertung. Hatte der Franzose doch geschrieben: »zuviel Gefiihl

90 Vgl. GT, KSA1, S. 84. Dies ist, in der Logik der Geburt der Tragidie, gleichwohl etwas anderes
als das rauschhafte Aufgehen im dionysisch erlebten Moment.

91  GT, KSA 1, S.84. Gemeint sind hier die Schauspieler eines »dramatisirten Epos« sowie der
»epische Rhapsode«.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

89


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Masken denken - in Masken denken

macht mittelmiRige Schauspieler; mittelmifliges Gefithl macht die Mehrzahl der
schlechten Schauspieler, und im ginzlichen Mangel an Gefiihl liegt der Keim zum
grofRen Schauspieler«.”

Diese Unterscheidung zweier grundsitzlich verschiedener Herangehensweisen
an das Schauspieler-Handwerk trifft sich — bei aller sonstigen Verschiedenheit —
mit den im Fall Wagner explizierten Spielarten der Verstellung genau an dem Punkt
der Bewusstheit oder Unbewusstheit des Spielens im Akt des Spiels selbst. Auch
der Verweis auf Talma im Fall Wagner, auf den spiter eingegangen werden soll,
zielt in diese Richtung. Gibt es fiir den Berufsschauspieler iiblicherweise einen Ort
der Bithne einerseits und eine klar davon getrennte Sphire andererseits, wo Rolle,
Kostiim und dazu gehorige Darstellungskiinste abgelegt sind, so gelten im Falle der
Schauspielerei im Leben andere Regeln. Vor allem in Hinsicht der besten Wirkung
auf das jeweilige >Publikum« wird dieser Aspekt fiir Nietzsche bedeutsam. Manch-
mal ist es demnach notig, dass der ideale Schauspieler im Leben den Umstand,
dass er schauspielt, gidnzlich vergisst. Dies verdeutlicht ein bemerkenswertes Notat
von 1887: »Uberall, wo die Verstellung stirker wirkt, wenn sie unbewuf3t ist, wird
sie unbewufit.«”® Nietzsche hat in dieser Nachlass-Stelle vor allem die Frauen im
Blick, macht aber auch fiir Wagner eine Selbstdarstellungskunst geltend, die sich
selbst nicht transparent ist. Auch wenn die Uberlegung in dieser Form nicht ver-
Offentlicht wurde, vermag sie einen guten Hinweis zu geben. Impliziert sie doch,
in Anlehnung an Nietzsches Sprachspiel, eine instinktiv sich ausformende Macht
der Verstellung, deren Gradmesser die Wirkung ist.

Vorhin habe ich darauf hingewiesen, dass Nietzsche am Schauspieler nicht
mehr die moralische Problematik von Verstellung und Liige interessiert. Es ist aber
offengeblieben, welcher Aspekt stattdessen bedeutsam wird. Nun liegt die These
nahe, dass es sich um die Frage nach dem Effekt handelt, insofern die Schauspie-
lerei von der Seite ihrer Wirkung her gedacht wird. Weder an die Frauen noch an Wag-
ner richtet Nietzsche den moralischen Vorwurf, andere zu tiuschen, wenn er sie
Schauspieler nennt. Indem sie allerdings als Schauspieler statt auf irgendeine (von
Nietzsche ohnehin verabschiedete) sWahrheit< auf die Wirkung setzen, ergeben
sich verschiedene Probleme. Mit Blick auf alle modernen Musiker macht Nietz-
sche am Beispiel Wagners deutlich, dass die Musik den Schauspieler-Tugenden
unterworfen wird, wenn sie allein auf die effektivste Massenwirkung und damit
auf die Selbstbestirkung des Komponisten oder Musikers abzielt. Sie lebt dann
nicht mehr aus sich selbst heraus und trigt ihren Sinn nicht in sich selbst. Folglich

92  Alle Zitate: Morgenblatt fiir gebildete Stande, Nr. 99, Montag, 26. April 1830.

93 Nachlass 1887, 8 [1]; KSA 12, S. 325. Die Aufzeichnung wurde von Nietzsche auf einem Blatt
notiert, das der Archivmappe Mp XVII (Bl. 107r) zugeordnet ist. Dessen wissenschaftliche
Transkription wird erst in KGW 1X 13 nachzuvollziehen sein. Ich danke Beat Réllin fir einen
Vorabblick auf die Materialien, der die hier gegebene Umschrift ermdoglichte.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

wird sie den >grofRen Stilc nur deshalb kopieren, weil dieser die entsprechenden
Wirkungen garantiert. Der Begriff des Schauspielers wird somit zu einer mitunter
weit ausgelegten Beschreibungskategorie, mit der sowohl bewusst eingesetzte als
auch unbewusst bleibende Moglichkeiten der Einflussnahme und des Einwirkens
auf andere Menschen assoziiert sind.

Da Nietzsche ein Umschlagen von unbewussten in bewusste Vorginge (und vice
versa) annimmt, »Bewusstheit< bei ihm also viele Grade kennt, wird die Komplexitit
des Phinomens nochmals entscheidend potenziert. Dies zeigen nicht zuletzt die
zahlreichen Abschnitte, in denen ein Ubergehen vom >Schein¢ zum »>Sein«< thema-
tisiert wird. Dabei geschieht eine Transformation von auf bestimmte Wirkungen
abzielender Verstellung, sei sie bewusst oder unbewusst, in eine Natiirlichkeit der
Handlungen, die ihren anfangs scheinhaften Charakter abgelegt haben. Verstel-
lung und Wahrheit tauschen einander ab, bis das eine nicht mehr vom anderen zu
unterscheiden ist. Allem voran wird die begriffliche Gegeniiberstellung Tiuschung
vs. Wahrheit und Schein vs. Sein als eine kiinstliche und letztlich nicht mehr klar
abzugrenzende Unterscheidung auch sprachlich infrage gestellt. Schon allein die
paradox anmutende Idee von >unbewufter Verstellung« macht diese Problematik
deutlich: Sich zu verstellen ist per se verbunden mit der Intention der Tiuschung,
sei sie gravierend oder banal wie bei der Etikette der Hoflichkeit, die sich in einem
gewissen Grade immer selbst transparent bleibt. Wenn die Verstellungskunst al-
lerdings so subtil sein muss, dass sie nicht mehr als solche zu erkennen ist — etwa,
weil es iiberredender wirkt und itberhaupt wirkungsvoller ist, wenn ein Anschein
von Authentizitit gegeben ist — so muss sie sich auch vor dem Tduscher selbst ver-
bergen. Erst, wenn er glaubt, sich nicht mehr zu verstellen, wenn die Verstellung
also unbewusst geworden ist, erreicht sie ihre hochstmogliche Wirkungsfihigkeit.
Nicht von ungefihr verlagert Nietzsche in FW 361 diese Art der >unbewuf3ten Ver-
stellung« ins Reich der Tiere, indem er die Anpassungsform der Mimikry themati-
siert und per Analogieschluf? auf das Tier Mensch appliziert. Infolgedessen wird
auch das Instrumentarium der Begriffe biologisiert. Was der Berufsschauspieler
mit seinem handwerklichen Kénnen und jahrelanger Ubung bewusst herstellen
kann - die perfekte Illusion bzw. das als wahr geglaubte Unwahre — muss bei al-
len >Gelegenheitsschauspielernc erst bis ins Unbewusste verinnerlicht werden, um
seine beste, iiberredenste Wirkung zu entfalten.

Aus diesem Grund, nidmlich der fundamentalen Ambiguitit und Nicht-
Festgelegtheit der Art, in der Nietzsche mit Begriffen umgeht, ist es verkiirzt,
wollte man dem Schauspieler eine durchweg negative Konnotation in seinen Tex-
ten unterstellen.®* Vielmehr ist dem Begriff keine moralisch eindeutige Wertung
implementiert und er ist als neben der Maske zentralem Begriff der Reaktion auf

94  Dementsprechend ist auch die von Wellner vollzogene Beurteilung, »Schauspieler«seien bei
Nietzsche stets negativ, »Maske« hingegen positiv konnotiert, eine vorschnelle Verallgemei-

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Masken denken - in Masken denken

Lebensumstinde offen gehalten. Ebenso wenig verbleibt die Maske in einer allein
positiven Konzeption, wenngleich diese durchaus hiufiger vorkommt.” Sehr
eindeutig ist hingegen die Kombination des Begriffspaars Wagner — Schauspieler
als eine negativ bewertete angelegt.

Wenn Nietzsche sich dabei scharf gegen die schauspielerische Tendenz wen-
det, so hat er immer das Metier der Kunst und insbesondere die Musik vor Augen.
Hier werden Verstellung, das Vortiuschen eines >grofen Stils< und die Inszenie-
rung des Genialen zum unverzeihlichen Vergehen an der Musik. Dies zeigen nicht
zuletzt die den Hauptteil des Fall Wagner abschliefienden drei Forderungen, die
sich allesamt auf die Kiinste beziehen:»Dass das Theater nicht Herr
iber die Kiinste wird .«verbindet sich eng mit der darauffolgenden For-
derung. Denn,»[d]ass der Schauspieler nicht zum Verfih-
rer der Echten wird«, zeigt die Verlockung auf, die mit der Wirkungs-
michtigkeit schauspielerischer Fihigkeiten einhergeht: Wer noch »echt< unter Mu-
sikern ist, steht demnach in der Gefahr, dem schnellen Erfolg auf ein Publikum
ausgerichteter Effekte zu erliegen. Besteht doch die Meisterschaft des Schauspie-
lers darin, unbedingt zu sich zu tiberreden und mit instinktgeleiteter Sicherheit
die Mittel zur besten Wirkung auf ein Massenpublikum zu finden. Die Klimax die-
ses Dreischritts aber bildet die Forderung,»[d]Jass die Musik nicht zu
einer Kunst zu ligen wird«, mit der ein Haupteinwand auch gegen
Wagner ausgesprochen ist.

Wie aber konnen unter der Perspektive einer Philosophie, die die Vorherrschaft
des Seins (des >Echten< als Wahrheit) iiber den Schein (das >Unechtec« als Liige und
Unwahrheit), aufgehoben hat, derartige Forderungen tiberhaupt noch artikuliert
werden? Die Antwort ist darin zu suchen, dass die Kategorien des Wahren und
Falschen lediglich fiir die Bereiche der Philosophie und der Wissenschaft hinter-
fragt und damit delegitimiert worden sind. Gerade ihr Jahrhunderte wihrender
absoluter und dogmatischer Geltungsanspruch macht sie fiir Nietzsche verdich-
tig. Indem nun aber der Kampfplatz des Wahren und Unwahren mit dem Problem
des Schauspielers zusammengefiihrt wird, kann Nietzsche diese Urteile auf den
Bereich der Musik itbertragen. Der franzésische Schauspieler Frangois-Joseph Tal-
ma soll hiufig mit Napoleon verkehrt und ihn im Jahr 1813 nach Deutschland be-
gleitet haben. In der Zuspitzung von Aussagen Talmas auf die provokante Formel
»was als wahr wirken soll, darf nicht wahr seing, prisentiert Nietzsche hier »die
ganze Psychologie des Schauspielers« und dessen »Moral«.*

nerung. Vgl. das von Klaus Wellner verfasste Lemma»Maske, Schauspieler«in: Christian Nie-
meyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009, S. 220f.

95  V.a.in der Variante der »Maskierung« oder »Maskerade« gibt es inhaltlich auch abwertende
Stellen.

96 WA 8, KSA 6, S.31. Es ist, wie hdufig bei Zitaten oder Referenzen Nietzsches, eine kluge
Destillation umfangreicherer Ausfithrungen Talmas, oder, wie Sommer schreibt, »eine Ver-

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Mit der Feststellung »Wagner’s Musik ist niemals wahr.«*” bekommt Nietzsche
ganz offenkundig denjenigen >Notstand« zu fassen, der fiir ihn in Richard Wag-
ner exemplarisch zum Ausdruck kommt. Ist der Musiker Wagner ein Schauspieler,
stellt er also die Tugenden eines Schauspielers, auf das Publikum zu wirken, iiber
die Tugenden eines Musikers, in der Musik den Ausdruck seiner Kultur zu finden.
Anders gesagt: Ist Wagner unwahr, so der Schluss, ist es auch seine Musik.

Musik aber kann nicht wahr oder unwahr sein. Musik ist ein Ablaufen von T6-
nen und somit erst in ihrem Vollzug Musik. Als dieser Vollzug kann man ihr allen-
falls Wirklichkeit zuschreiben, indem sie sich in der Welt akustisch ereignet. Au-
Rerdem kann sie einen Geschmack treffen oder nicht. Die Kategorien von Wahrheit
und Falschheit auf die Musik zu applizieren, macht vordergriindig keinen Sinn.
Und in der Tat scheinen hier die dsthetischen Kategorien, nach denen man ein Ur-
teil itber »gute/geschmackvolle< oder >schlechte/geschmacklose« Musik fillen kann,
in die Urteile der Erkenntnistheorie swahr< und >unwahr« iberfithrt worden zu sein.
Wie vielfach bemerkt worden ist, haben bei Nietzsche diese Urteile nicht mehr als
absolute GrofRen, sondern nur noch als relationale einen Sinn. Insofern wire im-
mer zu fragen: wahr in Bezug worauf?

Erst angesichts der Schauspieler-Wagner-Thematik scheint der Wert von Mu-
sik nur negativ bestimmt werden zu kénnen (»Wagner’s Musik ist niemals wahr«).
Sie scheint hier fiir eine Musik zu stehen, die nicht sich selbst als Musik will — son-
dern das Vehikel einer Wirkungsmaschinerie auf ein Massenpublikum zu sein hat.
Wie wir gesehen haben, gilt Wagner als ein Schauspieler-Musiker, der »gegen sich
falsch« ist. Folglich ist er falsch gegen das Metier, das er ausiibt: »Wagner rechnet
nie als Musiker, von irgend einem Musiker-Gewissen aus: er will die Wirkung, er
will Nichts als die Wirkung.«*® Ein Musiker aber, der falsch gegen die Musik ist,
weil er mit ihr vor den Massen glinzen will, kann auch nur >falsche Musik« kom-
ponieren. Wahre Musik scheint dagegen ihre musikalischen Mittel in notwendiger
Entwicklung aus sich selbst heraus zu schaffen — und sich erst in einem zweiten
Schritt an das Publikum zu wenden. Was Nietzsche also missfillt, ist eine Art Kal-
ki, das er bei Wagner bemerkt hat und das sich im Gewollten der musikalischen
Effekte und dem Gekiinstelten der allein auf Wirkung bedachten Kompositionen
abbildet. Aus diesem Grund ist es wichtig, das Thema der Wahrheit oder Unwahr-
heit der Musik (Wagners) als einen an das Schauspieler-Problem gekniipften Topos
zu sehen — und zwar insofern der Schauspieler Talma hierbei der Stichwortgeber

knappung und Pointierung«aus Paul Foucher: Les coulisses du passé. Vgl. hierzu Andreas Urs
Sommer: Nietzsche-Kommentar. Der Fall Wagner. Gotzen-Dammerung, Berlin/Boston 2012,
S.127ff. Die Notizen in Nietzsches Nachlass zu Talma stammen aus den Jahren 1887 und 1888.
97 WABS8,KSA®6,S.31.
98  Ebd.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

93


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Masken denken - in Masken denken

ist. Ohne dabei aus dem Schauspieler-Topos eine moralische Verwerflichkeit ab-
zuleiten, nimmt es hier die Position eines dsthetischen Urteils ein. Die vorgenom-
mene Operation ist also eine zweifache: Das sWahre« ist aus den erkenntnistheo-
retischen und den moralischen Kontexten entnommen. Ebenso ist der >Schauspie-
ler< des engeren Theater-Kontextes und des moralischen Verdikts der Betriigerei
entkleidet. Beide sind demgegeniiber in einen bestimmten idsthetischen Kontext
eingeschrieben, den der Musik. Man darf ein analoges Verfahren der Ubertragung
vermuten, wenn Nietzsche an anderer Stelle seine Wertschitzung gegeniiber der
Musik in den Begriff der Krankheit kleidet — wobei das Gegenstiick der Gesund-
heit sofort mit aufscheint. Dessen implizite Voraussetzung resultiert aus dem be-
kannten physiologischen Standpunkt, demgemif} die Leiblichkeit des Menschen
zu einem wichtigen Bezugssystem wird.” Freilich spielt auch seine Freude an der
wortgewandten Provokation eine Rolle, wenn Nietzsche im Fall Wagner fragt: »Ist
Wagner tiberhaupt ein Mensch? Ist er nicht eher eine Krankheit? [..] er hat
die Musik krank gemacht «'

Wir haben festgehalten, dass mit dem Schauspieler-Motiv an die Musik ein der
Asthetik fremder Wertmafistab herangetragen wird, der des Wahren und Unwah-
ren. Ein zweites Moment wurde bislang nur angedeutet und soll nun argumentativ
expliziert werden. Wenn Nietzsche Wagner unter die Schauspieler zahlt, so oftmals
unter dem Hinweis auf den Einfluss, den sie auf ihr zahlreiches Publikum ausiiben.
Anders als heute, wo etwa das Kino und Popkonzerte die Massen anlocken und das
Fernsehen rund um die Uhr Unterhaltungsprogramme bietet, waren Theater und

99 In Nietzsche contra Wagner werden dezidiert »physiologische Einwande« gegen die Musik
Wagners geltend gemacht, deren Relevanz damit begriindet wird, Asthetik sei»nichts als ei-
ne angewandte Physiologie« (NW, KSA 6, S. 418). Nietzsche beantwortet sich die Frage, was
ein »ganzer Leib« von der Musik wollen kann, wie folgt: Erleichterung durch kithne Rhyth-
men, Ausruhen von Schwermut, Heiterkeit, Tiefe und Vollkommenheit. Wagners Musik hin-
gegen bringe Atemnot, Heiserkeit, Herzprobleme, Kreislauf- und Magenbeschwerden. Ent-
sprechend lautet das scharfe Urteil: »Aber Wagner macht krank.« (ebd., S. 419). Nietzsche
wendet insgesamt verschiedenste sprachliche Uberblendtechniken an, um die Wirkung und
den Wert der Musik Wagners zu beschreiben. Im § 5 des Fall Wagners stellt er uns Wagner
als einen »Gastgeber« vor, der »mit bescheidenem Aufwand eine fiirstliche Tafel zu repra-
sentiren« wisse. Dieser Ausflug ins Kulinarische wird mit iberaus tibergriffigen Metaphern-
Spielen satirisch ausgekostet. Wahrend der Wagnerianer »mit seinem glaubigen Magen«
dieser »Kost« zuspreche, gilt fiir alle anderen: »Wagner gibt uns nicht genug zu beissen.«
Das Wagnerische Rezitativ giltimmerhin noch als schlechte Suppe mit»wenig Fleisch, schon
mehr Knochen und sehr viel Brithe«. Das »Leitmotiv« hingegen konne man »vielleicht als
idealen Zahnstocher« gebrauchen (WA 8, KSA 6, S. 31f.). Fiir den physiologischen Standpunkt
Nietzsches ist es nur folgerichtig, dass hier der Vorgang des Musikhérens mit dem der Nah-
rungsaufnahme verglichen wird: Wagners Musik macht nun nicht nur krank, sondern lasst
einen dazu noch hungrig. Solche Sprachspiele sind unter die »physiologischen Einwdnde«
gegen die Musik Wagners zu rechnen, wie sie in Nietzsche contra Wagner artikuliert werden.

100 WASG5,KSA6,S. 21.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Oper im 19. Jahrhundert echte Massenmedien. Nietzsche selbst besuchte zahlrei-
che Konzerte, Theater- und Opernauffithrungen in den verschiedensten Stidten.
Trotzdem oder gerade deshalb wird er nicht mide, die besondere Atmosphire des
Theaters im Allgemeinen und des Bayreuther Festspielhauses im Besonderen als
eigentlich gefihrliches Moment hervorzuheben:

In Bayreuth ist man nur als Masse ehrlich, als Einzelner liigt man, beliigt man sich.
[..] Indas Theater bringt niemand die feinsten Sinne seiner Kunst mit, am wenigs-
ten der Kiinstler, der fiir das Theater arbeitet, —es fehlt die Einsamkeit, alles Voll-
kommene vertragt keine Zeugen ... Im Theater wird man Volk, Heerde, Weib, Pha-
risder, Stimmvieh, Patronatsherr, Idiot— Wagnerianer: daunterliegtauch
noch das personlichste Gewissen dem nivellirenden Zauber der grossen Zahl, da
regiert der Nachbar, da wird man Nachbar..

Das Phinomen Wagner als Massenhysterie? Bei allen Grobheiten der Argumenta-
tion trifft Nietzsche dort einen neuralgischen Punkt, wo er Bedenken gegeniiber
den Moglichkeiten der Einflussnahme auf eine grofle Anzahl von Menschen iu-
Rert. »Wir kennen die Massen, wir kennen das Theater.«, sagt die Textfigur, der
»Erfolg Wagners«, und fugt hinzu, was die Massen bewege, sei allein »das Gro-
e, das Erhabne, das Gigantische«, kurz, das unbedingt »Uberwiltigende«.'** Zur
Charakterisierung des musikalischen Stils Wagners dienen dariiber hinaus Worte,
die ihm eine »hypnotische« und »die Nerven reizende« Wirkung bescheinigen. Zu-
sdtzlich entwickelt Nietzsche den Topos des Umwerfens: »Er ist ein Meister hyp-
notischer Griffe, er wirft die Stirksten noch wie Stiere um.«'** Der unbedingte
Wille Wagners, sich ein Massenpublikum zu unterwerfen, bringe so eine Musik
hervor, die den Einzelnen als Teil einer Masse und nicht als Einzelnen behandelt.
Deshalb ist Wagner auch das »unh 6 flichste Genie der Welt [..] er sagt ein
Ding so oft, bis man verzweifelt, — bis man's glaubt«.”* Der grofie Stil als Atti-
tiide und Nachahmung, nicht als natiirlich gewachsenes Musikelement; die Mit-
tel dazu aus dem Trickrepertoire der Hypnotiseure; beides eingesetzt zum Zweck

101 NW, Wo ich Einwande mache, KSA 6, S. 420. Die zitierten Worte sind selbst Teil einer mar-
kierten wortlichen Rede an einen Wagnerianer. Vgl. auch FW 368.

102 WA 6, KSA 6, S. 24. Auch Imasaki analysiert diesen Zusammenhang, allerdings mit fragwiir-
dig biographistischem Ansatz: »Der Grund, warum sich der Freigeist Nietzsche von [..] dem
Schauspieler Wagner distanzieren musste, liegt darin, dass beide der Maske bediirfen« (Taka-
hide Imasaki: Die Masken des Freigeistes und des Schauspielers in der Philosophie Friedrich
Nietzsches. In: Jutta Georg; Renate Reschke (Hg.): Nietzsche und Wagner. Perspektiven ihrer
Auseinandersetzung, Berlin/Boston 2016, S. 38-45, hier S. 42).

103 WA, KSA 6, S. 23. Vgl. hierzu auch WA 6, KSA 6, S. 24; WA 8, KSA 6, S. 29 und WA 9, KSA 6,
S.32.

104 WA1,KSA6,S.14.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

95


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Masken denken - in Masken denken

der bedingungslosen Vereinnahmung des Publikums — das sind hier die Hauptkri-
tikpunkte. Insofern Wagner sogar im Sperrdruck »die Heraufkunft des
Schauspielers in der Musik«bedeutet, ist es um die Unbefangenheit
und »Rechtschaffenheit« der Musiker geschehen: »Der grosse Erfolg, der Massen-
Erfolg ist nicht mehr auf der Seite der Echten, — man muss Schauspieler sein,
ihn zu haben!«!% Das klingt zunichst paradox: Einerseits wurde Wagner gerade
fiir seine hochst effektive Massenwirkung kritisiert, andererseits soll es »Massen-
Erfolge« auf der »Seite der Echten« gegeben haben (man denke etwa an Hindel
und Rossini, an Bizet und Beethoven). Bei genauerem Hinsehen aber wird deut-
lich, dass Nietzsche hier tatsichlich auf einer feinen, aber schwerwiegenden Un-
terscheidung besteht: Ob die Musikschaffenden fiir die Musik und um der Musik
willen, oder fur ihr Publikum, fiir die Massen komponieren. Massenerfolge schei-
nen beiden maglich. Allerdings ahnt Nietzsche, »dass in Niedergangs-Culturen,
dass iberall, wo den Massen die Entscheidung in die Hinde fillt, die Echtheit
tiberfliissig, nachtheilig, zuriicksetzend wird. Nur der Schauspieler weckt noch die
grosse Begeisterung.«'*

Wenn es eine Eigenart des Schauspielers ist, die Massen zu bewegen und auf
sie zu wirken, dann verdient das, womit auf sie gewirkt wird, hochste Aufmerksam-
keit. Neben der soeben besprochenen musikalischen Komponente gerit nun auch
die Frage in den Fokus, welcher Botschaft das Publikum ausgesetzt ist, wenn es sich
in einen mehrstindigen Opernabend begibt. Bekanntermafen war es schliefilich
der Parsifal, dessen christliche Motive bedienender Plot den entscheidenden >Trop-
fen< im tiberlaufenden >Fass< der Unmut Nietzsches gegen Wagner bedeutete. Im
Fall Wagner sind die inhaltlichen Bedenken auf das Moment der Erldsung zuge-
spitzt. Der Paragraph 3 etwa hiuft in iiberzeichneter, satirischer Absicht Beispiele
iber die jeweiligen Erlésungstendenzen aus allen zehn von Wagner zur Auffih-
rung bestimmten Opern auf, um zu unterstreichen: »Wagner hat iiber nichts so
tief wie iiber die Erlésung nachgedacht: seine Oper ist eine Oper der Erlésung.«**?
Neben den musikalischen Ausdrucksmitteln steht also gleichermafien die in der

105 WA 11, KSA 6, S.37. Schon in der Frohlichen Wissenschaft ist dieser Zusammenhang zwi-
schen Massenwirkung und Schauspielerei als rhetorisches Fragen thematisiert: »Um die
Menge zu bewegen.—MussnichtDer,welcherdie Menge bewegen will, der Schau-
spieler seiner selbst sein? Muss er nicht sich selber erstins Grotesk-Deutliche iibersetzen und
seine ganze Person und Sache in dieser Vergréberung und Vereinfachung vortragen
(FW 236, KSA 3, S.513).

106 Ebd.S.37f. Esist erstaunlich, wie treffend Nietzsches Diagnose an diesem Punkt fiir die spa-
teren Demokratien geworden ist, die ja noch nicht einmal politisch greifbar waren. Um 1900
hatte die sMasse< noch gar nichts zu entscheiden. Schaut man aber auf viele der relevanten
politischen und kulturellen Prozesse, fillt eine bedenkliche Pflicht zum Selbstdarstellertum
auf.

107 WA3,KSA6,S.16.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Oper erzihlte Geschichte unter dem Verdacht, Sprachrohr der modernen décadence
zu sein. Diese sei vor allem von einer »Instinkt-Doppelziingigkeit« gekennzeich-
net, der auch Wagners Opern unterliegen: »Nach der Herren-Moral, der vorneh-
men Moral hinschielen (- die islindische Sage ist beinahe deren wichtigste Ur-
kunde -) und dabei die Gegenlehre, die vom >Evangelium der Niedrigsten, vom
Bedirfniss der Erlésung, im Munde fithren! ..«’*® An diesem Punkt wird
besonders ersichtlich, wie sehr die Vorstellungen des Komponisten und des Philo-
sophen tiber den Wert und Nutzen von Musik divergieren, bzw. wie sehr Nietzsche
sie als solche stilisiert.’® In den beiden Wagner-Texten etwa sind Hinweise zu fin-
den, nach denen der musikalische Maf3stab Worte wie »leicht, biegsamc, aber auch
»bose, raffinirt, fatalistisch« anlegt und zugleich Heiterkeit, Tiefe und Zirtlich-
keit mit »Niedertracht« verbunden sind.™ Wenn dagegen, wie oben ausgefiihrt,
Wagner mit Wucht und Brutalitit sein Publikum zu hypnotisieren bemiiht ist und
noch dazu »asketische« Werte der Weltentsagung, der christlichen Keuschheit und
der Notwendigkeit, irgendworin Erlésung zu finden in Musik iibersetzt, ist das
nach Nietzsches Einschitzung eine geradezu gefihrliche Kombination. In der Ge-
nealogie der Moral gilt als eigentlicher Gegensatz zum asketischen Ideal die Kunst,
weil in ihr Lige und Tiuschung dem unbedingten Streben nach Wahrheit entge-
genstiinden. Dementsprechend heifit es dort mit einem Seitenblick auf Wagner:
»Eine Kiinstler-Dienstbarkeit im Dienste des asketischen Ideals ist deshalb die ei-
gentlichste Kiinstler-C o r r u p t i o n«.™ Dass der >Schauspieler« Wagner mit den
Mitteln der Musik solche décadence-Ideale verherrlicht habe, macht ihn fiir Nietz-
sche so problematisch.

Am Ende dieses Kapitels sei noch einmal an die Zuspitzung >Hindel und >Ros-
sini< erinnert, mit der ein weiterer Bezug zur Musik der Moderne gegeben ist. Den
beiden so verschiedenen Musikern wurde am Ende der Zweiten Nachschrift zum Fall
Wagner eine den >groflen Stilc im ganzen noch rechtfertigende Physis zugestan-
den, derer die modernen Musiker, allen voran Wagner und Brahms, entbehrten.
Der Abschnitt endet ganz unvermittelt im Zeichen einer in Nietzsches Texten an

108 WA Epilog, KSA 6, S. 51.

109 Inseinem Aufsatz unterstreicht Roger Scruton diese Differenzen. Auch wenn fiir Nietzsches
Position vereinfachend die »life affirming virtues« veranschlagt werden, sind die Ausfithrun-
gen zu Wagner erhellend: »For Wagner, in contrast, the aesthetic justification of the world
involves foregrounding our capacity for renunciation. Art is not a vindication of life but a
redemption from it« (Roger Scruton: Nietzsche on Wagner. In: Daniel Came (Hg.): Nietzsche
on art and life, Oxford 2014, S. 242). Nietzsches Stellung zur Musik ist freilich ambivalenter
und facettenreicher, als es Scruton vermitteln und es hier ausgefiihrt werden kann. Vgl. et-
wa zu Nietzsches Musikverstandnis Manos Perrakis: Nietzsches Musikésthetik der Affekte,
Freiburg/Miinchen 2011.

110 Vgl. WA1, KSA 6, S.13. und NW Intermezzo, KSA 6, S. 420.

111 CMIII, 25, KSA5, S. 403.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

97


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Masken denken - in Masken denken

verschiedenen Stellen wiederkehrenden Denkfigur der Verheiflung. Nachdem al-
so an der Musik das Krankheitsbild der Moderne diagnostiziert wurde und noch
bevor im Epilog Nietzsche seinen »Begriff des M o d e r n e n« explizieren wird,
steht an dieser Stelle des Textaufbaus ein Hoffnungsmoment. Insgesamt kénne
nichts »die Musik in der Hauptsache von der Hauptsache kuriren, von der Fa-
talitit, Ausdruck des physiologischen Widerspruchs zu sein«."* Die Mehrheit der
modernen Musik sei also auf diese Weise regelrecht verdorben, jedoch ist einer
zukiinftigen Moglichkeit argumentativ Raum gegeben: Schliefilich wiren Ausnah-
mefille denkbar, die die in der Moderne abhanden gekommenen physiologischen
Voraussetzungen gewissermaflen als Atavismus in sich bergen: »An sich ist die
Moglichkeit nicht ausgeschlossen, dass es noch Reste stirkerer Geschlechter,
typisch unzeitgemasser Menschen irgendwo in Europa giebt: von da aus wire ei-
ne verspitete Schonheit und Vollkommenheit auch fiir die Musik noch zu

erhoffen.«*

2.2.3. Das Schauspieler-Problem der Demokratie und der Moderne

Es ist bemerkenswert, dass Nietzsche sehr selten vom Schauspieler als eigentli-
chem Theaterschauspieler handelt. Vielmehr verwendet er ihn als einen Begriff mit
verschiedenem Konnotationspotential, indem mal dieser, mal ein anderer Aspekt
betont wird. Auch aufierhalb der Texte mit Bezug zu Richard Wagner sehen wir uns
unvermittelt mit Bedeutungsebenen konfrontiert, die den Schauspieler nicht auf
der Theaterbithne, sondern in der Gesellschaft verorten. Durch die angenomme-
nen Verfahren Abscheidung, Ubertragung und Verallgemeinerung soll beschrieben
werden, wie ein solcher Begrift des Schauspielers im Textkorpus funktioniert. An
manchen Stellen hat Nietzsche diese besondere Funktionalitit sogar direkt aus-
gewiesen, etwa indem der Schauspieler von einer einfachen Bezeichnung zu ei-
nem »Problem« avanciert (FW 361), indem Anfithrungszeichen das Wort »Schau-
spieler« verdichtig erscheinen lassen (FW 356) oder indem dezidiert auf »wirkli-
che Schauspieler« hingewiesen wird (FW 356). Alle drei Momente irritieren gezielt
das gebriuchliche Alltagsverstindnis dieses Wortes und dienen dazu, zeitgleich
verschiedene semantische Spielriume aufzurufen: Das erste Moment zeigt in der
ungewohnten Profilierung die Moglichkeit einer umgreifenden Sinn-Erweiterung
an. Die >Gansefiifichen«< konnen als ein von Nietzsche hiufig eingesetztes Mittel
zur Markierung von Sinnverschiebungen gelten."* Das dritte Moment hat den Ef-

112 WA Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

113 Ebd.S. 49.

114 Vgl. hierzu die Ausfithrungen in Werner Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philosophie.
Kontextuelle Lektire des V. Buchs der »Frohlichen Wissenschaft«, Berlin/Boston 2012, S. 291-
294. Nach Stegmaier zeigen Nietzsche Gansefiifichen »vornehmlich Sinnverschiebungen
an«, indem ihnen die Funktion zukommt, »gewdhnliche Ausdriicke ungewohnlich zu verwen-

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

fekt, hinter anderen Schauspieler-Bezeichnungen eine uneigentliche Bedeutung
und solche Sinnebenen zu vermuten, die nicht den Kunst-Schauspieler meinen.

In exemplarischer Weise sollen die beiden folgenden Kapitel diese Ebenen the-
matisieren. Sie widmen sich zwei Abschnitten aus der Frohlichen Wissenschaft, die
von zentraler Bedeutung fiir Nietzsches Positionierungen zum Schauspielerpro-
blem jenseits Wagners sind und diesen einen jeweils eigenen Schwerpunkt geben.
Wihrend FW 361 den Schauspieler aus einer anthropologischen Perspektive her-
aus problematisiert, bevor seine Genealogie entworfen wird, verbindet ihn FW 356
mit der politischen Staatsordnung der Demokratie, wobei gleichermafen die Dia-
lektik von beruflicher Rolle und Charakter, wie die Befihigung der Menschen zur
Vergemeinschaftung einflief3en.

»Vom Probleme des Schauspielers« - FW 361

Nietzsche entwickelt in FW 361 einen Gedankengang, worin der Schauspieler als
Problem benannt wird und als ein solches sich erstmals philosophischer Beschif-
tigung verdient macht. Die innere Dramaturgie des Aphorismus ist mehrstufig. In
einem ersten Schritt wird der Typus >Schauspieler« entwickelt und auf die Kiinstler
bezogen — um in einem zweiten Schritt wieder von ihnen abzusehen und eine ge-
raffte, spekulative Entstehungsgeschichte des Schauspielers anzubieten. Die wenig
spiter als »Vorgeschichte des Kiinstlers« ausgewiesene Genealogie kann als zentra-
les Motiv des Aphorismus gelten. Den Abschluss bildet eine Reihe von Beispielen,
die den Einfluss des schauspielerischen Instinkts auf Berufsbereiche und soziale
Gruppen nachzeichnen.

Der Schauspieler als Problem interessiert jedoch nicht vorrangig als eine spe-
zifische Form der darstellenden Kiinste. Vielmehr wird er typisiert und nimmt,
auf diese Weise verallgemeinert, nunmehr den herausragenden Stellenwert eines
Bezugspunktes fir alle anderen Kiinste ein:

Vom Probleme des Schauspielers. —DasProblem des Schau-
spielers hat mich am langsten beunruhigt; ich war im Ungewissen dariiber (und
bin es mitunter jetzt noch), ob man nicht erst von da aus dem gefihrlichen Be-
griff »Kiinstler« — einem mit unverzeihlicher Gutmiithigkeit bisher behandelten
Begriff — beikommen wird.™

den und dadurch ihren Sinn zu erweitern oder zu verschieben. Statt eine neue, fremde Spra-
che zuschaffen, spricht er die bekannte befremdlich neu und weist mit GanseftiRchen eigens
darauf hin. Ist sein neuer Sprachgebrauch dann eingefiihrt, lisst er die Ginsefiifichen wieder
weg; ansonsten wiirden sie rasch inflationieren.« (ebd. S. 292).

115 Da viele einzelne Zitate aus FW 361 folgen werden, sind in diesem Kapitel entsprechende
Verweise nicht gesondert aufgefiihrt. Der Aphorismus findet sich in: FW 361, KSA 3, S. 608-
609. Andere Zitate aus Nietzsche sind wie iiblich nachgewiesen. Vgl. zum Schauspieler als
»Problem«auch: Nachlass 1885-1886, 2 [34], KSA 12, S. 8of.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

99


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Masken denken - in Masken denken

Was aber ist so Beunruhigendes am Schauspieler? Die Wortwahl weist darauf hin,
dass den vermeintlich harmlosen Begriffen entschieden eine neue Dimension an-
erzahlt (zugesprochen) werden soll: Wie der Schauspieler zum >Problems, so wird
der Kiinstler zu einem »gefihrlichen Begriff« gemacht, der noch dazu, bis dato eine
nachlissige »Gutmiithigkeit« erfahren habe. Eine Gefahr wurde unterschitzt und
wird nun ihrem Wert nach neu taxiert. Die auf diese Weise geschiirte Erwartung,
der vorliegende Text werde anders vorgehen, indem er den angezeigten Begriffen
und Problemen mehr Misstrauen entgegenbringe, wird einerseits durch den Ver-
such einer genealogischen Herleitung des Schauspielers, andererseits durch kon-
krete Beispielgebung eingel6st.

Widmen wir uns zunichst noch einmal dem »Begriff >Kiinstler«. Nietzsche
scheint es gerade darauf anzukommen, hier nicht kunstisthetische Vorstellungen
der Akteure in den Kiinsten, sondern eine sprachlich-begriffliche Dimension zu
betonen. Vorhin wurde festgestellt, dass Brahms und Wagner als Begriffe und nicht
als Kunstlernamen funktional werden. Damit geht ein Hervorheben bestimmter
Momente zuungunsten anderer einher. Erst dieses Typologisieren bietet die Mog-
lichkeit, unter einen >Begriff« mehrere Elemente zu subsumieren, wodurch das
Personliche, Einzige und Besondere eine Funktion der Verallgemeinerung erfil-
len kann. Es ist nun offenbar gleichzeitig besonders und allgemein. Nun ist das
Wort >Kiinstler« (gleiches gilt fir >Kunst<) auf eine viel gebrduchlichere Weise ein
Begriff. Brahms musste erst durch die entwickelten Operationen von einem Na-
men zu einem Begriff gemacht werden. In dhnlicher Weise scheint Nietzsche den
Begriff des Kiinstlers auf einen bestimmten Punkt hin auslegen zu wollen. Deshalb
gibt er keine Begriffsdefinition, sondern nihert sich ihm durch die Annahme eines
aller Kunst zugrundeliegenden Fundaments, des »schauspielerischen Instinkts«.
Dessen Typologie wird in FW 361 wie folgt gegeben:

Die Falschheit mit gutem Gewissen; die Lust an der Verstellung als Macht heraus-
brechend, den sogenannten »Charakter« bei Seite schiebend, iiberfluthend, mit-
unter ausléschend; das innere Verlangen in eine Rolle und Maske, in einen Schein
hinein; ein Ueberschuss von Anpassungs-Fahigkeiten aller Art, welche sich nicht
mehr im Dienste des nichsten engsten Nutzens zu befriedigen wissen: Alles das
ist vielleicht nicht nur der Schauspieler an sich?...

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Wir sehen nun, welche Kontur das >Problem des Schauspielers< gewinnt:"® Das
alles Handeln rechtfertigende »gute[] Gewissen« und die Handlungen motivieren-
de »Lust« stehen auf der Seite von »Falschheit« und »Verstellung«. Insofern aber
der in der (christlich-europiischen) Moral sonst iibliche Maf3stab das Wahrsein
ist, bedeutet der Schauspieler geradezu dessen Umkehrung. Nietzsche figt das
Schauspielerproblem somit in eine klar benannte, ethische Dimension ein und es
gewinnt dadurch an Brisanz, dass dort kein schlechtes Gewissen zu finden ist, wo
der geltenden Moral gemif} eins vorhanden sein sollte und jede »Falschheit« zu
sanktionieren wire. Durch die angenommene »Macht« der Verstellungslust wird
ein festes Selbstbild unterlaufen und die Vorstellung des Individuums als unteilba-
rer Charakter geradezu vernichtet. Dieser ist schon hier nur noch ein »sogenann-
ter« und zusitzlich durch Anfithrungszeichen infrage gestellt. Was an dessen Stelle
tritt, sind die Formen des Scheins, »Rolle und Maske«.

Im folgenden Abschnitt prisentiert Nietzsche hypothetisch die Position eines
Biologen, der die species Mensch untersucht. Davon zeugt schon allein das Voka-
bular: Nicht nur wird schauspielerisches Tun unter die Instinkte gestellt, auch die
mit der tierischen »mimicry« assoziierten »Anpassungs-Fihigkeiten« dienen der
Bewaltigung verschiedenster Lebensumstinde. Wird nun einerseits eine Parallele
zwischen solchen adaptiven Fihigkeiten und den gestalterischen Fihigkeiten des

116  Auch Stegmaier beschiftigtin seiner Analyse des V. Buchs der Fréhlichen Wissenschaft die »Un-
entrinnbarkeit der Schauspielerei«. Er argumentiert: sUmso mehr beunruhigte Nietzsche,
dass er sich selbst nicht aus der Schauspielerei ausschliefien konnte, sich selbst vielleicht
sogar am wenigsten.« So sei das Schauspieler-Problem »fiir ihn selbst zu einem existenziel-
len Paradox [geworden]: er, der am wenigsten Schauspieler sein wollte, musste am meisten
Schauspieler sein.« (Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Lektiire
des V. Buchs der»Fréhlichen Wissenschaft«, Berlin/Boston 2012, S. 321). Es mag Zeugnisse da-
von geben, die derartige Schlussfolgerungen nahelegen, jedoch langst nicht eindeutig und
verallgemeinerbar sind, etwa den bekannten Briefentwurf an seine Schwester, worin Nietz-
sche bekennt:»Wenn ich nicht ein gut Stiick von einem Schauspieler wire, so hielte ich’s nicht
eine Stunde aus, zu leben.« (Nizza, Mitte Marz 1885; KSB 111 3, Nr. 583, S. 25). Weder ldsst sich
auch beim spaten Nietzsche eine klare »Abwehr des Schauspielertums« (Stegmaier, a.a.0.
S.328) erkennen, noch ist das schon das ganze >sProblem<am Schauspieler. Die >Beunruhi-
gungc«darlber, wie sie in FW 361 benannt ist, bleibt dort zunichst explizit auf jede Art Kiinst-
ler bezogen und wird nur dort, v.a. mit Bezug auf Wagner problematisch und verdichtig, weil
er als Schauspieler die Massenwirkung sucht und dadurch die Musik verrat. Stegmaier fithrt
zudem die »Kunst seiner Schriftstellerei« an, die Nietzsche zu einem »Schauspieler par ex-
cellence« mache, indem die Sinne zu »abstrakten Wahrheiten« zu »verfithren« waren (ebd.).
Dass Nietzsche gerade diese Seite seiner philosophischen Kunst, nach den Lesern seine stilis-
tischens>Angelhaken<auszuwerfen, gar nichtso sehrals Problem, sondern vielmehrals Anreiz
erachtet haben mag, davon zeugen u.a. die an Lou Salomé gerichteten Empfehlungen »Zur
Lehre vom Stil« (vgl. Kapitel 5). Demgegeniiber wire viel gewonnen, fiir Nietzsches Belange
verschiedene Arten des problematischen wie unproblematischen Schauspielens gelten zu
lassen.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Masken denken - in Masken denken

Schauspielers gezogen, bestimmt Nietzsche andererseits den Entstehungsmoment
der Schauspielerei als Kunstform dort, wo diese Fihigkeiten der Verstellung nicht
mehr nur lebensnotwendig sind. Es ist der »Uberschuss«, der den Schauspieler
macht. Anschliefiend an die oben zitierte Stelle heif3t es:

Einsolcher Instinkt wird sich am leichtesten bei Familien des niederen Volkes aus-
gebildet haben, die unter wechselndem Druck und Zwang, in tiefer Abhangigkeit
ihr Leben durchsetzen mussten, welche sich geschmeidig nachihrer Decke zu stre-
cken, auf neue Umstande immer neu einzurichten, immer wiederanders zu geben
und zu stellen hatten, befahigt allméhlich, den Mantel nach jed e m Windezu
hiangen und dadurch fast zum Mantel werdend, als Meister jener einverleibten
und eingefleischten Kunst des ewigen Verstecken-Spielens, das man bei Thieren
mimicry nennt: bis zum Schluss dieses ganze von Geschlecht zu Geschlecht auf-
gespeicherte Vermdgen herrisch, unverniinftig, unbandig wird, als Instinkt andre
Instinkte kommandiren lernt und den Schauspieler, den »Kiinstler« erzeugt [...].

Dieser Abschnitt von FW 361 umfasst die genealogische Herleitung des Schauspie-
lers, von der vorhin die Rede war. Lebensumstinde der Abhingigkeit bilden das
Fundament dieser Herkunftsgeschichte und folgerichtig ist sie im gesellschaftlich-
prekiren Bereich des »niederen Volkes« angesiedelt. Anlisslich solcher spekulativer
Genealogien spezifiziert Nietzsche weder eine historische Zeit noch eine Kultur,
noch wird die eine Methode vor einer anderen gerechtfertigt. Es liegt daher na-
he, sie eher als wissenschaftliche Hypothesen denn als fundierte Beweisfithrungen
zu lesen. Zugleich ist damit die Méglichkeit eréffnet, das Beschreibungsrepertoire
auch fir spiter sich ereignende (selbst fiir gegenwartige) Prozesse fruchtbar zu
machen. In der vorliegenden Genealogie ist es offenbar das Ziel, die Bedingungen
und Umstinde zu benennen, die ein Entstehen solcher kompromissloser Fertigkei-
ten der Verstellung plausibel machen. Nietzsche sieht sie dort, wo Menschen re-
gelrecht dazu gezwungen sind, immer wieder und immer anders sich anzupassen,
ihre Lebensfithrung zu verindern oder auch nur den ihre Abhingigkeit Begriin-
denden gegeniiber eine schiitzende Verstellungskunst zu kultivieren. Dazu mag es
gehoren, seine Gedanken nicht auszusprechen, Unwillen zu verbergen, nicht seine
Position durchsetzen zu wollen, die eigenen Bediirfnisse nicht geltend zu machen
und tiberhaupt aufzuhoren, sie zu spiiren. Die eigene Personlichkeit miisste zu die-
sem Zweck nahezu verschwinden, mindestens aber versteckt oder gedimpft und
mit dem Fremdbild in Ubereinstimmung gebracht werden. Kurz: Ein solcher Ab-
hingiger wird tun, was man von ihm erwartet, vor allem aber wird er >so seins,
bzw. so zu scheinen wissen, wie man es von ithm erwartet. Er wird, mit einem
Ausdruck Nietzsches, »den Mantel nach jed e m Winde zu hingen« gelernt ha-
ben. Die anschliefSenden Worte deuten an, dass an diesem Punkt Schein und Sein
zu verschwimmen beginnen: Mitunter verwechsele man sich mit dem, den darzu-
stellen man genétigt ist, »dabei fast zum Mantel werdend«. Zugleich ist im Text

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

der Umkehrschluss nahegelegt, wenn auch nicht ausgesprochen, dass ohne diesen
»wechselnden Druck und Zwang« ein solch hohes Maf} an Anpassungsbereitschaft
wohl ausgeblieben wire. In diesem Sinne ist an den Abhingigkeitsverhiltnissen
eine Seite hervorgehoben, die produktiv wird und in der Folge besondere Verhal-
tensweisen etwa der Selbstbeherrschung hervorbringt.

Auflerdem stellt Nietzsche als gleichermaflen biologisches wie anthropologi-
sches Argument eine Verbindung zu naturwissenschaftlichen Untersuchungen der

17 Die dabei im-

tierischen Verhaltensmuster und Anpassungsmechanismen her.
plizit gezogenen Parallelen zwischen Tier und Mensch betreffen die Situation der
Gefihrdung einerseits und die Methoden der Anpassung andererseits. Die Theorie
der Mimikry geht davon aus, dass sich evolutionsbedingt solche Tiere durchset-
zen konnten, die bestimmte Schutzmechanismen entwickelt haben. Auf diese Wei-
se sind z.B. die unbewehrten Schwebefliegen mit einer gelb-schwarz-gestreiften
Farbgebung getarnt, die das Aussehen der gefihrlicheren Wespe imitiert. Zweck
dieser Anihnlichung soll der bessere Schutz vor Fressfeinden sein, die die wehr-
haften Insekten eher meiden wiirden. Wihrend fiir bestimmte Tierarten die Ge-
fahr droht, anderer Tiere Nahrungsbediirfnis zum Opfer zu fallen, stellt Nietz-
sche fiir den Menschen an diese Stelle das Abhingigkeitsverhiltnis von anderen
Menschen. Es sind solche Umstinde, in denen das eigene Leben dem Gutdiinken
eines anderen ausgeliefert ist, sei es in Bezug auf Lebensqualitit oder die blof3e
Lebensdauer. Den Tarnmechanismus der Mimikry nimmt Nietzsche zum Anlass,
die eigentliche Ubertragungsleistung seiner Hypothese auszuspielen: Aus einer na-
turwissenschaftlichen Annahme wird eine anthropologische, die als bedeutenden
Einflussfaktor auf Verhaltensweisen und auf die Herausbildung bestimmter Fi-
higkeiten der Menschen deren Lebensbedingungen veranschlagt. Wahrend Tiere
sich tarnen oder in Bewegungslosigkeit verharren, um von potentiellen Feinden
nicht wahrgenommen zu werden, entwickeln Menschen unter Druckbedingungen
ein ganzes Spektrum an Handlungsoptionen. Gleichzeitig entwickeln sie ein in-
stinktives Gespiir dafiir, welche Handlungsoptionen ihnen ein fiir allemal verwehrt
sind, wollen sie sich nicht in Gefahr bringen. Die erlaubten Handlungen sind dem-
nach darauf ausgerichtet, bedrohliche Situationen zu entschirfen oder zu vermei-
den. Ferner darauf, nicht unter die Kategorie eines >Opfers« zu fallen, indem et-
wa der Abhingige gehorcht, statt sich zu widersetzen. Es sind Moglichkeiten des
Ausdrucks und der Kommunikation, Spielarten der Selbstbeherrschung, kurz, der
Verstellung und des »schauspielerischen Instinkts«. Indem Nietzsche von solchen
Anpassungsfihigkeiten als von einer »einverleibten und eingefleischten Kunst des
ewigen Verstecken-Spielens« spricht, »das man bei Thieren mimicry nennt, ist

117 Der ungenannt bleibende Bezugspunkt ist hier vermutlich das Buch von Karl Semper: Die
natirlichen Existenzbedingungen der Thiere, Leipzig 1880.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

103


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Masken denken - in Masken denken

einmal mehr die Bedeutung der leiblichen Verfasstheit des Menschen hervorge-
hoben und gleichzeitig aufs Engste mit der Ebene des Animalischen verbunden.
Ein Instinkt wird das Schauspielerische auch deshalb genannt, weil Nietzsche es
an diesem Punkt der Genealogie als »einverleibte« Verstellungskunst in den nicht-
reflexiven, spontanen, vorsprachlichen Bereichen ansiedelt. Erst wenn dieser »als
Instinkt andre Instinkte kommandiren lernt, tritt das schauspielerische Vermo-
gen ins Bewusstsein, wird willkiirlich beherrschbar und verfeinert sich zur bith-
nenreifen Schauspielkunst. Deren Techniken der Verstellung sind nun nicht mehr
situativ gebunden, sondern darauf ausgelegt, ein ganzes Publikum zu itberzeugen
und seine Aufmerksambkeit zu bannen. Den Grund fiir diese Entwicklung verla-
gert Nietzsche in einen Prozess der Ansammlung all jener Anpassungsfihigkeiten,
die sich im Gefolge des »schauspielerischen Instinkts« herausgebildet haben: Ir-
gendwann produziere die Akkumulation einen Uberschuss, von dem aus »dieses
ganze von Geschlecht zu Geschlecht aufgespeicherte Vermogen herrisch, unver-
niinftig, unbindig wird [...] und den Schauspieler, den >Kiinstler< erzeugt«. Unver-
niinftig zu sein, bedeutet in weiterhin bestehenden Abhingigkeitsverhiltnissen,
jene Vermogen zu verausgaben statt sie fiir das Reagieren auf mogliche Gefahren
aufzusparen. Es ist also eine Art Energieverschwendung, die zunichst Schauspie-
lertypen wie »den Possenreisser, Liigenerzihler, Hanswurst, Narren, Clown« und
auch literarische Figuren, wie »den classischen Bedienten, den Gil Blas« entstehen
lasse. Bemerkenswerterweise nennt Nietzsche zuallererst solche Schauspieler und
Artisten der Marktbithnen, des Jahrmarkts, also das sogenannte >fahrende Volks,
statt sich auf Akteure der stehenden, stidtischen Theaterbithnen zu beziehen. Den
vorliufigen Endpunkt der hypothetischen Genealogie markiert die Annahme, der-
zufolge man gerade »in solchen Typen [...] die Vorgeschichte des Kiinstlers und oft
genug sogar des >Genies« zu sehen habe.

An vielen Stellen wird somit ersichtlich, dass Nietzsche das >Problem des
Schauspielers«< nicht als ein kunsthistorisches angeht, sondern es in diesem Apho-
rismus in ethischer, handlungstheoretischer, sozio-genealogischer und biologisch-
anthropologischer Hinsicht entwickelt. Der Begrift des Kiinstlers indes erscheint
durch den Einfluss des »schauspielerischen Instinkts« auf eine weitreichende
Weise geradezu infiziert. Alle Merkmale der dargelegten Schauspieler-Typologie,
allen voran das gute Gewissen zu »Falschheit« und »Verstellung«, gelten nun als

Charakteristika auch fiir andere Kiinstler.™®

Antworten auf naheliegende Fragen,
inwiefern und wie sie die Kiinstler beeinflussen, bleibt der Aphorismus schuldig.
Damit ist allerdings nicht gesagt, dass Nietzsche nicht in anderen Abschnit-

ten Hinweise darauf gegeben hitte. Im Gegenteil sind zahlreiche weiterfithrende

118  Auch in FW 99 heifit es unter Einbeziehung Wagners als Prototyp des Kinstlers, »dass die
lieben Kiinstler sammt und sonders ein wenig Schauspieler sind und sein mussen.« (FW 99,
KSA 3, S. 456).

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Uberlegungen durchaus auffindbar. Als wahrhaft sbeunruhigendes< Problem miiss-
te die Schauspieler-Problematik in beinahe jeden Kiinstlerdiskurs einbrechen, den
Nietzsche unternimmt. Stellvertretend fiir die Musiker hat er am Beispiel Wagners
eine Darstellung der Verbindung Schauspieler-Kiinstler vorgelegt und oben wurde
der Versuch unternommen, diesen Aspekten nachzugehen. Fiir andere Arten von
Kinstlern sollen im nichsten Kapitel entsprechende Ausfithrungen folgen.

Abschliefiend lieRRe sich mit Riickblick auf die methodischen Angaben formu-
lieren, dass in FW 361 der eingangs problematisierte Begriff des Kiinstlers mit dem
Motiv des Schauspielerischen konstelliert wird und konsequent in dieser Zusam-
menstellung verbleibt. Der Schauspieler wiederum ist selbst nicht urspriinglich in
den Kiinsten verankert: Zuerst wird das Phinomen jener »Lust an der Verstellung«
zuriickgebunden an einen »schauspielerische[n] Instinkt« und an die Anpassung
an soziale Gegebenheiten. Vom >Problem des Schauspielers« zu handeln, heif3t hier
also, es zunichst aufSerhalb der Kiinste anzusiedeln. Der Schauspieler als Bithnen-
kiinstler entsteht erst am Ende eines langen Prozesses und ist nach Nietzsche der
NutznieRer von solchen »aufgespeicherte[n] Vermdgen«. Fiir den Menschen wird
hier — moglicherweise im Gegensatz zum Tier — ein weit verzweigtes Ensemble
von Instinkten und Vermégen veranschlagt. Der unter ihnen ausgetragene Kampf
um eine einstweilige Vorherrschaft beeinflusst dann auch Neigungen, Befihigun-
gen und letztlich die Wahl von Berufsfeldern. Wo der »schauspielerische Instinkt«
dominiert, sei die Moglichkeit der Herausbildung von Schauspielern, oder auch
von Kiinstlern, die Folge. Wird dieser Instinkt selbst von anderen Instinkten be-
herrscht, macht er sich auf Umwegen bemerkbar:

Auch in héheren gesellschaftlichen Bedingungen erwéchst unter ahnlichem Dru-
cke eine dhnliche Art Mensch: nur wird dann meistens der schauspielerische In-
stinkt durch einen andren Instinkt gerade noch im Zaume gehalten, zum Beispiel
bei dem»Diplomaten«, —ich wiirde tibrigens glauben, dass es einem guten Diplo-
maten jederzeit freistiinde, auch einen guten Bithnen-Schauspieler abzugeben

[.].

Nietzsche ordnet die frithen Bithnenschauspieler in seiner Genealogie aus histo-
rischen Griinden und zu Recht eher den sozial niedrigstehenden Schichten zu,
galten doch diese Berufe jahrhundertelang als unehrlich und unehrenhaft. Folge-
richtig wiirde in anderen Bereichen der Gesellschaft der Schauspieler-Instinkt sich
nicht direkt dulern, sondern aufgrund der sozialen Anforderungen und Erwartun-
gen standesgemifle Richtungen einschlagen. Der Diplomat ist das erste von vier
Beispielen, anhand derer Wirkméglichkeiten eines durch andere Instinkte einge-
schrinkten schauspielerischen Instinkts durchgespielt werden. In der Reihenfolge
Diplomaten - Juden - Litterat — Frauen lisst Nietzsche Berufsbereiche und soziale
Gruppen abwechseln.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

105


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Masken denken - in Masken denken

Unter dem Wort »Litterat« werden hier die Akteure einer »europiischen Pres-
se« gefasst, also Journalisten, die den »Sachkundigen« und »Fachmann« spielten,
wozu ihnen schauspielerische Talente offenbar gute Dienste leisteten: Ein Vorwurf,
der dem Journalismus wohl bis heute anhingig ist. Ersichtlich wird indes, dass der
Begriff >Schauspieler« an dieser Stelle schon weniger beunruhigt und wenn er iitber-
haupt noch ein >Problem« darstellt, dann doch zumindest eines, dessen Auswirkun-
gen jeweils verschieden zu gewichten wiren. Wer sich als ein solcher »Litterat« der
»Falschheit mit guten Gewissen« bedient, um eine Expertise vorzuspielen, die er
nicht besitzt, mag zur Ausiibung seines Berufs eben auf schauspielerische Fihig-
keiten angewiesen sein. Wie noch zu zeigen sein wird, tut der Dichter ein gleiches.

Wenn Nietzsche nun neben Diplomaten und Journalisten, auch Juden und
Frauen unter die Optik des Schauspieler-Problems stellt, sind damit zwei so-
ziale Gruppen einbezogen, in die man vorrangig >hineingeboren« wird, die also
festere Kategorien bilden, als es Berufe sind. Die Juden nennt er das »Volk der
Anpassungskunst par excellence«, was innerhalb der Argumentation von FW 361
insofern Sinn macht, als die skizzenhafte Schauspieler-Genealogie gerade den
Einfluss wechselnder Lebensbedingungen betonte. Wie im 19. Jahrhundert iiblich,
gilt auch fiir Nietzsche das jiidische Volk als heimat- und staatenlos, wodurch es
bestens darauf vorbereitet sein diirfte, Europder der Art hervorzubringen, von
denen in Nietzsches Schriften oftmals die Rede ist.**

Der Schluss des Aphorismus bleibt den Frauen vorbehalten: »man denke tber
die ganze Geschichte der Frauennach — m i s s e n sie nicht zuallererst [...] Schau-
spielerinnen sein?«. Und in der Tat hat in simtlichen historischen Epochen der
Grofteil der Frauen wenn nicht immer »in tiefer Abhangigkeit ihr Leben durchset-
zen« missen, wie es im genealogischen Abschnitt hief3, so aber doch in gewisser
Gebundenheit. Anders als die gesellschaftlichen Perspektiven der Minner bleibt
der Sinn- und Lebenshorizont fir Frauen jahrhundertelang auf Haus und Hius-
lichkeit bezogen. Der Rahmen ihrer Handlungsoptionen scheint enger an gesell-
schaftliche Normen und Erwartungen gekniipft. Wie tiblich interessiert Nietzsche
nicht, welche (kulturellen wie singuliren) Ausnahmen es gegeben haben mag, son-
dern er erprobt die Produktivitit von Zuspitzung und Fokussierung. Was es kon-
kret bedeutet, wenn etwa die Frauen Schauspielerinnen im vom Aphorismus vorge-
gebenen Sinne sein sollen, iiberlisst der Text freilich der Interpretation: Viel mehr
als anspielungsreiche Hinweise werden nicht gegeben, am wenigsten Erklarungen.
Blendet man aber die beiden >Folien« iibereinander, — die Schauspieler-Typologie

119  InJGB 242 wird die wichtigste Bedingung zum Entstehen von Europaern —»einer wesentlich
Ubernationalen und nomadischen Art Mensch«— bezeichnenderweise in einem »Maximum
von Anpassungskunst und -kraft« gesehen (JGB 242, KSA 5, S.182f.). Vgl. auch Henning Ott-
mann (Hg.): Nietzsche-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar 2001/2011,
Lemma »Judentumg, S. 260ff.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

und seine Genealogie einerseits, die Frauen und ihre (von Nietzsche nicht expli-
zierte) »Geschichte« andererseits — kénnen immerhin einige Uberlegungen abge-
leitet werden. War das Schauspieler-Problem bestimmt als »Lust«, aber auch als
eine Notwendigkeit der Verstellung und des >Scheinenss, wird den Frauen zweier-
lei zugeschrieben:

Man hore die Aerzte, welche Frauenzimmer hypnotisirt haben; zuletzt, man liebe
sie, —man lasse sich von ihnen »hypnotisiren«! Was kommt immer dabei heraus?
Dass sie »sich geben, selbst noch, wenn sie —sich geben. ... Das Weib ist so artis-
tisch ...

Mit dem Hinweis, Frauen konnten gleichermafen hypnotisiert werden, als selbst
»hypnotisiren«, mag die Fihigkeit gemeint sein, andere fiir sich einzunehmen und
unbedingt von sich zu iiberzeugen - ein ausgewiesenes Schauspielerhandwerk.°
Wenn sie dabei »sich geben, so ist auch sprachlich eine Nihe zur Verstellung an-
gezeigt: Man »gibt sich« als eine andere, man gibt sich sals ob< oder es wird etwas
als etwas anderes ausgegeben. Anstelle der zitierten Zeilen hief} es im Druckma-
nuskript noch deutlicher: »Und im Grunde, was lieben wir an ihnen wenn nicht
gerade das: dafd sie, wenn sie >sich geben« immer ein Schauspiel geben? ...«.*
Von der Seite des genealogischen Narrativs her kann ein solches Verhalten durch-
aus im Sinne des »Verstecken-Spielens« und der Mimikry aufgefasst werden. Da-
fiir miisste man erstens annehmen, dass ein Vorteil darin lage, fiir sich einzuneh-
men, gefallen zu wollen und zu diesem Zwecke >sich zu gebenc. Nietzsche hitte
womoglich die »Geschichte der Frauen« als eine >Geschichte des Putzes« verfasst,
gibt es doch einige prominente Abschnitte iiber diese den Frauen zugeschriebene
Fihigkeit und Vorliebe.”™ Beispielsweise ist dieser Aspekt in einem nicht wenig
provokant und streitbar formulierten Aphorismus aus Jenseits von Gut und Bése the-
matisiert: »Mann und Weib im Ganzen verglichen, darf man sagen: das Weib hitte
nicht das Genie des Putzes, wenn es nicht den Instinkt der zweiten Rolle hit-
te.«'” Die Kunst, sich >schén zu machen< und >herauszuputzen< wird hier unter
den Gesichtspunkt gestellt, dass dies hiefde, jemandem gefallen und ihn fiir sich
einnehmen zu wollen. Dann aber wire immer erst dieser jemand vorausgesetzt

120 Zum Thema der Hypnose vgl. sehr instruktiv Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philoso-
phie, Berlin/Boston 2012, S. 334ff.

121 Vgl. KSA 14, S. 275. Zur stilistischen Problematik der Publikationen gegeniiber dem Nach-
lass vgl. Claus Zittel: Nachlafk 1880-1885. In: Henning Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch.
Stuttgart/Weimar 2000, S.138-142. Im Nachlass formuliere Nietzsche »seine Gedanken [...]
thetischer«, in den veréffentlichten Schriften dagegen »hypothetisch, doppelbédig und viel-
schichtig«, wodurch ihnen »qua Form ein Reflexionsgrad mehr«eigne (ebd. S.138f.).

122 Soin MA Il, VM 290, KSA 2, S. 499; MA II, WS 215, KSA 2, S. 647ff.; JGB 127, KSA 5, S. 95; JGB
145, KSA 5, S. 98; JGB 232, KSA 5, S. 170ff.

123 JGB145,KSA5, S. 98.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

107


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Masken denken - in Masken denken

und als Bezugspunkt fiir die Titigkeiten des Putzes gesetzt — was eben genau der
Idee einer »zweiten Rolle« entspriche. Der Topos der Mimikry scheint, mit dem
Begrift der Frauen zusammengebracht, genau auf diese Dimension abzuzielen.
Auch miisste man zweitens eine existenzielle Notwendigkeit annehmen, nach der
es geboten wire, Erwartungshaltungen zu bedienen, »sich geben« oder gefallen zu
miissen. Die Notwendigkeit, auf diese Weise >gefillig< zu sein, reicht womoglich,
so schlief3t FW 361, bis in die Sexualitit hinein: »Dass sie »sich gebenc, selbst noch,
wenn sie — sich geben«, erscheint hier als eine weitere weibliche Art der Verstel-
lungskunst.

Insofern wiren die Frauen als das zunichst abhingigere der Geschlechter be-
schrieben. Um dennoch ihre Interessen durchzusetzen, so scheint der Aphoris-
mus anzudeuten, hitten Juden wie Frauen in jahrhundertelangen Prozessen gera-
de ihren »schauspielerischen Instinkt, also alle Art niitzlicher Verstellungskiins-
te ausgebildet und einzusetzen gelernt. Der Kultur kime hier eine Funktion der
Vermittlung und Tradierung von begiinstigendem Verhalten zu, das sich etwa im
Sittenkodex einer Zeit, den erzieherischen Mafinahmen etc. niederschligt und ent-
sprechend habitualisiert wird. Folgt man dem Analogieverfahren des Aphorismus,
konnten neben dem >Putz< auch solche Praktiken unter das Vorzeichen der Mimi-
kry gestellt werden.

Mit einem Riickblick auf das vorangegangene Kapitel zum >Fall« Wagner wird
ersichtlich, dass Nietzsches Einschitzung beziiglich des »schauspielerischen In-
stinkts« eindeutig ausfillt: »Er (Wagner, C.S.) war auch als Musiker nur das, was er
iberhaupt war: er wurde Musiker, er wurde Dichter, weil der Tyrann in ihm, sein
Schauspieler-Genie ihn dazu zwang. Man errath Nichts von Wagner, so lange man
nicht seinen dominirenden Instinkt errieth.«'** Das Vokabular erinnert deutlich an
den soeben besprochenen Abschnitt, denn hier wie dort geht es darum, dass ein
Instinkt iiber alle anderen herrscht, sie kommandiert oder dominiert. Anders als es
Nietzsche fiir Diplomaten und Journalisten, fiir Juden und Frauen feststellt, lisst
er fiir Wagner als Musiker keine produktive, untergeordnete Dimension des schau-
spielerischen Instinkts gelten. Insofern dieser als letztlich dominierender Instinkt
Wagners angenommen wird, ist Wagner als Musiker diskreditiert und verdichtig.

»Inwiefern es in Europa immer kiinstlerischer« zugehn wird« - FW 35625
Auch fiir den nun zu besprechenden Abschnitt FW 356 soll an erster Stelle ein Ent-
wurf seiner inneren Dramaturgie gegeben werden, wobei diejenigen Motive zu be-

124 WA 8, KSA 6, S.30. Vgl. auch eine entsprechende Stelle in Nietzsche contra Wagner: »Er hatte,
neben allen andren Instinkten, die kommandirenden Instinkte eines grossen Schauspielers
in Allem und Jedem: und, wie gesagt, auch als Musiker.« (NW, KSA 6, S. 419f.).

125 Sofern nicht anders ausgewiesen, stammen die folgenden Zitate im Flief3text aus FW 356,
KSA 3, S.595—-597.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

nennen sind, aus denen er sich zusammensetzt. Als Eréffnung stellt Nietzsche in
allgemeiner Betrachtung eine Verbindung der Begriffe »Rolle« und »Beruf« zu dem
des »Charakters« her, insofern dieser durch jene bestimmt und festgelegt wird.
Danach werden zwei verschiedene Zeitalter thematisiert, wobei die Vorstellungen
einer mittelalterlich-festgefiigten Welt und einer demokratisch-freiheitlichen ein-
ander gegeniiberstehen. Dabei bleibt die Perspektive auch hier auf das jeweilige
Selbstverstindnis der Menschen gestellt. Den Abschluss bilden Uberlegungen zu
den diesbeziiglichen Verhiltnissen in der Gegenwart des modernen Menschen.

Nietzsche zieht zudem eine klare Linie von der historisch bedingten Gesell-
schaft, in der ein Mensch lebt, zu seinem »Selbstgefiithl« bzw. dem moglichen
Selbstverhiltnis. Die Verschrinkung dieser beiden Motive ist besonders eng. Wih-
rend zu Beginn der Einzelne durch ein fehlgeleitetes Verhiltnis zu seinem Beruf
in immer tiefere Selbstverwechslung verstrickt erscheint und dies als verspiteter
Reflex fritherer Zeitalter nachvollzogen wird, kehrt das Ende des Aphorismus
dieses Bedingungsgefiige um und zeigt damit dessen Reziprozitit: Nun ist es der
moderne Mensch, der »kein Material mehr fiir eine Gesell-
s c h a ft« abgibt, weshalb sich folglich die »Gesellschaft im alten Verstande des
Wortes« selbst verindern werde. Die gesamte Perspektive indes ist dezidiert eine
der historischen Gegenwart, stellt doch die prinzipielle Verinderlichkeit gesell-
schaftlicher Funktionen (Rollen/Berufe) den Maf3stab der Betrachtung dar und
insofern spricht Nietzsche deutlich als >moderner Mensch«. Ahnlich der Argumen-
tation in FW 361 nimmt auch der Begriff des Schauspielers eine Schliisselposition
ein: Mit ihm ist ein Element aufgerufen, das sowohl eine Verbindung zwischen
weit auseinanderliegenden und im weitesten Sinne demokratischen Epochen
herstellt, als auch die Verbindung zwischen Psychogenese und Soziogenese leistet.
Wie gezeigt wurde, hat das Zusammenspiel von Soziogenese und Psychogenese
schon die Ausfithrungen zum Probleme des Schauspielers dominiert und ist zudem
ein vielerorts wiederkehrendes Thema.

Schauen wir uns den ersten Abschnitt des Aphorismus einmal detailliert an:

Inwiefern es in Europa immer »kinstlerischerc
zugehn wird. — Die Lebens-Fiirsorge zwingt auch heute noch —in unsrer
Uebergangszeit, wo so Vieles aufhort zu zwingen — fast allen ménnlichen Euro-
paern eine bestimmte Rolle auf, ihren sogenannten Beruf; Einigen bleibt
dabei die Freiheit, eine anscheinende Freiheit, diese Rolle selbst zu wéhlen, den
Meisten wird sie gewahlt.

Ausgangspunkt der Uberlegungen ist also einerseits die Feststellung, es herrsche
fiir europdische Manner der Zwang, zum Aufbringen ihres Lebensunterhalts — und
dem der Familie - einen bestimmten Beruf anzunehmen. Andererseits sei dersel-
be fiir eine Einschrinkung und Festlegung des Charakters desjenigen verantwort-
lich, der den Beruf ausiibe. Bemerkenswert ist dabei, dass das gesperrt gedruckte

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Masken denken - in Masken denken

Wort »Rolle« einen semantischen Platz noch vor dem »Beruf« einnimmt. Eine sol-
che Zusammenstellung hinterfragt das gemeinhin Selbstverstindliche, dass man
einen »Beruf« einfach ausiibe und reflektiert ihn sofort auf seine Rollen-bilden-
den Mechanismen hin. Der Beruf ist in diesem Sinne blof} ein »sogenannter«, die
Rolle dagegen eine »bestimmte«. Mit diesem subtilen Trick stellt Nietzsche die fol-
genreiche Ubertragung von Begriffen aus dem Bereich Arbeit und Beruf in solche
der Theatermetaphern aus. Gegeniiber dem Wort »Beruf« vermag das Wort »Rolle«
eben jenen Moment der Selbst-Verwechslung einzufangen, auf den es Nietzsche
ankommt:

Das Ergebniss ist seltsam genug: fast alle Europder verwechseln sich in einem vor-
geriickteren Alter mitihrer Rolle, sie selbst sind die Opfer ihres »guten Spiels«, sie
selbst haben vergessen, wie sehr Zufall, Laune, Willkiir damals iiber sie verfiigt
haben, als sich ihr »Beruf« entschied — und wie viele andre Rollen sie vielleicht
hatten spielen k 6 n n e n: denn es ist nunmehr zu spit! Tiefer angesehn, ist aus

der Rolle wirklich Charakter geword e n,aus der Kunst Natur.'*

An dieser Stelle steht der »Beruf« nun bereits in Anfithrungszeichen, die hier die-
selbe Funktion erfillen, durch die vorher der »sogenannte[] Beruf« seiner unmit-
telbaren Glaubwiirdigkeit beraubt wurde. Ebenso weist die Wendung, es werde
jemand »Opfer« seines »guten Spiels« auf den Theaterkontext hin: Schauspieler
bzw. Schauspielerinnen nach ihrem guten oder schlechten Spiel zu beurteilen, hat
eine lange Tradition, der u.a. auch Heine, Tieck, Lessing und Diderot nachgin-
gen. Schauspiel-Kritiken wurden seit der Erfindung der Presse zahlreich in den Ta-
geszeitungen und Wochenblittern publiziert. Im argumentativen Zusammenhang
von FW 356 ist darunter zu verstehen, dass jemand seinen Beruf so gut und mit so
viel Uberzeugungskraft wie eine Theaterrolle spielt, sich infolgedessen mit seiner
Rolle verwechselt und >sich selbst< dabei vergisst. Die beiden Formulierungen, eine
(berufliche) »Rolle« in »gutem Spiel« auszufiillen, gehéren also unmittelbar zusam-
men, weil sie das Umschlagen dessen, was zunichst Spiel und Zufall war, in den
Modus des Unhinterfragbaren anzeigen. Deutlich sind auch die in den vorausge-
gangenen Kapiteln erérterten Ebenen in das Beziehungsgefiige eingewoben, wo-
mit wortlos die Unterscheidung von mindestens zwei verschiedenen Schauspiel-
weisen vorausgesetzt ist: Sich der einen bedienend, weif man um die Tatsache
des Spiels, weif}, dass eine »Rolle« zu spielen ist und schafft einen Kunstraum, in
dem dies als Vereinbarung auch fir die Zuschauer erlebbar wird. Die andere Art zu

126 Ebd. Vgl. hierzu auch Montaigne: »Ich bin dabei, diesen Menschen, den ihr vor euch seht, zu
vollenden, nicht aber, einen andern daraus zu machen. Durch lange Gewdhnung ist mir des-
sen Form zum Wesen geworden und sein Los zur Natur.« (Michel de Montaigne: Essais. Drittes
Buch, 10, »Uber den rechten Umgang mit dem Willen«. Ubersetzt v. Hans Stilett, Frankfurt
a.M. 1998, S.354).

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Schauspielen versucht, den Umstand des Spiels moglichst auszublenden und der
Akteur versetzt sich so tief in die Figur hinein, bis die Grenzen zwischen der zu
spielenden Rolle und dem Selbst zumindest fiir den Moment des Spiels verschwin-
den. Nietzsche spitzt dieses Verhiltnis von Schein und Sein freilich noch weiter zu,
indem das Umschlagen des einen ins andere zu einer gewohnlich stattfindenden
Situation erhoben wird: »Tiefer angesehn, ist aus der Rolle wirklich Charakter ge -
worden, aus der Kunst Natur.« An dieser Stelle wird besonders deutlich, dass
trotz der Verwendung einschligiger Begriffe wie »Schauspieler« und »Rolle« da-
mit eben nicht die Welt der Theaterkunst und der Bithnen-Schauspieler bezeichnet
werden soll, sondern das alltigliche Leben der europiischen Menschen. Als Anleihe
beim Begriffsrepertoire des Theaters funktionieren diese Begriffe durch ein Vor-
aussetzen des urspriinglichen Bedeutungskontexts bei gleichzeitiger Neubestim-
mung und Rekontextualisierung der jeweiligen Semantik. Denn wihrend die Thea-
terbithne klare Trennungen kennt zwischen den Auffithrungen vor einem Publi-
kum einerseits und dem privaten Raum andererseits, sind diese Trennungen zwi-
schen Berufsleben und Privatleben bei Nicht-Berufsschauspielern offenbar nicht
immer so eindeutig. Nietzsches Vermutung ist, dass sie erst mit der Zeit ginzlich
verwischen - schlieRlich verwechsle man sich »in einem vorgeriickteren Alter« zu-
nehmend mit seiner Rolle.”” Die Kritik, die Nietzsche an das Modell der »Rolle«
qua »Beruf« richtet, ist die einer schleichenden Vereinseitigung der Menschen, de-
nen immerhin anfinglich ein Reichtum an Potentialen zugetraut wird. Das Unter-
driicken einer moglichen >Vielseitigkeit« leistet dabei ein iiber Jahrhunderte einge-
spieltes gesellschaftliches Menschenbild, wobei die einmal getroffene Berufswahl
und die damit verbundene Regelmifiigkeit der Praktiken und Lebensumstinde ei-
nen Charakter zur Einseitigkeit formen. Dies alles liuft selbst eher schmerz- und
widerstandslos ab und es ist nicht so, dass ein solcher Mensch grundsitzlich un-
zufrieden mit seinem Zustand wire — habe er doch schlicht »vergessenc, dass es
andere Moglichkeiten seiner selbst bzw. seines Selbst hitte geben kénnen.

Nun erhilt der zitierte Satz, wonach alle Kunst zu Natur werde, einige Zeilen
spater eine folgenreiche Entgegensetzung. Ausgangspunkt ist ein anderes politi-
sches System als das von Nietzsche im Aspekt der Stabilitit betonte Mittelalter:

Es gab Zeitalter, in denen man mit steifer Zuversichtlichkeit, ja mit Frommigkeit
an seine Vorherbestimmung fiir gerade dies Geschift, gerade diesen Broderwerb

127 Ebd. Ein &hnlicher Zusammenhang von Beruf und Charakter, der zwischen anfanglichem »Si-
mulieren« und spaterem Konnen vermittelt, wird bereits in Menschliches, Allzumenschliches
hergestellt. Im Abschnitt 51 mit dem bezeichnenden Titel »Wie der Schein zum
Sein wird .«heifdtes:»Wenn Einersehr lange und hartnickig Etwas scheinen will,
so wird es ihm zuletzt schwer, etwas Anderes zu s e i n. Der Beruf fast jedes Menschen, so-
gardes Kiinstlers, beginnt mit Heuchelei, mit einem Nachmachen von Aussen her, miteinem
Copiren des Wirkungsvollen.« (MA |, 51, KSA 2, S. 72).

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Masken denken - in Masken denken

glaubte und den Zufall darin, die Rolle, das Willkiirliche schlechterdings nicht an-
erkennen wollte [..]. Aber es giebt umgekehrte Zeitalter, die eigentlich demokra-
tischen, wo [...] ein gewisser kecker Glaube und Gesichtspunkt des Gegentheils in
denVordergrund tritt, jener Athener-Glaube, der in der Epoche des Perikles zuerst
bemerkt wird, jener Amerikaner-Glaube, der immer mehr auch Européer-Glaube
werden will: wo der Einzelne iiberzeugt ist, ungefiahr Alles zu kénnen, ungefahr
jeder Rolle gewachsen zusein, woJeder mit sich versucht, improvi-
sirt, neu versucht, mit Lust versucht, wo alle Natur aufhort und Kunst wird...

Der den attischen Biirgern zugeneigte Staatsmann Perikles trieb um 460 v. Chr.
die demokratische Entwicklung Athens bedeutend voran. Beispielsweise lief er auf
Staatskosten umfassende Bauunternehmungen verwirklichen, einem Konjunktur-
programm nicht unihnlich, wodurch zahlreiche Handwerke iiber einen lingeren
Zeitraum mit Arbeit versorgt waren und eine Erhéhung des allgemeinen Lebens-
standards in Aussicht gestellt war. Allerdings stieRen Perikles Mafinahmen auf er-
heblichen Widerstand bei seinen aristokratischen Gegnern.”?® Die von Nietzsche
benannte Wirkungszeit des Perikles markiert also nicht mehr und nicht weniger als
die kulturelle Errichtung einer dnpoxpatia, einer Volksherrschaft, wie andersartig
sie im Vergleich mit heutigen Demokratien auch gewesen sein mag. Im argumen-
tativen Verlauf von FW 356 markiert diese Stelle deutlich den von Nietzsche her-
gestellten Zusammenhang zwischen dem Schauspieler-Motiv und dem politischen
System der Demokratie — gleich ob in antiker oder moderner Zeit. Damit korreliert
die Entwicklung einer neuen Lebensform, die Nietzsche zunichst im klassischen
Zeitalter Athens und danach erst wieder in seiner Gegenwart in Amerika ansiedelt,
wobei eine Tendenz selbst nach Europa weist. Dieses Selbstverhiltnis geht mit ei-
ner verinderten Geisteshaltung einher: Anstelle des dem Mittelalter zugewiesenen
Glaubens an die »Vorherbestimmung« fiir eine konkrete Lebensaufgabe, als dessen
Folge eine »Rolle wirklich Charakter« und die »Kunst Natur« werde, steht hier ein
habitualisierter Umgang mit mehreren solcher Selbstentwiirfe. Durch die Uber-
zeugung, nicht auf ein Metier festgelegt zu sein, konnen diese sich nun flexibel,
vertauschbar, ablésbar und einander ablésend gestalten. Die Uberidentifikation
mit einem einzigen Beruf oder einer gesellschaftlichen Funktion, die so weit rei-
chen wiirde, dass sich allein aus dieser der »Charakter« und das Selbstverstindnis
speise, ist damit ausgeschlossen.

Ein solches Verhiltnis von Kunst, die Natur wird und von Natur, die aufhort
Natur zu sein und Kunst wird, mag auf den ersten Blick wie eine simple Dicho-
tomie erscheinen. Werden die Worte Natur und Kunst zusitzlich so eng zusam-
men genannt, wie es in FW 356 der Fall ist, liegt ihnen gewohnlich ein Verstindnis
als einander ausschlieBende Gegensitze zugrunde: Die Natur ist dann das dem

128 Vgl. Plutarch, Perikles 12.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Menschen Unverfiigbare, die Kunst dagegen das Menschengemachte. Die raffinier-
te Zusammenstellung beider Begriffe in der beidseitigen Umkehrung ihres Ver-
hiltnisses unterliuft diese Gegeniiberstellung jedoch, indem das Umschlagen von
Kunst in Natur und von Natur in Kunst eine hypothetische Annahme bildet. Auf
diese Weise wird also keineswegs ein radikaler Gegensatz zwischen Kunst und Na-
tur entwickelt, obwohl beide Worte erst einmal mit dem Ansinnen verwendet wer-
den, verschiedene Positionen zu bezeichnen.' Vielmehr ist unter dem Begriff>Na-
tur< das Resultat sich einschleifender Prozesse gefasst, die den Glauben an einen
festen Charakter begiinstigen und die es ermoglichen, dass die mit den jeweiligen
beruflichen Praktiken in Zusammenhang stehenden und wiederholt durchgefiihr-
ten Titigkeiten den Charakter eines Menschen bestimmen kénnen. Dieser Glaube
an sich selbst ist unter Umstinden so stark und unbezweifelbar, dass es fiir den ein-
zelnen Menschen soviel ist wie Natur. >Das bin ich< und »So bin ich ebens, wird er
dann sagen, weil die eigene Gewordenheit nicht mehr mitreflektiert werden kann.
An diesem Punkt wird deutlich, dass Nietzsche das Wort >Natur< nicht im Sinne
einer ontologischen (Vor-)Bestimmtheit des Menschen verwendet, sondern dass
es sich gewissermafien um eine >geglaubte Natur< handelt. Sein Begriff der Natur
steht hier unter dem prigenden Einfluss von mindestens zwei Motiven. Erstens ist
>Natur< — wir sahen es bereits — durch die formale Entgegensetzung zu dem Begriff
>Kunstc« bestimmt und mit ihm in ein dynamisches Verhiltnis gebracht. Zweitens
steht >Natur<in einem Verweisungszusammenhang mit Vorstellungen von der Fes-
tigkeit des menschlichen Charakters. Dieser jedoch ist seinerseits weder einfach als
Faktum gegeben noch auf natiirlichem Wege entstanden. Sondern er hat sein Ge-
prage durch einschrinkende, formgebende und den Lebensrhythmus bestimmen-
de Mechanismen erhalten, wie sie in Gesellschaften vorhanden sind und Nietzsche
sie fiir den Bereich der Arbeit veranschlagt. Es ist das je eigene Verhalten zu sol-
chen vom Beruf vorgegebenen Regeln, Rhythmen und Routinen, das durchaus zu
einer wirklichen, zweiten Natur am einzelnen Menschen werden kann, zur >Natur
des Menschen«. Denn wihrend die Regeln, Rhythmen und Routinen immer als auf-
erlegter Zwang spiirbar bleiben mdgen, sind es die jeweils gefundenen Strategien
des Umgangs mit ihnen irgendwann nicht mehr. Der Mensch wird dann seinen
Charakter endgiiltig mit seiner gesellschaftlichen und beruflichen Rolle verwech-
selt haben, weil er im Leben wie ein Schauspieler agierte, dessen Spieltechnik ein
Zusammenfallen von Rolle und eigenem Charakter voraussetzte.

Demgegeniiber gleicht das andere Selbstverhiltnis, »wo alle Natur aufhért und
Kunst wird«, eher dem solcher Bithnen-Schauspieler, die ihre Rollen einerseits

129 Hier liegt ein Vergleich zum oben behandelten BegriffspaarsSein<und>Schein<nahe: Weder
Natur bzw. Sein noch Kunst bzw. Schein stellen fiir Nietzsche Gegensatzbegriffe dar, sondern
werden als ineinander umschlagende Konzepte entworfen.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Masken denken - in Masken denken

nicht mit sich selbst identifizieren und andererseits ein ganzes Repertoire ver-
schiedener Rollen nacheinander erlernen, bis sie sie abrufen kénnen. Der Begriff
>Kunst« ist hier keine Bezeichnung im gebriuchlichen Wortsinn und meint also
nicht etwa den Bereich der bildenden oder darstellenden Kiinste. Wie fiir den Be-
griff der Natur herausgearbeitet, ist die >Kunst< ebenso auf das Selbstverhiltnis des
Menschen bezogen und nur vor diesem Hintergrund zu verstehen. Auch an die-
ser Stelle wurde also entgegen jeder sprachlichen Gewohnheit der zentrale Begriff
umgepragt, wodurch das hergestellte Begriffsgefiige >Kunst-Natur« bzw. >Natur-
Kunst< ausschliefilich in dem im Abschnitt diskutierten Kontext funktioniert. We-
der kann hier >Natur< in einem allem Kulturellen vorgingigen Sinne aus sich selbst
heraus begriffen, noch >Kunst« ohne den komplementiren Begriffspartner verstan-
den werden. Und beide wiederum sind nur auf ihren gemeinsamen Bezugspunkt
hin, das menschliche Selbstverhiltnis, perspektiviert.

Entsprechende kulturelle Gegebenheiten, wie Nietzsche sie in den demokrati-
schen Zeitaltern ausmacht, begiinstigen dann »diesen Rollen-Glauben -
einen Artisten-Glauben, wenn man will«. Einerseits verweist das durch die mehrfa-
che Verwendung noch betonte Wort >Glaube« darauf, dass auch diese Art des Selbst-
bezugs unter bestimmten Bedingungen erst entsteht und damit keine tiberhisto-
rische Wahrheit beanspruchen kann. Andererseits scheint im Wort >Rolle« durch
dessen Verortung im Theaterkontext eben jene Position des Kinstlichen und Ge-
machten auf. Wer in diesem »Rollen-Glaub e n« lebt, wird sich selbst als
etwas beinahe beliebig Formbares ansehen.

Wihrend ein Mensch im Modus des sNatur-Selbstbezugs« seinen momentanen
Charakter als einen natiirlich gegebenen und faktisch unverinderlichen Zustand
ansieht, ist demgegeniiber der Modus des >Kunst-Selbstbezugs< aus dem Potential
bestindiger Verinderung heraus begriffen, sei diese nun gewollt und selbst initiiert
oder durch den Wechsel dufierer Umstinde nétig geworden. Entsprechend fassen
in FW 356 die beiden Worte >sNatur< und >Kunst« verkiirzt in sich zwei verschiedene
Haltungen zum eigenen Selbst zusammen. Die Moglichkeit dieser Gegeniiberstel-
lung allerdings wird erst durch die Motivebene des Schauspielers bedingt.

Woher die genannten Beziige stammen, lisst uns der Text sehr konkret nach-
vollziehen. Bekanntlich hat Nietzsche an den Griechen deren umfassende Einge-
bundenheit in die vielfiltigsten kulturellen Kontexte geschitzt. Den Dramendich-
ter etwa beschreibt er in Das griechische Musikdrama bewundernd als Pentathlos, als
marathonischen Finfkimpfer, der zugleich »als Dichter und Musiker, in der Or-
chestrik und der Regie, zuletzt als Schauspieler produktiv begabt« gewesen sein

130

miisse.”® Wenn den Griechen in FW 356 die Uberzeugung zugeschrieben wird, Al-

leskénner zu sein, rekurriert das auch auf die Tatsache, dass die griechische Kultur

130 Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 523.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

— freilich in ihrem Rahmen - eine Kultur politischer, beruflicher, musischer, sport-
licher Multitalente gewesen ist.”" Wenn Nietzsche zusitzlich betont, die Griechen
»machten, wie bekannt, Schritt fiir Schritt eine wunderliche und nicht in jedem
Betracht nachahmenswerte Verwandlung durch: sie wurden wirklich
Schauspielerg, so weist er damit auf einen in der Tat erstaunlichen kultur-
geschichtlichen Befund hin. Denn die attischen Biirger selbst betitigten sich als
Schausteller anlisslich der zahlreichen stidtischen Feste — wie sie ja simtlich auch
politische, juristische und religiése Amter innehatten. Als Musiker, Singer, Tinzer
oder Schauspieler traten die Midnner im Rahmen der Dionysien und Lenden auf,
d.h. sie selbst bestritten die Dithyramben-, Tragédien- und Komédienagone. Es ist
diese besondere Konfiguration der griechischen Kultur, die die von Nietzsche gezo-
genen Verbindungslinien zwischen der praktisch-theatralen Schauspielerfahrung,

131 Nicht nur rekrutierten sich im 5. Jahrhundertv. Chr. simtliche politische Amter, Richter, Rats-
mitglieder und Tempelpriester in wechselndem Turnus aus den Reihen der attischen Blrger,
auch samtliche Tatigkeiten der Chorsinger, Tanzer und Schauspieler bei den Festumziigen
und kiinstlerischen Wettbewerben wurden von ihnen ausgefiihrt. Es gab daher kein Exper-
tentum fiir diese Bereiche, in dem Sinne, dass nur entsprechend Qualifizierte zur Ausiibung
der Geschifte zugelassen wurden, vielmehr konnten sich besonders befahigte Biirger starker
profilieren als andere und es war geradezu eine Pflicht der Biirger, sich am politischen und
kulturellen Leben nach Kréften zu beteiligen. Der Tragodiendichter Sophokles etwa hatte
nicht nur als Heilpriester des Halon den Asklepios-Kult in Athen eingefiihrt und 443/42 das
Amt des Schatzmeisters (Hellenotamias) inne, sondern diente auch zusammen mit Perikles
im Samischen Krieg ab 441-439 als Flottenbefehlshaber. Im Jahr zuvor hatte er mit Antigo-
ne, einer der wenigen uns (iberlieferten Tragodien, den attischen Wettbewerb gewonnen.
Aufgrund der Quellenlage wird angenommen, dass gerade dieser Gewinn ihm das Amt des
Strategen im Samischen Krieg einbrachte —so weit war das kulturelle Selbstverstindnis der
Athener in seinen Teilbereichen verwoben, dass das erfolgreiche Abschneiden beim Tragé-
dienagon zu hohen politischen Amtern berechtigen konnte. Von einigen seiner Stiicke ist
zudem bekannt, dass Sophokles darin als Schauspieler auftrat und seine sportlichen wie mu-
sischen Talente sollen schon frith Aufsehen erregt haben.

132 Anlésslich des Dithyrambenagons, der den Tragodienwettkimpfen vorangestellt war, tra-
ten aus den zehn Stadtteilen Athens je ein Manner- und ein Knabenchor gegeneinander an.
Ebenso setzten sich die den Tragddien- und Komdédienagon bestreitenden Choreuten (Tanz
und Gesang) und Schauspieler aus den mannlichen Biirgern Athens zusammen. Der zweite
Festtag war dem Wettstreit von bis zu fiinf Komddien vorbehalten. Der darauffolgende Tra-
godienwettkampf dauerte drei Tage, an denen jeweils eine Tetralogie (drei Tragédien und
ein Satyrspiel) aufgefiihrt wurde. Daran beteiligt waren zur Zeit des Sophokles 15 Choreu-
ten plus 3 Schauspieler und auch eine nie konkret genannte Anzahl an Musikern. Ob etwa
bei einer Tetralogie stets dieselben Sanger und Schauspieler auftraten, was eine aufleror-
dentlich hohe Belastung bedeutet hitte, oder ob jeder Teil mit anderer Besetzung gespielt
wurde (was durch die verwendeten Masken problemlos méglich gewesen wire), ist nicht
abschliefiend festzustellen. Kurzum, die stadtischen Dionysien samt Dithyrambenagon und
Komodien- sowie Tragddienagon benétigten jahrlich mehrere Hundert Schausteller (Musi-
ker, Sanger, Tanzer, Schauspieler) und diese waren die attischen Biirger selbst.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Masken denken - in Masken denken

der politischen Form der Demokratie, einem variablen Selbstbild, sowie beruflicher
und lebensgestalterischer Vielseitigkeit argumentativ plausibel erscheinen lassen.

Das zentrale Motiv des Abschnittes FW 356 ist also der Schauspieler als eine
Art Archetypus oder Exempel fiir den Menschen. Damit ist dem Umstand Rech-
nung getragen, dass es eine unleugbare Nihe gibt zwischen Schauspielern und
dem, was als das Menschliche bzw. als dem Menschen zugehérig empfunden wird.
Einerseits erzihlen Schausteller der verschiedensten theatralen Darstellungsfor-
men, indem sie Menschen oder mit dem Menschlichen spielen: Mit ihren Kérpern
und Stimmen, mit Marionetten und anderen Figuren stellen sie Menschen vor, um
ihrem Publikum Geschichten iiber Menschen zu erzihlen.” Andererseits ist der
Mensch stets auch als ein Wesen begriffen worden, dem das Spielen elementare Be-
schiftigung ist — vom Kinderspiel iiber Gesellschaftsspiele wie Dame oder Schach
und agonalen Sportspielen bis zum fiktiven wie realen Rollen-Spiel.®* Dabei iiber-
schneiden sich mitunter funktional die Bereiche und Techniken solcher Spielfor-
men, nicht zuletzt des professionellen Schauspielens, mit der Lebenswirklichkeit
eines jeden Menschen. Solche Schnittpunkte betreffen bekanntlich die Anforde-
rungen an das gesellschaftliche Miteinander. Doch in gleichem Mafe zihlen auch
Vergniigungen hinzu, wie sie etwa Maskenbille, Festumziige und Spiele zu Fast-
nacht tiber Jahrhunderte hinweg geboten haben und wie sie moderne Varianten
bieten, z.B. Rollenspiele oder die vielfiltigen Formen von Laien- und Improvisati-
onstheater. Nicht nur scheint es den Menschen Vergniigen zu bereiten, Schauspie-
lern bei threm Tun zuzusehen — auch betitigen sie sich in diversen Spielformen
selbst als Akteure.

Nietzsche thematisiert nun diese Durchdrungenheit des Lebens von den Phi-
nomenen des Schauspielerischen und spitzt sie einerseits auf die oben genannten
kiinstlerisch-theatralen Titigkeiten der Griechen zu (»sie wurden wirk-
lich Schauspieler«). Andererseits wird mit dem Begriff des Schauspielers
dessen Ubertragbarkeit auf den Menschen als Verwandlungspotential nahegelegt.
Schauspieler-Sein ist daher nicht einfach eine Titigkeit neben anderen, sondern
wird Teil der conditio humana schlechthin. Denn: »jedes Mal, wenn der Mensch an-
fingt zu entdecken, inwiefern er eine Rolle spielt und inwieweit er Schauspieler
sein kann, wird er Schauspieler«. Verweilen wir kurz bei diesem erstaunli-
chen Satz, der auf den Anfang des Aphorismus zuriickweist. Dort war der einmal
angenommene Beruf ein Garant fiir den festen Charakter, solange er nicht als Rolle
in Betracht kam — nur dadurch konnte >aus Kunst<>Natur« werden. Sobald aber der
Mensch begreifen witrde, dass das berufliche und gesellschaftliche Leben auf be-
stimmten Schemata basiert, wobei kodifizierte Anforderungen etwa den Beruf wie

133 Vgl hierzu die Ausfithrungen von Gerda Baumbach: Schauspieler. Historische Anthropologie
des Akteurs. Band 1: Schauspielstile, Leipzig 2012.
134 Vgl. Johan Huizinga: Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Hamburg 1956.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

eine vorab festgeschriebene (Theater-)Rolle prigen, sobald also ein Wissen um die
Ablosbarkeit dieser Rolle vom Einzelnen dominierte, witrden Menschen, so sugge-
riert Nietzsche, es sich rasch in verschiedenen Rollen und damit als >Schauspieler<
einzurichten verstehen. Nun wird das Modell der »Vorherbestimmungc, das es je-
dem erlaubte, an den ihm zugewiesenen festen Platz in der Gesellschaft zu glau-
ben, ersetzt durch den von Nietzsche so benannten»Rollen-Glaubeng der
die Moglichkeit mehrerer Rollen zulisst und beférdert. Wie bereits erértert, stehen
in Nietzsches Argumentation menschlicher Charakter und individuelles Selbstver-
hiltnis, berufliche Praktiken sowie die Konstitution der Gesellschaft und deren po-
litische Verfasstheit in einem engen, wechselseitigen Verhiltnis. Diese Reziprozitit
spiegelt sich in der konstellativen Verbindung der verschiedenen Motive wider. Ge-
rade der theaternahen Semantik (Rolle, gutes Spiel, Schauspieler) kommt dabei die
Aufgabe zu, die Motivbereiche miteinander zu verkniipfen.

Aus den bisherigen Uberlegungen sollte hervorgegangen sein, dass auch in die-
sem Aphorismus der Begriff des Schauspielers und Schauspielens aus dem Bereich
des Theaters heraus- und in soziale sowie psychische Kontexte iibertritt. Eben-
so steht die in kritischer Absicht noch mit Wagner verbundene, fatale Wirkung
des Schauspielers auf die Massen hier nicht im Vordergrund. Das funktionale Ele-
ment, auf das hin der Schauspieler in FW 356 zugeschnitten wurde, ist das der
menschlichen Moéglichkeit zu Verwandlungen, wodurch eine Vielheit und Variabi-
litit des Charakters bedingt wird. Nietzsche scheint diese Entwicklung weniger
neutral aufzuzeichnen, als er ihr sowohl positive wie auch negative Seiten antrigt.
Daher rithrt der seltsam anmutende Gegensatz zwischen den euphorisch begrif3-
ten Potentialen des Europier- und Rollenglaubens (»wo jeder mit sich versucht,
improvisirt, neu versucht, mit Lust versucht«) und dem Lamento einer Gegen-
wartsanalyse: »Aber was ich firchte [...], wir modernen Menschen sind ganz schon
auf dem gleichen Wege«. Diese von Demokratie geprigten »interessantesten und
tollsten Zeitalter [...], in denen die >Schauspieler¢, alle Arten Schauspieler, die ei-
gentlichen Herren sind«, kennzeichnen eben auch einen Verlust von Stabilitit und
Dauerfihigkeit.”

Eines mag an der Argumentation jedoch noch mehr erstaunen: Nietzsche hat
sich an anderer Stelle vehement gegen begriffliche Dichotomien und das Kon-
zept von Gegensitzen ausgesprochen, die die Geistesgeschichte seit Jahrhunder-

135 Vor allem an diesem Punkt unterscheidet sich meine Interpretation wesentlich von Armin
Thomas Miiller: Die »freie Gesellschaft«als>holzernes Eisen«: Gesellschaftliche Perspektiven
Europas im Abschnitt 356 von Nietzsches Frohlicher Wissenschaft. In: Marco Brusotti; Mi-
chael McNeil; Corinna Schubert; Herman Siemens (Hg.): European/Supra-European. Cultu-
ral Encounters in Nietzsche’s Philosophy, Berlin/Boston 2020, S.151-168. Miiller geht davon
aus, dass bei Nietzsche sowohl der Begriff des Schauspielers als auch der der Demokratie
stets negativ besetzt seien. Ihm entgeht die im Text vorhandene feine Abwagung der mit
den demokratischen Entwicklungen einhergehenden Problemen und Chancen.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n8

Masken denken - in Masken denken

ten bestimmen. »Mag nimlich auch die Sprach e, heifdt es in dem bekann-
ten Abschnitt JGB 24, »hier wie anderwirts, nicht iiber ihre Plumpheit hinauskéon-
nen und fortfahren, von Gegensitzen zu reden, wo es nur Grade und mancher-
lei Feinheit der Stufen giebt«.® Nun ist nicht nur der hier besprochene, sondern
es sind auch zahlreiche andere Abschnitte uniibersehbar von Gegensatzstruktu-
ren gepragt. Wollte man also die Annahme vermeiden, Nietzsche sei hinter diese
bedeutsame Erkenntnis zuriickgefallen, miissen andere Erklirungs- und Interpre-
tationsstrategien gefunden werden. FW 356 durchziehen gleich mehrere seman-
tische Gegensatz-Komplexe, die zwischen einzelnen Worten ausgetragen werden:
So sind beispielsweise die »Baumeister« in »festeren, beschrinkteren Zeitaltern«
gegen die »Schauspieler« der »demokratischen Zeitalter« gestellt. Erstere kenn-
zeichnet »Dauerfihigkeit« in Beruf, Rolle und Charakter, im Material des »Steins«
versinnbildlicht, der Pline fiir Jahrtausende und dem Menschen Sinn als Teile eines
Baus zu geben vermochte, sofern sie nur »fest« wiren. Letztere kennzeichnet das
Spiel mit der Vielheit ihrer Rollen, Berufe und Fahigkeiten, sie sind >Alleskdnner<
und gleichen eher dem Paradox eines »hélzernen Eisens«.™’

Diese tatsichlich diametral strukturierten Komplexe reprisentieren jedoch,
genauer besehen, zwei verschiedene Haltungen zu einer dritten, iibergeordneten
Sache, die ich mit den Worten >Selbstbezug« und >Selbstverhiltnis« einzufangen
versucht habe. Als dominierendes Motiv bildet es den Hintergrund, vor dem die
gegensitzlichen Positionen jeweils abgeglichen und zueinander in Beziehung ge-
setzt werden. Das Aufstellen von Gegensitzen dient also vorrangig dazu, ein ganz
anderes Thema in seinen (hier historisch) verschiedenen Facetten zu erfassen.
Mit der oben erérterten Differenzierung eines monopolaren Selbstbezugs, der auf
dem Glauben an immerwihrende Festgefiigtheit beruht und der dem polypolaren
»Rollen-Glauben« entgegengesetzt ist, habe ich versucht, das Relationsgefiige
nachzuvollziehen. Nietzsches Strategie zielt darauf ab, zwar offensiv mit sprach-
lichen Gegensatz-Konzepten zu arbeiten, sie aber gleichzeitig auf mancherlei

136 JGBII, 24, KSA5, S. 41.

137 Der Aphorismus endet mit einer Anspielung auf eine seit der Antike bekannte contradictio in
adjecto: »Freie Gesellschaft?Ja! Ja! Aber ihr wisst doch, ihr Herren, woraus man die baut? Aus
hoélzernem Eisen! Aus dem beriihmten hoélzernen Eisen!« (FW 356, KSA 3, S.597). Die Figur
derantiken Rhetorik (g16npo§UAov, etwa:>Eisenholz<) bezeichnet die grundsitzliche Unmog-
lichkeit eines Arguments. Als Verspottung der ambivalenten Verheiflung einer »freien« Ce-
sellschaft bekraftigt sie die These, dass der in Demokratien heraufkommende Schauspieler-
Typus als Birger kaum dazu geeignet sei, einen stabilen Gesellschafts-Bau zu gewéhrleisten.
Im Hintergrund kénnte zudem Schopenhauers Kant-Kritik stehen, die sich gegen dessen ra-
dikalen Ethikbegriff wendet: »Es ist doch wohl handgreiflicher Widerspruch, den Willen frei
zu nennen und doch ihm Gesetze vorzuschreiben, nach denen er wollen soll: —>wollen soll!c
—holzernes Eisen!« (Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung, 4. Buch, § 53,
Frankfurt a.M./Leipzig 1996, S. 377).

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Weise zu entschirfen und damit als dogmatisch-bipolare Ausschlussprinzipien
unwirksam zu machen. Beispiele fiir diesen besonderen Umgang mit der nicht
zuletzt logischen Kategorie des Gegensatzes wiren etwa die Positionierung der
»Herrenmoral« gegen die »Sklavenmoral«,”® oder auch von »Gesundheit« gegen
»Krankheit«,”® wobei die Argumente in Richtung einer graduellen Vereinbarkeit
des nur scheinbar Gegensitzlichen zielen. Entsprechend gibe es nicht einen
Zustand >krank, der das komplette Gegenteil des Zustands >gesund« wire, son-
dern das Kranke und das Gesunde werden als Umschlagen des Einen in das
Andere sichtbar und schaffen Ubergangszeiten, in denen klare Grenzziehungen
unmoglich sind - das Wort »Genesung« spielt hier eine grofie Rolle. In einem
dhnlichen Sinne werden in der Genealogie der Moral Herren- und Sklavenmoral erst
als voneinander distinkte, historische Konzepte entworfen, um dann als inner-
psychische Tendenzen der Selbstermichtigung oder Fremdzuschreibung beide
zugleich Einzug in die Seelenwelt des modernen Menschen zu finden. Andernorts
bezweifelt Nietzsche nicht nur die Existenz von Gegensitzen iiberhaupt, speziell

41 sondern

der moralischen Werte,*® oder des Gegensatzes von wahr und falsch,
er nimmt auch eine prinzipielle Gleichzeitigkeit von Gegensitzlichem an,™* sowie

die historische und kulturelle Bedingtheit der Wahrnehmung von Gegensitzen.'

2.2.4. Das Problem des Schauspielers als Problem der Dichter und
Philosophen

Dass Nietzsche die Philosophiegeschichte als eine (fatale) Geschichte der Dogma-
tik und insofern der Tyrannei der Wahrheit beschreibt, ist bekannt. Dass damit
allerdings in der Konsequenz ein Problem angezeigt ist, worin die Philosophen in
die Nihe nicht allein der Dichter, sondern auch der Schauspieler riicken, ist selten
betont worden. Sowohl Dichter als auch Schauspieler stehen mit ihren Tatigkeiten
im Zeichen des Erfindens anderer Welten. Dem Modell des idealen Staates in der
Politeia, wie es Platon von seinem Protagonisten Sokrates entwickeln l4sst, gilt das
Metier der Dichter und Schauspieler bekanntlich als fiir eine staatliche Institution

138 Vgl. die Erste Abhandlung: »Gut und Bose«, »Gut und Schlecht« der Genealogie der Moral.

139 Vgl. die Vorrede zur zweiten Ausgabe der Frihlichen Wissenschaft von 1886.

140 JGB2,KSASs, S.16.

141 Vgl. etwa JGB 34: »]a, was zwingt uns iiberhaupt zur Annahme, dass es einen wesenhaften
Gegensatz von >wahr«und >falsch« giebt? Genligt es nicht, Stufen der Scheinbarkeiten anzu-
nehmen und gleichsam hellere und dunklere Schatten und Gesammtténe des Scheins [...]7«
(JGB 34, KSA 5, S. 53f.).

142 Etwain dem Ausspruch des Ecce homo: »Abgerechnet namlich, dass ich ein décadent bin, bin
ich auch dessen Gegensatz.« (EH, weise, 2, KSA 6, S. 266).

143 So sei von den Griechen in der Bewunderung des Odysseus »der Gegensatz von Scheinen
und Sein gar nicht gefiihlt und also auch nicht sittlich angerechnet« worden, was Nietzsche
zu dem Ausruf veranlasst »Gab es je so griindliche Schauspieler!« (M 306, KSA 3, S. 224).

- am 14.02.2026, 07:39:57.

n9


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Masken denken - in Masken denken

denkbar ungeeignet und der Erziehung abtriglich. Einerseits, so die Argumenta-
tion, schaffen Dichter und Schauspieler lediglich Abbilder von Abbildern und seien
dadurch noch weniger wert als Tischler oder andere Handwerker.'** Andererseits
sei das Tragddienspielen ebenso wie der Besuch von Theatervorstellungen »ein Ver-
derb fiir die Seelen der Zuhorer«, weil dabei nicht nur edle Tugenden verhandelt
und das im Leben Erstrebenswerte dargestellt wiirde, sondern eben auch Unbeson-
nenheit und emotionale Ausbriiche." Indem Dichter wie Schauspieler von alter-
nativen Wirklichkeiten erzihlen, zeigen sie mogliche Erfahrungsriume, die sich
notwendig parallel oder quer zur >Realitit« bewegen. Genau durch diese Distanz
aber kénnen sie die Wirklichkeit kommentieren, kénnen ihre Elemente aufneh-
men, sie zuspitzen oder vertiefen, nacherzihlend variieren oder parodieren, kurz-
um, sie vermehren auf diese Weise die moglichen einzunehmenden Positionen.
Nicht zwingend muss sich das im Bereich der vollends utopischen Gattungen ab-
spielen, sondern es geniigt allein der Effekt der Vervielfiltigung von Realitit. Weil
es Wahrheit im strengen Sinne nur geben kann, wenn auch die umgebende, wahr-
nehmbare Wirklichkeit eine moglichst unverbriichliche Einheit bildet, wird dieser
Einheit jede alternative Positionierung potentiell gefihrlich. Damit sind Schau-
spieler wie Dichter mindestens seit der in der Politeia niedergelegten Polemik ein
Argernis fiir diejenigen Philosophen, die sich der unbedingten Wahrheit verpflich-
tet haben. Folgerichtig wird solchen Kiinsten dann als Komplizen der Phantasie
eine untergeordnete Stellung zugewiesen, weil sie allenfalls zur erbaulichen Unter-
haltung taugen. Ihre mégliche komplementire Funktion gerit dabei genauso aus
dem Blick, wie der prinzipielle Eigenwert der Kiinste als kulturelle Errungenschaf-
ten. In der Politeia kulminiert diese geringschitzende Haltung darin, die darstel-
lenden Kiinste aus der idealen Stadt rigoros auszuschlieRen, weil ihre die Vernunft
stérenden und dagegen die Leidenschaften beférdernden Effekte als erwiesen gel-
ten.

Nietzsches Texte selbst — das sollte bereits deutlich geworden sein — sind weit
davon entfernt, ein kohirentes Bild des Schauspielers zu zeichnen, weil gerade der

144 Vgl. Platon: Politeia, 394b—396e sowie 595a—598d. Die Einwinde, die Sokrates im Dialog ge-
gen die Dichter und Schauspieler vorzubringen weif3, ahneln den Vorwiirfen, die andernorts
(z.B. im Sophistes und Gorgias) den Sophisten gemacht werden. Indem in der Politeia glei-
chermafen exemplarisch wie blasphemisch der Ubervater der Dichtung, Homer, daraufhin
befragt wird, welche konkreten Auswirkungen seine in den Epen présentierten Kenntnisse
Uber Kriegskunst und Politik denn in der Realitat gezeitigt hatten, wird die Argumentati-
on auf die Spitze und ins Absurde getrieben (Politeia, 599c—600d). Dass Platon selbst seine
philosophischen Schriften im Allgemeinen, wie auch die Politeia im Besonderen, ebenso in
Dialogen und Reden des Sokrates, also in dichterischer Form, vorgelegt hat, stellt diesbe-
zlglich ein denkwiirdiges Faktum da, das nicht nur die Kritik an Homer zu konterkarieren,
sondern auch die Invektiven gegen die Kiinste zu unterlaufen geeignet ist.

145 Platon: Politeia, 595b.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Begriff >Schauspieler« in den verschiedensten Kontexten und unter verschiedens-
ten Vorzeichen verwendet wird. Sowohl als Bezeichnung der Theaterschauspieler
mit Bezug etwa zur griechischen Antike oder zu Nietzsches Gegenwart ist das Wort
prisent, wie als Metapher fiir Unaufrichtigkeit und zur Bezeichnung verschiedener
menschlicher Fihigkeiten, etwa sich zu verwandeln, zu verstellen und mit Optio-
nen seiner selbst zu spielen. Daher ist keinesfalls von einem Bewertungsmuster
auszugehen, das eindeutig in eine positive oder negative Richtung wiese. Der Be-
griff bietet auf diese Weise eine Projektionsfliche, anhand derer — durch das Be-
tonen der jeweils zutreffenden Aspekte aus dem Bedeutungsgefiige >Schauspieler<
- bestimmte Themen verhandelt und veranschaulicht werden kénnen.

Ich habe gezeigt, dass das Problem des Schauspielers bei Nietzsche mit min-
destens drei Momenten verkniipft ist. Charakterisiert ist es also 1.) durch seine
Wirkung auf die Massen, 2.) durch Verwandlungsfihigkeit und die damit einher-
gehende Irritation und Pluralisierung der Charakter-Konzeption und 3.) durch das
Problem der Liige und des Scheins. Anhand dieser drei Aspekte ist nun auf die un-
gewohnliche Beziehung einzugehen, die Nietzsche zwischen Philosophie und den
Verstellungskiinsten der Dichtung und der Schauspielerei herstellt. Verkiirzt und
zugespitzt kénnte man formulieren, das Gemeinsame von Philosophie und Dich-
tung sei es, eine Wortkunst zu sein. Mit bestimmten Elementen des Schauspielens
aber will Nietzsche die Philosophie zukiinftig aus erkenntnistheoretischen Griin-
den verbunden wissen, namlich im Hinblick auf die Fihigkeit zu den vielfiltigsten
Verwandlungen.

Dass man seit den Ursprungszeiten des Denkens dem Verhiltnis zwischen
Wirklichkeit und Dichtungen mit Skepsis begegnet, wird von Nietzsche an ver-
schiedenen Stellen hervorgehoben. Schliefilich sei es mitunter »fiir eine Wahrheit
gefihrlicher, wenn der Dichter ihr zustimmt, als wenn er ihr widerspricht! Denn
wie Homer sagt: >Viel ja liigen die Singer!« -«

Wird nun der Philosoph in die gefihrliche Nahe des Dichters geriickt, wandelt
er schon nicht mehr auf geraden Pfaden zur Wahrheit. Er nutzt dann die Sprache,
um iber die Umwege von Erzihlungen und Anspielungen, Veranschaulichungen,

146 FW 84, KSA 3, S. 442. Der Aphorismus reflektiert in duflerst raffinierter Weise die Eigenart
derSprache zunichst fritherersaberglaubischer<Zeitalter, durch Reime, Verse und Rhythmen
sich die Welt gefligig zu machen. Dabei ist der Ursprung der Poesie im Blick. Gegen Ende des
Abschnittes wird eingerdaumt, dass noch heute selbst ein Weiser »gelegentlich zum Narren
des Rhythmus« werde, weil »er einen Gedanken als wahrer empfindet wenner
eine metrische Form hat und mit einem gottlichen Hopsasa daher kommt« (FW 84, KSA 3,
S.442). Begriindet wird diese der wissenschaftlichen Erkenntnismethode zuwiderlaufende
Tendenz damit, »dass immer noch die ernstesten Philosophen, [..] sich auf Dichter-
spritche berufen, umihren Gedanken Kraft und Glaubwiirdigkeit zu geben« (ebd.). Da-
nach beschliefst der Abschnitt, das Gesagte in performativer Ausfiihrung demonstrierend,
mit dem oben zitierten Wort Homers.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Masken denken - in Masken denken

Sinnbildern, Fabeln und Parabeln ein verzweigtes Netz von Geschichten und Aus-
sagen zu errichten, in dem Wahrheitsverweise von Erfindungen nicht zu trennen
sind. Wird ein Philosoph aber Schauspieler, so miisste sich dieses ohnehin gefihr-
liche Verhiltnis zur Sprache noch einmal potenzieren. Denn wihrend die Dichter
allein durch die geschriebene Sprache als dem ihnen zur Verfiigung stehenden Mit-
tel liigen, gelten Schauspieler als Liigner in noch umfinglicherem Sinne, denn sie
sliigen« mit ihrem ganzen Korper. Sie verstellen und verwandeln sich in verschiede-
nen Lebenssituationen — ob als Abhingige unter Zwang und gleichsam unbewusst
oder als professionelle Bithnenschauspieler im theatralen Kontext.

Indem nun Nietzsche umfassende Selbst-Verwandlungen zum wichtigsten
Mittel der Erkenntnis erklirt, ist erneut und in radikaler Weise einem der Haupt-
protagonisten der abendlindischen Philosophie der Vertrag aufgekiindigt: Dem in
sich ruhenden Subjekt, dessen Selbstverstindnis das eines autonomen, sich selbst
transparenten Akteurs ist, scheint einmal mehr das Vertrauen entzogen. Dem
entgegen steht eine neue, dem postontologischen Subjektmodell komplementire
Erkenntnispraxis, deren methodische Ausrichtung durch verschiedene Augen zu
blicken und sich gelegentlich den Themen und Problemen anzuverwandeln rit. In
welchem Sinne das zu verstehen ist und wie es vonstattengehen soll, ist im Folgen-
den zu erdrtern. Nachdriicklich betont werden muss freilich, dass diese Position
einem besonderen, emphatischen Verstindnis von Philosophie geschuldet ist:
Die tiefere Erkenntnisfihigkeit wird dort vermutet, wo Gedanken nicht blof als
gedachte, sondern als erlebte und empfundene Phinomene verstanden werden.
Eine nochmalige Steigerung erfihrt es in der Vorstellung, die rechte Philosophie
beginne dann, wenn es moglich, ja notwendig ist, ihr gemif3 zu leben und sie nicht
lediglich niederzuschreiben.’¥” Bereits in der Geburt der Tragodie priludiert die be-
treffende Methode, indem Nietzsche zwischen den Herstellungsbedingungen von
Dichtung und Dramatik unterscheidet:

Im Grunde ist das aesthetische Phdnomen einfach; man habe nur die Fahigkeit,
fortwihrend ein lebendiges Spiel zu sehen und immerfort von Geisterschaaren
umringt zu leben, so ist man Dichter; man fiihle nur den Trieb, sich selbst zu ver-
wandeln und aus anderen Leibern und Seelen herauszureden, so ist man Drama-
tiker.4®

Wihrend also, Nietzsches Rekonstruktion gemif3, der erzihlend Dichtende sich
von den Charakteren seiner Dichtung umgeben sieht und seine Beobachtungen

147 Vgl hierzuJames Conant: Das Exemplarische bei Emerson und Nietzsche. In: Christian Ben-
ne; Enrico Mller (Hg.): Ohnmacht des Subjekts — Macht der Personlichkeit, Basel 2014,
S.207-225.

148 GT8,KSA1,S. 60f. Anlasslich der»Geisterschaaren« hatte es zuvor geheifien, »dass der Dich-
ter nur dadurch Dichter ist, dass er von Gestalten sich umringt sieht, die vor ihm leben und
handeln und in deren innerstes Wesen er hineinblickt.« (Ebd.).

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

nur noch niederzuschreiben braucht, wohnt demgegeniiber dem Dramatiker ein
Drang zu fortwihrenden Selbstverwandlungen inne. In diesem Zustand und in
Gestalt dieser anderen personae, in die der Dramatiker sich kraft seiner Imagina-
tion verwandelt hat, entstehen dann die dramatischen Dialoge. Der Dichter hort
im Geiste die Figuren reden und sieht ithr Handeln als ein Beobachter, weshalb
seine Sprache eine beschreibende, erliuternde sein kann. Der Dramatiker hinge-
gen »ist« seine Figuren gleichsam selbst, er handelt und redet im Geiste als seine
Figuren. Auch wenn die angefiithrte Charakterisierung literarischer Produktions-
bedingungen im Werk Nietzsches fiirderhin keine Rolle mehr spielt, so ist dennoch
die Ahnlichkeit des spiter entworfenen Bildes und Selbstverstindnisses des Phi-
losophen mit dem Modell des Dramatikers verbliiffend. Wie zu zeigen sein wird,
besteht fiir Nietzsche ein wesentlich konstitutives Moment auch des Philosophen
darin, zu Verwandlungen befihigt zu sein.

2.2.5. Eine neue Erkenntnispraxis: Die »Kunst der Transfiguration«

Die ersten Ausfithrungen zum hier zu diskutierenden erkenntnispraktischen Mo-
dus datieren bereits aus den Jahren 1878-80, der Zeit der Niederschrift von Mensch-
liches, Allzumenschliches. Nietzsche gelingt mit diesem Buch ein philosophisches De-
biit, in dem viele der in den Folgejahren erneut aufgenommenen Themen priludie-
ren, das aber in weiten Teilen weder die stilistische Reife noch die argumentative
Konsequenz der spiter entstehenden Schriften erreicht. Dennoch sind Zeugnisse
der frithen Tendenz eines Denkens auffindbar, das sowohl die Bedingungen der
Moglichkeit als auch die qualitativen Maf3stibe von Erkenntnis problematisiert.
Folgende Zitate sollen das belegen:

Philosophisch gesinnt sein. —Gewdhnlich strebt man darnach,
fiir alle Lebenslagen und Ereignisse eine Haltung des Gemiithes, eine Gat-
tung von Ansichten zu erwerben, —das nennt man vornehmlich philosophisch ge-
sinnt sein. Aber fiir die Bereicherung der Erkenntnis mag es héheren Werth ha-
ben, nicht in dieser Weise sich zu uniformiren, sondern auf die leise Stimme der
verschiedenen Lebenslagen zu horen; diese bringen ihre eigenen Ansichten mit
sich. Sonimmtman erkennenden Antheil am Leben und Wesen Vieler,indem man

sich selber nicht als starres, bestindiges, Eines Individuum behandelt.'#*

149 MA 1618, KSA 2, S.349. Auch in der Frohlichen Wissenschaft wird diese Verbindung zwischen
Erkenntnis und Charakter-Variabilitit gezogen. Zwar sei moralisch oft eine Starrheit von An-
sichten im Zeichen der Selbsttreue gefordert worden, die »alles Wechseln, Umlernen, Sich-
Verwandeln in Verruf«bringe, doch sei dies gerade »fiir die Erkenntniss
die allerschadlichste Art des allgemeinen Urtheils«, da den Erkennenden auszeichne, »in Be-
zug auf Alles, was inuns fe st werden will, misstrauisch zu sein« (FW 296, KSA 3, S. 537).

- am 14.02.2026, 07:39:57.

123


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Masken denken - in Masken denken

Sich selber verlieren. —Wenn man erst sich selber gefunden hat,
muss man verstehen, sich von Zeitzu Zeitzu verlieren —unddannwiederzu
finden: vorausgesetzt, dass man ein Denker ist. Diesem ist es ndmlich nachtheilig,
immerdar an Eine Person gebunden zu sein."°

Wihrend der erste Abschnitt die Umkehrung einer fiir tiblich angenommenen Hal-
tung nahelegt, indem unterschiedlichen Situationen nicht in vereinheitlichender
Absicht zu begegnen, sondern ein Nutzen aus ihrer Verschiedenheit zu ziehen sei,
stellt der zweite Abschnitt Erkenntnisgewinn durch produktiven >Selbstverlust« in
Aussicht. Beide Aphorismen sehen jedoch einen klaren Vorteil darin, zu Erkennt-
niszwecken von der eigenen Person Abstand nehmen zu kénnen, um zuerst sich
selbst und in der Folge das Erkennen in andere Sichtweisen, Lebenslagen, Wesens-
ziige, Stimmen und Ansichten hinein zu erweitern. Auflerordentlich bemerkens-
wert ist das schon hier ausgefiithrte Motiv, nach dem die Voraussetzung fiir die be-
vorzugte Erkenntnishaltung in einer wie auch immer gearteten Verwandlung des
Erkenntnissubjekts besteht. Von itbergeordneter Bedeutung ist zundchst nicht die
Fihigkeit zu logischem Denken, zum Erwerb von Wissen durch verstehende Lek-
tire, oder zum Auswendiglernen. Dies alles mag in einem zweiten Schritt wich-
tig sein, scheint aber auf einer eher allgemein-unpersénlichen Ebene stattzufin-
den. Doch auch die etwa mit Marcus Aurelius, Augustinus von Hippo oder René
Descartes verbundene Methode der Introspektion wird nicht als maf3geblich er-
wihnt. Was Nietzsche demgegeniiber hier und andernorts eindringlich betont, ist
die Bereitschaft zum aktiven Mit- und Nachvollziehen des Anderen (als des nicht-
Eigenen), ist mithin ein Mafd an Verwandlungsfihigkeit, wie es auch fiir Dramati-
ker veranschlagt wurde. Zwischen den extremen Polen einer Apotheose des Allge-
meinen (Naturwissenschaft, unpersénlicher Wissenserwerb) und einer Apotheose
des Singulidren (die absolute Gewissheit des ego cogito) sucht Nietzsche nun keines-
falls einen vermittelnden dritten Weg, sondern entwickelt eine neue erkenntnis-
praktische Position. Selten tritt sie uns so pointiert zusammengefasst entgegen,
wie im folgenden Abschnitt aus der Frihlichen Wissenschaft:

Der Seufzer des Erkennenden. —»Oh iiber meine Habsucht! In
dieser Seele wohnt keine Selbstlosigkeit, —vielmehr ein Alles begehrendes Selbst,
welches durch viele Individuen wie durch seine Augen sehen und wie mit
seinen Hinden greifen mochte, —ein auch die ganze Vergangenheit noch zu-
riickholendes Selbst, welches Nichts verlieren will, was ihm (iberhaupt gehéren
konnte! Oh iiber diese Flamme meiner Habsucht! Oh, dass ich in hundert Wesen

150 MA I, WS 306, KSA 2, S. 689. Vgl. FW 305: »Denn man muss sich auf Zeiten verlieren kénne,
wenn man den Dingen, die wir nicht selber sind, Etwas ablernen will.« (FW 305, KSA3, S. 543).

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

wiedergeboren wiirde!« — Wer diesen Seufzer nicht aus Erfahrung kennt, kennt

auch die Leidenschaft des Erkennenden nicht.™

Sein Anliegen kleidet der Abschnitt in den emphatischen Ausruf einer >der Erken-
nende« genannten Figur. Diese wortliche Rede hat gegeniiber einer niichternen
Erérterung des Themas den Vorteil, es sprachlich auf eine persénliche Ebene zu
heben: Der Erkennende spricht von sich selbst und seufzt itber seine Habsucht.
Dabei ist die Figur des Erkennenden gleichzeitig umfassend, indem es eine Be-
zeichnung Vieler ist und nicht eines Individuums, wie figiirlich konkret. Denn es
ist nicht einfach jeder Mensch in jeder beliebigen Situation gemeint, sondern, wer
erkennt, d.h. die Menschen, insofern sie Erkennende sind.”” Die Bedeutung des
Waunsches, als Erkennende nicht in erster Linie objektives Wissen zu erwerben oder
die Vivisektion des eigenen Selbst zu betreiben, sondern ganz sinnlich »durch vie-
le Individuen wie durch seine Augen sehen und wie mit seinen Hinden
greifen« zu wollen,™ ist oben erliutert worden. Selbst die Beschiftigung mit der
Historie wird dem Erkennenden zur Inspiration, ausgehend von den Sichtweisen
der Vergangenheit die eigenen Perspektiven nochmals zu erweitern. Inmitten die-
ser Erfahrungen wiinscht der Erkennende mit einem leidenschaftlichen Ausruf,
er mége doch »in hundert Wesen wiedergeboren« werden.”* Artikuliert als hab-
stichtiges Begehren, das sich um des reicheren Erkenntnisgewinns willen in Alles
zu verwandeln strebt, unterstreicht Nietzsche mit seiner Wortwahl die affektive
Verfasstheit des Erkennens.

In der Genealogie der Moral wird die Metapher der Vieliugigkeit erneut aufge-
griffen und als anstrebenswerte Erkenntnispraxis wie folgt formuliert:

Es giebt nur ein perspektivisches Sehen, nur ein perspektivisches »Erken-
nenund je mehr Affekte wir iiber eine Sache zu Worte kommen lassen, je
mehr Augen, verschiedne Augen wir uns fiir dieselbe Sache einzusetzen wis-

151 FW 249, KSA 3, S. 515. Vgl. auch M 533, worin die Wahrnehmungsfihigkeiten zweier Kiinstler
beschrieben und als Bereicherung fiir die Erkenntnis dargestellt werden: »Hatten wir doch
erst das Auge dieses Schauspielers und dieses Malers fiir das Reich der menschlichen See-
lenl« (M 533, KSA 3, S.305). In FW 143 schliefilich wird der gesellschaftliche und erkennt-
nistheoretische Wert des Polytheismus gegeniiber dem Monotheismus hervorgehoben: »Im
Polytheismus lag die Freigeisterei und Vielgeisterei des Menschen vorgebildet: die Kraft, sich
neue und eigene Augen zu schaffen und immer wieder neue und noch eigenere: sodass es fiir
den Menschen allein unter allen Thieren keine ewigen Horizonte und Perspektiven giebt.«
(FW 143, KSA 3, S. 491; Hervorhebung C.S.).

152 Vgl. zum Topos der Figurenrede im Allgemeinen das Kapitel 2.3 und speziell zur Kategorie
dersangekiindigten Rede«das Kapitel 2.3.1.

153 FW 249, KSA3,S. 515.

154 Ebd.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

125


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Masken denken - in Masken denken

sen, um so vollstandiger wird unser »Begriff« dieser Sache, unsre »Objektivitat«
sein.'®

Sowohl das Wort »Begriff«, als auch das der »Objektivitit« sind zwischen Anfiih-
rungszeichen gesetzt, um zu verdeutlichen, dass ihnen eine andere Sinnebene als
die iibliche verliehen wurde. In welchem neuen Sinne der Begriff als Triger ei-
ner variablen und vielschichtigen Bedeutungsarchitektur verstanden werden soll,
ist bereits ausgefiithrt worden. Doch der Begriff einer »Objektivitit« ist nicht we-
niger voraussetzungsreich. Dass es sich dabei keinesfalls um das positivistische
Ideal einer das Erkenntnissubjekt ausklammernden Wissenschaftlichkeit handelt,
ist Thema des gesamten Abschnittes. Nietzsche will den Begriff der Objektivitit,
mit einem Seitenblick auf Kant und Schopenhauer, eben »nicht als >interesselose
Anschauung« verstanden« wissen, sondern im Gegenteil:

[Alls das Vermogen, sein Fiirund Wider in der Gewalt zu haben und
aus- und einzuhingen: so dass man sich gerade die Verschiedenheit
der Perspektiven und der Affekt-Interpretationen fiir die Erkenntniss nutzbar zu
machen weiss."®

Es ist dies eine eher unorthodoxe Anforderung an den Erkennenden, die eigenen
Urteile, Geschmicker, Griinde, Vorlieben, Vorurteile und Abneigungen — also die
eigene Perspektive — mal gelten zu lassen, mal zu vernachlissigen. Als Methode
dient sie aber dazu, andere Perspektiven an sich selbst nachvollziehen und gerade-
zu miterleben zu konnen. Im Sinne eines Gegenentwurfs zum wissenschaftlichen
Ideal entpersoénlichter Objektivitit, stellt dieses neue Verstindnis von Objektivi-
tit vielmehr eine Potenzierung des Subjekts dar, das sich in »verschiedne Augen«
hinein vervielfiltigt: Durch diese verfigt es iiber Mittel und Wege zur Erkenntnis,
die ihm mitder »Verschiedenheit der Perspektiven« auch eine Verschie-
denheit von sich selbst beibringen.”” Das Ideal ist also Differenz (nicht Identitit)
und eine Differenzierung der Perspektiven. Erkenntnis wird auf diese Weise als
ein Potenzieren der Interessen gegen die >Interesselosigkeit< entworfen, ferner als
ein Vervielfiltigen von Affekten und damit von Interpretations-Moglichkeiten ge-
gen den Ausschluss der Sinnlichkeit und drittens als ein Aufsuchen gerade des
Verschiedenen, Differenten und Differenzierten, statt der Reinheit einer einzigen
Perspektive.

Auch einen zweiten Aspekt der die neue Objektivitit erméglichenden Erkennt-
nispraxis gilt es mit einzubeziehen: Wenn einerseits verschiedene Augen den po-
lyperspektivischen Blick auf eine Sache erméglichen sollen, ist ebenso die Rede

155 GMIIl, 12, KSA5, S. 365.
156 GM Il 12, KSA 5, S. 364f.
157  Ebd.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

davon, mehrere »Affekte [...] iiber eine Sache zu Worte kommen« zu lassen.’® Hier
ist der Riickgriff auf die subjekttheoretische und erkenntnispraktische Analogie fir
das Verstandnis hilfreich: Denn ein Grundgedanke von Nietzsches Subjektkonzep-
tion ist es, dass im nur vermeintlich sich gleichbleibenden Subjekt etwa Triebe und
Interessen, Affekte und Instinkte sich bestindig abtauschen, dass sie miteinander
um >Herrschaft< ringen und wechselnd die Oberhand gewinnen, aber genauso oft
ihren Mit- und Gegenspielern nachzugeben und sich folglich unterzuordnen ha-
ben. Diesem dynamischen Prinzip entspricht auf der Seite der Erkenntnispraxis
ganz offenkundig das Ansinnen, dem jeweils an die Oberfliche getretenen Affekt
gewissermaflen ein Rederecht einzuriumen: Ist schon der Mensch keine unver-

briichliche Einheit, sondern ein »Gesellschaftsbau der Triebe und Affekte«,”’

$0
werden mit der Vielgestaltigkeit seiner divergenten Gemiitsregungen auch unter-
schiedliche Ansichten iiber eine Sache korrelieren. Wenn Nietzsche dem Erkennen-
den durch viele Augen zu blicken rit und mehrere Affekte zu Wort kommen sollen,
wird hier ein prinzipieller Wert fir die Erkenntnis erst dem Ensemble gerichte-
ter Auflerungen als Ausdruck einer ungefihren Gleichzeitigkeit verschiedenarti-
ger Blickrichtungen und divergenter Affektformen beigemessen. An diesem Punkt
konvergieren die beschriebene Erkenntnispraxis und die in Kapitel 1.3.2 entwickel-
te konstellative Begriffsarchitektur von Nietzsches Texten, wonach an einem Be-
grift durch Konstellation mit anderen Begriffen verschiedene Semantiken aktuali-
siert werden.

Mit der Ablehnung des wissenschaftlichen Prinzips, das zur Herstellung von
Objektivitit die groftmdogliche Neutralisation des erkennenden Subjekts vorsah,
geht bei Nietzsche eine Aufwertung gerade des Personlichen einher. Daher besteht
auch kein Gegensatz zwischen dem beschriebenen Erkenntnisethos und einer au-
Rergewohnlichen, herausragenden Personlichkeit, weil gerade sie dazu befihigt
sei, Vieles in sich aufzunehmen. Solchen Philosophen fehle deshalb

jede unpersoénliche Theilnahme aneinem Problem der Erkenntniss: wie
sie selber durch und durch Person sind, so wachsen auch alle ihre Einsichten und
Kenntnisse wieder zu einer Person zusammen, zu einem lebendigen Vielfachen,
dessen einzelne Theile von einander abhdngen, in einander greifen, gemeinsam

erndhrt werden, das als Ganzes eine eigne Luft und einen eignen Geruch hat.'®®

Hier verbindet sich nun das Modell des Menschen als Subjekts-Vielheit, sowie sei-
ne dynamische Organisation mit dem neuen erkenntnispraktischen Modell, dessen
Potential im Verstirken und Ausnutzen eben jener Vielheit der Masken und Per-

158 Ebd.
159 JGB12,KSAs,S. 27.
160 MAII KSA 2, S. 625f.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

127


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Masken denken - in Masken denken

1.*! Dieses Thema klingt auch an anderer Stelle an, beispiels-

spektiven liegen sol
weise in JGB 212, wo »der Philosoph [...] Etwas von seinem eignen Ideal« verrate,
wenn er festlege: »dies eben soll Gr 6 s s e heiflen: ebenso vielfach als ganz, eben-
so weit als voll sein kénnen«.** Im Widerspruch zum modernen Zwang zum Spe-
zialistentum miisse ein Philosoph »die Grosse des Menschen, den Begrift >Grossex
gerade in seine Umfinglichkeit und Vielfiltigkeit, in seine Ganzheit im Vielen«
entwerfen.'® Vielfiltig zu sein, gewissermafen als Gegenentwurf zur einfiltigen
Dogmatik, wird nun das Ethos des Erkennenden schlechthin. Dabei ist jedoch eine
tibergeordnete, harmonisierende Metaperspektive ein fiir allemal ausgeschlossen.
Strukturiert anhand der bereits fiir die Schauspieler-Problematik herausgestellten
drei thematischen Bereiche, soll im Folgenden die Charakterisierung von Nietz-
sches erkenntnispraktischem Modell unter Zuhilfenahme entsprechender Textstel-
len abgerundet werden.

1. Vielheit durch Verwandlung Das beschriebene Vorgehen, zum Zweck der Erkenntnis
verschiedene Perspektiven einzunehmen und sie in einem bestimmten Sinne >zu
sein¢, um ihre Positionen an sich selbst erfahrbar zu machen und damit woméglich
ein tieferes Verstindnis zu erlangen, korreliert also mit einem zeitweiligen Abse-
hen und Abstandnehmen von der eigenen Person. Schliefilich gilt: »Das Lernen
verwandelt uns, es thut Das, was alle Ernihrung thut, die auch nicht bloss erhilt«<
—: wie der Physiologe weiss«.’* Es liegt auf der Hand, dass eine solche Ansicht
mit dem von Nietzsche so emphatisch hervorgehobenen pluralen, dynamischen

161 Bereits Friedrich Kaulbach: Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie, K6In/Wien1980,
hatsich mit der perspektivischen Erkenntnismethode auseinandergesetzt (S. 59-130). Jedoch
fithren sie eventuelle Perspektiven ihrerseits auf einen iibergeordneten Standpunkt zuriick.
Zwar betont Kaulbach den prinzipiellen Wert verschiedener, vielfaltiger Perspektiven auf
dieselbe Sache (vgl. ebd. S. 75), jedoch will er wiederum die Hierarchie einer teleologischen
Struktur als Giitezeichen eingesetzt wissen, in der eine (iberholte Perspektive zugunsten
einer besseren aufgegeben und gleichsam >iiberwunden<werde. Erst im Denken eines sol-
chen »Aufstiegs auf der Leiter zu hoheren und souverdneren Standpunkten« realisiere sich
der freie Ceist (ebd. S.77). Auch Volker Gerhardt: Die Perspektive des Perspektivismus. In:
Nietzsche-Studien, Bd. 18, Berlin 1989, S. 260-281 besteht auf einem der Perspektivenvielfalt
zugrunde gelegten und »im Erkennen und Handeln angelegten Anspruch auf Einheit« (ebd.
S.279). Vgl. dagegen Zittel: »Wenn Nietzsche zufolge die Welt als Summe der von ihrjeweils
aus subjektiven Perspektiven vorgenommenen Interpretationen verstanden werden kann,
so findet der je eigene Standpunkt seine Beschrinkung und Relativierung im Konflikt mit
den anderen Positionen und dies gerade nicht im Sinne lbersittlicher Autonomie« (Claus
Zittel: Asthetisch fundierte Ethiken und Nietzsches Philosophie. In: Nietzsche-Studien, Bd.
32,2003, S.103-123, hier S.117).

162 JGB 212, KSA5,147.

163 Ebd.S.146.

164 JGB 231, KSA 5, S.170.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Menschenbild korreliert (vgl. hierzu Kapitel 4.1). Es scheint sich also um die Inten-
sivierung und Fruchtbarmachung eines ohnehin vorhandenen Effekts zu handeln:
Wenn der Mensch schon eine Pluralitit von Trieben und Affekten, von langfris-
tigen Einfliissen und momentanen Befindlichkeiten ist, so mag es zweckdienlich
sein, diese >Natur« des Menschen fiir die Erkenntnis nochmals zu verstirken und
deren Mechanismen gezielt zu forcieren. Hierzu fihig zu sein, avanciert nun zur
Anforderung zumindest an zukiinftige Philosophen. Entsprechend summiert Jen-
seits von Gut und Bdse im Abschnitt 211 »Vorbedingungenc, die zur »Erziehung des
wirklichen Philosophen« dienlich seien:

[Elr muss selbst vielleicht Kritiker und Skeptiker und Dogmatiker und Historiker
und tiberdies Dichter und Sammler und Reisender und Rithselrather und Moralist
und Seher und »freier Geist« und beinahe Alles gewesen sein, um den Umkreis
menschlicher Werthe und Werth-Gefiihle zu durchlaufen und mit vielerlei Augen
und Gewissen, von der Héhe in jede Ferne, von der Tiefe in jede Hohe, von der

Ecke in jede Weite, blickenzu k6 nn e n.'®

Bemerkenswert ist hier die Formulierung, man miisse die aufgezihlten Titigen
durchaus »selbst [...] gewesen sein« — was sich ganz ausdriicklich von einem rein
wissenschaftlichen Ansinnen unterscheidet, iiber etwas genaue Kenntnisse zu er-
werben und diese zu systematisieren. Ein solches aktiv-lebendiges, sinnlich-kon-
kretes Nachvollziehen verschiedenster Positionen und Perspektiven (Skeptizismus,
Dogmatik, Historik, Moral etc.) oder Fihigkeiten (Dichten, Ritselraten, Reisen etc.)
sei notwendig, damit ein moglichst umfangreicher Horizont der menschlichen
Wertschitzungen ausgemessen werden konne. Schon allein der Begriff »Werth-
Gefiihle« verdeutlicht den eminent mimetischen Anspruch, gilt es doch, die mit
verschiedenen Wertungen einhergehenden Gefithlswelten auszuloten, nicht aber,
sie etwa bloR aus der Distanz heraus zu erkliren. Insgesamt mégen gewisse Paral-
lelen zur Arbeit von Kiinstlern, namentlich Schauspielern, auch fiir Nietzsche nicht
abwegig gewesen sein, weil hierbei ein geradezu plastisches Einfithlungsvermogen

165 JGB 211, KSA 5, S.144. Vgl. auch M 432, wo die Offenheit der wissenschaftlichen Methode
angemahnt wird: »Wir mussen versuchsweise mit den Dingen verfahren [..]. Dieser redet
mit den Dingen als Polizist, jener als Beichtvater, ein Dritter als Wanderer und Neugieri-
ger.« (M 432, KSA 3, S. 266). Schulz stellt bei Nietzsche eine »Perspektive der Wertschitzung
als unabdingbarer anthropologischer Voraussetzung« fest und restimiert: »Bei ihm sind Sein
und Wert auf eine so urspriingliche Weise miteinander verschrinkt, daf eine neutrale fakti-
sche Bezugnahme auf die Welt undenkbar erscheint.« (Reinhard Schulz: Nietzsche und Rorty.
Zwei Metaphysikoppositionen. In: Renate Reschke (Hg.): Zeitenwende — Wertewende. Inter-
nationaler Kongrefs zum 100. Todestag Friedrich Nietzsches. Nietzscheforschung, Sonder-
band 1, Berlin 2001, S.165-169, hier S.168).

- am 14.02.2026, 07:39:57.

129


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Masken denken - in Masken denken

erforderlich ist.*® Auf eine solch erkenntnisliisterne Weise »beinahe Alles gewesen
[zu] sein, gilt — und das ist nicht minder erstaunlich — sodann als grundlegen-
de Voraussetzung fir den besonderen Auftrag dieses Philosophen-Typus, nimlich
»dass er Werthe schaffe«! Entsprechend wird das Aufgabenprofil kurz
darauf mit Nachdruck formuliert: »Die eigentlichen Philosophen
aber sind Befehlende und Gesetzgeber: sie sagen sso soll es
seinl¢, sie bestimmen erst das Wohin? und Wozu? des Menschen«.’®® An dieser
Stelle erhilt das Modell des sich vielerlei Augen, Hinde und Zeiten bedienenden
Erkennenden, des die eigene Vielfiltigkeit auskostenden Philosophen ein klar um-
rissenes Ziel: neue Werte zu erschaffen.

Mit dhnlichem Bedeutungsumfang, doch anderer Motiv-Zusammenstellung
fokussiert ein Abschnitt der Frohlichen Wissenschaft dieses Thema. In ihm sind die
Motive der »grofien Gesundheit¢, Umfinglichkeit und eines neuen Ideals verbun-
den. Selbst das Erschaffen von Werten klingt in den Worten vom spielenden Geist,
von iiberwundenem und neu entstehendem Ernst an, die den Abschnitt beschlie-
8en. Was an dieser Stelle jedoch im Vordergrund stehen soll, ist die Beschreibung
derer, die der >grofien Gesundheit« bediirfen:

Wessen Seele darnach diirstet, den ganzen Umfang der bisherigen Werthe und
Wiinschbarkeiten erlebt [...] zu haben, wer aus den Abenteuern der eigensten Er-
fahrung wissen will, wie es einem Eroberer und Entdecker des Ideals zu Muthe ist,
insgleichen einem Kiinstler, einem Heiligen, einem Gesetzgeber, einem Weisen,
einem Gelehrten, einem Frommen, einem Wahrsager, einem Gottlich-Abseitigen
alten Stils: der hat dazu zuallererst Eins nothig, die grosse Gesund-
heit - eine solche, welche man nicht nur hat, sondern auch bestindig noch

166 Vgl. etwa M 533, wo es heifdt: »Was errath und sieht ein Schauspieler Alles, wenn er einen
anderen spielen sieht! [...] Wie anders wieder sieht ein Maler auf einen vor ihm sich bewe-
genden Menschen! [...] Hitten wir doch erst das Auge dieses Schauspielers und dieses Malers
fiir das Reich der menschlichen Seelen!« (M 533, KSA 3, S. 305).

167 JGB211,KSA5,S.144. Im Aphorismus JGB 289 wird das Motiv des Philosophen als Vieldugiger
aufgegriffen, wenngleich der Ton aufgrund der Wortwahl scherzhafter daherkommt. In ei-
ne Verbindung mit erkenntnistheoretischen Uberlegungen gebracht, wird der Fall »gesetzt,
dass ein Philosoph immer vorerst ein Einsiedler war«. In seiner Hohle sei er »zum Hohlenbar
oder Schatzgriber oder Schatzwéchter und Drachen« geworden und zweifle darum, »ob ein
Philosophsletzte und eigentlichec Meinungen (iberhaupt haben k 6 nn e, ob bei ihm nicht
hinterjeder Hohle eine tiefere Hohle liege« (JGB 289, KSA5, S. 234). Tatsachlich kann eine Par-
allele gezogen werden zwischen der explosionsartigen Vervielfaltigung von Namen, die den
Philosophen Beschreibungsebenen hinzufiigen und ihrer ebenso vervielfachten Perspekti-
ven der Erkenntnis und Interpretationsebenen (die Hohle hinter jeder Héhle). Der Aphoris-
mus endet denn auch auf provokante Weise mit den Worten: »Jede Philosophie verbir gt
auch eine Philosophie; jede Meinung ist auch ein Versteck, jedes Wort auch eine Maske.«
(Ebd.). Ausfiihrlicher zu diesem Abschnitt vgl. Kapitel 3.

168 JGB 211, KSA 5, S.145.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

erwirbt und erwerben muss, weil man sie immer wieder preisgiebt, preisgeben

muss! ..

Hervorzuheben wire wiederum die Wortwahl, wonach mit einer bestimmten Wis-
sensdimension eine Art ihrer Aneignung korreliere, die vorzugsweise im >Erle-
ben< und der »eigensten Erfahrung« bestehe. Ganz ausdriicklich sind hier Begriffe
gewihlt worden, die das Ausmaf} des Persénlichen gegeniiber wissenschaftlicher
Neutralitit hervorheben und statt objektiver Distanz ein gewisses Maf} an Invol-
viertheit geradezu einfordern. Die nun folgende Aufzihlung verschiedener Identi-
titen, Tatigkeiten und Zuschreibungen bestitigt das erkenntnispraktische Modell
der Perspektiven-Vielheit und verdeutlicht gleichzeitig Nietzsches Sprachpolitik:
wie auch in JGB 211 wird dort, wo es inhaltlich um das Hervorheben einer Vielheit
von Positionierungen geht, auch eine Vielheit von Worten zur Veranschaulichung
aufgeboten. Es sind gewiss nicht zufillig Subjektnamen bzw. Bezeichnungen fir
Akteure, erdffnet sich damit doch ein Identifikationsraum fiir die Leserinnen und
Leser.

Zuletzt wird eine notwendige Vorbedingung fir die Erweiterung des Erfah-
rungsspektrums aufgestellt: Was die Umfinglichkeit des Erkennenden und seinen
>Durst«nach Erfahrungen letztlich erst ermdglicht, sei eine dynamisch verstandene
»grosse Gesundh eit«.'° Bereits die Vorrede zur zweiten Auflage der Frih-
lichen Wissenschaft von 1886 hatte diese Problematik auf das Philosophieren selbst
bezogen und den biblischen Begriff der »Transfiguration« als Verwandlungsfihig-
keit in Anspruch genommen:

Ein Philosoph, der den Gang durch viele Cesundheiten gemacht hat und immer
wieder macht, ist auch durch ebensoviele Philosophien hindurchgegangen: er
kann eben nicht anders als seinen Zustand jedes Mal in die geistigste Form
und Ferne umzusetzen, diese Kunst der Transfiguration is t eben Philosophie.”

169 FW 382, KSA3,S. 636.

170 Ebd. Dieseist freilich nichtein einmal erreichter Zustand, sondern einimmer wieder gesund-
Werden, ein bestindig neues Erwerben von Cesundheit als Bewegung, die auch das Krank-
seinin der als notwendig erachteten Selbstpreisgabe voraussetzt. Der besprochene Aphoris-
mus tragtdennauchdenTitel»Die grosse Gesundheit«Hierldsstsich tibrigens
sehr gut das Entstehen neuer semantischer Verbindungen im Umgang mit einem Begriff
beobachten: Nietzsche pragt die Wortgruppe»grosse Gesundheit«und legt ent-
gegen der mit dem Wort verbundenen Erwartung sofort fest, dass eine solche >Gesundheit«
eben nichtals stabiler Zustand des>Gesund-Seins<zu verstehen sei. Im Wort der Gesundheit
als>grofRer Gesundheitcsind also das Krankwerden und Kranksein, das Genesen und wieder
Gesundwerden als wesentliche Merkmale mit einbezogen. Eine solche >grofRe Gesundheit«
isteben stark genug, um sich immer wieder erneutin ihrer Verfasstheit zu irritieren und sich
aufs Spiel zu setzen.

171 FW Vorrede, 3, KSA 3, S. 349. Zur Transfiguration unter dem Gesichtspunkt von Kunst, Philo-
sophie und Leben, die aus der erzihlten Genese und Genesung des >freien Geistes< aus den

- am 14.02.2026, 07:39:57.

131


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Masken denken - in Masken denken

2. Wirkung auf die Masse Wie gezeigt wurde, ist ein mafigeblicher Kritikpunkt, den
Nietzsche gegen den >Schauspieler Wagner«vorzubringen hat, die gefihrliche Wir-
kung von dessen Musik auf das Publikum und damit auf die Massen. Indes wer-
den auch Biicher fiir ein Publikum geschrieben und wenngleich ihre Wirkungswei-
se eine andere ist, wird sie von Nietzsche nicht minder effektvoll veranschlagt.'”*
Einmal publiziert, kann ein Buch zwar potentiell ein Massenpublikum erreichen.
Doch wihrend das Opernpublikum zu Hunderten gemeinsam der Musik lauscht
und darum auch in vergemeinschaftender Weise ihren Effekten unterworfen wird,
seien diese nun wohltuend oder betiubend, sind Biicher auf ein (Massen-)Publi-
kum der Einzelnen gerichtet. Durch die Tatsache, dass man ein Buch in aller Regel
allein liest und sich insofern den darin niedergelegten Gedanken auch allein aus-
setzt, sind die problematischsten Aspekte der Massenwirkung wieder aufgefangen.
Die erste Wirkung eines Buches trifft folglich — selbst bei hoher Auflage — auf den
Menschen als Einzelnen. Dass damit noch nichts iiber dessen Erfolg und Effekt,
tiber die Richtung der Wirkung, itber Verstehen oder Missverstehen gesagt ist, ist
nachrangig angesichts der simplen Tatsache, dass man dabei nicht als Teil eines
Massenpublikums, »dem nivellirenden Zauber der ,gréssten Zahl‘ » unterliegt.'”
Hier stellt sich der Einzelne lesend auf die Probe und bleibt allein, sich selbst und
dem Buch ausgesetzt.

All jene Rhetorik, mit der Nietzsche den Einfluss seiner eigenen Biicher auf
die (zukiinftige) Leserschaft charakterisiert, ist geprigt von luziden Reflexionen
auf mogliche Wirkungseffekte sowie auf die diese erzielenden Mechanismen. Be-
kannt ist u.a. die Rede von den eigenen Schriften als »Angelhaken«,'7
gen und Netze« und als einer »Schule des Verdachts«,"> wobei nicht zuletzt der

als »Schlin-

Topos des Verfithrens und das Wortspiel von Versuch und Versuchung maf3geblich
sind.””® Diese Thematik ist also gleichsam die Kehrseite der bekannten Medaille:
Die Macht der Wirkung, die hinsichtlich des >Schauspielers« Wagner mit so bissig-

Vorreden zu Menschliches, Allzumenschliches | und Il entwickelt wird vgl. Paul van Tongeren:
Die Kunst der Transfiguration. In: Roland Duhamel; Erik Oger (Hg.): Die Kunst der Sprache
und die Sprache der Kunst, Wiirzburg 1994, S. 84-104. Van Tongeren beriihrt auch kurz das
Problem der Voraussetzungen: »Genauso wie der Kiinstler muss der Philosoph Perspektivist
sein, d.h.: viele Perspektiven einnehmen kénnen, ohne dal dies auf Kosten des Engagements
fiir eine dieser Perspektiven geht« (ebd. S.103).

172 Davon zeugen zahlreiche Abschnitte. Vgl. insbesondere: MA |, 178; MA |, 208; MA II, VM 98;
MA 1l, VM 145; MA Il, VM 152; MA Il, VM 156; M 190; FW 366; JGB 11.

173 FW 368, KSA 3, S.618.

174 EH, Blcher, Jenseits 1, KSA 6, S. 350.

175 MA, Vorrede 1, KSA 2, S.13.

176 »)e abstrakter die Wahrheit ist, die du lehren willst, um so mehr musst du noch die Sinne zu
ihr verfithren.« JGB 128, KSA 5, S. 95). »Es ist noch nicht genug, eine Sache zu beweisen, man
muss die Menschen zu ihr auch noch verfithren oder zu ihr erheben.« (M 330, KSA 3, S. 234).
Vgl. auch JGB 42, KSA 5, S. 59; JGB 205, KSA 5, S.133.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

polemischer Ablehnung behandelt wurde, kehrt sich im Falle des Buches in einen
Vorteil um. Vermoge eines Mediums auf Menschen einzuwirken, gilt nun nicht
zuletzt als stilistische Herausforderung und pidagogische Aufgabe.

3. Der Philosoph, ein Liigner? Dass in Nietzsches Schriften die Problematik des
Scheins in Gegeniiberstellung zum >Sein< der Wahrheit und zur philosophischen
Dogmatik einen groflen Raum einnimmt, ist nicht zuletzt durch Hans-Gerd
von Seggern in seiner Studie Nietzsches Philosophie des Scheins (1999) iiberzeugend
dargestellt worden. Diesen ausgesprochen umfangreichen Problemkomplex hier
aufzuarbeiten, kann freilich nicht das Ziel sein, sondern er soll lediglich in Bezug
auf den an dieser Stelle zu verhandelnden Aspekt interessieren. Von Seggern
zufolge entwickelt sich Nietzsches Philosophie des Scheins iiber zwei Stufen: »Der
»Schein< und die >Wahrheit« werden zunichst noch als komplementir gedacht,
wobei dem >Schein«< héhere Dignitit zugestanden wird. Die Universalisierung des
Scheins [..] kann demgegeniiber als eine Radikalisierung bezeichnet werden.«””

Insofern der Philosoph nun einerseits »als Dichter« sich der in ihrer Unzuling-
lichkeit erkannten und aufgrund ihrer Fehleranfilligkeit vorbelasteten Sprache be-
dienen muss (Kommunikation) und er andererseits »als Schauspieler« einen nicht
unerheblichen Einfluss auf andere Menschen ausiiben kann (Prisentation), ist er
in zweifacher Hinsicht in die Mechanismen des Scheins eingebunden.

Wenn fiir den Philosophen »die swahre Welt< endlich zur Fabel« wird, bleiben

178 Das bedeutet, statt absoluter und

ihm immerhin die »Stufen der Scheinbarkeit«.
einander ausschlieRender Werte-Oppositionen, wiirde nun mit fein abgestuften
Kategorien des smehr oder weniger richtig« und >mehr oder weniger falsch« ope-
riert werden. Es ist Nietzsches Verdienst, dass er, wo mancher ein >nur< dazwi-
schenschieben wiirde, gerade diesen wertenden Schritt nicht vollzieht. Mit Bedau-
ern zu sagen, uns bliebe dann nur noch die scheinbare Welt iibrig, hiefde, dieses
Urteil von der Position der Wahrheit aus zu sprechen, die dariiber klagt, um ihr
Vorrecht gebracht worden zu sein.

Ein weiteres Kriterium tritt auferdem hinzu. Wie in Kapitel 3.1 zu zeigen sein
wird, gelten einige der bedeutendsten begrifflichen Entdeckungen der Geistesge-
schichte fir Nietzsche nurmehr als folgenreiche Illusionen: das Subjekt etwa, die
Wahrheit, der freie oder unfreie Wille, Ursache und Wirkung und dergleichen Be-
griffe mehr. Trotzdem ist diese Position radikal verschieden von einem Nomina-
lismus, der annehmen miisste, dass durch die Erkenntnis der Bezeichnungen als

177 Hans-Cerd von Seggern: Nietzsches Philosophie des Scheins, Weimar 1999, S.113. Vgl. zum
Zusammenhang der Scheinproblematik mit Nietzsches Deutung der Welt als Interpretation
auch Josef Simon: Der gewollte Schein. Zu Nietzsches Begriff der Interpretation. In: Mihailo
Djuri¢; Josef Simon (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche, Wiirzburg 1986, S. 62-74.

178 Zitate in Reihenfolge: GD, Fabel, KSA 6, S. 8of. und JGB 34, KSA 5, S. 53.

- am 14.02.2026, 07:39:57.

133


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Masken denken - in Masken denken

>blof3e« Bezeichnungen ihr Gehalt und Bedeutungsumfang einfach nichtig werde.
Demgegeniiber betont Nietzsche, wie grof3 der Einfluss und wie weitreichend die
Konsequenzen solcher >Fiktionen«< genannten Konzepte auf die Geistesgeschichte
einerseits, auf die Lebenswirklichkeit der Menschen andererseits sind: »Die Falsch-
heit eines Urtheils ist uns noch kein Einwand gegen ein Urtheil«, heifit es diesbe-
ziiglich.” Damit treten andere Wertungsoptionen in den Vordergrund, wie etwa
die lebensforderlichen oder kultursteigernden Effekte von Erkenntnissen. Nietz-
sches Argumentation ist fortan darauf ausgerichtet, sowohl Reichweite als auch
Akzeptanz der konventionellen bzw. regulativen Fiktionen auszudehnen. In die-

180 stellt sowohl eine

sem Sinne die »Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn,
Umwertung bisheriger erkenntnistheoretischer Positionen, wie eine Gewissenszu-
mutung dar. Geht es doch fortan darum, ein Verstehen fiir kulturelle und wissen-
schaftliche Errungenschaften sowie fiir Positionen der Philosophiegeschichte zu
kultivieren und gleichzeitig deren Verfasstheit als produktive Illusionen auszuhal-

ten.

2.3. Zur Figurenrede

Wir hatten festgehalten, dass das neue Ethos des Erkennenden sich an einer Viel-
heit der Perspektiven, der Erkenntnismodi, der Instrumente und Methoden ori-
entiert. Folglich strebt der Erkennende nicht mehr danach, die singulire und von
einer Seite her vorgenommene Ansicht iiber eine Sache als deren einzige Wahr-
heit auszulegen. Demgegeniiber ist Nietzsches erkenntnispraktisches Modell dar-
auf ausgerichtet, eine andere Art der Objektivitit und einen vollstindigeren Begrift
einer Sache im Zusammentragen vieler unterschiedlicher Perspektiven zu errei-
chen. Dem liegt auch die Uberzeugung zugrunde, dass das Ausfiihren einer Ar-
gumentation oder das Formulieren von Erkenntnissen nur auf dem Boden einer
vorher bereits bezogenen Position moglich ist. Ein neutraler Ort des Denkens, die
von allem abgeldste Metaperspektive ist fiir Nietzsche schlicht eine Erfindung.
Ebenso hatten wir die These aufgestellt, dass diese neue Objektivitit gleichbe-
deutend ist mit einer potenzierten Subjektivitit, insofern sie als die Verlingerung
des (vermeintlich) eigenen Blickes in andere Blicke hinein und folglich als seine
Dispersion konzipiert ist. Dabei gilt es, sich von einer Sache nicht lediglich aus
mehreren Blickwinkeln ein Bild zu machen, sondern als zeitweilig Verwandelte
sie geradezu durch die Augen Anderer wahrzunehmen, sie sich derart anzueignen
und zu erleben versuchen. Eine solche Multiplikation der Erkenntnisperspektiven
vervielfacht den einzelnen subjektiven Standpunkt und fuigt in je eigener Weise

179 JGB 4, KSAs, S.18.
180 Ebd.

- am 14.02.2026, 07:39:57.


https://doi.org/10.14361/9783839454862-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

