12. Kiinstliche Intelligenz und Handeln II

Was bedeuten die KI-Entwicklungen
fir Verantwortung und Menschenbild?

Im Mittelpunkt des vorherigen Kapitels standen Uberlegungen, welche
Bedeutung KI-Entwicklungen fiir die Entscheidungsfreiheit beim Han-
deln und fiir die Leitidee eines reflexiv eingestellten und gesellschaft-
lich handlungsfihigen Subjekts haben. In diesem Kapitel sollen nun die
beiden weiteren — im elften Kapitel gestellten — Fragen in den Fokus rii-
cken. DemgemiR geht es zunichst um das, was hinsichtlich mensch-
licher Verantwortung zu bedenken ist, wenn Entscheidungen an tech-
nisch autonome Systeme abgegeben werden. Danach ist die Frage zu er-
ortern, ob es fir die Zukunft angebracht wire, sich an dem Leitgedan-
ken eines — in seinen physischen und psychischen Méglichkeiten opti-
mierten — transhumanen Menschen oder gar eines posthumanen Gebil-
des zu orientieren, statt an einem Bild vom Menschen festzuhalten, bei
dem dieser zwar KI-Technologien nutzt, dabei aber nicht mit ihnen ver-
schmilzt oder gar in ihnen aufgeht.

12.1 Verantwortungsfragen angesichts von KI-Entwicklungen

Um sich dem Problem der Verantwortung in KI-Zusammenhingen zu
nihern, kann man sich zunichst folgende Situation vorstellen:'

14.02.2026, 07:16:1


https://doi.org/10.14361/9783839468173-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228

Individuelles Handeln und Gemeinwohl

In einem Unternehmen, das unter anderem Software fiir Drohnen entwi-
ckelt, arbeitet ein Projektteam an einem Programm fiir die Steuerung ei-
ner Kleindrohne. Die geplante Drohne soll im Logistikbereich eingesetzt
werden, um z.B. eilige Transporte mit Paketen zielgenau auszufiihren.
Die Software ist fiir das sogenannte Missionskontrollsystem gedacht, das
fiir die Flugplanung zustandig ist. Mithilfe des Missionskontrollsystems
sollen die Aktionen vom Start bis zur Landeposition unter Berlicksichti-
gung der technischen Beschaffenheit der Drohne sowie moglicher Hin-
dernisse und Umwelteinfliisse festgelegt werden. Bei der Entwicklung
der Software entsteht aufgrund von Lieferzusagen grofRer Zeitdruck. Als
das vereinbarte Lieferdatum naher riickt, duflert der Leiter des Projekt-
teams —obwohl bereits einzelne Testlaufe erfolgreich durchgefiihrt wur-
den — Bedenken, die Software zum vorgesehenen Termin auszuliefern.
Er wiirde lieber noch weitere Testlaufe und gegebenenfalls Korrekturen
vornehmen, weil sein Team beziiglich der Sicherheit noch nicht vollstan-
dig tiberzeugt ist. Um einer Konventionalstrafe zu entgehen, entschei-
det die Unternehmensleitung trotz der Bedenken des Projektleiters, die
Software fristgerecht auszuliefern. Nachdem die Drohne einige Zeit im
Einsatz ist, geschieht ein Unfall, bei dem die Drohne im Sturzflug einen
Jugendlichen trifft und diesen schwer verletzt. Eine Prifung der abge-
stiirzten Drohne zeigt, dass die Ursachen fiir den Sturzflug im Missions-
kontrollsystem lagen, weil es die Gefahren einer pl6tzlich eingetretenen
Wetterlage nicht schnell genug erkannt hatte und keine Flugbahn mehr
bestimmen konnte, die eine Kollision mit dem Jugendlichen verhindert
hatte.

Betrachtet man diesen Unfall zunichst in rechtlicher Hinsicht, so lisst
sich feststellen, dass der Betreiber der Drohne im Sinne der Gefihr-
dungshaftung und das Software-Unternehmen im Sinne der Verschul-
dungshaftung verklagt werden konnen. Eine Entscheidung dazu oblige
dann den zustindigen Gerichten.

Unabhingig davon, wie ein juristisches Urteil in diesem Fall lauten
mag, interessieren in unserem Zusammenhang vor allem Fragen mora-
lischer Verantwortung beim menschlichen Handeln. Demgemif} stellt
sich hier die Frage, wer in einem solchen oder in dhnlich gelagerten

14.02.2026, 07:16:1


https://doi.org/10.14361/9783839468173-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12. Kiinstliche Intelligenz und Handeln Il

Fillen die Verantwortung fiir den Unfall trigt: der Projektleiter oder sei-
ne Teammitglieder, weil letztlich keiner die Auslieferung der Software
verhinderte, oder die Unternehmensleitung, die trotz der Bedenken des
Projektleiters die Software weitergab, oder die Logistik-Firma, die unter
Androhung einer Konventionalstrafe Druck ausiibte und Drohnen ein-
setzt, obwohl ihr bewusst sein muss, dass damit generell ein gewisses
Gefihrdungspotenzial verbunden ist.

Damit tauchen Verantwortungsfragen auf, die zwar auch bei KI-un-
abhingigen technischen Fehlern gegeben sind, im Kontext der Verwen-
dung von KI-Technologien jedoch besondere Akzentuierungen erfah-
ren. So lasst sich zwar auch bei anderen technisch bedingten Schiden
fragen, welche Verantwortung dem Betreiber des Techniksystems, dem
herstellenden Unternehmen oder den jeweiligen Fachkriften zukommyt;
mit dem obigen Beispiel deutet sich aber an, dass bei KI-Entwicklungen
Verantwortungsfragen in der Regel komplizierter werden. Dies liegt
nicht zuletzt daran, dass hiufig mehr Personen beteiligt sind und/oder
komplexere technische Abliufe vorliegen und/oder das Erkennen mog-
licher Schwichen oder Fehler eines Systems hohere Anforderungen
stellt und/oder bei der Kontrolle und situativen Reaktionen vielfiltigere
Zusammenhinge beachtet werden miissen.

Das Verantwortungsproblem wird besonders deutlich, wenn auto-
nome Informatiksysteme moralisch relevante Entscheidungen treffen
sollen oder miissen. So kann man sich beziiglich autonomer Drohnen
z.B. den Fall vorstellen, dass eine schwer beladene Drohne aufgrund
technischer Probleme bei einem Sturzflug auf ein Freizeitgelinde zurast
und das Missionskontrollsystem zwischen zwei Moglichkeiten entschei-
den muss: entweder in einem Freibad mit vielen Kindern oder auf einem
intensiv von Jugendlichen genutzten Tennisplatz einzuschlagen.

Die letztendliche Verantwortung des Menschen fiir solche und viele
weitere denkbare Situationen macht es erforderlich, beziiglich der Ent-
wicklung oder des Einsatzes autonomer Informatiksystem jeweils ver-
schiedene Moglichkeiten bedenken:

Erstens ist zu iberlegen, ob fiir die zugrunde liegende Anforderung
tiberhaupt der Einsatz autonomer Informatiksysteme notwendig oder
angebracht ist bzw. ob man gegebenenfalls auch auf ihn verzichten

14.02.2026, 07:16:1

229


https://doi.org/10.14361/9783839468173-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230

Individuelles Handeln und Gemeinwohl

konnte. Dabei liefie sich grundsitzlich auch die Notwendigkeit der An-
forderung selbst priifen. Bezogen auf den Transport mit Drohnen ergibt
sich z.B. zunichst die Frage, ob sich die Vielzahl der Transporte generell
so einschrinken liefe, dass gegebenenfalls auch der Bedarf an Trans-
porten mit Drohnen entfiele. Wird dies verneint, stellt sich als nichstes
die Frage, ob der Transportanforderung anders als durch Drohnen
entsprochen werden konnte. Hier miisste der Transport mit Drohnen
gegeniiber anderen Transportmdglichkeiten abgewogen werden.

In diesem Zusammenhang liegt es nahe, den Blick kurz auf die
Frage zu richten, warum autonome Informatiksysteme iiberhaupt
entwickelt und eingesetzt werden.” Dabei zeigt sich, dass die Entwick-
lung und/oder der Einsatz als angebracht oder notwendig erscheinen
konnen, weil in dem vorgesehenen Anwendungsfeld (a) grofRer Perso-
nalmangel herrscht, wie z.B. in der Pflege, (b) Aktionen des Menschen
zu gefihrlich wiren, wie z.B. in Atomkraftwerken, (c) sehr schnelle
Entscheidungen unter Verarbeitung vielfiltiger Daten erforderlich
sind, wie z.B. in der Raumfahrt, (d) der Einsatz wirtschaftliche Vorteile
verspricht, wie z.B. beim An- und Verkauf von Aktien, (e) die dkono-
mische Wettbewerbsfihigkeit eine besondere Rolle spielt, z.B. bei dem
Bestreben, innovative technische Artefakten auf Wachstumsmairkten
anbieten zu kdnnen. Solche Argumente fiir die Entwicklung und den
Einsatz autonomer Systeme konnen je nach Verwendungsfeld variieren
und missten mit Bezug auf das jeweilige Verwendungsfeld abgewogen
werden.

Kommt man bei anwendungsbezogenen Uberlegungen zu dem
Schluss, dass autonome Systeme angebracht oder notwendig und auch
verantwortbar sind, geht es zweitens um die Uberlegung, welcher Grad
von technischer Autonomie angemessen ist. So lassen sich z.B. bei
Drohnen vier Autonomiegrade unterscheiden:® (1) autonome Aktionen
nur in eng umgrenzten Teilbereichen bei weitgehender Kontrolle der
Vorginge durch den Menschen, etwa wenn ein menschlicher Operateur
alle wichtigen Entscheidungen bei der Flugplanung trifft und sich bei
der Ausfihrung nur auf einzelne autonom ausgefithrte Aktionen des
Flugkontrollsystems verlassen muss, z.B. hinsichtlich der Stabilisierung
des Fluges aufgrund von Umwelteinfliissen, (2) durchgehend indirekte

14.02.2026, 07:16:1


https://doi.org/10.14361/9783839468173-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12. Kiinstliche Intelligenz und Handeln Il

Kontrolle durch den Menschen, wobei z.B. ein menschlicher Operateur
iber das Missionskontrollsystem einzelne Wegpunkte vorgibt, z.B. zur
Vermeidung von Kollisionen, an die sich dann die ansonsten autonom
agierende Drohne hilt, (3) nur Vorgabe von Teilzielen fiir eine autonome
Ausfithrung und blof allgemeine Uberwachung durch den Menschen,
(4) vollstindige Autonomie, wobei nur noch das Hauptziel bestimmt
wird, z.B. eine Fracht von A nach B zu transportieren, und das Mis-
sionskontrollsystem alle Detailplanungen iibernimmt, die dann vom
Flugkontrollsystem ausgefithrt werden. Generell gilt: Je hoher der Grad
technischer Autonomie des Informatiksystems, umso grofer wird die
Wahrscheinlichkeit, dass vom System selbststindig Entscheidungen
getroffen werden miissen, die unter dem Aspekt von Verantwortung re-
levant sind. Dabei sollten sich verantwortungsbezogene Uberlegungen
nicht nur auf den Schutz von Menschen beziehen, sondern auch auf den
Schutz von Tieren, Pflanzen, Gegenstinden oder Anlagen verschiedener
Art.

Wenn sich eine Verantwortungsiibertragung auf ein technisch auto-
nomes System als notwendig oder angebracht erweist, stellt sich drittens
die Frage, nach welchen ethischen Leitlinien Entscheidungen durch das
System gefillt werden sollen. Zu dieser Frage ist auch dann eine Klirung
notwendig, wenn man aus philosophischer Sicht die Meinung vertritt,
dass technische Systeme nicht moralisch (im Sinne menschlichen Vor-
gehens) handeln konnen. Auflerdem gilt: Wollte man keine Verantwor-
tungsiibertragung vornehmen, miisste man entweder ganz auf autono-
me Systeme verzichten oder die Systeme so konstruieren, dass bei ver-
antwortungsrelevanten Entscheidungen immer noch ein Mensch einbe-
zogen wiirde. Beides ist zwar grundsitzlich denkbar, angesichts gegen-
wirtiger KI-Entwicklungen aber kaum praktikabel oder realistisch. Des
Weiteren wiirde auch die Uberlegung, autonome Entscheidungssitua-
tionen einfach dem Zufall zu iiberlassen, nicht weiterfithren, weil dies
bei der Ernsthaftigkeit moéglicher Situationen nicht vertretbar wire. Al-
so bleibt die Frage, welche ethischen Leitlinien fiir verantwortungsrele-
vante Entscheidungen von autonomen Systemen zugrunde gelegt wer-
den sollen.

14.02.2026, 07:16:1

231


https://doi.org/10.14361/9783839468173-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232

Individuelles Handeln und Gemeinwohl

Zu dieser Frage gibt es verschiedene Ansitze, von denen hier aller-
dings nur einige angedeutet werden konnen. So lassen sich z.B. in An-
lehnung an »Asimov’s laws« drei Regeln fiir Roboter formulieren:* (1) Ein
Roboter darf nicht zulassen, dass durch seine Aktionen oder Unterlas-
sungen Menschen zu Schaden kommen. (2) Ein Roboter hat den Befeh-
len von Menschen zu folgen, solange diese nicht dazu fithren, dass Re-
gel (1) verletzt wird. (3) Ein Roboter soll sich selbst schiitzen — aufler er
wiirde dadurch die Regeln (1) oder (2) verletzen. Diese Regeln greifen al-
lerdings in zweierlei Hinsicht zu kurz: Erstens wird Verantwortung auf
den Schutz von Menschen beschrinkt und zweitens helfen sie bei Di-
lemmata, in denen Menschen so oder so gefihrdet werden, nicht weiter.
Insofern stellt sich die Frage nach weiteren Ansitzen. Dazu zihlen un-
ter anderem: (2) Entscheidung aufgrund eines zu berechnenden Wertes
fiir mogliche Losungen, wobei der Wert auf ethischen Kategorien und
ihrer Gewichtung beruhen soll, (b) Herleitung von ethischen Grundprin-
zipien aus vielen Einzelfillen menschlichen Handelns durch maschinel-
les Lernen und ihre Anwendung auf den vorliegenden Fall, (c) Einschit-
zung unterschiedlicher Losungen unter dem Gesichtspunktihres gesell-
schaftlichen Werts und Entscheidung fiir eine optimale Losung aus ge-
sellschaftlicher Sicht, (d) Ableitung normativer Vorgaben aus einer iiber-
geordneten Regel, z.B. aus dem kategorischen Imperativ von Kant, und
Entscheidung gemif} den abgeleiteten normativen Vorgaben.

Jeder dieser Ansitze hat allerdings einzelne Schwichen, die ihre
Anwendung mindestens bei Fillen problematisch erscheinen lassen, bei
denen Menschenleben gefihrdet sind. So kénnte z.B. Ansatz (a) eine
Objektivitit vortiuschen, die den ethischen Fragen nicht gerecht wird.
Wie sollte z.B. eine Gewichtung aussehen, wenn das Leben einer jungen
Mutter ins Verhiltnis zum Leben eines fiir den Weltfrieden bedeutsa-
men Politikers gesetzt werden miisste oder wenn gegebenenfalls die
Gefihrdung eines Einzelnen in Relation zur Gefihrdung vieler Men-
schen in einem numerischen Wert ausgedriickt werden sollte? Kime
man letztlich nicht zwangsliufig in Konflikt mit den Grundsitzen,
dass potenzielle Opfer nicht nach personlichen Merkmalen bemessen
werden diirfen und jeder Einzelne iiber das gleiche Recht verfugt?
Auflerdem ist offen, inwieweit fir den Fall, dass sich beziiglich dieser

14.02.2026, 07:16:1


https://doi.org/10.14361/9783839468173-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12. Kiinstliche Intelligenz und Handeln Il

Grundsitze eine gleichrangige Einschitzung ergibt, weitere Kriterien
zur Geltung kommen diirfen (siche dazu auch die Uberlegungen im
siebten Kapitel zu dem Beispiel des Anschlusses an eine Herz-Lungen-
Maschine). Bei (b) liefie sich zwar eine Anniherung an menschliches
Handeln in Entscheidungssituationen erreichen, aber erstens hingen
die maschinellen Herleitungen von den zugrunde liegenden Lernbei-
spielen ab und zweitens ist zu fragen, ob menschliches Handeln stets in
hinreichender Weise dem ethisch Wiinschenswerten entspricht. Bei (c)
wiirde der gesamtgesellschaftliche Wert einer Losung im Mittelpunkt
stehen, sodass zu fragen wire, inwieweit unverduRerliche Menschen-
rechte gesichert werden konnten, wobei unter anderen auch die unter
(a) genannten Fragen ins Spiel kimen. Bei (d) wire die Gefahr eines star-
ren normativen Systems gegeben, das unter Umstinden bei Einzelfillen
mit unterschiedlichen Bedingungen versagt.

Mit diesen ausschnitthaften Hinweisen wird noch einmal deutlich,
welche weitreichenden Fragen sich stellen, wenn moralisch relevante
Entscheidungen auf autonome Systeme ibertragen werden. Dabei
ist noch gar nicht thematisiert, welche Nebenwirkungen entstehen
konnen, wenn autonome Systeme iiberhaupt moralisch relevante Ent-
scheidungen iibernehmen. Um es als — zugegebenermafien zugespitzte
— Frage zu formulieren: Kann die Moglichkeit, Kampfroboter mit tech-
nisch autonomen Entscheidungsbefugnissen zu bauen, dazu fithren,
dass die Hemmungen sinken, einen Krieg zu beginnen, der dann
letztlich katastrophale Folgen fiir die Menschheit haben konnte?

Selbst wenn man manche Beispiele, die im Zusammenhang der Ver-
antwortungsiibertragung auf autonome Systeme diskutiert werden, fir
zu konstruiert oder als extreme Ausnahmefille ansieht und auch wenn
man die Problemlagen unterschiedlich bewerten kann, ist im Hinblick
auf menschliches Handeln und menschliche Verantwortung doch un-
strittig, dass bei der Entwicklung und beim Betrieb technisch autono-
mer Systeme eine Vielzahl wichtiger Fragen zu beantworten sind. Die-
se konnten hier nur ansatzweise aus einer eher allgemeinen Perspektive
bedacht werden. In der Praxis miissen entsprechende Fragen vor allem
mit Bezug auf die jeweils vorgesehenen Anwendungsfelder in den Blick
genommen werden. Soistes z.B. ein Unterschied, ob Midhroboter entwi-

14.02.2026, 07:16:1

233


https://doi.org/10.14361/9783839468173-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

Individuelles Handeln und Gemeinwohl

ckelt und eingesetzt werden sollen, die fiir Tiere gefihrlich werden kon-
nen, oder ob Roboter fiir die Pflege alter Menschen vorgesehen sind, wo-
bei unter Umstinden Fragen der Menschenwiirde zur Debatte stehen.
Und wieder andere Bedingungen liegen vor, wenn autonome Fahrzeu-
ge fiir den Personal- und den Giitertransport mit ihren Verkehrsnetzen
geplant werden oder wenn Entscheidungen zum Bau von Kampfdroh-
nen zur Terrorismusbekimpfung oder zur militirischen Verteidigung
anstehen.

Bei allen Unterschieden gilt fiir jeden Bereich, dass an Entscheider
sowie Entwickler und Betreiber technisch autonomer Systeme hohe
verantwortungsbezogene Anforderungen zu stellen sind. Ob ethische
Richtlinien hier weiterhelfen kénnen, mag die Zukunft zeigen. In je-
dem Fall kann eine breite Diskussion dazu ein Bewusstsein fiir die
anstehenden Fragen bzw. Problemlagen schaffen.

12.2 Zu transhumanistischen
oder posthumanistischen Vorstellungen

Angesichts der vielfiltigen und weiter fortschreitenden Entwicklun-
gen im Bereich der KI wird teilweise postuliert, fiir die Zukunft sollte
man sich eher an transhumanistischen oder gar posthumanistischen
Vorstellungen vom Menschen orientieren als an einem — mit der Aufkla-
rung und dem Neuhumanismus verbundenen — Subjektverstindnis und
Menschenbild. Zu solchen Postulaten ist zunichst festzustellen, dass ih-
nen ein unzulissiger Ubergang von einer (empirischen) Annahme iiber
prinzipiell mégliche Entwicklungen zu einer normativen Forderung
zugrunde liegt. In diesem Zusammenhang ist zum einen zu fragen, ob
die Annahme, dass wir uns generell in Richtung eines transhumanen
- in seinen psychischen und physischen Méglichkeiten »optimierten«
— Menschen bewegen, aus empirischer Sicht tiberhaupt realistisch
ist. Zum anderen ist zu diskutieren, ob eine solche Entwicklung unter
normativen Aspekten als wiinschenswert gelten kénnte.”

Beziiglich der (empirischen) Annahme, dass sich die Entwicklung
in Richtung trans- oder gar posthumanistischer Vorstellungen bewegt,

14.02.2026, 07:16:1


https://doi.org/10.14361/9783839468173-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12. Kiinstliche Intelligenz und Handeln Il

geht unter anderem der Pionier der automatischen Spracherkennung,
Ray Kurzweil (geb. 1948), davon aus, dass die kiinstliche Intelligenz
der menschlichen Intelligenz in den 2040er-Jahren generell iiberlegen
sein wird.® Anderen Schitzungen zufolge ist jedoch erst 2090 damit
zu rechnen, dass die kiinstliche Intelligenz ungefihr dem Niveau der
menschlichen Intelligenz entsprechen wird.” Demgegeniiber betont die
Fraunhofer-Gesellschaft, dass eine »Kinstliche Universalintelligenz«
oder gar eine »Kiinstliche Superintelligenz«, wie sie manchmal in Fil-
men oder anderen Medien prisentiert werden, aber auch bei einzelnen
Forschern und Industrievertretern als Erwartungen zu finden sind, auf
absehbare Zeit keine Rolle spielen diirften. Dabei weist die Fraunhofer-
Gesellschaft zugleich darauf hin, dass die derzeitigen Anwendungen
maschinellen Lernens einen sehr grofen Aufwand erfordern und nur
fir enge Aufgaben zur Verfiigung stehen, sodass nicht damit zu rech-
nen ist, dass sie — selbst wenn man es wollte — in der iiberschaubaren
Zukunft in einem Mafle verfiigbar wiren, dass man von einer gene-
rellen »Optimierung« menschlicher Méglichkeiten bzw. des Menschen
ausgehen kénnte.® Letztlich bleibt die zukiinftige Entwicklung aus
empirischer Sicht offen.

Wie immer man die weitere Entwicklung in empirischer Hinsicht
einschitzt — fiir die Gesellschaft ist es wichtig, nicht nur nach mogli-
chen Gegebenheiten, sondern auch nach dem Wiinschenswerten zu fra-
gen und im normativen Sinne zu entscheiden, welches Menschenbild
ihren Entwiirfen zugrunde liegen sollte. Im Hinblick darauf tun Ent-
scheider in Gesellschaft und Technik gut daran, die Leitidee des reflexiv
eingestellten und gesellschaftlich handlungsfihigen Subjekts im obigen
Sinne nicht unter dem Eindruck moglicher Entwicklungen vorschnell
aufzugeben, sondern sich auch in der Zukunft an ihm zu orientieren.
Nur so kann - in offener Auseinandersetzung mit den KI-Technologien
— Raum fiir sachgerechte und kreative Problemlésungen, rational be-
griindete Beurteilungen, durchdachte Entscheidungen und sozial ver-
antwortliche Gestaltungen entstehen. Wiirde man sich mit Blick auf die
Zukunft einfach auf ein transhumanistisches oder gar posthumanisti-
sches Bild festlegen, wiirde eine offene Diskussion mit dem fiir die Zu-
kunft Wiinschenswerten untergraben. Zugleich konnten fatale Folgen

14.02.2026, 07:16:1

235


https://doi.org/10.14361/9783839468173-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

Individuelles Handeln und Gemeinwohl

fiir Fragen der Verantwortung bei KI-Entwicklungen entstehen, weil die
Verantwortung dafiir nicht dem Menschen, sondern (zwangsliufigen)
technologischen Entwicklungen zugewiesen wiirde. Allerdings sollte der
Leitgedanke des reflexiv eingestellten und gesellschaftlich handlungsfi-
higen Subjekts dabei — wie mehrfach betont — nicht als geschlossenes
Konzept, sondern als offener Entwurf verstanden werden, der es not-
wendig macht, sich tiber das wiinschenswerte Verhiltnis von Mensch
und Maschine im Diskurs zu verstindigen und dieses in humaner Weise
zu gestalten — aller Unbestimmtheit und Unsicherheit sowie aller méog-
lichen ékonomischen »Zwinge« zum Trotz.

12.3 Zusammenfassende Bemerkung

Im elften Kapitel wurde zunichst diskutiert, wie sich angesichts der
KI-Entwicklungen Entscheidungsfreiheit und Subjektidee darstellen. In
diesem Kapitel ging es darum, die Diskussion im Hinblick auf die
Fragen fortzusetzen, welche Bedeutung die KI-Technologien fir die
menschliche Verantwortung und das zukiinftige Menschenbild haben.
Zusammenfassend lasst sich dazu Folgendes sagen:

Mit Blick auf die Verantwortung des Menschen bei der Entwicklung
und beim Betrieb von KI-basierten Informatiksystemen ist jeweils ei-
ne Vielzahl von verantwortungsrelevanten Entscheidungen zu treffen.
Insbesondere bei technisch autonomen Systemen stellt sich die Frage
nach der Ubertragung von moralisch relevanten Entscheidungen auf das
jeweilige System. Damit verbundene Verantwortungen lassen sich auf
Menschen, Tiere, Pflanzen oder Gegenstinde und ganze Anlagen bezie-
hen. Sie kénnen von relativ einfachen Entscheidungen, z.B. zur Vermei-
dung der Gefihrdung von Tieren bei Mdhrobotern, bis zu potenziellen
Dilemmatareichen, bei denen durch mogliche Aktionen so oder so Men-
schen zu Schaden kommen. Auch vor diesem Hintergrund ist stets zu
bedenken, ob autonome Systeme itberhaupt notwendig und angebracht
sind, welche Alternativen bestehen und welcher Grad von technischer
Autonomie mit einem System realisiert werden soll. Insgesamt stehen
daftir keine — fur jede Situation passenden und nicht kritisierbaren —

14.02.2026, 07:16:1


https://doi.org/10.14361/9783839468173-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12. Kiinstliche Intelligenz und Handeln Il

ethischen Konzepte zur Verfiigung. Selbst die Berufung auf das Recht
auf Leben und die Menschenwiirde gerit bei Dilemmata, bei denen es
um menschliches Leben geht, an seine Grenzen. In der Praxis miissen
Entscheidungen zur Entwicklung und zum Betrieb autonomer Systeme
stets mit Blick auf das jeweilige Anwendungsfeld in sozial verantwortli-
cher Weise getroffen werden. Dies weist Entwicklern und Betreibern ei-
ne besonders hohe Verantwortung zu. Wenn dabei ethische Richtlinien
auch dem Einzelnen nicht die Verantwortung abnehmen kénnen, ver-
mogen sie doch zu helfen, ein entsprechendes Problembewusstsein zu
schaffen und aufrecht zu erhalten.

Bezogen auf ein zukiinftiges Menschenbild sollten Entscheider und
Entwickler in Technik und Gesellschaft — auch bei den zur Diskussion
stehenden trans- und posthumanistischen Vorstellungen — an der Leit-
idee eines reflexiv eingestellten und gesellschaftlich handlungsfihigen
Subjekts im Sinne eines offenen Konzepts festhalten. Erst dies schafft
— gerade auch angesichts gegenwirtiger Diskussionen — Moglichkeiten
fiir verantwortbare bzw. humane Problemlésungen, Entscheidungen,
Beurteilungen und Gestaltungen. Von einer vorschnellen Orientierung
an transhumanistischen oder gar posthumanistischen Vorstellungen ist
nicht nur abzuraten, weil die weiteren Entwicklungen in empirischer
Hinsicht offen sind, sondern vor allem, weil sie zu problematischen
Nebenwirkungen fithren kénnten, z.B. zu einer Zuschreibung von
Verantwortung an angeblich zwangsliufige technologische Entwick-
lungen. Notwendig bleibt auch fiir die Zukunft, das Verhiltnis von
Mensch und Maschine im gesellschaftlichen Zusammenhang auf der
Grundlage eines offenen und verantwortungsbewussten Diskurses in
humaner Weise zu gestalten.

14.02.2026, 07:16:1

237


https://doi.org/10.14361/9783839468173-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 07:16:1


https://doi.org/10.14361/9783839468173-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

