
3. Die Mythen oder die Logoi?
Ästhetische und sokratische Kultur

5 7. Der Mensch als animal symbola formans

Sokrates gilt Nietzsche als Zerstörer der griechischen 
Tragödie, wenngleich die tatsächliche Vollstreckung 
des Vernichtungswerks Euripides angelastet wird.1 
Dazu später Genaueres. Wichtig ist vorerst, zu erken­
nen, daß es in Nietzsches Augen um weit mehr geht 
als um den Zusammenbruch einer Gattung der Kunst. 
Eine Lebensform ist es nach Nietzsche, die Sokrates 
untergrub und schließlich zum Einsturz brachte. Sie 
beruhte auf ästhetisch-mythischen Fundamenten und 
umgriff gestaltend sämtliche Lebensbezüge. In der 
Kunst nämlich, speziell in der Tragödie, war der zu­
nächst religiös gebundene Mythos Nietzsche zufolge 
aufgegangen.2 Ursprünglich ausgebildet worden war 
er, um das mit allem Leben verknüpfte Schaudern und 
Unbehagen zu distanzieren und zu bannen: „Der 
Grieche kannte und empfand die Schrecken und Ent­
setzlichkeiten des Daseins: um überhaupt leben zu 
können, musste er vor sie hin die glänzende Traumge­
burt der Olympischen stellen.“3 Dies ist im übrigen 

1 Vgl. Die Geburt der Tragödie, § 11-15; KSA 1, S. 75-102. Vgl. 
auch den von Nietzsche am 1. Februar 1870 in Basel gehaltenen Vor­
trag Socrates und die Tragoedie, KSA 1, S. 533-549.
2 Vgl. Die Geburt der Tragödie, § 10; KSA 1, S. 74
3 Ebd. § 3, S. 35.

63

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine These über den Ursprung des Mythischen, die 
auch heute, zum Beispiel von Hans Blumenberg, ver­
treten wird.4 Daß die Griechen einen Urzustand des 
Schrecklichen, die Herrschaft nackter Gewalt und bar­
barischer ,Natürlichkeit4, annahmen, liest Nietzsche 
an der Vorstellung eines dem olympischen vorgeschal­
teten Zeitalters grauenhafter Titanenkämpfe ab.5 Kei­
neswegs seien die Griechen als diejenigen zu begrei­
fen, als die man sie seit Winckelmann und Schiller 
gern betrachte: als Verkörperung jener Idee anfäng­
licher „Harmonie" in Gestalt einer „Einheit des Men­
schen mit der Natur", die am Beginn aller Kultur ste­
he und unter deren Verlust der moderne Mensch 
leide. Jener angebliche Status naturalis vollendeter 
Unschuld, für den Schiller das Kunstwort „naiv" in 
Geltung gebracht habe, sei in Wahrheit „höchste Wir­
kung" von Kultur.6
Alle Kultur aber - gleichviel ob sie auf ästhetisch-my­
thischen oder auf rational-begrifflichen, mithin sokra- 
tischen, Fundamenten gebaut ist - zeichnet sich doch, 
wie sich zeigen lassen wird, nach Nietzsche durch ein 
Gemeinsames aus: sie ist Inbegriff symbolischer For­
men, um mit Cassirer zu sprechen. Auch und insbe­

4 Vgl. Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt a. M. 1979, 
insbes. S. 40 ff.
5 Vgl. Die Geburt der Tragödie, § 3; KSA 1, S. 35-37.
6 Vgl. ebd. S. 37. Vgl. Friedrich Schiller, Uber naive und sentimenta- 
lische Dichtung, in: Werke, ed. G. Göpfert, München 1981, Bd. II, 
S. 540-606. - Vgl. zu dieser Thematik auch: Manfred Landfester, 
Die Geburt der Tragödie: Struktur und Gehalt, 4. Heiterkeit und 
Griechentum, in: Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragödie. 
Schriften zu Literatur und Philosophie der Griechen, hrsg. u. erläu­
tert von Manfred Landfester, Frankfurt a. M./Leipzig 1994, S. 534- 
536.

64

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondere das von Nietzsche an den Griechen so bewun­
derte Phänomen des Dionysischen steht durchaus 
nicht für das Strömenlassen bloßer Natur, sondern für 
etwas Gestaltetes.
Nur selten wird beachtet, daß Nietzsche eine „unge­
heure Kluft“ sieht, „welche die dionysischen Griechen 
von den dionysischen Barbaren trennt“.7 Deren dio­
nysische Feste, die wir „aus allen Enden der alten 
Welt“ nachweisen könnten - Dionysos ist ja bekannt­
lich kein originär griechischer Gott, sondern ein aus 
Thrakien oder Phrygien eingedrungener8 -, verhalten 
sich Nietzsche zufolge dem „Typus“ nach „besten 
Falls“ zu „dem Typus der griechischen [...], wie der 
bärtige Satyr, dem der Bock Namen und Attribute ver­
lieh, zu Dionysos selbst“.9 Und weiter heißt es: „Fast 
überall lag das Centrum dieser Feste in einer über­
schwänglichen geschlechtlichen Zuchtlosigkeit, de­
ren Wellen über jedes Familienthum und dessen ehr­
würdige Satzungen hinweg flutheten; gerade die wil­
desten Bestien der Natur wurden hier entfesselt, bis 
zu jener abscheulichen Mischung von Wollust und 
Grausamkeit, die mir immer als der eigentliche ,He­
xentrank* erschienen ist.“10 Im Namen Apollons, der 
Gottheit des Lichts (Phoibos Apollon), der umgrenz­
ten Gestalt, des Maßes wurde der Dionysoskult - wie 
Nietzsche ausführt - von den Griechen zunächst abge­

7 Die Geburt der Tragödie, § 2; KSA 1, S. 31.
8 Vgl. Art. „Dionysos“, in: Pauly’s Realencyklopädie der classi- 
schen Altertumswissenschaft, neue Bearbeitung, ed. Georg Wisso- 
wa unter Mitwirkung zahlreicher Fachgenossen, Bd. V.l, Stuttgart 
1903, Sp. 1011-1018.
9 Die Geburt der Tragödie, § 2; KSA 1, S. 32.
10 Ebd.

65

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wehrt. Als seine Ausstrahlung sich desungeachtet als 
gewaltig erwies, lösten die Griechen das Problem 
durch Assimilation des Fremden, und das hieß für sie, 
das Dionysische war durch apollinische Uberfor- 
mung, durch ästhetische Chiffrierung ins Symboli­
sche zu steigern: „so erkennen wir jetzt, im Vergleiche 
mit jenen babylonischen Sakäen und ihrem Rück­
schritte des Menschen zum Tiger und Affen, in den 
dionysischen Orgien der Griechen die Bedeutung 
von Welterlösungsfesten und Verklärungstagen. Erst 
bei ihnen erreicht die Natur ihren künstlerischen Ju­
bel, erst bei ihnen wird die Zerreißung des principii in- 
dividuationis ein künstlerisches Phänomen.“11
Das Dionysische in Nietzsches frühen Schriften stellt 
unzweifelhaft seine Version des Schopenhauerschen 
Weltwillens dar.12 Das „Ur-Eine“,13 der „innerste 
Kern der Dinge“14 ist mit ihm berührt. Sache des Men­
schen ist es nun gerade nicht, dem Dionysischen un­
vermittelt und distanzlos zu begegnen - im reinen 
Erleben unter Sprengung aller Grenzen zwischen 
Außen und Innen -, sondern in symbolischer Gestalt: 
als „künstlerische(m) Phänomen“.
Was aber bedeutet das Symbolische15 für die Ausbil- 

11 Ebd. S. 32 f.
12 Vgl. ebd. § 16, S. 103-108. Vgl. Arthur Schopenhauer, Die Welt 
als Wille und Vorstellung I, § 21-24, in: Sämtliche Werke, ed. W. 
Frhr. v. Löhneysen, Frankfurt a. M. 1986, Bd. I, S. 169-192.
13 Die Geburt der Tragödie, § 1, § 4, § 5; KSA 1, S. 30, 38 f., 43 f.
14 Ebd. § 16, S. 103.
15 Zum Begriff des Symbols vgl. auch: Gerhard Kurz, Metapher, Al­
legorie, Symbol, Göttingen 31993, S. 66-84, bes. 66-70. Für die 
Überlegungen der vorliegenden Untersuchung ist das Symbol al­
lein in dem Sinne interessant, als es „zur anthropologischen Ausstat­
tung des Menschen“ gehört (S. 67 f.).

66

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


düng von Kultur? Aus bloßer Natur und bewußtlo­
sem Sein tritt der Mensch heraus, indem er sich etwas - 
ein sinnlicher Wahrnehmung zugängliches Gebilde - 
gegenüberstellt und Bedeutung mit ihm verbindet. Im 
Akt des Symbolisierens, der Verknüpfung von Sinn 
mit einem materiellen Vehikel, distanziert er sich von 
sich selbst: er legt sich selbst in ein Außeres, ein Stück 
geformter Natur - in Bilder, Töne, Gestalten - hinein. 
So verstanden, könnte man mit Nietzsche Symbol 
nennen, was entstanden ist durch „die Übertragung 
eines Dinges in eine ganz verschiedene Sphaere“.16 
Erst durch eine solche Leistung wird es dem Men­
schen möglich, ein Selbst- und Weltverständnis zu ent­
falten, das ohne die Fähigkeit zum Symbol gar nicht 
existierte, weil es an nichts Halt fände, in nichts festzu­
machen und damit zu formulieren wäre. Nicht allein 
und nicht zuerst in seiner berühmten und lange unver­
öffentlichten17 Schrift Ueber Wahrheit und Lüge im 
aussermoralischen Sinne beschäftigt Nietzsche das 
Phänomen Sprache in der oben skizzierten weiten Be­
deutung eines Systems von Symbolen.18 Sie ist Bedin­
gung aller Kultur, weil offenbar allein durch sie dem 
Menschen ein Verhältnis zu anderem wie zu sich 

16 Nachlaß 3[20], Winter 1869 - Frühjahr 1870; KSA 7, S. 66.
17 Erstmals veröffentlicht wurde die dem Freund Carl von Gers- 
dorff im Sommer 1873 diktierte Abhandlung im zehnten Band 
(1903, S. 189-207) der von verschiedenen Herausgebern unter der 
allgemeinen Aufsicht von Elisabeth Förster-Nietzsche edierten 
Großoktavausgabe der Werke Nietzsches, Leipzig 1894-1904.
18 Vgl. z. B. Nachlaß 8[41], Winter 1870/71 - Herbst 1872; KSA 7, 
S. 238 f. Vgl. das große Fragment Nachlaß 12[1], Frühjahr 1871; 
ebd. S. 359-369. Vgl. zur Philosophie der Sprache beim jungen 
Nietzsche insgesamt: Claudia Crawford, The Beginnings of Nietz- 
sche’s Theory of Language, Berlin/New York 1988.

67

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst, das über gedankenloses Fühlen hinausgeht, her­
stellbar ist. Das heißt aber auch: sein Fremd- wie 
Selbstverhältnis ist stets das eines Interpretierenden, 
eines Deutenden. Der Mensch ist also ein Wesen der 
Umwege, das die Dinge niemals an sich versteht und 
zu fassen bekommt; er muß sich - wie Nietzsche in sei­
ner Abhandlung Ueber Wahrheit und Lüge schreibt - 
damit begnügen, „gleichsam ein tastendes Spiel auf 
dem Rücken der Dinge zu spielen“.19 Nicht einmal die 
Kenntnis des eigenen Seins ist von dieser Indirektheit 
ausgenommen: in Variation desselben Bildes zeichnet 
Nietzsche die Relation des Menschen zu sich selbst 
als die eines, der „in der Gleichgültigkeit seines Nicht­
wissens, und gleichsam auf dem Rücken eines Tigers 
in Träumen hängend“20 sich selbst gegenüber eigen­
tümlich blind bleibt. Es kommt Nietzsche darauf an, 
den Menschen als denjenigen zu zeigen, zu dessen We­
sen es gehört, sich die Welt und die eigene Existenz in 
ihr symbolisch zu erschließen, um mit ihr umgehen 
zu können. In diesem Sinn ist der „Trieb zur Meta­
pherbildung“ der „Fundamentaltrieb des Men­
schen“.21 Ein „gewaltiges Baugenie“ ist er in Nietz­
sches Augen, dem es gelingt, „auf beweglichen Funda­
menten und gleichsam auf fliessendem Wasser“ eine 
Sphäre von Formen aufzurichten,22 in denen er selbst 
steckt und die ihm erlauben, einer nicht vollends frem­
den und unbegreiflichen, sondern einigermaßen ver­
trauten und stabilen Wirklichkeit gegenüberzustehen.

19 Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, § 1; KSA 
1, S. 876.
20 Ebd. S. 877.
21 Ebd. § 2, S. 887.
22 Ebd. § 1, S. 882.

68

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neuerdings wird die Bedeutung der Lektüre von Gu­
stav Gerbers 1871 erschienenem, von Kant und Hum­
boldt beeinflußten Buch Die Sprache als Kunst für die 
sprach- und erkenntnistheoretischen Einsichten 
Nietzsches sehr hervorgehoben.23 Doch es ist nicht zu 
übersehen, daß er bereits zur Zeit der Abfassung der 
uns interessierenden Tragödienschrift, als ihm Ger­
bers Positionen noch nicht bekannt waren,24 den Men­
schen als animal symbola formans begriff. So konnte 
die dort im Kern schon vorhandene Konzeption vom 
Menschen, der seinen „symbolischen Kräfte(n)“25 die 
Kulturfähigkeit verdankt, auch im Ausgriff auf einige 
der knapp zwei Jahre später formulierten Überlegun­
gen zu Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sin­
ne beleuchtet werden.
Im übrigen ist die fast überbetonte Aufmerksamkeit, 
mit der man sich in der gegenwärtigen Forschungslite­
ratur Nietzsches Quellen zuwendet, nur zu verstehen 

23 Vgl. A. Meijers und M. Stingelin, Konkordanz zu den wörtli­
chen Abschriften und Übernahmen von Beispielen und Zitaten aus 
Gustav Gerber: Die Sprache als Kunst (Bromberg 1871) in Nietz­
sches Rhetorik-Vorlesung und in Ueber Wahrheit und Lüge im aus­
sermoralischen Sinne, in: Nietzsche-Studien 17 (1988), S. 350-368. 
Vgl. A. Meijers, Gustav Gerber und Friedrich Nietzsche. Zum hi­
storischen Hintergrund der sprachphilosophischen Auffassungen 
des frühen Nietzsche, ebd. S. 369-390. - Nietzsche las das Buch im 
Herbst 1872, er entlieh es im September 1872 aus der Universitätsbi­
bliothek zu Basel; vgl. Nietzsches Bibliothek, a. a. O. S. 51.
24 Erst im September 1872 - die Geburt der Tragödie lag schon ge­
druckt vor - begann Nietzsche, Gerber zu lesen. (Vgl. oben, Anm. 
23.) Vgl. S. 67, Anm. 18, wo Texte aus dem Umkreis der Vorarbeiten 
Nietzsches zur Tragödienschrift genannt sind, die belegen, daß er 
die oben umrissene sprachphilosophische Konzeption unabhängig 
von Gerber vertritt.
25 Die Geburt der Tragödie, § 2; KSA 1, S. 34.

69

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Reflex auf das Bild vom unverbildet-originären, 
singulären Denker, das lange die Vorstellung von die­
sem Philosophen prägte. Vor allem in der Absicht, 
Nietzsche vom ,Nietzscheanismus*26 zu befreien - 
und insbesondere dem rechts eingefärbten - bildete 
sich im Anschluß an Mazzino Montinari, einen der 
beiden Herausgeber der Kritischen Gesamtausgabe, 
eine stark philologisch orientierte Nietzschefor- 
schung aus. Ihr gelingt es bisweilen, Überraschendes 
und so nie Vermutetes ans Licht zu bringen; und dazu 
gehört mit Sicherheit die Entdeckung, daß ausgerech­
net der kleine Text über Wahrheit und Lüge, der als 
überaus originell gegolten und viele fasziniert hatte,27 
bis in wörtliche Formulierungen hinein einem heute na­
hezu unbekannten Sprachtheoretiker verpflichtet ist. 
Dennoch kann gesagt werden, daß im ganzen die unver­
wechselbare Handschrift Nietzsches trotz aller im ein­
zelnen nachgewiesenen Bezüge zum Buch Gerbers 

26 Vgl. zum Nietzscheanismus bis 1914 das gleichnamige Kapitel 
aus Ernst Noltes Buch, Nietzsche und der Nietzscheanismus, 
Frankfurt a. Main/Berlin 1990, S. 209-277. (Der Titel der Nolte- 
schen Arbeit ist irreführend, denn die genannten knapp siebzig Sei­
ten von insgesamt ca. dreihundert Seiten, die dem Phänomen zu­
dem nur bis 1914 nachgehen, bleiben das einzige, was Nolte zum 
Nietzscheanismus hier sagt.) Vgl. den umfassenden Forschungs­
und Wirkungsüberblick, den Volker Gerhardt bietet, in: Ders., Pa­
thos und Distanz. Studien zur Philosophie Friedrich Nietzsches, 
Stuttgart 1988, S. 188-216. Vgl. auch Ders., Friedrich Nietzsche, 
München 1992, S. 211-224.
27 Als ein Beispiel der Wirkung des damals gerade bekannt gewor­
denen Texts sei auf eine literarische Verarbeitung hingewiesen: auf 
das erste, 1915 erschienene und Gehirne betitelte Stück der soge­
nannten Rönne-Prosa von Gottfried Benn. Vgl. Ders., Gesammelte 
Werke, ed. Dieter Wellershoff, Bd. II, Wiesbaden und München 
1978, S. 13-19.

70

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zu verkennen ist. Mithin ist auch die Schrift über 
Wahrheit und Lüge uneingeschränkt als ein Stück ge­
nuin Nietzschescher Philosophie zu lesen, und daß jeg­
liche individuelle Produktivität unendlich viel den An­
regungen anderer verdankt, auch und sogar in deren 
Kritik, ist schließlich eine Binsenweisheit.
Daß nur über Symbole, über Gebilde, in denen seine 
Deutung der Welt sich manifestiert und präsent ist, 
der Mensch überhaupt eine Wirklichkeit hat, mit der 
er umgehen kann, daran läßt Nietzsche keinen Zwei­
fel. Doch welcher Art solche Symbole sind, welcher 
Anspruch mit ihnen verbunden ist, welche Tauglich­
keit zur Gestaltung des Daseins ihnen zukommt, das 
steht in Frage. Unter diesem Gesichtspunkt stellt 
Nietzsche in der Geburt der Tragödie die mythisch­
ästhetische Strategie der Lebensbewältigung und die 
gegen sie angetretene theoretisch-sokratische einan­
der gegenüber.

5 8. Zwei Weisen der Selbst- und Welter Schließung: 
ästhetisch gebundener Mythos 
und sokratische Rationalität

Wenn gilt, wofür bis jetzt argumentiert wurde, daß al­
lein als animal symbola formans der Mensch ein Selbst- 
wie Weltverhältnis ausbildet, müßte es möglich sein, 
sokratische Rationalität und das in der griechischen 
Tragödie lebendige Verfahren der Argumentation im 
Medium der Mythen als unterschiedliche Formen der 
Selbst- und Weltdeutung darzustellen. Daß ein sol­
cher - von Nietzsche nahegelegter - Zugriff am ,histo­
rischen* Sokrates, soweit er uns faßbar ist, zumindest 

71

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht vorbeigeht, dafür ließe sich auf den biographi­
schen Bericht verweisen, den Sokrates im Phaidon 
gibt.28 Er habe es aufgegeben, sagt er dort, die 
seienden Dinge (rd övra) zu betrachten - als Kon­
sequenz der Vergeblichkeit, auf diese Weise etwas 
über den Grund (tö ainov, h aiiia) ihres Entste­
hens und Vergehens auszumachen. Es sei ihm not­
wendig erschienen, zu den Begriffen Zuflucht zu neh­
men (eic roüc Aöyouc KaTacpuyovra), um mit ihrer 
Hilfe die Wahrheit über die Dinge zu erforschen.29 
Damit ist benannt, was Sokrates als Organon des Ver­
suchs der Welterklärung und Daseinsorientierung 
dient.
Nietzsche nun spricht vom „Sokratismus“ als einer 
„auf Vernichtung des Mythus gerichteten“ Kraft.30 
Welche aber, wenn nicht die Aoyoi, die Begriffe, sind 
die Symbole des Mythos? Gegen den Logos setzt 
Nietzsche das „Bild“,31 gegen die auf Feststellung und 
Allgemeinheit tendierende Begrifflichkeit die plasti­
sche Wirkung des spezifischen „Beispiels“ als Aus­
druck einer „Welt der einzelnen Dinge“, in der „das 
Anschauliche, das Besondere und Individuelle“ 
zählt.32 In diesem Sinn nennt Nietzsche „den My­
thus“ das „bedeutsame Exempel“.33 Darin liegt: Im 
Mythos - als nicht starr umrissenes Ganzes überliefer­
ter Erzählungen über Schicksale von Göttern und 

28 Platon, Phaidon, 99 d 4 - e 6. Zum näheren Verständnis des sokra- 
tischen Arguments vgl. ebd. 96 a ff.
29 Ebd. 99 e 4 f.
30 Die Geburt der Tragödie, § 23; KSA 1, S. 146.
31 Vgl. ebd. § 8, S. 60, 62; § 16, S. 107 f.
32 Ebd. S. 106.
33 Ebd. S. 107.

72

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen - lassen sich Angebote einer Wirklichkeits­
deutung in Form von Mustern artikulieren. Wichtig 
ist, daß diese nach Nietzsche nicht als „Imperativ“ 
oder „Vorwurf“ verstanden wurden, sondern eher als 
„Spiegelbilder“;34 an einer jenseits des Alltäglichen an­
gesiedelten mythischen Begebenheit konnten Verhal­
tensweisen, Verhängnisse, Entwicklungen abgelesen 
werden und für eigene Lebenssituationen ,Bedeut­
samkeit" entfalten - als Fixpunkte der auf sich selbst 
und das Leben in der Polis gerichteten Nachdenklich­
keit.
Interessant und bemerkenswert ist, daß auch der von 
Nietzsches Griechenbild wohl vollkommen unbeein­
flußte Altphilologe Heinrich Dörrie in einem 1978 ge­
haltenen Vortrag über Sinn und Funktion des Mythos 
in der griechischen und römischen Dichtung nachhal­
tig betont, daß der griechische Mythos exemplum sei: 
richtungsweisender Ausdruck eines Erfahrungsschat­
zes, der - niemals veraltet oder ,unmodern", sondern 
ständig aktuell - Belehrung, Warnung, Mahnung, Zu - 
und Abraten für die bereithält, deren gemeinsamen 
kulturellen und intellektuellen Horizont er bildet.35 
Nicht diskursive Begrifflichkeit ist nach Nietzsche 
das dem Mythos zugehörige Medium des Ausdrucks, 
sondern in „Bildern“ spricht sich sein Gehalt aus. So 

34 Ebd. § 3, S. 38. Zur Bewertung des Mythos als Spiegel menschli­
chen Lebens vgl. die von Aristoteles (Rhetorik, 1406 b 13 f.) zitierte 
Formulierung des Alkidamas, der die Odyssee einen „schönen Spie­
gel des menschlichen Lebens“ (kqAöv ävöpwnivou ßiou Karon- 
rpov) nennt.
35 Vgl. Heinrich Dörrie, Sinn und Funktion des Mythos in der grie­
chischen und römischen Dichtung, Opladen 1978 (Rheinisch-West­
fälische Akademie der Wissenschaften, Geisteswissenschaften, Vor­
träge: G 230), insbes. S. 13 f., 17 f.

73

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstanden ist „die Metapher“ für den, der an Mythen 
weiterschreibt, indem er sich der durch sie bereit­
gestellten Muster zur Formulierung der eigenen Aus­
sage bedient, kurz: „für den ächten Dichter“ gerade 
nicht ein bloßes Ornament der Rede, „nicht eine rhe­
torische Figur, sondern ein stellvertretendes Bild, das 
ihm wirklich an Stelle eines Begriffs vorschwebt“.36 
Wie aber ist die Antithese Bild - Begriff näherhin zu 
bestimmen, die nahezu selbstverständlich, nicht nur 
von Nietzsche, immer wieder mit der zwischen 
Mythos und Logos postulierten verknüpft wird? 
„Mythos und Logos - damit bezeichnen wir die zwei 
Pole, zwischen denen das menschliche Geistesleben 
schwingt. Mythisches Vorstellen und logisches Den­
ken sind Gegensätze. Jenes ist - unwillkürlich und aus 
dem Unbewußten schaffend und gestaltend - bild­
haft, dieses - absichtlich und bewußt zergliedernd 
und verbindend - begrifflich.“ So beginnt Wilhelm 
Nestle seine Untersuchung Vom Mythos zum Logos,37 
wobei er ein drittes Kategorienpaar, Bewußtes versus 
Unbewußtes, einführt, das uns bei Nietzsche bereits 
begegnete.
Um dem nachzugehen, was für Nietzsche an der Op­
position zwischen Begriff und Bild offenbar wichtig 
gewesen ist, bietet sich an, jene Tradition zu befragen, 
unter deren Einfluß die Geburt der Tragödie insge­
samt steht: nämlich die (früh)romantische. Solcher 
Einfluß gilt im übrigen auch und gerade für das Phäno­

36 Ebd. S. 60.
37 VgL Wilhelm Nestle, Vom Mythos zum Logos. Die Selbstentfal­
tung des griechischen Denkens von Homer bis auf die Sophistik 
und Sokrates, Stuttgart 1940, S. 1.

74

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men des Dionysischen,38 auf dessen Bedeutung als er­
ster aufmerksam gemacht zu haben, Nietzsche bis zu­
letzt für sich reklamierte.39
Georg Friedrich Creuzer unternimmt im ersten Band 
seines Werks über Symbolik und Mythologie der alten 
Völker, besonders der Griechen den Versuch, Bild und 
Metapher vom Begriff durch Angabe je spezifischer 
Merkmale zu unterscheiden. Er tut dies im Rahmen 
eines Kapitels, das betitelt ist: „Ideen zu einer Physik 
des Symbols und des Mythus“. Creuzer entfaltete mit 
seiner großangelegten Arbeit nicht unbeträchtliche 
Wirkungen: unter anderem auf Hegel und Schelling 
und nicht zuletzt auf die Altphilologie40. Nietzsche 
kannte Creuzer aufgrund eigener Lektüre.41 Wenn im 
folgenden Creuzer herangezogen wird, um den Kon­
trast zwischen Begriff und Bild sichtbar zu machen, 
so geht es nicht darum, direkte Bezüge zu Nietzsches 
Tragödienschrift nachzuweisen. Allein darum ist es 
zu tun, die Nietzsche offenbar leitenden Grundvor­

38 Vgl. Ernst Behler, Die Auffassung des Dionysischen durch die 
Brüder Schlegel und Friedrich Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 12 
(1983), S. 335-354; vgl. auch Max L. Baeumer, Das moderne Phäno­
men des Dionysischen und seine „Entdeckung“ durch Nietzsche, 
in: Nietzsche-Studien 6 (1977) S. 123-153. Zum Phänomen des Dio­
nysischen beim jungen Nietzsche vgl. auch die fundierten Analysen 
von Manfred Landfester, in: Ders. (Hg.), Friedrich Nietzsche, Die 
Geburt der Tragödie. Schriften zu Literatur und Philosophie der 
Griechen, a. a. O., S. 486-501, 523-530.
39 Vgl. Götzen-Dämmerung, Was ich den Alten verdanke, § 4; 
KSA 6, S. 158. Vgl. Ecce Homo, Die Geburt der Tragödie, § 1-3; 
KSA 6, S. 310-313.
40 Vgl. Behler, a. a. O. S. 337.
41 Er entlieh im Sommer 1871 den dritten, Dionysos gewidmeten 
Band von Creuzers Symbolik aus der Universitätsbibliothek zu Ba­
sel. Vgl. Nietzsches Bibliothek, a. a. O. S. 49.

75

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stellungen - welche seine Konzeption weitgehend un­
ausgesprochen tragen - ihrerseits möglichst konzis 
auf den Begriff zu bringen.
Creuzer knüpft in dem von uns zu betrachtenden 
Textstück42 an die klassischen Überlegungen von Ari­
stoteles zu Bild (eiKcbv) und Metapher (percupopd)43 
an. Er bedient sich des aristotelischen Paradigmas 
„Wie ein Löwe stürmte er (Achilleus) daher“ (coq 
öe Aewv enopouoev) bzw. „Ein Löwe stürmte daher“ 
(Aecov enopouoe), um den „bildlichen Ausdruck“ in 
seiner Besonderheit zu erfassen und vom Begriff abzu­
grenzen. Der Unterschied zwischen Gleichnis als ex­
plizitem Vergleich und Metapher als implizitem, den 
Aristoteles an den beiden ähnlich gebauten Sätzen de­
monstriert, ist in dem uns hier interessierenden Zu­
sammenhang zu vernachlässigen. Wichtig ist vielmehr 
folgendes: Die durch bildliches Sprechen ergehende 
Aufforderung, die Vorstellung eines Löwen imagina­
tiv mit Achill in Verbindung zu setzen, hat nach Creu­
zer den Effekt, daß „mehrere Eigenschaften, die der 
Kraft, des Muthes, der unwiderstehlichen Furchtbar­
keit u.s.w. durch die metaphorische und bildliche Be­
zeichnung in den Brennpunkt eines einzigen Ein­
drucks zusammengedrängt“ werden. Dieser präsentie­
re sich der Seele „auf einmal“. Immer bleibe es „we­
sentliche Eigenschaft“ aller bildlichen „Darstellungs­

42 Georg Friedrich Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten 
Völker, besonders der Griechen, Bd. I, Leipzig und Darmstadt 
1819, Drittes Kapitel: Ideen zu einer Physik des Symbols und des 
Mythus, § 28, S. 56 f. - Sämtliche der folgenden Creuzer-Zitate fin­
den sich auf den genannten beiden Seiten. Sie werden deshalb nicht 
im einzelnen nachgewiesen.
43 VgL Aristoteles, Rhetorik III, 4 (1406 b).

76

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


art“, „daß sie ein Einziges, ein Ungetheiltes giebt“. 
Und Creuzer sucht sie in der Divergenz zur begriff­
lichen verständlich zu machen: „Was der sondernde 
und sammelnde Verstand in successiver Reihe als ein­
zelne Merkmale zur Bildung eines Begriffs zusammen­
trägt, und ebenso successiv wieder in seine Bestand­
teile trennt, das giebt jene anschauliche Weise ganz 
und auf einmal.“ Glücklich gewählt sei deshalb die Be­
zeichnung des Bildlichen bei den Griechen als 
npooßoAn (Hinzuwerfen) ebenso wie der Ausdruck 
öie^oöoc (Durchgang) für „die langsame Verfahrens­
art des Verstandes“. In der Rede vom „discursiven 
Denken“ sei uns diese ursprünglich griechische Prä­
gung in der lateinischen Übersetzung vertraut.
Zweifellos ist für Nietzsche genau diese, anhand des 
Textes von Creuzer vorgestellte Figur der Opposition 
entscheidend, die zwischen einem ungeschiedenen, 
alle Eindrücke in eins zusammenschließenden Gan­
zen und einer durch die Ratio in einzelne Elemente 
auseinandergerissenen Wirklichkeit des Partikularen 
bestehe. Entsprechend erscheint Nietzsche die Auflö­
sung des in der frühen griechischen Tragödie lebendi­
gen Mythos durch den Sokratismus als Illustration 
eines Anaxagoras zugeschriebenen Gedankens: „im 
Anfang war alles beisammen; da kam der Verstand 
und schuf Ordnung“;44 eine Ordnung jedoch, die 
nach Nietzsche in der Bewegung unendlicher Refle­
xion zur Destruktion jener Geschlossenheit tendiert, 

44 Die Geburt der Tragödie, § 12; KSA 1, S. 87. Zum (montierten) 
Anaxagoras-Zitat Nietzsches vgl. vor allem den Bericht, den Aristo­
teles in seiner Physik (250 b 24-27) gibt. Vgl. Frg. 59 B 1 und 59 B 12 
(Diels/Kranz).

77

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welche die mythisch fundierte Kultur ausgezeichnet 
habe.
Ob freilich die Antithese zwischen Begriff und Bild 
als einander entgegengesetzte „Darstellungsarten“ 
letztlich weiterführt,45 dies ist eine Frage, der hier 
nicht weiter nachgegangen werden kann. Doch folgen­
des sei angemerkt: Zwar ist es richtig, das Moment des 
Anschaulichen, des Intuitiven insbesondere für die 
Kunst - in der nach Nietzsche das „zusammengezoge­
ne Weltbild“ des Mythos46 artikulierbar ist - gegen­
über dem Diskursiven zu betonen. Denn Kunst ist nie 
adäquat auf den Begriff zu bringen. Dies würde auch 
auf die Musik zutreffen, die für Nietzsche in der Tra­
gödienschrift eine hervorgehobene Rolle spielt.47 
Aber wenn gilt, daß jeglicher Umgang des Menschen 
mit einem Gegenüber stets bestimmt ist durch an­
schauliche wie begriffliche Elemente - gemäß der Ein­
sicht Kants, Gedanken ohne Inhalt, d. h. Begriffe 
ohne Anschauungen, seien leer, Anschauungen ohne 

45 Zum zweifelhaften Erklärungswert der Rede vom „Bild“ vgl. 
auch Gerhard Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol, a. a. O. S. 22-24.
46 Die Geburt der Tragödie, § 23; KSA 1, S. 145.
47 Die ,Sprache' der Musik soll Nietzsche zufolge jenes „Ur-Eine“ 
symbolisieren, das Schopenhauer Wille genannt hatte und in dem er 
die positive Bestimmung der von Kant für unbestimmbar gehalte­
nen „negativen“ Größe des Dings an sich selbst gefunden zu haben 
glaubte (vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 
22 ff.; vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, bes. B 306-B 309). Mit 
der These, daß die Musik als „allgemeine Sprache“ Artikulation der 
universalia ante rem sei, schließt sich Nietzsche Schopenhauer an 
(vgl. das Schopenhauer-Zitat in: Die Geburt der Tragödie, § 16; 
KSA 1, S. 105 f.). Medium der Unbegrifflichkeit ist das musikali­
sche Tongefüge wie das plastisch oder poetisch gestaltete Bildliche 
für Nietzsche, weil es jeweils nicht Instrument der Sonderung, Dis­
kretion und Spezifikation eines Zusammenhängenden ist.

78

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriffe aber blind48 -, so ist die im Sinne einer Alter­
native formulierte Entgegensetzung von Begriff und 
Bild falsch. Denn auch ästhetischer Erfahrung wie 
künstlerischer Produktion ist es unmöglich, auf eine 
Bestimmtheit ihres Gegenstandes zu verzichten, und 
solche Bestimmtheit ist allein über den Begriff herstell­
bar. Kant zufolge gibt die Kunst nicht wenig, sondern 
unendlich „viel zu denken“.49 Und dies hat erst recht 
Gültigkeit, wenn sie, wie im Falle des frühen Nietz­
sche, nicht wie bei Schopenhauer als „Quietiv alles 
Wollens“ gedacht ist,50 sondern in Gestalt von Deu­
tungsmustern auch menschliche Praxis leiten soll.
Denn die griechische Tragödie gilt Nietzsche - zumin­
dest bis zu Euripides - als Paradigma einer kulturellen 
Institution, in der mythische Traditionen in ästhe­
tischem Gewand lebendig sind.51 Dadurch stiftet sie 
einen Rahmen öffentlicher Kommunikation, einen 
universellen Grund, der das Leben in der Polis trägt. 
Die griechische Tragödie - und auch ihr modernes 
Pendant, das Nietzsche in Richard Wagners Musikdra­
men zu erkennen glaubt - ist deshalb nicht als bloßes 
Vergnügen an alten mythischen Geschichten zu be­
greifen, das planer Zerstreuung diente. Der Mythos 
hat für Nietzsche andere und tieferliegende Funktio­
nen, die er zunächst negativ formuliert: „Ohne My­

48 Kant, Kritik der reinen Vernunft A 51/B 75; vgl. A 239/B 298, A 
258/B 314.
49 Vgl. Kant, Kritik der Urteilskraft, § 49, Akademie-Ausgabe, Bd. 
V,S. 314.
50 Vgl. Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I, 
§ 48; Sämtliche Werke, ed. von Löhneysen, a. a. O. Bd. I, S. 327; vgl. 
auch S. 328.
51 Vgl. Die Geburt der Tragödie, § 10; KSA 1, S. 73 f.

79

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thus [...] geht jede Cultur ihrer gesunden schöpferi­
schen Naturkraft verlustig: erst ein mit Mythen um­
stellter Horizont schliesst eine ganze Culturbewe- 
gung zur Einheit ab.“52 Und er fährt fort: „Die Bilder 
des Mythus müssen die unbemerkt allgegenwärtigen 
dämonischen Wächter sein, unter deren Hut die junge 
Seele heranwächst, an deren Zeichen der Mann sich 
sein Leben und seine Kämpfe deutet: und selbst der 
Staat kennt keine mächtigeren ungeschriebnen Geset­
ze als das mythische Fundament, das seinen Zusam­
menhang mit der Religion, sein Herauswachsen53 aus 
mythischen Vorstellungen verbürgt.“54
Als Agenten der Zerstörung einer solchen in Traditio­
nen wurzelnden Lebensform stilisiert Nietzsche So­
krates, durchaus in Übereinstimmung mit dessen Zeit­
genossen, zum Beispiel Aristophanes.55 Vollzogen 
worden sei die Vernichtungstat allerdings nicht von 
Sokrates selbst, sondern durch dessen ,Werkzeug* Eu­
ripides, den jüngsten der klassischen Tragödiendich­
ter: „Euripides war in gewissem Sinne nur Maske: die 
Gottheit, die aus ihm redete, war nicht Dionysos, 
auch nicht Apollo, sondern ein ganz neugeborner Dä­
mon, genannt Sokrates “56 Den sozusagen handgreifli­
chen Beweis für seine These sieht Nietzsche in den ver­
einzelten überlieferten Berichten, in denen von einem 

52 Ebd. § 23, S. 145.
53 Zumindest für heutige Ohren formuliert Nietzsche hier leicht 
mißverständlich: „Herauswachsen“ ist nicht im Sinne eines „Ent­
wachsens“ zu lesen, sondern als „Emporwachsen“, wenn anders 
Nietzsches Aussage nicht in sich widersprüchlich sein soll.
54 Die Geburt der Tragödie, § 23; KSA 1, S. 145.
55 Vgl. seine Komödie: Wolken (NecpeAai), z. B. Vers 247 f., 
366 ff.
56 Die Geburt der Tragödie, § 12; KSA 1, S. 83.

80

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besonderen Einfluß des Sokrates auf Euripides die 
Rede ist: „Dass Sokrates eine enge Beziehung der Ten­
denz zu Euripides habe, entging dem gleichzeitigen 
Alterthume nicht; und der beredteste Ausdruck für 
diesen glücklichen Spürsinn ist jene in Athen umlau­
fende Sage, Sokrates pflege dem Euripides im Dichten 
zu helfen.“57 So ist es zu lesen bei Diogenes Laertius.58 
Euripides bricht Nietzsche zufolge mit den Überzeu­
gungen seiner Vorgänger Aischylos und Sophokles, in­
sofern er den Mythos als Folie der Aussage preisgibt 
und stattdessen die Banalitäten des Alltags als Hand­
lungsrahmen etabliert: „Der Mensch des alltäglichen 
Lebens drang durch ihn (sc. Euripides) aus dem Zu­
schauerraum auf die Scene, der Spiegel, in dem früher 
nur die grossen und kühnen Züge zum Ausdruck ka­
men, zeigte jetzt jene peinliche Treue, die auch die 
misslungenen Linien der Natur gewissenhaft wieder- 
giebt.“59 Odysseus, „der typische Hellene der älteren 
Kunst“, sinke unter den Händen des Euripides und 
seiner Nachfolger „zur Figur des Graeculus herab, 
der von jetzt ab als gutmüthig-verschmitzter Haus- 
sclave im Mittelpuncte des dramatischen Interesses 
steht“.60 Damit ist Euripides unverkennbar als drama­
tisches Pendant zu Sokrates gezeichnet, der die Philo­
sophie auf die Märkte und Gassen trägt und von Last­
eseln spricht, von Schmieden, Schustern und Ger­

57 Ebd. § 13, S. 88.
58 Vgl. Diogenes Laertius, Leben und Meinungen berühmter Philo­
sophen II, 18 (in der von Otto Apelt übersetzten, mit einem Vor­
wort von Hans Günter Zeki versehenen Ausgabe bei Meiner, Ham­
burg 1990, S. 82).
59 Die Geburt der Tragödie, § 11; KSA 1, S. 76.
60 Ebd.

81

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bern.61 Wichtig ist die von Sokrates mit solchen Reden 
ganz bewußt vollzogene - und von Euripides in den 
Augen Nietzsches poetisch nachvollzogene - Abwen­
dung von Gelehrsamkeit und ,Bildung4. Hippias, der 
betroffen fragt, wer denn jener Unbekannte sei, des­
sen Argumente Sokrates vorführe, der doch überaus 
ungeschliffen (änaiöeuroq) sein müsse, in ernsthafter 
Sache mit so gemeinen Dingen wie einem Topf 
(xürpu) aufzuwarten, antwortet Sokrates, der selbst 
sich hinter der vorgeschobenen Figur verbirgt: „Er ist 
eben so einer, Hippias, gar kein feiner Mann, sondern 
so aus dem Haufen, der sich um nichts kümmert als 
um das Wahre.“ (Toioüroc nc, d> ’lnnio, oü 
Kopipöc, äAAd oupcpcroc, oüöev äAAo <ppovri£cov 
n tö äAnöec;.)62 Wo es aber um Wahrheit im Sinne der 
Beantwortung der Frage nach dem li conv geht, kann 
es Sokrates zufolge nicht darauf ankommen, mit 
Kenntnissen und schönen Reden zu glänzen, nicht 
darauf, formvollendet Geschichten (Mythen) zu er­
zählen, sondern den Begriff der verhandelten Sache 
zu erfassen, der allen ihren konkreten, individuellen 
Gestalten gemeinsam ist.63
In seiner Vorlesung über Die vorplatonischen Philoso­
phen betont Nietzsche diesen Zug an Sokrates, seine 
Gleichgültigkeit gegenüber aller Gelehrsamkeit, be­
sonders, wobei er ihn freilich überzeichnet, indem er 
ihn um die Ironie verkürzt, die immer mitschwingt, 
wenn Sokrates sich als einen ungelehrten Menschen 

61 Platon, Symposion, 221 e; vgl. Gorgias, 491 a; Hippias Maior, 
288 d. Vgl. auch Xenophon, Memorabilien, I, 2, 37.
62 Platon, Hippias Maior, 288 d (Übersetzung nach Schleierma­
cher).
63 Vgl. z. B. Platon, Euthyphron, 6 d f.

82

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(iöiwinv dvöpGonov)64 ausgibt:65 Sokrates, so Nietz­
sche, „unterscheidet sich von allen früheren Philoso­
phen durch seine plebejische Abkunft und durch eine 
ganz geringe Bildung. Gegen die ganze Kultur und 
Kunst war er immer feindselig“.66
Der Punkt ist, daß für Nietzsche in der „Incommensu- 
rabilität“ des im Medium der älteren Tragödie sich aus­
sprechenden Mythos der Grund jenes Kampfes liegt, 
den Sokrates und sein Vollstrecker Euripides gegen 
sie einleiten.67 Woran sich kein Maß anlegen läßt, was 
der Anstrengung des Begriffs prinzipiell sich ent­
zieht, muß nach Nietzsche einer Natur wie Sokrates, 
dessen Orientierungsmittel die Logoi sind, aufs Tief­
ste widerstreben. Euripides, den Vollstrecker der so- 
kratischen Tendenz, sieht Nietzsche am Ende seines 
Lebens mit dem späten, Dionysos und seinen Kult be­
handelnden Werk BdKxai wehmütig Abbitte leisten 
für den Irrtum, „jene alten Volkstraditionen, jene sich 
ewig fortpflanzende Verehrung des Dionysos“ befein­
det zu haben.68 Jedoch zu spät: „Mag nun auch Euripi­
des uns durch seinen Widerruf zu trösten suchen, es 

64 Vgl. Platon, Ion, 532 e 1.
65 Schließlich hat er, wie wir im Phaidon (96 a ff.) erfahren, in seiner 
Jugend zum Beispiel die Naturphilosophen offenbar gründlichst 
studiert, ohne daß diese ihm allerdings die erhofften Antworten auf 
seine Fragen geboten hätten. Nietzsche möchte diesen Bericht als 
„Entwicklungsgeschichte“ Platons lesen (Die vorplatonischen Phi­
losophen, Musarion-Ausgabe, Bd. IV, S. 356), doch auch Xenophon 
zufolge (Memorabilien IV, 7, 3) war Sokrates auf dem Feld der Na­
turkunde und Mathematik keineswegs unkundig.
66 Die vorplatonischen Philosophen, Musarion-Ausgabe, Bd. IV, 
S. 355; vgl. auch S. 356.
67 Die Geburt der Tragödie, §11,12; KSA 1, S. 80 f.
68 Ebd. S. 82.

83

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelingt ihm nicht: der herrlichste Tempel liegt in Trüm­
mern; was nützt uns die Wehklage des Zerstörers und 
sein Geständniss, dass es der schönste aller Tempel ge­
wesen sei?“69
Ob Nietzsches Deutung des Euripides philologisch 
zu halten ist, ob dessen Verhältnis zu Sokrates korrekt 
skizziert ist, können wir im Zusammenhang unserer 
Überlegungen vernachlässigen.70 Wichtig ist die Posi­
tion, für die beide bei Nietzsche stehen: die Depoten- 
zierung des Mythos als Verständigungshorizont, der 
nicht auf der Schärfe des Begriffs gegründet ist, auf 
der Kraft des besseren Arguments, sondern auf einen 
traditional verankerten - freilich nie orthodox abge­
schlossenen - Kanon exemplarischer Geschichten, 
aus deren je besonderer Ausgestaltung die spezifische 
Aussage sich ablesen läßt.

69 Ebd. S. 83.
70 Wohl als erster hat Bruno Snell in seinem Buch Die Entdeckung 
des Geistes. Studien zur Entstehung des europäischen Denkens bei 
den Griechen, Göttingen 1946 (S. 114-116,127) darauf aufmerksam 
gemacht, daß Nietzsche stark vom Euripidesbild der Brüder Schle­
gel beeinflußt ist, das seinerseits auf der überaus kritischen Haltung 
des Aristophanes zu Euripides fußt (vgl. besonders den vierten Akt 
seiner Frösche [Büipaxoi]). Neuere Forschungen haben den Erweis 
einer direkten Abhängigkeit Nietzsches von August Wilhelm Schle­
gels Vorlesungen über dramatische Kunst und Litteratur (vgl. beson­
ders die „Achte Vorlesung“), in denen dieser vor allem Gedanken 
seines Bruders Friedrich explizierte, erbracht. Vgl. Ernst Behler, So­
krates und die griechische Tragödie. Nietzsche und die Brüder 
Schlegel über den Ursprung der Moderne, in: Nietzsche-Studien 
Bd. 18 (1989) S. 141-157.

84

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 9. Kunst und Erkenntnis und das „richtige Leben“

Für den frühen Nietzsche hat die Kunst als Ausdruck 
des Mythos eine ähnliche Bedeutung und Funktion, 
wie sie ihr auch Hegel im Prinzip zuspricht und die 
noch Kant ihr nie beigelegt hätte: ihre „höchste Auf­
gabe" löst sie - sagt Hegel - erst dann, „wenn sie sich 
in den gemeinschaftlichen Kreis mit der Religion und 
Philosophie gestellt hat und nur eine Art und Weise 
ist, das Göttliche, die tiefsten Interessen des Men­
schen, die umfassendsten Wahrheiten des Geistes 
zum Bewußtsein zu bringen und auszusprechen".71 
Wie er es in seinem Satz vom Ende der Kunst formu­
liert hat, hält freilich Hegel die Kunst gerade „nach 
der Seite ihrer höchsten Bestimmung" für ein dem mo­
dernen Menschen unwiederbringlich verlorenes „Ver­
gangenes".72 Denn ihm kann „die Kunst nicht mehr 
als die höchste Weise, in welcher die Wahrheit sich Exi­
stenz verschafft", gelten.73 Philosophie als Denken 
des Allgemeinen hat sie darin abgelöst. Grundsätzlich 
konkurrenzfähig mit Philosophie als Wissenschaft 
aber ist die Kunst für Hegel - und dies ist ja keines­
wegs selbstverständlich, wird jedoch ebenfalls von 
Nietzsche unterstellt -, weil auch sie eine Form der 

71 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, Theorie-Werk­
ausgabe, Bd. 13, S. 20 f.
72 Ebd. S. 25. Zu den verschiedenen Deutungsmöglichkeiten des 
Hegel-Satzes vom Ende der Kunst, auf die ich hier nicht eingehen 
kann (doch vgl. S. 86f., Anm. 77), und ihrer Plausibilität vgl. Odo 
Marquard, Kunst als Kompensation ihres Endes, in: Aesthetica und 
Anaesthetica, Paderborn/München/Wien/Zürich 1989, S. 113-121, 
bes. 114-116. Vgl. auch Ders., Exile der Heiterkeit, ebd. S. 58 (vgl. 
dort auch Anm. 40, S. 148).
73 Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, a. a. O. S. 141.

85

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Äußerung und Darstellung des Wahren" ist.74 Wahr­
heit bzw. Wahres ist hier nicht, wie üblich, zu verste­
hen im Sinne des als Urteil formulierten Geltungsan­
spruchs. Gemeint ist vielmehr eine je bestimmte Stufe 
der Selbstauslegung des menschlichen Geistes, die Ar­
tikulation menschlichen Selbstverständnisses, das erst 
im Durchgang durch ein Unendliches, im „Ganzen" 
als schlechthin Wahren letztgültig zu sich komme.75 
Nietzsche vollzieht also, von Hegel her gedacht, eine 
modernitätsverleugnende Umkehr, wenn er in seiner 
vielzitierten, programmatischen Formel sagt: „nur als 
aesthetisches Phänomen ist das Dasein und die Welt 
ewig gerechtfertigt“76 Für Hegel dagegen läßt sich die 
Welt nachchristlich nicht mehr im Medium der Kunst 
begreifen.77 Den Griechen sei es möglich gewesen, ihr 
Selbst- und Weltverständnis „im Elemente des Kunst­
werks" darzustellen: als Gedanke, der im sinnlichen, 

74 Ebd. S. 127. Nietzsche würde es zwar ablehnen, Kunst und Wahr­
heit in einem Atemzuge zu nennen, wie Hegel dies tut. Doch ist He­
gels Wahrheitsbegriff (vgl. die folgende kurze Erläuterung) nicht 
derjenige, den Nietzsche kritisiert. (Vgl. unten, S. 88f.) Nietzsche 
könnte sich in dem genannten Punkt der Sache nach an Hegel an­
schließen, nicht aber seiner Terminologie.
75 Vgl. Phänomenologie des Geistes, neu hrsg. v. Hans-Friedrich 
Wessels u. Heinrich Clairmont, mit einer Einleitung v. Wolfgang 
Bonsiepen, Hamburg 1988, Vorrede, insbes. S. 15 („Das Wahre ist 
das Ganze“). Vgl. Vorlesungen über die Ästhetik I, a. a. O. S. 128— 
130.
76 Die Geburt der Tragödie, § 5; KSA 1, S. 47. Vgl. ebd. § 24, S. 152.
77 Vgl. Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, a. a. O., S. 23 f. - 
Die angegebenen Seiten belegen im übrigen die Deutung des Hegel- 
Satzes vom Ende der Kunst, die Odo Marquard in Übereinstim­
mung mit Hans-Georg Gadamer vorschlägt: Hegel geht es mit die­
sem Satz nicht - wie es sich zunächst nahezulegen scheint - darum, 
den Absolutheitsanspruch der Kunst, wie er in der Philosophie und 
Literatur der Romantik formuliert wurde, als Überforderung zu

86

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anschaulichen Material seinen adäquaten Ausdruck 
gefunden und in seiner Plastizität sich gezeigt habe. 
Die Welt in dieser Weise, die „dem Sinnlichen so ver­
wandt und freundlich ist“, auszulegen, aber ist Hegel 
zufolge dem modernen, nachantiken Menschen ver­
wehrt.* 78 Die in der Geburt der Tragödie proklamierte 
und am Vorbild der frühen Griechen orientierte „aes- 
thetische Metaphysik“79 Nietzsches nun stellt mensch­
liche Wirklichkeits- und Selbstdeutung, wie gezeigt, 
genau in jenen Formen dar, die für Hegel längst durch 
den Begriff überwunden sind: in „adäquaten Beispie­
len“, in „konkreten, nach Zeit und Ort bestimmten 
Bildern, wobei denn Namen und allerhand sonstige 
äußerliche Umstände nicht fehlen dürfen“.80 
Einleuchtend ist, daß eine auf die Mittel des Begriffs 
verzichtende „aesthetische Metaphysik“, wie sie 
Nietzsche vorschwebt,81 überhaupt keinen Bedarf 
mehr für den Anspruch auf Begründbarkeit mensch­
lichen Tuns sieht. So muß Sokrates, der sich unabläs­
sig um sie bemüht, Nietzsche als „despotische(r) Logi­
ker“82 erscheinen, der sucht, wo es gar nichts zu fin­
den geben kann. Der frühe Nietzsche würde deshalb 
für sich reklamieren, Hegel, für den die Erkenntnis 

diagnostizieren, vor der die Kunst schließlich kapitulieren muß. 
Sondern Hegel meint mit seinem Satz vom Ende der Kunst das 
Ende der antiken Kunstreligion, die durch die christliche Religion 
und ihr entsprechende Weltbilder und Aussageformen abgelöst 
wird (Belege, s. S. 85, Anm. 72).
78 Hegel, Vorlesungen über Ästhetik I, a. a. O. S. 23 f.
79 Die Geburt der Tragödie, § 5; KSA 1, S. 43.
80 Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, a. a. O. S. 63.
81 Vgl. dazu Volker Gerhardt, Von der ästhetischen Metaphysik 
zur Physiologie der Kunst, in: Nietzsche-Studien 13 (1984) S. 375 f.
82 Die Geburt der Tragödie, § 14; KSA 1, S. 96.

87

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


am Ende zur „Erlösung“ führt,83 hinter sich gelassen 
zu haben und keineswegs etwa hinter ihn zurückgefal­
len zu sein. Nietzsches Gewährsleute sind Kant, den 
Hegel bereits ,aufgehoben4 zu haben glaubte, und 
Schopenhauer.
Mochte Sokrates in Nietzsches Augen noch einem 
„Rausch des Logos“84 huldigen, indem er vom 
eScTdteiv jemals abzulassen sich weigerte, obwohl er 
sich eingestand, nicht zu wissen, so sind wir Nietz­
sche zufolge doch spätestens seit Kant aus diesem 
Rausch unweigerlich erwacht. Seither ist zumindest 
für den jungen Nietzsche das Vertrauen in die Macht 
der Begriffe als Instrumente der Welterschließung 
und Handlungssteuerung obsolet. Kant - mitsamt sei­
nem Erben Schopenhauer - sei „der schwerste Sieg ge­
lungen, der Sieg über den im Wesen der Logik verbor­
gen liegenden Optimismus“.85
Worin besteht nun die große, einer „ungeheuren Tap­
ferkeit und Weisheit“86 entsprungene Tat Kants? Wie 
vollzog er die Überwindung des in der „Logik“ - die 
Nietzsche hier als Inbegriff theoretischer Vernunft 
versteht - „verborgenen“ Optimismus? „Wenn dieser 
(sc. Optimismus) an die Erkennbarkeit und Ergründ- 
lichkeit aller Welträthsel, gestützt auf die ihm unbe­

83 Vgl. oben, § 6.
84 So die schöne Formulierung von Helmut Meinhardt in seiner 
Einleitung zu dem von ihm übersetzten und kommentierten Spät­
dialog Platons Der Sophist, Stuttgart 1990, S. 4, die ich hier - seinen 
eigenen Intentionen zuwiderlaufend - zur Charakterisierung der 
Einschätzung des Sokrates durch Nietzsche sozusagen zweckent­
fremde. Denn für Meinhardt ist Sokrates gerade derjenige, der die 
„Selbstzügelung der Rationalität“ zuerst vorantreibt.
85 Die Geburt der Tragödie, § 18; KSA 1, S. 118.
86 Ebd.

88

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denklichen aeternae veritates, geglaubt und Raum, 
Zeit und Causalität als gänzlich unbedingte Gesetze 
von allgemeinster Gültigkeit behandelt hatte, offen­
barte Kant, wie diese eigentlich nur dazu dienten, die 
blosse Erscheinung, das Werk der Maja, zur einzigen 
und höchsten Realität zu erheben und sie an die Stelle 
des innersten und wahren Wesens der Dinge zu setzen 
und wirkliche Erkenntniss von diesem dadurch un­
möglich zu machen, d. h., nach einem Schopen- 
hauer’schen Ausspruche, den Träumenden noch fe­
ster einzuschläfern.“87
Zu beachten ist, daß Nietzsche hier den Kant Schopen­
hauers ins Feld führt: nicht allein der Schopenhauer 
ausdrücklich zugeschriebene „Ausspruch“ stammt 
aus dessen Feder, sondern der ganze Passus läßt sich 
als montiertes Schopenhauer-Zitat erweisen.88 Dabei 
unternimmt es Nietzsche, eine für Schopenhauers 
Kantverständnis zentrale Umdeutung eines wichti­
gen Theoriestücks der kritischen Transzendentalphi­
losophie noch zu verschärfen. Schopenhauer sieht in 
der Unterscheidung von Erscheinung und Ding an 
sich Kants „größtes Verdienst“.89 Das aber, was er aus 
diesem Kantischen Gedanken als fundamentale Er­
kenntnis und unvergänglichen Gewinn für die Philo­
sophie herausliest, ist von vornherein eingefärbt, 
wenn nicht belastet, durch eine Perspektive, die Scho­
penhauer in diesem Punkt als Vorläufer neukantiani­
scher Tendenzen zeigt: er versteht Kant als Vollender 

8  Ebd.7
88 Vgl. Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I, 
Anhang. Kritik der Kantischen Philosophie; Sämtliche Werke, 
a. a. O. Bd. I, S. 568.
89 Ebd. S. 564.

89

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Platons. So sagt er in seiner - dem ersten Band der 
Welt als Wille und Vorstellung angehängten - „Kritik 
der Kantischen Philosophie“: „Denn ganz aus sich 
selbst, auf eine völlig neue Weise, von einer neuen Sei­
te und auf einem neuen Wege gefunden, stellte er (sc. 
Kant) hierin dieselbe Wahrheit dar, die schon Platon 
unermüdlich wiederholt und in seiner Sprache mei­
stens so ausdrückt: diese den Sinnen erscheinende 
Welt habe kein wahres Sein, sondern nur ein unaufhör­
liches Werden, sie sei und sei auch nicht, und ihre Auf­
fassung sei nicht sowohl eine Erkenntnis als ein 
Wahn.“90
Im Mittelpunkt der Schopenhauerschen Kantinterpre­
tation, deren Tenor Nietzsche sich völlig zu eigen 
macht, steht nicht das viele Leser beschäftigende und 
zum Teil schockierende Problem der von Kant be­
haupteten Unerkennbarkeit der Dinge an sich selbst. 
Schließlich war es - wie er überzeugt war - Schopen­
hauer selbst gelungen, das eine und einzige, den 
Grund der Welt bildende Ding an sich zu ermitteln: 
den Willen.91 Wie Platon meint Schopenhauer einen 
Zugang zum eigentlichen, dem Bewußtsein freilich zu­
nächst verdeckten Sein der Dinge gefunden zu haben. 
Was er - und in seiner Nachfolge Nietzsche - an 
Kants Überlegungen zu Erscheinung und Ding an 
sich selbst rühmt und weshalb er ihn in die Tradition 
Platons stellt, ist Kants angebliche Einsicht in den Sta­
tus der Erscheinung als Produkt der Täuschung und 

90 Ebd. S. 566.
91 Vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 21- 
24; ebd. S. 169-192 (et passim); vgl. auch Die Welt als Wille und Vor­
stellung II, Kap. 25: Transzendente Betrachtung über den Willen als 
Ding an sich; Sämtliche Werke, Bd. II, S. 411-423.

90

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Wahns. Sei zwar dem natürlichen Bewußtsein die 
mit den Sinnen wahrnehmbare Welt die Realität 
schlechthin, an die es als erkennendes rezeptiv heran­
trete, so hat Kant für Schopenhauer unbezweifelbar 
dargetan, daß diese Welt - im Gegenteil - nichts ist als 
ein (undurchschautes) Werk des Subjekts. Demgemäß 
spricht Schopenhauer von der „Phantasmagorie der 
objektiven Welt", deren Zustandekommen Kant 
durch Aufdeckung der „ganze(n) Maschinerie unse­
res Erkenntnisvermögens" bloßgelegt habe.92 Und als 
„die Basis der ganzen Kantischen Philosophie", „ihre 
Seele und ihr allergrößtes Verdienst" wertet er die 
„deutliche Erkenntnis und ruhige, besonnene Darstel­
lung dieser traumartigen Beschaffenheit der ganzen 
Welt".93
Schopenhauer unterstellt damit Kant die Preisgabe 
der insbesondere in der zweiten Auflage der Kritik 
der reinen Vernunft von ihm jedoch verfochtenen 
Überzeugung von einer zwar nicht formaliter, wohl 
aber materialiter subjektamzZ^Tzg/gezz Existenz der 
Dinge außer uns.94 Schopenhauer rückt somit Kant in 
eine Position, gegen die dieser in einem berühmten Zu­
satz zur zweiten Auflage der Kritik der reinen Ver­
nunft, der „Widerlegung des Idealismus", ausdrück­
lich argumentiert: in die des dogmatischen Idealisten 

92 Kritik der Kantischen Philosophie; Sämtliche Werke, Bd. I, S. 
567.
93 Ebd.
94 Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XXXIX (Anm.), B 274- 
279 (= Widerlegung des Idealismus); vgl. auch die derselben Thema­
tik gewidmeten späten nachgelassenen Reflexionen, in: Akademie- 
Ausgabe, Bd. XVIII, S. 610 ff. (Nr. 6311 ff.) sowie den in der zwei­
ten Auflage der Kritik der reinen Vernunft getilgten Vierten Paralo- 
gismus (A 366-380).

91

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach der Art Berkeleys, der „die Dinge im Raum für 
bloße Einbildungen erklärt“.95 Im Blick auf sein Kant­
verständnis folgerichtig, zieht Schopenhauer die er­
ste, „idealistische“ Auflage der Kritik der reinen Ver­
nunft der zweiten deutlich vor: dort habe Kant „mit 
eben der Entschiedenheit wie Berkeley und ich die in 
Raum und Zeit vorliegende Außenwelt für bloße Vor­
stellung des sie erkennenden Subjekts erklärt“.96 
Im Anschluß an Schopenhauers Überlegungen ist 
dann für Nietzsche klar: Träumende sind wir in unse­
rer Beziehung zur Welt, nicht Wahrheiten Entschlüs­
selnde, als die wir uns gleichwohl wähnen. So verken­
nen wir nicht nur die Welt, sondern auch uns selbst. 
Die Konstitution des Menschen entspricht nach 
Nietzsche ganz und gar nicht jener „unerhörte(n) 
Hochschätzung des Wissens und der Einsicht“,97 für 
die Sokrates steht. Damit aber entfällt von Nietzsches 
Voraussetzungen her bereits das Fundament, auf dem 
Sokrates eine verläßliche, weil vernünftig zu rechtfer­
tigende Philosophie des richtigen Lebens bauen zu 
können glaubte. Die im Erkenntnisoptimismus liegen­
de Illusion - und deshalb ist Sokrates für ihn keines­
wegs ein bloß historisches Problem - sieht Nietzsche 
in der Tragödienschrift noch immer lebendig, noch als 
„Untergrund“ gegenwärtiger Kultur wirksam.98
Um zu begreifen, was gemeint ist, braucht man nur 
daran zu denken, daß im Jahr der Fertigstellung der 
Geburt der Tragödie, 1871, ein philosophisches Werk 

95 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 274.
96 Schopenhauer, Kritik der Kantischen Philosophie; Sämtliche 
Werke, Bd. I, S. 586.
97 Die Geburt der Tragödie, § 13; KSA 1, S. 89.
98 Ebd. § 18, S. 118.

92

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erschien, das von der Bewunderung anscheinend un­
beschränkt erfolgreicher Erkenntnis, wie sie insbeson­
dere den Naturwissenschaften gelinge, seinen Aus­
gang nimmt: Hermann Cohens Buch Kants Theorie 
der Erfahrung. Den „Geltungswert“ des faktisch in 
seinem Glanz vor Augen Liegenden nun auch philoso­
phisch zu sichern, darin besteht Cohens Anliegen." 
Dabei beruft er sich - zu Unrecht - auf Kants Kritik 
der reinen Vernunft. Bezeichnend ist, daß die Proble­
matik des Dings an sich selbst, die für Kants frühe Le­
ser ebenso zentral gewesen war wie noch für Schopen­
hauer und Nietzsche, Cohen überhaupt nicht mehr 
als Problematik gilt: sie ist für ihn ein bloßes „Ge­
rücht“, dem er als kritischer Philosoph sein Ohr gelie­
hen habe, um ihre kolossale Überbewertung durch 
die bisherige Kantinterpretation festzustellen.99 100 Vom 
konsequenten Idealisten, als der Kant von Schopen­
hauer und in seiner Nachfolge Nietzsche gezeichnet 
wird, ist nicht mehr die Rede.
Nietzsche aber sieht in Kant den Kritiker jenes „im 
Wesen der Logik101 verborgen liegenden Optimis­
mus“,102 als dessen Stammvater ihm Sokrates gilt. So­
krates sei „der Erste“ gewesen, welcher „der Wissen­
schaft nicht nur leben, sondern - was bei weitem mehr 
ist - auch sterben konnte“. Nietzsche fährt fort: „Und 
deshalb ist das Bild des sterbenden Sokrates als des 
durch Wissen und Gründe der Todesfurcht enthobe­
nen Menschen das Wappenschild, das über dem Ein- 

99 Vgl. Hermann Cohen, Kants Theorie der Erfahrung, Berlin 1871.
io° Vgl. ebd. S. 502 f.
101 Zum Verständnis von „Logik“ an dieser Stelle vgl. oben, S. 88.
102 Die Geburt der Tragödie, § 18; KSA 1, S. 118.

93

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gangsthor der Wissenschaft einen Jeden an deren Be­
stimmung erinnert, nämlich das Dasein als begreiflich 
und damit als gerechtfertigt erscheinen zu machen“.103 
Jedoch wenn Wissenschaft dies gar nicht leisten kann - 
weil sie die ,nackte4, und das heißt für Nietzsche sub­
jektunabhängige Wahrheit niemals zu fassen be­
kommt -, muß gerade dem modernen, aufgeklärten 
Bewußtsein der ästhetisch formulierte Mythos als Be­
zugsrahmen einer Kultur wieder interessant werden. 
Kants kopernikanische Wende,104 105 der Aufweis, daß 
die Erkenntnis der Welt durch und durch von apriori­
schen Leistungen menschlicher Subjektivität geprägt 
ist, so daß einer perspektivisch ungebrochenen, nack­
ten Wahrheit ,an sich4 nachzujagen, einem Phantom 
nachzujagen hieße - diese kopernikanische Wende 
führt Nietzsche zu folgender Überlegung: Ist der 
Mensch zur strengen Objektivität, zur Sachlichkeit 
gar nicht fähig, weil er sich bei allem, was er tut, stets 
in seine eigenen Bezugssysteme einspinnt, und ist so­
mit „die ganze Welt als geknüpft an den Menschen, als 
den unendlich gebrochenen Wiederklang eines Ur­
klanges, des Menschen44105 zu begreifen, so erscheint 
der Mythos plötzlich als keineswegs defizientes, 
durch den Logos überwundenes Medium der Welt- 
und Selbstinterpretation.
Zumal wenn in den Blick tritt, was wir Nietzsche zu­
folge gegen ihn eintauschten. „Man stelle44 neben 
einen auf „mythische(m) Fundament44 sicher stehen­

103 Ebd. § 15, S. 99.
104 Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Vorrede zur zweiten Auf­
lage, B VII ff.
105 Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, § 1;
KSA 1, S. 883.

94

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Menschen, so Nietzsche in der Geburt der Tragö­
die, „den abstracten, ohne Mythen geleiteten Men­
schen, die abstracte Erziehung, die abstracte Sitte, das 
abstracte Recht, den abstracten Staat: man vergegen­
wärtige sich das regellose, von keinem heimischen My­
thos gezügelte Schweifen der künstlerischen Phanta­
sie: man denke sich eine Cultur, die keinen festen und 
heiligen Ursitz hat, sondern alle Möglichkeiten zu er­
schöpfen und von allen Culturen sich kümmerlich zu 
nähren verurtheilt ist - das ist die Gegenwart, als das 
Resultat jenes auf Vernichtung des Mythus gerichte­
ten Sokratismus. Und nun steht der mythenlose 
Mensch, ewig hungernd, unter allen Vergangenheiten 
und sucht grabend und wühlend nach Wurzeln, sei es 
dass er auch in den entlegensten Alterthümern nach ih­
nen graben müsste. Worauf weist das ungeheure histo­
rische Bedürfniss der unbefriedigten modernen Cul­
tur, das Umsichsammeln zahlloser anderer Culturen, 
das verzehrende Erkennenwollen, wenn nicht auf den 
Verlust des Mythus, auf den Verlust der mythischen 
Heimat, des mythischen Mutterschoosses? Man frage 
sich, ob das fieberhafte und so unheimliche Sichregen 
dieser Cultur etwas Anderes ist, als das gierige Zugrei­
fen und Nach-Nahrung-Haschen des Hungernden - 
und wer möchte einer solchen Cultur noch etwas ge­
ben wollen, die durch alles, was sie verschlingt, nicht 
zu sättigen ist und bei deren Berührung sich die kräf­
tigste, heilsamste Nahrung in ,Historie und Kritik4 zu 
verwandeln pflegt?“106

106 Die Geburt der Tragödie, § 23; KSA 1, S. 145 f.

95

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auflösung ist für Nietzsche das Ergebnis jenes durch 
Sokrates initiierten Versuchs, das Leben des Men­
schen unter Verzicht auf ästhetisch-mythische Ele­
mente und Traditionen auf den Logos zu gründen.

96

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 7. Der Mensch als animal symbola formans
	§ 8. Zwei Weisen der Selbst- und Welterschließung: ästhetisch gebundener Mythos und sokratische Rationalität
	§ 9. Kunst und Erkenntnis und das „richtige Leben“

