3. Die Mythen oder die Logoi?
Asthetische und sokratische Kultur

§ 7. Der Mensch als animal symbola formans

Sokrates gilt Nietzsche als Zerstorer der griechischen
Tragodie, wenngleich die tatsichliche Vollstreckung
des Vernichtungswerks Euripides angelastet wird.!
Dazu spater Genaueres. Wichtig ist vorerst, zu erken-
nen, dafl es in Nietzsches Augen um weit mehr geht
als um den Zusammenbruch einer Gattung der Kunst.
Eine Lebensform ist es nach Nietzsche, die Sokrates
untergrub und schlieflich zum Einsturz brachte. Sie
beruhte auf isthetisch-mythischen Fundamenten und
umgriff gestaltend simtliche Lebensbeziige. In der
Kunst nimlich, speziell in der Tragodie, war der zu-
nichst religios gebundene Mythos Nietzsche zufolge
aufgegangen.? Urspriinglich ausgebildet worden war
er, um das mit allem Leben verkniipfte Schaudern und
Unbehagen zu distanzieren und zu bannen: ,Der
Grieche kannte und empfand die Schrecken und Ent-
setzlichkeiten des Daseins: um tberhaupt leben zu
konnen, musste er vor sie hin die glinzende Traumge-
burt der Olympischen stellen.“* Dies ist im iibrigen

1 Vgl. Die Geburt der Tragodie, § 11-15; KSA 1, S. 75-102. Vgl.
auch den von Nietzsche am 1. Februar 1870 in Basel gehaltenen Vor-
trag Socrates und die Tragoedie, KSA 1, S. 533-549.

2 Vgl. Die Geburt der Tragodie, § 10; KSA 1, S. 74

3 Ebd. § 3, S. 35.

63

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine These tiber den Ursprung des Mythischen, die
auch heute, zum Beispiel von Hans Blumenberg, ver-
treten wird.* Dafl die Griechen einen Urzustand des
Schrecklichen, die Herrschaft nackter Gewalt und bar-
barischer ,Natiirlichkeit’, annahmen, liest Nietzsche
an der Vorstellung eines dem olympischen vorgeschal-
teten Zeitalters grauenhafter Titanenkimpfe ab.’ Kei-
neswegs seien die Griechen als diejenigen zu begrei-
fen, als die man sie seit Winckelmann und Schiller
gern betrachte: als Verkorperung jener Idee anfing-
licher ,Harmonie“ in Gestalt einer ,,Einheit des Men-
schen mit der Natur®, die am Beginn aller Kultur ste-
he und unter deren Verlust der moderne Mensch
leide. Jener angebliche status naturalis vollendeter
Unschuld, fiir den Schiller das Kunstwort ,,naiv“ in
Geltung gebracht habe, sei in Wahrheit ,hochste Wir-
kung® von Kultur.®

Alle Kultur aber — gleichviel ob sie auf isthetisch-my-
thischen oder auf rational-begrifflichen, mithin sokra-
tischen, Fundamenten gebaut ist — zeichnet sich doch,
wie sich zeigen lassen wird, nach Nietzsche durch ein
Gemeinsames aus: sie ist Inbegriff symbolischer For-
men, um mit Cassirer zu sprechen. Auch und insbe-

4 Vgl. Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt a. M. 1979,
insbes. S. 40 ff.

5 Vgl. Die Geburt der Tragodie, § 3; KSA 1, S. 35-37.

6 Vgl. ebd. S. 37. Vgl. Friedrich Schiller, Uber naive und sentimenta-
lische Dichtung, in: Werke, ed. G. Gopfert, Miinchen 1981, Bd. II,
S. 540-606. — Vgl. zu dieser Thematik auch: Manfred Landfester,
Die Geburt der Tragodie: Struktur und Gehalt, 4. Heiterkeit und
Griechentum, in: Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragodie.
Schriften zu Literatur und Philosophie der Griechen, hrsg. u. erlau-
tert von Manfred Landfester, Frankfurt a. M./Leipzig 1994, S. 534
536.

64

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondere das von Nietzsche an den Griechen so bewun-
derte Phinomen des Dionysischen steht durchaus
nicht fiir das Stromenlassen blofler Natur, sondern fiir
etwas Gestaltetes.

Nur selten wird beachtet, dafl Nietzsche eine ,,unge-
heure Kluft“ sieht, ,welche die dionysischen Griechen
von den dionysischen Barbaren trennt“.” Deren dio-
nysische Feste, die wir ,aus allen Enden der alten
Welt“ nachweisen konnten — Dionysos ist ja bekannt-
lich kein origindr griechischer Gott, sondern ein aus
Thrakien oder Phrygien eingedrungener® —, verhalten
sich Nietzsche zufolge dem ,Typus“ nach ,besten
Falls“ zu ,dem Typus der griechischen [...], wie der
bartige Satyr, dem der Bock Namen und Attribute ver-
lieh, zu Dionysos selbst“.® Und weiter heifit es: , Fast
tiberall lag das Centrum dieser Feste in einer tiber-
schwianglichen geschlechtlichen Zuchtlosigkeit, de-
ren Wellen tiber jedes Familienthum und dessen ehr-
wiirdige Satzungen hinweg flutheten; gerade die wil-
desten Bestien der Natur wurden hier entfesselt, bis
zu jener abscheulichen Mischung von Wollust und
Grausamkeit, die mir immer als der eigentliche ,He-
xentrank® erschienen ist.“!® Im Namen Apollons, der
Gottheit des Lichts (Phoibos Apollon), der umgrenz-
ten Gestalt, des Mafles wurde der Dionysoskult — wie
Nietzsche ausfiithrt — von den Griechen zunichst abge-

7 Die Geburt der Tragodie, § 2; KSA 1, S. 31.

8 Vgl. Art. ,Dionysos“, in: Pauly’s Realencyklopidie der classi-
schen Altertumswissenschaft, neue Bearbeitung, ed. Georg Wisso-
wa unter Mitwirkung zahlreicher Fachgenossen, Bd. V.1, Stuttgart
1903, Sp. 1011-1018.

9 Die Geburt der Tragodie, § 2; KSA 1, S. 32.

10 Ebd.

65

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wehrt. Als seine Ausstrahlung sich desungeachtet als
gewaltig erwies, losten die Griechen das Problem
durch Assimilation des Fremden, und das hief§ fiir sie,
das Dionysische war durch apollinische Uberfor-
mung, durch idsthetische Chiffrierung ins Symboli-
sche zu steigern: ,,so erkennen wir jetzt, im Vergleiche
mit jenen babylonischen Sakien und ihrem Rick-
schritte des Menschen zum Tiger und Affen, in den
dionysischen Orgien der Griechen die Bedeutung
von Welterlosungsfesten und Verklirungstagen. Erst
bei ithnen erreicht die Natur ihren kiinstlerischen Ju-
bel, erst bei thnen wird die Zerreiflung des principii in-
dividuationis ein kinstlerisches Phinomen.“!!

Das Dionysische in Nietzsches frithen Schriften stellt
unzweifelhaft sezne Version des Schopenhauerschen
Weltwillens dar.? Das ,Ur-Eine“,”* der ,innerste
Kern der Dinge“!* ist mit ithm bertihrt. Sache des Men-
schen ist es nun gerade nicht, dem Dionysischen un-
vermittelt und distanzlos zu begegnen — im reinen
Erleben unter Sprengung aller Grenzen zwischen
Auflen und Innen —, sondern in symbolischer Gestalt:
als ,kiinstlerische(m) Phinomen*.

Was aber bedeutet das Symbolische® fiir die Ausbil-

11 Ebd. S.321.

12 Vgl. ebd. § 16, S. 103-108. Vgl. Arthur Schopenhauer, Die Welt
als Wille und Vorstellung I, § 21-24, in: Samtliche Werke, ed. W.
Frhr. v. Lohneysen, Frankfurt a. M. 1986, Bd. I, S. 169-192.

13 Die Geburt der Tragodie, § 1, § 4, § 5, KSA 1,5.30,381.,43 f.

14 Ebd. § 16, S. 103.

15 Zum Begriff des Symbols vgl. auch: Gerhard Kurz, Metapher, Al-
legorie, Symbol, Gottingen 31993, S. 66-84, bes. 66-70. Fiir die
Uberlegungen der vorliegenden Untersuchung ist das Symbol al-
lein in dem Sinne interessant, als es ,,zur anthropologischen Ausstat-
tung des Menschen“ gehort (S. 67 £.).

66

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dung von Kultur? Aus blofler Natur und bewufitlo-
sem Sein tritt der Mensch heraus, indem er sich etwas —
ein sinnlicher Wahrnehmung zugingliches Gebilde -
gegentiberstellt und Bedeutung mit thm verbindet. Im
Akt des Symbolisierens, der Verkniipfung von Sinn
mit einem materiellen Vehikel, distanziert er sich von
sich selbst: er legt sich selbst in ein Auferes, ein Stiick
geformter Natur — in Bilder, Tone, Gestalten — hinein.
So verstanden, konnte man mit Nietzsche Symbol
nennen, was entstanden ist durch ,die Ubertragung
eines Dinges in eine ganz verschiedene Sphaere®.'¢

Erst durch eine solche Leistung wird es dem Men-
schen moglich, ein Selbst- und Weltverstindnis zu ent-
falten, das ohne die Fahigkeit zum Symbol gar nicht
existierte, weil es an nichts Halt finde, in nichts festzu-
machen und damit zu formulieren wire. Nicht allein
und nicht zuerst in seiner berithmten und lange unver-
offentlichten'” Schrift Ueber Wahrheit und Liige im
aussermoralischen Sinne beschiftigt Nietzsche das
Phinomen Sprache in der oben skizzierten weiten Be-
deutung eines Systems von Symbolen.'® Sie ist Bedin-
gung aller Kultur, weil offenbar allein durch sie dem
Menschen ein Verhaltnis zu anderem wie zu sich

16 Nachlaf 3[20], Winter 1869 — Friihjahr 1870; KSA 7, S. 66.

17 Erstmals veroffentlicht wurde die dem Freund Carl von Gers-
dorff im Sommer 1873 diktierte Abhandlung im zehnten Band
(1903, S. 189-207) der von verschiedenen Herausgebern unter der
allgemeinen Aufsicht von Elisabeth Forster-Nietzsche edierten
GrofSoktavausgabe der Werke Nietzsches, Leipzig 1894-1904.

18 Vgl. z. B. Nachlaf} 8[41], Winter 1870/71 — Herbst 1872; KSA 7,
S. 238 f. Vgl. das grofle Fragment Nachlaff 12[1], Friihjahr 1871;
ebd. S. 359-369. Vgl. zur Philosophie der Sprache beim jungen
Nietzsche insgesamt: Claudia Crawford, The Beginnings of Nietz-
sche’s Theory of Language, Berlin/New York 1988.

67

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbst, das tiber gedankenloses Fiihlen hinausgeht, her-
stellbar ist. Das heifit aber auch: sein Fremd- wie
Selbstverhaltnis ist stets das eines Interpretierenden,
eines Deutenden. Der Mensch ist also ein Wesen der
Umwege, das die Dinge niemals an sich versteht und
zu fassen bekommt; er muf§ sich — wie Nietzsche in sei-
ner Abhandlung Ueber Wahrheit und Liige schreibt —
damit begniigen, ,gleichsam ein tastendes Spiel auf
dem Riicken der Dinge zu spielen“."” Nicht einmal die
Kenntnis des eigenen Seins ist von dieser Indirektheit
ausgenommen: in Variation desselben Bildes zeichnet
Nietzsche die Relation des Menschen zu sich selbst
als die eines, der ,in der Gleichgiiltigkeit seines Nicht-
wissens, und gleichsam auf dem Ricken eines Tigers
in Triumen hingend“? sich selbst gegentiber eigen-
tumlich blind bleibt. Es kommt Nietzsche darauf an,
den Menschen als denjenigen zu zeigen, zu dessen We-
sen es gehort, sich die Welt und die eigene Existenz in
thr symbolisch zu erschlieffen, um mit ihr umgehen
zu konnen. In diesem Sinn ist der , Trieb zur Meta-
pherbildung® der ,Fundamentaltrieb des Men-
schen“.?! Ein ,gewaltiges Baugenie“ ist er in Nietz-
sches Augen, dem es gelingt, ,,auf beweglichen Funda-
menten und gleichsam auf fliessendem Wasser eine
Sphire von Formen aufzurichten,? in denen er selbst
steckt und die ihm erlauben, einer nicht vollends frem-
den und unbegreiflichen, sondern einigermaflen ver-
trauten und stabilen Wirklichkeit gegeniiberzustehen.

19 Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, § 1; KSA
1,S. 876.

20 Ebd.S. 877.

21 Ebd. § 2, . 887.

22 Ebd. § 1, S. 882.

68

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neuerdings wird die Bedeutung der Lektiire von Gu-
stav Gerbers 1871 erschienenem, von Kant und Hum-
boldt beeinfluften Buch Die Sprache als Kunst fir die
sprach- und erkenntnistheoretischen Einsichten
Nietzsches sehr hervorgehoben.?? Doch es ist nicht zu
tbersehen, daf} er bereits zur Zeit der Abfassung der
uns interessierenden Tragodienschrift, als thm Ger-
bers Positionen noch nicht bekannt waren,? den Men-
schen als animal symbola formans begriff. So konnte
die dort im Kern schon vorhandene Konzeption vom
Menschen, der seinen ,,symbolischen Krifte(n)“? die
Kulturfihigkeit verdankt, auch im Ausgriff auf einige
der knapp zwei Jahre spiter formulierten Uberlegun-
gen zu Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sin-
ne beleuchtet werden.

Im tubrigen ist die fast tiberbetonte Aufmerksambkeit,
mit der man sich in der gegenwirtigen Forschungslite-
ratur Nietzsches Quellen zuwendet, nur zu verstehen

2 Vgl. A. Meijers und M. Stingelin, Konkordanz zu den wortli-
chen Abschriften und Ubernahmen von Beispielen und Zitaten aus
Gustav Gerber: Die Sprache als Kunst (Bromberg 1871) in Nietz-
sches Rhetorik-Vorlesung und in Ueber Wahrheit und Liige im aus-
sermoralischen Sinne, in: Nietzsche-Studien 17 (1988), S. 350-368.
Vgl. A. Meijers, Gustav Gerber und Friedrich Nietzsche. Zum hi-
storischen Hintergrund der sprachphilosophischen Auffassungen
des frithen Nietzsche, ebd. S. 369-390. — Nietzsche las das Buch im
Herbst 1872, er entlieh es im September 1872 aus der Universititsbi-
bliothek zu Basel; vgl. Nietzsches Bibliothek, a.a. O. S. 51.

24 Erst im September 1872 — die Geburt der Tragidie lag schon ge-
druckt vor — begann Nietzsche, Gerber zu lesen. (Vgl. oben, Anm.
23.) Vgl. S. 67, Anm. 18, wo Texte aus dem Umbkreis der Vorarbeiten
Nietzsches zur Tragddienschrift genannt sind, die belegen, daff er
die oben umrissene sprachphilosophische Konzeption unabhingig
von Gerber vertritt.

25 Die Geburt der Tragodie, § 2; KSA 1, S. 34.

69

https://dol.org/10.5771/9783495096720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T M-


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Reflex auf das Bild vom unverbildet-originiren,
singuliren Denker, das lange die Vorstellung von die-
sem Philosophen prigte. Vor allem in der Absicht,
Nietzsche vom ,Nietzscheanismus? zu befreien —
und insbesondere dem rechts eingefirbten — bildete
sich im Anschlufl an Mazzino Montinari, einen der
beiden Herausgeber der Kritischen Gesamtausgabe,
eine stark philologisch orientierte Nietzschefor-
schung aus. Thr gelingt es bisweilen, Uberraschendes
und so nie Vermutetes ans Licht zu bringen; und dazu
gehort mit Sicherheit die Entdeckung, daff ausgerech-
net der kleine Text tiber Wahrheit und Lige, der als
tiberaus originell gegolten und viele fasziniert hatte,?”
bis in wortliche Formulierungen hinein einem heute na-
hezu unbekannten Sprachtheoretiker verpflichtet ist.
Dennoch kann gesagt werden, daff im ganzen die unver-
wechselbare Handschrift Nietzsches trotz aller im ein-
zelnen nachgewiesenen Beziige zum Buch Gerbers

26 Vgl. zum Nietzscheanismus bis 1914 das gleichnamige Kapitel
aus Ernst Noltes Buch, Nietzsche und der Nietzscheanismus,
Frankfurt a. Main/Berlin 1990, S. 209-277. (Der Titel der Nolte-
schen Arbeit ist irrefiihrend, denn die genannten knapp siebzig Sei-
ten von insgesamt ca. dreihundert Seiten, die dem Phinomen zu-
dem nur bis 1914 nachgehen, bleiben das einzige, was Nolte zum
Nietzscheanismus hier sagt.) Vgl. den umfassenden Forschungs-
und Wirkungsiiberblick, den Volker Gerhardt bietet, in: Ders., Pa-
thos und Distanz. Studien zur Philosophie Friedrich Nietzsches,
Stuttgart 1988, S. 188-216. Vgl. auch Ders., Friedrich Nietzsche,
Miinchen 1992, S. 211-224.

27 Als ein Beispiel der Wirkung des damals gerade bekannt gewor-
denen Texts sei auf eine literarische Verarbeitung hingewiesen: auf
das erste, 1915 erschienene und Gebirne betitelte Stiick der soge-
nannten Ronne-Prosa von Gottfried Benn. Vgl. Ders., Gesammelte
Werke, ed. Dieter Wellershoff, Bd. II, Wiesbaden und Miinchen
1978, S. 13-19.

70

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht zu verkennen ist. Mithin ist auch die Schrift iiber
Wabrbeit und Liige uneingeschrinkt als ein Stiick ge-
nuin Nietzschescher Philosophie zu lesen, und dafi jeg-
liche individuelle Produktivitit unendlich viel den An-
regungen anderer verdankt, auch und sogar in deren
Kritik, ist schlieflich eine Binsenweisheit.

Daf§ nur Giber Symbole, tiber Gebilde, in denen seine
Deutung der Welt sich manifestiert und prisent ist,
der Mensch tberhaupt eine Wirklichkeit hat, mit der
er umgehen kann, daran 1aflt Nietzsche keinen Zwei-
fel. Doch welcher Art solche Symbole sind, welcher
Anspruch mit thnen verbunden ist, welche Tauglich-
keit zur Gestaltung des Daseins thnen zukommt, das
steht in Frage. Unter diesem Gesichtspunkt stellt
Nietzsche in der Geburt der Tragodie die mythisch-
asthetische Strategie der Lebensbewaltigung und die
gegen sie angetretene theoretisch-sokratische einan-
der gegentiber.

§ 8. Zwei Weisen der Selbst- und Welterschlieffung:
dsthetisch gebundener Mythos
und sokratische Rationalitit

Wenn gilt, wofiir bis jetzt argumentiert wurde, daf} al-
lein als animal symbola formans der Mensch ein Selbst-
wie Weltverhaltnis ausbildet, mifite es moglich sein,
sokratische Rationalitit und das in der griechischen
Tragodie lebendige Verfahren der Argumentation im
Medium der Mythen als unterschiedliche Formen der
Selbst- und Weltdeutung darzustellen. Daf ein sol-
cher — von Nietzsche nahegelegter — Zugriff am ,histo-
rischen‘ Sokrates, soweit er uns faflbar ist, zumindest

71

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht vorbeigeht, dafiir liefle sich auf den biographi-
schen Bericht verweisen, den Sokrates im Phaidon
gibt.?® Er habe es aufgegeben, sagt er dort, die
seienden Dinge (ta 6vta) zu betrachten — als Kon-
sequenz der Vergeblichkeit, auf diese Weise etwas
tiber den Grund (10 aitiov, n aitia) ihres Entste-
hens und Vergehens auszumachen. Es sei thm not-
wendig erschienen, zu den Begriffen Zuflucht zu neh-
men (€i¢ TOUC Adyouc kata@uydvra), um mit threr
Hilfe die Wahrheit iiber die Dinge zu erforschen.?”
Damit ist benannt, was Sokrates als Organon des Ver-
suchs der Welterklirung und Daseinsorientierung
dient.

Nietzsche nun spricht vom ,Sokratismus® als einer
yauf Vernichtung des Mythus gerichteten® Kraft.®
Welche aber, wenn nicht die Adyol, die Begriffe, sind
die Symbole des Mythos? Gegen den Logos setzt
Nietzsche das ,,Bild“,*' gegen die auf Feststellung und
Allgemeinheit tendierende Begrifflichkeit die plasti-
sche Wirkung des spezifischen ,Beispiels“ als Aus-
druck einer ,,Welt der einzelnen Dinge®, in der ,das
Anschauliche, das Besondere und Individuelle®
z3hlt? In diesem Sinn nennt Nietzsche ,den My-
thus“ das ,bedeutsame Exempel“.?* Darin liegt: Im
Mythos — als nicht starr umrissenes Ganzes tiberliefer-
ter Erzihlungen iber Schicksale von Géttern und

28 Platon, Phaidon, 99 d 4 — e 6. Zum niheren Verstindnis des sokra-
tischen Arguments vgl. ebd. 96 a ff.

29 Ebd. 99 e 4 f.

30 Die Geburt der Tragodie, § 23; KSA 1, S. 146.

31 Vgl. ebd. § 8, S. 60, 62; § 16, S. 107 {.

32 Ebd. S. 106.

33 Ebd. S. 107.

72

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschen — lassen sich Angebote einer Wirklichkeits-
deutung in Form von Mustern artikulieren. Wichtig
ist, dafl diese nach Nietzsche nicht als ,Imperativ®
oder ,,Vorwurf® verstanden wurden, sondern eher als
»Spiegelbilder“;** an einer jenseits des Alltaglichen an-
gesiedelten mythischen Begebenheit konnten Verhal-
tensweisen, Verhingnisse, Entwicklungen abgelesen
werden und fiir eigene Lebenssituationen ,Bedeut-
samkeit entfalten — als Fixpunkte der auf sich selbst
und das Leben in der Polis gerichteten Nachdenklich-
keit.

Interessant und bemerkenswert ist, daf} auch der von
Nietzsches Griechenbild wohl vollkommen unbeein-
flufSte Altphilologe Heinrich Dorrie in einem 1978 ge-
haltenen Vortrag tiber Sinn und Funktion des Mythos
in der griechischen und romischen Dichtung nachhal-
tig betont, daf} der griechische Mythos exemplum sei:
richtungsweisender Ausdruck eines Erfahrungsschat-
zes, der — niemals veraltet oder ,unmodern, sondern
standig aktuell - Belehrung, Warnung, Mahnung, Zu -
und Abraten fir die bereithilt, deren gemeinsamen
kulturellen und intellektuellen Horizont er bildet.*
Nicht diskursive Begrifflichkeit ist nach Nietzsche
das dem Mythos zugehorige Medium des Ausdrucks,
sondern in ,Bildern® spricht sich sein Gehalt aus. So

34 Ebd. § 3, S. 38. Zur Bewertung des Mythos als Spiegel menschli-
chen Lebens vgl. die von Aristoteles (Rhetorik, 1406 b 13 f.) zitierte
Formulierung des Alkidamas, der die Odyssee einen ,,schonen Spie-
gel des menschlichen Lebens“ (kaAov avdpwmnivou Biou kdtomn-
TPOV) nennt.

35 Vgl. Heinrich Dorrie, Sinn und Funktion des Mythos in der grie-
chischen und rémischen Dichtung, Opladen 1978 (Rheinisch-West-
filische Akademie der Wissenschaften, Geisteswissenschaften, Vor-
trage: G 230), insbes. S. 13 f., 17 {.

73

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verstanden ist ,,die Metapher® fiir den, der an Mythen
weiterschreibt, indem er sich der durch sie bereit-
gestellten Muster zur Formulierung der eigenen Aus-
sage bedient, kurz: ,fir den dchten Dichter® gerade
nicht ein blofles Ornament der Rede, ,nicht eine rhe-
torische Figur, sondern ein stellvertretendes Bild, das
ihm wirklich an Stelle eines Begriffs vorschwebt“.%¢
Wie aber ist die Antithese Bild — Begriff naherhin zu
bestimmen, die nahezu selbstverstindlich, nicht nur
von Nietzsche, immer wieder mit der zwischen
Mythos und Logos postulierten verkniipft wird?
»Mythos und Logos — damit bezeichnen wir die zwei
Pole, zwischen denen das menschliche Geistesleben
schwingt. Mythisches Vorstellen und logisches Den-
ken sind Gegensitze. Jenes ist — unwillkiirlich und aus
dem Unbewufiten schaffend und gestaltend - bild-
haft, dieses — absichtlich und bewuflt zergliedernd
und verbindend - begrifflich.“ So beginnt Wilhelm
Nestle seine Untersuchung Vom Mythos zum Logos,”
wobei er ein drittes Kategorienpaar, Bewuf3tes versus
UnbewufStes, einfiihrt, das uns bei Nietzsche bereits
begegnete.

Um dem nachzugehen, was fir Nietzsche an der Op-
position zwischen Begriff und Bild offenbar wichtig
gewesen ist, bietet sich an, jene Tradition zu befragen,
unter deren Einflul die Geburt der Tragodie insge-
samt steht: nimlich die (frith)romantische. Solcher
Einfluf} gilt im tibrigen auch und gerade fiir das Phino-

36 Ebd. S. 60.

37 Vgl. Wilhelm Nestle, Vom Mythos zum Logos. Die Selbstentfal-
tung des griechischen Denkens von Homer bis auf die Sophistik
und Sokrates, Stuttgart 1940, S. 1.

74

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

men des Dionysischen,® auf dessen Bedeutung als er-
ster aufmerksam gemacht zu haben, Nietzsche bis zu-
letzt fiir sich reklamierte.®

Georg Friedrich Creuzer unternimmt im ersten Band
seines Werks Uber Symbolik und Mythologie der alten
Volker, besonders der Griechen den Versuch, Bild und
Metapher vom Begriff durch Angabe je spezifischer
Merkmale zu unterscheiden. Er tut dies im Rahmen
eines Kapitels, das betitelt ist: ,Ideen zu einer Physik
des Symbols und des Mythus®“. Creuzer entfaltete mit
seiner groflangelegten Arbeit nicht unbetrichtliche
Wirkungen: unter anderem auf Hegel und Schelling
und nicht zuletzt auf die Altphilologie®. Nietzsche
kannte Creuzer aufgrund eigener Lektiire.* Wenn im
folgenden Creuzer herangezogen wird, um den Kon-
trast zwischen Begriff und Bild sichtbar zu machen,
so geht es nicht darum, direkte Beziige zu Nietzsches
Tragodienschrift nachzuweisen. Allein darum ist es
zu tun, die Nietzsche offenbar leitenden Grundvor-

38 Vgl. Ernst Behler, Die Auffassung des Dionysischen durch die
Briider Schlegel und Friedrich Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 12
(1983), S. 335-354; vgl. auch Max L. Baeumer, Das moderne Phano-
men des Dionysischen und seine ,,Entdeckung® durch Nietzsche,
in: Nietzsche-Studien 6 (1977) S. 123-153. Zum Phinomen des Dio-
nysischen beim jungen Nietzsche vgl. auch die fundierten Analysen
von Manfred Landfester, in: Ders. (Hg.), Friedrich Nietzsche, Die
Geburt der Tragodie. Schriften zu Literatur und Philosophie der
Griechen, a.a. O., S. 486-501, 523-530.

3% Vgl. Gotzen-Dammerung, Was ich den Alten verdanke, § 4;
KSA 6, S. 158. Vgl. Ecce Homo, Die Geburt der Tragodie, § 1-3;
KSA 6, S. 310-313.

40 Vgl. Behler, a.a. O. S. 337.

41 Er entlieh im Sommer 1871 den dritten, Dionysos gewidmeten
Band von Creuzers Symbolik aus der Universititsbibliothek zu Ba-
sel. Vgl. Nietzsches Bibliothek, a.a. O. S. 49.

75

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stellungen — welche seine Konzeption weitgehend un-
ausgesprochen tragen — ihrerseits moglichst konzis
auf den Begriff zu bringen.

Creuzer knipft in dem von uns zu betrachtenden
Textstiick*? an die klassischen Uberlegungen von Ari-
stoteles zu Bild (eik@v) und Metapher (peragopd)®
an. Er bedient sich des aristotelischen Paradigmas
»Wie ein Lowe stiirmte er (Achilleus) daher” (@c¢
0¢ Aéwv énodpoucev) bzw. ,Ein Lowe stiirmte daher”
(Aéwv €mopouoce), um den ,bildlichen Ausdruck® in
seiner Besonderheit zu erfassen und vom Begriff abzu-
grenzen. Der Unterschied zwischen Gleichnis als ex-
plizitem Vergleich und Metapher als implizitem, den
Aristoteles an den beiden dhnlich gebauten Sitzen de-
monstriert, ist in dem uns hier interessierenden Zu-
sammenhang zu vernachlissigen. Wichtig ist vielmehr
folgendes: Die durch bildliches Sprechen ergehende
Aufforderung, die Vorstellung eines Lowen imagina-
tiv mit Achill in Verbindung zu setzen, hat nach Creu-
zer den Effekt, daf} ,mehrere Eigenschaften, die der
Kraft, des Muthes, der unwiderstehlichen Furchtbar-
keit u.s.w. durch die metaphorische und bildliche Be-
zeichnung in den Brennpunkt eines einzigen Ein-
drucks zusammengedringt“ werden. Dieser prisentie-
re sich der Seele ,,auf einmal®. Immer bleibe es ,we-
sentliche Eigenschaft aller bildlichen ,Darstellungs-

42 Georg Friedrich Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten
Volker, besonders der Griechen, Bd. I, Leipzig und Darmstadt
1819, Drittes Kapitel: Ideen zu einer Physik des Symbols und des
Mythus, § 28, S. 56 f. — Samtliche der folgenden Creuzer-Zitate fin-
den sich auf den genannten beiden Seiten. Sie werden deshalb nicht

im einzelnen nachgewiesen.
43 Vgl. Aristoteles, Rhetorik III, 4 (1406 b).

76

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

art“, ,dafl sie ein Einziges, ein Ungetheiltes giebt*.
Und Creuzer sucht sie in der Divergenz zur begriff-
lichen verstindlich zu machen: ,Was der sondernde
und sammelnde Verstand in successiver Reihe als ein-
zelne Merkmale zur Bildung eines Begriffs zusammen-
tragt, und ebenso successiv wieder in seine Bestand-
theile trennt, das giebt jene anschauliche Weise ganz
und auf einmal.“ Glucklich gewihlt sei deshalb die Be-
zeichnung des Bildlichen bei den Griechen als
npooBoAn (Hinzuwerfen) ebenso wie der Ausdruck
d1€€od0o¢ (Durchgang) fir ,,die langsame Verfahrens-
art des Verstandes“. In der Rede vom ,discursiven
Denken® sei uns diese urspriinglich griechische Pri-
gung in der lateinischen Ubersetzung vertraut.

Zweitellos ist fiir Nietzsche genau diese, anhand des
Textes von Creuzer vorgestellte Figur der Opposition
entscheidend, die zwischen einem ungeschiedenen,
alle Eindriicke in eins zusammenschliefenden Gan-
zen und einer durch die Ratio in einzelne Elemente
auseinandergerissenen Wirklichkeit des Partikularen
bestehe. Entsprechend erscheint Nietzsche die Auflo-
sung des in der frithen griechischen Tragodie lebendi-
gen Mythos durch den Sokratismus als Illustration
eines Anaxagoras zugeschriebenen Gedankens: ,im
Anfang war alles beisammen; da kam der Verstand
und schuf Ordnung“;* eine Ordnung jedoch, die
nach Nietzsche in der Bewegung unendlicher Refle-
xion zur Destruktion jener Geschlossenheit tendiert,

4 Die Geburt der Tragodie, § 12; KSA 1, S. 87. Zum (montierten)
Anaxagoras-Zitat Nietzsches vgl. vor allem den Bericht, den Aristo-
teles in seiner Physik (250 b 24-27) gibt. Vgl. Frg. 59 B 1 und 59 B 12
(Diels/Kranz).

77

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

welche die mythisch fundierte Kultur ausgezeichnet
habe.

Ob freilich die Antithese zwischen Begriff und Bild
als einander entgegengesetzte ,Darstellungsarten®
letztlich weiterfiihrt,** dies ist eine Frage, der hier
nicht weiter nachgegangen werden kann. Doch folgen-
des sei angemerkt: Zwar ist es richtig, das Moment des
Anschaulichen, des Intuitiven insbesondere fiir die
Kunst - in der nach Nietzsche das ,,zusammengezoge-
ne Weltbild“ des Mythos* artikulierbar ist — gegen-
tber dem Diskursiven zu betonen. Denn Kunst ist nie
adiaquat auf den Begriff zu bringen. Dies wiirde auch
auf die Musik zutreffen, die fiir Nietzsche in der Tra-
godienschrift eine hervorgehobene Rolle spielt.#”
Aber wenn gilt, daf jeglicher Umgang des Menschen
mit einem Gegentiiber stets bestimmt ist durch an-
schauliche wie begriffliche Elemente — gemif der Ein-
sicht Kants, Gedanken ohne Inhalt, d.h. Begriffe
ohne Anschauungen, seien leer, Anschauungen ohne

45 Zum zweifelhaften Erklirungswert der Rede vom ,Bild“ vgl.
auch Gerhard Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol, a. a. O. S. 22-24.
46 Die Geburt der Tragodie, § 23; KSA 1, S. 145.

47 Die ,Sprache‘ der Musik soll Nietzsche zufolge jenes ,,Ur-Eine“
symbolisieren, das Schopenhauer Wille genannt hatte und in dem er
die positive Bestimmung der von Kant fiir unbestimmbar gehalte-
nen ,negativen“ Grofle des Dings an sich selbst gefunden zu haben
glaubte (vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung 1, §
22 ff.; vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, bes. B 306-B 309). Mit
der These, daff die Musik als ,,allgemeine Sprache“ Artikulation der
universalia ante rem sei, schliefit sich Nietzsche Schopenhauer an
(vgl. das Schopenhauer-Zitat in: Die Geburt der Tragodie, § 16;
KSA 1, S. 105 f.). Medium der Unbegrifflichkeit ist das musikali-
sche Tongefiige wie das plastisch oder poetisch gestaltete Bildliche
fiir Nietzsche, weil es jeweils nicht Instrument der Sonderung, Dis-
kretion und Spezifikation eines Zusammenhingenden ist.

78

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffe aber blind*® —, so ist die im Sinne einer Alter-
native formulierte Entgegensetzung von Begriff und
Bild falsch. Denn auch isthetischer Erfahrung wie
kiinstlerischer Produktion ist es unméglich, auf eine
Bestimmtheit ihres Gegenstandes zu verzichten, und
solche Bestimmtheit ist allein Giber den Begriff herstell-
bar. Kant zufolge gibt die Kunst nicht wenig, sondern
unendlich ,viel zu denken“.* Und dies hat erst recht
Giltigkeit, wenn sie, wie im Falle des frithen Nietz-
sche, nicht wie bei Schopenhauer als , Quietiv alles
Wollens“ gedacht ist,*® sondern in Gestalt von Deu-
tungsmustern auch menschliche Praxis leiten soll.

Denn die griechische Tragédie gilt Nietzsche — zumin-
dest bis zu Euripides — als Paradigma einer kulturellen
Institution, in der mythische Traditionen in &sthe-
tischem Gewand lebendig sind.’' Dadurch stiftet sie
einen Rahmen offentlicher Kommunikation, einen
universellen Grund, der das Leben in der Polis tragt.
Die griechische Tragodie — und auch ihr modernes
Pendant, das Nietzsche in Richard Wagners Musikdra-
men zu erkennen glaubt — ist deshalb nicht als blofes
Vergniigen an alten mythischen Geschichten zu be-
greifen, das planer Zerstreuung diente. Der Mythos
hat fiir Nietzsche andere und tieferliegende Funktio-
nen, die er zunichst negativ formuliert: ,Ohne My-

48 Kant, Kritik der reinen Vernunft A 51/B 75; vgl. A 239/B 298, A
258/B 314.

49 Vgl. Kant, Kritik der Urteilskraft, § 49, Akademie-Ausgabe, Bd.
V,S. 314.

50 Vgl. Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I,
§ 48; Samtliche Werke, ed. von Lohneysen, a. a. O. Bd. L, S. 327; vgl.
auch S. 328.

51 Vgl. Die Geburt der Tragddie, § 10; KSA 1, S. 73 f.

79

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thus [...] geht jede Cultur ihrer gesunden schopferi-
schen Naturkraft verlustig: erst ein mit Mythen um-
stellter Horizont schliesst eine ganze Culturbewe-
gung zur Einheit ab.“? Und er fahrt fort: ,Die Bilder
des Mythus miissen die unbemerkt allgegenwirtigen
diamonischen Wichter sein, unter deren Hut die junge
Seele heranwichst, an deren Zeichen der Mann sich
sein Leben und seine Kimpfe deutet: und selbst der
Staat kennt keine michtigeren ungeschriebnen Geset-
ze als das mythische Fundament, das seinen Zusam-
menhang mit der Religion, sein Herauswachsen® aus
mythischen Vorstellungen verbiirgt.“**

Als Agenten der Zerstorung einer solchen in Traditio-
nen wurzelnden Lebensform stilisiert Nietzsche So-
krates, durchaus in Ubereinstimmung mit dessen Zeit-
genossen, zum Beispiel Aristophanes.®® Vollzogen
worden sei die Vernichtungstat allerdings nicht von
Sokrates selbst, sondern durch dessen ,Werkzeug* Eu-
ripides, den jungsten der klassischen Tragodiendich-
ter: ,Euripides war in gewissem Sinne nur Maske: die
Gottheit, die aus ithm redete, war nicht Dionysos,
auch nicht Apollo, sondern ein ganz neugeborner Da-
mon, genannt Sokrates.“>® Den sozusagen handgreifli-
chen Bewetis fiir seine These sieht Nietzsche in den ver-
einzelten tiberlieferten Berichten, in denen von einem

52 Ebd. § 23, S. 145.

53 Zumindest fir heutige Ohren formuliert Nietzsche hier leicht
mifdverstindlich: ,,Herauswachsen® ist nicht im Sinne eines ,Ent-
wachsens“ zu lesen, sondern als ,Emporwachsen“, wenn anders
Nietzsches Aussage nicht in sich widerspriichlich sein soll.

54 Die Geburt der Tragodie, § 23; KSA 1, S. 145.

5 Vgl. seine Komodie: Wolken (NegéAar), z.B. Vers 247 f.,
366 ff.

56 Die Geburt der Tragodie, § 12; KSA 1, S. 83.

80

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besonderen Einflufl des Sokrates auf Euripides die
Rede ist: ,,Dass Sokrates eine enge Beziehung der Ten-
denz zu Euripides habe, entging dem gleichzeitigen
Alterthume nicht; und der beredteste Ausdruck fiir
diesen gliicklichen Spiirsinn ist jene in Athen umlau-
fende Sage, Sokrates pflege dem Euripides im Dichten
zu helfen.“s” So ist es zu lesen bei Diogenes Laertius.*®
Euripides bricht Nietzsche zufolge mit den Uberzeu-
gungen seiner Vorganger Aischylos und Sophokles, in-
sofern er den Mythos als Folie der Aussage preisgibt
und stattdessen die Banalititen des Alltags als Hand-
lungsrahmen etabliert: ,Der Mensch des alltiaglichen
Lebens drang durch ihn (sc. Euripides) aus dem Zu-
schauerraum auf die Scene, der Spiegel, in dem frither
nur die grossen und kithnen Ziige zum Ausdruck ka-
men, zeigte jetzt jene peinliche Treue, die auch die
misslungenen Linien der Natur gewissenhaft wieder-
giebt.“** Odysseus, ,der typische Hellene der ilteren
Kunst“, sinke unter den Hinden des Euripides und
seiner Nachfolger ,zur Figur des Graeculus herab,
der von jetzt ab als gutmiithig-verschmitzter Haus-
sclave im Mittelpuncte des dramatischen Interesse’s
steht“.® Damit ist Euripides unverkennbar als drama-
tisches Pendant zu Sokrates gezeichnet, der die Philo-
sophie auf die Mirkte und Gassen tragt und von Last-
eseln spricht, von Schmieden, Schustern und Ger-

57 Ebd. § 13, S. 88.

58 Vgl. Diogenes Laertius, Leben und Meinungen berithmter Philo-
sophen II, 18 (in der von Otto Apelt Gibersetzten, mit einem Vor-
wort von Hans Giinter Zekl versehenen Ausgabe bei Meiner, Ham-
burg 1990, S. 82).

59 Die Geburt der Tragodie, § 11; KSA 1, S. 76.

60 Ebd.

81

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bern.t! Wichtig ist die von Sokrates mit solchen Reden
ganz bewufit vollzogene — und von Euripides in den
Augen Nietzsches poetisch nachvollzogene — Abwen-
dung von Gelehrsamkeit und ,Bildung‘. Hippias, der
betroffen fragt, wer denn jener Unbekannte sei, des-
sen Argumente Sokrates vorfiihre, der doch tiberaus
ungeschliffen (anaideutoc) sein miisse, in ernsthafter
Sache mit so gemeinen Dingen wie einem Topf
(xUtpa) aufzuwarten, antwortet Sokrates, der selbst
sich hinter der vorgeschobenen Figur verbirgt: ,Er ist
eben so einer, Hippias, gar kein feiner Mann, sondern
so aus dem Haufen, der sich um nichts kiimmert als
um das Wahre.“ (Toio0toc Tt & ‘Tomia, ou
KOpWoc, AAAd oup@etdg, oudev dAAo  @povtiwv
N 10 aAndéc.)®2 Wo es aber um Wahrheit im Sinne der
Beantwortung der Frage nach dem ti €otiv geht, kann
es Sokrates zufolge nicht darauf ankommen, mit
Kenntnissen und schonen Reden zu glinzen, nicht
darauf, formvollendet Geschichten (Mythen) zu er-
zihlen, sondern den Begriff der verhandelten Sache
zu erfassen, der allen ihren konkreten, individuellen
Gestalten gemeinsam ist.®®

In seiner Vorlesung uber Die vorplatonischen Philoso-
phen betont Nietzsche diesen Zug an Sokrates, seine
Gleichgultigkeit gegentber aller Gelehrsamkeit, be-
sonders, wobei er ihn freilich iberzeichnet, indem er
ithn um die Ironie verkiirzt, die immer mitschwingt,
wenn Sokrates sich als einen ungelehrten Menschen

61 Platon, Symposion, 221 e; vgl. Gorgias, 491 a; Hippias Maior,
288 d. Vgl. auch Xenophon, Memorabilien, 1, 2, 37.

62 Platon, Hippias Maior, 288 d (Ubersetzung nach Schleierma-
cher).

63 Vgl. z. B. Platon, Euthyphron, 6 d f.

82

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(id1otnv  Gvdpwmov)** ausgibt:®® Sokrates, so Nietz-
sche, ,,unterscheidet sich von allen fritheren Philoso-
phen durch seine plebejische Abkunft und durch eine
ganz geringe Bildung. Gegen die ganze Kultur und
Kunst war er immer feindselig®.¢¢

Der Punkt ist, dafl fiir Nietzsche in der ,,Incommensu-
rabilitit“ des im Medium der ilteren Tragodie sich aus-
sprechenden Mythos der Grund jenes Kampfes liegt,
den Sokrates und sein Vollstrecker Euripides gegen
sie einleiten.” Woran sich kein Maff anlegen 1aft, was
der Anstrengung des Begriffs prinzipiell sich ent-
zieht, mufl nach Nietzsche einer Natur wie Sokrates,
dessen Orientierungsmittel die Logoi sind, aufs Tief-
ste widerstreben. Euripides, den Vollstrecker der so-
kratischen Tendenz, sieht Nietzsche am Ende seines
Lebens mit dem spiten, Dionysos und seinen Kult be-
handelnden Werk Bdxxai wehmiitig Abbitte leisten
fur den Irrtum, ,jene alten Volkstraditionen, jene sich
ewig fortpflanzende Verehrung des Dionysos“ befein-
det zu haben.*® Jedoch zu spit: ,Mag nun auch Euripi-
des uns durch seinen Widerruf zu trosten suchen, es

64 Vgl. Platon, Ion, 532 ¢ 1.

65 Schliefilich hat er, wie wir im Phaidon (96 a ff.) erfahren, in seiner
Jugend zum Beispiel die Naturphilosophen offenbar griindlichst
studiert, ohne dafl diese ihm allerdings die erhofften Antworten auf
seine Fragen geboten hitten. Nietzsche méchte diesen Bericht als
»Entwicklungsgeschichte“ Platons lesen (Die vorplatonischen Phi-
losophen, Musarion-Ausgabe, Bd. IV, S. 356), doch auch Xenophon
zufolge (Memorabilien IV, 7, 3) war Sokrates auf dem Feld der Na-
turkunde und Mathematik keineswegs unkundig.

66 Die vorplatonischen Philosophen, Musarion-Ausgabe, Bd. 1V,
S. 355; vgl. auch S. 356.

67 Die Geburt der Tragodie, § 11, 12; KSA 1, S. 80 f.

68 Ebd. S. 82.

83

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelingt ithm nicht: der herrlichste Tempel liegt in Triim-
mern; was niitzt uns die Wehklage des Zerstorers und
sein Gestindniss, dass es der schonste aller Tempel ge-
wesen se1?“%

Ob Nietzsches Deutung des Euripides philologisch
zu halten ist, ob dessen Verhiltnis zu Sokrates korrekt
skizziert ist, konnen wir im Zusammenhang unserer
Uberlegungen vernachlissigen.”” Wichtig ist die Posi-
tion, fiir die beide bei Nietzsche stehen: die Depoten-
zierung des Mythos als Verstindigungshorizont, der
nicht auf der Schirfe des Begriffs gegriindet ist, auf
der Kraft des besseren Arguments, sondern auf einen
traditional verankerten — freilich nie orthodox abge-
schlossenen — Kanon exemplarischer Geschichten,
aus deren je besonderer Ausgestaltung die spezifische
Aussage sich ablesen laf3t.

69 Ebd. S. 83.

70 Wohl als erster hat Bruno Snell in seinem Buch Die Entdeckung
des Geistes. Studien zur Entstehung des europdischen Denkens bei
den Griechen, Gottingen 1946 (S. 114-116, 127) darauf aufmerksam
gemacht, daf} Nietzsche stark vom Euripidesbild der Briider Schle-
gel beeinflufit ist, das seinerseits auf der tiberaus kritischen Haltung
des Aristophanes zu Euripides fuflt (vgl. besonders den vierten Akt
seiner Frosche [Batpaxoi]). Neuere Forschungen haben den Erweis
einer direkten Abhingigkeit Nietzsches von August Wilhelm Schle-
gels Vorlesungen iiber dramatische Kunst und Litteratur (vgl. beson-
ders die ,,Achte Vorlesung®), in denen dieser vor allem Gedanken
seines Bruders Friedrich explizierte, erbracht. Vgl. Ernst Behler, So-
krates und die griechische Tragddie. Nietzsche und die Briider
Schlegel iiber den Ursprung der Moderne, in: Nietzsche-Studien
Bd. 18 (1989) S. 141-157.

84

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 9. Kunst und Erkenntnis und das , richtige Leben“

Fir den frithen Nietzsche hat die Kunst als Ausdruck
des Mythos eine dhnliche Bedeutung und Funktion,
wie sie ihr auch Hegel im Prinzip zuspricht und die
noch Kant ihr nie beigelegt hatte: ihre ,hochste Auf-
gabe“ 10st sie — sagt Hegel — erst dann, ,,wenn sie sich
in den gemeinschaftlichen Kreis mit der Religion und
Philosophie gestellt hat und nur eine Art und Weise
ist, das Gottliche, die tiefsten Interessen des Men-
schen, die umfassendsten Wahrheiten des Geistes
zum Bewufltsein zu bringen und auszusprechen®.”!
Wie er es in seinem Satz vom Ende der Kunst formu-
liert hat, hilt freilich Hegel die Kunst gerade ,nach
der Seite ihrer hochsten Bestimmung* fiir ein dem mo-
dernen Menschen unwiederbringlich verlorenes ,, Ver-
gangenes“.’? Denn ihm kann ,die Kunst nicht mehr
als die hochste Weise, in welcher die Wahrheit sich Exi-
stenz verschafft®, gelten.”” Philosophie als Denken
des Allgemeinen hat sie darin abgel6st. Grundsitzlich
konkurrenzfihig mit Philosophie als Wissenschaft
aber ist die Kunst fir Hegel — und dies ist ja keines-
wegs selbstverstindlich, wird jedoch ebenfalls von
Nietzsche unterstellt —, weil auch sie eine Form der

71" G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, Theorie-Werk-
ausgabe, Bd. 13, S. 20 {.

72 Ebd. S. 25. Zu den verschiedenen Deutungsmoglichkeiten des
Hegel-Satzes vom Ende der Kunst, auf die ich hier nicht eingehen
kann (doch vgl. S. 86f., Anm. 77), und ihrer Plausibilitit vgl. Odo
Marquard, Kunst als Kompensation ihres Endes, in: Aesthetica und
Anaesthetica, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1989, S. 113-121,
bes. 114-116. Vgl. auch Ders., Exile der Heiterkeit, ebd. S. 58 (vgl.
dort auch Anm. 40, S. 148).

73 Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, a.a. O. S. 141.

85

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,Auﬁerung und Darstellung des Wahren® ist.”* Wahr-
heit bzw. Wahres ist hier nicht, wie tiblich, zu verste-
hen im Sinne des als Urteil formulierten Geltungsan-
spruchs. Gemeint ist vielmehr eine je bestimmte Stufe
der Selbstauslegung des menschlichen Geistes, die Ar-
tikulation menschlichen Selbstverstindnisses, das erst
im Durchgang durch ein Unendliches, im ,Ganzen®
als schlechthin Wahren letztgiiltig zu sich komme.”

Nietzsche vollzieht also, von Hegel her gedacht, eine
modernititsverleugnende Umkehr, wenn er in seiner
vielzitierten, programmatischen Formel sagt: ,,nur als
aesthetisches Phinomen ist das Dasein und die Welt
ewig gerechtfertigt“.”® Fiir Hegel dagegen lafit sich die
Welt nachchristlich nicht mehr im Medium der Kunst
begreifen.”” Den Griechen sei es moglich gewesen, ihr
Selbst- und Weltverstindnis ,,im Elemente des Kunst-
werks“ darzustellen: als Gedanke, der im sinnlichen,

74 Ebd.S. 127. Nietzsche wiirde es zwar ablehnen, Kunst und Wahr-
heit in einem Atemzuge zu nennen, wie Hegel dies tut. Doch ist He-
gels Wahrheitsbegriff (vgl. die folgende kurze Erlauterung) nicht
derjenige, den Nietzsche kritisiert. (Vgl. unten, S. 88f.) Nietzsche
konnte sich in dem genannten Punkt der Sache nach an Hegel an-
schlieflen, nicht aber seiner Terminologie.

75 Vgl. Phinomenologie des Geistes, neu hrsg. v. Hans-Friedrich
Wessels u. Heinrich Clairmont, mit einer Einleitung v. Wolfgang
Bonsiepen, Hamburg 1988, Vorrede, insbes. S. 15 (,Das Wahre ist
das Ganze*“). Vgl. Vorlesungen iiber die Asthetik I, a.a.O. S. 128-
130.

76 Die Geburt der Tragodie, § 5; KSA 1, S. 47. Vgl. ebd. § 24, S. 152.
77 Vgl. Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, a.2.0., S. 23 f. -
Die angegebenen Seiten belegen im tibrigen die Deutung des Hegel-
Satzes vom Ende der Kunst, die Odo Marquard in Ubereinstim-
mung mit Hans-Georg Gadamer vorschligt: Hegel geht es mit die-
sem Satz nicht — wie es sich zunichst nahezulegen scheint — darum,
den Absolutheitsanspruch der Kunst, wie er in der Philosophie und
Literatur der Romantik formuliert wurde, als Uberforderung zu

86

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anschaulichen Material seinen adiquaten Ausdruck
gefunden und in seiner Plastizitat sich gezeigt habe.
Die Welt in dieser Weise, die ,,dem Sinnlichen so ver-
wandt und freundlich ist, auszulegen, aber ist Hegel
zufolge dem modernen, nachantiken Menschen ver-
wehrt.”® Die in der Geburt der Tragodie proklamierte
und am Vorbild der frithen Griechen orientierte ,aes-
thetische Metaphysik“7 Nietzsches nun stellt mensch-
liche Wirklichkeits- und Selbstdeutung, wie gezeigt,
genau in jenen Formen dar, die fir Hegel lingst durch
den Begriff iberwunden sind: in ,,adiquaten Beispie-
len“, in ,konkreten, nach Zeit und Ort bestimmten
Bildern, wobei denn Namen und allerhand sonstige
auflerliche Umstinde nicht fehlen diirfen®.®

Einleuchtend ist, daff eine auf die Mittel des Begriffs
verzichtende ,aesthetische Metaphysik“, wie sie
Nietzsche vorschwebt,® iiberhaupt keinen Bedarf
mehr fiir den Anspruch auf Begriindbarkeit mensch-
lichen Tuns sieht. So mufl Sokrates, der sich unablis-
sig um sie bemiiht, Nietzsche als ,,despotische(r) Logi-
ker“® erscheinen, der sucht, wo es gar nichts zu fin-
den geben kann. Der frithe Nietzsche wiirde deshalb
fur sich reklamieren, Hegel, fir den die Erkenntnis

diagnostizieren, vor der die Kunst schliefllich kapitulieren mufi.
Sondern Hegel meint mit seinem Satz vom Ende der Kunst das
Ende der antiken Kunstreligion, die durch die christliche Religion
und ihr entsprechende Weltbilder und Aussageformen abgelost
wird (Belege, s. S. 85, Anm. 72).

78 Hegel, Vorlesungen iiber Asthetik I, a.a. O. S. 23 f.

79 Die Geburt der Tragddie, § 5; KSA 1, S. 43.

80 Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, a.a. O. S. 63.

81 Vgl. dazu Volker Gerhardt, Von der isthetischen Metaphysik
zur Physiologie der Kunst, in: Nietzsche-Studien 13 (1984) S. 375 f.
82 Die Geburt der Tragodie, § 14; KSA 1, S. 96.

87

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am Ende zur ,Erlosung® fuhrt,®® hinter sich gelassen
zu haben und keineswegs etwa hinter ihn zurtickgefal-
len zu sein. Nietzsches Gewihrsleute sind Kant, den
Hegel bereits ,aufgehoben® zu haben glaubte, und
Schopenhauer.

Mochte Sokrates in Nietzsches Augen noch einem
»Rausch des Logos“®* huldigen, indem er vom
¢€etdlerv jemals abzulassen sich weigerte, obwohl er
sich eingestand, nicht zu wissen, so sind wir Nietz-
sche zufolge doch spitestens seit Kant aus diesem
Rausch unweigerlich erwacht. Seither ist zumindest
tur den jungen Nietzsche das Vertrauen in die Macht
der Begriffe als Instrumente der Welterschliefung
und Handlungssteuerung obsolet. Kant — mitsamt sei-
nem Erben Schopenhauer - sei ,,der schwerste Sieg ge-
lungen, der Sieg tiber den im Wesen der Logik verbor-
gen liegenden Optimismus“.%

Worin besteht nun die grofie, einer ,,ungeheuren Tap-
ferkeit und Weisheit“®¢ entsprungene Tat Kants? Wie
vollzog er die Uberwindung des in der ,Logik“ — die
Nietzsche hier als Inbegriff theoretischer Vernunft
versteht — ,verborgenen“ Optimismus? ,, Wenn dieser
(sc. Optimismus) an die Erkennbarkeit und Ergriind-
lichkeit aller Weltrithsel, gestiitzt auf die thm unbe-

83 Vgl. oben, § 6.

84 So die schone Formulierung von Helmut Meinhardt in seiner
Einleitung zu dem von ihm tbersetzten und kommentierten Spit-
dialog Platons Der Sophist, Stuttgart 1990, S. 4, die ich hier - seinen
eigenen Intentionen zuwiderlaufend - zur Charakterisierung der
Einschitzung des Sokrates durch Nietzsche sozusagen zweckent-
fremde. Denn fiir Meinhardt ist Sokrates gerade derjenige, der die
»Selbstziigelung der Rationalitit“ zuerst vorantreibt.

85 Die Geburt der Tragodie, § 18; KSA 1, S. 118.

86 Ebd.

88

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anschaulichen Material seinen adiquaten Ausdruck
gefunden und in seiner Plastizitat sich gezeigt habe.
Die Welt in dieser Weise, die ,,dem Sinnlichen so ver-
wandt und freundlich ist, auszulegen, aber ist Hegel
zufolge dem modernen, nachantiken Menschen ver-
wehrt.”® Die in der Geburt der Tragodie proklamierte
und am Vorbild der frithen Griechen orientierte ,aes-
thetische Metaphysik“7 Nietzsches nun stellt mensch-
liche Wirklichkeits- und Selbstdeutung, wie gezeigt,
genau in jenen Formen dar, die fir Hegel lingst durch
den Begriff iberwunden sind: in ,,adiquaten Beispie-
len“, in ,konkreten, nach Zeit und Ort bestimmten
Bildern, wobei denn Namen und allerhand sonstige
auflerliche Umstinde nicht fehlen diirfen®.®

Einleuchtend ist, daff eine auf die Mittel des Begriffs
verzichtende ,aesthetische Metaphysik“, wie sie
Nietzsche vorschwebt,® iiberhaupt keinen Bedarf
mehr fiir den Anspruch auf Begriindbarkeit mensch-
lichen Tuns sieht. So mufl Sokrates, der sich unablis-
sig um sie bemiiht, Nietzsche als ,,despotische(r) Logi-
ker“® erscheinen, der sucht, wo es gar nichts zu fin-
den geben kann. Der frithe Nietzsche wiirde deshalb
fur sich reklamieren, Hegel, fir den die Erkenntnis

diagnostizieren, vor der die Kunst schliefllich kapitulieren mufi.
Sondern Hegel meint mit seinem Satz vom Ende der Kunst das
Ende der antiken Kunstreligion, die durch die christliche Religion
und ihr entsprechende Weltbilder und Aussageformen abgelost
wird (Belege, s. S. 85, Anm. 72).

78 Hegel, Vorlesungen iiber Asthetik I, a.a. O. S. 23 f.

79 Die Geburt der Tragddie, § 5; KSA 1, S. 43.

80 Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, a.a. O. S. 63.

81 Vgl. dazu Volker Gerhardt, Von der isthetischen Metaphysik
zur Physiologie der Kunst, in: Nietzsche-Studien 13 (1984) S. 375 f.
82 Die Geburt der Tragodie, § 14; KSA 1, S. 96.

87

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anschaulichen Material seinen adiquaten Ausdruck
gefunden und in seiner Plastizitat sich gezeigt habe.
Die Welt in dieser Weise, die ,,dem Sinnlichen so ver-
wandt und freundlich ist, auszulegen, aber ist Hegel
zufolge dem modernen, nachantiken Menschen ver-
wehrt.”® Die in der Geburt der Tragodie proklamierte
und am Vorbild der frithen Griechen orientierte ,aes-
thetische Metaphysik“7 Nietzsches nun stellt mensch-
liche Wirklichkeits- und Selbstdeutung, wie gezeigt,
genau in jenen Formen dar, die fir Hegel lingst durch
den Begriff iberwunden sind: in ,,adiquaten Beispie-
len“, in ,konkreten, nach Zeit und Ort bestimmten
Bildern, wobei denn Namen und allerhand sonstige
auflerliche Umstinde nicht fehlen diirfen®.®

Einleuchtend ist, daff eine auf die Mittel des Begriffs
verzichtende ,aesthetische Metaphysik“, wie sie
Nietzsche vorschwebt,® iiberhaupt keinen Bedarf
mehr fiir den Anspruch auf Begriindbarkeit mensch-
lichen Tuns sieht. So mufl Sokrates, der sich unablis-
sig um sie bemiiht, Nietzsche als ,,despotische(r) Logi-
ker“® erscheinen, der sucht, wo es gar nichts zu fin-
den geben kann. Der frithe Nietzsche wiirde deshalb
fur sich reklamieren, Hegel, fir den die Erkenntnis

diagnostizieren, vor der die Kunst schliefllich kapitulieren mufi.
Sondern Hegel meint mit seinem Satz vom Ende der Kunst das
Ende der antiken Kunstreligion, die durch die christliche Religion
und ihr entsprechende Weltbilder und Aussageformen abgelost
wird (Belege, s. S. 85, Anm. 72).

78 Hegel, Vorlesungen iiber Asthetik I, a.a. O. S. 23 f.

79 Die Geburt der Tragddie, § 5; KSA 1, S. 43.

80 Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, a.a. O. S. 63.

81 Vgl. dazu Volker Gerhardt, Von der isthetischen Metaphysik
zur Physiologie der Kunst, in: Nietzsche-Studien 13 (1984) S. 375 f.
82 Die Geburt der Tragodie, § 14; KSA 1, S. 96.

87

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Wahns. Sei zwar dem natiirlichen Bewufitsein die
mit den Sinnen wahrnehmbare Welt die Realitit
schlechthin, an die es als erkennendes rezeptiv heran-
trete, so hat Kant fiir Schopenhauer unbezweifelbar
dargetan, dafl diese Welt — im Gegenteil — nichts ist als
ein (undurchschautes) Werk des Subjekts. Demgemaf}
spricht Schopenhauer von der ,Phantasmagorie der
objektiven Welt“, deren Zustandekommen Kant
durch Aufdeckung der ,ganze(n) Maschinerie unse-
res Erkenntnisvermogens“ bloflgelegt habe.”? Und als
»die Basis der ganzen Kantischen Philosophie®, ,ihre
Seele und ihr allergrofites Verdienst wertet er die
»deutliche Erkenntnis und ruhige, besonnene Darstel-
lung dieser traumartigen Beschaffenheit der ganzen
Welt“.”

Schopenhauer unterstellt damit Kant die Preisgabe
der insbesondere in der zweiten Auflage der Kritik
der reinen Vernunft von ihm jedoch verfochtenen
Uberzeugung von einer zwar nicht formaliter, wohl
aber materialiter subjektunabhingigen Existenz der
Dinge aufler uns.** Schopenhauer riickt somit Kant in
eine Position, gegen die dieser in einem berihmten Zu-
satz zur zweiten Auflage der Kritik der reinen Ver-
nunft, der ,Widerlegung des Idealismus®, ausdriick-
lich argumentiert: in die des dogmatischen Idealisten

92 Kritik der Kantischen Philosophie; Simtliche Werke, Bd. 1, S.
567.

9 Ebd.

94 Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XXXIX (Anm.), B 274-
279 (= Widerlegung des Idealismus); vgl. auch die derselben Thema-
tik gewidmeten spiten nachgelassenen Reflexionen, in: Akademie-
Ausgabe, Bd. XVIII, S. 610 ff. (Nr. 6311 {f.) sowie den in der zwei-
ten Auflage der Kritik der reinen Vernunft getilgten Vierten Paralo-
gismus (A 366-380).

91

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach der Art Berkeleys, der ,die Dinge im Raum fiir
blofle Einbildungen erklart.%> Im Blick auf sein Kant-
verstandnis folgerichtig, zieht Schopenhauer die er-
ste, yidealistische“ Auflage der Kritik der reinen Ver-
nunft der zweiten deutlich vor: dort habe Kant ,mit
eben der Entschiedenheit wie Berkeley und ich die in
Raum und Zeit vorliegende Auflenwelt fiir blofle Vor-
stellung des sie erkennenden Subjekts erklart“.¢

Im Anschlufl an Schopenhauers Uberlegungen ist
dann fiir Nietzsche klar: Triumende sind wir in unse-
rer Beziehung zur Welt, nicht Wahrheiten Entschlis-
selnde, als die wir uns gleichwohl wihnen. So verken-
nen wir nicht nur die Welt, sondern auch uns selbst.
Die Konstitution des Menschen entspricht nach
Nietzsche ganz und gar nicht jener ,unerhorte(n)
Hochschitzung des Wissens und der Einsicht“,” fir
die Sokrates steht. Damit aber entfillt von Nietzsches
Voraussetzungen her bereits das Fundament, auf dem
Sokrates eine verlalliche, weil verntnftig zu rechtfer-
tigende Philosophie des richtigen Lebens bauen zu
konnen glaubte. Die im Erkenntnisoptimismus liegen-
de Illusion — und deshalb ist Sokrates fiir ihn keines-
wegs ein blof§ historisches Problem — sieht Nietzsche
in der Tragodienschrift noch immer lebendig, noch als
»Untergrund“ gegenwirtiger Kultur wirksam.%

Um zu begreifen, was gemeint ist, braucht man nur
daran zu denken, dafl im Jahr der Fertigstellung der
Geburt der Tragidie, 1871, ein philosophisches Werk

95 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 274.

9 Schopenhauer, Kritik der Kantischen Philosophie; Simtliche
Werke, Bd. I, S. 586.

97 Die Geburt der Tragddie, § 13; KSA 1, S. 89.

% Ebd. § 18, S. 118.

92

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erschien, das von der Bewunderung anscheinend un-
beschrinkt erfolgreicher Erkenntnis, wie sie insbeson-
dere den Naturwissenschaften gelinge, seinen Aus-
gang nimmt: Hermann Cohens Buch Kants Theorie
der Erfabrung. Den ,Geltungswert“ des faktisch in
seinem Glanz vor Augen Liegenden nun auch philoso-
phisch zu sichern, darin besteht Cohens Anliegen.”
Dabei beruft er sich — zu Unrecht — auf Kants Kritik
der reinen Vernunft. Bezeichnend ist, daf} die Proble-
matik des Dings an sich selbst, die fiir Kants frithe Le-
ser ebenso zentral gewesen war wie noch fiir Schopen-
hauer und Nietzsche, Cohen iberhaupt nicht mehr
als Problematik gilt: sie ist fur ithn ein blofles ,Ge-
richt“, dem er als kritischer Philosoph sein Ohr gelie-
hen habe, um ihre kolossale Uberbewertung durch
die bisherige Kantinterpretation festzustellen.'® Vom
konsequenten Idealisten, als der Kant von Schopen-
hauer und in seiner Nachfolge Nietzsche gezeichnet
wird, ist nicht mehr die Rede.

Nietzsche aber sieht in Kant den Kritiker jenes ,im
Wesen der Logik'®! verborgen liegenden Optimis-
mus“,'? als dessen Stammvater ihm Sokrates gilt. So-
krates sei ,der Erste“ gewesen, welcher ,der Wissen-
schaft nicht nur leben, sondern — was bei weitem mehr
ist — auch sterben konnte“. Nietzsche fahrt fort: ,,Und
deshalb ist das Bild des sterbenden Sokrates als des
durch Wissen und Griinde der Todesfurcht enthobe-
nen Menschen das Wappenschild, das iber dem Ein-

99 Vgl. Hermann Cohen, Kants Theorie der Erfahrung, Berlin 1871.
100 Vgl. ebd. S. 502 {. '

101 Zum Verstindnis von ,,Logik® an dieser Stelle vgl. oben, S. 88.
102 Die Geburt der Tragodie, § 18; KSA 1, S. 118.

93

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gangsthor der Wissenschaft einen Jeden an deren Be-
stimmung erinnert, nimlich das Dasein als begreiflich
und damit als gerechtfertigt erscheinen zu machen®.!%
Jedoch wenn Wissenschaft dies gar nicht leisten kann —
weil sie die ,nackte‘, und das heifit fiir Nietzsche sub-
jektunabhingige Wahrheit niemals zu fassen be-
kommt —, mufl gerade dem modernen, aufgeklirten
Bewufltsein der dsthetisch formulierte Mythos als Be-
zugsrahmen einer Kultur wieder interessant werden.
Kants kopernikanische Wende,'** der Aufweis, daf}
die Erkenntnis der Welt durch und durch von apriori-
schen Leistungen menschlicher Subjektivitit gepragt
ist, so daf} einer perspektivisch ungebrochenen, nack-
ten Wahrheit ,an sich‘ nachzujagen, einem Phantom
nachzujagen hiefle — diese kopernikanische Wende
filhrt Nietzsche zu folgender Uberlegung: Ist der
Mensch zur strengen Objektivitat, zur Sachlichkeit
gar nicht fahig, weil er sich bei allem, was er tut, stets
in seine eigenen Bezugssysteme einspinnt, und ist so-
mit ,die ganze Welt als gekniipft an den Menschen, als
den unendlich gebrochenen Wiederklang eines Ur-
klanges, des Menschen“!® zu begreifen, so erscheint
der Mythos plotzlich als keineswegs defizientes,
durch den Logos tiberwundenes Medium der Welt-
und Selbstinterpretation.

Zumal wenn in den Blick tritt, was wir Nietzsche zu-
folge gegen ihn eintauschten. ,Man stelle neben
einen auf ,mythische(m) Fundament® sicher stehen-

103 Ebd. § 15, S. 99.

104 Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Vorrede zur zweiten Auf-
lage, B VII ff.

105 Ueber Wahrheit und Luge im aussermoralischen Sinne, § 1;
KSA 1, S. 883.

94

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anschaulichen Material seinen adiquaten Ausdruck
gefunden und in seiner Plastizitat sich gezeigt habe.
Die Welt in dieser Weise, die ,,dem Sinnlichen so ver-
wandt und freundlich ist, auszulegen, aber ist Hegel
zufolge dem modernen, nachantiken Menschen ver-
wehrt.”® Die in der Geburt der Tragodie proklamierte
und am Vorbild der frithen Griechen orientierte ,aes-
thetische Metaphysik“7 Nietzsches nun stellt mensch-
liche Wirklichkeits- und Selbstdeutung, wie gezeigt,
genau in jenen Formen dar, die fir Hegel lingst durch
den Begriff iberwunden sind: in ,,adiquaten Beispie-
len“, in ,konkreten, nach Zeit und Ort bestimmten
Bildern, wobei denn Namen und allerhand sonstige
auflerliche Umstinde nicht fehlen diirfen®.®

Einleuchtend ist, daff eine auf die Mittel des Begriffs
verzichtende ,aesthetische Metaphysik“, wie sie
Nietzsche vorschwebt,® iiberhaupt keinen Bedarf
mehr fiir den Anspruch auf Begriindbarkeit mensch-
lichen Tuns sieht. So mufl Sokrates, der sich unablis-
sig um sie bemiiht, Nietzsche als ,,despotische(r) Logi-
ker“® erscheinen, der sucht, wo es gar nichts zu fin-
den geben kann. Der frithe Nietzsche wiirde deshalb
fur sich reklamieren, Hegel, fir den die Erkenntnis

diagnostizieren, vor der die Kunst schliefllich kapitulieren mufi.
Sondern Hegel meint mit seinem Satz vom Ende der Kunst das
Ende der antiken Kunstreligion, die durch die christliche Religion
und ihr entsprechende Weltbilder und Aussageformen abgelost
wird (Belege, s. S. 85, Anm. 72).

78 Hegel, Vorlesungen iiber Asthetik I, a.a. O. S. 23 f.

79 Die Geburt der Tragddie, § 5; KSA 1, S. 43.

80 Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, a.a. O. S. 63.

81 Vgl. dazu Volker Gerhardt, Von der isthetischen Metaphysik
zur Physiologie der Kunst, in: Nietzsche-Studien 13 (1984) S. 375 f.
82 Die Geburt der Tragodie, § 14; KSA 1, S. 96.

87

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufl6sung ist fiir Nietzsche das Ergebnis jenes durch
Sokrates initiierten Versuchs, das Leben des Men-
schen unter Verzicht auf isthetisch-mythische Ele-
mente und Traditionen auf den Logos zu griinden.

96

https:/jdolorg/10.5771/9783495906720-63 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783495996720-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 7. Der Mensch als animal symbola formans
	§ 8. Zwei Weisen der Selbst- und Welterschließung: ästhetisch gebundener Mythos und sokratische Rationalität
	§ 9. Kunst und Erkenntnis und das „richtige Leben“

