2. Zum Begriff der ontologischen Erfahrung

Nach diesen vorbereitenden Uberlegungen zum Begriff der Ethik
wenden wir uns nun einem zweiten fiir unser Thema entscheiden-
den Begriff zu: dem Begriff der ontologischen Erfahrung, der zu-
néchst nur in seiner Bedeutung fiir dic Metaphysik erklart werden
soll. Letztlich aber geht es uns um mehr: um die Bedeutung der
ontologischen Erfahrung als Grunderfahrung der Ethik.

Betrachten wir zunichst die ontologische Erfahrung als Grund-
erfahrung der Metaphysik. Hier ist an Louis Lavelle in Frankreich
und an Martin Heidegger in Deutschland zu denken, die in den
zwanziger Jahre das Thema des Seins wieder ins Zentrum des
philosophischen Nachdenkens geriickt haben. In der Frage, worauf
sich die Rede vom Sein bezieht und worin sie griindet, gehen al-
lerdings beide Denker verschiedene Wege. Der von Aristoteles und
vom Aristotelismus der Neuscholastik ausgegangene deutsche
Philosoph fiihrt in ,,Sein und Zeit“ die philosophische Seinsfrage
auf ein ,,vorontologisches Seinsverstindnis* zuriick, so daB fiir ihn
die Auszeichnung des menschlichen Daseins darin besteht, daB es
wontologisch sei. Fiir den modernen Platoniker Lavelle dagegen,
der sich in diesem Punkt wesentlich auf Descartes und seine

41

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutung des ,,Cogito® beruft, gibt es eine urspriingliche Seinser-
fahrung, eine ,,expérience de I’Etre®, die er auch ,metaphysische
Erfahrung® oder ,,ontologische Erfahrung nennt. Vor allem wohl
im AnschluBl an die bahnbrechenden philosophischen Schritte von
Lavelle und Heidegger gab es nach dem zweiten Weltkrieg eine
lebhafte Diskussion iiber die Philosophie dieser Denker, zu dem
schon recht frith Eugen Fink auf einem siidamerikanischen Philo-
sophenkongreB im Jahre 1949 seinen Vortrag ,,Zum Problem der
ontologischen Erfahrung® hielt." Einen Hohepunkt erreichte die
Diskussion im Jahre 1953 auf der internationalen Philosophieta-
gung in Briissel.” In meinem Aufsatz ,Die Seinserfahrung in der
Philosophie Louis Lavelles® und spater in meinem erst 1974
versffentlichten Buch ,,Die ontologische Erfahrung* bin ich auf
dieses Thema eingegangen, habe dber die in der Nachkriegszeit
aufgekommene Diskussion berichtet und einige Schritte zu ihrer
Weiterfithrung unternommen.

Mit dem Ausdruck ‘ontologisch’ ist dort zunichst nur gemeint,
daB das Sein einer unmittelbaren Erkenntnis zugénglich ist, einer
erfahrungsmiBigen Erkenntnis, einer ,Erfahrung®, freilich nicht
einer sinnlichen Erfahrung, einer Erfahrung des uns im Alltag be-
gegnenden Seienden in seiner Vielheit und Vielfalt. Es geht viel-
mehr um eine Tiefenerfahrung, eine ,meta-physische™ Erfahrung,
eine innere Erfahrung, die wir in unserem Alltagsleben fast niemals
beachten, die aber alle anderen Erfahrungen begleitet und sogar
deren Fundament bildet, wobei sie als einmal ans Licht des

! In: Actas del primer congreso nacional de filosofia Il. Mendoza 1949, S. 733-
741.

% Actes du Xiéme congrés international de philosophie. Amsterdam-Léwen
1953.

3 In: Philos. Jahrbuch 72 (1964-65), S. 228-233.

4 Ratingen 1974. Jetzt in: Philosophie der Philosophie. St.Augustin 1988, S. 7-
207. Vgl. fener E.Jain: Erfahrung des Seins. Reflexionen zur Philosophie Karl
Alberts. St.Augustin 1986.

42

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BewubBtseins gehobene die Wahmehmung und sogar die Lebens-
weise veriandert.

II

Von dieser Erfahrung hat in der Sprache der mythischen Dichtung
schon Parmenides berichtet, als er namlich in seinem Lehrgedicht
die Auffahrt eines ,,wissenden Mannes“ zu einer Gottin schilderte,
die ihm dann eine weit vom gewohnlichen Denken der Menschen
entfernte Wahrheit mitteilte: ,Das Sein ist, das Nichtsein ist nicht®
(28 B 6). Platon, Verehrer, aber auch Kritiker der Parmenideischen
Philosophie, hat spater im Hohlengleichnis der ,,Politeia™ im Bild
des Erkenntnisaufstiegs eines aus der Gefangenschaft in einer
Hohle befreiten Menschen dargestellt, auf welche Weise der Weg
zur Erkenntnis des Seins vorzustellen ist, nimlich aufgrund einer
Umwendung (epistrophé) der Blickrichtung von der gewohnten
Denkweise bis zur Anschauung der ,Idee des Guten“, dem Sei-
endsten unter allem Seienden, dem endgiiltigen Ziel des philosophi-
schen Strebens.

Von dieser Umwendung des Erkenntnisblicks ist in der ausge-
henden Antike und am Anfang der Philosophie des christlichen
Mittelalters u.a. bei Augustinus die Rede, der ausgehend von der
Exodusstelle 3,14 (welche die Gleichsetzung des biblischen Got-
tesnamens mit dem griechischen Seinsgedanken ermdglichte) die
Platonische ,epistrophé* als Wendung nach innen versteht: , Kehr’
in dich selbst zuriick: im Innern des Menschen wohnt die Wahr-
heit“. Diese ,,Exodusmetaphysik®, die den Seinsgedanken der
Metaphysik mit dem biblischen Namen Gottes verbindet, findet
sich bei vielen Theologen und Philosophen des Mittelalters, etwa
bei Thomas von Aquin, Bonaventura, Johannes Duns Scotus und
insbesondere bei Meister Eckhart, dessen philosophische

43

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundthese lautete: ,Das Sein ist Gott™ (esse est deus). In ver-
schiedenen lateinischen und deutschen Predigten Eckharts wird
dariiber hinaus die (leider in der heutigen Forschung fast immer
unberiicksichtigte) Lehre von einer nach innen schauenden Er-
kenntniskraft, dem , Intellekt™ (intellectus als “intus legens’ gedeu-
tet) vertreten, dessen Erkenntnis in das Sein vorzudringen imstande
sei und sich dabei mit dem Sein vereinige, in ihm ,,versinke® und
dabei das Sein als mit Gott identisch erfasse.’

SchlieBlich, um noch ein Beispiel fir die ontologische Erfahrung
in der Philosophie der Neuzeit zu erwahnen, bezieht sich das
,,Cogito, ergo sum* des Descartes auf die unmittelbare Erkenntnis
des Seins im BewuBtsein, und zwar nicht nur die Erkenntnis des
einzelnen Ich (wie man in rationalistischen Descartes-Interpreta-
tionen haufig liest), sondern des Seins schlechthin, denn die Erfah-
rung, daB man ist, besteht in der Erfahrung, da man am Sein alles
Seienden teilhat, da® man sich im Sein schlechthin befindet, denn
das Sein hat keine Stiicke, sondern wird immer als das eine und
ganze Sein erfahren. Mit Recht hat daher Gerhart Schmidt von der
Cartesischen Metaphysik bemerkt, es sei ,,ungerecht, diese Meta-
physik selbst als rationalistisch-verarmt anzusehen. In ihr geht es
nicht um die Ordnung irgendwelcher Gedanken oder Begriffe, son-
demn um die Sicherung einer urspringlichen Seinserfahrung“.® Im
20.Jahrhundert hat Louis Lavelle mit seinem Begriff der Erfahrung
des Seins die bei Parmenides einsetzende Tradition wieder aufge-
nommen.

Wir haben damit bisher lediglich von der Geschichte der abend-
landischen Philosophie und ihrer Lehre von der ontologischen Er-

% Vgl. dazu mein Buch: Meister Eckhart und die Philosophie des Mittelalters.
Dettelbach 1999, bes. S. 341fT. und 516fF.

¢ Aufklirung und Metaphysik. Die Neubegrindung des Wissens durch
Descartes. Tiibingen 1965, S. 69. Vgl. femer K Albert: Descartes und die
Philosophie der Moderne. Dettelbach 2000, S. 30-48.

44

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fahrung gesprochen. DaB diese kulturiibergreifend ist, deutete sich
schon weiter oben in dem festgestellten Zusammenhang zwischen
dem Seinsgedanken der Griechen und dem als Gottesnamen aufge-
faBten Text Exodus 3,14 an, der schon von dem Juden Philon in
diesem Sinne gedeutet worden war. Im Mittelalter verschmolz das
griechische Seinsdenken mit Lehren des Judentums, Christentums
und des Islam in einer oft selbst heute noch kaum zu entschliis-
selnden Weise. Ein Beispiel dafiir ist der ,Liber de causis®, der
vermutlich aus dem neunten nachchristlichen Jahrhundert stammt
und lange als Werk des Aristoteles galt, dann aber vermutlich als
auf einen vom Neuplatonismus des Proklos bestimmten bisher
unbekannten arabischen Kompilator zuriickgefiihrt wurde.” In
unserem Zusammenhang sind mindestens ebenso wichtig die Ari-
stoteles-Kommentare des Averroes (Ibn Ruschd) und die Meta-
physik Avicennas (Ibn Sina), aus der Eckhart immer wieder den
Satz zitiert, das Sein sei das wahrhaft Verlangte. Seinsdenken gibt
es also auch im Bereich der islamischen Kultur, wobei allerdings
angemerkt werden muf}, daB die Philosophie des Islam zwar durch
die Ubersetzung der Schriften des Aristoteles und des Proklos dem
philosophischen Denken des Abendlandes bedeutende Dienste ge-
leistet hat, daB ihre Eigenstindigkeit gegeniiber den griechischen
Vorlagen jedoch weniger bedeutend zu sein scheint.

Das verhilt sich nun anders in der altindischen Kultur, denn das
philosophische Denken der Inder, vor allem das der Upanischaden,
hat sich vollig unabhingig von der abendldndischen Philosophie
entwickelt, ist groBenteils sogar erheblich alter als diese. Dennoch
hat sich im indischen Denken der Seinsgedanke entfaltet, vor allem
in dem tragenden Begriff der Upanischadenphilosophie, im Begriff

7 Vgl. O.Bardenhewer: Die pseudoaristotelische Schrift iiber das reine Gute,
bekannt unter dem Namen Liber de causis. Freiburg 1882; A.Fidora-
A Niederberger: Von Bagdad nach Toledo. Das ,,Buch der Ursachen® und seine
Rezeption im Mittelalter. Mainz 2001.

45

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Atman. Dieser hat einen Doppelcharakter: einerseits meint er
das Ichbewufitsein (sprachlich zusammenhingend mit unserem
Wort ‘Atem’), andererseits das im Ich zu erfahrende gottliche Sein,
das Brahman. Urspriinglich bezeichnete der Atman-Begriff wohl
nur die Einzelseele, doch entwickelte er sich dann weiter zu “Seele
schlechthin’, dann zu Weltseele und schlieBlich zum Weltgrund. In
der Brihad-aranyaka-Upanischad I 4,1 heifit es: ,,Im Anfang war
hier nur der Atman. Er war wie ein Mensch. Er blickte um sich
und sah nichts als sich selbst. Er sagte zuerst: Ich bin. Daher er-
hielt er den Namen ‘Ich’“. Das bedeutet: Icherfahrung und Seinser-
fahrung bilden eine Einheit.® Heinrich Zimmer hat den altindischen
Atman-Begriff charakterisiert als die ,,hochste und bezeichnendste
Errungenschaft des brahmanischen Geistes, entscheidend nicht nur
fur die Entwicklung der indischen Philosophie, sondern auch fiir
die Geschichte der indischen Kultur“.® Der im Begriff des Atman
enthaltene Gedanke des Seins und der Erfahrung des Seins, der bis
in den Bereich der Religion hineinragt, iiberschreitet jedoch den
Bereich der indischen Kultur weit. Der Gedanke der ontologischen
Erfahrung ist kulturiibergreifend.

Die indische Kultur ist freilich sprachlich und sachlich mit der
Kultur Europas verwandt. Gemeinsamkeiten sind hier also leichter
anzutreffen. Hinsichtlich der chinesischen Kultur ist dergleichen
weniger einleuchtend. Die chinesische Philosophie scheint keine
spezielle Lehre vom Sein entwickelt zu haben. Es gibt jedoch ein
Aquivalent: die Lehre vom Einen, und diese spielt in der klassi-
schen Philosophie der Chinesen eine bedeutende Rolle, verbindet
sich gelegentlich sogar tatsichlich mit dem Seinsbegriff. Uber dem
Begriff des Einen und dem Seinsbegriff aber steht in der Philoso-
phie der Chinesen der Begriff des Tao. Was ist mit diesem Begriff

¥ Vgl. Kapitel ‘Atman’ in meiner ,Einfithrung in die philosophische Mystik"
SDarmstadt 1996, S. 89-102).
Philosophie und Religion Indiens. Frankfurt a.M. 1976, S. 17.

46

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gemeint? Zweifellos ist er ein Ur-Begriff des chinesischen Den-
kens. Wir diirfen aber nicht so weit gehen wie die Sinologen Alfred
Forke und André Eckardt. Forke war der Ansicht, man diirfe den
Begriff des Tao ,,ohne Bedenken mit dem Absoluten, dem An-und-
fur-sich-Sein, dem reinen und transzendenten Sein unserer Philo-
sophen gleichsetzen“.'® Eckardt geht noch einen Schritt weiter: ,,Im
Grunde genommen bedeutet Tao bei Lao-tse das ewige, urspriing-
liche, absolute Sein, die Existenz schlechthin, entspricht also unse-
rem Gottesbegriff*."" GewiB ist der Begriff des Tao ein Urbegriff,
aber er bezieht sich jedenfalls nicht auf einen persénlichen Gott.
Vielleicht sollte man sich auf das 42 Kapitel des Tao-te-ching be-
sinnen, in welchem es heifit: ,,Das Tao erzeugt die Einheit,/ Die
Einheit erzeugt die Zweiheit,/Die Zweiheit erzeugt die Dreiheit,/
Die Dreiheit erzeugt die zehntausend Wesen®, Das Tao also ist es,
das durch die Vermittlung des Einen, der Zweiheit und der Dreiheit
schlieBlich die zehntausend Wesen hervorbringt, d.h. die Viel-
heitswelt. Im 40.Kapitel findet sich dariiber hinaus der Seinsge-
danke: ,,Die zehntausend Wesen sind aus dem Sein geboren. Das
Sein ist aus dem Nichtsein geboren®. Dazu bemerkt der chinesi-
sche Philosophiehistoriker Fung Yu-Lan: ,,Dennoch meint dies nur
‘Nicht-Sein’ als Gegensatz zum ‘Sein’ der materiellen Gegen-
stinde, und so ist es nicht eine reine Null und ein Nichts. Denn wie
konnte es ein Nichts sein, wenn es gleichzeitig das erste, allumfas-
sende Prinzip ist, durch das alle Dinge hervorgebracht werden?*'
Von der Erkenntnis des Seinsganzen spricht das 47.Kapitel bei
Lao-tse: ,,Ohne aus der Tiir zu gehen,/ erkennst du, was unter dem
Himmel ist (d.h. die Welt, das Seiende im ganzen),/ Ohne aus dem
Fenster zu blicken,/ erkennst du den Weg des Himmels®“, Im Sinne
einer mystiknahen Einheitserkenntnis scheint eine Stelle bei

1% Geschichte der alten chinesischen Philosophie. Hamburg 1927, S. 264.
' Laotse. Unvergangliche Weisheit. Miinchen-Basel 1957, S. 10.
12 A History of Chinese Philosophy. Bd.I. Princeton 1952, S. 179.

47

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Chuang-tse II 6 gemeint zu sein: ,,Himmel und Erde sind zusam-
men mit mir entstanden,/ Und die zehntausend Wesen und ich sind
eins“. Die Einheit der vielen Dinge ist das Sein. Das Sein aber ist
zeitlos wie das Ich, wenn es das Sein erfihrt.”

I

Nach diesem fliichtigen Riickblick auf die Geschichte des Seinsbe-
griffs und der Erfahrung des Seins wenden wir uns nun der Sache
zu, auf die sich Begriff und Erfahrung beziehen. Wir versuchen
dabei, die verschiedenen Weisen zu unterscheiden, in denen das
Sein in der Erfahrung des BewuBtseins begegnet.

a) Eine erste und vielleicht sogar die einleuchtendste Weise ist
die Erfassung des Seins in seinem Gegensatz zum Nichts. Diese
Erfahrung hat zwei eindrucksvolle Formen: das Staunen und die
Angst. Was das Staunen iiber das Sein angeht, so bemerkt Scheler
dazu, auf gewisse Formulierungen bei Leibniz und Schelling zu-
riickblickend: daB die Metaphysik zuriickgehe auf ,,die Verwunde-
rung, daBl @iberhaupt Etwas ist und nicht lieber Nichts“ (GW V
134). Aus der ohne weiteres einleuchtenden Erkenntnis, die schon
Parmenides formuliert hatte, daB es das Nichts nicht gibt, ergibt
sich unmittelbar der Seinsgedanke. Das aber ist in diesem Falle nur
ein SchluB, der aus einer duBeren Beobachtung folgt. Hier aber
geht es um mehr: um eine unmittelbare Erfahrung: die Erfahrung
des Seins im Ich. Nehmen wir zunichst die Erfahrung des Stau-
nens oder der Verwunderung. Vom Staunen, das schon seit Platon

B Vgl. dazu das Kapitel ,,Tao* in meiner ,Einfithrung in die philosophische
Mystik“, S. 74-88.

48

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Aristoteles als Ursprung der Philosophie gilt', hatte Scheler
geschrieben, die Metaphysik werde gespeist von der Erfahrung der
Verwunderung dariiber, daB es iiberhaupt Etwas gebe und nicht
vielmehr Nichts. Nach Scheler besteht der Akt der Menschwer-
dung letztlich darin, daB der Denkende sich aus dem Ganzen der
Natur herausstellt, sich denkend umwendet und sich zu sich selbst
hinwendet: ,,So schaut er gleichsam bei dieser Umwendung hinein
ins Nichts: er entdeckt in diesem Blicke gleichsam die Maoglichkeit
des ‘absoluten Nichts” - und dies treibt ihn weiter zu der Frage:
‘Warum ist iiberhaupt eine Welt, warum und wieso bin ich iiber-
haupt?”“ (GW 10, 67f.).

An diese Frage kniipft Heidegger in seiner Freiburger Antritts-
vorlesung an. Auch fiir ihn handelt es sich dabei um eine Frage, die
durch das Nichts erzwungen wird."”” Anders als bei Scheler ergibt
sich diese Frage nicht aus der Erfahrung des Staunens, sondern aus
der Grundbefindlichkeit der Angst, nimlich der Angst vor dem
Nichts. Als in der Angst vor die Erfahrung des Nichts gestellt,
entdeckt der Mensch die ,,geheimnisvolle Moglichkeit der Erfah-
rung des Seins“, in welcher Erfahrung die Wesensauszeichnung
des Menschen liege: ,Einzig der Mensch unter allem Seienden
erfahrt, angerufen von der Stimme des Seins, das Wunder aller
Waunder: DaB8 Seiendes ist“.'® Im Gedanken, daB das in der Angst
vor dem Nichts erfahrene Sein als Wunder erscheint, erinnert Hei-
degger zudem an die von Scheler erwihnte Verwunderung iiber das
Sein. Dies also zu einem ersten Aspekt der ontologischen Er-
fahrung.

14 Vgl. dazu den Artikel ‘Staunen; Bewunderung: Verwunderung’ von E.Jain
und T.Trappe im ,Historischen Worterbuch der Philosophie” Bd.10. Basel
1998, Sp. 116-126.

'3 Was ist Metaphysik? 5.Aufl. Frankfurt a.M. 1949, S. 38.
“Aa0.,8.42.

49

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b) Als zweiter Aspekt der ontologischen Erfahrung 148t sich die
Erfahrung des Seins als Gegenwartserfahrung erkennen. Diese
Erfahrung ist in der Freiburger Phianomenologenschule durch Eu-
gen Fink und Friedrich-Wilhelm von Herrmann untersucht worden.
Beide Denker betonen die ,,Weltweite der Gegenwart. Die Ge-
genwart ist ja nicht nur Gegenwart fiir den Einzelnen, nicht nur
Gegenwart in einem einzelnen und besondere Ort in der Welt. Ge-
genwart ist allumfassend. Dadurch unterscheidet sich das Jetzt
wesenhaft vom Hier: das Hier ist jeweils mein Hier. Das Jetzt ist
nicht nur mein Jetzt, sondern das Jetzt alles Seienden. Bei Fink
heifit es vom Jetzt in seinem Gegensatz zum Hier: ,alles, was ist,
ist in einem und demselben Jetzt versammelt, sei es ein Regen-
wurm oder ein Gott; auch das michtigste Seiende kann kein eige-
nes Jetzt haben, so wie es und auch das geringste Ding ein eigenes
Hier hat“."”

Das sind grundsitzliche Reflexionen zur Phanomenologie des
Hier und Jetzt, unabhéngig von der Weise ihres Erlebtwerdens.
Wir erleben zwar stindig dic Gegenwart, beachten sie aber ge-
wohnlich als solche nicht. Es gibt jedoch Augenblicke im mensch-
lichen Leben, in denen die Gegenwart ganz in die Helle des Be-
wubBtseins tritt. Eine Beschreibung solcher Augenblicke hat
Rousseau in seinen ,, Traumereien des einsamen Spaziergéngers™
geliefert. Das gewohnliche Erfahren ist demnach vom Kommen
und Gehen der Zeit bestimmt, doch gebe es eine Ausnahme: einen
Zustand, ,,bei dem die Seele eine ausreichend feste Grundlage fin-
det, in der sie sich ganz und gar ausruhen und ihr ganzes Sein
sammeln kann, ohne veranlaBit zu sein, sich der Vergangenheit zu
erinnern oder die Zukunft herbeizuwiinschen; wo die Zeit fir sie
nichts zahlt, die Gegenwart ewig dauert und diese Dauer sich

"7 Zur ontologischen Frithgeschichte von Raum-Zeit-Bewegung. Den Haag
1957, S. 138.

50

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

obendrein nicht aufdréngt, sich nicht bemerkbar macht, nicht die
geringste Spur einer Aufeinanderfolge aufweist; wo wir weder das
Gefiihl des Entbehrens noch des Genusses, der Freude oder der
Trauer, der Hoffoung oder der Furcht haben; wo uns kein anderes
Gefiihl erfiillt als das unseres Daseins®."® So ist das Gefiihl oder
die Erfahrung der Gegenwart einerseits eine Erfahrung der Exi-
stenz, ein ,,sentiment de I’existence®, andererseits aber auch eine
Erfahrung der Einheit alles Seienden in dieser Gegenwart.

Man hat gefragt, ob es sich bei diesem Rousseauschen Daseins-
gefiihl lediglich um das Gefiihl des eigenen Daseins handele oder
ob es sich auf Dasein schlechthin beziehe, auf das Gefiihl des einen
Seins alles Seienden. B.Munteano versteht es als ,.eine Riickkehr
zum Ursprung, dorthin, wo das Gefiihl der eigenen Existenz sich
griinde auf das Gefiihl der Existenz schlechthin®.'” Der Padagoge
Martin Rang hilt diese Auffassung dagegen fiir eine ,,vollige Ver-
kennung®, des von Rousseau Gemeinten.”® Es geht aber nicht um
Rousseau und seine personliche Meinung, sondern um das Phéno-
men der Erfahrung der Gegenwart in ihrer Weltweite und der Er-
fahrung der Existenz schlechthin, der Erfahrung des in der Gegen-
wart geeinten Seins.

¢) Drittens 148t sich die ontologische Erfahrung als Denkerfah-
rung verstehen, wobei unter ‘Denken’ freilich nicht das bloBe Ver-
standesdenken gemeint ist. Die ontologische Erfahrung als Erfah-
rung des Denkens ist in unserem BewuBtsein vorfindlich, ist eine
BewuBtseinserfahrung, wie ja auch das Cartesische ,,penser sich
nicht auf das verstandesméBige Denken bezieht, sondemn auf das
BewubBtsein. In der BewuBtheit der ontologische Erfahrung sind

'® Traumereien eines einsamen Spaziergingers. Ubersetzt von R.J.Humm.
Basel 1943, S. 119. Mit leichten Veréinderungen.

1% La solitude de J.J.Rousseau. In: Annales de la Société J.J.Rousseau 31 (1946-
49), S. 168.

 Rousseaus Lehre vom Menschen. Gottingen 1959, S. 255f.

51

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jedoch zwei Gegebenheitsweisen zu unterscheiden: eine implizite
und eine explizite, eine unentfaltete und eine entfaltete, eine vor-
bewuBte und eine hellbewufite. In allen Arten von Erfahrung, die
wir iiberhaupt haben, ist stets die Erfahrung des Seins mitgegeben,
auch wenn wir sie als nur dunkel bewuBt, gewohnlich nicht beach-
ten. Neben dieser implizit, aber stéindig gegebenen vorbewuBten
ontologischen Erfahrung gibt es eine explizite, jedoch nur gele-
gentlich in die Helle des BewubBtseins tretende Gestalt dieser Erfah-
rung. Der Schriftsteller Eugen Ionesco beschreibt in einem seiner
Tagebiichern das plétzliche BewuBtwerden der erhellten Form der
Seinserfahrung, die er mit dem Gedanke des Staunens verbindet:
,Das intensive Staunen, das mich erfaBte, war nichts anderes als
das Zurkenntnisnehmen, daB ich war! ... Einem Schlaf hingegeben
oder erwachend aus einem Schlaf, der von den Phantomen des
Alltagslebens bevolkert war, trat ich plotzlich in eine so offen-
sichtliche, so totale, so einleuchtende, so lichtvolle Realitdt, daf
ich mich fragte, warum ich bis dahin nicht gemerkt hatte, wie
leicht diese Realitit zu finden war und wie leicht es war, sich hin-
einzufinden®.”'

Es sind also zwei Weisen oder Stufen der ontologischen Erfah-
rung zu unterscheiden. Sie in unserem BewubBtsein zu entdecken,
setzt eine Wendung nach innen voraus. Auf beiden Stufen aber
sind Denken und Gedachtes, Erkennen und Erkanntes, das Ich und
das Weltall eins, und identisch. Schon das beriithmte ,tat tvam asi*
bringt das zum Ausdruck. Das Sein der Welt, das Sein des Seins-
ganzen, ist im Ich enthalten, wie auch der Begriff des ‘atman’ bei-
des zugleich meint. An der berithmten Stelle VI 11,1-3 der Chan-
dogya-Upanischad heiBit es von der im Ich enthaltenen Seinsganz-
heit: ,,Das ist das Wahre, das ist das Selbst (sa atma), das bist du

%! Heute und gestern, gestern und heute. Tagebuch. Neuwied und Berlin 1969,
S. 183f.

52

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(tat tvam asi)“. Im Ich erfahren wir demnach das eine Sein alles
Seienden. Ahnlich lesen wir bei Augustinus: ,,Geh nicht nach
drauBen, kehr in dich selbst zuriick. Im Innern des Menschen
wohnt die Wahrheit“.* Diese Wahrheit ist zugleich die Wirklich-
keit schlechthin, das eine Sein alles Seienden in seiner Offenheit
fiir die Erkenntnis. In dieser Wahrheit gibt es keine Tauschung,
denn es gibt nichts, was das Denken vom Gedachten trennt. Und
das ist es, was wohl schon Parmenides vor Augen hatte, als er
schrieb: ,,Denn dasselbe ist Denken und Sein“ (B 3). Das als das
schauende Denken (noein) verstandene Erkennen ist immer ein
Erschauen des Seins, mit dem es wesenhaft eins und dasselbe ist.
d) Werfen wir nun weiter einen Blick auf einen vierten Zug der
ontologischen Erfahrung: nimlich darauf, daB wir das Sein als
zutiefst erstrebenswert empfinden, daB es in unserer Natur liegt, Ja
zu ithm zu sagen. Bevor wir auf diese in der ontologischen Erfah-
rung ruhende Seinsbejahung eingehen, scheint der Hinweis ange-
bracht zu sein, daB die bisher von uns unterschiedenen Momente
der ontologischen Erfahrung selbstverstiandlich nicht isoliert von-
einander vorkommen miissen. So beschreibt der finnische Dichter
und Nobelpreistriager Sillanpai in einem Roman das Erlebnis eines
jungen Mannes, der in einen Zustand der Ruhe die Erfiillung eines
Seinsverlangens findet, in welchem zugleich Sein, Seinseinheit und
SeinsbewuBtsein enthalten sind: ,,Fiir ein paar Augenblicke war er
sich der ungeheuren Einfachheit des Seins, des Lebens, bewuBt,
und in diesem Augenblick war alles eingeschlossen, was ithn um-
gab ... und er selber. Als hitte sein Innerstes zu sich selber gesagt:
Hier sitze ich nun! Und damit das ganze Ritsel des Sein erklért

und gedeutet“.?

2 De vera religione ¢ 39 n.72.

2 Sonne des Lebens. Wir legen die Ubersetzung von Edzard Schaper zugrunde,
korrigieren sie aber einige Male nach dem finnischen Text. Vgl. dazu K.Albert:
Philosophie der Kunst. St.Augustin 1989, S. 472-484, bes.S. 473-476.

33

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennoch sei es erlaubt, zum besseren Verstandnis des Begriffs
der ontologischen Erfahrung einzelne Aspekte gesondert hervor-
zuheben. Hier also den Aspekt des Erstrebtwerdens, das allerdings
entweder unbewufit oder bewuBt zu denken ist. Die im bewuBten
Seinsstreben oder Seinsverlangen liegende Seinsbejahung scheint
auch ausgepragt zu sein in der starksten menschlichen Strebekraft,
der Liebe (wenn sie mehr ist als bloB sexuelles GenuB- und Be-
sitzstreben). In einem Tagebuch des Schweizer Schrifistellers und
Philosophen H.-F.Amiel findet sich zum 7.3.1868 die Eintragung:
»Die Frau will geliebt werden ohne Grund, ohne Warum; nicht
weil sie hiibsch ist oder tiichtig oder gebildet oder grazids oder
geistig, sondern weil sie ist“.** Und Aldous Huxley L8t in seinem
Roman , Das Genie und die Géttin“ (The genius and the goddess)
den Erzahler der Rahmenhandlung die folgende Uberlegung anstel-
len: ,,Warum liebt man die Frau, in die man verliebt ist? Weil sie
ist. Und das ist schlieBlich Gottes eigene Definition seiner selbst:
Ich bin, der ich bin. Die Frau ist die, die ist. Einiges von ihrer
Istigkeit flieBt iiber und durchtrinkt das ganze Weltall“” Das
bedeutet, daB in der Liebe dem Liebenden nicht nur das Sein der
Geliebten begegnet, sondern ineins damit das Sein schlechthin, die
»Isthaftigkeit* oder, um das Wort Meister Eckharts zu benutzen,
die Istigkeit des Ganzen des Seienden. Man kann nicht lieben,
wenn man das Sein des Seinsganzen nicht mitliebt. So verbindet
sich die ontologische Erfahrung, die Erfahrung des Seins mit der
tiefsten und elementarsten Schicht des menschlichen Strebens.

* Journal intime. Bd.IL Genf 1905, S.20. Ubersetzung von mir.

% Das Genie und die Gottin. Frankfurt a M., S. 54. Gemeint ist das Sein des
Seinsganzen, vielleicht aber auch das gottliche Sein. Zuvor war vom vergéngli-
chen Sein des Menschen gesagt worden, es sei identisch mit dem mit groBem
Anfangsbuchstaben geschriebenen Sein (being - Being). H.H.Herlitschka iiber-
setzt verstindnislos: ,,das mit dem groBten aller Anfangsbuchstaben geschrie-
bene Sein“!

54

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

¢) Wir schliefen nun unsere Hinweise zum Begriff der ontologi-
schen Erfahrung mit einigen Anmerkungen zum &sthetischen
Charakter der Seinserfahrung. In ihr griindet eine ,,Metaphysik des
Schénen®, die zuletzt auf Platon und Plotin zuriickgefiihrt werden
kann. Das von Platon im ,Symposion“ als letzte Stufe des
philosophischen Erkenntnisaufstiegs beschriebene ,,Schéne selbst™
erscheint dort als das schlechthin Seiende, wird dort also nicht nur
asthetisch, sondern zugleich ontologisch verstanden (210E-211B).
Emesto Grassi betont sogar allein den ontologischen Charakter des
Schonen: ,,Der Schonheit kommt bei Plato nicht eine &sthetische,
sondern eine ontologische Bedeutung zu, Schénheit ist Offenba-
rung des Seins auf seinen verschiedenen Stufen, vom Sinnlichen
und Augenscheinlichen bis zum Geistigen. Der Drang nach
Schénheit kommt in diesem Sinne dem Drang nach Wirklichkeit
gleich, er bringt auf den Weg zum Urseienden, Unvergénglichen,
Unwandelbaren, Ewigen* > Platon macht allerdings einen Unter-
schied zwischen dem Schénen an sich als dem ,,Strahlen des Ursei-
enden® und dem Schénen der Kunst als der niedrigeren Stufe, weil
wder Kiinstler die niedrigere Stufe der Wirklichkeit, wie sie in der
Schattenwelt sich offenbart, wiedergibt* >’

Diese Unterscheidung ist in der Kunst der klassischen Moderne
wieder aufgenommen worden. Man will nicht mehr eine Kunst der
sinnlichen Schénheit, sondern eine Kunst, die hinter dem Sinnen-
falligen das Sein darzustellen versucht. Der Maler Franz Marc ist
unterwegs zu einer Kunst, die die Sicht des Alltagslebens hinter
sich 14Bt. Zu seinen Tierbildern schreibt er an seine Frau: ,Ich hab
auch gar nie das Verlangen, z.B. die Tiere zu malen, ‘wie ich sie
ansehe’, sondern wie sie sind (wie sie selbst die Welt ansehen und

% Die Theorie des Schénen in der Antike. K6ln 1962, S. 97.
7 A.a.0., S. 109f. Grassi erinnert in diesem Zusammenhang auch an die Stelle

476B der , Politeia“ mit der Kritik an den bloB ,,Schaulustigen®, den einfachen
Kunstliebhabern.

55

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihr Sein fithlen)“” Charakteristisch fiir diese moderne und gera-
dezu ontologisch gegriindete Kunstauffassung ist eine Aufzeich-
nung aus den Jahren 1912-13 bei Marc: ,,Die Sehnsucht nach dem
unteilbaren Sein, die Befreiung von den Sinnestduschungen unseres
ephemeren Lebens ist die Grundstimmung aller Kunst. Thr grofies
Ziel ist, das ganze System unserer Teilempfindungen aufzulGsen,
ein unirdisches Sein zu zeigen, das hinter allem wohnt, den Spiegel
des Lebens zu zerbrechen, daB wir in das Sein schauen“.” Von
daher fordert Marc eine metaphysische Kunst und verwirft die
soziologischen und psychologisch-physiologischen Kunstauffas-
sungen. Der Maler erweist sich hier als Platoniker, als welchen er
sich auch gelegentlich selbst bezeichnet hat.*

Die soeben skizzierten fiinf Merkmale der ,,ontologischen Erfah-
rung’ stellen gewissermaBen moderne philosophiegeschichtliche
Entsprechungen zu der in Altertum, Mittelalter und frither Neuzeit
entwickelten Lehre von den ,,Transzendentalien” dar (ens, unum,
verum, bonum, pulchrum).

Es geht uns hinsichtlich der Erérterung der ontologischen Erfah-
rung jedoch nicht nur um Metaphysik. Die Erfahrung des Seins
bildet auch die Grundlage einer Ethik, insofern wir davon ausge-
hen, daB die Erfahrung selbst das Denken und Handeln des Men-
schen grundlegend veréndert. Der Mensch lebt bewuBter und in-
tensiver und wird seine Haltung der Welt gegeniiber aus der Erfah-
rung des Seins begriinden. Von dieser Ethik wird in den folgenden
Abschnitten die Rede sein.

% Briefe aus dem Felde. Miinchen 1966, S. 59 (Brief vom 8.4.1915).

» Zitiert nach W.Haftmann: Malerei im 20.Jahrhundert. 4.Aufl. Miinchen
1964, S. 157.

* Briefe aus dem Felde, S. 134 (Brief vom 17.2.1916).

56

https://dol.org/10.5771/9783495883580-41 - am 20.01.2026, 22:21:58. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

