
5 

INHALT 

Vorwort                  7 
 
Einleitung                 9 
 
I. Die verwaltete Religion des laizistischen Staates          21 
 
1. Die „säkularen“ Quellen der Moderne in der  
 muslimischen Welt                22 
2. Der makropolitische Kontext: Politische Rationalität 
 und die moderne Staatlichkeit           34 

2.1 Neue Akteure der Geschichte: Staat und Gesellschaft       34 
2.2 Die Staatsraison             36 

3. Transformationen an der Staatlichkeit           41 
3.1 Ideen: Vom Mülk des Sultans zum Staat         41 
3.2 Praktiken              53 
3.3 Kontinuität und Bruch an der türkischen Staatlichkeit       55 

4. Türkische Laizität und das Amt für religiöse  
 Angelegenheiten                   61 

4.1 Über die Geschichte des Amtes           62 
4.2 Formen der Kooptation der Religion in den Staatsapparat       63 

4.2.1  Bestimmung der öffentlich zulässigen Religiosität       64 
4.2.2  Gesellschaftspolitischer Auftrag des Amtes        71 
4.2.3  Verwaltung der Gebetsanstalten          81 

4.3 Der Streit zwischen göttlichem und profanem Recht        88 
4.4 Religionspolitik und die Aleviten          94 

4.4.1  Alevitische Selbstbeschreibungen         95 
4.4.2  Tücken der partikularistischen Anerkennung        98 

5. Resümee 1            104 
 
II. Islam als Weltanschauung der ummatistischen Utopie     107 
 
1. Ursprungsvisionen im Islam               109 

1.1 Eschatologie ohne Roß und Reiter         111 
1.2 Islamische Visionen von Rückkehr        113 

2. Der Neomodernismus von Fazlur Rahman: 
Die Suche nach islamischen Werten                117 

https://doi.org/10.14361/9783839401064-toc - am 13.02.2026, 21:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401064-toc
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 6

2.1 Die Einheit des Korans und die islamische  
Weltanschauung                    119 

2.2 Realität als kritische Prüfungsinstanz            122 
2.3 Werte, Diesseitigkeit und die Gesellschaftstechnik            123 

3. Der Diskurs und sein zeitgeschichtlicher Kontext          128 
3.1 Verschiebungen in der Trägerschaft des Islamismus         130 
3.2 Verschiebungen im globalen Feld            132 
3.3 Die Konfliktlinien               137 

4. Aspekte der islamistischen Modernitätskritik           139 
4.1 Die Moderne als „totale Krise“             144 
4.2 Kritik an der Fortschrittszeit             146 
4.3 Modus der Anerkennung des Anderen: Benennen oder 

Definieren?                149 
4.4 Eine monotheistische Lektüre der Zeit            154 

5. Das prophetische Medina im Gegensatz 
zum „totalitären“ Nationalstaat der Moderne           157 
5.1 Die Umma: Von der Gemeinschaft der Muslime zur 

Gemeinschaft schlechthin             157 
5.1.1  Die Prinzipien der Gemeinschaft       158 
5.1.2  Die Umdeutung der Umma und ihre Friktionen     163 

5.2 Der Stachel des historischen Ereignisses, die Risse der 
Konstruktion                165 
5.2.1  Der umstrittene Status der Juden           165 
5.2.2  Der intellektuelle Zwang zur Konsistenz      169 
5.2.3  Wiederkehr der verdrängten Machtfrage:  
 Die Umma als muslimische Herrschaft      175 

6. Übersetzungen der westlichen Konzepte            179 
6.1 Der „wahre Pluralismus“ des Islam,  
 die „Zivilgesellschaft“ der apokalyptischen Reiter          179 
6.2 Die islamistische Konzeption des „öffentlichen Glücks“     187 

7. Resümee 2                198 
 
III. Schlußfolgerungen und Ausblick        207 
 
1. Zusammenfassung der Ergebnisse             207 
2. Ausblick: Kultur des Geständnisses,  
 Kultur des Konventionalismus                  212 
 
Literatur                      221 

https://doi.org/10.14361/9783839401064-toc - am 13.02.2026, 21:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401064-toc
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

