
2 | KONTEXTUALISIERUNGEN:  
Mensch, Medium, Audioviduum

2.1 | KONTEXTE I:  
Von der Anthropologisierung der Wissenschaften zum 
Anthropomorpho- und Anthropophonozentrismus in  
Medientheorie(n) des Audiovisuellen 

Der begriff liche, theoretische wie historische Rahmen, der sich für ein Projekt 
des vorliegenden Zuschnitts ergibt, könnte weiter kaum sein, stellt er doch die 
sehr grundsätzliche Frage nach der Relation von Mensch und Medium in den Mit-
telpunkt. Man handelt sich damit also gleich zwei komplexe Begriffe ein, die sich 
in den verschiedenen Kontexten ihrer wissenschaftlichen Relevanz und Verhand-
lung immer schon als nur schwerlich festzuschreibende Konzepte darstellen. 

2.1.1 | Mensch und Medium

Der Begriff des Menschen – um damit zunächst ganz grundsätzlich zu beginnen –  
ist natürlich in zahlreichen wissenschaftlichen Disziplinen und Fächern Gegen-
stand, Thema oder strukturelle Rahmenbedingung; – sei es in Medizin, Natur-, 
Wirtschafts-, Sozial- oder Geisteswissenschaften, die folglich alle gleichermaßen 
zum Versuch einer Bestimmung herangezogen werden könnten. Dieser besonde-
ren Relevanz des Menschen innerhalb der institutionalisierten Wissenschaften 
und ihrer Geschichte hat Michel Foucault mit seiner Studie Die Ordnung der Dinge 
(2008 [1966]) Rechnung getragen, in der er die Entwicklung wissenschaftlichen 
Denkens vom 16. bis zum 19. Jahrhundert nachzeichnet. Die zentrale Stellung 
des Menschen innerhalb der Wissenschaft entpuppt sich dabei allerdings als re-
lativ junges Phänomen. So konzipiert Foucault den Menschen (als Gegenstand 
und Kernkonzept wissenschaftlicher Auseinandersetzung) als eine »Erfindung« 
(ebd., 30) des 19. Jahrhunderts, in dem sich der Mensch als Erkenntnisobjekt in die  
Zwischenräume der sich als solche etablierenden biologischen, ökonomischen 
und philologischen Wissenschaften einnistet. Diesen Prozess der Emergenz des 
Menschen als zentrale Kategorie der Wissenschaft (und damit einher das Auf-
kommen der Humanwissenschaften) bezeichnet Foucault auch als »Anthropo-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum14

logisierung« (ebd., 418), die er einem klassischeren, z. B. religiösen Anthropo-
zentrismus als ref lektiertere Form entgegenstellt und die er dennoch als nicht 
unproblematisch erachtet: 

»Die ›Anthropologisierung‹ ist heutzutage die große innere Gefahr der Wissen-
schaf ten. Man glaubt leicht, daß der Mensch sich von selbst befreit hat, seit er 
entdeckt hat, daß er weder im Zentrum der Schöpfung noch in der Mitte des Rau-
mes, noch vielleicht auf dem Gipfel und am letzten Ende des Lebens befindlich 
ist. Wenn der Mensch aber nicht mehr souverän im Reich der Welt steht, wenn er 
nicht im Zentrum des Seins herrscht, sind die ›Humanwissenschaf ten‹ gefährliche  
Mittelglieder im Raum des Wissens. Diese Stellung aber weiht sie einer wesent-
lichen Instabilität. Was die Schwierigkeiten der ›Humanwissenschaf ten‹, ihre 
Empfindlichkeit, ihre Unsicherheit als Wissenschaf ten, ihre gefährliche Vertraut-
heit mit der Philosophie, ihr schlechtdefiniertes Sichstützen auf andere Gebiete 
des Wissens, ihren stets sekundären und abgeleiteten Charakter, aber ihren An-
spruch auf Universalität erklärt, ist nicht, wie man of t sagt, die externe Dichte 
ihres Gegenstandes; es ist nicht der metaphysische Status oder die unauslösli-
che Transzendenz jenes Menschen, von dem sie sprechen, sondern sehr wohl die  
Komplexität der erkenntnistheoretischen Konfiguration, in die sie sich gestellt  
finden [...].« (Ebd., 418f.)

Die Erforschung und wissenschaftliche Erfassung des Menschen, wie sie die 
Humanwissenschaften ab dem 19. Jahrhundert anstreben, ist also laut Foucault 
immer schon insofern einer gewissen Instabilität unterworfen, als Felder wie Bio-
logie, Ökonomie und Philologie als Ausgangsbasis stets nur einen Teil des mensch-
lichen Daseins in den Blick nehmen (können). Mit der Philosophie als Rahmen 
und weiteren, sich mit der Zeit eher zwischen und quer zu den Forschungsfeldern 
ansiedelnden, disziplinären Ausrichtungen, wie Psychologie, Soziologie und Kul-
turwissenschaft, wird diesem Umstand zwar Rechnung getragen; dies aber sorgt 
eben nicht für Stabilität, sondern verankert im Gegenteil die Unfeststellbarkeit 
des Menschen als Bedingung und Effekt seiner wissenschaftlichen Verhandlung. 

Die Relevanz der Humanwissenschaften ist folglich nicht der komplexen  
Beschaffenheit ihres Gegenstandes geschuldet, sondern der komplexen Beschaf-
fenheit seiner wissenschaftlichen Erfassung: Nicht der Mensch erscheint kom-
plex, sondern seine epistemische Bestimmung. Und allein dies, nicht eine ver-
meintliche, tatsächliche Qualität, räumt ihm einen besonderen Platz innerhalb 
der Wissenschaften ein. 

Doch der Mensch ist dabei nicht nur durch die geschilderte Instabilität seiner 
multipel angesiedelten Definitionen immer schon gefährdet, sondern auch durch 
die Verschiebungen und Veränderungen innerhalb der Episteme, aus denen er 
hervorgeht. Mit dieser prominenten Feststellung endet denn auch Foucaults Buch: 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 15

»Eines ist auf jeden Fall gewiß: der Mensch ist nicht das älteste und auch nicht das 
konstanteste Problem, das sich dem menschlichen Wissen gestellt hat. Wenn man 
eine ziemlich kurze Zeitspanne und einen begrenzten geographischen Ausschnitt 
herausnimmt – die europäische Kultur seit dem sechzehnten Jahrhundert –, kann 
man sich sicher sein, daß der Mensch eine junge Erfindung ist. Nicht um ihn und 
um seine Geheimnisse herum hat das Wissen lange Zeit im dunkeln getappt. Tat-
sächlich hat unter den Veränderungen, die das Wissen von den Dingen und ihrer 
Ordnung, das Wissen der Identitäten, der Unterschiede, der Merkmale, der Äqui-
valenzen, der Wörter berührt haben – kurz, inmitten all der Episoden der tiefen 
Geschichte des Gleichen –, eine einzige, die vor anderthalb Jahrhunderten begon-
nen hat und sich vielleicht jetzt abschließt, die Gestalt des Menschen erscheinen 
lassen. Es ist nicht die Befreiung von einer alten Unruhe, der Übergang einer jahr-
tausendealten Sorge zu einem lichtvollen Bewußtsein, das Erreichen der Objek-
tivität durch das, was lange Zeit in Glaubensvorstellungen und in Philosophien 
gefangen war: es war die Wirkung einer Veränderung in den fundamentalen Dis-
positionen des Wissens. Der Mensch ist eine Erfindung, deren junges Datum die 
Archäologie unseres Denkens ganz of fen zeigt. Vielleicht auch das baldige Ende.« 
(Ebd., 463)

Ebenso wie der Mensch also aus den epistemischen Bedingungen des 19. Jahrhun-
derts hervortrat, so kann sich seine Relevanz ebenso gut – mit dem Wandel der 
dispositionellen Bedingungen aktueller Wissensbestände – wieder auf lösen. 

»Wenn diese Dispositionen verschwänden, so wie sie erschienen sind, wenn durch 
irgendein Ereignis, dessen Möglichkeit wir höchstens vorausahnen können, aber 
dessen Form oder Verheißung wir im Augenblick noch nicht kennen, diese Disposi-
tionen ins Wanken gerieten, wie an der Grenze des achtzehnten Jahrhunderts die 
Grundlage des klassischen Denkens es tat, dann kann man sehr wohl wetten, daß 
der Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand.« (Ebd.) 

Foucaults weite Zeiträume umgreifende Studie über die Entwicklung der Wissen-
schaften seit dem 16. Jahrhundert entpuppt sich damit spätestens an dieser Stelle 
als ein Buch über den »Untergang des Menschen« – wie es etwa Francois Bondy in 
einer Rezension von 1972 als alternativen Titel des Werks vorschlägt. Der Mensch 
sei bei Foucault ein »[Produkt der] Humanwissenschaften, das nunmehr [auf hö-
re], im Mittelpunkt des geistigen Interesses zu stehen« (Bondy 1972), seine »Infra-
gestellung« nur die »neueste Erscheinung« der aufgezeigten Entwicklung (ebd.). 
Doch welche Relevanz hat nun diese Untergangsgeschichte für die Frage nach der 
Bedeutung des Menschen(motivs) für die Medientheorie? 

Es wäre sicher lohnenswert im Anschluss an Die Ordnung der Dinge tiefer ein-
zutauchen in Foucaults Konzeption des Menschen und die Frage nach dessen 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum16

Status innerhalb seiner Schriften (die mit der Zeit vor allem eine Frage des Sub-
jekts wird). Doch im Sinne der zuvor skizzierten Näherungsetappen, denen es in 
diesem Buch zu folgen gilt, muss der bisher vorgenommenen Erweiterung der 
Perspektive eine erste Verengung folgen. Foucaults Epistemologie soll aber, selbst 
in dieser knappen, auf wesentliche Punkte reduzierten Zusammenfassung, als 
stützender Rahmen dienen. So lässt sich aufgrund von Foucaults Arbeit feststel-
len, dass ›die Frage nach dem Menschen‹ als zentrales Anliegen der Wissenschaft 
in Zeiten ihrer zunehmenden Institutionalisierung hervortritt, sich im Sinne 
einer generellen Anthropologisierung der Wissenschaften bemerkbar macht und 
schließlich in Form der Human- bzw. Geisteswissenschaften etabliert. Mit der 
Setzung des Menschen ins Zentrum wissenschaftlicher Erkenntnisproduktion 
geht aber zugleich seine Gefährdung einher: Die Komplexität seiner epistemi-
schen Beschaffenheit löst ihn im Entstehen als stabile Größe gleich wieder auf 
und sorgt – so antizipiert es Foucault – ggf. zukünftig für sein (erneutes) Ver-
schwinden.4 Foucault sieht den Menschen somit als ›Zwischeninteresse‹ der Wis-
senschaften, quasi als Behelf zur Schließung einer Lücke, die sich zum Ende des 
18. Jahrhunderts bemerkbar macht, im 19. Jahrhundert verfestigt und anschlie-
ßend wiederum von anderen Lücken abgelöst werden mag. Er selbst spricht an 
dieser Stelle allerdings nicht expliziter von den Gründen, die für dieses (erneute) 
Verschwinden des Menschen verantwortlich sein könnten;5 und auch bei Bondy 
klingen mögliche Erklärungen nur an: 

4 � Dass es dazu bisher nicht wirklich gekommen ist, stellt z. B. Astrid Deuber-Mankowsky (2013a) in 
einer Auseinandersetzung mit Foucault und der Frage nach der Rolle des Lebendigen (und des 
Spiels) in den zeitgenössischen Wissenschaf ten vom Menschen fest, wenn sie schreibt: »Nun ist 
Foucault am Schluss seiner Studie bekanntermaßen davon ausgegangen, dass sich ›der Mensch‹ 
als dieses Objekt des Wissens zusammen mit der Ordnung der modernen Episteme schließlich 
ganz auflöst und diese Ordnung durch eine neue Ordnung des Wissens abgelöst werden könnte, 
in der nicht mehr der Mensch im Zentrum stehen würde. Diese endgültige Verendlichung des 
Wissensobjektes Mensch ist jedoch nicht eingetreten. Der Mensch ist mit dem Aufstieg der Le-
benswissenschaf ten und insbesondere der Neurowissenschaf ten zu den Leitwissenschaf ten 
des 21. Jahrhunderts mehr denn je zum Gegenstand der Wissenschaf ten geworden: und zwar 
[…] als Lebewesen. Dies spiegelt sich nicht zuletzt in der Vehemenz, mit der bis heute um die Be-
wegung des Posthumanismus gekämpf t wird und in den Bündnissen, die der Posthumanismus 
etwa mit der Ökologie, mit Af fekttheorien und neuen Ontologien schließt« (ebd., 140). Für sie 
scheint somit der Mensch nicht als Gegenstand an sich verschwunden, sondern lediglich unter 
anderen Gesichtspunkten verhandelt zu werden: »Kennzeichnend ist, dass der Mensch nun nicht 
mehr primär als kommunizierendes und symbolisierendes und auch nicht als arbeitendes, son-
dern als lebendes, empfindendes und af fektives Wesen in den Blick gerät und die Kritik an der 
Subjektphilosophie aus der Perspektive theoretischer Ansätze geübt wird, die sich an Rhythmus, 
Bewegung, Intensitäten, an der Vorstellung einer lebendigen Materialität und am Wissen der 
Natur- und Lebenswissenschaf ten orientieren« (ebd., 134). 

5 � Ein Hinweis, auf das, was zumindest nach dem Menschen kommen mag, findet sich z. B. in einem 
kurzen Gespräch Foucaults, das unter dem Titel »Ist der Mensch tot?« (»L’homme est-il mort?«) 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 17

»Der von Foucault verkündete ›Untergang des Menschen‹ ist nicht etwa als Folge 
eines atomaren Ausrottungskrieges zu verstehen, sondern als Verlagerung der 
Problemstellungen, weg von allen Fragen des Individualismus, der Innerlichkeit, 
der Humanwissenschaf ten, des Humanismus, als Rückkehr zu den Fragen des 
Seins, der Ordnung, die nicht nur den Menschen betref fen.« (Bondy 1972)

Im Kontext von Foucaults wissenschaftlicher Verortung6 innerhalb der Debatten 
der 1960er Jahre, in deren Umfeld und Zentrum er schreibt, ist natürlich die Ent-
wicklung und der Einf luss (post)strukturalistischen Denkens die zentrale Hinter-
grundfolie, durch die sich die Abkehr vom Menschen erklärt. Mit Psychoanalyse, 
Ethnologie und Linguistik gibt Foucault selbst bereits einen Ausblick auf die Dis-
ziplinen und Denkrichtungen, die seiner Meinung nach für die Krise eines posi-
tivistischen Menschenkonzepts ab 1900 mit verantwortlich sind (Foucault 2008 
[1966], 448ff.). 

Abseits des Atomkriegs und ergänzend zum poststrukturalistischen ›Pro-
gramm‹7, scheint die antizipierte Etablierung neuer epistemologischer For-
mationen ab dem 19. Jahrhundert jedoch nicht nur mit einer Verschiebung der 
Fragestellungen »weg« vom Individualismus und hin zu weniger individuellen 
Ordnungen und Strukturen zusammenzuhängen, sondern auch mit spezifischen 
technischen Entwicklungen. So korreliert die von Foucault gewählte zeitliche 
Grenze, die er für seine Forschung mit dem 19. Jahrhundert setzt, mit dem Auf-
kommen moderner (Massen)Medien (wie Fotografie, Telegrafie, Grammophon, 
Film, Radio, Fernsehen, etc.). Auch wenn Foucault selbst diesen ›neuen Medien‹ 
als solchen keine gesonderte Aufmerksamkeit widmet in seinen Büchern und wei-
teren Schriften8, liegt doch die These nahe, dass Veränderungen in den epistemi-

1966 in Arts et Loisirs erschien (Foucault 2013 [1966]) und in dem er die Etablierung eines nicht-
dialektischen Denkens antizipiert, das nicht mehr den Menschen und seine Existenz, sondern 
das Wissen zentral stellt. Dass dies keine besonders nette, aber eine notwendige Vorstellung 
ist, begründet er folgendermaßen: »Es ist weniger verführerisch vom Wissen und seinen Iso- 
morphismen zu sprechen als von der Existenz und ihrer Bestimmung; weniger tröstlich, von den 
Beziehungen zwischen Wissen und Nichtwissen zu reden als von der Versöhnung des Menschen 
mit sich selbst in einer vollkommenen Aufklärung. Aber letztlich ist es nicht Aufgabe der Philo-
sophie, das menschliche Dasein zu erleichtern und dem Menschen so etwas wie Glück zu ver-
sprechen« (ebd., 218).

6 � Foucault wollte sich selbst allerdings nicht als Strukturalist bezeichnet wissen (vgl. Foucault 2008 
[1966], 19f.). 

7 � Neben den Ideen des Poststrukturalismus wäre als weitere ›antihumanistische‹ oder zumindest 
anti-anthropologische Tendenz um 1950 natürlich auch die Kybernetik zu nennen.

8 � Bernhard Dotzlers Sammlung von Foucault’schen Schrif ten zur Medientheorie (Foucault 2013) 
liefert hierzu einen Überblick. Zwar »blitzen« die Medien, so Dotzler (2013, 325), bei Foucault 
immer wieder auf und durchziehen – in seiner intensiveren Beschäf tigung mit Schrif t und teils  
Malerei (in seinen Büchern und auch in Die Ordnung der Dinge) sowie Fotografie, Film und Fern-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum18

schen Bedingungen einer Gesellschaft (und dies nicht erst im Übergang vom 19. 
zum 20. Jahrhundert) eindeutig auch mit Veränderungen ihrer Medien verkoppelt 
sind; nichts anderes beschreibt ja auch Foucault selbst (indirekt), wenn er sich mit 
der schrift- und papier-basierten Genese der Bürokratie und des Archivs befasst; 

– und nichts anderes wird schließlich z. B. bei Friedrich Kittler (1980, 1985, 1986) 
(direkt), in seinen Auseinandersetzungen mit Foucault, zu einem der zentralen 
Argumente für eine Begründung von Medienwissenschaft. 

Diese Beobachtungen leiten somit nahtlos über zum Begriff des Mediums, den es 
nachfolgend ebenfalls in einem etwas erweiterten Kontext und in seinem Ver-
hältnis zum Menschen(begriff) zu verorten gilt. Als Fazit für die bisher verfolgte 
Argumentationslinie bleibt festzuhalten, dass Foucault es ermöglicht, moderne 
Wissenschaft und Mensch eng zusammenzudenken – zumindest vom Moment 
seiner ›Erfindung‹ in eben dieser Wissenschaft an bis zu seinem antizipierten 
Untergang in ihr, der scheinbar schon bald bevorsteht bzw. in vollem Gange ist. 
Bleibt nun also die Frage, wie es ab dem 20. Jahrhundert um den Menschen und 
sein Wissen (im Angesicht technischer Medien) bestellt ist, d. h.: Wie lassen sich, 
auf bauend auf Foucault, Mensch, Medium und Wissenschaft intensiver verkop-
peln? Wie verändert sich die Stellung des Menschen in den Wissenschaften (spe-
ziell in den Geistes- und Humanwissenschaften9) ab dem 19. Jahrhundert – und 

sehen in seinen eher kleineren Arbeiten und Interviews – als Erkenntnisinstrumente seine Epis-
temologien; insofern ist seine Wissensarchäologie auch immer in Teilen, so könnte man sie lesen, 
eine Form der Medienarchäologie. Doch erscheinen Medien (vor allem die moderneren, analo-
gen, elektrischen wie digitalen Massenmedien) bei ihm nicht als zentrales, eigenes Konstrukt, 
sondern gehen vielmehr in seinem Konzept des Diskurses und des Dispositivs auf (vgl. auch Dotz-
ler 2013, 322f.). 

9 � Die Grenze dessen, was Foucault als »Humanwissenschaf ten« bezeichnet ist nicht ganz ein-
deutig. Als Vorläufer nennt er, wie beschrieben, all jene Disziplinen, die sich mit Fragen des Le-
bendigen bzw. der Lebewesen, mit Fragen der Arbeit, Produktion und Distribution sowie mit 
Fragen der Sprache beschäf tigen; diese werden in Form von Biologie, Ökonomie und Philologie 
schließlich als universitäre Disziplinen verstetigt, die zwar nicht nur den Menschen betref fen, 
ihn aber dennoch als zentrales Forschungsfeld verankern. Im 19. Jahrhundert treten dann etwa 
mit Psychologie und Ethnologie Disziplinen hinzu, die quer zu den bisherigen liegen und für 
die eigentliche ›Krise des Menschen‹ als Gegenstand von Wissenschaf t sorgen, weil sie seine 
Unfestschreibbarkeit noch verstärken. Wie Ute Frietsch (2014, 47) ausführt: »Foucaults Begrif f 
der Humanwissenschaf ten entspricht damit weder der gängigen französischen Auf fassung 
der ›sciences humaines‹ […] noch den angelsächsischen ›humanities‹ oder den deutschen Geis-
teswissenschaf ten: Die Sprachwissenschaf ten gehören für ihn nicht dazu. Die Philosophie, die 
man gemeinhin den Human- oder Geisteswissenschaf ten zurechnet, wird von Foucault eben-
falls aus diesem Ensemble gelöst, da ihr die kritische Kraf t eines Korrektivs zugesprochen wird.« 
Deuber-Mankowsky (2013a, 133/FN 2) weist deshalb darauf hin, dass die deutsche Übersetzung 
von »sciences humaines« als »Humanwissenschaf ten« nicht ganz den Kern tref fe. Für die vor-
liegenden Zwecke kann die Medienwissenschaf t aber – ungeachtet dieser disziplinären Grenz- 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 19

was bedeutet das speziell für die Entwicklung und Etablierung einer modernen, 
jungen Geisteswissenschaft wie der Medienwissenschaft im 20. Jahrhundert?10 

Interessanterweise fällt an diesem Punkt die von Foucault antizipierte zeit-
genössische Veränderung der Episteme und die zunehmend unwichtige Rolle des 
Menschen in ihr (zugunsten der Fokussierung anderer, eher wissens- und struk-
turorientierter Ansätze) ab Mitte des 20. Jahrhunderts mit der ›Gründungsphase‹ 
der Medienwissenschaften (vgl. z. B. Pias 2011; Paech 2011) zusammen. Erneut 
liegt es nahe hier Friedrich Kittler aufzurufen, der in seiner Perspektivierung 
der oben angeführten Fragen an dieser Begründung einer (technikzentrierten, 
aber auch generellen) Medienwissenschaft zentral beteiligt ist.11 Die (post)struk-
turalistischen, kultur- und technikphilosophischen Strömungen der 1950er und 
1960er nimmt er in den 1980er Jahren als Grundlage, um die Idee einer zeitgenös-
sischen wie historischen Medien- und Technikarchäologie zu entwerfen. 

Dies beginnt prominent mit seiner Forderung einer Austreibung des Geistes 
aus den Geisteswissenschaf ten im Jahre 1980. Der so betitelte Sammelband ist ein 
Versuch Kittlers das poststrukturalistische Denken französischer Prägung in 
Deutschland zu etablieren und eine klare Fortschreibung der Foucault’schen Idee 
einer Absetzung des Menschen vom Thron der Wissenschaft. Dabei teilen Kittler 
und seine Autoren12 grundsätzlich Foucaults Einschätzungen und vor allem sein 
methodisches Programm einer Wissensarchäologie. Gleichzeitig aber wirft Kitt-
ler Foucault mehr und mehr eine eklatante Medienvergessenheit vor, denn Kitt-
ler sieht in den technischen Medien des 19. und 20. Jahrhunderts, die schließlich 
zu einer Gefährdung des für Foucault so zentralen Schriftmonopols führen, den 
entscheidenden Faktor für die Veränderungen innerhalb aktueller epistemischer 

ziehungen und unklaren Übergänge – zumindest von ihrer universitären Anbindung her, d. h. als 
in der Regel geistes- und kulturwissenschaf tlich verortetes Forschungsfeld, in diese historische 
Linie eingeordnet werden, die Foucault zunächst mit den Humanwissenschaf ten beginnen lässt 
und die sich dann, im Sinne einer Krise dieser Wissenschaf ten im 20. Jahrhundert, in etwas an-
deres transformiert. 

10 � Historisch nachgezeichnet wird diese Etablierung der Medienwissenschaf t als Disziplin in 
Deutschland z. B. von den Beiträgen in Pias (2011) oder auch bei Leschke (2014). Eine kritische 
Lektüre dieses Gründungsmythos bietet hingegen Bergermann (2015).

11 � Solcherlei Einschätzungen finden sich aktuell etwa in den Sammelbänden Kittler Now. Current 
Perspectives in Kittler Studies (Sale/Salisbury 2015) sowie zur Mediengeschichte nach Friedrich Kittler 
(Balke/Siegert/Vogl 2013).

12 � Es sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass in dieser Arbeit kein generisches Maskulinum, 
sondern genderneutrale Bezeichnungen verwendet werden, außer an den Stellen, an denen es 
um männlich gelesene Personen geht oder aber – was vor allem für den analytischen Teil gilt – 
wenn in der Paraphrase männliche Formen reproduziert werden, die im Ursprungstext vorhan-
den sind und bei deren genderneutraler Umformulierung ansonsten die Information verloren 
gehen würde, dass die zitierten und referierten Texte vielfach z. B. ›den Menschen‹ als ›Mann‹ 
denken (siehe auch FN 188).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum20

Gefüge. Technische Medien und ihre Funktionsweisen sind somit für Kittler die 
von Foucault antizipierte ›neue Form‹, in der Wissen sich ab dem 19. Jahrhundert 
jenseits des Menschen vorrangig formt, normt, gestaltet, ausbreitet, manifes-
tiert und institutionalisiert. Auch die Schrift konzipiert Kittler dabei als Medium 
(unter anderen), das ein Monopol besessen habe, jedoch im Zuge medientechni-
scher Umwälzungen in seiner herkömmlichen Form an Bedeutung verliere. 

Seine ›Austreibung des Geistes aus den Geisteswissenschaften‹ und damit 
einhergehend die Austreibung der Medienvergessenheit aus dem Poststruktura-
lismus führt er in seinen zwei nachfolgenden Monografien detaillierter fort. In 
Aufschreibesysteme 1800/1900 (1995 [1985]) modifiziert er die Foucault’sche Konzen-
tration auf Schrift (als Grundlage für seine Form der Diskursanalyse) durch den 
etwas allgemeineren Begriff der »Aufschreibesysteme«, die er definiert als »das 
Netzwerk von Techniken und Institutionen [...], die einer gegebenen Kultur die 
Adressierung, Speicherung und Verarbeitung relevanter Daten erlauben« (ebd., 
519). Und er macht seine Kritik an Foucaults zu schriftfixiertem Blick explizit: 

»Sein Begrif f vom Archiv – in Foucaults Forschungspraxis, wenn auch nicht in  
seiner Theorie deckungsgleich mit einer Bibliothek – bezeichnete jeweils ein 
historisches Apriori von Schrif tsätzen. Weshalb diskursanalytische Arbei-
ten Nöte immer erst mit Zeiten hatten, deren Datenverarbeitung das al-
phabetische Speicher- und Übertragungsmonopol [...] sprengte. Um 1850 
endeten die historischen Untersuchungen Foucaults. Nun sind zwar alle  
Bibliotheken Aufschreibesysteme, aber nicht alle Aufschreibesysteme Bücher. 
Spätestens seit der zweiten industriellen Revolution mit ihrer Automatisierung 
von Informationsflüssen erschöpf t eine Analyse nur von Diskursen die Macht- und 
Wissensformen noch nicht. Archäologien der Gegenwart müssen auch Daten-
speicherung, -übertragung und -berechnung in technischen Medien zur Kenntnis 
nehmen.« (Ebd.)13

Kittlers Anliegen ist also die Berücksichtigung weiterer, nicht-alphabetischer 
Aufschreibesysteme in der (Re)Konstruktion der Wissenschaftsgeschichte, was er 
mit seinem folgenden Buch Grammophon Film Typewriter (1986) schließlich einzu-

13 � In Grammophon Film Typewriter reformuliert er diesen Vorwurf erneut; über Foucault und seine 
Arbeit sagt er dort: »Auch Schrif t, bevor sie in Bibliotheken fällt, ist ein Nachrichtenmedium, 
dessen Technologie der Archäologe nur vergaß. Weshalb seine historischen Analysen alle un-
mittelbar vor dem Zeitpunkt haltmachten, wo andere Medien und andere Posten das Bücher-
magazin durchlöcherten. Für Tonarchive oder Filmrollentürme wird Diskursanalyse unzustän-
dig. Immerhin, solange sie lief, war Geschichte tatsächlich Foucaults ›endloses Geblöke der 
Wörter‹. Schlichter, aber nicht untechnischer als die Glasfaserkabel von demnächst fungierte 
Schrif t als Medium überhaupt – den Begrif f Medium gab es nicht. Was sonst noch lief, fiel 
durchs Filter der Buchstaben oder Ideogramme« (Kittler 1986, 13).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 21

lösen fortsetzt. Als Literaturwissenschaftler ist für ihn dabei die Beschäftigung 
mit Text(en) (als ein Aufschreibesystem unter anderen) weiterhin zentral; wich-
tig ist ihm aber die Erkenntnis, dass das Schriftliche im 19. Jahrhundert mit dem 
Auf kommen der technischen Medien sein Monopol der Datenaufzeichnung ein-
büßt und genau dies vor allem im literarischen Schaffen dieser Zeit in einer inten-
siven Auseinandersetzung mit den neuen Techniken spürbar ist. Grammophon, 
Film und Schreibmaschine sind es dabei, die als neue epistemische Technologien 
das 19. und 20. Jahrhundert und sein Wissen prägen und die bereits (vor allem in 
Form der Schreibmaschine und der mit ihr einhergehenden Maschinisierung von 
Schrift) auf das nahende Computerzeitalter verweisen. In Anlehnung an Lacans 
(2016 [1956]) Begriffe des Symbolischen, Imaginären und Realen beschreibt Kittler 
die Aufgabe der ›neuen Medien‹ vor allem im Hinblick auf ihre Verkopplung mit 
Menschen dabei folgendermaßen:

»Erst die Schreibmaschine liefert eine Schrif t, die Selektion aus dem abgezählten 
und geordneten Vorrat ihrer Tastatur ist. […] Im Gegensatz zum Fluß der Hand-
schrif t treten diskrete, durch Spatien abgetrennte Elemente nebeneinander. Also 
hat das Symbolische den Status von Blockschrif t. – Erst der Film speichert jene be-
wegten Doppelgänger, in denen Menschen im Unterschied zu anderen Primaten 
ihren Körper (v)erkennen können. Also hat das Imaginäre den Status von Kino. – 
Und erst der Phonograph hält fest, was Kehlköpfe vor jeder Zeichenordnung und 
allen Wortbedeutungen an Geräusch auswerfen. […]. Also hat das Reale – […] den 
Status von Phonographie. Mit der technischen Ausdif ferenzierung von Optik, 
Akustik und Schrif t, wie sie um 1880 Gutenbergs Speichermonopol sprengte, ist 
der sogenannte Mensch machbar geworden. Sein Wesen läuf t über zu Appara-
turen. Maschinen erobern Funktionen des Zentralnervensystems und nicht mehr 
bloß, wie alle Maschinen zuvor, der Muskulatur. Und erst damit – nicht schon mit 
Dampfmaschine oder Eisenbahn – kommt es zur sauberen Trennung von Materie 
und Information, von Realem und Symbolischem. Um Phonograph und Kino erfin-
den zu können, reichen die uralten Menschheitsträume von ihnen nicht hin. Auge, 
Ohr und Gehirn müssen in ihrer Physiologie selber zu Forschungsgegenständen 
werden. Um Schrif t maschinell zu optimieren, darf sie nicht mehr als Ausdruck 
von Individuen oder als Spur von Körpern geträumt werden. Die Formen, Unter-
schiede und Frequenzen ihrer Buchstaben selber müssen auf Formeln kommen. 
Der sogenannte Mensch zerfällt in Physiologie und Nachrichtentechnik.« (Kittler 
1986, 28f.)

Während der Mensch also im Zeitalter der Schrift immer noch als dessen Ur- 
heber:in eine gewisse Präsenz behielt, sorgt der Automatismus technischer Me-
dien scheinbar für das Obsoletwerden des letzten Restes menschlicher Notwen-
digkeit in der Datengenerierung. »Von den Leuten gibt es immer nur das, was 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum22

Medien speichern und weitergeben können. [...] Im Augenblick gnadenloser 
Unterwerfung unter Gesetze, deren Fälle wir sind, vergeht das Phantasma vom 
Menschen als Medienerfinder« (ebd., 5f.). Gleichzeitig aber wird in den Kitt-
ler’schen Schilderungen deutlich, wie sehr dieser Prozess eines Hervortretens von 
non-humanen Materialitäten und Datenprozessierungen in seiner Faktizität und 
ebenso in seiner wissenschaftlich-theoretisierenden Ref lexion von Verarbeitun-
gen und Verhandlungen menschlicher Charakteristika innerhalb dieser techni-
schen Medien abhängen: So wird die Schrift auch bei Kittler erst zum technischen 
Code, wenn sie jenseits der Handschrift ihre humane Individualität verliert; wer-
den Film und Radio erst zu Daten-Apparaturen, wenn sie Körper und stimmliche 
Lautäußerungen von ihren menschlichen ›Wirt:innen‹ ablösen und abseits von ih-
nen verhandelbar machen. In seiner Austreibung des Menschen kommt also auch 
Kittler bzw. kommen die Medientechnologien, die er zum neuen Zentrum zeit-
genössischer Episteme deklariert, nicht umhin sich zunächst intensiv mit dem 
Menschen auseinanderzusetzen. Den Menschen vom Thron stoßen zu wollen er-
fordert es eben, ihn zunächst (ein letztes Mal?) anfassen zu müssen.

Die Bestimmung des Verhältnisses von Mensch und Medium bzw. die Idee einer 
Ablösung/Auf lösung des Menschen (in Welt und Wissenschaft) durch Technik 
und Medien, wird somit bei Kittler und anderen14 zu einem zentralen Grundpfei-
ler einer Legitimierung von Medienwissenschaft. Dies schreibt sich auch in den 
Verhandlungen des Faches Ende der 1990er Jahre fort – etwa bei Hartmut Winkler 
(1999 [1997]), der in einem gleichnamigen Text die prekäre Rolle der Technik und das 
Verhältnis von Technikzentrierte[r] versus ›anthropologische[r]‹ Mediengeschichtsschrei-
bung als Henne-Ei-Problem der Medienwissenschaft skizziert. Darin bezeichnet 
er es zunächst als »eine kopernikanische Wende« (ebd., 223) und als 

»Initialzündung der Medienwissenschaf t selbst – den Blick umorientiert zu haben 
von der Ebene der Inhalte und der künstlerischen Formen auf jene Techniken, die 
eben keineswegs nur ›Werkzeug‹ oder ›Voraussetzung‹ kommunikativer Prozesse 
sind.« (Ebd., 223f.)15 

14 � Zu nennen wären hier auch andere Vertreter:innen stärker technikzentrierter, ›anti-anthropo-
logischer‹ Perspektiven der 1980er und 1990er Jahre wie etwa Paul Virilio ( z. B. 1996 [1993], 1997 
[1990] ) oder Norbert Bolz (1990, 1994). Als Reflexion darauf siehe z. B. Georg Christoph Tholen 
(1994) oder Raimar Zons (2001) sowie in kritischer Wendung erneut Bergermann (2015).

15 � Die Durchschlagskraf t dieses Arguments innerhalb der breiteren, geisteswissenschaf tlichen 
›Scientific Community‹ sieht er allerdings als noch optimierungsbedürf tig an. So sei die Ent- 
deckung der Technik: »[...] tatsächlich eine kopernikanische Wende; die zudem im Kernbereich 
der Geisteswissenschaf ten noch immer nicht mitvollzogen worden ist, trotz der Tatsache, daß 
es inzwischen kaum einen Philologen gibt, der nicht bei Gelegenheit auch über die ›Neuen Me-
dien‹ schriebe« (Winkler 1999 [1997], 224).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 23

Auch wenn er die Fokussierung von (Medien)Techniken dabei als »wichtige[n] 
Schritt« (ebd., 224) akzeptiert und befürwortet, sei dieser Perspektivwechsel  
allerdings dennoch theoretisch und methodisch nicht ganz unproblematisch, weil 
er im Laufe der vergangenen zehn Jahre von einem »berechtigte[n], kritische[n] 
Einwand [...] zu einer positiven Gewißheit verkommen« sei, die es nun wieder zu 
»verf lüssig[en]« gelte (ebd.). Um daher vom aktuellen Stand der Debatten aus die 
»prekäre Rolle der Technik« innerhalb der Medienwissenschaft genauer zu be-
stimmen, unterteilt er deren Forschungsprogramm zunächst grundsätzlich in 
»technikzentrierte« und »anthropologische« Ansätze16, die sehr widersprüchlich 
und unvereinbar nebeneinander zu existieren schienen, tatsächlich aber in einem 
paradoxen Henne-Ei-Verhältnis miteinander verkoppelt seien, so Winkler. Wäh-
rend die anthropologischen Ansätze »›am Menschen‹ als Subjekt auch der Medien-
geschichte festh[ie]lten« (ebd., 225) und sich aus eher kultur- und gesellschafts-
theoretischer Perspektive für medienpraktische Fragen nach Produktions- und 
Rezeptionskontexten interessierten (Ei-Ebene), gingen die technikzentrierten 
Ansätze von der konkreten Beschaffenheit technischer Medien als »Apriori« (ebd.), 
aus, die damit das, was der Mensch im Angesicht der Medien sei und tue, über-
haupt erst hervorbringe und ggf. überf lüssig mache (Henne-Ebene). Winklers 
Vorschlag ist es nun, beide Tendenzen nicht länger als grundsätzlich unvereinbar, 
sondern als stets miteinander verkoppelt anzusehen. Beide Ebenen stünden in 
einem zyklischen Verhältnis, das jeweils ausgehend vom Medium/der Technik in 
gegenläufigen Richtungen entweder deren Ursprünge oder Wirkhorizonte in den 
Blick nehme (vgl. ebd., 228ff.). 

»Das verbindende Schema, das ich vorschlagen will, also wäre dasjenige einer 
zyklischen Einschreibung. Technik ist das Resultat von Praxen, die in der Technik 
ihren materiellen Niederschlag finden; Praxis (einige, nicht alle Praxen!) schlagen 
um in Technik: dies wäre die erste Phase des Zyklus. Und gleichzeitig eben gilt das 
Gegenteil: dieselbe Technik ist Ausgangspunkt wiederum für alle nachfolgenden 
Praxen, indem sie den Raum definiert, in dem diese Praxen sich ereignen. Dies ist 
die zweite Phase des Zyklus. Einschreibung der Praxen in die Technik und Zurück-
schreiben der Technik in die Praxen. [...] Focus der ›anthropologischen‹ Positionen 
wäre die erste Phase, der Umschlag von Diskurs in Struktur; Focus der technikzent-

16 � Eine ähnliche Einteilung findet sich z. B. auch bei Tholen, der in seinem Buch Die Zäsur der Medien 
(2002, 8) »anthropologische« von »instrumentellen« Ansätzen unterscheidet, wobei es ihm da-
bei vor allem um eine Problematisierung der Fortschreibung der Organprojektionsthese inner-
halb der Medienwissenschaf t (z. B. bei McLuhan) geht (vgl. ebd.; siehe auch Tholen 2008). Eine 
Gegenüberstellung von anthropologischen und technikzentrierten Medientheorien nimmt 
ebenso Nitsch (2005) vor.

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum24

rierten ›Henne‹-Positionen dagegen die zweite Phase, das Wiederumschlagen von 
Struktur in Diskurs.« (Ebd., 228f.)17  

Interessant an diesem Kompromissvorschlag Winklers ist für die vorliegende 
Argumentation und die nachfolgenden Analysen erneut, dass hier der Zustän-
digkeitsbereich der Medienwissenschaft eindeutig an der Frage der Verhältnis- 
bestimmung von Mensch und Medium aufgehängt wird. Dabei wird die Ent- 
deckung der Technik einerseits zur besonderen Leistung und zum Verdienst der 
Disziplin erklärt, andererseits aber auch eine anthropologische Komponente als 
quasi unabdingbar reinstalliert. Die Medienwissenschaft konstituiert sich so-
mit als gleichermaßen menschen- und technikzentriert, wobei sie sich dadurch 
einerseits von zu wenig technikaffinen und zu sehr rezeptionsbezogenen Feldern, 
wie der Kommunikationswissenschaft, der Medienpsychologie oder auch der  
Medienwirkungsforschung, absetzt, und andererseits nicht das Problem be-
kommt, dass sie als rein technikfokussierter Auswuchs in ingenieurs- und na-
turwissenschaftlichen Feldern beheimatet sein müsste. Um eine Geistes- und 
Kulturwissenschaft zu sein oder zu bleiben, scheint zumindest eine gewisse The-
matisierung des Menschen notwendig18 – auch wenn diese aus seiner begründe-
ten Verneinung besteht. Bei Winkler hingegen wird beides in Einklang gebracht, 
indem er Technik und Praxis, Medium und Mensch, Struktur und Diskurs zyk-
lisch verschweißt. 

Geht man nun einen finale zeitliche Etappe voran und schaut sich weitere Ge-
schichte(n) um die Entwicklung und Legitimation der Medienwissenschaft seit 
der Jahrtausendwende an, so ist ein letzter interessanter Punkt hervorzuheben, 
der den hier schlaglichtartig vollzogenen Überblick über den Zusammenhang von 
Medium und Mensch (sowie ihrer Wissenschaften und Theorien) komplettiert. 
Denn die Thematik der Mensch-Medien-Relation schreibt sich nicht nur direkt 
(wie z. B. bei Winkler) in die Begründungen des Faches ein, sondern auch auf 
einer subtileren Ebene. So lässt sich feststellen, dass zwischen der epistemischen 
Konstruktion des Menschenbegriffs (bei Foucault) und des Medienbegriffs (in ak-
tuellen Schriften zur Medientheorie) faszinierende Ähnlichkeiten auszumachen 
sind.

Die Ähnlichkeit betrif ft dabei zunächst die Instabilität beider Konzepte: So 
werden Mensch wie Medium in ihrer Beschaffenheit (vor allem als Gegenstand 

17 � Dies erinnert in gewisser Hinsicht an das zyklische Kommunikationsmodell von Stuart Hall, das 
ebenfalls entgegen starrer Reiz-Reaktions-Schemata die Wechselprozesse zwischen Produk-
tion, Distribution, Text und Rezeption in den Blick nimmt (vgl. Hall 1999). 

18 � Darauf wird im Kapitel 2.3 im Kontext aktueller Debatten zur Medienanthropologie noch zu-
rückzukommen sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 25

wissenschaftlicher Auseinandersetzung) gleichermaßen als schwer bis undefi-
nierbar konturiert. In Bezug auf Medien gehört ihre Nicht-Feststellbarkeit quasi 
zu den gern und immer wieder aufgegriffenen ›Gründungsmythen‹ einer Me-
dienwissenschaft – wie etwa bei Lorenz Engell und Joseph Vogl (2008 [1999]) in 
ihrem Vorwort zum Kursbuch Medienkultur nachzulesen ist:

»Vielleicht könnte ein erstes medientheoretisches Axiom daher lauten, daß es kei-
ne Medien gibt, keine Medien jedenfalls in einem substanziellen und historisch 
stabilen Sinn. [...] Sucht man in den neueren Positionen der Medientheorie nach 
einem gemeinsamen Horizont, so muß man in Medien nicht bloß Verfahren zur 
Speicherung und Verarbeitung von Information, zur räumlichen und zeitlichen 
Übertragung von Daten erkennen; sie gewinnen ihren Status als wissenschaf t-
liches, d.h. systematisierbares Objekt gerade dadurch, daß sie das, was sie spei-
chern, verarbeiten und vermitteln, jeweils unter Bedingungen stellen, die sie 
selbst schaf fen und sind.« (Engell/Vogl 2008 [1999], 10)

Medienwissenschaft wird hier also als Disziplin ohne eigentlichen Gegenstand 
– als »leeres Fach«, wie es Ulrike Bergermann (2015) beschreibt19 – definiert bzw. 
besteht sie in der stetig dynamischen Ref lexion und Offenlegung ihrer eigenen 
Entstehungsbedingungen. Dieses Argument wird auch von Dieter Mersch auf-
gegriffen, der gleich zu Beginn seiner Einführung (in die) Medientheorien (2006) 
feststellt, dass Medien als Mittler zwischen Dingen 

»kaum auf einen einheitlichen Nenner zu bringen sind, so dass das Mediale selber 
nicht ›Eines‹ ist, das eine bestimmbare Identität aufwiese, sondern sich als Plura-
lismus entpuppt, der von Fall zu Fall dechif friert werden muss.« (Mersch 2006, 10)

Heterogenität und Variabilität sind demnach die ›Probleme‹, die eine stabile  
Mediendefinition verhindern. Je mehr man sich annähert, desto unschärfer wer-
den die Konturen. Mersch (ebd., 224) beschreibt als »Paradox des Medialen« daher 
auch sein »Verschwinden im Erscheinen« – eine Beschreibung, die identisch von 
Foucault für das Konzept des Menschen im 19. Jahrhundert in Anschlag gebracht 
werden könnte.20

19 � Bergermann (2015) führt die fachliche ›Konstruktion‹ der Medienwissenschaf t als »leeres Fach« 
allerdings nicht auf eine Anthropologisierung der Wissenschaf t zurück, sondern auf ihre Ver-
wurzelung in der Kybernetik und damit gerade auf eine entgegengesetzt eher posthumanisti-
sche Denkrichtung. Ihr Anliegen ist es zudem die Problematik einer solchen westlich veranker-
ten (Sinn)Entleerung zu adressieren. 

20 � Und eine weitere Analogiebildung zwischen Medienwissenschaf t und Anthropologie ließe sich 
in Bezug auf Mersch anschließen: Dieser begegnet dem paradoxalen Problem der Unmöglich-
keit einer positiven Bestimmung von Medien durch sein Konzept einer »negativen Medientheo-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum26

Weiter ausgeführt wird die Idee des Paradoxalen auch von Claus Pias, in des-
sen Band Was waren Medien? (2011) eine Bestimmung eben dieser Medien – wenn 
überhaupt – dann offenbar nur (noch) in der Rückschau möglich erscheint. Er 
spricht darin von gleich mehreren Paradoxien des Medialen, die die Medienwis-
senschaft kennzeichneten und zu denen zuallererst gehöre, dass diese »eine un-
mögliche Disziplin« sei (ebd., 15). Und das aus folgendem Grund: 

»Neben vielem anderen […] beruht eine Disziplin auf mindestens einem von zwei 
Dingen: einer eingeschränkten Zahl von Gegenständen, die von dieser Disziplin 
mit verschiedenen Methoden als ihre Objekte behandelt werden und/oder einer 
Methodologie, mit der verschiedene Objekte in einer eingeschränkten Weise be-
handelt werden können. Wenn sowohl Objekte wie Methodologien eingeschränkt 
sind, wird die Sache schnell langweilig. Veränderung bedeutet in der Regel, dass 
sich entweder die Methoden ändern und die Objekte stabil bleiben (man schaut 
bekannte Gegenstände auf eine andere Weise an) oder dass sich die Objekte än-
dern und die Methoden stabil bleiben (man schaut andere Gegenstände auf eine 
bekannte Weise an) […]. Der interessante Punkt ist nun, dass Medienwissenschaf t 

– zumindest so wie ich sie verstehe – zwei Fronten zugleich eröf fnet und sowohl 
den Gegenstandsbereich erweitert als auch die Methodologien destabilisiert.« 
(Ebd., 15f.)

Alle vier Autoren schildern somit das gleiche Bild: Medien entziehen sich einer 
klaren Definition, weil sie sich stetig wandeln und expandieren, weil sie in ihrer 
Funktion als ›Mittler‹ im Prozess der Vermittlung von Inhalten unsichtbar werden 
und weil sie sich – auch bei genauerem Hinsehen und der Lenkung der Aufmerk-
samkeit auf bestimmte Aspekte (Technik, Institutionen, Ästhetik etc.) – in die-
sen kleinteiligen Annäherungen gerade nicht stabilisieren, sondern auf lösen (das 
besagte »Verschwinden im Erscheinen«, Mersch 2006, 224). Auch wenn letzterer 
Punkt sicher über viele Gegenstände wissenschaftlicher Beschäftigung zu sagen 
wäre, so ist die Betonung dieses Tatbestandes innerhalb der Medientheorie (und 
der Legitimation der Medienwissenschaft als Wissenschaft) doch bemerkens-
wert. 

Während Foucault also den Prozess der Anthropologisierung der Wissen-
schaften als einen Versuch beschreibt, eine im Kontext der zunehmend systema-

rie« (2006, 17). Dazu führt er aus: »Der Medienbegrif f kann nicht positiv modelliert werden, viel-
mehr können durch die Reflexionen und Interventionen der Künste nur verschiedene Momente 
freigelegt werden, die auf die Spur jener ›Unbestimmbarkeit‹ führen, die sich als ›Figur des Drit-
ten‹ ›dazwischen‹ hält und – buchstäblich – in der Mitte bleibt, ohne selbst vermittelbar zu sein« 
(Mersch 2006, 17). Dieser Entwurf einer negativen Medientheorie scheint dabei einer ähnlichen 
Logik zu folgen wie die Ansätze einer »negativen Anthropologie« von Ulrich Sonnemann (1969), 
die dieser in den 1960er Jahren entwickelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 27

tischen Analyse von Sprache, Arbeit und Natur entstehende Leerstelle zu definie-
ren, die schließlich mit ›dem Menschen‹ als Konzept und Begriff gefüllt wird, so 
erscheinen auch ›die Medien‹ (und ihre Wissenschaft) als ein Versuch, eine sich neu 
aufdrängende Leerstelle im Kreuzungsbereich von Sprache, Technik und Ästhetik 
(vgl. Mersch 2006, 14) mit einem Begriff zumindest ideell zu fixieren. Es geht – so 
könnte man analog zur Anthropologisierung formulieren – um eine Mediologisie-
rung21 der Wissenschaft. 

Dies führt zur zweiten Parallele, die sich zwischen Menschen(wissenschaft) 
und Medien(wissenschaft) sowie ihrer Etablierung herausarbeiten lässt. Auch 
wenn Pias (2006, 16) die Medienwissenschaft nicht zu einer neuen Meta-Disziplin 
erklären will (wie es etwa die Philosophie gern von sich behaupte), so niste sie sich 
als Fragestellung dennoch (und nicht erst aktuell, sondern bereits seit Jahrtausen-
den) in verschiedenste wissenschaftliche Diskurse und Disziplinen ein (vgl. ebd., 
18). Das Verdienst der relativ neu gegründeten (und daher noch näher zu begrün-
denden) Disziplin besteht aber nun aktuell darin, so ließe sich ableiten, dies auch 
(endlich) erkannt zu haben (was nicht zuletzt den veränderten epistemischen Be-
dingungen in einer zunehmend technisierten Welt geschuldet ist). Im Erkennen 
dieser Tatsache sieht nun Mersch die besondere Tragweite des Medienkonzepts 
verankert: 

»Medien spielen eine zentrale Rolle im Verständnis von Erkenntnis, Wahrneh-
mung, Kommunikation, Gedächtnis und der Herstellung sozialer Ordnungen, so 
dass ihr Begrif f binnen weniger Jahrzehnte zu einer epistemologischen Schlüssel-
kategorie avancieren konnte, die begonnen hat, in sämtliche Disziplinen einzu-
dringen […].« (Mersch 2006, 11) 

Wollte man sich einen Spaß erlauben, so könnte man hier den Begriff »Medien« 
gegen den des »Menschen« austauschen, das Setting entsprechend des Foucault’-
schen Zuschnitts auf das 19. Jahrhundert rückdatieren und hätte dennoch einen – 
dem nachgezeichneten Diskurs folgend – argumentativ sinnigen Satz generiert.22 
Medien und Menschen erscheinen gleichermaßen ubiquitär anschlussfähig und 
daher als Horizonte wissenschaftlicher Auseinandersetzung ab einem bestimm-
ten Zeitpunkt ihres epistemischen Erkennens unausweichlich. 

Ebenso wie beim Menschen begründet die Instabilität des Medienbegriffs – 
seine Nicht-Festgelegtheit in Bezug auf Gegenstände und Methoden – seine An-
schlussfähigkeit an jegliche (vor allem materialisierte) Formen des Wissens, wie 

21 � Inwiefern dieser Begrif f etwa mit Debrays (2003) Konzept einer Mediologie zusammengedacht 
werden kann, wäre zu prüfen.

22 � Gleiches könnte man umgekehrt übrigens auch bei einigen Passagen aus Foucaults Die Ordnung 
der Dinge vornehmen, indem man testweise einmal ›die Medien‹ gegen ›die Menschen‹ tauschte. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum28

sie (angefangen bei Sprache und Schrift) Grundlage jedes wissenschaftlichen 
Diskurses sind. Dabei sind nicht ›die Medien‹ selbst komplex, sondern ihre epis-
temische Erfassung, die sich in Gegenstands- und Methodenvielfalt manifestiert. 
Das ist einerseits die Qualität, andererseits aber auch die Herausforderung von 
Medienwissenschaft: 

»Denn wenn ›alles‹, was ist, in Medien gegeben ist, wenn folglich kein Medien- 
›Anderes‹ oder Medien-›Außen‹ existiert, ergibt sich das Problem, wie Medien 
selbst gegeben sind und sich als solche zu erkennen geben. Of fenbar bekommen 
wir es mit einer Paradoxie zu tun, die der Paradoxie der Selbstreflexion ähnelt, 
welche sich noch reflexiv auf das beziehen muss, womit sie reflektiert und was 
ihre Reflexivität erst ermöglicht. Notwendig wäre dann ein innermediales Refle-
xionsprinzip, das auf die gleiche Weise auf das Medium und seine Medialität zu 
reflektieren vermag, wie es seine Reflexion vollzieht.« (Ebd., 222) 

Erneut funktioniert hier das Spiel des Mensch/Medien-Tauschs problemlos. So 
ähnelt Merschs Beschreibung der paradoxalen Selbstref lexion, die die Beschäf-
tigung mit Medien erzwingt, Foucaults Schilderung des Menschen als nicht fak-
tisch, sondern epistemisch ›komplexem Ding‹. Auch sind Parallelen zu seinem 
Konzept des »anthropologischen Schlafs« (Foucault 2008 [1966], 411) festzustellen, 
mit dem er die Verhandelbarkeit des Menschen in der Philosophie problematisiert. 
Denn auch im Übergang zur modernen Philosophie – so entfaltet es Foucault – 
ereigne sich eine Entdeckung des Menschen als bisher unerkannte Größe. Mit 
jeder (in Biologie, Ökonomie und Philologie z. B. auch nur am Rande) gestellten 
Frage nach dem Menschen und seiner empirischen Beschaffenheit, werde dieser 
Mensch (als vernunftbegabtes Wesen) gleichzeitig zum Ursprung und Gegen-
stand von Erkenntnis;23 eine Paradoxie der Selbstref lexion. Es setzt also eine Art 
Dopplung ein, die immer sogleich die Beschaffenheit des Menschen (im empiri-
schen Sinne) mit seiner Unfeststellbarkeit (im philosophischen Sinne) verkoppelt. 
Dies sieht Foucault als Auslöser und Effekt der sich etablierenden Anthropologie/
Anthropologisierung zum Ende des 18. Jahrhunderts und als ein Grundproblem 
für die Philosophie. 

»Und plötzlich hat die Philosophie in dieser Wendung einen neuen Schlaf gefunden. 
Nicht mehr den des Dogmatismus, sondern den der Anthropologie. Jede empiri-
sche Erkenntnis, vorausgesetzt, daß sie den Menschen betrif f t, gilt als mögliches 
philosophisches Feld, in dem sich die Grundlagen der Erkenntnis, die Definition 

23 � Foucault geht es dabei vor allem um die (dem zuvor- und damit einhergehende) Auflösung  
klarer Repräsentationsverhältnisse (z. B. zwischen Namen und Ding), wie sie noch die ›klassi-
schen‹ Wissenschaf ten anstrebten. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 29

ihrer Grenzen und schließlich die Wahrheit jeder Wahrheit enthüllen muß. Die  
anthropologische Konfiguration der modernen Philosophie besteht in der Spal-
tung des Dogmatismus, darin, ihn in zwei verschiedene Ebenen aufzuspalten, die 
sich gegenseitig stützen und gegenseitig begrenzen: Die präkritische Analyse des-
sen, was der Mensch in seiner Essenz ist, wird zur Analytik all dessen, was sich im 
allgemeinen der Erfahrung des Menschen geben kann.« (Ebd., 412)

Der »anthropologische Schlaf« der Philosophie besteht also in dieser gedanklichen 
Oszillation zwischen dem Menschen als Erkenntnisinstrument und Erkenntnis-
gegenstand, wobei diese zirkuläre Denkbewegung auch als fortgeführter Anthro-
pozentrismus gewertet werden kann24. Mit der Konzentration auf Medien scheint 
sich dieses zirkuläre Denken nun zu wiederholen: So ist die Ref lexion von Medien 
immer schon medial durchwirkt und daher in sich gespalten. Ob man nun dem 
Menschen oder den Medien das Vermögen zuspricht ihr eigenes Sein zu ref lektie-
ren – es führt zu den gleichen Problemen. 

Abseits der Frage also, ob nun Medien und/oder Menschen denken können, ob 
dadurch nur Medien Medien und Menschen Menschen denken können und/oder nur 
Menschen Medien und nur Medien Menschen25, lässt sich resümierend festhalten, 
dass Mensch und Medium in ihrer epistemischen Konstruktion signifikante 
Parallelen aufweisen. Beide sind in ihren Definitionen äußersten Instabilitäten 
und Wandlungen ausgesetzt, beide etablieren sich im Zuge ihres wissenschaft-
lichen Erkennens als gleichzeitiger Ausgangspunkt und Austragungsort eben 
dieser wissenschaftlichen Erkenntnis, und beide erscheinen genau darum für 
verschiedenste wissenschaftliche Disziplinen besonders relevant und anschluss-
fähig. Während der Mensch dabei allerdings bereits im 19. Jahrhundert als sol-
cher die (akademische) Bildf läche betritt, tun die Medien (in unserem heutigen 
provisorischen Verständnis) dies erst im 20. Jahrhundert, was die Frage aufwirft, 
ob die von Foucault antizipierte Auf lösung des Menschen möglicherweise (auch) 
im Medienbegriff zu suchen ist. Wenn Foucault davon spricht, dass »der Mensch 
lediglich eine junge Erfindung ist, eine Gestalt, die noch nicht zwei Jahrhunderte 

24 � Foucault jedenfalls sieht diesen Schlaf als nicht ganz unproblematischen Modus an, sodass der 
›Untergang des Menschen‹ hier zum gerade deswegen herbeigesehnten ›Weckruf‹ wird.: »Allen, 
die noch vom Menschen, von seiner Herrschaf t oder von seiner Befreiung sprechen wollen, all 
jenen, die noch fragen nach dem Menschen in seiner Essenz, jenen, die von ihm ausgehen wol-
len, um zur Wahrheit zu gelangen, jenen umgekehrt, die alle Erkenntnis auf die Wahrheiten des 
Menschen selbst zurückführen, allen, die nicht formalisieren wollen, ohne zu anthropologisie-
ren, die nicht mythologisieren wollen, ohne zu demystifizieren, die nicht denken wollen, ohne 
sogleich zu denken, daß es der Mensch ist, der denkt, all diesen Formen linker und linkischer 
Reflexion kann man nur ein philosophisches Lachen entgegensetzen – das heißt: ein zum Teil 
schweigendes Lachen« (Foucault 2008 [1966], 413).

25 � Siehe z. B. Engell/Bystricky/Krtilova (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum30

zählt, eine einfache Falte in unserem Wissen, und daß er verschwinden wird so-
bald unser Wissen eine neue Form gefunden haben wird« (Foucault 2008 [1966], 
30f.), so lässt sich fragen, inwiefern ggf. Medien (als Konzept und Begriff) diese 
oder zumindest eine ›neue Form‹ sein könnten.

Doch wie lässt sich nun das hier anvisierte Projekt einer Diskursgeschichte des 
Menschenmotivs innerhalb der Medientheorie in diesen bisher zugegebenerma-
ßen doch sehr breit und grundsätzlich aufgespannten Rahmen einordnen? 

Zum einen sollte der Ausf lug in die Menschen- und Medientheoriegeschich-
te sicherstellen, dass die vermeintliche ›Naivität‹, mit der die Begriffe in dieser 
Arbeit teils sehr selbstverständlich genutzt und gegenübergestellt werden, keinen 
unref lektierten Umgang bedeutet, sondern dass die Instabilität dieser Konzepte 
und ihre Anschlussfähigkeit an Einzelphänomene einen solchen Umgang nahezu 
erforderlich machen. Mensch und Medium zu definieren ist nicht möglich – bzw. 
liegt genau darin ihre spezielle Faszination und Qualifizierung für besonders ba-
sale, dadurch wissenschaftlich jedoch höchst komplexe Fragen. Und gleichzeitig 
scheint diese Parallele in ihrer Beschaffenheit einer der Gründe zu sein, warum 
Mensch und Medium innerhalb medientheoretischen Denkens so gern und so 
oft zusammengebracht, im Zuge dessen eng miteinander verkoppelt oder strikt 
voneinander zu trennen versucht werden. Wie zu zeigen sein wird, liegt genau in 
der für beide Seiten geltenden definitorischen Unsicherheit ein möglicher Grund, 
warum sie sich im Abarbeiten aneinander genau deshalb gegenseitig (wenigstens 
kurzzeitig) Kontur verleihen können. 

Zum Zweiten dienen die schlaglichtartigen Referenzen einer groben histori-
schen und konzeptuellen Einfassung des Projekts. Während Foucault also eine 
Geschichte des Menschen schreibt, die allerdings das spätere 19. sowie das 20. 
Jahrhundert und ihre Medien außen vor lässt, nimmt Kittler im Anschluss und 
aus der Warte der 1980er Jahre diese von Foucault gelassenen ›blinden Flecken‹ 
mit technikzentriertem Fokus in den Blick. Die zeitgenössischeren Autor:innen 
um die Jahrtausendwende (wie beispielsweise Winkler, Pias, Mersch, Engell, Vogl 
etc.) sind es schließlich, die in der Rückschau dieses Geschehen bewerten, ein-
ordnen und dabei die Verzahnung von Mensch und Medium in der epistemologi-
schen Konstitution der Medienwissenschaft – sei es explizit oder implizit – fort-
schreiben. Das vorliegende Projekt fügt sich in dieses Raster insofern ein, als es 
1) der sehr grundsätzlichen Foucault’schen Frage nach der epistemologischen 
Bestimmung, Etablierung und Absetzung des Menschen historisch etwas weiter 
nachspürt, allerdings im Hinblick auf die Art und Weise, wie Medien(theorien) 
an eben dieser Absetzung beteiligt sind. Eine These könnte hier lauten, dass die 
vermeintlich ›abnehmende‹ Relevanz des Menschen innerhalb der Episteme des 
20. Jahrhunderts von einer zunehmenden Relevanz der Technik und der Medien 
in diesem Zeitfenster f lankiert bzw. gefördert wird, die sich in den Medientheo-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 31

retisierungen des frühen 20. Jahrhunderts andeutet. 2) setzt das Projekt mit sei-
nem Fokus (Stummfilm, Radio, Tonfilm) teils überschneidungsweise beim Kitt-
ler’schen Interessengebiet (Grammophon, Film, Schreibmaschine) an, beschreitet 
dies aber mit einer anderen Perspektive und im Hinblick auf andere Materialien. 
Das Ziel der vorliegenden Argumentation ist es eben nicht, eine Technikarchäo-
logie und/oder Literaturgeschichte 1910–1940 zu schreiben, sondern sich vor allem 
nach den ›menschlichen Überresten‹ in den frühen Theorien dieser Zeit auf die 
Suche zu begeben, um daraus weitere Rückschlüsse auf den Prozess der Tren-
nung von Mensch und Medium (die in der Ref lexion der Menschendarstellung 
hervortritt) zu ziehen. 3) stellen die skizzierten medientheoretischen Perspekti-
ven der 1980er, 1990er und 2000er Jahre in gewisser Weise einen Ausblick dar auf 
das, was auf längere Sicht medientheoretisch auf die frühen Ideen zu Radio und 
Kino folgen wird bzw. lässt der Beiklang dieser ›Zukunftsmusik‹ bestimmte Argu-
mente im Keim erkennbar werden, die sich später als Grundthema von Medien-
wissenschaft etablieren. 

Ergänzend dazu werden in Kapitel 2.3 weitere Konzepte aus dem aktuellen 
medientheoretischen Diskurs einbezogen, die sich weniger allgemein, sondern 
schon deutlich spezifischer mit der Verschränkung von Mensch und Medium 
(im Menschenbild) beschäftigen – namentlich Theorien des ›Figürlichen‹ und das  
Gebiet der Medienanthropologie. Zuvor sollen jedoch weitere begriff liche und 
methodische Rahmungen vorgenommen werden, die in Bezug auf den skiz-
zierten Fragehorizont notwendig erscheinen – z. B. zum Begriff des Anthropo- 
zentrismus.

2.1.2 | Anthropozentrismus und Anthropomorphismus

Die von Foucault beschriebene Etablierung des Menschen als Gegenstand wis-
senschaftlicher Beschäftigung wird von ihm – wie bereits erläutert – als An-
thropologisierung der Wissenschaft bezeichnet, die einem zuvor vorrangig 
religiös geprägten, quasi naiven Anthropozentrismus des Weltbildes mit einer 
Verwissenschaftlichung begegnet. Nicht umsonst fallen die von Freud (1917) so 
bezeichneten narzisstischen »Kränkungen« des Menschen mit der kopernika-
nischen Wende26 im 16. Jahrhundert (»kosmologische Kränkung«, ebd., 4), der 
Evolutionstheorie Darwins im 19. Jahrhundert (»biologische Kränkung«, ebd.) 
und der Konzeption der Psychoanalyse bei Freud im Übergang zum 20. Jahrhun-
dert (»psychologische Kränkung«, ebd., 5) in genau den Zeitraum, der Foucault 

26 � Erneut sei hier auf eine Parallele in der argumentativen Begründung von Menschen und Medien 
als epistemischen Gegenständen verwiesen, wenn Winkler, wie weiter oben referiert, die Ent-
deckung der Frage der Technik bzw. des Mediums durch die Medienwissenschaf t ebenfalls als 
»kopernikanische Wende« bezeichnet (Winkler 1997, 223; siehe auch hier S. 22). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum32

im Hinblick auf die Herauf kunft und gleichzeitige Ab-/Auf lösung des Menschen 
innerhalb der wissenschaftlichen Episteme interessiert. Vor diesem Hintergrund 
erscheint die bisherige Wortwahl der vorliegenden Untersuchung, sich auf die 
Suche nach einem Anthropozentrismus von Medientheorie zu begeben, mögli-
cherweise nicht ganz treffend, da es sich dabei nicht um einen universalistischen  
Anthropozentrismus handelt, der wertend, allgemeingültig und ethisch ver-
pf lichtend den Menschen ins Zentrum des Kosmos rückt, sondern (vermeint-
lich weniger politisch aufgeladen) um ein partielles, diskursives Auftreten einer 
anthropozentrischen Perspektivierung, die sich darin äußert, dass der Mensch 
innerhalb medientheoretischer Überlegungen als zentrale Vergleichsgröße her-
angezogen wird. Doch wäre z. B. der Begriff der Anthropologisierung tatsächlich 
treffender? Ist nicht auch jede Anthropologisierung automatisch einem gewissen 
Anthropozentrismus unterworfen?27 Und wäre nicht jede Form von Anthropo-
zentrismus einer ›lediglich diskursiven‹ Perspektivierung geschuldet? Um diesen 
zweiten konzeptuellen Horizont zu klären, sollen daher im Folgenden die Begrif-
fe des Anthropozentrismus und des Anthropomorphismus im Hinblick auf die 
hier verfolgte Fragestellung genauer bestimmt werden.

Nimmt man den Begriff des Anthropozentrismus zunächst einmal etymolo-
gisch wortwörtlich (altgr. »anthropos« = Mensch, altgr. »kéntro[n]« = Mittelpunkt), 
so bezeichnet er eine Zentralstellung des Menschen (in der Welt oder einer Umge-
bung). Als Grundüberzeugung und/oder Betrachtungswinkel lässt sich diese Vor-
stellung historisch in verschiedensten religiösen, philosophischen, ethischen und 
moralischen Kontexten ausmachen (vgl. z. B. Boslaugh 2013, Rae 2014). Die auch 
aktuell immer wieder kritische Verhandlung des Anthropozentrismus28 lässt da-
bei erkennen, dass sich dieser natürlich nicht mit der Anthropologisierung der 
Wissenschaften einfach auf löst, sondern dass er lediglich ab dem 16. Jahrhundert 
schleichend unter veränderten Voraussetzungen stattfindet. Die Anthropologi-
sierung, die Foucault beschreibt, wäre demnach eine veränderte bzw. neuartige, 
gewollt kritische Rahmung des damalig bestehenden Anthropozentrismus, die 
die bis dato selbstverständliche Zentralstellung des Menschen im göttlichen Kos-
mos hinterfragt, allerdings zugunsten seiner Zentralstellung im wissenschaft-
lichen Kosmos. Insofern ist also auch die Anthropologisierung einem gewissen, 

27 � Siehe dazu auch ausführlicher Abschnitt 2.3.2.
28 � Zur Anthropozentrismuskritik des frühen 20. Jahrhunderts (vor allem im Kontext der Etablie- 

rung der Philosophischen Anthropologie) siehe z. B. Streim (2008). Für weitere, aktuellere Aus-
handlungen siehe z. B. Arbeiten aus dem Kontext des Post-,Trans- und Nonhumanismus – etwa 
Rosi Braidottis Überlegungen zum »Post-Anthropozentrismus« (Braidotti 2013, 61f f.) oder  
Richard Grusins Ausrufung eines »Nonhuman Turn« (Grusin 2015) – sowie der (Human-) 
Animal Studies (vgl. Bühler/Rieger 2006, Chimaira – Arbeitskreis für Human-Animal Studies 
2011, Bühler-Dietrich/Weingarten 2015). Aus medienphilosophischer Perpsektive siehe zudem 
bspw. Deuber-Mankowsky (2013a, 2013b).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 33

wortwörtlich zu verstehenden Anthropo-Zentrismus unterworfen, den man aber 
vielleicht gegenüber einem zuvor behaupteten/dogmatischen Anthropozentrismus 
als verhandelten/ref lektierten Anthropozentrismus beschreiben könnte. In seiner 
Ausdifferenzierung (also quasi vom Menschen als Zentrum ausstrahlend in alle 
möglichen Richtungen seiner wissenschaftlichen Erfassung und umgekehrt) 
würde diese Form eines zunehmend ›anthropologisierten Anthropozentrismus‹ 
dann, folgt man Foucault, auf lange Sicht dazu führen, jegliche Form der hier-
archischen Zentrierung von Wissen auszuhebeln zugunsten anderer und/oder 
variablerer Fokusbildungen, die nun seit dem 19. und vor allem 20. Jahrhundert 
immer sichtbarer werden.

Legt man diese Interpretation zugrunde, dann wäre das hier verfolgte Projekt 
einer Relektüre früher Film- und Radiotheorien vom Beginn des 20. Jahrhunderts 
insofern ref lektiert-anthropozentrisch, als es die Thematisierung des Menschen 
(unter Vernachlässigung anderer Motive und Themen) in den Fokus rückt, und in 
einem zweiten Schritt insofern anthropologisch, als es diese Zentralstellung des 
Menschen im Hinblick auf ihre Kontextabhängigkeit, ihre epistemische Bestim-
mung und ihre Stabilität hin befragt. 

Dabei ist eine weitere begriff liche und konzeptuelle Dimension des Anthro-
pozentrismus relevant, nämlich, dass die in ihm erfolgende Zentralstellung des 
Menschen in der Regel in Abgrenzung von ›etwas Anderem‹ stattfindet, das eben 
nicht menschlich ist: 

»Anthropocentrism is the belief that the human being exists at the center of exis-
tence. While this can take many forms, each form of anthropocentrism shares the 
foundational premise that the human being is, in some way, unique with regard to 
other things or aspects of existence. For this reason, it establishes a binary opposi-
tion between the privileged human and others.« (Rae 2014, 1)29

Jenseits der religiösen Positionsbestimmungen gegenüber Gott(heiten) sind gän-
gige Abgrenzungsvehikel in diesem Prozess – vor allem im Zuge der Etablierung 
und Anthropologisierung der modernen Wissenschaft – Tiere und Technik. Dies 
wird spätestens mit Descartes mechanizistischem Weltbild offenbar, das zwar 
einerseits Mensch und Tier voneinander abgrenzt, beide aber gleichzeitig als 
Maschinen entlarvt (vgl. Descartes 1863 [1637]; 1664 [1662]), und schreibt sich bis 
zu Donna Haraway fort, die diese Grenzziehungen zwischen Tier, Technik und 
Mensch z. B. anhand von Cyborgs (2008 [1985]) und (Haus)Tieren (2003) dezidiert 

29 � Siehe dazu z. B. auch den Themenschwerpunkt »Menschen & Andere« der Zeitschrif t für Medien-
wissenschaf t 4, darin vor allem die Einleitung von Marie-Luise Angerer und Karin Harasser (2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum34

kritisch hinterfragt.30 Zur Bestimmung des Menschen sind somit ›Umgebun-
gen‹ nötig, die seine Abgrenzung ermöglichen. Nur vor dem Hintergrund nicht-
menschlicher Elemente lässt er sich diskursiv identifizieren.31 

Dieser Aspekt leitet dabei unmittelbar über zum zweiten genannten Konzept 
und Begriff – dem Anthropomorphismus, der ebenfalls auf dieser identitätsstif-
tenden Unterscheidbarkeit von Mensch und Nicht-Mensch beruht. Zunächst lässt 
sich grundsätzlich feststellen, dass beide Begriffe dreierlei Eigenschaften teilen: 
Erstens werden beide vielfach im Hinblick auf das Verhältnis Mensch – Tier – Tech-
nik verhandelt32, zweitens weisen beide ein gewisses Verhaftetsein in religiösen 
Kontexten auf33 und drittens genießen beide in bestimmten Forschungsberei-
chen einen relativ ›schlechten Ruf‹. So gelten bei Foucault Anthropozentrismus 
und Anthropologisierung gleichermaßen (der eine mehr, die andere weniger) als  
quasi rückständige bzw. problembehaftete Perspektiven (vgl. Foucault 2008 
[1966], 418f.; s.  o.) und auch aktuelle Publikationen (z. B. aus dem Feld der Tier-
ethik, vor allem aber natürlich im Feld des Posthumanismus) bewerten anthropo-
zentristische Tendenzen als negativ.34 Gleiches gilt für den Anthropomorphismus, 

30 � Die für den deutschsprachigen Buchmarkt von 1995 publizierte Kompilation von Haraways Auf-
sätzen (u. a. das Cyborg-Manifesto), herausgegeben von Carmen Hammer und Immanuel Stieß, 
trug den Titel Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen (vgl. Haraway 1995) und 
verweist damit konzis auf diese für Haraways (feministisches) Denken zentralen, weil dekons-
truierbaren Bezugspunkte (Mensch, Tier, Technik). 

31 � Bezüglich des Dreiecks Mensch – Tier – Technik siehe ferner und exemplarisch: zum Nexus 
Mensch–Tier Agamben (2004 [2002]), Tier–Technik Parikka (2010) sowie Mensch–Technik Thacker 
(2004). 

32 � In Bezug auf den Anthropozentrismus wurde dies oben bereits kurz ausgeführt. Zum Aspekt des 
Anthropomorphismus als Dimension von Mensch-Technik-Verhältnissen siehe z. B. Bianca Wes-
termanns Anthropomorphe Maschinen. Grenzgänge zwischen Biologie und Technik seit dem 18. Jahr-
hundert (2012), zum Anthropomorphismus in Mensch-Tier-Verhältnissen z.  B. Lorraine Daston 
und Gregg Mitmans Sammelband Thinking with Animals. New Perspective on Anthropomorphism 
(2005). Zentral ist das Konzept des Anthropomorphismus in Bezug auf Technik zudem auch hin-
sichtlich der Anthropomorphisierung von Technik selbst – z.  B. in der Organprojektionsthese 
nach Kapp (1877) oder auch McLuhan (1996 [1967]); siehe dazu exemplarisch etwa Scholz (2015). 

33 � Siehe z.  B. die Arbeiten von Stewart Guthrie, der das Phänomen der Anthropomorphisierung 
u. a. in seinem Buch Faces in the Clouds. A New Theory of Religion (1993) gleich zur Grundlage einer 
neuen Religionstheorie macht, sowie Heinrich (1986) und Daston/Mitman (2005).

34 � Für medienwissenschaf tliche Auseinandersetzungen mit der Anthropozentrismuskritik siehe 
exemplarisch erneut Deuber-Mankowsky (2013b) sowie Voss/Engell (2015). Für das Feld der Tier-
ethik siehe erneut z. B. Bühler-Dietrich/Weingarten (2015), für die posthumanistische Kritik am 
Anthropozentrismus erneut Braidotti (2013). In Bezug auf weitere, aktuelle anthropozentris-
muskritische Stimmen und Gegenbewegungen wären zahlreiche ergänzende Quellen zu nen-
nen, die u. a. im Zuge des sogenannten ›material turn‹ innerhalb der Sozial- und Kulturwissen-
schaf ten die Vernetztheit humaner wie nonhumaner Akteure jenseits dieser zu kritisierenden 
Unterscheidung in den Blick nehmen und daher dezidiert gegen jegliche Form des Anthropo-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 35

der speziell im Bereich der Zoologie und Ethologie in der Kritik steht; so wird er 
z. B. von Tierverhaltensforscher John S. Kennedy gleich als zentrales Problem sei-
ner ganzen Disziplin diagnostiziert, das es – wie eine Krankheit – auszumerzen 
gelte: 

»In conclusion, I think we can be confident that anthropomorphism will be brought 
under control, even if it cannot be cured completely. Although it is probably pro-
grammed into us genetically as well as being inoculated culturally that does not 
mean the disease is untreatable. We human primates can defy the dictates of our 
genes.« (Kennedy 2002, 167)

Kennedy kauft hier also die Freiheit der zoologischen Welt durch eine anthropolo-
gische Festschreibung ein: Dass wir Tiere anthropomorphisieren liege daran, dass 
wir genetisch und kulturell darauf programmiert seien; wissenschaftlicher Fort-
schritt bestehe nun darin, dies zu erkennen und sich als höherer Primat von dieser 
Fehlfunktion zu befreien.35 

Genau solche negativen Konnotationen nehmen, wenn auch etwas weni-
ger kritisch, Lorraine Daston und Greg Mitman (2005) in den Blick. Dabei wird 
die negative Auslegung des Anthropomorphismus explizit an den Vorwurf des  
Anthropozentrismus gekoppelt. Beide seien sehr eng miteinander verbunden, 
könnten sich aber sowohl deckungsgleich als auch entgegengesetzt zueinander 
verhalten:

»There is a moral as well [as] an intellectual element to critiques of anthropomor-
phism. On this view, to imagine that animals think like humans or to cast animals in 
human roles is a form of self-centered narcissism: one looks outward to the world 
and sees only one’s own reflection mirrored therein. Considered from a moral 
standpoint, anthropomorphism sometimes seems dangerously allied to anthro-

zentrismus argumentieren – siehe zum ›material turn‹ z. B. Coole/Frost (2010), zum ›agentiellen 
Realismus‹ Barad (2007), zur Akteur-Netzwerk-Theorie Latour (2007 [2005], 2008 [1991], 2010 
[1999]), zur Reflexion des Menschen unter »technologischen Bedingungen« Hörl (2011) bzw. Si-
mondon (2012 [1958]) usw. Für einen Überblick über die medienwissenschaf tlichen Implikatio-
nen des ›material turn‹, des ›new materialism‹ und der ANT sei zusätzlich auf Seier (2014) oder 
auch Schüttpelz (2013) und Thielmann/Schröter (2014) verwiesen. 

35 � Kennedy argumentiert hier vor dem Hintergrund der historischen geistes- und naturwissen-
schaf tlichen Debatten um Vitalismus und Mechanismus (vgl. Kennedy 2002, 1f f.), wobei er eine 
Wiederbelebung animistischer Ansätze grundsätzlich ablehnt. Einzig behavioristische bzw. – 
noch besser – im Hinblick auf die menschliche Disposition zur Anthropomorphisierung hin sen-
sibilisierte Modelle des Neobehaviourismus sieht er als für sein Fach legitim an (vgl. ebd., 157f f.), 
und zwar damit diese inzwischen subtileren Formen eines »Neoanthropomorphismus« (ebd., 
4), wie Kennedy ihn nennt, angemessen begegnen können. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum36

pocentrism: humans project their own thoughts and feelings onto other animal 
species because they egoistically believe themselves to be the center of the uni-
verse. But anthropomorphism and anthropocentrism can just as easily tug in op-
posite directions: for example the Judeo-Christian tradition that humans were the 
pinnacle of Creation also encouraged claims that humans, being endowed by God 
with reason and immortal souls, were superior to and qualitatively dif ferent from 
animals. In this theological context, it made no sense to try to think with soulless 
animals.« (Daston/Mitman 2005, 3f.)

Während der Anthropozentrismus hier also für eine zu verwerfende ethische 
Haltung steht, muss der Anthropomorphismus nicht automatisch diesem Urteil 
unterliegen, sondern er kann (vor allem im Hinblick auf die Durchsetzung von 
Tierrechten und der Sensibilisierung für Umweltfragen; vgl. ebd. 4ff.) auch als 
positiver Auswuchs des menschlichen Narzissmus gelten. Denn im Prozess seiner 
Anthropomorphisierung wird das Tier schließlich dennoch ›aufgewertet‹, weil die 
Grenzziehungen verschwimmen: Hier offenbart sich der Mensch als auch ›nur‹ 
ein Tier (oder eine Maschine) unter anderen.

Erneut stellt sich nun die Frage, in welchen Punkten diese skizzierten Begriffs-
konzepte und -kontexte für die vorliegende Fragestellung nach dem Menschen-
motiv in der Medientheorie relevant sind. Inwiefern erweisen sich diese innerhalb 
der begriff lichen, theoretischen und methodischen Rahmung als dienlich? 

In dieser Hinsicht bedeutend ist der anskizzierte Aspekt der Abweichung 
bzw. Distinktion, der beiden Begriffen anhaftet. So setzt die Vorstellung eines  
Anthropozentrismus immer schon voraus, dass es etwas gibt, das menschlich ist, 
und etwas, das es nicht ist. Und Gleiches wird zur Voraussetzung von Prozessen 
der Anthropomorphisierung: Es können nur Dinge anthropomorphisiert werden, 
die eben nicht von sich aus menschlich sind. Beide Prozesse sind also mit einem 
bestimmten Moment der ontologisierenden Differenzsetzung und ›-verschie-
bung‹ verbunden, der im Hinblick auf die Frage nach dem Medialen von großer 
Bedeutung ist. So ist einerseits vielfach die Anthropomorphisierung von Technik 
selbst ein Thema medienwissenschaftlicher Auseinandersetzung36, zum anderen 

36 � Hier sei erneut auf Kapp (1877) und McLuhan (1996 [1967]) sowie Westermann (2012) verwiesen. 
Engell/Siegert (2013) formulieren es zudem im Hinblick auf den Konnex von Anthropomorphi-
sierung und Anthropozentrierung sowie ihrer Rolle innerhalb zeitgenössischer Theorien wie der 
ANT folgendermaßen: »Nicht loswerden kann man […] die Frage nach Anthropomorphisierung 
und Anthropozentrierung: Dehnen wir nicht einfach unsere Begrif fe vom Menschsein aus auf 
große, verteilte, dinglich oder gar medientechnisch instrumentierte Netzwerke, sodass, ohne 
unser Verständnis vom Menschen grundsätzlich neu zu fassen, nunmehr auch die Dinge oder 
zumindest die gemischten Ensembles, die Agenturen und Versammlungen in den Genuss anth-
ropoider Definition kommen, sodass der ›Posthumanismus‹ einer solchen Medienanthropolo-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 37

aber auch die Anthropomorphisierung von Medieninhalten, wie diese etwa im 
Hinblick auf Filmfiguren37 stattfindet. Bei Jochen Venus (2010) wird dieser Pro-
zess dabei – ähnlich wie bei Kennedy – als eine Selbstprojektion des Menschen 
beschrieben: 

»Der Eindruck der ›Menschlichkeit‹ der Figur, der Anthropomorphismus medial 
inszenierter Handlungsträger und Subjekte, entsteht allein durch eine Projektion 
des Rezipientenselbstbildes auf die medial dargestellte Figur (die zufälligerweise  
menschenähnliche Züge tragen kann) und nicht durch die mediale Gestalt, die 
als Figur erlebt wird. Die Figur kann denkbar menschenunähnlich sein, sobald ein  
Rezipient, der sich für einen Menschen hält, durch die Logik der Darstellung und 
ihres Kontextes motiviert wird, das Dargestellte als Figur zu verstehen, versteht er 
sie als ›anthropomorph‹«. (Ebd., 382)

Auch hier gehen also Anthropomorphismus und Anthropozentrismus (in Form 
des Selbstbezugs) untrennbar miteinander einher. Im Hinblick auf diese Selbst-
projektion ist die Anthropomorphisierung, durch das Moment der Differenzie-
rung, dabei allerdings gleichzeitig stets als prozesshafte Fehl-Erkenntnis zu ver-
stehen: 

»When an interpretation of something as human or humanlike is replaced by an 
interpretation of it as nonhuman, the earlier interpretation can be understood as 
anthropomorphism. For example, humans may first see a threatening figure in an 
alley but later realize that the ›figure‹ is a garbage can. [...] anthropomorphism can 
be described as a category of interpretations retrospectively seen as mistaken.« 
(Guthrie 1998)

Dieser Prozess des Erkennens und Verkennens mag dabei oszillierend parallel 
und/oder auch nur partiell stattfinden – etwa, um ein paar konkrete Beispiele zu 
bemühen, wenn eine Figur wie das Rehkitz in Walt Disneys Bambi (USA 1942, Da-
vid Hand), die Lampen in Pixar’s Luxo Jr. (USA 1986, John Lasseter) oder selbst 
die ›hüpfenden‹ Punkte und Dreiecke in The Dot and the Line (USA 1965, Chuck 
Jones) gleichzeitig als tier- bzw. dinghaft und dennoch menschenähnlich bzw. 
›beseelt‹ wahrgenommen werden.38 Das heißt, die Fehldeutung kann von Anfang 
an als solche erkannt sein, ohne dass sie die Fortführung der Anthropomorphisie-

gie auf einen Super- oder Pan-Humanismus oder einen generellen Androidismus hinausliefe?« 
(ebd., 7f.). Darauf wird auch noch in Kapitel 2.3.2 zurückzukommen sein.

37 � Zur Filmfigur siehe auch Kapitel 2.3.1.
38 � Zur besonderen Relevanz der Anthropomorphisierung in der Animation siehe z. B. Wells (1998) 

oder Furniss (1998).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum38

rung behindert. Und sie kann – anders als es Guthries Beispiel eines einmaligen 
Verkennens suggeriert – andauern. 

Die frühe Filmtheorie bezieht sich zwar oftmals nur am Rande auf den (hier 
exemplarisch angeführten) Animationsfilm und fokussiert stattdessen realfilmi-
sche Produktionen. Hinsichtlich der Beschreibung von Menschendarstellungen 
im Live-Action-Film von einer ›Anthropomorphisierung‹ zu sprechen mag daher 
auf den ersten Blick fehlgeleitet erscheinen, weil die darin zu sehenden Menschen 
dank bewegtbild-fotografischer Aufzeichnungstechnik ein Höchstmaß indexi-
kalischer ›Realitätsnähe‹ aufweisen und ihr Entstehen daher unmittelbarer auf 
realmenschliche Akteur:innen (vor der Kamera) verweist. Dennoch, so lässt sich 
erwidern, ist das, was die frühe Filmkritik und -theorie anhand von menschli-
chen Filmmotiven verhandelt auch im Falle realfilmischer Bewegtbilder – wie bei 
Venus in Bezug auf die Filmfigur beschrieben – als Prozess einer Anthropomor-
phisierung zu verstehen, da etwas Nicht-Menschliches (Licht-Schatten-Verhält-
nisse auf einer Leinwand) partiell als etwas Menschliches (Filmfiguren, Schau-
spieler:innen etc.) interpretiert wird – und das mit mal mehr oder mal weniger 
Bewusstsein für diese Fehlinterpretation, wie zu zeigen sein wird. Der beschrie-
bene Moment der Differenzsetzung bzw. -verschiebung ist es dabei, der für die 
Medientheorie besonders relevant wird, weil genau in den Momenten, in denen 
diese neuartigen ›Lichtgestalten‹ der Leinwand als solche erkannt und quasi von 
ihren menschlichen Vorlagen ›abgelöst‹ werden, das Medium in den Vordergrund 
rückt. Das heißt, im Moment des ref lektierten Nicht-mehr-Verkennens der Film-
Lichtgestalten als Mensch, im Moment der Beschreibung dessen, was an diesen 
Gestalten eben nicht das gleiche ist, was herkömmliche, lebendig anwesende 
Schauspieler:innen (z. B. auf der Theaterbühne) kennzeichnet, in diesem Moment 
der Anthropomorphisierung von etwas Nicht-Menschlichem zeigt sich, was das 
Medium ist, weil es zum Grund und Ursprung für diese Differenzsetzung wird.

Das bedeutet zusammengefasst: Der anthropozentrische Blick, den z. B. viele 
der frühen Filmkritiker:innen auf das Leinwandgeschehen werfen und der sich in 
der Beschreibung von Prozessen der Anthropomorphisierung39 äußert, ist ein ar-
gumentatives Instrument innerhalb der genaueren Bestimmung des Films, weil 
im Abgleich von Mensch und Nicht-Mensch die eigene, besondere Qualität des 
Films (als Kunst bzw. Medium) erst erkennbar wird. Für die folgenden Analysen 
sind insofern beide Momente zentral – also der Anthropozentrismus (verstanden 
als vorrangige Verhandlung des Menschen[motivs] gegenüber anderen Motiven) 
und der Anthropomorphismus (verstanden als Beschreibung des Menschenmo-

39 � Der Vorgang der Anthorpomorphisierung des Filmischen bezieht sich hier also auf die (Re)Pro-
duktion vor allem realfilmischer, menschlicher Motive und die um sie kreisenden theoretischen 
Diskurse, nicht (oder nur sekundär) auf eine Anthropomorphisierung von Dingen im oder des 
Film(bild)es selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 39

tivs im Hinblick auf seine medial bedingte Erkennbarkeit und Verkennbarkeit als 
[nicht-]menschlich).

Doch bisher wurde nur vom Filmbild gesprochen. In Bezug auf Prozesse der 
Anthropomorphisierung kommt natürlich ebenso der auditiven Dimension in 
Form der menschlichen Stimme eine besondere Bedeutung zu. Für das Anthro-
pophone gelten dabei zunächst die gleichen Voraussetzungen wie für das Anthro- 
pomorphe: Es verweist auf eine mögliche Differenzierbarkeit von Geräuschen in 
menschliche und nicht-menschliche Laute, die einerseits von der Klanglichkeit 
(menschliche Stimme) und andererseits von der Struktur (Sprache) abhängen. 
Das Anthropophone ist gleichfalls eng mit dem Anthropozentrismus verkoppelt; 
schließlich zählt die einzigartige Sprachbegabung des Menschen zu den stetig 
wiederkehrenden Konstanten in seiner anthropologischen Bestimmung. Dies 
reicht von Aristoteles über Herder, Humboldt und Kant bis zu Cassirer und wei-
teren Vertreter:innen der philosophischen Anthropologie des 20. Jahrhunderts 
sowie der Sprachphilosophie generell.40 Expliziter noch als der Anthropomor-
phismus verweist der Anthropophonismus dabei auf die beiden zentralen Dimen-
sionen, auf die sich die ›Vermenschlichung‹ beziehen kann, nämlich Körper und 
Geist. Während sich der Begriff des Anthropomorphen (gr. »anthropos« = Mensch, 
gr. »morphe« = Form, Gestalt) stärker auf die körperliche, d. h. physiognomische, 
gestische und mimische Ebene bezieht, verweist das Anthropophone (gr. »anthro-
pos« = Mensch, gr. »phoné« = Laut, Ton, Stimme) einerseits auf diese körperliche 
Dimension, d. h. auf Laute, die von einem menschlichen Sprachapparat erzeugt 
werden (können), andererseits aber auch auf eine geistige Dimension, in der die 
Fähigkeit zur sprachlichen Lautäußerung mit der Fähigkeit zum Denken gleich-
gesetzt wird. Letzteres ist der Grund, warum innerhalb der Tierverhaltensfor-
schung die Anthropomorphisierung einer so starken Kritik unterliegt: Weil die 
Attribution menschlicher Eigenschaften auf Tiere im Prozess der Anthropomor-
phisierung allein von körperlicher Aktivität abhängig gemacht wird, dabei aber 
eigentlich auf die Unterstellung geistiger Aktivität abzielt, wird diese Art der Ver-
menschlichung als problematisch angesehen. Die körperlichen Verhaltensweisen 
der Tiere werden für eben nicht ausreichend befunden, um Rückschlüsse auf eine 
tierische Vernunftbegabung in wissenschaftlich valider Hinsicht zuzulassen (vgl. 
Kennedy 1992). Das heißt also: Weil Tiere nicht wie Menschen sprechen und sich 
daher auch nicht gleichermaßen ref lektiert und eindeutig mitteilen können, kann 
bzw. darf auf ihre geistig menschen-analoge Beschaffenheit kein Rückschluss ge-
zogen werden. Ihr körperliches Verhalten reiche dazu nicht aus, so Kennedy (ebd.), 
und gegenteilige Behauptungen verwiesen lediglich auf ein abzulehnendes anth-
ropozentrisches Weltbild, das sich in einer solchen Anthropomorphisierung aus-
drücke. Dennoch funktioniert die Anthropomorphisierung von Tieren (und auch 

40 � Für einen Überblick siehe z. B. Coseriu (2015a, 2015b) und Hof fmann (2007).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum40

Dingen) – erneut z. B. im Animationsfilm – relativ simpel, indem kleinste Details 
der menschlichen Physiognomie41 und körperliche Bewegungs- und Verhaltens-
muster auf Tierkörper (und Gegenstände) übertragen werden. Der einfachste 
Weg zur Vermenschlichung von Tieren und Objekten ist aber die Zuweisung einer 
Stimme – wie dies etwa erneut in Bambi und vielen weiteren Animationsproduk-
tionen mit ›tierischem Cast‹ der Fall ist.42 Körperliche Eigenschaften treten dann 
sogar hinter das Stimmliche zurück. 

Das Descartes’sche Leib-Seele-Problem (vgl. 1870 [1641]) ist demnach auch für 
die Bestimmung des Anthropomorphen und Anthropophonen zentral, wobei 
es sich in diesem Fall konkret anhand der materiellen bzw. materialisierten Be-
schaffenheit von Körper und Stimme stellt. Damit ist zugleich eine klare Verbin-
dungslinie zur Frage des Menschenmotivs in Film und Rundfunk erkennbar, die 
für die folgenden Analysen zum zentralen Anhaltspunkt wird, denn in den frühen 
Medientheoretisierungen des 20. Jahrhunderts sind es genau Körper und Stim-
men, an denen sich die Debatten um die jeweils ›neuen‹ Medien entzünden. Die 
ganzheitliche Vorstellung vom Menschen als Leib-Seele-Verbund, und das heißt 
im Kontext audiovisueller Medien als Körper-Stimmen-Verbund, wird vor allem 
durch die Eigenschaft der neuen Medien Stummfilm und Radio, die eben jeweils 
nur eine Ebene (Körper oder Stimme) reproduzieren können, herausgefordert. 

Es lässt sich also resümieren, dass für die folgenden Analysen die Konzepte des 
Anthropozentrismus und des Anthropomorphismus bzw. Anthropophonismus 
in ihren basalen Bedeutungen und gleichzeitig vielschichtigen Beiklängen (wenn 
auch nicht in ihren politisch-dogmatischen) einen produktiven begriff lichen und 
konzeptuellen Rahmen bilden für die vorliegend verfolgte Fragestellung. Eine 
auf diesen Begriffen auf bauende These könnte demnach lauten, dass 1) die Me-
dienbeschreibungen des frühen 20. Jahrhunderts einen gewissen Anthropozen-
trismus aufweisen im Hinblick auf die Aufmerksamkeit, die sie menschlichen  
Körpern und Stimmen in diesen audio/visuellen Gefügen zukommen lassen und 
dass sich 2) im Abgleich von ›tatsächlichen‹ Menschen und über Bewegtbild und 
Ton vermittelten audio/visuellen ›Menschen‹ – einem Prozess der Anthropomor-
phisierung und Anthropophonisierung medialer Licht- und Schall-Signale also, 

41 � Um ein plastisches Beispiel zu nennen: Die Augen werden bei anthropomorphisierten Tieren 
im Animationsfilm vielfach stärker frontal gesetzt und die Augäpfel mit einer kleineren Iris 
versehen, sodass im Auge mehr Weißraum zu sehen ist als bei tatsächlichen Tieraugen (bei 
letzteren überzieht die Iris bzw. Regenbogenhaut vielfach den kompletten von außen sichtba-
ren Augapfel, z. B. bei Hunden und Kühen). Durch diese Maßnahme wird die Pupille (wie beim 
Menschenauge) stärker betont; sie wird zudem gern zu einem Kreis oder Oval abgerundet (im 
Gegensatz zu z. B. in der Tierwelt vorkommenden eher spaltartigen Pupillen) etc. 

42 � Siehe hierzu z. B. Doniger (2005), die die Bedeutung der Sprache in der Anthropomorphisierung 
bzw. Zoomorphisierung indischer Gottheiten analysiert.

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 41

der Differenzierungen vornimmt – die Frage nach dem Medium und somit Me-
dienwissenschaft manifestiert. 

Da vor allem die Nutzung des im Hinblick auf seine religiöse, ethische und 
politische Auf ladung kritikwürdigen Begriffs des Anthropozentrismus – der hier 
zu Beginn ja nicht nur für die zu revisionierenden Theoriewürfe, sondern ebenso 
für das vorliegende Projekt selbst in Anschlag gebracht wurde – dennoch prob-
lematisch erscheinen könnte, soll, diesen Abschnitt beschließend, eine weitere, 
finale Ausdifferenzierung der Begriff lichkeiten erfolgen. 

2.1.3 | Anthropomorphozentrismus, Anthropophonozentrismus  
und der Mensch als Motiv 

Im Anschluss an die bisherigen Kontextualisierungen soll eine weitere begriff-
liche Schärfung vorgenommen werden, die der Differenzverschiebung zwischen 
Mensch und medialem Menschenmotiv noch stärker Rechnung trägt. Das, was 
die frühen Medientheorien, die es in den Blick zu nehmen gilt, kennzeichnet, ist ja 
nicht, dass sie schlichtweg anthropozentrisch wären, sondern dass sie im Gegen-
teil eine Verhältnisbestimmung zwischen Mensch und Medium vornehmen. Sie 
sind insofern nur in Teilen anthropozentrisch, sondern immer schon anthropomor-
pho- und anthropophonozentrisch, wenn man dies begriff lich etwas umständlich 
abbilden will. Das heißt, es steht eben nicht der Mensch an sich im Zentrum (oder 
zumindest nicht nur oder nicht konsequent), sondern immer schon der Mensch in 
seinem Eingebundensein in technische Umwelten – in diesem Falle manifestiert 
in Form von medialen menschlichen Körpern und Stimmen in Film und Radio. 
Das Verkennen und Erkennen des Menschen(motivs) in diesen medialen For-
mationen, seine Verwechslung und Gleichsetzung mit ›tatsächlichen Menschen‹ 
ebenso wie sein Hervortreten als ›etwas anderes‹ entspringen also Prozessen der 
Anthropomorphisierung und Anthropophonisierung, sodass sich der Fokus nicht 
auf den ›tatsächlichen Menschen‹ (allein) richtet, sondern eben auf seine mediale 
Vermitteltheit. Im Hinblick auf das methodische Vorgehen dieses Buches, in dem 
ja ebenfalls das explizite Interesse an der (diskursiven) Relation zwischen Mensch 
und Medium43 im Vordergrund steht (und nicht der Mensch allein), wäre dem-
nach präziser auch nicht von einer einseitig anthropozentrischen Perspektive zu 
sprechen, sondern von einem Anthropomorpho- und Anthropophonozentrismus – von 
einer Fokussierung auf menschlich anmutende, medialisierte Formen und Klän-
ge also und ihre Thematisierung in medienref lexiven Schriften. Was sich anhand 
der frühen Film- und Rundfunktheorie zeigen lässt, ist folglich das Umschlagen 
anthropozentrischer in anthropophonozentrische und anthropomorphozentri-

43 � Siehe dazu auch Kapitel 2.3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum42

sche Perspektiven, die in ihrer Verschränkung von den nachfolgenden Analysen 
(zentrisch) in den Blick genommen werden. 

Dies wird deutlicher, wenn man einen weiteren Begriff zur Grundlegung der 
Thematik hinzuzieht, der bisher ebenfalls noch sehr intuitiv und undefiniert ver-
wendet wurde: der Begriff des Motivs. Denn worum es im Folgenden gehen soll, 
ist ja das bereits zu Beginn genannte und gleich doppelt-motivische ›Motiv des 
Menschen in audiovisuellen Medien als Motiv von Medientheorie‹. 

Bei der Konturierung des Motivbegriffs für die vorliegenden Zwecke ist es 
hilfreich, dass in den vergangenen Jahren innerhalb der Film- und Medienwissen-
schaft selbst ein zeitweiliges Interesse am Zusammenhang von (filmischen) Me-
dien und Motivik aufgef lammt ist. Zu nennen ist hier etwa die erste Ausgabe der 
Zeitschrif t für Medienwissenschaf t, die sich somit sehr prominent gleich mit ihrem 
initialen Erscheinen dem Thema der »Motive« zuwendet (Bergermann/Pias 2009), 
eine Ausgabe der Zeitschrift Rabbit Eye, die sich im Schwerpunkt dem Thema 
Motivforschung widmet (Frisch 2011) sowie ein Band zu Motiven des Films (Brinck- 
mann/Hartmann/Kaczmarek 2011).44 

Quintessenz der in diesen Publikationen zu findenden Texte ist zunächst, das 
mit dem Motiv generell und mit dem filmischen Motiv im Speziellen recht hete-
rogene Phänomene gemeint sein können. Ist das Motiv ein einzelnes Objekt, ein 
ganzes Setting und/oder eine immer schon über sich selbst hinausweisende Rela-
tion? Ist es konkret materiell oder eher als abstrakter Wissenszusammenhang zu 
denken? Ulrike Bergermann und Claus Pias (2009, 10) definieren das Motiv in der 
genannten ZfM-Ausgabe daher zunächst sehr grundsätzlich als ein 

»[...] an verschiedenen Stellen wiederkehrendes Element, das unabhängig von 
seinen einzelnen Ausprägungen und innerhalb einer Vielfalt von Objekten eine 
bestimmte Struktur bewahrt. Motive sind Resultate einer Erkenntnis- und Syste-
matisierungsleistung, die nicht ohne Medien denkbar ist.« (Ebd.)45

44 � Ergänzend könnte man noch das Wörterbuch kinematografischer Objekte (Böttcher et al. 2014) 
und den Sammelband Cinematographic Objects. Things and Operations (Pantenburg 2015) nen-
nen, in denen die Frage nach den Motiven des Films vor allem im Hinblick auf seine Objektwelt 
thematisiert wird, was an Stanley Cavells (1978) frühere Überlegungen zum Objekt im Film an-
schließt. Siehe des Weiteren Frisch (2010a, 2010b). 

45 � Neben der gegenständlichen Dimension weisen Bergermann und Pias (2009, 10) auch noch auf 
eine institutionelle Ebene des Motivbegrif fs hin: »Andererseits ist ein Motiv aber auch dasjeni-
ge, was Akteuren innerhalb bestimmter Situationen als handlungsleitend zugeschrieben wird 
und konfligierende Konstellationen von Interessen erzeugt. Motive sind ebenso Resultate einer 
Gestaltungs- und Inszenierungsleistung, die nicht ohne Medien denkbar ist.« Diese Frage nach 
den institutionellen Anbindungen – z. B. den in diesem Sinne verstandenen ›Motiven’ und Mo-
tivationen der Autor:innen/Akteur:innen, deren Relektüren hier vorgenommen werden – muss 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 43

Gemäß dieser Definition ließe sich das Motiv des Menschen in audiovisuellen 
Medien als Motiv von Medientheorie als ein in doppelter Hinsicht mediales, »an ver-
schiedenen Stellen wiederkehrendes Element« bezeichnen, das sich eben nicht 
nur als materielles bzw. materialisiertes Phänomen (z. B. als Körper im Filmbild, 
als Stimme im Radio) ständig zu wiederholen scheint, sondern eben auch und da-
mit zusammenhängend auf der Ebene der theoretischen Ref lexion. Auf beiden 
Ebenen – materiell-gegenständlicher wie textlich-diskursiver – wäre das Motiv 
also ein stabiles Strukturmerkmal, das sich in verschiedensten Kontexten (als  
materielle Manifestation und als Begriff bzw. Denkkonzept) wiederfinden lässt. 

Und auch in einer zweiten Hinsicht ist die oben zitierte Definition relevant, 
nämlich in ihrer Behauptung, dass ein enger Zusammenhang des Medialen mit 
dem Motivischen bestehe. Motive, als stabile Größen und Strukturen, sind dem-
nach erst in ihrer vielfältigen Einschreibung in Medien überhaupt als solche er-
kennbar – und gleichzeitig ist ihr Erkennen immer schon insofern medial, als 
erst Sprache diese Muster auf einen Begriff bringt. Hans-Jürgen Wulff (2011, 6) 
beschreibt den Vorgang der Motiverkennung daher auch als einen Prozess der Be-
griffsfindung46, der (analog zu Bergermann/Pias’ »wiederkehrenden Elementen«) 
aus Beispielen hervorgeht: 

»Man braucht das Beispiel, um das Motiv zu erfassen und es tritt selbst erst hervor 
aus einer Überlagerung von Beispielen, in denen es realisiert ist. Das Motiv wie-
derum fasst ein Ensemble von mehreren Beispielen zusammen. Einen eigenen 
Namen haben Motive daher nicht. Er wird ihnen womöglich in der Analyse zuge-
wiesen und ist meist beschreibend.« (Ebd.)

Und er führt weiter aus: 

»Das Beispiel entfaltet Motivkreise, die Nennung des Motivs zieht Beispiele an. 
Motive sind of t Heuristiken, die Gruppen von Texten zusammenziehen. Das Motiv 
tritt aus deren Überlagerung hervor.« (Ebd., 7)

an dieser Stelle allerdings vernachlässigt werden, da der Fokus auf den gegenständlichen und 
theorieinternen Aspekten liegen soll.

46 � Dass dieser Prozess der Begrif fsfindung auch Fragen des Politischen aufwerfen kann, zeigt 
sich daran, dass Wulf f als Fallbeispiel für seine Motivtheorie die stereotype Darstellung einer 
Sintize/Romnja-Figur heranzieht und dafür die diskriminierende Bezeichnung beibehält – mit 
der Begründung, dass es hier um ein fiktional konstruiertes Motiv ginge, das diesen Namen be-
halten dürfe, weil es nicht tatsächliche Ethnien oder Menschen meine (vgl. Wulf f 2011, 6). Dass 
diese Trennung so nicht zu vollziehen ist, wenn schon allein die Reproduktion des Begrif fs eine 
Verletzung darstellt, blendet Wulf f aus. Für andere Herangehensweisen an diese Problematik 
siehe z. B. Bartels et al. (2013; darin vor allem Bartels eigenen Beitrag »Antiziganismus benen-
nen«) sowie die Beiträge in Mladenova et al. (2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum44

Dieser von Wulff skizzierte Prozess der Motivfindung beschreibt den metho-
dischen Rahmen des vorliegenden Projekts dabei sehr treffend: Ausgehend von 
der Beobachtung einer Häufung von Menschenbezügen innerhalb der frühen 
Film- und Radiotheorie (Beispiele) identifiziert sie einen Motivkreis (›der Mensch 
als Motiv der Medien‹), der sich in vielen weiteren (Kon)Texten finden lässt und 
an den somit weitere Beispiele angedockt werden können. Diese Heuristik zieht 
folglich heterogene Textbeispiele und somit Texte zusammen und macht in ihrer 
Überlagerung ein argumentatives Muster sichtbar, das selbst als Motiv bezeichnet 
werden kann und das im Rahmen der vorliegenden Analyse erst einen Namen er-
hält (das ›Audioviduum‹). Das heißt also: Die Motiverkennung vollzieht sich hier 
in einem doppelten Prozess. So wird das filmische oder funkische, ›materielle‹ 
Motiv (des Menschen in Medien) in seiner diskursiven Verhandlung (innerhalb der 
frühen Radio- und Filmtheorie) als ein solches Motiv erkannt, beschrieben und 
dadurch erst hervorgebracht, während die vorliegende Arbeit wiederum genau 
dieses argumentative Vorgehen der Theorietexte als Motivkreis beschreibt (und 
hervorbringt). Die frühe Radio- und Filmtheorie generiert und ref lektiert somit 
das Motiv des Menschen, und diese Arbeit wiederum identifiziert genau diesen 
Prozess als Motiv.47 

Wulff beschreibt Motive zudem als »relationale Einheiten« (ebd., 8), die sich 
im Film sowohl auf narrativer/dramatischer wie ikonografischer Ebene ausma-
chen ließen (vgl. ebd. 9ff.). Auf einer übergeordneten Ebene unterscheidet er  
Motive in »kulturelle« (ebd., 5ff.) und »textuelle Einheiten« (ebd., 11ff.), die ein-
ander tendenziell widersprüchlich gegenüberstünden. Das Motiv als kulturelle 
Einheit wäre demnach ein aus inter- und transtextuellen sowie inter- und trans-
medialen Beispielen generierter »Komplex des Wissens« (ebd., 8), der auf kultur-
spezifische Strukturen verweist, während das Motiv als textuelle Einheit auch auf 
einen Text beschränkt vorstellbar ist, als eine narrative oder ästhetische Drama-
tisierungs- oder Orientierungshilfe zum Beispiel. Bei David Bordwell und Kristin 
Thompson findet sich dazu die folgende Definition: 

»It is useful to have a term to help describe formal repetitions, and the most com-
mon is the term motif. We shall call any significant repeated element in a film a motif. 

47 � Der kasuistische Charakter, den Wulf f (2011, 6f f.) dem Motiv attestiert – dass es also die Bei-
spiele sind, die ein Motiv hervortreten lassen, dass es aber auch die Beispiele sind, die sich of t 
gegen diese Vereinfachung in einem Begrif f wehren – trif f t auch insofern auf die hier vorliegen-
den Textbeispiele zu, als diese gerade in der Verhandlung des Menschen als Motiv diesen immer 
schon, quasi zwangsläufig, als Begrif f und Konzept wieder relativieren müssen, weil er in seiner 
kasuistischen wie ontologisch unterstellten Heterogenität und Individualität nicht feststellbar 
ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 45

A motif may be an object, a color, a place, a person, a sound, or even a character 
trait.« (Bordwell/Thompson 2008, 66; Herv. i. O.)48

Die Widersprüchlichkeit, die Wulff zwischen beidem sieht, scheint allerdings 
gut auf lösbar, indem man beide Dimensionen als Vektoren eines Koordinaten-
systems betrachtet. So kann z. B. das Motiv einer Katze, die dem Protagonisten 
eines Films immer wieder über den Weg läuft, innerhalb dieses konkreten Films 
eine gewisse Motivhaftigkeit gewinnen, die z. B. der Visualisierung des Innenle-
bens des Protagonisten dient (er scheucht sie weg, er nähert sich ihr freundlich an 
etc.); wenn diese Katze schwarz ist, dann kann aber auch eine kulturell bedingte 
Zusatzbedeutung hinzukommen, die das intratextuelle Motiv in inter- und trans-
textuellen sowie inter- und transmedialen Kontexten resonieren lässt.

Diese Differenzierung, in ihrer vor allem narrations- und filmbezogenen 
Ausführung, soll an dieser Stelle im Detail nicht weiter relevant sein. Wichtig ist 
jedoch die Feststellung, dass mit Wulff Motive als gleichermaßen (film)textuelle 
sowie diskursive relationale Einheiten zu begreifen sind, die engere oder weite-
re Resonanzkreise aufweisen und die im Zuge textueller Überlagerungen zutage 
treten. Die folgenden Analysen bestehen also in einer solchen, konkreten Überla-
gerung von (Film- und Schrift-)Texten, in der sich beispielhaft selektierte Stellen 
zu einem übergeordneten Motiv (der Ref lexion des Menschenmotivs in der Me-
dientheorie) formieren. 

Eine weitere Dimension des Motivbegriffs, die im Hinblick auf das differenz-
bildende Moment der Anthropomorphozentrierung und Anthropophonozentrie-
rung relevant ist, ist ergänzend bei Lorenz Engell und André Wendler (Wendler/
Engell 2009, Engell/Wendler 2011) zu finden, die in ihrer Konzeption einer kine-
matografischen Motivforschung einen spezifisch objektorientierten Motivbegriff 
vertreten und somit an Wulffs bzw. Bordwell/Thompsons Idee des Motivs als tex-
tuelle Einheit anschließen. Denn als filmisches Motiv fassen Wendler und Engell 
in erster Linie unbelebte Dinge im Bild – wie z. B. eine Vase oder eine Jalousie 
(vgl. Wendler/Engell 2009, 39ff.). Interessant ist dieser Ansatz für die vorliegende 
Fragestellung insofern, als die Autoren den Menschen als Motiv dadurch zunächst 
ausklammern.49 Dies begründen sie damit, dass der Mensch innerhalb des Film-
bildes zu unmittelbar als Handlungsträger auftrete; die Ebene der Handlung bzw. 
weiterer Bögen der Narration aber wollen Wendler und Engell – anders als Wulff –  

48 � Siehe auch Wulf f 2011, 11f.
49 � Ein interessanter Kontaktpunkt von Ding/Motiv und Mensch wäre in dieser Hinsicht übrigens 

die Kostümierung; eine solche Analyse zur Verschränkung von Körper, Kleidung, Film und ge-
sellschaf tshistorischem Kontext findet sich z. B. bei Ellwanger/Warth 1985.

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum46

gerade nicht als ›Motiv‹ bezeichnet wissen.50 Eine Herleitung des Motivbegriffs 
aus dem literarischen Kontext lehnen sie ab, weil diese ihnen die besondere Qua-
lität des kinematografischen Bildes, die dieses in Bezug auf seine Motivfähig-
keiten zu bieten hat, nicht adäquat zu erfassen scheint (vgl. Engell/Wendler 2011, 
24). Das Motiv wäre demgemäß also eben nicht als ›Handlungsmotiv‹ anzusehen, 
sondern als eine konkrete, repetitiv materialisierte Form(ation) innerhalb des 
Filmbildes, die das f limmernde Quadrat der Leinwand und die Bewegung auf ihr 
in einer spezifischen Hinsicht strukturiert bzw. »ästhetisch handlungsmotivie-
rend« (ebd., 24) durchwirkt und in ihrer prä-narrativen Manifestation dennoch zu 
einem erzählungstreibenden ›Akteur‹51 werden mag (ein Beispiel wäre die Pistole, 
die zunächst in einer Schublade liegt, mit der dann aber jemand erschossen wird). 
Engell und Wendler geht es also darum, diese filmischen Dinge als handlungs-
mächtige Agent:innen im audiovisuellen Gefüge des Films zu erfassen (abseits 
bzw. vor ihrer narrativen Einbindung). Darum schließen sie menschliche Ak-
teur:innen (v. a. in Form von Figuren) aus ihrem Motivbegriff vorerst52 aus: 

50 � Mit Eva Warth ließe sich zwischen Dingmotiv- und Narrationsebene aber auch eine Art oszil-
lierendes Mischverhältnis annehmen: So beschreibt sie in einem Artikel zur Narration als Falsche 
Fährte (2007), in dem sie sich auf die Suche begibt nach »filmische[n] Wahrnehmungsformen«, 
die sich »einer auf Narrationslogik gerichteten Aufmerksamkeit widersetzen« (ebd., 331), Per-
zeptionen, »[…] in denen Aspekte filmischer Bilder wie Körper, Gesten, Farben und Texturen« 
einen »ihr narratives Informationspotenzial überschreitenden Mehrwert« aufweisen (ebd.). 
Im Hinblick auf diese nicht-narrativen Dimensionen des Filmbildes diagnostiziert sie eine Art 
»[produktive] Unruhe, die uns zwischen den Polen der narrativen Logik und der phänomenolo-
gischen Of fenheit pendeln lässt. Der mit dieser Pendelbewegung verbundene Mehrwert zeigt 
sich insbesondere unter zwei Gesichtspunkten. So macht sie die Asymmetrie zwischen den 
Phänomenen selbst und deren kategorialer Erfassung erfahrbar. Eingebunden in die narrative 
Logik und zugleich befreit von ihr gewinnen einzelne Phänomene, seien es Körper oder Dinge, 
einen Status, der verdeutlicht, dass die Phänomene selbst reicher sind als die Kategorien, über 
die sie im Sinne narrativer Logiken Bedeutung erhalten« (ebd. 340). Das Ergebnis sei eine »un-
erwartete Präsenz – sei es von Blicken, von Gesten oder von Körpern« (ebd., 340). Hier wird also 
eine Dynamisierung des Verhältnisses zwischen narrativer und filmmaterieller Ebene beschrie-
ben, die aber keine Ausschließungsmechanismen produziert. 

51 � Hier verweisen sie explizit auf Latours Akteursbegrif f (vgl. Wendler/Engell 2009, 46).
52 � An einer Stelle erwähnen Wendler und Engell dann aber doch auch eine menschliche Figur als 

Motiv: »Filme sind voll solcher vorhandener, aber funktionsloser Dinge: eine Vase auf einem 
Fensterstock, eine männliche Figur, die im Hintergrund durch das Bild geht. Diese Dinge könn-
ten möglicherweise einmal an einer Handlung beteiligt sein. So lange sie es nicht sind, fehlt ih-
nen die Figuration. Sie sind nur irgendeine männliche Figur und irgendeine Vase und nicht der 
Mörder, der mit der Vase jemanden töten wird. Das Zusammentref fen der einfachen Dinge im 
Raum und im Licht und in der Bewegung des Films erst macht sie zu Akteuren, die nicht nur auf 
der Ebene des Plots etwas tun (nämlich einen Mord begehen), sondern auch eine bestimmte Art 
der Montage ermöglichen: ohne Revolver keine amerikanische Einstellung. Diese Figuration, 
die aus einem Mann und einer Vase einen Mörder macht, entscheidet darüber, was ein Motiv 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 47

»Wenn aber das kinematografische Bild vom Motiv in Bewegung gesetzt wird, 
dann lässt sich allein im Blick auf die erzählten Figuren nicht verstehen, was eine 
kinematografische Handlung ist. Das filmische Motiv ist deshalb [...], anders als 
das literarische, keine Kern- oder Elementarhandlung, sondern es liegt vor aller 
Handlung in den audiovisuellen Dingen, sofern sie Beziehungen eingehen mit 
anderem Sicht- und Hörbarem und darin Handlung produzieren. Damit trägt der 
kinematografische Motivbegrif f vor allem dem schon genannten Umstand Rech-
nung, dass dem Film schon früh die Besonderheit zugeschrieben wurde, den Fo-
kus vom autonom handelnden menschlichen Subjekt weg und zur Dingwelt hin 
zu verlagern.« (Ebd., 44)

Wendler und Engell verweisen hier auf eine allgemeine Dingbezogenheit des 
Films, die sie vor allem an Kracauer (1985 [1960]) festmachen.53 Interessant an die-
ser Stelle ist, dass sie diese Ding- und Objektbezogenheit des Films, die sie an-
hand des Motivbegriffs erörtern, nun zum Anlass nehmen, um ähnlich wie Ber-
germann/Pias und auch Wulff einen engen Bezug zwischen Motiv und Medium 
bzw. spezifischer: zwischen Motiv und Medienwissenschaft zu behaupten. 

»Für uns zeichnet Medienwissenschaf t sich unter anderem dadurch aus, dass sie 
an einem dezidierten Interesse am Materiellen festhält, an der dinglich verfassten 
Basis aller Praxis der Sinn- und Wissensproduktion, an technischen und ästheti-
schen Artefakten beispielsweise. Sie untersucht die Mitwirkung und Mitarbeit der 
Dinge an unseren Handlungen und Erkenntnissen. Sie ist aber nicht der einzige 
Ort, an dem solches Spezialinteresse an den Dingen ausgebildet und prozessiert 
wird. Zum Beispiel wird in einer bemerkenswerten Tradition der Film als ein Ort 
begrif fen, an dem die Dinge in besonderer Weise in den Focus gerückt werden.« 
(Wendler/Engell 2009, 38)

Erneut wird hier also der filmische Hang zum ›Ding‹ beschworen, um den Film 
zu einem medienwissenschaftlichen Erkenntnisinstrument zu machen, da für 
beide (Film wie Medienwissenschaft) scheinbar gleichermaßen ihre Zuständig-

und was nur ein einfaches Ding im Film ist« (Wendler/Engell 2009, 46). Deutlich wird hier der 
Unterschied, den Wendler/Engell dann doch zwischen einfachen ›Dingen› im Film und dem 
›Motiv‹ ziehen; letzteres ist dabei ein quasi ›besonderes Ding‹, weil es eine gewisse Handlungs-
macht in dem Sinne entfaltet, dass es eben nicht nur Ding ist, sondern für Bewegung/Handlung 
im Bild sorgt. Die Frage wäre zudem, ob der genannte Mann im Hintergrund nur Motiv werden 
kann, weil er von der Vase dazu gemacht wird und dadurch in den Motivzusammenhang der 
Dingwelt eintreten darf (weil er sich nicht von sich aus narrativisiert).

53 � Dieser Aspekt wird in den folgenden Analysen vor allem im Hinblick auf Balázs (2001 [1924]) in 
Kapitel 3.1.3 sowie Arnheim (2002 [1932]; 2004 [1938]) und Rehlinger (1938) in Kapitel 3.3.3 the-
matisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum48

keit in der Erkennbarmachung der Verschaltung von Objekten liegt. Damit teilen 
Wendler und Engell die (zuvor am Beispiel von Winkler und Kittler ausgeführte) 
Idee, dass Medienwissenschaft eine Fokussierung des Materiellen (d. h. in der Re-
gel Technischen) bedeutet. Der Film nun wird von ihnen (ergänzend) als eine Art 
Instrumentarium skizziert, das solche materialbezogenen Erkenntnisse, wie die 
Wissenschaft sie produziert, im Material selbst ›durchdenkt‹, indem er in seinen 
Bildern und Tönen den Objekten und Dingen einen besonderen Status einräumt. 
Damit beziehen sie sich auf die Idee, dass der Film primär in einer ›Beseelung der 
Dinge‹ seine Begründung findet. Was beide dabei nicht thematisieren ist aller-
dings, dass diesen Erkenntnissen zuvor eine Debatte vorausging, die – wie zu zei-
gen sein wird – zunächst stärker den Menschen (und nicht so sehr die Dinge) des 
Films fokussierte. Der medienwissenschaftlich relevante Ding-Zentrismus des 
Films wäre demnach selbst, so ließe sich eine entgegengesetzte These formulie-
ren, ein Ergebnis der zunächst anthropomorpho- und anthropophonozentrischen 
Debatten der (noch) früheren Filmtheorie. 

Dennoch ist Wendlers und Engells Ansatz insofern produktiv, als er auf die 
Bedeutung verweist, die der Materialität des Films – als audiovisuelles ›Ding‹, das 
uns ›Dinge‹ zeigt – zukommt. Diese gerade nicht menschenzentrierte Sicht auf 
den Film stellt ihrer Meinung nach eine besondere Herausforderung dar: 

»Die nicht-anthropozentrische Lektüre der Filme, zu der der Blick auf die Motive 
zwingt, angesichts unserer Gewohnheiten und Interpretationsmuster eine der 
schwierigsten Übungen überhaupt, erweist nicht nur, dass die Filmfiguren min-
destens im selben Maße ›gehandelt werden‹ wie sie handeln.« (Engell/Wendler 
2011, 37)

Abgesehen davon, dass hier also zur Untermauerung der eigenen Argumentation 
der Mensch doch wieder als Bezugsgröße vonnöten ist (denn bezogen auf was soll-
ten die Dinge am eindrucksvollsten ihre Handlungsmacht unter Beweis stellen, 
wenn nicht in Bezug auf die filmische Figur als Stellvertreterin des Menschen?), 
so lassen sich Wendlers und Engells Überlegungen trotz oder genau wegen ihrer 
nicht-anthropozentrischen Methodik mit den bisherigen Begriffsbestimmungen 
in Dialog setzen. Denn was das Menschenmotiv des Films (oder auch des Radios, 
um die auditive Ebene wieder zu integrieren) gerade ausmacht, ist ja, dass es eben 
nicht-menschlich ist und dass in der Erkenntnis und Benennung dieses Tatbe-
stands die Leistung der frühen Film- (und Radio-)Theorien liegt. Kurz gesagt: Der 
Mensch wird durch den Film zum (audiovisuellen) Ding, das über die filmischen 
Mittel auf der gleichen Ebene agiert wie andere Dinge, wodurch sich folglich der 
Mensch als Mensch in der Dingwelt auf lösen lässt. Der Motivbegriff liefert so-
mit ein angenehmes Gegengewicht zu den bisherigen anthropozentrischeren und 
anthropologisierenden Perspektiven, denn schließlich gilt das Interesse dieser 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 49

Arbeit in globaler Perspektive deutlich weniger dem Menschen, als dem Medium 
bzw. der Medientheorie.54 

Zusammengefasst ist der Motivbegriff, wie er in den letzten Jahren innerhalb 
der Medien- und Filmwissenschaft verhandelt wurde, insofern als Begriffsrah-
mung des vorliegenden Projekts produktiv, weil er 1) – mit Engell/Wendler – den 
Menschen als Ding/Objekt des Films (und anderer Medien) beschreibbar werden 
lässt und damit auf die Differenzverschiebung verweist, die im Zuge der weiter 
oben skizzierten Prozesse der Anthropomorpho- und Anthropophonisierung als 
zentral definiert wurde. Das heißt, der filmisch-gedachte Motivbegriff deutet in 
dieser Interpretation immer schon auf das Nicht-Menschliche, das Nicht-wirk-
lich-Anthropozentrische hin, das den Menschen als (Film)Motiv selbst kennzeich-
net und ihn rahmt (weil er eben nicht Mensch ist, sondern ein Lichtobjekt [unter 
anderen] auf einer Leinwand). 2) ist – mit Wulff – der Motivbegriff gleichzeitig 
als diskursiv beschaffen denkbar. Das heißt, das Motiv wird erst in dem Moment 
zu einem solchen, in dem es als Begriff fassbar wird. Dies ist insofern für diese 
Untersuchung relevant, als es nicht um ›tatsächliche‹, filmische oder funkische 
Menschenmotive geht, sondern um deren Verhandlung innerhalb der jeweils zu-
gehörigen Medientheoriediskurse; d.  h. diese Theorien bringen – wie oben be-
schrieben – den Menschen als zentrales Motiv des Films erst hervor (so wie sie, 
parallel und später, ebenso die dinghaften Objekte als Zentrum des Films her-
vorbringen). Die vorliegende Arbeit wiederum, sucht nun in diesen Texten exakt 
nach solchen Thematisierungen des Menschenmotivs, um daraus selbst ein Motiv 
(der Theoriebildung) zu generieren. 

Zuletzt ist vor dem Hintergrund der breiten, medienwissenschaftlichen Rah-
mung, die in den ersten Kapitelteilen in Bezug auf Foucault, Kittler usw. auf-
gemacht wurde, die enge Verbindung von Motiv und Medien(wissenschaft) be-
merkenswert. So sehen Engell und Wendler in dieser Hinsicht im Filmmotiv eine 
zentrale Basis für (film)wissenschaftliche Ref lexionen im Schnittfeld von Theorie 
und Historiografie: 

»Das bedeutet nichts anderes, als dass die Geschichte des Filmmotivs und seine 
Theorie auf das engste [!] verknüpf t sind, denn das Motiv ist nicht nur bereits als 
vorfindliches immanent historiografischer Natur, sondern es beschreibt auf den 
zahlreichen Trajektorien und Transformationen, entlang derer es sich bewegt und 
denen es sich aussetzt, auch immer schon sich selbst als theoretische Figur.« (Ebd., 
38) 

54 � Hier sei erneut auf Kapitel 2.3.2 und den Abschnitt zur Medienanthropologie verwiesen, in dem 
dies weiter ausgeführt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum50

Engells und Wendlers Beobachtungen sind dabei natürlich auf auditive, audio-
visuelle und andere Arten von Medien übertragbar. Das Herausarbeiten von Mo-
tiven wird in dieser Hinsicht zu einem medienwissenschaftlichen Instrumenta-
rium zur Generierung von Theorie und (ihrer) Geschichte; gleiches soll mit dieser 
Arbeit versucht werden. Der explizite Verweis auf das Motiv als »theoretische Fi-
gur« fügt sich zudem begriff lich in die Thematik, da durch den anthropomorphen 
Beiklang der Formulierung »theoretische Figur« alle Ebenen – die des Menschen, 
des Motivs, des Medialen und des Medienwissenschaftlichen – miteinander ver-
schmelzen. 

Zielführend erscheint abschließend der Aspekt der Historizität, den Wendler 
und Engell anhand des Filmmotivs stark machen. Dabei betonen sie den besonde-
ren »Anachronismus« (Engell/Wendler 2011, 29), der das (Film)Motiv kennzeichne, 
weil es insofern keinen linearen Zeitvorstellungen folge, als es immer schon auf 
sich und auf seine Historizität verweise; das heißt: auf sein bereits Aufgetreten-
sein und im Jetzt Wiederauftreten. Dies gilt also auch für den Menschen als Motiv 
audiovisueller Medien als Motiv von Medientheorie, denn lässt man den Blick nicht 
nur über die frühen Medientheorien des 20. Jahrhunderts schweifen, so gewinnt 
man den Eindruck, dass das Menschenmotiv trotz aller anti-anthropozentrischer 
Tendenzen immer wieder zur Bestimmung ›neuer‹ Medien aufgerufen wird.55 
Das Menschenmotiv und seine Relevanz und Interpretation mag sich dabei trans-
formieren, aber genau darum erscheint es in seinen zugleich anachronistischen 
und dennoch jeweils zeitgenössischen Ausformungen für eine medienwissen-
schaftliche und medientheoriehistorische Analyse so wertvoll. Speziell im Hin-
blick auf die Frage, ob die Verhandlung des Menschenmotivs in Film- und Rund-
funk-Schriften als eine ›Urzelle‹ medienwissenschaftlichen Denkens konzipiert 
werden kann, weil darin der Mensch zunächst zentralisiert, dann objektifiziert 
und damit den Objekten gleichgestellt wird, das ist die Frage, die bei den folgen-
den Relektüren stets mitschwingt. In diesem Sinne soll neben Mensch und Me-
dium sowie ihren spezifischen Verschränkungen (z. B. in Form von Anthropomor-
phisierungen etc.) das Motiv als weiterer, nicht nur begriff licher, sondern quasi 
methodisch relevanter Anker dienen, um das vorliegende Projekt thematisch und 
praktisch zu stützen. 

In einem nächsten Schritt geht es nun darum diese Suche nach dem bisher 
skizzierten menschlichen Motiv der Medien(theorie) weiter zu konkretisieren und 
ihm im Sinne Wulffs einen ›Namen zuzuweisen‹. 

»Die Bedeutung vieler Motive ist labil, dif fus und schwebend, sie haben keinen 
eigenen Namen, of t keine feste, ausschließliche Erscheinungsform. Gleichwohl 
sind sie als prägnante Einheiten oder Komplexe des Wissens zugänglich, handhab- 

55 � Siehe hierzu auch die Schlussüberlegungen (Kapitel 4).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 | KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum 51

und beschreibbar. Motive sind ein Wissen über den Zusammenhang von unter-
schiedlichen Geschichten in unterschiedlichen Medien und sie bilden Ordnungs-
linien darin. Sie eröf fnen Zusammenhänge und Anknüpfungspunkte zwischen 
Texten und Artefakten.« (Wulf f 2011, 8)

Das Ziel dieser Arbeit ist es folglich das Menschenmotiv audiovisueller Medien-
theorien in der Analyse als solches sichtbar zu machen und zu versuchen, ihm 
einen geeigneten Namen zu geben. Dies soll im Folgenden mit dem Begriff des 
Audioviduums geschehen, das als »schwebend[e]« und dennoch »prägnante Ein-
heit«, als »Komplex des Wissens« und »Anknüpfungs[punkt] zwischen Texten und 
Artefakten« konzipierbar ist und das es als »Ordnungslinie« in »unterschiedlich[e] 
Geschichten in unterschiedlichen Medien« (ebd.) – d. h. hier gleichsam in die Ge-
schichts- bzw. Geschichtenschreibung der Medientheorie – einzubringen gilt.

 2.2 | KONKRETION: Das Audioviduum

Wie bis hierher gezeigt werden konnte, ist die skizzierte Frage nach dem Menschen 
als Motiv audiovisueller Medien als Motiv von Medientheorie in äußerst breite theorie-
geschichtliche wie begriff liche Kontexte eingebettet. Vor diesem Hintergrund 
erscheint es notwendig, die aufgerufenen Horizonte in einem nächsten Schritt 
wieder zu verengen und den begriff lichen wie materiellen Rahmen zu konkreti-
sieren, der für die folgenden Analysen relevant sein soll. 

Was die bisherigen terminologischen Konturierungen anbelangt, so ist deut-
lich geworden, dass man es in diesem Feld mit vielfältigen, großen und somit 
theoriegeschichtlich deutlich vorbelasteten Begriffen zu tun hat; abgesehen da-
von, dass diese – ebenso wie die Formulierung des Menschen als Motiv audiovisuel-
ler Medien als Motiv von Medientheorie – sprachlich etwas umständlich daherkom-
men. Aus diesem Grunde soll im Folgenden ein alternativer Begriff vorgeschlagen 
werden, der das hier umrissene Forschungsanliegen und die damit verknüpften 
Fragen unter einem Dach zusammenfassen, vereinfachen und konkretisieren soll: 
das Audioviduum.

Das ›Audioviduum‹ ist eine Portemonteau-Wortbildung die in Kurzform für ›au-
diovisuelle Individuen‹ oder auch ›Audio-Video-Individuen‹ steht. 56 Das heißt, er 
bezeichnet wortwörtlich audiovisuelle Formierungen, die als (menschliche) In-
dividuen identifiziert werden können und die in der Regel in Form von mediali-
sierten Körpern und Stimmen auftreten. Dabei ist der Begriff im Kontext dieser 

56 � Für eine frühere, noch etwas stärker materialorientierte Verhandlung dieses Begrif fs siehe 
Eckel (2012). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

