2 | KONTEXTUALISIERUNGEN:
Mensch, Medium, Audioviduum

2.1| KONTEXTE I:

Von der Anthropologisierung der Wissenschaften zum
Anthropomorpho- und Anthropophonozentrismus in
Medientheorie(n) des Audiovisuellen

Der begriftliche, theoretische wie historische Rahmen, der sich fiir ein Projekt
des vorliegenden Zuschnitts ergibt, konnte weiter kaum sein, stellt er doch die
sehr grundsitzliche Frage nach der Relation von Mensch und Medium in den Mit-
telpunkt. Man handelt sich damit also gleich zwei komplexe Begriffe ein, die sich
in den verschiedenen Kontexten ihrer wissenschaftlichen Relevanz und Verhand-
lung immer schon als nur schwerlich festzuschreibende Konzepte darstellen.

2.1.1] Mensch und Medium

Der Begriff des Menschen — um damit zunichst ganz grundsitzlich zu beginnen -
ist natiirlich in zahlreichen wissenschaftlichen Disziplinen und Fichern Gegen-
stand, Thema oder strukturelle Rahmenbedingung; — sei es in Medizin, Natur-,
Wirtschafts-, Sozial- oder Geisteswissenschaften, die folglich alle gleichermafen
zum Versuch einer Bestimmung herangezogen werden konnten. Dieser besonde-
ren Relevanz des Menschen innerhalb der institutionalisierten Wissenschaften
und ihrer Geschichte hat Michel Foucault mit seiner Studie Die Ordnung der Dinge
(2008 [1966]) Rechnung getragen, in der er die Entwicklung wissenschaftlichen
Denkens vom 16. bis zum 19. Jahrhundert nachzeichnet. Die zentrale Stellung
des Menschen innerhalb der Wissenschaft entpuppt sich dabei allerdings als re-
lativ junges Phinomen. So konzipiert Foucault den Menschen (als Gegenstand
und Kernkonzept wissenschaftlicher Auseinandersetzung) als eine »Erfindung«
(ebd., 30) des 19. Jahrhunderts, in dem sich der Mensch als Erkenntnisobjekt in die
Zwischenrdume der sich als solche etablierenden biologischen, 6konomischen
und philologischen Wissenschaften einnistet. Diesen Prozess der Emergenz des
Menschen als zentrale Kategorie der Wissenschaft (und damit einher das Auf-
kommen der Humanwissenschaften) bezeichnet Foucault auch als »Anthropo-

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14

Das Audioviduum

logisierung« (ebd., 418), die er einem klassischeren, z.B. religiésen Anthropo-
zentrismus als reflektiertere Form entgegenstellt und die er dennoch als nicht
unproblematisch erachtet:

»Die >Anthropologisierung« ist heutzutage die grofde innere Gefahr der Wissen-
schaften. Man glaubt leicht, dafR der Mensch sich von selbst befreit hat, seit er
entdeckt hat, dafs er weder im Zentrum der Schépfung noch in der Mitte des Rau-
mes, noch vielleicht auf dem Gipfel und am letzten Ende des Lebens befindlich
ist. Wenn der Mensch aber nicht mehr souverdn im Reich der Welt steht, wenn er
nichtim Zentrum des Seins herrscht, sind diesHumanwissenschaften<gefahrliche
Mittelglieder im Raum des Wissens. Diese Stellung aber weiht sie einer wesent-
lichen Instabilitit. Was die Schwierigkeiten der sHumanwissenschaftens, ihre
Empfindlichkeit, ihre Unsicherheit als Wissenschaften, ihre gefahrliche Vertraut-
heit mit der Philosophie, ihr schlechtdefiniertes Sichstiitzen auf andere Gebiete
des Wissens, ihren stets sekundaren und abgeleiteten Charakter, aber ihren An-
spruch auf Universalitdt erklart, ist nicht, wie man oft sagt, die externe Dichte
ihres Gegenstandes; es ist nicht der metaphysische Status oder die unauslosli-
che Transzendenz jenes Menschen, von dem sie sprechen, sondern sehr wohl die
Komplexitdt der erkenntnistheoretischen Konfiguration, in die sie sich gestellt
finden [.].« (Ebd., 418f)

Die Erforschung und wissenschaftliche Erfassung des Menschen, wie sie die
Humanwissenschaften ab dem 19. Jahrhundert anstreben, ist also laut Foucault
immer schon insofern einer gewissen Instabilitit unterworfen, als Felder wie Bio-
logie, Okonomie und Philologie als Ausgangsbasis stets nur einen Teil des mensch-
lichen Daseins in den Blick nehmen (kénnen). Mit der Philosophie als Rahmen
und weiteren, sich mit der Zeit eher zwischen und quer zu den Forschungsfeldern
ansiedelnden, disziplindren Ausrichtungen, wie Psychologie, Soziologie und Kul-
turwissenschaft, wird diesem Umstand zwar Rechnung getragen; dies aber sorgt
eben nicht fiir Stabilitit, sondern verankert im Gegenteil die Unfeststellbarkeit
des Menschen als Bedingung und Effekt seiner wissenschaftlichen Verhandlung.

Die Relevanz der Humanwissenschaften ist folglich nicht der komplexen
Beschaffenheit ihres Gegenstandes geschuldet, sondern der komplexen Beschaf-
fenheit seiner wissenschaftlichen Erfassung: Nicht der Mensch erscheint kom-
plex, sondern seine epistemische Bestimmung. Und allein dies, nicht eine ver-
meintliche, tatsichliche Qualitit, riumt ihm einen besonderen Platz innerhalb
der Wissenschaften ein.

Doch der Mensch ist dabei nicht nur durch die geschilderte Instabilitit seiner
multipel angesiedelten Definitionen immer schon gefihrdet, sondern auch durch
die Verschiebungen und Veridnderungen innerhalb der Episteme, aus denen er
hervorgeht. Mit dieser prominenten Feststellung endet denn auch Foucaults Buch:

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

»Eines istaufjeden Fall gewifd: der Mensch ist nicht das &dlteste und auch nicht das
konstanteste Problem, das sich dem menschlichen Wissen gestellt hat. Wenn man
eine ziemlich kurze Zeitspanne und einen begrenzten geographischen Ausschnitt
herausnimmt—die europdische Kultur seit dem sechzehnten Jahrhundert—, kann
man sich sicher sein, daf® der Mensch eine junge Erfindung ist. Nicht um ihn und
um seine Geheimnisse herum hat das Wissen lange Zeit im dunkeln getappt. Tat-
sachlich hat unter den Verdnderungen, die das Wissen von den Dingen und ihrer
Ordnung, das Wissen der Identititen, der Unterschiede, der Merkmale, der Aqui-
valenzen, der Worter beriihrt haben — kurz, inmitten all der Episoden der tiefen
Ceschichte des Gleichen —, eine einzige, die vor anderthalb Jahrhunderten begon-
nen hat und sich vielleicht jetzt abschlief3t, die Gestalt des Menschen erscheinen
lassen. Es ist nicht die Befreiung von einer alten Unruhe, der Ubergang einer jahr-
tausendealten Sorge zu einem lichtvollen Bewuftsein, das Erreichen der Objek-
tivitat durch das, was lange Zeit in Glaubensvorstellungen und in Philosophien
gefangen war: es war die Wirkung einer Veranderung in den fundamentalen Dis-
positionen des Wissens. Der Mensch ist eine Erfindung, deren junges Datum die
Archéologie unseres Denkens ganz offen zeigt. Vielleicht auch das baldige Ende.«
(Ebd., 463)

Ebenso wie der Mensch also aus den epistemischen Bedingungen des 19. Jahrhun-
derts hervortrat, so kann sich seine Relevanz ebenso gut — mit dem Wandel der
dispositionellen Bedingungen aktueller Wissensbestinde — wieder auflosen.

»Wenn diese Dispositionen verschwianden, so wie sie erschienen sind, wenn durch
irgendein Ereignis, dessen Moglichkeit wir hochstens vorausahnen kdonnen, aber
dessen Form oder VerheifSung wirim Augenblick noch nicht kennen, diese Disposi-
tionen ins Wanken gerieten, wie an der Grenze des achtzehnten Jahrhunderts die
Grundlage des klassischen Denkens es tat, dann kann man sehr wohl wetten, dafd
der Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand.« (Ebd.)

Foucaults weite Zeitriume umgreifende Studie iber die Entwicklung der Wissen-
schaften seit dem 16. Jahrhundert entpuppt sich damit spitestens an dieser Stelle
als ein Buch itber den »Untergang des Menschen« — wie es etwa Francois Bondy in
einer Rezension von 1972 als alternativen Titel des Werks vorschlagt. Der Mensch
sei bei Foucault ein »[Produkt der] Humanwissenschaften, das nunmehr [aufhé-
re], im Mittelpunkt des geistigen Interesses zu stehen« (Bondy 1972), seine »Infra-
gestellung« nur die »neueste Erscheinung« der aufgezeigten Entwicklung (ebd.).
Doch welche Relevanz hat nun diese Untergangsgeschichte fiir die Frage nach der
Bedeutung des Menschen(motivs) fiir die Medientheorie?

Es wire sicher lohnenswert im Anschluss an Die Ordnung der Dinge tiefer ein-
zutauchen in Foucaults Konzeption des Menschen und die Frage nach dessen

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Audioviduum

Status innerhalb seiner Schriften (die mit der Zeit vor allem eine Frage des Sub-
jekts wird). Doch im Sinne der zuvor skizzierten Niherungsetappen, denen es in
diesem Buch zu folgen gilt, muss der bisher vorgenommenen Erweiterung der
Perspektive eine erste Verengung folgen. Foucaults Epistemologie soll aber, selbst
in dieser knappen, auf wesentliche Punkte reduzierten Zusammenfassung, als
stiitzender Rahmen dienen. So lisst sich aufgrund von Foucaults Arbeit feststel-
len, dass »die Frage nach dem Menschencals zentrales Anliegen der Wissenschaft
in Zeiten ihrer zunehmenden Institutionalisierung hervortritt, sich im Sinne
einer generellen Anthropologisierung der Wissenschaften bemerkbar macht und
schlieRlich in Form der Human- bzw. Geisteswissenschaften etabliert. Mit der
Setzung des Menschen ins Zentrum wissenschaftlicher Erkenntnisproduktion
geht aber zugleich seine Gefihrdung einher: Die Komplexitit seiner epistemi-
schen Beschaffenheit 16st ihn im Entstehen als stabile Grofie gleich wieder auf
und sorgt — so antizipiert es Foucault — ggf. zukiinftig fiir sein (erneutes) Ver-
schwinden.* Foucault sieht den Menschen somit als »Zwischeninteresse« der Wis-
senschaften, quasi als Behelf zur SchliefSung einer Liicke, die sich zum Ende des
18. Jahrhunderts bemerkbar macht, im 19. Jahrhundert verfestigt und anschlie-
Bend wiederum von anderen Liicken abgel6st werden mag. Er selbst spricht an
dieser Stelle allerdings nicht expliziter von den Griinden, die fiir dieses (erneute)
Verschwinden des Menschen verantwortlich sein konnten;® und auch bei Bondy
klingen mogliche Erklirungen nur an:

4 Dass esdazu bisher nicht wirklich gekommen ist, stellt z. B. Astrid Deuber-Mankowsky (2013a) in
einer Auseinandersetzung mit Foucault und der Frage nach der Rolle des Lebendigen (und des
Spiels) in den zeitgendssischen Wissenschaften vom Menschen fest, wenn sie schreibt: »Nun ist
Foucault am Schluss seiner Studie bekanntermaflen davon ausgegangen, dass sich>der Mensch«
als dieses Objekt des Wissens zusammen mit der Ordnung der modernen Episteme schliefilich
ganz auflést und diese Ordnung durch eine neue Ordnung des Wissens abgelost werden konnte,
in der nicht mehr der Mensch im Zentrum stehen wiirde. Diese endgiiltige Verendlichung des
Wissensobjektes Mensch ist jedoch nicht eingetreten. Der Mensch ist mit dem Aufstieg der Le-
benswissenschaften und insbesondere der Neurowissenschaften zu den Leitwissenschaften
des 21. Jahrhunderts mehr denn je zum Gegenstand der Wissenschaften geworden: und zwar
[.] als Lebewesen. Dies spiegelt sich nicht zuletzt in der Vehemenz, mit der bis heute um die Be-
wegung des Posthumanismus gekampft wird und in den Biindnissen, die der Posthumanismus
etwa mit der Okologie, mit Affekttheorien und neuen Ontologien schlieRt« (ebd., 140). Fiir sie
scheint somit der Mensch nicht als Gegenstand an sich verschwunden, sondern lediglich unter
anderen Gesichtspunkten verhandelt zu werden: »Kennzeichnend ist, dass der Mensch nun nicht
mehr primar als kommunizierendes und symbolisierendes und auch nicht als arbeitendes, son-
dern als lebendes, empfindendes und affektives Wesen in den Blick gerat und die Kritik an der
Subjektphilosophie aus der Perspektive theoretischer Ansitze gelibt wird, die sich an Rhythmus,
Bewegung, Intensititen, an der Vorstellung einer lebendigen Materialitit und am Wissen der
Natur- und Lebenswissenschaften orientieren« (ebd., 134).

5 Ein Hinweis, auf das, was zumindest nach dem Menschen kommen mag, findetsich z. B. in einem
kurzen Gesprach Foucaults, das unter dem Titel »Ist der Mensch tot? (»Lhomme est-il mort?)

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

»Der von Foucault verkiindete sUntergang des Menschencist nicht etwa als Folge
eines atomaren Ausrottungskrieges zu verstehen, sondern als Verlagerung der
Problemstellungen, weg von allen Fragen des Individualismus, der Innerlichkeit,
der Humanwissenschaften, des Humanismus, als Riickkehr zu den Fragen des
Seins, der Ordnung, die nicht nur den Menschen betreffen.« (Bondy 1972)

Im Kontext von Foucaults wissenschaftlicher Verortung® innerhalb der Debatten
der 1960er Jahre, in deren Umfeld und Zentrum er schreibt, ist natiirlich die Ent-
wicklung und der Einfluss (post)strukturalistischen Denkens die zentrale Hinter-
grundfolie, durch die sich die Abkehr vom Menschen erklirt. Mit Psychoanalyse,
Ethnologie und Linguistik gibt Foucault selbst bereits einen Ausblick auf die Dis-
ziplinen und Denkrichtungen, die seiner Meinung nach fiir die Krise eines posi-
tivistischen Menschenkonzepts ab 1900 mit verantwortlich sind (Foucault 2008
[1966], 448ft.).

Abseits des Atomkriegs und erginzend zum poststrukturalistischen >Pro-
gramm<, scheint die antizipierte Etablierung neuer epistemologischer For-
mationen ab dem 19. Jahrhundert jedoch nicht nur mit einer Verschiebung der
Fragestellungen »weg« vom Individualismus und hin zu weniger individuellen
Ordnungen und Strukturen zusammenzuhingen, sondern auch mit spezifischen
technischen Entwicklungen. So korreliert die von Foucault gewihlte zeitliche
Grenze, die er fur seine Forschung mit dem 19. Jahrhundert setzt, mit dem Auf-
kommen moderner (Massen)Medien (wie Fotografie, Telegrafie, Grammophon,
Film, Radio, Fernsehen, etc.). Auch wenn Foucault selbst diesen »neuen Medienc«
als solchen keine gesonderte Aufmerksamkeit widmet in seinen Biichern und wei-
teren Schriften?®, liegt doch die These nahe, dass Verinderungen in den epistemi-

1966 in Arts et Loisirs erschien (Foucault 2013 [1966]) und in dem er die Etablierung eines nicht-
dialektischen Denkens antizipiert, das nicht mehr den Menschen und seine Existenz, sondern
das Wissen zentral stellt. Dass dies keine besonders nette, aber eine notwendige Vorstellung
ist, begriindet er folgendermafRen: »Es ist weniger verfiithrerisch vom Wissen und seinen Iso-
morphismen zu sprechen als von der Existenz und ihrer Bestimmung; weniger trostlich, von den
Beziehungen zwischen Wissen und Nichtwissen zu reden als von der Verséhnung des Menschen
mit sich selbst in einer vollkommenen Aufklarung. Aber letztlich ist es nicht Aufgabe der Philo-
sophie, das menschliche Dasein zu erleichtern und dem Menschen so etwas wie Glick zu ver-
sprechen« (ebd., 218).

[0}

Foucaultwollte sich selbst allerdings nichtals Strukturalist bezeichnet wissen (vgl. Foucault 2008
[1966], 19f.).
Neben den Ideen des Poststrukturalismus ware als weitere >antihumanistische<oder zumindest

~N

anti-anthropologische Tendenz um 1950 natiirlich auch die Kybernetik zu nennen.

oo

Bernhard Dotzlers Sammlung von Foucault’schen Schriften zur Medientheorie (Foucault 2013)
liefert hierzu einen Uberblick. Zwar »blitzen« die Medien, so Dotzler (2013, 325), bei Foucault
immer wieder auf und durchziehen —in seiner intensiveren Beschiftigung mit Schrift und teils
Malerei (in seinen Biichern und auch in Die Ordnung der Dinge) sowie Fotografie, Film und Fern-

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18

Das Audioviduum

schen Bedingungen einer Gesellschaft (und dies nicht erst im Ubergang vom 19.
zum 20. Jahrhundert) eindeutig auch mit Verinderungen ihrer Medien verkoppelt
sind; nichts anderes beschreibt ja auch Foucault selbst (indirekt), wenn er sich mit
der schrift- und papier-basierten Genese der Biirokratie und des Archivs befasst;

— und nichts anderes wird schliefRlich z. B. bei Friedrich Kittler (1980, 1985, 1986)

(direkt), in seinen Auseinandersetzungen mit Foucault, zu einem der zentralen
Argumente fiir eine Begriindung von Medienwissenschaft.

Diese Beobachtungen leiten somit nahtlos iiber zum Begriff des Mediums, den es
nachfolgend ebenfalls in einem etwas erweiterten Kontext und in seinem Ver-
hiltnis zum Menschen(begriff) zu verorten gilt. Als Fazit fiir die bisher verfolgte
Argumentationslinie bleibt festzuhalten, dass Foucault es ermoglicht, moderne
Wissenschaft und Mensch eng zusammenzudenken — zumindest vom Moment
seiner >Erfindung« in eben dieser Wissenschaft an bis zu seinem antizipierten
Untergang in ihr, der scheinbar schon bald bevorsteht bzw. in vollem Gange ist.
Bleibt nun also die Frage, wie es ab dem 20. Jahrhundert um den Menschen und
sein Wissen (im Angesicht technischer Medien) bestellt ist, d. h.: Wie lassen sich,
aufbauend auf Foucault, Mensch, Medium und Wissenschaft intensiver verkop-
peln? Wie verindert sich die Stellung des Menschen in den Wissenschaften (spe-
ziell in den Geistes- und Humanwissenschaften’) ab dem 19. Jahrhundert — und

sehen in seinen eher kleineren Arbeiten und Interviews —als Erkenntnisinstrumente seine Epis-
temologien; insofern ist seine Wissensarchdologie auchimmerin Teilen, so konnte manssie lesen,
eine Form der Medienarchdologie. Doch erscheinen Medien (vor allem die moderneren, analo-
gen, elektrischen wie digitalen Massenmedien) bei ihm nicht als zentrales, eigenes Konstrukt,
sondern gehen vielmehrin seinem Konzeptdes Diskurses und des Dispositivs auf (vgl. auch Dotz-
ler 2013, 322f).

O

Die Grenze dessen, was Foucault als sHumanwissenschaften« bezeichnet ist nicht ganz ein-
deutig. Als Vorlaufer nennt er, wie beschrieben, all jene Disziplinen, die sich mit Fragen des Le-
bendigen bzw. der Lebewesen, mit Fragen der Arbeit, Produktion und Distribution sowie mit
Fragen der Sprache beschiftigen; diese werden in Form von Biologie, Okonomie und Philologie
schlielich als universitare Disziplinen verstetigt, die zwar nicht nur den Menschen betreffen,
ihn aber dennoch als zentrales Forschungsfeld verankern. Im 19. Jahrhundert treten dann etwa
mit Psychologie und Ethnologie Disziplinen hinzu, die quer zu den bisherigen liegen und fiir
die eigentliche >Krise des Menschenc< als Gegenstand von Wissenschaft sorgen, weil sie seine
Unfestschreibbarkeit noch verstirken. Wie Ute Frietsch (2014, 47) ausfiihrt: »Foucaults Begriff
der Humanwissenschaften entspricht damit weder der gangigen franzésischen Auffassung
der >sciences humaines« [..] noch den angelsichsischen humanities< oder den deutschen Geis-
teswissenschaften: Die Sprachwissenschaften gehdren fir ihn nicht dazu. Die Philosophie, die
man gemeinhin den Human- oder Ceisteswissenschaften zurechnet, wird von Foucault eben-
falls aus diesem Ensemble gelost, da ihr die kritische Kraft eines Korrektivs zugesprochen wird.«
Deuber-Mankowsky (2013a, 133/FN 2) weist deshalb darauf hin, dass die deutsche Ubersetzung
von »sciences humaines« als »Humanwissenschaften« nicht ganz den Kern treffe. Fir die vor-
liegenden Zwecke kann die Medienwissenschaft aber — ungeachtet dieser disziplindren CGrenz-

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

was bedeutet das speziell fir die Entwicklung und Etablierung einer modernen,
jungen Geisteswissenschaft wie der Medienwissenschaft im 20. Jahrhundert?*°

Interessanterweise fillt an diesem Punkt die von Foucault antizipierte zeit-
genossische Veranderung der Episteme und die zunehmend unwichtige Rolle des
Menschen in ihr (zugunsten der Fokussierung anderer, eher wissens- und struk-
turorientierter Ansitze) ab Mitte des 20. Jahrhunderts mit der >Gritndungsphase«
der Medienwissenschaften (vgl. z.B. Pias 2011; Paech 2011) zusammen. Erneut
liegt es nahe hier Friedrich Kittler aufzurufen, der in seiner Perspektivierung
der oben angefithrten Fragen an dieser Begriindung einer (technikzentrierten,
aber auch generellen) Medienwissenschaft zentral beteiligt ist." Die (post)struk-
turalistischen, kultur- und technikphilosophischen Stréomungen der 1950er und
1960er nimmt er in den 1980er Jahren als Grundlage, um die Idee einer zeitgends-
sischen wie historischen Medien- und Technikarchiologie zu entwerfen.

Dies beginnt prominent mit seiner Forderung einer Austreibung des Geistes
aus den Geisteswissenschaften im Jahre 1980. Der so betitelte Sammelband ist ein
Versuch Kittlers das poststrukturalistische Denken franzdsischer Prigung in
Deutschland zu etablieren und eine klare Fortschreibung der Foucault’schen Idee
einer Absetzung des Menschen vom Thron der Wissenschaft. Dabei teilen Kittler
und seine Autoren’ grundsitzlich Foucaults Einschitzungen und vor allem sein
methodisches Programm einer Wissensarchiologie. Gleichzeitig aber wirft Kitt-
ler Foucault mehr und mehr eine eklatante Medienvergessenheit vor, denn Kitt-
ler sieht in den technischen Medien des 19. und 20. Jahrhunderts, die schlieflich
zu einer Gefihrdung des fiir Foucault so zentralen Schriftmonopols fithren, den
entscheidenden Faktor fiir die Verinderungen innerhalb aktueller epistemischer

ziehungen und unklaren Uberginge — zumindest von ihrer universitiren Anbindung her, d. h. als
in der Regel geistes- und kulturwissenschaftlich verortetes Forschungsfeld, in diese historische
Linie eingeordnet werden, die Foucault zunachst mit den Humanwissenschaften beginnen ldsst
und die sich dann, im Sinne einer Krise dieser Wissenschaften im 20. Jahrhundert, in etwas an-
deres transformiert.

10 Historisch nachgezeichnet wird diese Etablierung der Medienwissenschaft als Disziplin in
Deutschland z. B. von den Beitrdgen in Pias (2011) oder auch bei Leschke (2014). Eine kritische
Lektiire dieses Griindungsmythos bietet hingegen Bergermann (2015).

11 Solcherlei Einschiatzungen finden sich aktuell etwa in den Sammelbinden Kittler Now. Current
Perspectives in Kittler Studies (Sale/Salisbury 2015) sowie zur Mediengeschichte nach Friedrich Kittler
(Balke/Siegert/Vogl 2013).

12 Esseian dieser Stelle darauf hingewiesen, dass in dieser Arbeit kein generisches Maskulinum,
sondern genderneutrale Bezeichnungen verwendet werden, aufRer an den Stellen, an denen es
um mannlich gelesene Personen geht oder aber—was vor allem fiir den analytischen Teil gilt—
wenn in der Paraphrase mannliche Formen reproduziert werden, die im Ursprungstext vorhan-
den sind und bei deren genderneutraler Umformulierung ansonsten die Information verloren
gehen wiirde, dass die zitierten und referierten Texte vielfach z. B. >den Menschenc<als sMann«<
denken (siehe auch FN 188).

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Das Audioviduum

Gefiige. Technische Medien und ihre Funktionsweisen sind somit fur Kittler die
von Foucault antizipierte >neue Formy, in der Wissen sich ab dem 19. Jahrhundert
jenseits des Menschen vorrangig formt, normt, gestaltet, ausbreitet, manifes-
tiert und institutionalisiert. Auch die Schrift konzipiert Kittler dabei als Medium
(unter anderen), das ein Monopol besessen habe, jedoch im Zuge medientechni-
scher Umwilzungen in seiner herkémmlichen Form an Bedeutung verliere.

Seine >Austreibung des Geistes aus den Geisteswissenschaften< und damit
einhergehend die Austreibung der Medienvergessenheit aus dem Poststruktura-
lismus fithrt er in seinen zwei nachfolgenden Monografien detaillierter fort. In
Aufschreibesysteme 1800/1900 (1995 [1985]) modifiziert er die Foucault’sche Konzen-
tration auf Schrift (als Grundlage fiir seine Form der Diskursanalyse) durch den
etwas allgemeineren Begriff der »Aufschreibesystemec, die er definiert als »das
Netzwerk von Techniken und Institutionen [...], die einer gegebenen Kultur die
Adressierung, Speicherung und Verarbeitung relevanter Daten erlauben« (ebd.,
519). Und er macht seine Kritik an Foucaults zu schriftfixiertem Blick explizit:

»Sein Begriff vom Archiv — in Foucaults Forschungspraxis, wenn auch nicht in
seiner Theorie deckungsgleich mit einer Bibliothek — bezeichnete jeweils ein
historisches Apriori von Schriftsidtzen. Weshalb diskursanalytische Arbei-
ten Note immer erst mit Zeiten hatten, deren Datenverarbeitung das al-
phabetische Speicher- und Ubertragungsmonopol [.] sprengte. Um 1850
endeten die historischen Untersuchungen Foucaults. Nun sind zwar alle
Bibliotheken Aufschreibesysteme, aber nicht alle Aufschreibesysteme Biicher.
Spatestens seit der zweiten industriellen Revolution mit ihrer Automatisierung
von Informationsfliissen erschopft eine Analyse nurvon Diskursen die Macht- und
Wissensformen noch nicht. Archidologien der Gegenwart missen auch Daten-
speicherung, -libertragung und -berechnung in technischen Medien zur Kenntnis
nehmen.« (Ebd.)™

Kittlers Anliegen ist also die Beriicksichtigung weiterer, nicht-alphabetischer
Aufschreibesysteme in der (Re)Konstruktion der Wissenschaftsgeschichte, was er
mit seinem folgenden Buch Grammophon Film Typewriter (1986) schlieflich einzu-

13 In Grammophon Film Typewriter reformuliert er diesen Vorwurf erneut; iitber Foucault und seine
Arbeit sagt er dort: »Auch Schrift, bevor sie in Bibliotheken fillt, ist ein Nachrichtenmedium,
dessen Technologie der Archdologe nur vergafl. Weshalb seine historischen Analysen alle un-
mittelbar vor dem Zeitpunkt haltmachten, wo andere Medien und andere Posten das Bicher-
magazin durchlécherten. Fir Tonarchive oder Filmrollentiirme wird Diskursanalyse unzustén-
dig. Immerhin, solange sie lief, war Geschichte tatséchlich Foucaults >endloses Gebloke der
Worter«. Schlichter, aber nicht untechnischer als die Clasfaserkabel von demnéchst fungierte
Schrift als Medium tberhaupt — den Begriff Medium gab es nicht. Was sonst noch lief, fiel
durchs Filter der Buchstaben oder Ideogrammex« (Kittler 1986, 13).

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

16sen fortsetzt. Als Literaturwissenschaftler ist fiir ihn dabei die Beschiftigung
mit Text(en) (als ein Aufschreibesystem unter anderen) weiterhin zentral; wich-
tig ist ihm aber die Erkenntnis, dass das Schriftliche im 19. Jahrhundert mit dem
Aufkommen der technischen Medien sein Monopol der Datenaufzeichnung ein-
biifdt und genau dies vor allem im literarischen Schaffen dieser Zeit in einer inten-
siven Auseinandersetzung mit den neuen Techniken spiirbar ist. Grammophon,
Film und Schreibmaschine sind es dabei, die als neue epistemische Technologien
das 19. und 20. Jahrhundert und sein Wissen pragen und die bereits (vor allem in
Form der Schreibmaschine und der mit ihr einhergehenden Maschinisierung von
Schrift) auf das nahende Computerzeitalter verweisen. In Anlehnung an Lacans
(2016 [1956]) Begriffe des Symbolischen, Imaginiren und Realen beschreibt Kittler
die Aufgabe der sneuen Medien« vor allem im Hinblick auf ihre Verkopplung mit
Menschen dabei folgendermafien:

»Erst die Schreibmaschine liefert eine Schrift, die Selektion aus dem abgezihlten

und geordneten Vorrat ihrer Tastatur ist. [..] Im Gegensatz zum Fluf} der Hand-
schrift treten diskrete, durch Spatien abgetrennte Elemente nebeneinander. Also

hat das Symbolische den Status von Blockschrift. — Erst der Film speichertjene be-
wegten Doppelgénger, in denen Menschen im Unterschied zu anderen Primaten

ihren Korper (v)erkennen kénnen. Also hat das Imaginire den Status von Kino. —
Und erst der Phonograph hilt fest, was Kehlképfe vor jeder Zeichenordnung und

allen Wortbedeutungen an CGerdusch auswerfen. [..]. Also hat das Reale —[..] den

Status von Phonographie. Mit der technischen Ausdifferenzierung von Optik,
Akustik und Schrift, wie sie um 1880 Gutenbergs Speichermonopol sprengte, ist
der sogenannte Mensch machbar geworden. Sein Wesen lauft (iber zu Appara-
turen. Maschinen erobern Funktionen des Zentralnervensystems und nicht mehr
blof}, wie alle Maschinen zuvor, der Muskulatur. Und erst damit — nicht schon mit
Dampfmaschine oder Eisenbahn —kommt es zur sauberen Trennung von Materie

und Information, von Realem und Symbolischem. Um Phonograph und Kino erfin-
den zu kénnen, reichen die uralten Menschheitstraume von ihnen nicht hin. Auge,
Ohr und Gehirn missen in ihrer Physiologie selber zu Forschungsgegenstinden

werden. Um Schrift maschinell zu optimieren, darf sie nicht mehr als Ausdruck

von Individuen oder als Spur von Kérpern getraumt werden. Die Formen, Unter-
schiede und Frequenzen ihrer Buchstaben selber miissen auf Formeln kommen.
Der sogenannte Mensch zerfillt in Physiologie und Nachrichtentechnik.« (Kittler
1986, 28f.)

Wihrend der Mensch also im Zeitalter der Schrift immer noch als dessen Ur-
heber:in eine gewisse Prisenz behielt, sorgt der Automatismus technischer Me-
dien scheinbar fiir das Obsoletwerden des letzten Restes menschlicher Notwen-
digkeit in der Datengenerierung. »Von den Leuten gibt es immer nur das, was

8M 14.02,2026, 08:29:44.

21


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Das Audioviduum

Medien speichern und weitergeben konnen. [...] Im Augenblick gnadenloser
Unterwerfung unter Gesetze, deren Fille wir sind, vergeht das Phantasma vom
Menschen als Medienerfinder« (ebd., s5f.). Gleichzeitig aber wird in den Kitt-
ler’schen Schilderungen deutlich, wie sehr dieser Prozess eines Hervortretens von
non-humanen Materialititen und Datenprozessierungen in seiner Faktizitit und
ebenso in seiner wissenschaftlich-theoretisierenden Reflexion von Verarbeitun-
gen und Verhandlungen menschlicher Charakteristika innerhalb dieser techni-
schen Medien abhingen: So wird die Schrift auch bei Kittler erst zum technischen
Code, wenn sie jenseits der Handschrift ihre humane Individualitit verliert; wer-
den Film und Radio erst zu Daten-Apparaturen, wenn sie Korper und stimmliche
Lautiuflerungen von ihren menschlichen >Wirt:innen< ablésen und abseits von ih-
nen verhandelbar machen. In seiner Austreibung des Menschen kommt also auch
Kittler bzw. kommen die Medientechnologien, die er zum neuen Zentrum zeit-
gendssischer Episteme deklariert, nicht umhin sich zunichst intensiv mit dem
Menschen auseinanderzusetzen. Den Menschen vom Thron stofien zu wollen er-
fordert es eben, ihn zunichst (ein letztes Mal?) anfassen zu miissen.

Die Bestimmung des Verhiltnisses von Mensch und Medium bzw. die Idee einer
Ablssung/Auflosung des Menschen (in Welt und Wissenschaft) durch Technik
und Medien, wird somit bei Kittler und anderen™ zu einem zentralen Grundpfei-
ler einer Legitimierung von Medienwissenschaft. Dies schreibt sich auch in den
Verhandlungen des Faches Ende der 1990er Jahre fort — etwa bei Hartmut Winkler
(1999 [1997]), der in einem gleichnamigen Text die prekdre Rolle der Technik und das
Verhaltnis von Technikzentrierte[r] versus >anthropologische[r]« Mediengeschichtsschrei-
bung als Henne-Ei-Problem der Medienwissenschaft skizziert. Darin bezeichnet
er es zundchst als »eine kopernikanische Wende« (ebd., 223) und als

»Initialzindung der Medienwissenschaft selbst—den Blick umorientiert zu haben
von der Ebene der Inhalte und der kiinstlerischen Formen auf jene Techniken, die
eben keineswegs nur>Werkzeug<oder>Voraussetzung« kommunikativer Prozesse
sind.« (Ebd., 223f)"

14 Zu nennen wéren hier auch andere Vertreter:innen starker technikzentrierter, »anti-anthropo-
logischer« Perspektiven der198oer und 1990er Jahre wie etwa Paul Virilio ( z. B. 1996 [1993], 1997
[1990] ) oder Norbert Bolz (1990, 1994). Als Reflexion darauf siehe z.B. Georg Christoph Tholen
(1994) oder Raimar Zons (2001) sowie in kritischer Wendung erneut Bergermann (2015).

15 Die Durchschlagskraft dieses Arguments innerhalb der breiteren, geisteswissenschaftlichen
>Scientific Community« sieht er allerdings als noch optimierungsbediirftig an. So sei die Ent-
deckung der Technik: »[...] tatsdchlich eine kopernikanische Wende; die zudem im Kernbereich
der Geisteswissenschaften noch immer nicht mitvollzogen worden ist, trotz der Tatsache, da
es inzwischen kaum einen Philologen gibt, der nicht bei Gelegenheit auch iiber die >Neuen Me-
diencschriebe« (Winkler1999 [1997], 224).

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

Auch wenn er die Fokussierung von (Medien)Techniken dabei als »wichtige[n]
Schritt« (ebd., 224) akzeptiert und befirwortet, sei dieser Perspektivwechsel
allerdings dennoch theoretisch und methodisch nicht ganz unproblematisch, weil
er im Laufe der vergangenen zehn Jahre von einem »berechtigte[n], kritische[n]
Einwand [...] zu einer positiven Gewif3heit verkommenc sei, die es nun wieder zu
»verfliissiglen]« gelte (ebd.). Um daher vom aktuellen Stand der Debatten aus die
»prekire Rolle der Technik« innerhalb der Medienwissenschaft genauer zu be-
stimmen, unterteilt er deren Forschungsprogramm zunichst grundsitzlich in
stechnikzentrierte« und »anthropologische« Ansitze', die sehr widerspriichlich
und unvereinbar nebeneinander zu existieren schienen, tatsichlich aber in einem
paradoxen Henne-Ei-Verhiltnis miteinander verkoppelt seien, so Winkler. Wah-
rend die anthropologischen Ansitze »am Menschencals Subjekt auch der Medien-
geschichte festh[ie]lten« (ebd., 225) und sich aus eher kultur- und gesellschafts-
theoretischer Perspektive fiir medienpraktische Fragen nach Produktions- und
Rezeptionskontexten interessierten (Ei-Ebene), gingen die technikzentrierten
Ansitze von der konkreten Beschaffenheit technischer Medien als »Apriori« (ebd.),
aus, die damit das, was der Mensch im Angesicht der Medien sei und tue, iiber-
haupt erst hervorbringe und ggf. iberfliissig mache (Henne-Ebene). Winklers
Vorschlag ist es nun, beide Tendenzen nicht linger als grundsitzlich unvereinbar,
sondern als stets miteinander verkoppelt anzusehen. Beide Ebenen stiinden in
einem zyklischen Verhiltnis, das jeweils ausgehend vom Medium/der Technik in
gegenliufigen Richtungen entweder deren Urspriinge oder Wirkhorizonte in den
Blick nehme (vgl. ebd., 228ft.).

»Das verbindende Schema, das ich vorschlagen will, also wire dasjenige einer
zyklischen Einschreibung. Technik ist das Resultat von Praxen, die in der Technik
ihren materiellen Niederschlag finden; Praxis (einige, nicht alle Praxen!) schlagen
um in Technik: dies wire die erste Phase des Zyklus. Und gleichzeitig eben gilt das
Cegenteil: dieselbe Technik ist Ausgangspunkt wiederum fir alle nachfolgenden
Praxen, indem sie den Raum definiert, in dem diese Praxen sich ereignen. Dies ist
die zweite Phase des Zyklus. Einschreibung der Praxen in die Technik und Zuriick-
schreiben der Technik in die Praxen. [...] Focus der»>anthropologischen<Positionen
ware die erste Phase, der Umschlag von Diskurs in Struktur; Focus der technikzent-

16 Eine dhnliche Einteilung findetsich z. B. auch bei Tholen, der in seinem Buch Die Zisur der Medien
(2002, 8) »anthropologische« von »instrumentellen« Ansdtzen unterscheidet, wobei es ihm da-
bei vor allem um eine Problematisierung der Fortschreibung der Organprojektionsthese inner-
halb der Medienwissenschaft (z. B. bei McLuhan) geht (vgl. ebd.; siehe auch Tholen 2008). Eine
Gegeniiberstellung von anthropologischen und technikzentrierten Medientheorien nimmt
ebenso Nitsch (2005) vor.

8M 14.02,2026, 08:29:44.

23


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2%

Das Audioviduum

rierten>Henne«Positionen dagegen die zweite Phase, das Wiederumschlagen von
Struktur in Diskurs.« (Ebd., 228f)"

Interessant an diesem Kompromissvorschlag Winklers ist fir die vorliegende
Argumentation und die nachfolgenden Analysen erneut, dass hier der Zustin-
digkeitsbereich der Medienwissenschaft eindeutig an der Frage der Verhiltnis-
bestimmung von Mensch und Medium aufgehingt wird. Dabei wird die Ent-
deckung der Technik einerseits zur besonderen Leistung und zum Verdienst der
Disziplin erklirt, andererseits aber auch eine anthropologische Komponente als
quasi unabdingbar reinstalliert. Die Medienwissenschaft konstituiert sich so-
mit als gleichermaflen menschen- und technikzentriert, wobei sie sich dadurch
einerseits von zu wenig technikaffinen und zu sehr rezeptionsbezogenen Feldern,
wie der Kommunikationswissenschaft, der Medienpsychologie oder auch der
Medienwirkungsforschung, absetzt, und andererseits nicht das Problem be-
kommt, dass sie als rein technikfokussierter Auswuchs in ingenieurs- und na-
turwissenschaftlichen Feldern beheimatet sein miisste. Um eine Geistes- und
Kulturwissenschaft zu sein oder zu bleiben, scheint zumindest eine gewisse The-
matisierung des Menschen notwendig'® — auch wenn diese aus seiner begriinde-
ten Verneinung besteht. Bei Winkler hingegen wird beides in Einklang gebracht,
indem er Technik und Praxis, Medium und Mensch, Struktur und Diskurs zyk-
lisch verschweif3t.

Geht man nun einen finale zeitliche Etappe voran und schaut sich weitere Ge-
schichte(n) um die Entwicklung und Legitimation der Medienwissenschaft seit
der Jahrtausendwende an, so ist ein letzter interessanter Punkt hervorzuheben,
der den hier schlaglichtartig vollzogenen Uberblick iiber den Zusammenhang von
Medium und Mensch (sowie ihrer Wissenschaften und Theorien) komplettiert.
Denn die Thematik der Mensch-Medien-Relation schreibt sich nicht nur direkt
(wie z.B. bei Winkler) in die Begriindungen des Faches ein, sondern auch auf
einer subtileren Ebene. So lisst sich feststellen, dass zwischen der epistemischen
Konstruktion des Menschenbegriffs (bei Foucault) und des Medienbegriffs (in ak-
tuellen Schriften zur Medientheorie) faszinierende Ahnlichkeiten auszumachen
sind.

Die Ahnlichkeit betrifft dabei zunichst die Instabilitit beider Konzepte: So
werden Mensch wie Medium in ihrer Beschaffenheit (vor allem als Gegenstand

17 Dieserinnertin gewisser Hinsicht an das zyklische Kommunikationsmodell von Stuart Hall, das
ebenfalls entgegen starrer Reiz-Reaktions-Schemata die Wechselprozesse zwischen Produk-
tion, Distribution, Text und Rezeption in den Blick nimmt (vgl. Hall 1999).

18 Darauf wird im Kapitel 2.3 im Kontext aktueller Debatten zur Medienanthropologie noch zu-
rickzukommen sein.

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

wissenschaftlicher Auseinandersetzung) gleichermaflen als schwer bis undefi-
nierbar konturiert. In Bezug auf Medien gehort ihre Nicht-Feststellbarkeit quasi
zu den gern und immer wieder aufgegriffenen >Griindungsmythen« einer Me-
dienwissenschaft — wie etwa bei Lorenz Engell und Joseph Vogl (2008 [1999]) in
ihrem Vorwort zum Kursbuch Medienkultur nachzulesen ist:

»Vielleicht konnte ein erstes medientheoretisches Axiom daher lauten, dafd es kei-
ne Medien gibt, keine Medien jedenfalls in einem substanziellen und historisch
stabilen Sinn. [...] Sucht man in den neueren Positionen der Medientheorie nach
einem gemeinsamen Horizont, so mufl man in Medien nicht blof} Verfahren zur
Speicherung und Verarbeitung von Information, zur raumlichen und zeitlichen
Ubertragung von Daten erkennen; sie gewinnen ihren Status als wissenschaft-
liches, d.h. systematisierbares Objekt gerade dadurch, daf? sie das, was sie spei-
chern, verarbeiten und vermitteln, jeweils unter Bedingungen stellen, die sie
selbst schaffen und sind.« (Engell/Vogl 2008 [1999], 10)

Medienwissenschaft wird hier also als Disziplin ohne eigentlichen Gegenstand
— als »leeres Fachg, wie es Ulrike Bergermann (2015) beschreibt” — definiert bzw.
besteht sie in der stetig dynamischen Reflexion und Offenlegung ihrer eigenen
Entstehungsbedingungen. Dieses Argument wird auch von Dieter Mersch auf-
gegriffen, der gleich zu Beginn seiner Einfithrung (in die) Medientheorien (2006)
feststellt, dass Medien als Mittler zwischen Dingen

»kaum auf einen einheitlichen Nenner zu bringen sind, so dass das Mediale selber
nicht>Eines«ist, das eine bestimmbare Identitat aufwiese, sondern sich als Plura-
lismus entpuppt, der von Fall zu Fall dechiffriert werden muss.« (Mersch 2006, 10)

Heterogenitit und Variabilitit sind demnach die >Probleme, die eine stabile
Mediendefinition verhindern. Je mehr man sich annihert, desto unschirfer wer-
den die Konturen. Mersch (ebd., 22.4) beschreibt als »Paradox des Medialen«daher
auch sein »Verschwinden im Erscheinen« — eine Beschreibung, die identisch von
Foucault fir das Konzept des Menschen im 19. Jahrhundert in Anschlag gebracht
werden kénnte.?°

19 Bergermann (2015) fithrt die fachliche >Konstruktion<der Medienwissenschaft als »leeres Fach«
allerdings nicht auf eine Anthropologisierung der Wissenschaft zuriick, sondern auf ihre Ver-
wurzelung in der Kybernetik und damit gerade auf eine entgegengesetzt eher posthumanisti-
sche Denkrichtung. lhr Anliegen ist es zudem die Problematik einer solchen westlich veranker-
ten (Sinn)Entleerung zu adressieren.

20 Und eine weitere Analogiebildung zwischen Medienwissenschaft und Anthropologie liefie sich
in Bezug auf Mersch anschliefen: Dieser begegnet dem paradoxalen Problem der Unmoglich-
keit einer positiven Bestimmung von Medien durch sein Konzept einer»negativen Medientheo-

8M 14.02,2026, 08:29:44.

25


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Das Audioviduum

Weiter ausgefithrt wird die Idee des Paradoxalen auch von Claus Pias, in des-
sen Band Was waren Medien? (2011) eine Bestimmung eben dieser Medien — wenn
iiberhaupt — dann offenbar nur (noch) in der Riickschau méglich erscheint. Er
spricht darin von gleich mehreren Paradoxien des Medialen, die die Medienwis-
senschaft kennzeichneten und zu denen zuallererst gehore, dass diese »eine un-
mogliche Disziplin« sei (ebd., 15). Und das aus folgendem Grund:

»Neben vielem anderen [..] beruht eine Disziplin auf mindestens einem von zwei
Dingen: einer eingeschrinkten Zahl von Gegenstianden, die von dieser Disziplin
mit verschiedenen Methoden als ihre Objekte behandelt werden und/oder einer
Methodologie, mit der verschiedene Objekte in einer eingeschrankten Weise be-
handelt werden kdnnen. Wenn sowohl Objekte wie Methodologien eingeschrankt
sind, wird die Sache schnell langweilig. Verinderung bedeutet in der Regel, dass
sich entweder die Methoden dndern und die Objekte stabil bleiben (man schaut
bekannte Gegenstiande auf eine andere Weise an) oder dass sich die Objekte dn-
dern und die Methoden stabil bleiben (man schaut andere Gegenstiande auf eine
bekannte Weise an) [..]. Der interessante Punkt ist nun, dass Medienwissenschaft
— zumindest so wie ich sie verstehe — zwei Fronten zugleich er6ffnet und sowohl
den Gegenstandsbereich erweitert als auch die Methodologien destabilisiert.
(Ebd., 15f)

Alle vier Autoren schildern somit das gleiche Bild: Medien entziehen sich einer
klaren Definition, weil sie sich stetig wandeln und expandieren, weil sie in ihrer
Funktion als >Mittler<im Prozess der Vermittlung von Inhalten unsichtbar werden
und weil sie sich — auch bei genauerem Hinsehen und der Lenkung der Aufmerk-
samkeit auf bestimmte Aspekte (Technik, Institutionen, Asthetik etc.) - in die-
sen kleinteiligen Anniherungen gerade nicht stabilisieren, sondern auflésen (das
besagte »Verschwinden im Erscheinen«, Mersch 2006, 224). Auch wenn letzterer
Punkt sicher iiber viele Gegenstinde wissenschaftlicher Beschiftigung zu sagen
wire, so ist die Betonung dieses Tatbestandes innerhalb der Medientheorie (und
der Legitimation der Medienwissenschaft als Wissenschaft) doch bemerkens-
wert.

Wihrend Foucault also den Prozess der Anthropologisierung der Wissen-
schaften als einen Versuch beschreibt, eine im Kontext der zunehmend systema-

rie«(2006,17). Dazu fihrter aus: »Der Medienbegriff kann nicht positiv modelliert werden, viel-
mehr kénnen durch die Reflexionen und Interventionen der Kiinste nur verschiedene Momente
freigelegt werden, die auf die SpurjenersUnbestimmbarkeit«fithren, die sich als>Figur des Drit-
tenodazwischenchdlt und —buchstidblich —in der Mitte bleibt, ohne selbst vermittelbar zu sein«
(Mersch 2006, 17). Dieser Entwurf einer negativen Medientheorie scheint dabei einer dhnlichen
Logik zu folgen wie die Ansatze einer»negativen Anthropologie«von Ulrich Sonnemann (1969),
die dieserin den1960er Jahren entwickelt.

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

tischen Analyse von Sprache, Arbeit und Natur entstehende Leerstelle zu definie-
ren, die schlieflich mit »dem Menschen< als Konzept und Begriff gefiillt wird, so
erscheinen auch >die Medien< (und ihre Wissenschaft) als ein Versuch, eine sich neu
aufdringende Leerstelle im Kreuzungsbereich von Sprache, Technik und Asthetik
(vgl. Mersch 2006, 14) mit einem Begriff zumindest ideell zu fixieren. Es geht — so
konnte man analog zur Anthropologisierung formulieren — um eine Mediologisie-
rung® der Wissenschaft.

Dies fiithrt zur zweiten Parallele, die sich zwischen Menschen(wissenschaft)
und Medien(wissenschaft) sowie ihrer Etablierung herausarbeiten lisst. Auch
wenn Pias (2006, 16) die Medienwissenschaft nicht zu einer neuen Meta-Disziplin
erkliren will (wie es etwa die Philosophie gern von sich behaupte), so niste sie sich
als Fragestellung dennoch (und nicht erst aktuell, sondern bereits seit Jahrtausen-
den) in verschiedenste wissenschaftliche Diskurse und Disziplinen ein (vgl. ebd.,
18). Das Verdienst der relativ neu gegriindeten (und daher noch niher zu begriin-
denden) Disziplin besteht aber nun aktuell darin, so lieRe sich ableiten, dies auch
(endlich) erkannt zu haben (was nicht zuletzt den verinderten epistemischen Be-
dingungen in einer zunehmend technisierten Welt geschuldet ist). Im Erkennen
dieser Tatsache sieht nun Mersch die besondere Tragweite des Medienkonzepts
verankert:

»Medien spielen eine zentrale Rolle im Verstindnis von Erkenntnis, Wahrneh-
mung, Kommunikation, Gedachtnis und der Herstellung sozialer Ordnungen, so
dass ihr Begriff binnen weniger Jahrzehnte zu einer epistemologischen Schlissel-
kategorie avancieren konnte, die begonnen hat, in simtliche Disziplinen einzu-
dringen [..].« (Mersch 2006, 11)

Wollte man sich einen Spaf} erlauben, so kénnte man hier den Begriff »Medien«
gegen den des »Menschen« austauschen, das Setting entsprechend des Foucault-
schen Zuschnitts auf das 19. Jahrhundert riickdatieren und hitte dennoch einen -
dem nachgezeichneten Diskurs folgend — argumentativ sinnigen Satz generiert.*
Medien und Menschen erscheinen gleichermafien ubiquitir anschlussfihig und
daher als Horizonte wissenschaftlicher Auseinandersetzung ab einem bestimm-
ten Zeitpunkt ihres epistemischen Erkennens unausweichlich.

Ebenso wie beim Menschen begriindet die Instabilitit des Medienbegriffs —
seine Nicht-Festgelegtheit in Bezug auf Gegenstinde und Methoden — seine An-
schlussfihigkeit an jegliche (vor allem materialisierte) Formen des Wissens, wie

21 Inwiefern dieser Begriff etwa mit Debrays (2003) Konzept einer Mediologie zusammengedacht
werden kann, wire zu priifen.

22 Gleiches konnte man umgekehrt iibrigens auch bei einigen Passagen aus Foucaults Die Ordnung
der Dingevornehmen, indem man testweise einmal>die Medien<gegen>die Menschen<tauschte.

8M 14.02,2026, 08:29:44.

27


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Das Audioviduum

sie (angefangen bei Sprache und Schrift) Grundlage jedes wissenschaftlichen
Diskurses sind. Dabei sind nicht >die Medien« selbst komplex, sondern ihre epis-
temische Erfassung, die sich in Gegenstands- und Methodenvielfalt manifestiert.
Das ist einerseits die Qualitit, andererseits aber auch die Herausforderung von
Medienwissenschaft:

»Denn wenn »alles¢, was ist, in Medien gegeben ist, wenn folglich kein Medien-
>Anderes< oder Medien-Auflenc« existiert, ergibt sich das Problem, wie Medien
selbst gegeben sind und sich als solche zu erkennen geben. Offenbar bekommen
wir es mit einer Paradoxie zu tun, die der Paradoxie der Selbstreflexion dhnelt,
welche sich noch reflexiv auf das beziehen muss, womit sie reflektiert und was
ihre Reflexivitat erst ermoglicht. Notwendig ware dann ein innermediales Refle-
xionsprinzip, das auf die gleiche Weise auf das Medium und seine Medialitdt zu
reflektieren vermag, wie es seine Reflexion vollzieht.« (Ebd., 222)

Erneut funktioniert hier das Spiel des Mensch/Medien-Tauschs problemlos. So
dhnelt Merschs Beschreibung der paradoxalen Selbstreflexion, die die Beschif-
tigung mit Medien erzwingt, Foucaults Schilderung des Menschen als nicht fak-
tisch, sondern epistemisch skomplexem Ding:. Auch sind Parallelen zu seinem
Konzept des »anthropologischen Schlafs« (Foucault 2008 [1966], 411) festzustellen,
mit dem er die Verhandelbarkeit des Menschen in der Philosophie problematisiert.
Denn auch im Ubergang zur modernen Philosophie - so entfaltet es Foucault —
ereigne sich eine Entdeckung des Menschen als bisher unerkannte Gréfe. Mit
jeder (in Biologie, Okonomie und Philologie z. B. auch nur am Rande) gestellten
Frage nach dem Menschen und seiner empirischen Beschaffenheit, werde dieser
Mensch (als vernunftbegabtes Wesen) gleichzeitig zum Ursprung und Gegen-
stand von Erkenntnis;? eine Paradoxie der Selbstreflexion. Es setzt also eine Art
Dopplung ein, die immer sogleich die Beschaffenheit des Menschen (im empiri-
schen Sinne) mit seiner Unfeststellbarkeit (im philosophischen Sinne) verkoppelt.
Dies sieht Foucault als Ausléser und Effekt der sich etablierenden Anthropologie/
Anthropologisierung zum Ende des 18. Jahrhunderts und als ein Grundproblem
fur die Philosophie.

»Und plétzlich hatdie Philosophieindieser Wendungeinen neuen Schlaf gefunden.
Nicht mehr den des Dogmatismus, sondern den der Anthropologie. Jede empiri-
sche Erkenntnis, vorausgesetzt, dafs sie den Menschen betrifft, gilt als mogliches
philosophisches Feld, in dem sich die Grundlagen der Erkenntnis, die Definition

23 Foucault geht es dabei vor allem um die (dem zuvor- und damit einhergehende) Auflésung
klarer Reprasentationsverhiltnisse (z. B. zwischen Namen und Ding), wie sie noch die >klassi-
schen«Wissenschaften anstrebten.

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

ihrer Grenzen und schliefilich die Wahrheit jeder Wahrheit enthillen muf. Die
anthropologische Konfiguration der modernen Philosophie besteht in der Spal-
tung des Dogmatismus, darin, ihn in zwei verschiedene Ebenen aufzuspalten, die
sich gegenseitig stiitzen und gegenseitig begrenzen: Die prakritische Analyse des-
sen, was der Mensch in seiner Essenz ist, wird zur Analytik all dessen, was sich im
allgemeinen der Erfahrung des Menschen geben kann.« (Ebd., 412)

Der»anthropologische Schlaf« der Philosophie besteht also in dieser gedanklichen
Oszillation zwischen dem Menschen als Erkenntnisinstrument und Erkenntnis-
gegenstand, wobei diese zirkulire Denkbewegung auch als fortgefithrter Anthro-
pozentrismus gewertet werden kann®*. Mit der Konzentration auf Medien scheint
sich dieses zirkulire Denken nun zu wiederholen: So ist die Reflexion von Medien
immer schon medial durchwirkt und daher in sich gespalten. Ob man nun dem
Menschen oder den Medien das Vermdgen zuspricht ihr eigenes Sein zu reflektie-
ren — es fithrt zu den gleichen Problemen.

Abseits der Frage also, ob nun Medien und/oder Menschen denken konnen, ob
dadurch nur Medien Medien und Menschen Menschen denken kénnen und/oder nur
Menschen Medien und nur Medien Menschen®, lisst sich resiimierend festhalten,
dass Mensch und Medium in ihrer epistemischen Konstruktion signifikante
Parallelen aufweisen. Beide sind in ihren Definitionen dufiersten Instabilititen
und Wandlungen ausgesetzt, beide etablieren sich im Zuge ihres wissenschaft-
lichen Erkennens als gleichzeitiger Ausgangspunkt und Austragungsort eben
dieser wissenschaftlichen Erkenntnis, und beide erscheinen genau darum fiir
verschiedenste wissenschaftliche Disziplinen besonders relevant und anschluss-
fihig. Wihrend der Mensch dabei allerdings bereits im 19. Jahrhundert als sol-
cher die (akademische) Bildfliche betritt, tun die Medien (in unserem heutigen
provisorischen Verstindnis) dies erst im 20. Jahrhundert, was die Frage aufwirft,
ob die von Foucault antizipierte Auflosung des Menschen moglicherweise (auch)
im Medienbegriff zu suchen ist. Wenn Foucault davon spricht, dass »der Mensch
lediglich eine junge Erfindung ist, eine Gestalt, die noch nicht zwei Jahrhunderte

24 Foucaultjedenfalls sieht diesen Schlaf als nicht ganz unproblematischen Modus an, sodass der
>Untergang des Menschenc<hier zum gerade deswegen herbeigesehntensWeckrufcwird.: »Allen,
die noch vom Menschen, von seiner Herrschaft oder von seiner Befreiung sprechen wollen, all
jenen, die noch fragen nach dem Menschen in seiner Essenz, jenen, die von ihm ausgehen wol-
len, um zur Wahrheit zu gelangen, jenen umgekehrt, die alle Erkenntnis auf die Wahrheiten des
Menschen selbst zuriickfithren, allen, die nicht formalisieren wollen, ohne zu anthropologisie-
ren, die nicht mythologisieren wollen, ohne zu demystifizieren, die nicht denken wollen, ohne
sogleich zu denken, dafd es der Mensch ist, der denkt, all diesen Formen linker und linkischer
Reflexion kann man nur ein philosophisches Lachen entgegensetzen — das heifdt: ein zum Teil
schweigendes Lachen« (Foucault 2008 [1966], 413).

25 Siehe z.B. Engell/Bystricky/Krtilova (2010).

8M 14.02,2026, 08:29:44.

29


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Das Audioviduum

zihlt, eine einfache Falte in unserem Wissen, und daf$ er verschwinden wird so-
bald unser Wissen eine neue Form gefunden haben wird« (Foucault 2008 [1966],
30f.), so lisst sich fragen, inwiefern ggf. Medien (als Konzept und Begriff) diese
oder zumindest eine >neue Formc«sein konnten.

Doch wie lisst sich nun das hier anvisierte Projekt einer Diskursgeschichte des
Menschenmotivs innerhalb der Medientheorie in diesen bisher zugegebenerma-
Ren doch sehr breit und grundsitzlich aufgespannten Rahmen einordnen?

Zum einen sollte der Ausflug in die Menschen- und Medientheoriegeschich-
te sicherstellen, dass die vermeintliche >Naivitit, mit der die Begriffe in dieser
Arbeit teils sehr selbstverstindlich genutzt und gegentibergestellt werden, keinen
unreflektierten Umgang bedeutet, sondern dass die Instabilitit dieser Konzepte
und ihre Anschlussfihigkeit an Einzelphinomene einen solchen Umgang nahezu
erforderlich machen. Mensch und Medium zu definieren ist nicht méglich — bzw.
liegt genau darin ihre spezielle Faszination und Qualifizierung fiir besonders ba-
sale, dadurch wissenschaftlich jedoch héchst komplexe Fragen. Und gleichzeitig
scheint diese Parallele in ihrer Beschaffenheit einer der Griinde zu sein, warum
Mensch und Medium innerhalb medientheoretischen Denkens so gern und so
oft zusammengebracht, im Zuge dessen eng miteinander verkoppelt oder strikt
voneinander zu trennen versucht werden. Wie zu zeigen sein wird, liegt genau in
der fir beide Seiten geltenden definitorischen Unsicherheit ein moglicher Grund,
warum sie sich im Abarbeiten aneinander genau deshalb gegenseitig (wenigstens
kurzzeitig) Kontur verleihen konnen.

Zum Zweiten dienen die schlaglichtartigen Referenzen einer groben histori-
schen und konzeptuellen Einfassung des Projekts. Wahrend Foucault also eine
Geschichte des Menschen schreibt, die allerdings das spitere 19. sowie das 20.
Jahrhundert und ihre Medien auflen vor lisst, nimmt Kittler im Anschluss und
aus der Warte der 1980er Jahre diese von Foucault gelassenen s>blinden Flecken<
mit technikzentriertem Fokus in den Blick. Die zeitgendssischeren Autor:innen
um die Jahrtausendwende (wie beispielsweise Winkler, Pias, Mersch, Engell, Vogl
etc.) sind es schliefilich, die in der Riickschau dieses Geschehen bewerten, ein-
ordnen und dabei die Verzahnung von Mensch und Medium in der epistemologi-
schen Konstitution der Medienwissenschaft — sei es explizit oder implizit — fort-
schreiben. Das vorliegende Projekt figt sich in dieses Raster insofern ein, als es
1) der sehr grundsitzlichen Foucault'schen Frage nach der epistemologischen
Bestimmung, Etablierung und Absetzung des Menschen historisch etwas weiter
nachspiirt, allerdings im Hinblick auf die Art und Weise, wie Medien(theorien)
an eben dieser Absetzung beteiligt sind. Eine These konnte hier lauten, dass die
vermeintlich >abnehmende« Relevanz des Menschen innerhalb der Episteme des
20. Jahrhunderts von einer zunehmenden Relevanz der Technik und der Medien
in diesem Zeitfenster flankiert bzw. geférdert wird, die sich in den Medientheo-

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

retisierungen des frithen 20. Jahrhunderts andeutet. 2) setzt das Projekt mit sei-
nem Fokus (Stummfilm, Radio, Tonfilm) teils iiberschneidungsweise beim Kitt-
ler’schen Interessengebiet (Grammophon, Film, Schreibmaschine) an, beschreitet
dies aber mit einer anderen Perspektive und im Hinblick auf andere Materialien.
Das Ziel der vorliegenden Argumentation ist es eben nicht, eine Technikarchio-
logie und/oder Literaturgeschichte 1910-1940 zu schreiben, sondern sich vor allem
nach den >menschlichen Uberrestenc in den frithen Theorien dieser Zeit auf die
Suche zu begeben, um daraus weitere Riickschliisse auf den Prozess der Tren-
nung von Mensch und Medium (die in der Reflexion der Menschendarstellung
hervortritt) zu ziehen. 3) stellen die skizzierten medientheoretischen Perspekti-
ven der 1980er, 1990er und 2000er Jahre in gewisser Weise einen Ausblick dar auf
das, was auf lingere Sicht medientheoretisch auf die frithen Ideen zu Radio und
Kino folgen wird bzw. lisst der Beiklang dieser >Zukunftsmusik< bestimmte Argu-
mente im Keim erkennbar werden, die sich spater als Grundthema von Medien-
wissenschaft etablieren.

Erginzend dazu werden in Kapitel 2.3 weitere Konzepte aus dem aktuellen
medientheoretischen Diskurs einbezogen, die sich weniger allgemein, sondern
schon deutlich spezifischer mit der Verschrinkung von Mensch und Medium
(im Menschenbild) beschiftigen — namentlich Theorien des >Figiirlichen<und das
Gebiet der Medienanthropologie. Zuvor sollen jedoch weitere begriffliche und
methodische Rahmungen vorgenommen werden, die in Bezug auf den skiz-
zierten Fragehorizont notwendig erscheinen — z. B. zum Begriff des Anthropo-
zentrismus.

2.1.2 | Anthropozentrismus und Anthropomorphismus

Die von Foucault beschriebene Etablierung des Menschen als Gegenstand wis-
senschaftlicher Beschiftigung wird von ihm - wie bereits erliutert - als An-
thropologisierung der Wissenschaft bezeichnet, die einem zuvor vorrangig
religios gepriagten, quasi naiven Anthropozentrismus des Weltbildes mit einer
Verwissenschaftlichung begegnet. Nicht umsonst fallen die von Freud (1917) so
bezeichneten narzisstischen »Krinkungen« des Menschen mit der kopernika-
nischen Wende? im 16. Jahrhundert (vkosmologische Krinkungs, ebd., 4), der
Evolutionstheorie Darwins im 19. Jahrhundert (»biologische Krinkung, ebd.)
und der Konzeption der Psychoanalyse bei Freud im Ubergang zum 20. Jahrhun-
dert (»psychologische Krinkungs, ebd., 5) in genau den Zeitraum, der Foucault

26 Erneutseihieraufeine Parallelein derargumentativen Begriindung von Menschen und Medien
als epistemischen Gegenstidnden verwiesen, wenn Winkler, wie weiter oben referiert, die Ent-
deckung der Frage der Technik bzw. des Mediums durch die Medienwissenschaft ebenfalls als
»kopernikanische Wende«bezeichnet (Winkler1997, 223; siehe auch hier S. 22).

8M 14.02,2026, 08:29:44.

31


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Das Audioviduum

im Hinblick auf die Heraufkunft und gleichzeitige Ab-/Auflésung des Menschen
innerhalb der wissenschaftlichen Episteme interessiert. Vor diesem Hintergrund
erscheint die bisherige Wortwahl der vorliegenden Untersuchung, sich auf die
Suche nach einem Anthropozentrismus von Medientheorie zu begeben, magli-
cherweise nicht ganz treffend, da es sich dabei nicht um einen universalistischen
Anthropozentrismus handelt, der wertend, allgemeingiiltig und ethisch ver-
pflichtend den Menschen ins Zentrum des Kosmos riickt, sondern (vermeint-
lich weniger politisch aufgeladen) um ein partielles, diskursives Auftreten einer
anthropozentrischen Perspektivierung, die sich darin duflert, dass der Mensch
innerhalb medientheoretischer Uberlegungen als zentrale Vergleichsgréfe her-
angezogen wird. Doch wire z. B. der Begriff der Anthropologisierung tatsichlich
treffender? Ist nicht auch jede Anthropologisierung automatisch einem gewissen
Anthropozentrismus unterworfen?”” Und wire nicht jede Form von Anthropo-
zentrismus einer slediglich diskursiven« Perspektivierung geschuldet? Um diesen
zweiten konzeptuellen Horizont zu kliren, sollen daher im Folgenden die Begrif-
fe des Anthropozentrismus und des Anthropomorphismus im Hinblick auf die
hier verfolgte Fragestellung genauer bestimmt werden.

Nimmt man den Begriff des Anthropozentrismus zunichst einmal etymolo-
gisch wortwortlich (altgr. »anthropos«=Mensch, altgr. »kéntro[n]« = Mittelpunkt),
so bezeichnet er eine Zentralstellung des Menschen (in der Welt oder einer Umge-
bung). Als Grundiiberzeugung und/oder Betrachtungswinkel lisst sich diese Vor-
stellung historisch in verschiedensten religidsen, philosophischen, ethischen und
moralischen Kontexten ausmachen (vgl. z. B. Boslaugh 2013, Rae 2014). Die auch
aktuell immer wieder kritische Verhandlung des Anthropozentrismus?® lisst da-
bei erkennen, dass sich dieser natiirlich nicht mit der Anthropologisierung der
Wissenschaften einfach auflgst, sondern dass er lediglich ab dem 16. Jahrhundert
schleichend unter verinderten Voraussetzungen stattfindet. Die Anthropologi-
sierung, die Foucault beschreibt, wire demnach eine verinderte bzw. neuartige,
gewollt kritische Rahmung des damalig bestehenden Anthropozentrismus, die
die bis dato selbstverstindliche Zentralstellung des Menschen im géttlichen Kos-
mos hinterfragt, allerdings zugunsten seiner Zentralstellung im wissenschaft-
lichen Kosmos. Insofern ist also auch die Anthropologisierung einem gewissen,

27 Siehe dazuauch ausfiihrlicher Abschnitt2.3.2.

28 Zur Anthropozentrismuskritik des frithen 20. Jahrhunderts (vor allem im Kontext der Etablie-
rung der Philosophischen Anthropologie) siehe z. B. Streim (2008). Fir weitere, aktuellere Aus-
handlungen siehe z. B. Arbeiten aus dem Kontext des Post-,Trans- und Nonhumanismus —etwa
Rosi Braidottis Uberlegungen zum »Post-Anthropozentrismus« (Braidotti 2013, 61ff) oder
Richard Grusins Ausrufung eines »Nonhuman Turn« (Grusin 2015) — sowie der (Human-)
Animal Studies (vgl. Biihler/Rieger 2006, Chimaira — Arbeitskreis fir Human-Animal Studies
2011, Biihler-Dietrich/Weingarten 2015). Aus medienphilosophischer Perpsektive siehe zudem
bspw. Deuber-Mankowsky (2013a, 2013b).

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

wortwortlich zu verstehenden Anthropo-Zentrismus unterworfen, den man aber
vielleicht gegeniiber einem zuvor behaupteten/dogmatischen Anthropozentrismus
als verhandelten/reflektierten Anthropozentrismus beschreiben konnte. In seiner
Ausdifferenzierung (also quasi vom Menschen als Zentrum ausstrahlend in alle
moglichen Richtungen seiner wissenschaftlichen Erfassung und umgekehrt)
wiirde diese Form eines zunehmend anthropologisierten Anthropozentrismus«
dann, folgt man Foucault, auf lange Sicht dazu fithren, jegliche Form der hier-
archischen Zentrierung von Wissen auszuhebeln zugunsten anderer und/oder
variablerer Fokusbildungen, die nun seit dem 19. und vor allem 20. Jahrhundert
immer sichtbarer werden.

Legt man diese Interpretation zugrunde, dann wire das hier verfolgte Projekt
einer Relektiire frither Film- und Radiotheorien vom Beginn des 20. Jahrhunderts
insofern reflektiert-anthropozentrisch, als es die Thematisierung des Menschen
(unter Vernachldssigung anderer Motive und Themen) in den Fokus riickt, und in
einem zweiten Schritt insofern anthropologisch, als es diese Zentralstellung des
Menschen im Hinblick auf ihre Kontextabhingigkeit, ihre epistemische Bestim-
mung und ihre Stabilitit hin befragt.

Dabei ist eine weitere begriffliche und konzeptuelle Dimension des Anthro-
pozentrismus relevant, nimlich, dass die in ihm erfolgende Zentralstellung des
Menschen in der Regel in Abgrenzung von »etwas Anderem« stattfindet, das eben
nicht menschlich ist:

»Anthropocentrism is the belief that the human being exists at the center of exis-
tence. While this can take many forms, each form of anthropocentrism shares the
foundational premise that the human being s, in some way, unique with regard to
other things or aspects of existence. For this reason, it establishes a binary opposi-
tion between the privileged human and others.« (Rae 2014, )%

Jenseits der religiosen Positionsbestimmungen gegeniiber Gott(heiten) sind gin-
gige Abgrenzungsvehikel in diesem Prozess — vor allem im Zuge der Etablierung
und Anthropologisierung der modernen Wissenschaft — Tiere und Technik. Dies
wird spitestens mit Descartes mechanizistischem Weltbild offenbar, das zwar
einerseits Mensch und Tier voneinander abgrenzt, beide aber gleichzeitig als
Maschinen entlarvt (vgl. Descartes 1863 [1637]; 1664 [1662]), und schreibt sich bis
zu Donna Haraway fort, die diese Grenzziehungen zwischen Tier, Technik und
Mensch z. B. anhand von Cyborgs (2008 [1985]) und (Haus)Tieren (2003) dezidiert

29 Siehedazuz.B. auch den Themenschwerpunkt»Menschen & Andere«der Zeitschrift fiir Medien-
wissenschaft 4, darin vor allem die Einleitung von Marie-Luise Angerer und Karin Harasser (2011).

8M 14.02,2026, 08:29:44.

33


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Das Audioviduum

kritisch hinterfragt.*® Zur Bestimmung des Menschen sind somit >Umgebun-
gen« notig, die seine Abgrenzung ermdglichen. Nur vor dem Hintergrund nicht-
menschlicher Elemente lisst er sich diskursiv identifizieren.*

Dieser Aspekt leitet dabei unmittelbar ttber zum zweiten genannten Konzept
und Begriff — dem Anthropomorphismus, der ebenfalls auf dieser identititsstif-
tenden Unterscheidbarkeit von Mensch und Nicht-Mensch beruht. Zunichst lisst
sich grundsitzlich feststellen, dass beide Begriffe dreierlei Eigenschaften teilen:
Erstens werden beide vielfach im Hinblick auf das Verhaltnis Mensch — Tier — Tech-
nik verhandelt®?, zweitens weisen beide ein gewisses Verhaftetsein in religiésen
Kontexten auf® und drittens geniefRen beide in bestimmten Forschungsberei-
chen einen relativ >schlechten Ruf. So gelten bei Foucault Anthropozentrismus
und Anthropologisierung gleichermafien (der eine mehr, die andere weniger) als
quasi riickstindige bzw. problembehaftete Perspektiven (vgl. Foucault 2008
[1966], 418f.; s. 0.) und auch aktuelle Publikationen (z. B. aus dem Feld der Tier-
ethik, vor allem aber natiirlich im Feld des Posthumanismus) bewerten anthropo-
zentristische Tendenzen als negativ.** Gleiches gilt fiir den Anthropomorphismus,

30 Die fiir den deutschsprachigen Buchmarkt von 1995 publizierte Kompilation von Haraways Auf-
sdtzen (u.a. das Cyborg-Manifesto), herausgegeben von Carmen Hammer und Immanuel StieR,
trug den Titel Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen (vgl. Haraway 1995) und
verweist damit konzis auf diese fiir Haraways (feministisches) Denken zentralen, weil dekons-
truierbaren Bezugspunkte (Mensch, Tier, Technik).

31 Beziiglich des Dreiecks Mensch — Tier — Technik siehe ferner und exemplarisch: zum Nexus
Mensch—Tier Agamben (2004 [2002]), Tier—Technik Parikka (2010) sowie Mensch—Technik Thacker
(2004).

32 InBezugaufdenAnthropozentrismuswurde dies oben bereits kurzausgefithrt. Zum Aspekt des
Anthropomorphismus als Dimension von Mensch-Technik-Verhiltnissen siehe z. B. Bianca Wes-
termanns Anthropomorphe Maschinen. Grenzgdnge zwischen Biologie und Technik seit dem 18. Jahr-
hundert (2012), zum Anthropomorphismus in Mensch-Tier-Verhiltnissen z. B. Lorraine Daston
und Cregg Mitmans Sammelband Thinking with Animals. New Perspective on Anthropomorphism
(2005). Zentral ist das Konzept des Anthropomorphismus in Bezug auf Technik zudem auch hin-
sichtlich der Anthropomorphisierung von Technik selbst — z. B. in der Organprojektionsthese
nach Kapp (1877) oder auch McLuhan (1996 [1967]); siehe dazu exemplarisch etwa Scholz (2015).

33 Siehe z. B. die Arbeiten von Stewart Guthrie, der das Phanomen der Anthropomorphisierung
u. a. in seinem Buch Faces in the Clouds. A New Theory of Religion (1993) gleich zur Grundlage einer
neuen Religionstheorie macht, sowie Heinrich (1986) und Daston/Mitman (2005).

34 Fur medienwissenschaftliche Auseinandersetzungen mit der Anthropozentrismuskritik siehe
exemplarisch erneut Deuber-Mankowsky (2013b) sowie Voss/Engell (2015). Fir das Feld der Tier-
ethik siehe erneut z. B. Biihler-Dietrich/Weingarten (2015), fiir die posthumanistische Kritik am
Anthropozentrismus erneut Braidotti (2013). In Bezug auf weitere, aktuelle anthropozentris-
muskritische Stimmen und Gegenbewegungen wéren zahlreiche erganzende Quellen zu nen-
nen, die u. a. im Zuge des sogenannten >material turn<innerhalb der Sozial- und Kulturwissen-
schaften die Vernetztheit humaner wie nonhumaner Akteure jenseits dieser zu kritisierenden
Unterscheidung in den Blick nehmen und daher dezidiert gegen jegliche Form des Anthropo-

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

der speziell im Bereich der Zoologie und Ethologie in der Kritik steht; so wird er
z. B. von Tierverhaltensforscher John S. Kennedy gleich als zentrales Problem sei-
ner ganzen Disziplin diagnostiziert, das es — wie eine Krankheit — auszumerzen
gelte:

»In conclusion, I think we can be confident that anthropomorphism will be brought
under control, even if it cannot be cured completely. Although it is probably pro-
grammed into us genetically as well as being inoculated culturally that does not
mean the disease is untreatable. We human primates can defy the dictates of our
genes.« (Kennedy 2002, 167)

Kennedy kauft hier also die Freiheit der zoologischen Welt durch eine anthropolo-
gische Festschreibung ein: Dass wir Tiere anthropomorphisieren liege daran, dass
wir genetisch und kulturell darauf programmiert seien; wissenschaftlicher Fort-
schritt bestehe nun darin, dies zu erkennen und sich als héherer Primat von dieser
Fehlfunktion zu befreien.”

Genau solche negativen Konnotationen nehmen, wenn auch etwas weni-
ger kritisch, Lorraine Daston und Greg Mitman (2005) in den Blick. Dabei wird
die negative Auslegung des Anthropomorphismus explizit an den Vorwurf des
Anthropozentrismus gekoppelt. Beide seien sehr eng miteinander verbunden,
konnten sich aber sowohl deckungsgleich als auch entgegengesetzt zueinander
verhalten:

»There is a moral as well [as] an intellectual element to critiques of anthropomor-
phism. On this view, toimagine thatanimals think like humans or to castanimalsin
human roles is a form of self-centered narcissism: one looks outward to the world
and sees only one’s own reflection mirrored therein. Considered from a moral
standpoint, anthropomorphism sometimes seems dangerously allied to anthro-

zentrismus argumentieren —siehe zum >material turn<z. B. Coole/Frost (2010), zumagentiellen
Realismus< Barad (2007), zur Akteur-Netzwerk-Theorie Latour (2007 [2005], 2008 [1991], 2010
[1999]), zur Reflexion des Menschen unter »technologischen Bedingungen« Horl (2011) bzw. Si-
mondon (2012 [1958]) usw. Fiir einen Uberblick iiber die medienwissenschaftlichen Implikatio-
nen des>material turn¢, des >new materialism<und der ANT sei zusatzlich auf Seier (2014) oder
auch Schuttpelz (2013) und Thielmann/Schréter (2014) verwiesen.

35 Kennedy argumentiert hier vor dem Hintergrund der historischen geistes- und naturwissen-
schaftlichen Debatten um Vitalismus und Mechanismus (vgl. Kennedy 2002, 1ff.), wobei er eine
Wiederbelebung animistischer Ansatze grundsatzlich ablehnt. Einzig behavioristische bzw. —
noch besser—im Hinblick auf die menschliche Disposition zur Anthropomorphisierung hin sen-
sibilisierte Modelle des Neobehaviourismus sieht er als fiir sein Fach legitim an (vgl. ebd., 157ff.),
und zwar damit diese inzwischen subtileren Formen eines »Neoanthropomorphismus« (ebd.,
4), wie Kennedy ihn nennt, angemessen begegnen konnen.

8M 14.02,2026, 08:29:44.

35


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Das Audioviduum

pocentrism: humans project their own thoughts and feelings onto other animal

species because they egoistically believe themselves to be the center of the uni-
verse. But anthropomorphism and anthropocentrism can just as easily tug in op-
posite directions: for example the Judeo-Christian tradition that humans were the

pinnacle of Creation also encouraged claims that humans, being endowed by God

with reason and immortal souls, were superior to and qualitatively different from

animals. In this theological context, it made no sense to try to think with soulless

animals.« (Daston/Mitman 2005, 3f.)

Wihrend der Anthropozentrismus hier also fiir eine zu verwerfende ethische
Haltung steht, muss der Anthropomorphismus nicht automatisch diesem Urteil
unterliegen, sondern er kann (vor allem im Hinblick auf die Durchsetzung von
Tierrechten und der Sensibilisierung fiir Umweltfragen; vgl. ebd. 4ff.) auch als
positiver Auswuchs des menschlichen Narzissmus gelten. Denn im Prozess seiner
Anthropomorphisierung wird das Tier schlieflich dennoch »aufgewertets, weil die
Grenzziehungen verschwimmen: Hier offenbart sich der Mensch als auch »nur<
ein Tier (oder eine Maschine) unter anderen.

Erneut stellt sich nun die Frage, in welchen Punkten diese skizzierten Begriffs-
konzepte und -kontexte fiir die vorliegende Fragestellung nach dem Menschen-
motivin der Medientheorie relevant sind. Inwiefern erweisen sich diese innerhalb
der begrifflichen, theoretischen und methodischen Rahmung als dienlich?

In dieser Hinsicht bedeutend ist der anskizzierte Aspekt der Abweichung
bzw. Distinktion, der beiden Begriffen anhaftet. So setzt die Vorstellung eines
Anthropozentrismus immer schon voraus, dass es etwas gibt, das menschlich ist,
und etwas, das es nicht ist. Und Gleiches wird zur Voraussetzung von Prozessen
der Anthropomorphisierung: Es kénnen nur Dinge anthropomorphisiert werden,
die eben nicht von sich aus menschlich sind. Beide Prozesse sind also mit einem
bestimmten Moment der ontologisierenden Differenzsetzung und >-verschie-
bung: verbunden, der im Hinblick auf die Frage nach dem Medialen von grofRer
Bedeutung ist. So ist einerseits vielfach die Anthropomorphisierung von Technik
selbst ein Thema medienwissenschaftlicher Auseinandersetzung®, zum anderen

36 Hierseierneut auf Kapp (1877) und McLuhan (1996 [1967]) sowie Westermann (2012) verwiesen.
Engell/Siegert (2013) formulieren es zudem im Hinblick auf den Konnex von Anthropomorphi-
sierungund Anthropozentrierung sowie ihrer Rolle innerhalb zeitgendssischer Theorien wie der
ANT folgendermafien: »Nicht loswerden kann man [..] die Frage nach Anthropomorphisierung
und Anthropozentrierung: Dehnen wir nicht einfach unsere Begriffe vom Menschsein aus auf
grofe, verteilte, dinglich oder gar medientechnisch instrumentierte Netzwerke, sodass, ohne
unser Verstandnis vom Menschen grundsitzlich neu zu fassen, nunmehr auch die Dinge oder
zumindest die gemischten Ensembles, die Agenturen und Versammlungen in den Genuss anth-
ropoider Definition kommen, sodass der>Posthumanismus< einer solchen Medienanthropolo-

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

aber auch die Anthropomorphisierung von Medieninhalten, wie diese etwa im
Hinblick auf Filmfiguren® stattfindet. Bei Jochen Venus (2010) wird dieser Pro-
zess dabei — dhnlich wie bei Kennedy — als eine Selbstprojektion des Menschen
beschrieben:

»Der Eindruck der >Menschlichkeit< der Figur, der Anthropomorphismus medial
inszenierter Handlungstrager und Subjekte, entsteht allein durch eine Projektion
des Rezipientenselbstbildes auf die medial dargestellte Figur (die zufalligerweise
menschenihnliche Ziige tragen kann) und nicht durch die mediale Gestalt, die
als Figur erlebt wird. Die Figur kann denkbar menschenunahnlich sein, sobald ein
Rezipient, der sich fiir einen Menschen hilt, durch die Logik der Darstellung und
ihres Kontextes motiviert wird, das Dargestellte als Figur zu verstehen, versteht er
sie als>anthropomorph«. (Ebd., 382)

Auch hier gehen also Anthropomorphismus und Anthropozentrismus (in Form
des Selbstbezugs) untrennbar miteinander einher. Im Hinblick auf diese Selbst-
projektion ist die Anthropomorphisierung, durch das Moment der Differenzie-
rung, dabei allerdings gleichzeitig stets als prozesshafte Fehl-Erkenntnis zu ver-
stehen:

»When an interpretation of something as human or humanlike is replaced by an
interpretation of it as nonhuman, the earlier interpretation can be understood as
anthropomorphism. For example, humans may first see a threatening figure inan
alley but later realize that the sfigure<is a garbage can. [...] anthropomorphism can
be described as a category of interpretations retrospectively seen as mistaken.«
(Guthrie 1998)

Dieser Prozess des Erkennens und Verkennens mag dabei oszillierend parallel
und/oder auch nur partiell stattfinden — etwa, um ein paar konkrete Beispiele zu
bemiihen, wenn eine Figur wie das Rehkitz in Walt Disneys BAMBI (USA 1942, Da-
vid Hand), die Lampen in Pixar’s Luxo Jr. (USA 1986, John Lasseter) oder selbst
die shiipfenden< Punkte und Dreiecke in THE DOT AND THE LINE (USA 1965, Chuck
Jones) gleichzeitig als tier- bzw. dinghaft und dennoch menschenihnlich bzw.
>beseelt« wahrgenommen werden.* Das heif3t, die Fehldeutung kann von Anfang
an als solche erkannt sein, ohne dass sie die Fortfithrung der Anthropomorphisie-

gie auf einen Super- oder Pan-Humanismus oder einen generellen Androidismus hinausliefe?«
(ebd., 7f.). Darauf wird auch noch in Kapitel 2.3.2 zuriickzukommen sein.

37 Zur Filmfigur siehe auch Kapitel 2.3.1.

38 Zur besonderen Relevanz der Anthropomorphisierung in der Animation siehe z. B. Wells (1998)
oder Furniss (1998).

8M 14.02,2026, 08:29:44.

37


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Das Audioviduum

rung behindert. Und sie kann — anders als es Guthries Beispiel eines einmaligen
Verkennens suggeriert — andauern.

Die frithe Filmtheorie bezieht sich zwar oftmals nur am Rande auf den (hier
exemplarisch angefiithrten) Animationsfilm und fokussiert stattdessen realfilmi-
sche Produktionen. Hinsichtlich der Beschreibung von Menschendarstellungen
im Live-Action-Film von einer >Anthropomorphisierung« zu sprechen mag daher
auf den ersten Blick fehlgeleitet erscheinen, weil die darin zu sehenden Menschen
dank bewegtbild-fotografischer Aufzeichnungstechnik ein Hochstmaf indexi-
kalischer >Realititsnihe« aufweisen und ihr Entstehen daher unmittelbarer auf
realmenschliche Akteur:innen (vor der Kamera) verweist. Dennoch, so lisst sich
erwidern, ist das, was die frithe Filmkritik und -theorie anhand von menschli-
chen Filmmotiven verhandelt auch im Falle realfilmischer Bewegtbilder — wie bei
Venus in Bezug auf die Filmfigur beschrieben — als Prozess einer Anthropomor-
phisierung zu verstehen, da etwas Nicht-Menschliches (Licht-Schatten-Verhalt-
nisse auf einer Leinwand) partiell als etwas Menschliches (Filmfiguren, Schau-
spieler:innen etc.) interpretiert wird — und das mit mal mehr oder mal weniger
Bewusstsein fiir diese Fehlinterpretation, wie zu zeigen sein wird. Der beschrie-
bene Moment der Differenzsetzung bzw. -verschiebung ist es dabei, der fiir die
Medientheorie besonders relevant wird, weil genau in den Momenten, in denen
diese neuartigen >Lichtgestaltenc der Leinwand als solche erkannt und quasi von
ihren menschlichen Vorlagen sabgeldst«werden, das Medium in den Vordergrund
riickt. Das heif3t, im Moment des reflektierten Nicht-mehr-Verkennens der Film-
Lichtgestalten als Mensch, im Moment der Beschreibung dessen, was an diesen
Gestalten eben nicht das gleiche ist, was herkémmliche, lebendig anwesende
Schauspieler:innen (z. B. auf der Theaterbiithne) kennzeichnet, in diesem Moment
der Anthropomorphisierung von etwas Nicht-Menschlichem zeigt sich, was das
Medium ist, weil es zum Grund und Ursprung fiir diese Differenzsetzung wird.

Das bedeutet zusammengefasst: Der anthropozentrische Blick, den z. B. viele
der frithen Filmkritiker:innen auf das Leinwandgeschehen werfen und der sich in
der Beschreibung von Prozessen der Anthropomorphisierung® iuflert, ist ein ar-
gumentatives Instrument innerhalb der genaueren Bestimmung des Films, weil
im Abgleich von Mensch und Nicht-Mensch die eigene, besondere Qualitit des
Films (als Kunst bzw. Medium) erst erkennbar wird. Fiir die folgenden Analysen
sind insofern beide Momente zentral — also der Anthropozentrismus (verstanden
als vorrangige Verhandlung des Menschen[motivs] gegeniiber anderen Motiven)
und der Anthropomorphismus (verstanden als Beschreibung des Menschenmo-

39 DerVorgang der Anthorpomorphisierung des Filmischen bezieht sich hier also auf die (Re)Pro-
duktion vor allem realfilmischer, menschlicher Motive und die um sie kreisenden theoretischen
Diskurse, nicht (oder nur sekundar) auf eine Anthropomorphisierung von Dingen im oder des
Film(bild)es selbst.

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

tivs im Hinblick auf seine medial bedingte Erkennbarkeit und Verkennbarkeit als
[nicht-Imenschlich).

Doch bisher wurde nur vom Filmbild gesprochen. In Bezug auf Prozesse der
Anthropomorphisierung kommt natiirlich ebenso der auditiven Dimension in
Form der menschlichen Stimme eine besondere Bedeutung zu. Fiir das Anthro-
pophone gelten dabei zunichst die gleichen Voraussetzungen wie fiir das Anthro-
pomorphe: Es verweist auf eine mdogliche Differenzierbarkeit von Gerduschen in
menschliche und nicht-menschliche Laute, die einerseits von der Klanglichkeit
(menschliche Stimme) und andererseits von der Struktur (Sprache) abhingen.
Das Anthropophone ist gleichfalls eng mit dem Anthropozentrismus verkoppelt;
schliefdlich zihlt die einzigartige Sprachbegabung des Menschen zu den stetig
wiederkehrenden Konstanten in seiner anthropologischen Bestimmung. Dies
reicht von Aristoteles iiber Herder, Humboldt und Kant bis zu Cassirer und wei-
teren Vertreter:innen der philosophischen Anthropologie des 20. Jahrhunderts
sowie der Sprachphilosophie generell.*® Expliziter noch als der Anthropomor-
phismus verweist der Anthropophonismus dabei auf die beiden zentralen Dimen-
sionen, auf die sich die sVermenschlichung« beziehen kann, nimlich Kérper und
Geist. Wihrend sich der Begriff des Anthropomorphen (gr. »anthropos«=Mensch,
gr. smorphe« = Form, Gestalt) stirker auf die kérperliche, d. h. physiognomische,
gestische und mimische Ebene bezieht, verweist das Anthropophone (gr. »anthro-
pos« = Mensch, gr. »phoné« = Laut, Ton, Stimme) einerseits auf diese kérperliche
Dimension, d.h. auf Laute, die von einem menschlichen Sprachapparat erzeugt
werden (kénnen), andererseits aber auch auf eine geistige Dimension, in der die
Fihigkeit zur sprachlichen Lautiuflerung mit der Fihigkeit zum Denken gleich-
gesetzt wird. Letzteres ist der Grund, warum innerhalb der Tierverhaltensfor-
schung die Anthropomorphisierung einer so starken Kritik unterliegt: Weil die
Attribution menschlicher Eigenschaften auf Tiere im Prozess der Anthropomor-
phisierung allein von korperlicher Aktivitit abhingig gemacht wird, dabei aber
eigentlich auf die Unterstellung geistiger Aktivitit abzielt, wird diese Art der Ver-
menschlichung als problematisch angesehen. Die korperlichen Verhaltensweisen
der Tiere werden fiir eben nicht ausreichend befunden, um Riickschliisse auf eine
tierische Vernunftbegabung in wissenschaftlich valider Hinsicht zuzulassen (vgl.
Kennedy 1992). Das heif3t also: Weil Tiere nicht wie Menschen sprechen und sich
daher auch nicht gleichermafRen reflektiert und eindeutig mitteilen konnen, kann
bzw. darf auf ihre geistig menschen-analoge Beschaffenheit kein Riickschluss ge-
zogen werden. Ihr korperliches Verhalten reiche dazu nicht aus, so Kennedy (ebd.),
und gegenteilige Behauptungen verwiesen lediglich auf ein abzulehnendes anth-
ropozentrisches Weltbild, das sich in einer solchen Anthropomorphisierung aus-
driicke. Dennoch funktioniert die Anthropomorphisierung von Tieren (und auch

40 Fiireinen Uberblick siehe z. B. Coseriu (20153, 2015b) und Hoffmann (2007).

8M 14.02,2026, 08:29:44.

39


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Das Audioviduum

Dingen) — erneut z. B. im Animationsfilm - relativ simpel, indem kleinste Details
der menschlichen Physiognomie” und korperliche Bewegungs- und Verhaltens-
muster auf Tierkorper (und Gegenstinde) iibertragen werden. Der einfachste
Weg zur Vermenschlichung von Tieren und Objekten ist aber die Zuweisung einer
Stimme — wie dies etwa erneut in BAMBI und vielen weiteren Animationsproduk-
tionen mit stierischem Cast« der Fall ist.* Korperliche Eigenschaften treten dann
sogar hinter das Stimmliche zuriick.

Das Descartes’sche Leib-Seele-Problem (vgl. 1870 [1641]) ist demnach auch fir
die Bestimmung des Anthropomorphen und Anthropophonen zentral, wobei
es sich in diesem Fall konkret anhand der materiellen bzw. materialisierten Be-
schaffenheit von Kirper und Stimme stellt. Damit ist zugleich eine klare Verbin-
dungslinie zur Frage des Menschenmotivs in Film und Rundfunk erkennbar, die
fiir die folgenden Analysen zum zentralen Anhaltspunkt wird, denn in den frithen
Medientheoretisierungen des 20. Jahrhunderts sind es genau Kérper und Stim-
men, an denen sich die Debatten um die jeweils »neuen< Medien entziinden. Die
ganzheitliche Vorstellung vom Menschen als Leib-Seele-Verbund, und das heift
im Kontext audiovisueller Medien als Korper-Stimmen-Verbund, wird vor allem
durch die Eigenschaft der neuen Medien Stummfilm und Radio, die eben jeweils
nur eine Ebene (Kérper oder Stimme) reproduzieren kénnen, herausgefordert.

Es lasst sich also resiimieren, dass fiir die folgenden Analysen die Konzepte des
Anthropozentrismus und des Anthropomorphismus bzw. Anthropophonismus
in ihren basalen Bedeutungen und gleichzeitig vielschichtigen Beiklingen (wenn
auch nicht in ihren politisch-dogmatischen) einen produktiven begrifflichen und
konzeptuellen Rahmen bilden fiir die vorliegend verfolgte Fragestellung. Eine
auf diesen Begriffen aufbauende These konnte demnach lauten, dass 1) die Me-
dienbeschreibungen des frithen 20. Jahrhunderts einen gewissen Anthropozen-
trismus aufweisen im Hinblick auf die Aufmerksamkeit, die sie menschlichen
Korpern und Stimmen in diesen audio/visuellen Gefiigen zukommen lassen und
dass sich 2) im Abgleich von >tatsichlichen< Menschen und iber Bewegtbild und
Ton vermittelten audio/visuellen >Menschen«< — einem Prozess der Anthropomor-
phisierung und Anthropophonisierung medialer Licht- und Schall-Signale also,

41 Um ein plastisches Beispiel zu nennen: Die Augen werden bei anthropomorphisierten Tieren
im Animationsfilm vielfach starker frontal gesetzt und die Augépfel mit einer kleineren lIris
versehen, sodass im Auge mehr Weifdraum zu sehen ist als bei tatsdchlichen Tieraugen (bei
letzteren (iberzieht die Iris bzw. Regenbogenhaut vielfach den kompletten von auRen sichtba-
ren Augapfel, z. B. bei Hunden und Kithen). Durch diese Mafsnahme wird die Pupille (wie beim
Menschenauge) stirker betont; sie wird zudem gern zu einem Kreis oder Oval abgerundet (im
Cegensatz zu z. B. in der Tierwelt vorkommenden eher spaltartigen Pupillen) etc.

42 Siehe hierzuz.B. Doniger (2005), die die Bedeutung der Sprache in der Anthropomorphisierung
bzw. Zoomorphisierung indischer Gottheiten analysiert.

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

der Differenzierungen vornimmt — die Frage nach dem Medium und somit Me-
dienwissenschaft manifestiert.

Da vor allem die Nutzung des im Hinblick auf seine religiése, ethische und
politische Aufladung kritikwiirdigen Begriffs des Anthropozentrismus — der hier
zu Beginn ja nicht nur fir die zu revisionierenden Theoriewiirfe, sondern ebenso
fur das vorliegende Projekt selbst in Anschlag gebracht wurde — dennoch prob-
lematisch erscheinen kénnte, soll, diesen Abschnitt beschliefSend, eine weitere,
finale Ausdifferenzierung der Begrifflichkeiten erfolgen.

2.1.3 | Anthropomorphozentrismus, Anthropophonozentrismus
und der Mensch als Motiv

Im Anschluss an die bisherigen Kontextualisierungen soll eine weitere begrift-
liche Schirfung vorgenommen werden, die der Differenzverschiebung zwischen
Mensch und medialem Menschenmotiv noch stirker Rechnung tragt. Das, was
die frithen Medientheorien, die es in den Blick zu nehmen gilt, kennzeichnet, istja
nicht, dass sie schlichtweg anthropozentrisch wiren, sondern dass sie im Gegen-
teil eine Verhiltnisbestimmung zwischen Mensch und Medium vornehmen. Sie
sind insofern nur in Teilen anthropozentrisch, sondern immer schon anthropomor-
pho- und anthropophonozentrisch, wenn man dies begrifflich etwas umstindlich
abbilden will. Das heif3t, es steht eben nicht der Mensch an sich im Zentrum (oder
zumindest nicht nur oder nicht konsequent), sondern immer schon der Mensch in
seinem Eingebundensein in technische Umwelten - in diesem Falle manifestiert
in Form von medialen menschlichen Kérpern und Stimmen in Film und Radio.
Das Verkennen und Erkennen des Menschen(motivs) in diesen medialen For-
mationen, seine Verwechslung und Gleichsetzung mit >tatsichlichen Menschen«
ebenso wie sein Hervortreten als >etwas anderes« entspringen also Prozessen der
Anthropomorphisierung und Anthropophonisierung, sodass sich der Fokus nicht
auf den tatsichlichen Menschenc« (allein) richtet, sondern eben auf seine mediale
Vermitteltheit. Im Hinblick auf das methodische Vorgehen dieses Buches, in dem
ja ebenfalls das explizite Interesse an der (diskursiven) Relation zwischen Mensch
und Medium® im Vordergrund steht (und nicht der Mensch allein), wire dem-
nach priziser auch nicht von einer einseitig anthropozentrischen Perspektive zu
sprechen, sondern von einem Anthropomorpho- und Anthropophonozentrismus — von
einer Fokussierung auf menschlich anmutende, medialisierte Formen und Klan-
ge also und ihre Thematisierung in medienreflexiven Schriften. Was sich anhand
der frithen Film- und Rundfunktheorie zeigen lisst, ist folglich das Umschlagen
anthropozentrischer in anthropophonozentrische und anthropomorphozentri-

43 Siehe dazuauch Kapitel 2.3.2.

8M 14.02,2026, 08:29:44.

4


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Das Audioviduum

sche Perspektiven, die in ihrer Verschrinkung von den nachfolgenden Analysen
(zentrisch) in den Blick genommen werden.

Dies wird deutlicher, wenn man einen weiteren Begriff zur Grundlegung der
Thematik hinzuzieht, der bisher ebenfalls noch sehr intuitiv und undefiniert ver-
wendet wurde: der Begriff des Motivs. Denn worum es im Folgenden gehen soll,
ist ja das bereits zu Beginn genannte und gleich doppelt-motivische >Motiv des
Menschen in audiovisuellen Medien als Motivvon Medientheorie.

Bei der Konturierung des Motivbegriffs fiir die vorliegenden Zwecke ist es
hilfreich, dass in den vergangenen Jahren innerhalb der Film- und Medienwissen-
schaft selbst ein zeitweiliges Interesse am Zusammenhang von (filmischen) Me-
dien und Motivik aufgeflammt ist. Zu nennen ist hier etwa die erste Ausgabe der
Zeitschrift fiir Medienwissenschaft, die sich somit sehr prominent gleich mit ihrem
initialen Erscheinen dem Thema der »Motive« zuwendet (Bergermann/Pias 2009),
eine Ausgabe der Zeitschrift Rabbit Eye, die sich im Schwerpunkt dem Thema
Motivforschung widmet (Frisch 2011) sowie ein Band zu Motiven des Films (Brinck-
mann/Hartmann/Kaczmarek 2011).*

Quintessenz der in diesen Publikationen zu findenden Texte ist zunichst, das
mit dem Motiv generell und mit dem filmischen Motiv im Speziellen recht hete-
rogene Phinomene gemeint sein kénnen. Ist das Motiv ein einzelnes Objekt, ein
ganzes Setting und/oder eine immer schon iiber sich selbst hinausweisende Rela-
tion? Ist es konkret materiell oder eher als abstrakter Wissenszusammenhang zu
denken? Ulrike Bergermann und Claus Pias (2009, 10) definieren das Motiv in der
genannten ZfM-Ausgabe daher zunichst sehr grundsitzlich als ein

»[..] an verschiedenen Stellen wiederkehrendes Element, das unabhingig von
seinen einzelnen Auspragungen und innerhalb einer Vielfalt von Objekten eine
bestimmte Struktur bewahrt. Motive sind Resultate einer Erkenntnis- und Syste-
matisierungsleistung, die nicht ohne Medien denkbar ist.« (Ebd.)*

44 Ergianzend konnte man noch das Waorterbuch kinematografischer Objekte (Bottcher etal. 2014)
und den Sammelband Cinematographic Objects. Things and Operations (Pantenburg 2015) nen-
nen, in denen die Frage nach den Motiven des Films vor allem im Hinblick auf seine Objektwelt
thematisiert wird, was an Stanley Cavells (1978) frithere Uberlegungen zum Objekt im Film an-
schlie’t. Siehe des Weiteren Frisch (2010a, 2010b).

45 Neben der gegenstandlichen Dimension weisen Bergermann und Pias (2009, 10) auch noch auf
eine institutionelle Ebene des Motivbegriffs hin: »Andererseits ist ein Motiv aber auch dasjeni-
ge, was Akteuren innerhalb bestimmter Situationen als handlungsleitend zugeschrieben wird
und konfligierende Konstellationen von Interessen erzeugt. Motive sind ebenso Resultate einer
Cestaltungs- und Inszenierungsleistung, die nicht ohne Medien denkbar ist.« Diese Frage nach
den institutionellen Anbindungen —z. B. den in diesem Sinne verstandenen sMotiven’ und Mo-
tivationen der Autor:innen/Akteur:innen, deren Relektiiren hier vorgenommen werden — muss

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

GemiR dieser Definition liefe sich das Motiv des Menschen in audiovisuellen
Medien als Motiv von Medientheorie als ein in doppelter Hinsicht mediales, »an ver-
schiedenen Stellen wiederkehrendes Element« bezeichnen, das sich eben nicht
nur als materielles bzw. materialisiertes Phinomen (z. B. als Korper im Filmbild,
als Stimme im Radio) stindig zu wiederholen scheint, sondern eben auch und da-
mit zusammenhingend auf der Ebene der theoretischen Reflexion. Auf beiden
Ebenen — materiell-gegenstindlicher wie textlich-diskursiver — wire das Motiv
also ein stabiles Strukturmerkmal, das sich in verschiedensten Kontexten (als
materielle Manifestation und als Begriff bzw. Denkkonzept) wiederfinden l4sst.

Und auch in einer zweiten Hinsicht ist die oben zitierte Definition relevant,
nimlich in ihrer Behauptung, dass ein enger Zusammenhang des Medialen mit
dem Motivischen bestehe. Motive, als stabile GrofRen und Strukturen, sind dem-
nach erst in ihrer vielfiltigen Einschreibung in Medien tiberhaupt als solche er-
kennbar - und gleichzeitig ist ihr Erkennen immer schon insofern medial, als
erst Sprache diese Muster auf einen Begriff bringt. Hans-Jirgen Wulff (2011, 6)
beschreibt den Vorgang der Motiverkennung daher auch als einen Prozess der Be-
griffsfindung*, der (analog zu Bergermann/Pias’ »swiederkehrenden Elementen«)
aus Beispielen hervorgeht:

»Man brauchtdas Beispiel, um das Motiv zu erfassen und es tritt selbst erst hervor
aus einer Uberlagerung von Beispielen, in denen es realisiert ist. Das Motiv wie-
derum fasst ein Ensemble von mehreren Beispielen zusammen. Einen eigenen
Namen haben Motive daher nicht. Er wird ihnen womaéglich in der Analyse zuge-
wiesen und ist meist beschreibend.« (Ebd.)

Und er fihrt weiter aus:
»Das Beispiel entfaltet Motivkreise, die Nennung des Motivs zieht Beispiele an.

Motive sind oft Heuristiken, die Gruppen von Texten zusammenziehen. Das Motiv
tritt aus deren Uberlagerung hervor.« (Ebd., 7)

an dieser Stelle allerdings vernachlissigt werden, da der Fokus auf den gegenstandlichen und
theorieinternen Aspekten liegen soll.

46 Dass dieser Prozess der Begriffsfindung auch Fragen des Politischen aufwerfen kann, zeigt
sich daran, dass Wulff als Fallbeispiel fiir seine Motivtheorie die stereotype Darstellung einer
Sintize/Romnja-Figur heranzieht und dafiir die diskriminierende Bezeichnung beibehilt — mit
der Begriindung, dass es hier um ein fiktional konstruiertes Motiv ginge, das diesen Namen be-
halten diirfe, weil es nicht tatsdchliche Ethnien oder Menschen meine (vgl. Wulff 2011, 6). Dass
diese Trennung so nicht zu vollziehen ist, wenn schon allein die Reproduktion des Begriffs eine
Verletzung darstellt, blendet Wulff aus. Fiir andere Herangehensweisen an diese Problematik
siehe z. B. Bartels et al. (2013; darin vor allem Bartels eigenen Beitrag »Antiziganismus benen-
nen«) sowie die Beitrage in Mladenova et al. (2020).

8M 14.02,2026, 08:29:44.

43


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

Das Audioviduum

Dieser von Wulff skizzierte Prozess der Motivfindung beschreibt den metho-
dischen Rahmen des vorliegenden Projekts dabei sehr treffend: Ausgehend von
der Beobachtung einer Hiufung von Menschenbeziigen innerhalb der frithen
Film- und Radiotheorie (Beispiele) identifiziert sie einen Motivkreis (:der Mensch
als Motiv der Medieny), der sich in vielen weiteren (Kon)Texten finden lisst und
an den somit weitere Beispiele angedockt werden konnen. Diese Heuristik zieht
folglich heterogene Textbeispiele und somit Texte zusammen und macht in ihrer
Uberlagerung ein argumentatives Muster sichtbar, das selbst als Motiv bezeichnet
werden kann und das im Rahmen der vorliegenden Analyse erst einen Namen er-
hilt (das >Audioviduums). Das heifdt also: Die Motiverkennung vollzieht sich hier
in einem doppelten Prozess. So wird das filmische oder funkische, smaterielle
Motiv (des Menschen in Medien) in seiner diskursiven Verhandlung (innerhalb der
frithen Radio- und Filmtheorie) als ein solches Motiv erkannt, beschrieben und
dadurch erst hervorgebracht, wihrend die vorliegende Arbeit wiederum genau
dieses argumentative Vorgehen der Theorietexte als Motivkreis beschreibt (und
hervorbringt). Die frithe Radio- und Filmtheorie generiert und reflektiert somit
das Motiv des Menschen, und diese Arbeit wiederum identifiziert genau diesen
Prozess als Motiv.*

Wulff beschreibt Motive zudem als »relationale Einheiten« (ebd., 8), die sich
im Film sowohl auf narrativer/dramatischer wie ikonografischer Ebene ausma-
chen lieflen (vgl. ebd. off). Auf einer iibergeordneten Ebene unterscheidet er
Motive in »kulturelle« (ebd., sff.) und »textuelle Einheiten« (ebd., 11ff.), die ein-
ander tendenziell widerspriichlich gegentiberstiinden. Das Motiv als kulturelle
Einheit wire demnach ein aus inter- und transtextuellen sowie inter- und trans-
medialen Beispielen generierter »Komplex des Wissens« (ebd., 8), der auf kultur-
spezifische Strukturen verweist, wihrend das Motiv als textuelle Einheit auch auf
einen Text beschrinkt vorstellbar ist, als eine narrative oder isthetische Drama-
tisierungs- oder Orientierungshilfe zum Beispiel. Bei David Bordwell und Kristin
Thompson findet sich dazu die folgende Definition:

»Itis useful to have a term to help describe formal repetitions, and the most com-
mon is the term motif. We shall call any significant repeated element in a film a motif.

47 Der kasuistische Charakter, den Wulff (2011, 6ff.) dem Motiv attestiert — dass es also die Bei-
spiele sind, die ein Motiv hervortreten lassen, dass es aber auch die Beispiele sind, die sich oft
gegendiese Vereinfachungin einem Begriff wehren—trifftauch insofern auf die hier vorliegen-
den Textbeispiele zu, als diese gerade in der Verhandlung des Menschen als Motiv diesen immer
schon, quasi zwangslaufig, als Begriff und Konzept wieder relativieren miissen, weil erin seiner
kasuistischen wie ontologisch unterstellten Heterogenitat und Individualitit nicht feststellbar
Ist.

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

A motif may be an object, a color, a place, a person, a sound, or even a character
trait.« (Bordwell/Thompson 2008, 66; Herv. i. 0.)*®

Die Widerspriichlichkeit, die Wulff zwischen beidem sieht, scheint allerdings
gut aufldsbar, indem man beide Dimensionen als Vektoren eines Koordinaten-
systems betrachtet. So kann z. B. das Motiv einer Katze, die dem Protagonisten
eines Films immer wieder iiber den Weg liuft, innerhalb dieses konkreten Films
eine gewisse Motivhaftigkeit gewinnen, die z. B. der Visualisierung des Innenle-
bens des Protagonisten dient (er scheucht sie weg, er nihert sich ihr freundlich an
etc.); wenn diese Katze schwarz ist, dann kann aber auch eine kulturell bedingte
Zusatzbedeutung hinzukommen, die das intratextuelle Motiv in inter- und trans-
textuellen sowie inter- und transmedialen Kontexten resonieren lisst.

Diese Differenzierung, in ihrer vor allem narrations- und filmbezogenen
Ausfiithrung, soll an dieser Stelle im Detail nicht weiter relevant sein. Wichtig ist
jedoch die Feststellung, dass mit Wulff Motive als gleichermafen (film)textuelle
sowie diskursive relationale Einheiten zu begreifen sind, die engere oder weite-
re Resonanzkreise aufweisen und die im Zuge textueller Uberlagerungen zutage
treten. Die folgenden Analysen bestehen also in einer solchen, konkreten Uberla-
gerung von (Film- und Schrift-)Texten, in der sich beispielhaft selektierte Stellen
zu einem iibergeordneten Motiv (der Reflexion des Menschenmotivs in der Me-
dientheorie) formieren.

Eine weitere Dimension des Motivbegriffs, die im Hinblick auf das differenz-
bildende Moment der Anthropomorphozentrierung und Anthropophonozentrie-
rung relevant ist, ist erginzend bei Lorenz Engell und André Wendler (Wendler/
Engell 2009, Engell/Wendler 2011) zu finden, die in ihrer Konzeption einer kine-
matografischen Motivforschung einen spezifisch objektorientierten Motivbegriff
vertreten und somit an Wulffs bzw. Bordwell/Thompsons Idee des Motivs als tex-
tuelle Einheit anschliefen. Denn als filmisches Motiv fassen Wendler und Engell
in erster Linie unbelebte Dinge im Bild — wie z. B. eine Vase oder eine Jalousie
(vgl. Wendler/Engell 2009, 39ff.). Interessant ist dieser Ansatz fiir die vorliegende
Fragestellung insofern, als die Autoren den Menschen als Motiv dadurch zunichst
ausklammern.* Dies begriinden sie damit, dass der Mensch innerhalb des Film-
bildes zu unmittelbar als Handlungstriger auftrete; die Ebene der Handlung bzw.
weiterer Bogen der Narration aber wollen Wendler und Engell — anders als Wulff -

48 Siehe auch Wulff 2011, 1nf.

49 Ein interessanter Kontaktpunkt von Ding/Motiv und Mensch wire in dieser Hinsicht iibrigens
die Kostiimierung; eine solche Analyse zur Verschrankung von Kérper, Kleidung, Film und ge-
sellschaftshistorischem Kontext findet sich z. B. bei Ellwanger/Warth 1985.

8M 14.02,2026, 08:29:44.

45


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Das Audioviduum

gerade nicht als >Motiv« bezeichnet wissen.” Eine Herleitung des Motivbegriffs
aus dem literarischen Kontext lehnen sie ab, weil diese ihnen die besondere Qua-
litit des kinematografischen Bildes, die dieses in Bezug auf seine Motivfihig-
keiten zu bieten hat, nicht adiquat zu erfassen scheint (vgl. Engell/Wendler 2011,
24). Das Motiv wire demgemaf also eben nicht als >Handlungsmotiv« anzusehen,
sondern als eine konkrete, repetitiv materialisierte Form(ation) innerhalb des
Filmbildes, die das flimmernde Quadrat der Leinwand und die Bewegung auf ihr
in einer spezifischen Hinsicht strukturiert bzw. »dsthetisch handlungsmotivie-
rend« (ebd., 24) durchwirkt und in ihrer pra-narrativen Manifestation dennoch zu
einem erzihlungstreibenden >Akteur<’ werden mag (ein Beispiel wire die Pistole,
die zunichst in einer Schublade liegt, mit der dann aber jemand erschossen wird).
Engell und Wendler geht es also darum, diese filmischen Dinge als handlungs-
michtige Agent:innen im audiovisuellen Gefiige des Films zu erfassen (abseits
bzw. vor ihrer narrativen Einbindung). Darum schliefien sie menschliche Ak-
teur:innen (v. a. in Form von Figuren) aus ihrem Motivbegriff vorerst** aus:

50 Mit Eva Warth liefie sich zwischen Dingmotiv- und Narrationsebene aber auch eine Art oszil-
lierendes Mischverhdltnis annehmen: So beschreibt sie in einem Artikel zur Narration als Falsche
Fihrte (2007), in dem sie sich auf die Suche begibt nach »filmische[n] Wahrnehmungsformenc,
die sich »einer auf Narrationslogik gerichteten Aufmerksamkeit widersetzen« (ebd., 331), Per-
zeptionen, »[..] in denen Aspekte filmischer Bilder wie Korper, Gesten, Farben und Texturen«
einen »ihr narratives Informationspotenzial tiberschreitenden Mehrwert« aufweisen (ebd.).
Im Hinblick auf diese nicht-narrativen Dimensionen des Filmbildes diagnostiziert sie eine Art
»[produktive] Unruhe, die uns zwischen den Polen der narrativen Logik und der phanomenolo-
gischen Offenheit pendeln ldsst. Der mit dieser Pendelbewegung verbundene Mehrwert zeigt
sich insbesondere unter zwei Gesichtspunkten. So macht sie die Asymmetrie zwischen den
Phinomenen selbst und deren kategorialer Erfassung erfahrbar. Eingebunden in die narrative
Logik und zugleich befreit von ihr gewinnen einzelne Phanomene, seien es Kérper oder Dinge,
einen Status, der verdeutlicht, dass die Phanomene selbst reicher sind als die Kategorien, Giber
die sie im Sinne narrativer Logiken Bedeutung erhalten« (ebd. 340). Das Ergebnis sei eine »un-
erwartete Prasenz—sei es von Blicken, von Gesten oder von Kérpern« (ebd., 340). Hier wird also
eine Dynamisierung des Verhiltnisses zwischen narrativer und filmmaterieller Ebene beschrie-
ben, die aber keine AusschliefSungsmechanismen produziert.

51 Hierverweisen sie explizit auf Latours Akteursbegriff (vgl. Wendler/Engell 2009, 46).

52 An einer Stelle erwdhnen Wendler und Engell dann aber doch auch eine menschliche Figur als
Motiv: »Filme sind voll solcher vorhandener, aber funktionsloser Dinge: eine Vase auf einem
Fensterstock, eine mannliche Figur, die im Hintergrund durch das Bild geht. Diese Dinge kénn-
ten moglicherweise einmal an einer Handlung beteiligt sein. So lange sie es nicht sind, fehltih-
nen die Figuration. Sie sind nur irgendeine mannliche Figur und irgendeine Vase und nicht der
Morder, der mit der Vase jemanden téten wird. Das Zusammentreffen der einfachen Dinge im
Raum und im Licht und in der Bewegung des Films erst macht sie zu Akteuren, die nicht nur auf
der Ebene des Plots etwas tun (ndmlich einen Mord begehen), sondern auch eine bestimmte Art
der Montage ermdglichen: ohne Revolver keine amerikanische Einstellung. Diese Figuration,
die aus einem Mann und einer Vase einen Morder macht, entscheidet dariiber, was ein Motiv

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

»Wenn aber das kinematografische Bild vom Motiv in Bewegung gesetzt wird,
dann lasst sich allein im Blick auf die erzdhlten Figuren nicht verstehen, was eine
kinematografische Handlung ist. Das filmische Motiv ist deshalb [..], anders als
das literarische, keine Kern- oder Elementarhandlung, sondern es liegt vor aller
Handlung in den audiovisuellen Dingen, sofern sie Beziehungen eingehen mit
anderem Sicht- und Hérbarem und darin Handlung produzieren. Damit tragt der
kinematografische Motivbegriff vor allem dem schon genannten Umstand Rech-
nung, dass dem Film schon frith die Besonderheit zugeschrieben wurde, den Fo-
kus vom autonom handelnden menschlichen Subjekt weg und zur Dingwelt hin
zuverlagern.« (Ebd., 44)

Wendler und Engell verweisen hier auf eine allgemeine Dingbezogenheit des

Films, die sie vor allem an Kracauer (1985 [1960]) festmachen.® Interessant an die-
ser Stelle ist, dass sie diese Ding- und Objektbezogenheit des Films, die sie an-
hand des Motivbegriffs erértern, nun zum Anlass nehmen, um ihnlich wie Ber-
germann/Pias und auch Wulff einen engen Bezug zwischen Motiv und Medium
bzw. spezifischer: zwischen Motiv und Medienwissenschaft zu behaupten.

»Fiir uns zeichnet Medienwissenschaft sich unter anderem dadurch aus, dass sie
aneinem dezidierten Interesse am Materiellen festhalt, an der dinglich verfassten
Basis aller Praxis der Sinn- und Wissensproduktion, an technischen und &stheti-
schen Artefakten beispielsweise. Sie untersucht die Mitwirkung und Mitarbeit der
Dinge an unseren Handlungen und Erkenntnissen. Sie ist aber nicht der einzige
Ort, an dem solches Spezialinteresse an den Dingen ausgebildet und prozessiert
wird. Zum Beispiel wird in einer bemerkenswerten Tradition der Film als ein Ort
begriffen, an dem die Dinge in besonderer Weise in den Focus geriickt werden.«
(Wendler/Engell 2009, 38)

Erneut wird hier also der filmische Hang zum >Ding« beschworen, um den Film

zu einem medienwissenschaftlichen Erkenntnisinstrument zu machen, da fiir
beide (Film wie Medienwissenschaft) scheinbar gleichermafien ihre Zustindig-

53

und was nur ein einfaches Ding im Film ist« (Wendler/Engell 2009, 46). Deutlich wird hier der
Unterschied, den Wendler/Engell dann doch zwischen einfachen >Dingens> im Film und dem
>Motiv<ziehen; letzteres ist dabei ein quasi>besonderes Dings, weil es eine gewisse Handlungs-
machtin dem Sinne entfaltet, dass es eben nicht nur Ding ist, sondern fiir Bewegung/Handlung
im Bild sorgt. Die Frage wére zudem, ob der genannte Mann im Hintergrund nur Motiv werden
kann, weil er von der Vase dazu gemacht wird und dadurch in den Motivzusammenhang der
Dingwelt eintreten darf (weil er sich nicht von sich aus narrativisiert).

Dieser Aspekt wird in den folgenden Analysen vor allem im Hinblick auf Baldzs (2001 [1924]) in
Kapitel 3.1.3 sowie Arnheim (2002 [1932]; 2004 [1938]) und Rehlinger (1938) in Kapitel 3.3.3 the-
matisiert.

8M 14.02,2026, 08:29:44.

47


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Das Audioviduum

keit in der Erkennbarmachung der Verschaltung von Objekten liegt. Damit teilen
Wendler und Engell die (zuvor am Beispiel von Winkler und Kittler ausgefithrte)
Idee, dass Medienwissenschaft eine Fokussierung des Materiellen (d. h. in der Re-
gel Technischen) bedeutet. Der Film nun wird von ihnen (ergidnzend) als eine Art
Instrumentarium skizziert, das solche materialbezogenen Erkenntnisse, wie die
Wissenschaft sie produziert, im Material selbst >durchdenkt, indem er in seinen
Bildern und Ténen den Objekten und Dingen einen besonderen Status einrdumt.
Damit beziehen sie sich auf die Idee, dass der Film primir in einer >Beseelung der
Dinge« seine Begriindung findet. Was beide dabei nicht thematisieren ist aller-
dings, dass diesen Erkenntnissen zuvor eine Debatte vorausging, die — wie zu zei-
gen sein wird — zundichst stirker den Menschen (und nicht so sehr die Dinge) des
Films fokussierte. Der medienwissenschaftlich relevante Ding-Zentrismus des
Films wire demnach selbst, so lieRRe sich eine entgegengesetzte These formulie-
ren, ein Ergebnis der zunichst anthropomorpho- und anthropophonozentrischen
Debatten der (noch) fritheren Filmtheorie.

Dennoch ist Wendlers und Engells Ansatz insofern produktiv, als er auf die
Bedeutung verweist, die der Materialitit des Films — als audiovisuelles »Dings, das
uns >Dinge« zeigt — zukommt. Diese gerade nicht menschenzentrierte Sicht auf
den Film stellt ihrer Meinung nach eine besondere Herausforderung dar:

»Die nicht-anthropozentrische Lektire der Filme, zu der der Blick auf die Motive
zwingt, angesichts unserer Gewohnheiten und Interpretationsmuster eine der
schwierigsten Ubungen iiberhaupt, erweist nicht nur, dass die Filmfiguren min-
destens im selben Mafie sgehandelt werden< wie sie handeln.« (Engell/Wendler
2011, 37)

Abgesehen davon, dass hier also zur Untermauerung der eigenen Argumentation
der Mensch doch wieder als Bezugsgrofie vonndéten ist (denn bezogen auf was soll-
ten die Dinge am eindrucksvollsten ihre Handlungsmacht unter Beweis stellen,
wenn nicht in Bezug auf die filmische Figur als Stellvertreterin des Menschen?),
so lassen sich Wendlers und Engells Uberlegungen trotz oder genau wegen ihrer
nicht-anthropozentrischen Methodik mit den bisherigen Begriffsbestimmungen
in Dialog setzen. Denn was das Menschenmotiv des Films (oder auch des Radios,
um die auditive Ebene wieder zu integrieren) gerade ausmacht, istja, dass es eben
nicht-menschlich ist und dass in der Erkenntnis und Benennung dieses Tatbe-
stands die Leistung der frithen Film- (und Radio-)Theorien liegt. Kurz gesagt: Der
Mensch wird durch den Film zum (audiovisuellen) Ding, das iiber die filmischen
Mittel auf der gleichen Ebene agiert wie andere Dinge, wodurch sich folglich der
Mensch als Mensch in der Dingwelt auflosen lisst. Der Motivbegriff liefert so-
mit ein angenehmes Gegengewicht zu den bisherigen anthropozentrischeren und
anthropologisierenden Perspektiven, denn schliefilich gilt das Interesse dieser

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

Arbeit in globaler Perspektive deutlich weniger dem Menschen, als dem Medium
bzw. der Medientheorie.**

Zusammengefasst ist der Motivbegriff, wie er in den letzten Jahren innerhalb
der Medien- und Filmwissenschaft verhandelt wurde, insofern als Begriffsrah-
mung des vorliegenden Projekts produktiv, weil er 1) — mit Engell/Wendler — den
Menschen als Ding/Objekt des Films (und anderer Medien) beschreibbar werden
lasst und damit auf die Differenzverschiebung verweist, die im Zuge der weiter
oben skizzierten Prozesse der Anthropomorpho- und Anthropophonisierung als
zentral definiert wurde. Das heifit, der filmisch-gedachte Motivbegriff deutet in
dieser Interpretation immer schon auf das Nicht-Menschliche, das Nicht-wirk-
lich-Anthropozentrische hin, das den Menschen als (Film)Motiv selbst kennzeich-
net und ihn rahmt (weil er eben nicht Mensch ist, sondern ein Lichtobjekt [unter
anderen] auf einer Leinwand). 2) ist — mit Wulff — der Motivbegriff gleichzeitig
als diskursiv beschaffen denkbar. Das heifdt, das Motiv wird erst in dem Moment
zu einem solchen, in dem es als Begriff fassbar wird. Dies ist insofern fir diese
Untersuchung relevant, als es nicht um statsichliches, filmische oder funkische
Menschenmotive geht, sondern um deren Verhandlung innerhalb der jeweils zu-
gehorigen Medientheoriediskurse; d. h. diese Theorien bringen — wie oben be-
schrieben — den Menschen als zentrales Motiv des Films erst hervor (so wie sie,
parallel und spiter, ebenso die dinghaften Objekte als Zentrum des Films her-
vorbringen). Die vorliegende Arbeit wiederum, sucht nun in diesen Texten exakt
nach solchen Thematisierungen des Menschenmotivs, um daraus selbst ein Motiv
(der Theoriebildung) zu generieren.

Zuletzt ist vor dem Hintergrund der breiten, medienwissenschaftlichen Rah-
mung, die in den ersten Kapitelteilen in Bezug auf Foucault, Kittler usw. auf-
gemacht wurde, die enge Verbindung von Motiv und Medien(wissenschaft) be-
merkenswert. So sehen Engell und Wendler in dieser Hinsicht im Filmmotiv eine
zentrale Basis fiir (film)wissenschaftliche Reflexionen im Schnittfeld von Theorie
und Historiografie:

»Das bedeutet nichts anderes, als dass die Geschichte des Filmmotivs und seine
Theorie auf das engste ['] verknlpft sind, denn das Motiv ist nicht nur bereits als
vorfindliches immanent historiografischer Natur, sondern es beschreibt auf den
zahlreichen Trajektorien und Transformationen, entlang derer es sich bewegt und
denen es sich aussetzt, auch immer schon sich selbst als theoretische Figur.« (Ebd.,
38)

54 Hierseierneut auf Kapitel 2.3.2 und den Abschnitt zur Medienanthropologie verwiesen, in dem
dies weiter ausgefithrt wird.

8M 14.02,2026, 08:29:44.

49


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Das Audioviduum

Engells und Wendlers Beobachtungen sind dabei natiirlich auf auditive, audio-
visuelle und andere Arten von Medien iibertragbar. Das Herausarbeiten von Mo-
tiven wird in dieser Hinsicht zu einem medienwissenschaftlichen Instrumenta-
rium zur Generierung von Theorie und (ihrer) Geschichte; gleiches soll mit dieser
Arbeit versucht werden. Der explizite Verweis auf das Motiv als »theoretische Fi-
gur«fiigt sich zudem begrifflich in die Thematik, da durch den anthropomorphen
Beiklang der Formulierung »theoretische Figur« alle Ebenen — die des Menschen,
des Motivs, des Medialen und des Medienwissenschaftlichen — miteinander ver-
schmelzen.

Zielfithrend erscheint abschlieRend der Aspekt der Historizitit, den Wendler
und Engell anhand des Filmmotivs stark machen. Dabei betonen sie den besonde-
ren »Anachronismus« (Engell/Wendler 2011, 29), der das (Film)Motiv kennzeichne,
weil es insofern keinen linearen Zeitvorstellungen folge, als es immer schon auf
sich und auf seine Historizitit verweise; das heifdt: auf sein bereits Aufgetreten-
sein und im Jetzt Wiederauftreten. Dies gilt also auch fiir den Menschen als Motiv
audiovisueller Medien als Motiv von Medientheorie, denn lisst man den Blick nicht
nur iiber die frithen Medientheorien des 20. Jahrhunderts schweifen, so gewinnt
man den Eindruck, dass das Menschenmotiv trotz aller anti-anthropozentrischer
Tendenzen immer wieder zur Bestimmung s>neuer< Medien aufgerufen wird.”
Das Menschenmotiv und seine Relevanz und Interpretation mag sich dabei trans-
formieren, aber genau darum erscheint es in seinen zugleich anachronistischen
und dennoch jeweils zeitgendssischen Ausformungen fiir eine medienwissen-
schaftliche und medientheoriehistorische Analyse so wertvoll. Speziell im Hin-
blick auf die Frage, ob die Verhandlung des Menschenmotivs in Film- und Rund-
funk-Schriften als eine >Urzelle< medienwissenschaftlichen Denkens konzipiert
werden kann, weil darin der Mensch zunichst zentralisiert, dann objektifiziert
und damit den Objekten gleichgestellt wird, das ist die Frage, die bei den folgen-
den Relektiiren stets mitschwingt. In diesem Sinne soll neben Mensch und Me-
dium sowie ihren spezifischen Verschrinkungen (z. B. in Form von Anthropomor-
phisierungen etc.) das Motiv als weiterer, nicht nur begrifflicher, sondern quasi
methodisch relevanter Anker dienen, um das vorliegende Projekt thematisch und
praktisch zu stiitzen.

In einem nichsten Schritt geht es nun darum diese Suche nach dem bisher
skizzierten menschlichen Motiv der Medien(theorie) weiter zu konkretisieren und
ihm im Sinne Wulffs einen >Namen zuzuweisenc.

»Die Bedeutung vieler Motive ist labil, diffus und schwebend, sie haben keinen
eigenen Namen, oft keine feste, ausschliefliche Erscheinungsform. Gleichwohl
sind sie als pragnante Einheiten oder Komplexe des Wissens zugéanglich, handhab-

55 Siehe hierzuauch die Schlussiiberlegungen (Kapitel 4).

8M 14.02,2026, 08:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2| KONTEXTUALISIERUNGEN: Mensch, Medium, Audioviduum

und beschreibbar. Motive sind ein Wissen tiber den Zusammenhang von unter-
schiedlichen Geschichten in unterschiedlichen Medien und sie bilden Ordnungs-
linien darin. Sie er6ffnen Zusammenhinge und Ankniipfungspunkte zwischen
Texten und Artefakten.« (Wulff 2011, 8)

Das Ziel dieser Arbeit ist es folglich das Menschenmotiv audiovisueller Medien-
theorien in der Analyse als solches sichtbar zu machen und zu versuchen, ihm
einen geeigneten Namen zu geben. Dies soll im Folgenden mit dem Begriff des
Audioviduums geschehen, das als »schwebend[e]« und dennoch »prignante Ein-
heitc, als »Komplex des Wissens«und »Ankniipfungs[punkt] zwischen Texten und
Artefakten« konzipierbar ist und das es als »Ordnungslinie«in »unterschiedliche]
Geschichten in unterschiedlichen Medien« (ebd.) — d.h. hier gleichsam in die Ge-
schichts- bzw. Geschichtenschreibung der Medientheorie — einzubringen gilt.

2.2 | KONKRETION: Das Audioviduum

Wie bis hierher gezeigt werden konnte, ist die skizzierte Frage nach dem Menschen
als Motiv audiovisueller Medien als Motiv von Medientheorie in duflerst breite theorie-
geschichtliche wie begriffliche Kontexte eingebettet. Vor diesem Hintergrund
erscheint es notwendig, die aufgerufenen Horizonte in einem nichsten Schritt
wieder zu verengen und den begrifflichen wie materiellen Rahmen zu konkreti-
sieren, der fiir die folgenden Analysen relevant sein soll.

Was die bisherigen terminologischen Konturierungen anbelangt, so ist deut-
lich geworden, dass man es in diesem Feld mit vielfiltigen, grofien und somit
theoriegeschichtlich deutlich vorbelasteten Begriffen zu tun hat; abgesehen da-
von, dass diese — ebenso wie die Formulierung des Menschen als Motiv audiovisuel-
ler Medien als Motiv von Medientheorie — sprachlich etwas umstindlich daherkom-
men. Aus diesem Grunde soll im Folgenden ein alternativer Begriff vorgeschlagen
werden, der das hier umrissene Forschungsanliegen und die damit verkniipften
Fragen unter einem Dach zusammenfassen, vereinfachen und konkretisieren soll:
das Audioviduum.

Das >Audioviduumx ist eine Portemonteau-Wortbildung die in Kurzform fiir »au-
diovisuelle Individuen«< oder auch >Audio-Video-Individuen« steht. ¢ Das heifdt, er
bezeichnet wortwortlich audiovisuelle Formierungen, die als (menschliche) In-
dividuen identifiziert werden kénnen und die in der Regel in Form von mediali-
sierten Korpern und Stimmen auftreten. Dabei ist der Begriff im Kontext dieser

56 Fiir eine frithere, noch etwas starker materialorientierte Verhandlung dieses Begriffs siehe
Eckel (2012).

8M 14.02,2026, 08:29:44.

51


https://doi.org/10.14361/9783839453209-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

