
Ulrike Link-Wieczorek

Wiedergutmachung im Prozess der 
Versöhnung – umstritten, unmöglich und doch 
unverzichtbar?

1 Einleitung: Zur Fragestellung

Im Rahmen der Soteriologie von Wiedergutmachung reden zu wol­
len, hat keinen guten Klang in der evangelischen Theologie. Der Be­
griff erinnert entweder an kindliche Stadien der religiösen Entwick­
lung, in der man mit Gott nach dem Prinzip des do-ut-des handeln 
zu müssen glaubt, oder – schlimmer noch – an die Frömmigkeit 
der Zeit kurz vor der Reformation, als man – so das konfessionelle 
Gedächtnis – sich angeblich in einer Kultur der „Werkgerechtigkeit“ 
wähnte, in der man ohne gute Werke keinen Stich bei Gott machen 
konnte. Wir fühlen uns im evangelischen Raum davon befreit – 
befreit von einem Bewährungsdruck Gott gegenüber, weil wir ge­
lernt haben, aus seiner bedingungslosen Gnade zu leben, die wir als 
eine Art Benzin für die freie Gestaltung unseres Lebens verstehen 
könnten. „Im Lichte des Evangeliums“, so der Mainzer praktische 
Theologe Kristian Fechtner unter Bezugnahme auf Wilhelm Gräb, 
„geht es dabei ‚gerade nicht um die Rechtfertigung aus den Motiven 
und Leistungen, die diese Lebensgeschichte selber bereitzustellen 
vermag‘, sie wird vielmehr ‚dem einzelnen in Gestalt vorbehaltloser, 
unbedingter, in Gott gründender Anerkennung zugesagt.‘“1

1 Fechtner, Kristian, Schamgefühle. Zur emotionalen Innenseite der Kasualpraxis, 
in: Lars Charbonnier/Matthias Mader/Birgit Weyel (Hg.), Religion und Gefühl. 
Praktisch-theologische Perspektiven einer Theorie der Emotionen, Göttingen 
2013, 285–298, 286, Anm. 54. Fechtner zitiert Gräb, Wilhelm, Die Kasualpraxis 
als Rechtfertigung von Lebensgeschichte, in: ders., Lebensgeschichten – Lebens­
entwürfe – Sinndeutungen. Eine praktische Theologie gelebter Religion, Güters­
loh 1998, 172–202, 199ff. Interessanterweise enthält der genannte von Charbon­
nier u.a. herausgegebene Sammelband keinen einzigen Beitrag über Emotionen 

133

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun ist doch zweifellos die Korrektur eines bedrohlichen Got­
tesbildes eine positive Entwicklung, die man 1999 mit der evange­
lisch-katholischen Erklärung zur Rechtfertigungslehre auch als eine 
ökumenische Entwicklung gefeiert hat. Die religionspädagogische 
Forschung von Anna-Katharina Szagun hat sogar ergeben, dass in­
zwischen Kinder nicht nur keine Angst vor Gottes Strafe haben, 
sondern dass sie auch seiner Allmacht kaum mehr ein direktes 
Eingreifen in ihre Lebensumstände zutrauen. Somit hat die Theodi­
zee-Frage an Bedeutung verloren. Auf Gott wird nicht mehr so sehr 
als eingreifender Gott gehofft, sondern als begleitender, tröstender 
und ermutigender Gott, dessen voller Anerkennung man sich sicher 
glaubt.2 Wozu also über Wiedergutmachung nachdenken?

Die Antwort findet sich, wenn wir den soteriologischen Fokus 
etwas weiter zoomen und nicht nur das Verhältnis des einzelnen 
Glaubenden und Gott im Visier haben. Denn dieses zweipolige Mo­
dell ist ja eigentlich eine Kondensation aus einer komplex mehrpo­
ligen Wirklichkeit, für die der Gottesglaube doch eigentlich steht. 
Die Kondensation auf das Bild von Gott und dem Sünder bzw. 
der Sünderin erhält immerhin den Blick auf die Gebrochenheit 
des Lebens, auf Erfahrungen von Schuld und Verletzung. Bei aller 
Abschleifung eines ehemals furchterregenden Gottesbildes bleibt ein 
Unheilsrealismus auch in dieser Kondensation erhalten. Man hört 
ihn allerdings weniger ausdrücklich, wenn die Betonung auf der 
bedingungslosen Anerkennung der Sünder und Sünderinnen liegt. 
Gott ist ein Gott, der vergibt, ja natürlich. Aber wer ist es genau, 
der Vergebung benötigt? Alle Menschen benötigen sie – ja schon, 
denn wir sind alle verstrickt in die verletzende und schädigende Ge­
brochenheit des Lebens. Keiner kann den Stein werfen, weil er ohne 
Schuld wäre (Joh 8,7). Auf diese Tatsache richtet sich die Reduktion 
auf die zwei Pole in dem soteriologischen Ur-Bild.

im Bereich von Schuld- und Versöhnungserfahrung – sollten diese sich in der 
protestantischen Rechtfertigungsperspektive tatsächlich ganz und gar auflösen?

2 Vgl. Szagun, Anna-Katharina, Dem Sprachlosen Sprache verleihen. Rostocker 
Langzeitstudie zu Gottesverständnis und Gottesbeziehung von Kindern, die in 
mehrheitlich konfessionslosem Kontext aufwachsen, Kinder erleben Theologie 
1, Jena 2006; dies., Religiöse Heimaten. Rostocker Langzeitstudie zu Gottesver­
ständnis und Gottesbeziehung von Kindern, die in mehrheitlich konfessionslo­
sem Kontext aufwachsen, Kinder erleben Theologie 2, Jena 2008.

Ulrike Link-Wieczorek

134

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber was ist mit den konkret Geschädigten, denen Gewalt, Unge­
rechtigkeit und Missachtung angetan wird, den Opfern der Sünde 
also – was haben sie mit Gottes Vergebung zu tun? Wir sehen, wir 
kommen kaum noch überzeugend mit den zwei Polen aus. Es sei 
denn, wir verstünden den Gottesglauben als eine Angelegenheit, die 
allein das Innere des gläubigen Individuums angehe – ein Vorwurf, 
dessen sich der Protestantismus seit seinem Bestehen mehr oder 
weniger erfolgreich erwehren muss. Die Gefahr des zweipoligen 
Bildes ist, dass sich in ihm die Komplexität des Glaubens an Gott 
inmitten der Verstricktheit in der Gebrochenheit des Lebens in die 
Belanglosigkeit abschleift.

Meine Vermutung ist, dass der sozialaktivistische Grundzug im 
Selbstverständnis unserer evangelischen Kirchengemeinden durch­
aus etwas damit zu tun hat, dass das zweipolige Orientierungsmodell 
als zu eng empfunden wird. Es muss aufgefaltet werden, sodass das 
Verhältnis von Gott und dem Einzelnen sowie Gottes Gegenwart im 
zwischenmenschlichen Leben deutlich wird. Es muss also mindes­
tens ein Dreieck – nehmen wir die Natur dazu – gar mindestens ein 
Viereck werden. Erst dann haben wir das Leben als solches mit im 
Blick.

In der katholischen Theologie ist der Begriff der satisfactio operis 
als Teil des Bußsakraments nach wie vor Teil der kirchlich vertrete­
nen Glaubenslehre – wenn auch kaum noch in der Frömmigkeits­
praxis des Bußsakraments. Auch hier könnte man zunächst ein bipo­
lares Modell wirksam sehen. Jedoch kennt die katholische Kirche 
die satisfactio operis immer auch als zwischenmenschliche Wieder­
gutmachung von Fall zu Fall. Dadurch erscheint nicht mehr nur 
Gott allein als Empfängerinstanz der Wiedergutmachung, sondern 
die Zweipoligkeit öffnet sich in eine Dreipoligkeit auf den zwischen­
menschlichen Bereich. So sehr ein Verständnis der Rechtfertigung 
als Geschehen unter der Bedingung der Wiedergutmachung Gott 
gegenüber heute auch katholischerseits klar abgelehnt wird, so sehr 
bleibt die Vorstellung von einer Mitwirkung des Menschen am bzw. 
im Versöhnungsprozess nach wie vor bestehen.3 Die Gnade Gottes 
wird aktiv empfangend verstanden, und das heißt vornehmlich, dass 

3 Vgl. Schulte, Raphael, Art. Mitwirkung Gottes, in: Lexikon für Theologie und 
Kirche 7, 32017, 368–369; Nüssel, Friederike/Sattler, Dorothea, Einführung in 
die ökumenische Theologie, Darmstadt 2008, 55; Werbick, Jürgen, Gottes-Gabe. 

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

135

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie im Empfangen bereits weiterwirkend in die Kontexte der Schädi­
gung hinein gedacht wird. Darum kommt es bis heute zu konfessio­
nellen Auseinandersetzungen über den Sinn des „mere passive“ in 
der Vorstellung des Empfangens der Gnade, wie sie im Protestantis­
mus seit der Reformation tradiert wird.4 Beide Traditionen haben 
sich aber in ihrer Entschlüsselung des zweipoligen Modells von 
der Assoziation von Gott als unerbittlichem Richter verabschiedet – 
wenn sie es in der Theologie je hatten.

Ich will die Vor- und Nachteile dieser konfessionell unterschiedli­
chen Akzente hier jetzt gar nicht diskutieren, sondern lediglich da­
rauf aufmerksam machen, dass die katholische Tradition die Zwei­
poligkeit im soteriologischen Ur-Modell sehr viel schneller aufklap­
pen kann in die Mehrdimensionalität des realen Lebens. Das möchte 
man in der gegenwärtigen Versöhnungstheologie nutzen. Der katho­
lische Praktische Theologe Ottmar Fuchs dehnt es dafür auch zeit­
lich aus und nimmt ihm den Eindruck der einmaligen, punktuellen 
Lossprechung. Fuchs verbindet nämlich die bedingungslose Zusage 
von Gottes rechtfertigender Vergebungsgnade mit der Klärung des 
gelebten Lebens im Gericht, in der dann Opfer und Täter differen­
ziert, aber im Strahl der göttlichen Liebe, erscheinen. Damit reicht 
die Wirkung der vergebenden Liebe Gottes über das gesamte gelebte 
Leben bis in den Tod und die klärende Schau von Gottes Angesicht. 
Die satisfactio operis bietet ein immer wieder neues Angebot der 
eigenen Beteiligung des Menschen im Leben auf die endgültige Klä­

Fundamentaltheologische Reflexionen zum Gabe-Diskurs, in: ders., Vergewisse­
rungen im interreligiösen Feld, Münster 2011, 283–316.

4 Nüssel/Sattler (s. Anm. 3), 55.57; Lohse, Bernhard, Dogma und Bekenntnis der 
Reformation. Von Luther bis zum Konkordienbuch, in: Carl Andresen (Hg.), 
Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, Bd. 2, Göttingen 21998, 1–166, 
19–20. Vgl. zum Themenkomplex Schubert, Christiane, mere passive? Inszenie­
rung eines Gesprächs über Gnade und Freiheit zwischen Eberhard Jüngel und 
Thomas Pröpper, Regensburg 2014; Stoellger, Philipp, Passivität aus Passion. Zur 
Problemgeschichte einer ‚categoria non grata‘, Tübingen 2010; Nüssel, Friederike, 
Zum „personalen Beteiligtsein des Menschen“ in der Rechtfertigung. Notizen aus 
lutherischer Perspektive, in: Carsten Claußen/Ralf Dziewas/Dirk Sager (Hg.), 
Dogmatik im Dialog. Festschrift für Uwe Swarat, Beihefte zur Ökumenischen 
Rundschau 132, Leipzig 2020, 149–162.

Ulrike Link-Wieczorek

136

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung hin. Man kann sagen: Sie macht Ernst mit der (vorauslaufen­
den) Vergebung Gottes im aktuellen eigenen Leben.5

Interessanterweise ist auch in diesem Gedankenbild die Verge­
bung Gottes in ihrer Wirkung bis in das Jüngste Gericht hinein 
mehrpolig, also die zwischenmenschliche Vergebung einschließend 
oder zumindest mitbetreffend. Hier werden die mittelalterlichen Bil­
der von den Menschenmengen, die vor das Gericht ziehen, erinnert 
– ein weitaus sozialeres Bild vom ewigen Leben als das des ewigen 
Schlafes in Gottes Gegenwart, das sich – in einer Hochschätzung 
der Entmythologisierung biblischer Bilder – im liberalen Protestan­
tismus eingebürgert hat.6

Die Mehrpolarität erlaubt es nun nicht nur, den tatsächlichen 
Schaden vor Augen treten zu lassen, den die Sünde verursacht. 
Schon den mittelalterlichen Anselm von Canterbury muss man so 
verstehen, dass man nur im äquivoken Sinn sagen kann, man sündi­
ge Gott gegenüber, denn eigentlich, so sagt er, könne Gottes Ehre gar 
nicht verletzt werden.7 Vielmehr schadet es der gesamten Mensch­
heit, wenn man seine ordo nicht mehr respektiere. Und dann, so 
wäre dieser Gedanke zu entfalten, tritt konkreter Schaden bei den 
übrigen, in dieser missachteten ordo lebenden Geschöpfen auf. Die 
Ehre Gottes steht also schon hier eher schützend vor der ganzen 
mehrpoligen Welt – und ganz besonders vor denen, die Schaden zu 
erleiden drohen. Fassen wir sie mal mit dem Wort „Opfer der Sün­
de“ zusammen. Und dann wären wir bei der eigentlichen Funktion 

5 Vgl. Fuchs, Ottmar, Eschatologische Rettung als Raum „unerschöpflicher“ Satis­
faktion, in: Julia Enxing/Dominik Gautier (Hg.), Satisfactio. Über (Un-)Mög­
lichkeiten von Wiedergutmachung unter Mitarbeit von Wojczak, Dorothea, Bei­
hefte zur Ökumenischen Rundschau 122, Leipzig/Paderborn 2019, 58–88, 58–61.

6 Vgl. Gestrich, Christof, Die Seele des Menschen und die Hoffnung der Christen. 
Evangelische Eschatologie vor der Erneuerung, Frankfurt a.M. 2009, 188–192.

7 Siehe Anselm von Canterbury, CDH 14 und 15: Cur Deus Homo. Warum Gott 
Mensch geworden, lateinisch-deutsche Ausgabe, übersetzt von Franciscus Salesi­
us Schmitt OSB, Darmstadt 31970, 47.49; vgl. dazu Plasger, Georg, Die Not-Wen­
digkeit der Gerechtigkeit. Eine Interpretation zu „Cur Deus homo“ von Anselm 
von Canterbury, Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mit­
telalters – Neue Folge 38, Münster 1993; Pesch, Otto Hermann, Katholische Dog­
matik aus ökumenischer Erfahrung, Bd. 1/1, Ostfildern 2008, 720–734, 729 sowie 
meinen Beitrag: Link-Wieczorek, Ulrike, Wiedergutmachung statt Strafe. Zur 
versöhnungsethischen Aktualität der Satisfaktionstheorie, in: Themenheft Kirch­
liche Zeitgeschichte 26 (2013), 139–155, engl. in: Enxing/Gautier (s. Anm. 5), 89–
107.

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

137

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Praktik der Wiedergutmachung: Mit ihr kommen die Opfer zu 
Gesicht. Die Kombination aus Vergebung und Wiedergutmachung 
lenkt den Blick auf die Opfer, an denen es eigentlich ist, zu vergeben 
und deren Opferhaftigkeit durch Praktiken der Wiedergutmachung 
als solche anerkannt wird. Auch Gottes Vergebung ist also äquivok, 
irgendwie stellvertretend für die konkreten Opfer und deren eventu­
elles Unvermögen zu vergeben.

Was macht das alles mit unserem Ausgangsmodell? Ich denke 
mir das so: Das bipolare Ur-Modell, das den Menschen coram deo 
stellt, ist eine Kurzzusammenfassung einer mehrfachen Stellvertre­
tung Gottes im Versöhnungsgeschehen, in der die Glaubenden leben 
und sich verorten: Sie sehen Gott als Vertreter der Opfer, indem 
er den Tätern ihre Sünde offenlegt, ohne dass sie dabei zugrunde 
gehen. Sie sehen ihn damit auch als Vertreter der Täter, aber ohne 
ihnen das Tätersein zu nehmen. Allenfalls nimmt er die Last der Tat 
– in der reformatorischen Theologie spricht man gern von Erlösung 
als Trennung der Tat vom Täter. Das jedenfalls meint die Rede von 
der Vergebung: Anerkennung der Opfer als Opfer und Offenbarung 
der Täter als Täter unter Bewahrung ihrer Person.8 In der zweipoli­
gen Verkürzung verdichtet sich dies im Bild Gottes als Richter, in 
dem sowohl seine Rolle als Staatsanwalt als auch die als Verteidiger 
aufgesogen sind.

Welche Rolle spielt hier nun die Vorstellung von einer Wiedergut­
machung? Wiedergutmachung ist ein Phänomen bzw. eine Praktik 
in Beziehungen, in denen es zu einer Schädigung eines Beteiligten 
gekommen ist. Der Begriff lebt aus der Assoziation, dass dieser zu­
gefügte Schaden rückerstattet werden und dadurch die Beziehung 
repariert werden könnte. Er gehört also in den Zusammenhang 
von Prozessen der Versöhnung. So wie man aber weiß, dass etwas 
Getanes nicht einfach ungeschehen gemacht werden kann, weiß 
man während dieser Assoziation auch, dass eine wirkliche Wieder­
gutmachung eigentlich unmöglich ist. Mindestens ist sie davon ab­
hängig, dass sie sich nicht nur dem auszugleichenden Schaden ange­

8 Nicht erst seit meiner Mitarbeit im Graduiertenkollegs „Praktiken der Subjekti­
vierung“ erscheint mir diese These weit weniger selbstverständlich als sie in 
der evangelischen Theologie gemeinhin vertreten wird. Ähnlich geht es offenbar 
Ulrike Peisker, vgl. ihren kritischen Kommentar dazu: Peisker, Ulrike, Zwischen­
menschliche Vergebung. Phänomenologische Betrachtungen in protestantischer 
Perspektive, Religion in Philosophy and Theology 128, Tübingen 2024, 204f.

Ulrike Link-Wieczorek

138

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


messen erweist, sondern vor allem davon, dass der Empfänger, die 
geschädigte Person oder die geschädigte Gemeinschaft, die Wieder­
gutmachung als solche akzeptiert. Das kann freilich durch unglei­
che Machtverhältnisse auch erzwungen bzw. normativ angeordnet 
werden. Die Beispiele, die ich im Folgenden kurz anreißen werde, 
zeigen unterschiedliche Zusammenhänge, in denen Wiedergutma­
chung vorkommt: In der Politik im zwischenstaatlichen Bereich als 
Reparationen für Kriegsschäden oder Menschenrechtsverbrechen, 
im Strafrecht als relativ junges, neu hinzugekommenes Element, 
und schließlich im organisierten Versöhnungsprozess im innerkirch­
lichen Bereich.

2 Wiedergutmachung in Politik und Geschichte

Politisch ist der Begriff der Wiedergutmachung aus zwischenstaat­
lichen Regelungen nach kriegerischen Konflikten bekannt. Man 
spricht dann von Reparationen. Darunter werden im landläufigen 
Sinne Ausgleichszahlungen für die Schäden verstanden, die in einer 
kriegerischen Auseinandersetzung von der verloren habenden Partei 
verursacht worden sind. Daher steckt das Wort „reparare“ in dem 
Fremdwort, das Wort „Wiedergutmachung“ wird eigentlich seltener 
benutzt. Das wird eher als Ausgleichpraktik in moralisch aufgelade­
neren Übeln verwendet, wie etwa im Fall der sogenannten Wieder­
gutmachungszahlungen der Bundesrepublik gegenüber dem Staat 
Israel nach der Shoah.

Bleiben wir zunächst bei den Reparationen. Das Verständnis als 
Ausgleichszahlung für verursachte Schäden setzt voraus, dass es sich 
um Praktiken handelt, die ein künftiges Weiterleben, möglicherweise 
sogar als Zusammenleben, ermöglichen sollen. Oft geht es zumeist 
aber auch um den Ausgleich von Machtverhältnissen – die angrei­
fende Partei soll nicht wieder angreifen können, die geschädigten 
Sieger sollen einen Start zum neuen Leben bekommen. Der Histo­
riker Tobias Weger beschreibt den „Idealfall eines Reparationsvor­
gangs“ als drei Schritte:

– die Wiederherstellung des früheren Zustands, der vor dem Um­
stand bestand, der zur Reparation Anlass bietet (Naturalrestituti­
on). […]

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

139

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– Den Schadensersatz in Geld- oder Materialwert […], und
– Die moralische Genugtuung (Entschuldigung) durch das Einge­

ständnis der Schuld und Verantwortung.9

Weger weist darauf hin, dass in der modernen Geschichtsschreibung 
vor allem die ersten beiden Punkte als Reparationsprozesse bedacht 
werden. Der dritte, die moralische Klärung des Konfliktes, werde 
aber noch im 18. Jahrhundert unter dem Begriff Reparation juris­
tisch mitverstanden: „bey den Rechtsgelehrten“, so die Zedlersche 
Enzyklopädie aus jener Zeit, heiße der Begriff „allgemein so viel 
als die Genugthuung wegen der angethanen Beschimpffung.“10 Be­
griff und Sache der Reparationen nach Kriegen hätte sich demnach 
also auf die materiell-ökonomische Seite verengt. Diese spielt aber 
in der oben beschriebenen Weise einschließlich des Interesses am 
Machtausgleich schon im römischen Reich eine Rolle.11 Dabei finden 
die Kriegs-Reparationen in der Regel in einem nicht-ebenbürtigen 
Verhältnis der Beteiligten statt. Sie wurden somit oft von den nicht 
freiwilligen Gebern als eine aufgezwungene Bestrafung empfunden, 
obwohl die Empfänger-Staaten durchaus nicht immer und nicht nur 
den Ruin des Geber-Landes anstrebten. Für Weger taucht hier die 
Frage nach Übergabeformen auf, die verhinderten, dass der Geber, 
also die Partei, die zahlen muss, seine/ihre Würde verliere. Blickt 
man auf die jüngere Historie von Reparationen nach Kriegen, so 
scheint Versöhnung nicht ausdrückliches Ziel dieser Zahlungen 
zu sein, aber doch eine Ermöglichung von mehr oder weniger ge­
meinsamer Zukunft. Dazu gehört die Reparation durchaus auch als 
Schuldeingeständnis der Zahlenden. Eine Wiederherstellung des Zu­
standes von vor dem Krieg, wie es in Wegers Beschreibung des Ide­
als der Instanz von Kriegsreparationen heißt, gibt es in der Realität 
eigentlich nicht, besonders nicht, so Weger, „im Falle von schweren 
Kriegszerstörungen oder dem Verlust von Menschenleben“.12

9 Weger, Tobias, Führen Reparationen zu Versöhnung? Ausgewählte Beispiele 
aus der Geschichte, in: Veronika Hoffmann/Ulrike Link-Wieczorek/Christof 
Mandry (Hg.), Die Gabe. Zum Stand der interdisziplinären Diskussion, Frei­
burg/München 2016, 346–364, 346.

10 A.a.O., 347 mit Hinweis auf: Lemma „Reparation“, in: Johann Heinrich Zedler, 
Grosses vollständiges Universallexicon 31, Leipzig/Halle 1741, 634.

11 Weger (s. Anm. 9), 348.
12 A.a.O., 346.

Ulrike Link-Wieczorek

140

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ist erst recht nicht der Fall im nun „Wiedergutmachungsab­
kommen“ genannten Vertrag der Bundesrepublik Deutschland mit 
dem Staat Israel 1953. Drei Tage hatten die Abgeordneten in der 
Knesseth hitzig debattiert und schließlich in einer äußerst knappen 
Abstimmung für die Annahme votiert.13 Die Zahlung von drei Mil­
liarden DM ging an den Staat Israel, der es unter den konkreten 
Opfern aufteilte.

Anders funktionierte die Reparation im Fall der Entschädigung 
für noch lebende Zwangsarbeiter nach 1990. Auch hier gab es 
Debatten und auch hier konnte man nicht davon ausgehen, mit 
Zahlungen das Schicksal der Betroffenen „wiedergutgemacht“ zu 
haben. Die Zahlenden waren neben dem Staat der Bundesrepublik 
Deutschland solche Unternehmen, die damals von der Zwangsar­
beit profitiert hatten. Gemeinsam (50 % Staat, 50 % Unternehmen) 
wurde in einen Fonds eingezahlt, aus dem die konkreten Entschä­
digungssummen für die Betroffenen entnommen werden konnten. 
Die Empfänger mussten nachweisen können, Betroffene zu sein. 
Die persönliche Ebene der „Entschädigungszahlungen“ ist in diesem 
Fall im Zentrum, so sehr, dass manche Unternehmen anzweifelten, 
tatsächlich in der Rechtsnachfolge der damals beteiligten Firmen 
zu sein. Zwar eingebettet in einen gesellschaftlichen Diskurs und 
eventuell unter einem gewissen öffentlichen Druck erfolgten die 
Zahlungen in den Fonds juristisch gesehen jedoch freiwillig. Die 
Empfänger der Zahlungen waren durchweg alte Menschen, und 
die Summen, die sie bekamen, waren eher eine symbolische als 
eine materielle Entschädigung. Aber sie waren vielleicht doch in 
ihrer ganzen Komplexität eine unvollkommene tatsächliche Wieder­
gutmachungsleistung, denn sie flossen aus dem zwar indirekten, 
aber doch durchaus bewussten Schuldeingeständnis der beteiligten 
Unternehmen und einer letztlich gesamtgesellschaftlich im Diskurs 
deutlichen Anerkennung der Opfer. Diese wurden durch die sym­
bolische Anerkennung nicht genötigt, öffentlich oder auch nur pri­
vat zu vergeben. Vergebung, wenn sie denn irgendwo aus diesen 
Wiedergutmachungszahlungen erfolgte, war nicht ihre Bedingung, 
allerhöchstens eine bleibende Hoffnung.

13 A.a.O., 360.

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

141

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischenüberlegungen:
Die Funktion der Wiedergutmachung im Versöhnungsprozess ist 
eine spezifische. Sie wird nicht erfasst mit dem Interesse an Scha­
densausgleich, das bei den Kriegsreparationen leitend ist. Aber auch 
schon da ist ein Hauch dessen mitschwingend, was in ausdrück­
lichen Versöhnungskontexten mit Wiedergutmachung verbunden 
wird: Eine Übernahme der Täter:innen von Verantwortung für ihre 
Taten, klassischerweise sichtbar an Zeichen von Reue und Buße.14 
Beide sind im zwischenmenschlichen Akt der Wiedergutmachung 
enthalten, ohne in einzelnen getrennten Schritten differenzierbar zu 
sein. Wiedergutmachung ist in erster Linie an die Geschädigten, die 
Opfer, gerichtet. Und als solche sollte sie freiwillig sein. Insofern geht 
Wiedergutmachung, wie ich den Begriff hier verwenden will, über 
den der Reparation hinaus. Das kann man auch wunderbar sehen in 
der Entwicklung der Reform des Strafrechtes in Deutschland. Dazu 
jetzt:

3 Wiedergutmachung im Strafrecht

Das deutsche Strafrecht ist seit dem Jahr 1980, besonders in den 
1990er und Anfang 2000er Jahre reformiert worden, und zwar aus­
drücklich unter dem Aspekt der „Opferorientierung“, sowohl im 
Strafprozess wie im Strafvollzug.15 Wir kennen dies heute hauptsäch­
lich durch die Vertretung der Nebenkläger und -klägerinnen, in 
der Regel Angehörige des Opfers bzw. getöteten Menschen. Das 
gibt es in deutschen Gerichtsprozessen erst seit 1986.16 Opferorien­
tierung im Justizvollzug gibt es seit den 1990er Jahren, zunächst 

14 Vgl. dazu auch Link, Christian, „… wie auch wir vergeben unsern Schuldi­
gern“. Anmerkungen zur religiösen und politischen Semantik der „Wiedergut­
machung“, in: Hans-Peter Großhans u.a. (Hg.), Schuld und Vergebung. FS für 
Michael Beintker zum 70. Geburtstag, Tübingen 2017, 275–287.

15 Vgl. dazu Höffler, Katrin/Jesse, Christiane/Bliesener, Thomas (Hg.), Opferorien­
tierung im Strafvollzug, Göttinger Studien zu den Kriminalwissenschaften 34, 
Göttingen 2019.

16 Siehe Barton, Stephan, Die Reform der Nebenklage. Opferschutz als Herausfor­
derung für das Strafverfahren, URL: https://www.uni-bielefeld.de/fakultaeten/r
echtswissenschaft/ls/barton/publikationen/JA-2009-753-759-Die-Reform-der-N
ebenklage.pdf (Zugriff: 13.4.2025).

Ulrike Link-Wieczorek

142

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-bielefeld.de/fakultaeten/rechtswissenschaft/ls/barton/publikationen/JA-2009-753-759-Die-Reform-der-Nebenklage.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-bielefeld.de/fakultaeten/rechtswissenschaft/ls/barton/publikationen/JA-2009-753-759-Die-Reform-der-Nebenklage.pdf


im Jugendstrafrecht und später auch für Erwachsene Zug um Zug 
in allen bundesdeutschen Ländern. Diese Regelungen sind unter 
dem Begriff „Täter-Opfer-Ausgleich“ bekannt. In diesem bekommt 
das Phänomen der „Wiedergutmachung“ eine besondere Rolle: Wie­
dergutmachung wird nicht durch ein Gericht verordnet, sondern 
zwischen Täter und Opfer ausgehandelt. Das ist sowohl vor wie auch 
nach dem Gerichtsurteil und der Festsetzung der Strafe möglich.17 
Sie kann dem materiellen Ausgleich des zugefügten Schadens die­
nen, wird aber generell als Zeichen der ernsthaften Übernahme von 
Verantwortung für die Tat auf seitens des Täters oder der Täterin 
verstanden. So ist ein annähernd entsprechender Ausgleich des ma­
teriellen Schadens meist gar nicht möglich, aber – so ein Bericht aus 
der JVA Kiel über das dort praktizierte Training zur Opfer-Empathie 
– es können zwischen Täter:in und Opfer Wiedergutmachungszei­
chen wie Aufräumen der Garage oder regelmäßige Fahrdienste als 
Wiedergutmachungszeichen „gefunden“, geplant, praktiziert und auf 
der Seite des Opfer akzeptiert werden.18 „Zeichen“ ist hier mehr 
als ein Blumenstrauß zur Versöhnung, denn die gefundenen Wieder­
gutmachungsaktionen betreffen durchaus den Ort und die Art des 
angerichteten Schadens – hier: ein gestohlenes Auto.

Im neueren Strafrecht spricht man auch von „symbolischer Wie­
dergutmachung“. Auch das ist nicht ein Blumenstrauß, sondern z.B. 
eine Dienstleistung in einer sozialen Institution (Krankenhaus o.ä.), 
wenn die Tat eher die Allgemeinheit als ein konkretes Opfer schädigt 
– z.B. Missachtung des Verkehrsrechts in Form von Trunkenheit am 
Steuer, Wirtschaftskriminalität oder Umweltschädigung.19

In der Bedeutung einer Mischung aus juristischer Wiedergutma­
chung im Täter-Opfer-Ausgleich und juristischer symbolischer Wie­
dergutmachung treffen wir den Begriff im Zusammenhang mit Ver­
söhnungsprozessen im sozialpolitischen Bereich. Als Beispiel möch­
te ich in meinem letzten Abschnitt auf ein Versöhnungsprojekt im 
nach-genozidären Ruanda eingehen, in denen von „symbolic repara­

17 Siehe Meier, Bernd-Dieter, Strafrechtliche Sanktionen, Berlin 52019, 416ff.
18 Hagenmaier, Martin, Vom aufregenden Projekt zum schnöden Alltag. Opferem­

pathie im Strafvollzug, in: Katrin Höffler/Christiane Jesse/Thomas Bliesener 
(Hg.), Opferorientierung im Strafvollzug, Göttinger Studien zu den Kriminal­
wissenschaften 34, Göttingen 2019, 85–106.

19 Vgl. Meier (s. Anm. 17), 412–413; vgl. auch Laue, Christian, Symbolische Wieder­
gutmachung, Schriften zum Strafrecht 118, Berlin 1999.

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

143

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion“ gesprochen wird. Hier werden wir dann wieder zurückkehren 
in die Theologie.

4 Kirchliche Versöhnungsprojekte in Ruanda: symbolic 
reparation

Die katholische Theologin Katharina Peetz forschte in ihrem Habi­
litations-Projekt über Versöhnungsprojekte im post-genozidären Ru­
anda.20 Ich bin durch unser gemeinsames ökumenisches DFG-Netz­
werk-Projekt auf diese Forschungen aufmerksam geworden, an dem 
auch die evangelische Theologin Katharina von Kellenbach teilge­
nommen hat. Diese forschte bekanntlich über die Haltung von Na­
zi-Tätern zu ihrer Verstrickung mit dem Regime mit dem Ergebnis, 
dass die von ihr befragten Menschen keine Reue- und Schuldgefühle 
hätten, sondern sich eher selbst als Opfer fühlten.21 In Bezug auf 
die evangelische Theologie der Versöhnung fordert sie eine größere 
Aufmerksamkeit für die Notwendigkeit von „satisfactio“:

Die reformatorische Kritik an der katholischen Bußlehre und insbeson­
dere der satisfactio opere macht es ungeheuer schwierig, die Täter in 
die Verantwortung gegenüber den Opfern zu nehmen. Der dritte Schritt 
der katholischen Bußlehre, die satisfactio opere, scheint mir aber einen 
Ansatzpunkt zu bieten, den Opfern eine Rolle im christlichen Versöh­
nungsprozess einzuräumen.22

Wie das auf katholischer Seite praktisch aussehen kann, zeigt Katha­
rina Peetz in ihrem Ruanda-Projekt.23 Sie schildert darin ein Versöh­

20 Peetz, Katharina, Erzählte Versöhnung. Narrative Ethik und christliche Glau­
benspraxis in Ruanda nach dem Genozid, Studien zur Theologischen Ethik 163, 
Basel/Würzburg 2023.

21 Kellenbach, Katharina von, Theologische Rede von Schuld und Vergebung als 
Täterschutz, in dies./Björn Krondorfer/Norbert Reck (Hg.), Von Gott reden im 
Land der Täter. Theologische Stimmen der dritten Generation seit der Shoah, 
Darmstadt 2001, 46–67.

22 Kellenbach, Katharina von, Christliche Vergebungsdiskurse im Kontext von NS-
Verbrechen. Ein protestantisches Plädoyer für eine revitalisierte Bußlehre, in: 
Lucia Scherzberg (Hg.), Theologie und Vergangenheitsbewältigung, Paderborn 
2005, 178–196, 192.

23 Vgl. zum Folgenden Peetz, Katharina, Practices of Symbolic Reparation in Post-
Genocide Rwanda, in: Julia Enxing/Dominik Gautier (Hg.), Satisfactio. Über 

Ulrike Link-Wieczorek

144

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungsprojekt der katholischen Kirche, in dem neben einem Schuld­
bekenntnis der ruandischen katholischen Bischöfe, auf das ich jetzt 
nicht eingehen möchte, Versöhnungsarbeit „at the grassroots“ orga­
nisiert wurde. Im Prinzip ähnelt es dem südafrikanischen Konzept 
der Wahrheitskommission oder auch der eben erwähnten juristi­
schen Praktik des Täter-Opfer-Ausgleichs, allerdings als rein kirch­
lich betriebenes Projekt. Über einen Zeitraum von Monaten oder 
Jahren wurde in Nachbarschaftsgruppen Versöhnungsarbeit mit Tä­
ter:innen und Opfern geleistet. Dafür gibt es bis 2011 das Modell 
der christlichen Gacacas, beruhend auf der gleichnamigen einhei­
mischen para-juristischen Konfliktlösungsmethode, und schließlich 
deren Folgeprojekt „Healing of Wounded Hearts“. Beide Projekte 
sind dadurch gekennzeichnet, dass die Kirche im wörtlichen Sinne 
den Raum für die Begegnungen von Täter:innen und Opfern bildet. 
Diese verstehen sich beide – als Glieder der Kirche – jeweils auch co­
ram-deo-stehend und können so auch spirituell angesprochen wer­
den. Das ist natürlich nicht leicht auf andere Kontexte übertragbar, 
aber es gibt Einblick in die Grundidee der satisfactio operis und ihrer 
Entstehung schon in der altkirchlichen Bußpraxis.24

Die mörderischen Ereignisse in Ruanda passierten 1994, also un­
gefähr 20 Jahre vor den Versöhnungsprozessen in diesen Projekten. 
Die Versöhnungs-Projekte orientierten sich in ihrer Struktur an dem 
ruandischen christlichen Gacaca-Modell in Kombination mit der 
Bußtradition der Alten Kirche. In letzterer wurden die Täter:innen 
schwerer Sünden bekanntlich für eine Zeit von der Eucharistie (und 
somit auch vom gesellschaftlichen Leben an sich) ausgeschlossen, 
um nach einer Zeit der Buße wieder feierlich inkludiert zu werden.25 

In Ruanda war nun diese Bußzeit gefüllt von Begegnungen zwischen 
Täter:innen und Opfern. Sie tauschten sich über die Verletzungser­

(Un-)Möglichkeiten von Wiedergutmachung unter Mitarbeit von Wojczak, Do­
rothea, Beihefte zur Ökumenischen Rundschau 122, Leipzig/Paderborn 2019, 
261–282.

24 Vgl. Ohst, Martin, Art. Buße IV. Christentum, 2. Kirchengeschichte, in: Religi­
on in Geschichte und Gegenwart 2, 41999, 1910–1918, 1910–1912; Pesch, Otto 
Hermann, Die Geschichte Gottes mit den Menschen, Katholische Dogmatik 
aus ökumenischer Erfahrung, Bd. 2, Ostfildern 2010, 652–654.; Sattler, Doro­
thea, Gelebte Buße. Das menschliche Bußwerk (satisfactio) im ökumenischen 
Gespräch, Mainz 1992, 50–73.

25 Vgl. Peetz (s. Anm. 23), 276–278.

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

145

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fahrungen aus, und die Täter:innen wurden zur Einsicht in ihre 
Verantwortung für das Leben der Opfer bis in die Gegenwart hinein 
bewegt. Beide Gruppen wurden über einen langen Zeitraum kate­
chetisch begleitet. Leitend dabei war eine Definition von „schweren 
Sünden“ als gegen Gott, gegen die Gesellschaft, gegen die Kirche 
und gegen „eure Brüder und Schwestern“ gerichtete Akte. Hier 
geschieht also zweierlei: zum einen wird die Instanz G-O-T-T aus­
drücklich als Raum-schaffend eingeführt und angesprochen, zum 
andern aber wird gerade diese Bipolarität aufgebrochen in eine 
Mehrpoligkeit. Katharina Peetz interpretiert schon das als einen 
Akt der „symbolischen Wiedergutmachung“ (symbolic reparation): 
„First of all, the definition and recognition of genocide crimes as 
the gravest of sins committed to ‚God, the society, the Church and 
your brothers and sisters‘ is in itself an act of symbolic reparation.“26 

In meinen Worten gesagt: das Aufklappen der Gott-Mensch-Dimen­
sion in die Gott-Mensch-Menschen-Dimension zielt faktisch auf die 
Opfer. Von den Täter:innen wird nur gesprochen, indem die Opfer 
mit in den Blick genommen werden. Im Verfahren wurde deutlich 
gemacht, dass auch die Leugnung des Genozids eine schwere Sün­
de sei. Die Opfer hätten dadurch eine höchste Anerkennung ihres 
Opferstatus und der erlittenen Verwundungen gespürt, schreibt Ka­
tharina Peetz.27 Denn so sei deutlich geworden, dass die Täter:innen 
nicht isoliert von ihnen, den Opfern, ihre Sünde Gott gegenüber 
bekennen und vergeben lassen können. Vielmehr bildete – wieder 
in meinen Worten – G-O-T-T eine Art Kreis um Täter:innen und 
Opfer herum und bot so den Begegnungsraum und die „Luft“, die 
darin geatmet wurde. Das kommt, weil alle Beteiligten sich in dem 
Glaubensbewusstsein treffen konnten, dass Gott den Beteiligten je­
weils spezifisch beistehe: den Tätern:innen beim Bekennen ihrer 
Taten, den Opfern beim Aushalten des Geschehenen. Man kann 
also sagen, dass durch das Aufklappen der Bipolarität hier deutlich 
ein kritisch-erhaltender, begleitender und schützender Gott vor das 
innere Auge der Beteiligten tritt – ganz ähnlich wie bei den Kindern 
in der oben erwähnten religionspädagogischen Studie von Katharina 

26 A.a.O., 274 (Aufnahme eines Zitats aus Focus Group by the author with sensitiz­
ers of the „Healing of Wounded Hearts program“, Mushaka, Rwanda, October 1, 
2017).

27 A.a.O., 263.

Ulrike Link-Wieczorek

146

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Szagun.28 Die begleitende Katechese in diesem Projekt, wie sie von 
Katherina Peetz beschrieben wird, scheint mir in der Überzeugung 
agiert zu haben, dass die Täter:innen in einer Verstärkung des Ge­
fühls der Nähe des vergebenden Gottes ermutigt wurden, die Bitte 
um Versöhnung an die Opfer zu richten und ihre Perspektivenver­
änderung (Reue) in der Form von Wiedergutmachungsaktionen zu 
zeigen. Katharina Peetz beschreibt das so: „It is only God – people 
in Rwandan grassroots projects believe – who can enter the hearts of 
the victims so that they can accept the perpetrators’ acts of symbolic 
reparation.“29 (Ich vermeide das Wort Vergebung an dieser Stelle, 
weil es m.E. zur Freiheit des von Gott umrahmten Versöhnungspro­
zesses auch denkbar sein muss, dass es Versöhnung ohne Vergebung 
geben kann und wohl auch häufig gibt).30 Interessanterweise greift 
Peetz hier nicht auf eine Verbindung von Gottes Vergebung und 
Menschen-Vergebung im Konzept der Analogie zurück. Der Blick 
Gottes in das Herz der vor ihm Betenden wird jedenfalls nicht aus­
drücklich als ein Vergebungsakt bezeichnet. Damit bleibt deutlich, 
dass die zwischenmenschliche Vergebung nicht durch Gottes „Verge­
bung“ ersetzt, sondern allenfalls ermöglicht gedacht werden kann. 
„Vergebung“ meint in den beiden Beziehungen nicht dasselbe.31 Aber 

28 Siehe Szagun (s. Anm. 2).
29 Peetz (s. Anm. 23), 279.
30 Dieser Gedanke wird von Katharina Peetz nicht erwogen. Zu diesem Themen­

schwerpunkt findet die Theologin am ehesten Gesprächspartner:innen in der 
Philosophie und in der Literatur; vgl. zuletzt Link-Wieczorek, Ulrike, Schuldig 
gegenüber wem? in: Georg Pfleiderer/Dirk Evers (Hg.), Sünde, Schuld, Scham 
und personale Integrität. Zur neueren Debatte um theologische Anthropologie, 
Veröffentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie 66, Leip­
zig 2022, 89–105, 98–105 sowie dies., Die Rolle Gottes bei der Vergebung. FS für 
Dorothea Sattler, 2026, in Druckvorbereitung.

31 Mit ausgesprochenem Gewinn zu lesen sind hier die Ausführungen von Ulrike 
Peisker, die sich unter Berufung auf die protestantische Form der Rechtferti­
gungslehre dafür ausspricht, Gottes Vergebung und zwischenmenschliche Ver­
gebung weder als Analogieverhältnis noch als Aufforderung zur imitatio dei 
verstehen zu müssen. Vielmehr seien sie als phonetisch gleichlautende, aber 
inhaltlich unterschiedliche Zusammenhänge miteinander verbunden, als Ho­
monyme (wie in einem Teekessel-Rätsel). Für diesen Gedanken habe ich große 
Sympathie, weil er einer Verbegrifflichung wehrt. Er wird in katholischer Tradi­
tion wahrscheinlich von nicht wenigen Menschen in der Analogieregel des IV. 
Laterankonzils von der immer größeren Unähnlichkeit Gottes gesehen, ist aber 
als Homonym gefasst scharfkantiger. Aber man sollte in dem Gleichklang der 

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

147

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man kann – in der Sprache der Rechtfertigungslehre – sagen: Die 
empfangene Vergebung bzw. zugesprochene Anerkennung durch 
Gott motivierte zur Versöhnungsbitte an die Opfer – nicht als deren 
Bedingung, sondern als deren Ermöglichung. Gern wird das in der 
Theologie als eine chronologische Reihenfolge beschrieben: Zuerst 
werde die „Vergebungsluft“ Gottes erfahren, dann der Mut zur eige­
nen Versöhnungsaktion gebildet, nicht umgekehrt. Aber wer weiß es 
denn wirklich, ob es dem göttlichen Sich-Klarmachen, seinem Geist, 
nicht auch umgekehrt gelingen möge? Ob wir nicht auch denken 
dürften, dass zwischenmenschliche Erfahrungen eine Ahnung von 
Gottes Ermöglichung erzeugen können? Sollte man das wirklich 
auch als Protestant:in nicht denken dürfen? Sollte man sich nicht 
eher von Gerhard Sauter an die „Unanschaulichkeit der Rechtferti­
gung“ (nicht der Rechtfertigungslehre!) erinnern lassen und darin 
die Linearität der Zeit aufgehoben sehen?32

Eine entscheidende Rolle bei der zwischenmenschlichen Versöh­
nung spielen nun Akte der „symbolic reparation“, wie Katharina 
Peetz und andere Forschende sie nennen.33 Der Begriff wird hier et­
was anders verwendet als im Strafrecht. In Anlehnung an die kirch­

Worte doch noch die Aufforderung hören, sich über ihren (Nicht)Zusammen­
hang Gedanken zu machen bzw. ihn mit-assoziieren zu lassen. Mein Vorschlag, 
sich von dem Bild des Aufklappens der Zweipoligkeit in die Drei-bis Vierpolig­
keit leiten zu lassen, verfolgt, so scheint es mir, dieselbe Intention wie Peisker; 
siehe Peisker (s. Anm. 8), 203–218. Ein weiterer interessanter Vorschlag in diese 
Richtung kommt von Frank Martin Lütze, der in Bezug auf die Vergebung 
Gottes einen Bildwechsel vorschlägt: Statt vom Vergeben als Lossprechen Gottes 
von der Schuld könnten wir (im Gottesdienst) vom Versprechen Gottes reden, 
die Schuld auch in den noch offenen Vergebungsprozessen mitzutragen: Lütze, 
Frank M., Im Angesicht der Schuld. Liturgische Wege zur Entwicklung von 
Schuldfähigkeit, in: Alexander Deeg/Irene Mildenberger/Wolfgang Ratzmann 
(Hg.), Angewiesen auf Gottes Gnade. Schuld und Vergebung im Gottesdienst, 
Leipzig 2012, 59–76, 72–75.

32 Vgl. Sauter, Gerhard, Art. Rechtfertigung IV. Das 16. Jahrhundert, in: Theologi­
sche Realenzyklopädie 28, 1997, 328–336, 330. Vgl. dazu auch meine Überlegun­
gen: Link-Wieczorek, Ulrike, Auf keinen Fall ein Heilsprozess? Überlegungen 
zur kritischen lutherischen Rezeption der „Gemeinsamen Erklärung zur Recht­
fertigungslehre“ in Deutschland, in: Uwe Swarat/Johannes Oeldemann/Dagmar 
Heller (Hg.), Von Gott angenommen, in Christus verwandelt. Die Rechtfer­
tigungslehre im multilateralen ökumenischen Dialog, Beihefte zur Ökumeni­
schen Rundschau 78, Frankfurt a.M. 2006, 66–94, 86–87.

33 Vgl. die Literaturangaben bei Peetz (s. Anm. 23).

Ulrike Link-Wieczorek

148

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Bußpraktiken werden darunter Aktionen im Versöhnungspro­
zess verstanden, die Umkehr, Reue und Bereitschaft zur Verantwor­
tungsübernahme zum Ausdruck bringen, und zwar non-verbal prak­
tisch. Katharina Peetz u.a. nennen sie „tangible actions“34. Es handelt 
sich dabei nicht eigentlich um das, was wir „Symbolhandlungen“ 
nennen würden, sondern viel spezifischer um eine praktische Unter­
stützung der Opfer in ihrem gegenwärtigen Leben – eine Wieder­
gutmachung im Bewusstsein all ihrer nur möglichen Begrenztheit, 
aber in der der Täter oder die Täterin sich doch deutlich etwas ab­
verlangt. Damit „zeigt“ er oder sie dem Opfer aber nicht nur etwas, 
sondern hilft ihm praktisch. So bittet er oder sie non-verbal um Ver­
söhnung, aber er oder sie ermöglicht schon durch die praktischen 
„tangible actions“ eine Ahnung von einem trotz allem wieder ermög­
lichten gemeinsamen Leben. Wir kennen das eigentlich im Ansatz 
schon aus dem Strafrecht und dem Täter-Opfer-Ausgleich. Kathari­
na Peetz berichtet von Täter:innen, die nach einem Gerichtsprozess 
bereits Jahre im Gefängnis gesessen hatten und nun als entlassene 
Täter:innen irgendwie um die Wiederaufnahme in die Gesellschaft 
bitten mussten. Im Rahmen des „Healing of wounded hearts“ ent­
scheidet sich ein solcher Täter zur Säuberung der Bananenplantage 
der Witwe des vom Täter Erschlagenen, die dadurch zur Teilnahme 
an dem Projekt „Healing of wounded hearts“ bewegt wird.35 Man 
kann also sagen, dass eigentlich der gesamte Prozess von Aktionen 
der symbolischen Wiedergutmachung bestimmt ist, von der Bitte 
um Mitmachen bis zu seiner Durchführung und dem immer vor­
läufigen Ende. Häuser werden wiederaufgebaut, Feldarbeit geleistet, 
über längere Zeiträume hinweg Wasser geholt oder überhaupt eine 
lebenslange weitere Begleitung und Unterstützung der Opfer-Familie 
praktiziert.36

Dies alles wird nun eingerahmt durch ein freiwilliges Ausge­
schlossenwerden von den Sakramenten. Wie in der Alten Kirche 
nehmen diese Büßenden also sichtbar nicht an der Eucharistie teil. 
Katharina Peetz betont, dass niemand von ihnen dazu gezwungen 
werde. Eine Unsicherheit über die Echtheit der Freiwilligkeit wird 
wohl auch hier bleiben, wie sie schon im Bußsakrament stets mit­

34 A.a.O., 270.
35 A.a.O., 274.
36 A.a.O., 270.

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

149

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


läuft.37 In Südafrika hat man darum auch auf Reuebekundungen 
als Bedingungen des Versöhnungsprozesses zu verzichten versucht.38 

Hier steht der Ausschluss von den Sakramenten als öffentlich sicht­
bare Einsicht in die Schwere der Sünde der Täter:innen und in 
die Notwendigkeit der Umkehr. Die Aneinanderreihung von Akten 
der symbolischen Wiedergutmachung, im Prozess der Begegnungen 
von Täter:in und Opfer gefunden, werden ernst genommen als 
Möglichkeit, Zeichen der Umkehr zu zeigen und somit als Zeichen 
für Aufrichtigkeit angenommen zu werden, damit ein Weg in die 
gemeinsame Zukunft möglich werde. Nach dem Ende der Bußzeit 
wird der:die Täter:in in einem großen Fest wieder in die Gemeinde 
aufgenommen.

5 Resümee

Wiedergutmachung fungiert also in den dargestellten Beispielen als 
Signal an die Opfer, die in der klassischen theologischen Sprache 
von der Vergebung Gottes unsichtbar und unhörbar werden. Sie 
findet sich aber durchaus nicht nur im theologisch-kirchlichen Zu­
sammenhang. Hier ist aber wichtig, dass Gott nicht als Empfänger 
der Wiedergutmachung zu verstehen ist, sondern eher als deren Er­
möglicher. In der bipolaren Rede geht das verloren. Klappt man die 
Bipolarität auf, so kommt man vom Gegenüber-Gott zum begleiten­
den, ermöglichenden, ermutigenden Gott. In diesem Sinn versteht 
Ottmar Fuchs die Theologie Anselm von Canterburys als eine Bewe­
gung von der Schuldsensibilität hin zur Leidenssensibilität Gottes in 
Christus.39

Gottesglaube wäre zu verstehen als eine Einladung, auf die Ge­
wissheit zu setzen, dass Versöhnung inklusive ihrer Praktiken prinzi­
piell eine realistische Möglichkeit ist – nicht Traum, sondern Wirk­

37 In der Geschichte der Bußtheologie ist gerade mit diesem Problem intensiv 
gerungen worden, vgl. Link-Wieczorek, Ulrike, Contritio Cordis. Reue und 
Scham in der Bußtheologie, in: Julia Enxing/Katharina Peetz (Hg.), Contritio. 
Annäherungen an Schuld, Scham und Reue unter Mitarbeit von Dorothea 
Wojtczak, Beihefte zur Ökumenischen Rundschau 114, Leipzig 2017, 48–72.

38 Vgl. dazu meine Ausführungen in Link-Wieczorek (s. Anm. 37), 68–71 inkl. der 
dort genannten Literatur.

39 Fuchs (s. Anm. 5), 81–84.

Ulrike Link-Wieczorek

150

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit. Auf diese Wirklichkeit zu setzen heißt, Praktiken der Ver­
söhnung und Sensibilität für die Leiden der Opfer der Sünde in all 
ihrer Fragmentarität immer wieder neu zu wagen. Dabei gilt es, Wie­
dergutmachungsaktionen in Versöhnungsprozessen zu unterschei­
den von Reparationen, die einen materiellen Schaden ausgleichen 
sollen. Wiedergutmachung in Versöhnungsprozessen hat einen hoch 
zeichenhaften Charakter und wird in dem Bewusstsein geübt, damit 
einen zwischenmenschlichen Schaden nicht wirklich ausgleichen zu 
können (vgl. „Entschädigungen“ für Zwangsarbeiter:innen). Somit 
ist der Erfahrungshintergrund des Begriffs dem zwischenmenschli­
chen Bereich zuzuordnen. Für die Verwendung für ein Vergebungs-
Konzept auf der Gott-Mensch-Ebene kann die Wiedergutmachung 
m.E. als eine (Rück)Projektion der zwischenmenschlich erfahrbaren 
Versöhnungspraktiken auf die Gott-Mensch-Ebene betrachtet wer­
den. Dies ist in der katholischen theologischen Sprachwelt ebenso 
wie wohl in der evangelisch-pietistischen eine vertraute Konstrukti­
on. Sie muss nicht mit einem Entschädigung fordernden (werkge­
rechten) Gottesbild erklärt werden, sondern zunächst einmal mit 
dem Bedürfnis, das Gott-Mensch-Verhältnis tatsächlich als ein per­
sönliches zu denken (und zu fühlen). Darin hätte der Mensch eine 
Mitwirkung im göttlichen „Beziehungsleben“,40 ein Argument, das 
in der katholischen Theologie in der Debatte um Entstehung und 
Verteidigung der Gemeinsamen Erklärung der Rechtfertigungslehre 
bis 1999 und in den darauffolgenden Jahren verwendet worden ist. 
Das evangelische Rechtfertigungsmodell verzichtet auf diese Wech­
selwirkung, um die mit der Gnade Gottes geschenkte Freiheit und 
damit eine Loslösung vom zwischenmenschlich erfahrbaren Versöh­
nungsgeschehen und den darin irgendwie notwendigen Schritten 
denkbar zu machen.41 Bekanntlich können sich beide Konzepte 
auf biblische Textzusammenhänge beziehen.42 Die eigentliche Kunst 

40 Vgl. Werbick, Jürgen, Selbst-Gegebenheit als Gottesgabe. Respons auf den Bei­
trag von Hans-Christoph Askani, in: Ökumenische Rundschau 60 (2011), 155–
159, und Hoffmann, Veronika, Rechtfertigung als Gabe der Anerkennung, in: 
Ökumenische Rundschau 60 (2011), 160–177.

41 Vgl. dazu Peisker (s. Anm. 8), 189–203.
42 Vgl. die unterschiedlichen Konzepte der 5. Vaterunserbitte im Matthäus- und im 

Lukasevangelium bzw. im Vergleich mit der paulinischen Rechtfertigungslehre, 
so Körtner, Ulrich H.J., Vergebung! Die fünfte Bitte des Vaterunser im Licht der 
paulinischen Rechtfertigungslehre, in: Hans-Peter Großhans u.a. (Hg.), Schuld 

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

151

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besteht wahrscheinlich darin, die Konzepte nicht in einem Entwe­
der-Oder-Verhältnis zu sehen. Für die Wiedergutmachung im Gott-
Mensch-Verhältnis scheint es mir einleuchtend, dass hier eine be­
wusst aus dem zwischenmenschlichen Bereich geliehene Sprache 
verwendet wird, was nur zum Teil mit der Analogielehre verstan­
den werden kann.43 Vor allem geht es, so meine Interpretation, 
darum, Gott in dem gesamten Versöhnungsprozess in je spezifisch 
stellvertretender Funktion für alle Beteiligten wirksam zu denken 
(als Ankläger, als Verteidiger, als Richter) – und in der gebetsmäßi­
gen Ansprache hinzuzubitten.44 Das wäre im Grunde ein pneumato­
logisches Konzept, das dem in den obigen Ausführungen mehrfach 
begegnenden Gottesbild eines begleitenden Gottes entspricht. Man 
könnte es auch in eine weisheitliche Theologie implementieren.45

und Vergebung. FS für Michael Beintker zum 70. Geburtstag, Tübingen 2017, 
219–233; sowie Peisker (s. Anm. 8), 218–225.

43 Vgl. Anm. 31.
44 Vgl. dazu meinen Versuch, die Satisfaktionstheorie Anselm von Canterburys als 

ein Konzept der Versöhnung im Sinne der restaurative justice und die Gottes­
rede als Bekenntnis der Ermöglichung von aufrichtender Gerechtigkeit durch 
Gott zu lesen: Link-Wieczorek (s. Anm. 7).

45 Vgl. dazu Huizing, Klaas, Scham und Schuld. Fluchtlinien einer Präventivethik 
und Weisheitstheologie, in: Georg Pfleiderer/Dirk Evers (Hg.), Sünde, Schuld, 
Scham und personale Integrität. Zur neueren Debatte um theologische Anthro­
pologie, Veröffentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie 
66, Leipzig 2022, 163–181.

Ulrike Link-Wieczorek

152

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133 - am 21.01.2026, 00:08:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

