Ulrike Link-Wieczorek

Wiedergutmachung im Prozess der
Versohnung — umstritten, unmoglich und doch
unverzichtbar?

1 Einleitung: Zur Fragestellung

Im Rahmen der Soteriologie von Wiedergutmachung reden zu wol-
len, hat keinen guten Klang in der evangelischen Theologie. Der Be-
griff erinnert entweder an kindliche Stadien der religiosen Entwick-
lung, in der man mit Gott nach dem Prinzip des do-ut-des handeln
zu miissen glaubt, oder - schlimmer noch - an die Frommigkeit
der Zeit kurz vor der Reformation, als man - so das konfessionelle
Gedachtnis - sich angeblich in einer Kultur der ,Werkgerechtigkeit*
wihnte, in der man ohne gute Werke keinen Stich bei Gott machen
konnte. Wir fithlen uns im evangelischen Raum davon befreit -
befreit von einem Bewdhrungsdruck Gott gegeniiber, weil wir ge-
lernt haben, aus seiner bedingungslosen Gnade zu leben, die wir als
eine Art Benzin fir die freie Gestaltung unseres Lebens verstehen
konnten. ,Im Lichte des Evangeliums®, so der Mainzer praktische
Theologe Kristian Fechtner unter Bezugnahme auf Wilhelm Gréb,
»geht es dabei ,gerade nicht um die Rechtfertigung aus den Motiven
und Leistungen, die diese Lebensgeschichte selber bereitzustellen
vermag, sie wird vielmehr ,dem einzelnen in Gestalt vorbehaltloser,
unbedingter, in Gott griindender Anerkennung zugesagt. !

1 Fechtner, Kristian, Schamgefiihle. Zur emotionalen Innenseite der Kasualpraxis,
in: Lars Charbonnier/Matthias Mader/Birgit Weyel (Hg.), Religion und Gefiihl.
Praktisch-theologische Perspektiven einer Theorie der Emotionen, Gottingen
2013, 285-298, 286, Anm. 54. Fechtner zitiert Grab, Wilhelm, Die Kasualpraxis
als Rechtfertigung von Lebensgeschichte, in: ders., Lebensgeschichten — Lebens-
entwiirfe — Sinndeutungen. Eine praktische Theologie gelebter Religion, Giiters-
loh 1998, 172-202, 199ff. Interessanterweise enthilt der genannte von Charbon-
nier u.a. herausgegebene Sammelband keinen einzigen Beitrag iiber Emotionen

133

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

Nun ist doch zweifellos die Korrektur eines bedrohlichen Got-
tesbildes eine positive Entwicklung, die man 1999 mit der evange-
lisch-katholischen Erklarung zur Rechtfertigungslehre auch als eine
6kumenische Entwicklung gefeiert hat. Die religionspadagogische
Forschung von Anna-Katharina Szagun hat sogar ergeben, dass in-
zwischen Kinder nicht nur keine Angst vor Gottes Strafe haben,
sondern dass sie auch seiner Allmacht kaum mehr ein direktes
Eingreifen in ihre Lebensumstidnde zutrauen. Somit hat die Theodi-
zee-Frage an Bedeutung verloren. Auf Gott wird nicht mehr so sehr
als eingreifender Gott gehofft, sondern als begleitender, trostender
und ermutigender Gott, dessen voller Anerkennung man sich sicher
glaubt.?2 Wozu also iiber Wiedergutmachung nachdenken?

Die Antwort findet sich, wenn wir den soteriologischen Fokus
etwas weiter zoomen und nicht nur das Verhiltnis des einzelnen
Glaubenden und Gott im Visier haben. Denn dieses zweipolige Mo-
dell ist ja eigentlich eine Kondensation aus einer komplex mehrpo-
ligen Wirklichkeit, fiir die der Gottesglaube doch eigentlich steht.
Die Kondensation auf das Bild von Gott und dem Siinder bzw.
der Siinderin erhidlt immerhin den Blick auf die Gebrochenheit
des Lebens, auf Erfahrungen von Schuld und Verletzung. Bei aller
Abschleifung eines ehemals furchterregenden Gottesbildes bleibt ein
Unbheilsrealismus auch in dieser Kondensation erhalten. Man hort
ihn allerdings weniger ausdriicklich, wenn die Betonung auf der
bedingungslosen Anerkennung der Siinder und Siinderinnen liegt.
Gott ist ein Gott, der vergibt, ja natiirlich. Aber wer ist es genau,
der Vergebung benoétigt? Alle Menschen bendtigen sie — ja schon,
denn wir sind alle verstrickt in die verletzende und schidigende Ge-
brochenheit des Lebens. Keiner kann den Stein werfen, weil er ohne
Schuld ware (Joh 8,7). Auf diese Tatsache richtet sich die Reduktion
auf die zwei Pole in dem soteriologischen Ur-Bild.

im Bereich von Schuld- und Verséhnungserfahrung - sollten diese sich in der
protestantischen Rechtfertigungsperspektive tatsachlich ganz und gar auflosen?

2 Vgl. Szagun, Anna-Katharina, Dem Sprachlosen Sprache verleihen. Rostocker
Langzeitstudie zu Gottesverstandnis und Gottesbeziehung von Kindern, die in
mehrheitlich konfessionslosem Kontext aufwachsen, Kinder erleben Theologie
1, Jena 2006; dies., Religiése Heimaten. Rostocker Langzeitstudie zu Gottesver-
standnis und Gottesbeziehung von Kindern, die in mehrheitlich konfessionslo-
sem Kontext aufwachsen, Kinder erleben Theologie 2, Jena 2008.

134

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

Aber was ist mit den konkret Geschadigten, denen Gewalt, Unge-
rechtigkeit und Missachtung angetan wird, den Opfern der Siinde
also — was haben sie mit Gottes Vergebung zu tun? Wir sehen, wir
kommen kaum noch iiberzeugend mit den zwei Polen aus. Es sei
denn, wir verstiinden den Gottesglauben als eine Angelegenheit, die
allein das Innere des gldubigen Individuums angehe - ein Vorwurf,
dessen sich der Protestantismus seit seinem Bestehen mehr oder
weniger erfolgreich erwehren muss. Die Gefahr des zweipoligen
Bildes ist, dass sich in ihm die Komplexitit des Glaubens an Gott
inmitten der Verstricktheit in der Gebrochenheit des Lebens in die
Belanglosigkeit abschleift.

Meine Vermutung ist, dass der sozialaktivistische Grundzug im
Selbstverstdndnis unserer evangelischen Kirchengemeinden durch-
aus etwas damit zu tun hat, dass das zweipolige Orientierungsmodell
als zu eng empfunden wird. Es muss aufgefaltet werden, sodass das
Verhiltnis von Gott und dem Einzelnen sowie Gottes Gegenwart im
zwischenmenschlichen Leben deutlich wird. Es muss also mindes-
tens ein Dreieck — nehmen wir die Natur dazu - gar mindestens ein
Viereck werden. Erst dann haben wir das Leben als solches mit im
Blick.

In der katholischen Theologie ist der Begriff der satisfactio operis
als Teil des Bufisakraments nach wie vor Teil der kirchlich vertrete-
nen Glaubenslehre - wenn auch kaum noch in der Frommigkeits-
praxis des Bufisakraments. Auch hier konnte man zunichst ein bipo-
lares Modell wirksam sehen. Jedoch kennt die katholische Kirche
die satisfactio operis immer auch als zwischenmenschliche Wieder-
gutmachung von Fall zu Fall. Dadurch erscheint nicht mehr nur
Gott allein als Empféangerinstanz der Wiedergutmachung, sondern
die Zweipoligkeit 6ffnet sich in eine Dreipoligkeit auf den zwischen-
menschlichen Bereich. So sehr ein Verstindnis der Rechtfertigung
als Geschehen unter der Bedingung der Wiedergutmachung Gott
gegeniiber heute auch katholischerseits klar abgelehnt wird, so sehr
bleibt die Vorstellung von einer Mitwirkung des Menschen am bzw.
im Versohnungsprozess nach wie vor bestehen.> Die Gnade Gottes
wird aktiv empfangend verstanden, und das heiflt vornehmlich, dass

3 Vgl. Schulte, Raphael, Art. Mitwirkung Gottes, in: Lexikon fiir Theologie und
Kirche 7, ®2017, 368-369; Niissel, Friederike/Sattler, Dorothea, Einfithrung in
die 6kumenische Theologie, Darmstadt 2008, 55; Werbick, Jiirgen, Gottes-Gabe.

135

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

sie im Empfangen bereits weiterwirkend in die Kontexte der Schadi-
gung hinein gedacht wird. Darum kommt es bis heute zu konfessio-
nellen Auseinandersetzungen iiber den Sinn des ,mere passive® in
der Vorstellung des Empfangens der Gnade, wie sie im Protestantis-
mus seit der Reformation tradiert wird.# Beide Traditionen haben
sich aber in ihrer Entschliisselung des zweipoligen Modells von
der Assoziation von Gott als unerbittlichem Richter verabschiedet -
wenn sie es in der Theologie je hatten.

Ich will die Vor- und Nachteile dieser konfessionell unterschiedli-
chen Akzente hier jetzt gar nicht diskutieren, sondern lediglich da-
rauf aufmerksam machen, dass die katholische Tradition die Zwei-
poligkeit im soteriologischen Ur-Modell sehr viel schneller aufklap-
pen kann in die Mehrdimensionalitét des realen Lebens. Das mochte
man in der gegenwirtigen Versohnungstheologie nutzen. Der katho-
lische Praktische Theologe Ottmar Fuchs dehnt es dafiir auch zeit-
lich aus und nimmt ihm den Eindruck der einmaligen, punktuellen
Lossprechung. Fuchs verbindet namlich die bedingungslose Zusage
von Gottes rechtfertigender Vergebungsgnade mit der Kldrung des
gelebten Lebens im Gericht, in der dann Opfer und Téter differen-
ziert, aber im Strahl der gottlichen Liebe, erscheinen. Damit reicht
die Wirkung der vergebenden Liebe Gottes iiber das gesamte gelebte
Leben bis in den Tod und die kldrende Schau von Gottes Angesicht.
Die satisfactio operis bietet ein immer wieder neues Angebot der
eigenen Beteiligung des Menschen im Leben auf die endgiiltige Kla-

Fundamentaltheologische Reflexionen zum Gabe-Diskurs, in: ders., Vergewisse-
rungen im interreligiosen Feld, Miinster 2011, 283-316.

4 Nissel/Sattler (s. Anm. 3), 55.57; Lohse, Bernhard, Dogma und Bekenntnis der
Reformation. Von Luther bis zum Konkordienbuch, in: Carl Andresen (Hg.),
Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, Bd. 2, Géttingen 21998, 1-166,
19-20. Vgl. zum Themenkomplex Schubert, Christiane, mere passive? Inszenie-
rung eines Gesprachs tiber Gnade und Freiheit zwischen Eberhard Jiingel und
Thomas Prépper, Regensburg 2014; Stoellger, Philipp, Passivitit aus Passion. Zur
Problemgeschichte einer ,categoria non grata, Tiibingen 2010; Niissel, Friederike,
Zum ,personalen Beteiligtsein des Menschen® in der Rechtfertigung. Notizen aus
lutherischer Perspektive, in: Carsten Claulen/Ralf Dziewas/Dirk Sager (Hg.),
Dogmatik im Dialog. Festschrift fiir Uwe Swarat, Beihefte zur Okumenischen
Rundschau 132, Leipzig 2020, 149-162.

136

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

rung hin. Man kann sagen: Sie macht Ernst mit der (vorauslaufen-
den) Vergebung Gottes im aktuellen eigenen Leben.’

Interessanterweise ist auch in diesem Gedankenbild die Verge-
bung Gottes in ihrer Wirkung bis in das Jiingste Gericht hinein
mehrpolig, also die zwischenmenschliche Vergebung einschliefSend
oder zumindest mitbetreffend. Hier werden die mittelalterlichen Bil-
der von den Menschenmengen, die vor das Gericht ziehen, erinnert
- ein weitaus sozialeres Bild vom ewigen Leben als das des ewigen
Schlafes in Gottes Gegenwart, das sich - in einer Hochschitzung
der Entmythologisierung biblischer Bilder — im liberalen Protestan-
tismus eingebiirgert hat.®

Die Mehrpolaritit erlaubt es nun nicht nur, den tatsichlichen
Schaden vor Augen treten zu lassen, den die Siinde verursacht.
Schon den mittelalterlichen Anselm von Canterbury muss man so
verstehen, dass man nur im dquivoken Sinn sagen kann, man siindi-
ge Gott gegeniiber, denn eigentlich, so sagt er, konne Gottes Ehre gar
nicht verletzt werden.” Vielmehr schadet es der gesamten Mensch-
heit, wenn man seine ordo nicht mehr respektiere. Und dann, so
ware dieser Gedanke zu entfalten, tritt konkreter Schaden bei den
tibrigen, in dieser missachteten ordo lebenden Geschépfen auf. Die
Ehre Gottes steht also schon hier eher schiitzend vor der ganzen
mehrpoligen Welt - und ganz besonders vor denen, die Schaden zu
erleiden drohen. Fassen wir sie mal mit dem Wort ,,Opfer der Sin-
de® zusammen. Und dann wiren wir bei der eigentlichen Funktion

5 Vgl. Fuchs, Ottmar, Eschatologische Rettung als Raum ,unerschopflicher® Satis-
faktion, in: Julia Enxing/Dominik Gautier (Hg.), Satisfactio. Uber (Un-)Mog-
lichkeiten von Wiedergutmachung unter Mitarbeit von Wojczak, Dorothea, Bei-
hefte zur Okumenischen Rundschau 122, Leipzig/Paderborn 2019, 58-88, 58-61.

6 Vgl. Gestrich, Christof, Die Seele des Menschen und die Hoffnung der Christen.
Evangelische Eschatologie vor der Erneuerung, Frankfurt a.M. 2009, 188-192.

7 Siehe Anselm von Canterbury, CDH 14 und 15: Cur Deus Homo. Warum Gott
Mensch geworden, lateinisch-deutsche Ausgabe, iibersetzt von Franciscus Salesi-
us Schmitt OSB, Darmstadt 1970, 47.49; vgl. dazu Plasger, Georg, Die Not-Wen-
digkeit der Gerechtigkeit. Eine Interpretation zu ,,Cur Deus homo“ von Anselm
von Canterbury, Beitrige zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mit-
telalters — Neue Folge 38, Miinster 1993; Pesch, Otto Hermann, Katholische Dog-
matik aus 6kumenischer Erfahrung, Bd. 1/1, Ostfildern 2008, 720-734, 729 sowie
meinen Beitrag: Link-Wieczorek, Ulrike, Wiedergutmachung statt Strafe. Zur
versdhnungsethischen Aktualitat der Satisfaktionstheorie, in: Themenheft Kirch-
liche Zeitgeschichte 26 (2013), 139-155, engl. in: Enxing/Gautier (s. Anm. 5), 89—
107.

137

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

der Praktik der Wiedergutmachung: Mit ihr kommen die Opfer zu
Gesicht. Die Kombination aus Vergebung und Wiedergutmachung
lenkt den Blick auf die Opfer, an denen es eigentlich ist, zu vergeben
und deren Opferhaftigkeit durch Praktiken der Wiedergutmachung
als solche anerkannt wird. Auch Gottes Vergebung ist also dquivok,
irgendwie stellvertretend fiir die konkreten Opfer und deren eventu-
elles Unvermdgen zu vergeben.

Was macht das alles mit unserem Ausgangsmodell? Ich denke
mir das so: Das bipolare Ur-Modell, das den Menschen coram deo
stellt, ist eine Kurzzusammenfassung einer mehrfachen Stellvertre-
tung Gottes im Versohnungsgeschehen, in der die Glaubenden leben
und sich verorten: Sie sehen Gott als Vertreter der Opfer, indem
er den Titern ihre Siinde offenlegt, ohne dass sie dabei zugrunde
gehen. Sie sehen ihn damit auch als Vertreter der Titer, aber ohne
ihnen das Titersein zu nehmen. Allenfalls nimmt er die Last der Tat
— in der reformatorischen Theologie spricht man gern von Erlosung
als Trennung der Tat vom Titer. Das jedenfalls meint die Rede von
der Vergebung: Anerkennung der Opfer als Opfer und Offenbarung
der Titer als Téter unter Bewahrung ihrer Person.® In der zweipoli-
gen Verkiirzung verdichtet sich dies im Bild Gottes als Richter, in
dem sowohl seine Rolle als Staatsanwalt als auch die als Verteidiger
aufgesogen sind.

Welche Rolle spielt hier nun die Vorstellung von einer Wiedergut-
machung? Wiedergutmachung ist ein Phinomen bzw. eine Praktik
in Beziehungen, in denen es zu einer Schadigung eines Beteiligten
gekommen ist. Der Begriff lebt aus der Assoziation, dass dieser zu-
gefiigte Schaden riickerstattet werden und dadurch die Beziehung
repariert werden konnte. Er gehort also in den Zusammenhang
von Prozessen der Versdhnung. So wie man aber weif3, dass etwas
Getanes nicht einfach ungeschehen gemacht werden kann, weif3
man wihrend dieser Assoziation auch, dass eine wirkliche Wieder-
gutmachung eigentlich unmaglich ist. Mindestens ist sie davon ab-
héngig, dass sie sich nicht nur dem auszugleichenden Schaden ange-

8 Nicht erst seit meiner Mitarbeit im Graduiertenkollegs ,Praktiken der Subjekti-
vierung® erscheint mir diese These weit weniger selbstverstandlich als sie in
der evangelischen Theologie gemeinhin vertreten wird. Ahnlich geht es offenbar
Ulrike Peisker, vgl. ihren kritischen Kommentar dazu: Peisker, Ulrike, Zwischen-
menschliche Vergebung. Phinomenologische Betrachtungen in protestantischer
Perspektive, Religion in Philosophy and Theology 128, Tiibingen 2024, 204f.

138

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

messen erweist, sondern vor allem davon, dass der Empfanger, die
geschédigte Person oder die geschiddigte Gemeinschaft, die Wieder-
gutmachung als solche akzeptiert. Das kann freilich durch unglei-
che Machtverhiltnisse auch erzwungen bzw. normativ angeordnet
werden. Die Beispiele, die ich im Folgenden kurz anreifSen werde,
zeigen unterschiedliche Zusammenhinge, in denen Wiedergutma-
chung vorkommt: In der Politik im zwischenstaatlichen Bereich als
Reparationen fiir Kriegsschiden oder Menschenrechtsverbrechen,
im Strafrecht als relativ junges, neu hinzugekommenes Element,
und schliefllich im organisierten Versdhnungsprozess im innerkirch-
lichen Bereich.

2 Wiedergutmachung in Politik und Geschichte

Politisch ist der Begriff der Wiedergutmachung aus zwischenstaat-
lichen Regelungen nach kriegerischen Konflikten bekannt. Man
spricht dann von Reparationen. Darunter werden im landldufigen
Sinne Ausgleichszahlungen fiir die Schaden verstanden, die in einer
kriegerischen Auseinandersetzung von der verloren habenden Partei
verursacht worden sind. Daher steckt das Wort ,reparare in dem
Fremdwort, das Wort ,Wiedergutmachung® wird eigentlich seltener
benutzt. Das wird eher als Ausgleichpraktik in moralisch aufgelade-
neren Ubeln verwendet, wie etwa im Fall der sogenannten Wieder-
gutmachungszahlungen der Bundesrepublik gegeniiber dem Staat
Israel nach der Shoah.

Bleiben wir zunéchst bei den Reparationen. Das Verstandnis als
Ausgleichszahlung fiir verursachte Schaden setzt voraus, dass es sich
um Praktiken handelt, die ein kiinftiges Weiterleben, méglicherweise
sogar als Zusammenleben, erméglichen sollen. Oft geht es zumeist
aber auch um den Ausgleich von Machtverhiltnissen - die angrei-
fende Partei soll nicht wieder angreifen konnen, die geschéadigten
Sieger sollen einen Start zum neuen Leben bekommen. Der Histo-
riker Tobias Weger beschreibt den ,Idealfall eines Reparationsvor-
gangs“ als drei Schritte:

- die Wiederherstellung des fritheren Zustands, der vor dem Um-
stand bestand, der zur Reparation Anlass bietet (Naturalrestituti-

on). [...]

139

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

- Den Schadensersatz in Geld- oder Materialwert [...], und
- Die moralische Genugtuung (Entschuldigung) durch das Einge-
standnis der Schuld und Verantwortung.’

Weger weist darauf hin, dass in der modernen Geschichtsschreibung
vor allem die ersten beiden Punkte als Reparationsprozesse bedacht
werden. Der dritte, die moralische Kldrung des Konfliktes, werde
aber noch im 18. Jahrhundert unter dem Begriff Reparation juris-
tisch mitverstanden: ,bey den Rechtsgelehrten’, so die Zedlersche
Enzyklopddie aus jener Zeit, heifSe der Begrift ,allgemein so viel
als die Genugthuung wegen der angethanen Beschimpffung1® Be-
griff und Sache der Reparationen nach Kriegen hatte sich demnach
also auf die materiell-6konomische Seite verengt. Diese spielt aber
in der oben beschriebenen Weise einschliefSlich des Interesses am
Machtausgleich schon im rémischen Reich eine Rolle.! Dabei finden
die Kriegs-Reparationen in der Regel in einem nicht-ebenbiirtigen
Verhiltnis der Beteiligten statt. Sie wurden somit oft von den nicht
freiwilligen Gebern als eine aufgezwungene Bestrafung empfunden,
obwohl die Empfinger-Staaten durchaus nicht immer und nicht nur
den Ruin des Geber-Landes anstrebten. Fiir Weger taucht hier die
Frage nach Ubergabeformen auf, die verhinderten, dass der Geber,
also die Partei, die zahlen muss, seine/ihre Wiirde verliere. Blickt
man auf die jiingere Historie von Reparationen nach Kriegen, so
scheint Versohnung nicht ausdriickliches Ziel dieser Zahlungen
zu sein, aber doch eine Ermdglichung von mehr oder weniger ge-
meinsamer Zukunft. Dazu gehort die Reparation durchaus auch als
Schuldeingestdndnis der Zahlenden. Eine Wiederherstellung des Zu-
standes von vor dem Krieg, wie es in Wegers Beschreibung des Ide-
als der Instanz von Kriegsreparationen heif3t, gibt es in der Realitat
eigentlich nicht, besonders nicht, so Weger, ,,im Falle von schweren
Kriegszerstorungen oder dem Verlust von Menschenleben®?

9 Weger, Tobias, Fithren Reparationen zu Verséhnung? Ausgewidhlte Beispiele
aus der Geschichte, in: Veronika Hoffmann/Ulrike Link-Wieczorek/Christof
Mandry (Hg.), Die Gabe. Zum Stand der interdisziplindren Diskussion, Frei-
burg/Mﬁnchen 2016, 346-364, 346.

10 A.a.O., 347 mit Hinweis auf: Lemma ,Reparation’, in: Johann Heinrich Zedler,
Grosses vollstindiges Universallexicon 31, Leipzig/Halle 1741, 634.

11 Weger (s. Anm. 9), 348.

12 A.a.0., 346.

140

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

Das ist erst recht nicht der Fall im nun ,Wiedergutmachungsab-
kommen“ genannten Vertrag der Bundesrepublik Deutschland mit
dem Staat Israel 1953. Drei Tage hatten die Abgeordneten in der
Knesseth hitzig debattiert und schliefSlich in einer duflerst knappen
Abstimmung fiir die Annahme votiert.!* Die Zahlung von drei Mil-
liarden DM ging an den Staat Israel, der es unter den konkreten
Opfern aufteilte.

Anders funktionierte die Reparation im Fall der Entschadigung
fir noch lebende Zwangsarbeiter nach 1990. Auch hier gab es
Debatten und auch hier konnte man nicht davon ausgehen, mit
Zahlungen das Schicksal der Betroffenen ,wiedergutgemacht® zu
haben. Die Zahlenden waren neben dem Staat der Bundesrepublik
Deutschland solche Unternehmen, die damals von der Zwangsar-
beit profitiert hatten. Gemeinsam (50 % Staat, 50 % Unternehmen)
wurde in einen Fonds eingezahlt, aus dem die konkreten Entscha-
digungssummen fiir die Betroffenen entnommen werden konnten.
Die Empfinger mussten nachweisen kénnen, Betroffene zu sein.
Die personliche Ebene der ,Entschddigungszahlungen® ist in diesem
Fall im Zentrum, so sehr, dass manche Unternehmen anzweifelten,
tatsichlich in der Rechtsnachfolge der damals beteiligten Firmen
zu sein. Zwar eingebettet in einen gesellschaftlichen Diskurs und
eventuell unter einem gewissen Offentlichen Druck erfolgten die
Zahlungen in den Fonds juristisch gesehen jedoch freiwillig. Die
Empfanger der Zahlungen waren durchweg alte Menschen, und
die Summen, die sie bekamen, waren eher eine symbolische als
eine materielle Entschadigung. Aber sie waren vielleicht doch in
ihrer ganzen Komplexitit eine unvollkommene tatsachliche Wieder-
gutmachungsleistung, denn sie flossen aus dem zwar indirekten,
aber doch durchaus bewussten Schuldeingestdndnis der beteiligten
Unternehmen und einer letztlich gesamtgesellschaftlich im Diskurs
deutlichen Anerkennung der Opfer. Diese wurden durch die sym-
bolische Anerkennung nicht genétigt, 6ffentlich oder auch nur pri-
vat zu vergeben. Vergebung, wenn sie denn irgendwo aus diesen
Wiedergutmachungszahlungen erfolgte, war nicht ihre Bedingung,
allerh6chstens eine bleibende Hoffnung.

13 A.a.0., 360.

141

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

Zwischentiiberlegungen:

Die Funktion der Wiedergutmachung im Versdhnungsprozess ist
eine spezifische. Sie wird nicht erfasst mit dem Interesse an Scha-
densausgleich, das bei den Kriegsreparationen leitend ist. Aber auch
schon da ist ein Hauch dessen mitschwingend, was in ausdriick-
lichen Versohnungskontexten mit Wiedergutmachung verbunden
wird: Eine Ubernahme der Titer:innen von Verantwortung fiir ihre
Taten, klassischerweise sichtbar an Zeichen von Reue und Bufle.*
Beide sind im zwischenmenschlichen Akt der Wiedergutmachung
enthalten, ohne in einzelnen getrennten Schritten differenzierbar zu
sein. Wiedergutmachung ist in erster Linie an die Geschédigten, die
Opfer, gerichtet. Und als solche sollte sie freiwillig sein. Insofern geht
Wiedergutmachung, wie ich den Begriff hier verwenden will, iiber
den der Reparation hinaus. Das kann man auch wunderbar sehen in
der Entwicklung der Reform des Strafrechtes in Deutschland. Dazu
jetzt:

3 Wiedergutmachung im Strafrecht

Das deutsche Strafrecht ist seit dem Jahr 1980, besonders in den
1990er und Anfang 2000er Jahre reformiert worden, und zwar aus-
driicklich unter dem Aspekt der ,Opferorientierung’, sowohl im
Strafprozess wie im Strafvollzug.!> Wir kennen dies heute hauptsich-
lich durch die Vertretung der Nebenklager und -klagerinnen, in
der Regel Angehorige des Opfers bzw. getteten Menschen. Das
gibt es in deutschen Gerichtsprozessen erst seit 1986.1° Opferorien-
tierung im Justizvollzug gibt es seit den 1990er Jahren, zunichst

14 Vgl. dazu auch Link, Christian, ,... wie auch wir vergeben unsern Schuldi-
gern. Anmerkungen zur religiésen und politischen Semantik der ,Wiedergut-
machung’, in: Hans-Peter Groffhans u.a. (Hg.), Schuld und Vergebung. FS fiir
Michael Beintker zum 70. Geburtstag, Tiibingen 2017, 275-287.

15 Vgl. dazu Hofller, Katrin/Jesse, Christiane/Bliesener, Thomas (Hg.), Opferorien-
tierung im Strafvollzug, Géttinger Studien zu den Kriminalwissenschaften 34,
Gottingen 2019.

16 Siehe Barton, Stephan, Die Reform der Nebenklage. Opferschutz als Herausfor-
derung fiir das Strafverfahren, URL: https://www.uni-bielefeld.de/fakultaeten/r
echtswissenschaft/ls/barton/publikationen/JA-2009-753-759-Die-Reform-der-N
ebenklage.pdf (Zugriff: 13.4.2025).

142

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://www.uni-bielefeld.de/fakultaeten/rechtswissenschaft/ls/barton/publikationen/JA-2009-753-759-Die-Reform-der-Nebenklage.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-bielefeld.de/fakultaeten/rechtswissenschaft/ls/barton/publikationen/JA-2009-753-759-Die-Reform-der-Nebenklage.pdf

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

im Jugendstrafrecht und spater auch fiir Erwachsene Zug um Zug
in allen bundesdeutschen Landern. Diese Regelungen sind unter
dem Begrift ,Titer-Opfer-Ausgleich® bekannt. In diesem bekommt
das Phianomen der ,Wiedergutmachung“ eine besondere Rolle: Wie-
dergutmachung wird nicht durch ein Gericht verordnet, sondern
zwischen Tater und Opfer ausgehandelt. Das ist sowohl vor wie auch
nach dem Gerichtsurteil und der Festsetzung der Strafe mdéglich.”
Sie kann dem materiellen Ausgleich des zugefiigten Schadens die-
nen, wird aber generell als Zeichen der ernsthaften Ubernahme von
Verantwortung fiir die Tat auf seitens des Téters oder der Téterin
verstanden. So ist ein anndhernd entsprechender Ausgleich des ma-
teriellen Schadens meist gar nicht moglich, aber - so ein Bericht aus
der JVA Kiel iiber das dort praktizierte Training zur Opfer-Empathie
- es kénnen zwischen Titer:in und Opfer Wiedergutmachungszei-
chen wie Aufrdumen der Garage oder regelméfiige Fahrdienste als
Wiedergutmachungszeichen ,gefunden’, geplant, praktiziert und auf
der Seite des Opfer akzeptiert werden.!® ,Zeichen ist hier mehr
als ein Blumenstrauf$ zur Versdhnung, denn die gefundenen Wieder-
gutmachungsaktionen betreffen durchaus den Ort und die Art des
angerichteten Schadens - hier: ein gestohlenes Auto.

Im neueren Strafrecht spricht man auch von ,,symbolischer Wie-
dergutmachung® Auch das ist nicht ein Blumenstraufi, sondern z.B.
eine Dienstleistung in einer sozialen Institution (Krankenhaus 0.4.),
wenn die Tat eher die Allgemeinheit als ein konkretes Opfer schadigt
- z.B. Missachtung des Verkehrsrechts in Form von Trunkenheit am
Steuer, Wirtschaftskriminalitdt oder Umweltschiddigung.”

In der Bedeutung einer Mischung aus juristischer Wiedergutma-
chung im Téter-Opfer-Ausgleich und juristischer symbolischer Wie-
dergutmachung treffen wir den Begrift im Zusammenhang mit Ver-
s6hnungsprozessen im sozialpolitischen Bereich. Als Beispiel moch-
te ich in meinem letzten Abschnitt auf ein Verséhnungsprojekt im
nach-genoziddren Ruanda eingehen, in denen von ,,symbolic repara-

17 Siehe Meier, Bernd-Dieter, Strafrechtliche Sanktionen, Berlin *2019, 416ff.

18 Hagenmaier, Martin, Vom aufregenden Projekt zum schnéden Alltag. Opferem-
pathie im Strafvollzug, in: Katrin Hoffler/Christiane Jesse/Thomas Bliesener
(Hg.), Opferorientierung im Strafvollzug, Géttinger Studien zu den Kriminal-
wissenschaften 34, Gottingen 2019, 85-106.

19 Vgl. Meier (s. Anm. 17), 412-413; vgl. auch Laue, Christian, Symbolische Wieder-
gutmachung, Schriften zum Strafrecht 118, Berlin 1999.

143

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

tion“ gesprochen wird. Hier werden wir dann wieder zuriickkehren
in die Theologie.

4 Kirchliche Versohnungsprojekte in Ruanda: symbolic
reparation

Die katholische Theologin Katharina Peetz forschte in ihrem Habi-
litations-Projekt tiber Versdhnungsprojekte im post-genozidaren Ru-
anda.?’ Ich bin durch unser gemeinsames ékumenisches DFG-Netz-
werk-Projekt auf diese Forschungen aufmerksam geworden, an dem
auch die evangelische Theologin Katharina von Kellenbach teilge-
nommen hat. Diese forschte bekanntlich tiber die Haltung von Na-
zi-Tétern zu ihrer Verstrickung mit dem Regime mit dem Ergebnis,
dass die von ihr befragten Menschen keine Reue- und Schuldgefiihle
hitten, sondern sich eher selbst als Opfer fithlten.?! In Bezug auf
die evangelische Theologie der Versdhnung fordert sie eine grofSere
Aufmerksamkeit fiir die Notwendigkeit von ,satisfactio™

Die reformatorische Kritik an der katholischen Bufilehre und insbeson-
dere der satisfactio opere macht es ungeheuer schwierig, die Tater in
die Verantwortung gegeniiber den Opfern zu nehmen. Der dritte Schritt
der katholischen BufSlehre, die satisfactio opere, scheint mir aber einen
Ansatzpunkt zu bieten, den Opfern eine Rolle im christlichen Versoh-
nungsprozess einzuraumen.??

Wie das auf katholischer Seite praktisch aussehen kann, zeigt Katha-
rina Peetz in jhrem Ruanda-Projekt.?* Sie schildert darin ein Versoh-

20 Peetz, Katharina, Erzédhlte Versohnung. Narrative Ethik und christliche Glau-
benspraxis in Ruanda nach dem Genozid, Studien zur Theologischen Ethik 163,
Basel/Wiirzburg 2023.

21 Kellenbach, Katharina von, Theologische Rede von Schuld und Vergebung als
Taterschutz, in dies./Bjorn Krondorfer/Norbert Reck (Hg.), Von Gott reden im
Land der Téter. Theologische Stimmen der dritten Generation seit der Shoah,
Darmstadt 2001, 46-67.

22 Kellenbach, Katharina von, Christliche Vergebungsdiskurse im Kontext von NS-
Verbrechen. Ein protestantisches Plidoyer fiir eine revitalisierte BufSlehre, in:
Lucia Scherzberg (Hg.), Theologie und Vergangenheitsbewiltigung, Paderborn
2005, 178-196, 192.

23 Vgl. zum Folgenden Peetz, Katharina, Practices of Symbolic Reparation in Post-
Genocide Rwanda, in: Julia Enxing/Dominik Gautier (Hg.), Satisfactio. Uber

144

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

nungsprojekt der katholischen Kirche, in dem neben einem Schuld-
bekenntnis der ruandischen katholischen Bischéfe, auf das ich jetzt
nicht eingehen mdchte, Verséhnungsarbeit ,at the grassroots” orga-
nisiert wurde. Im Prinzip dhnelt es dem siidafrikanischen Konzept
der Wahrheitskommission oder auch der eben erwahnten juristi-
schen Praktik des Tater-Opfer-Ausgleichs, allerdings als rein kirch-
lich betriebenes Projekt. Uber einen Zeitraum von Monaten oder
Jahren wurde in Nachbarschaftsgruppen Versohnungsarbeit mit Té-
ter:innen und Opfern geleistet. Dafiir gibt es bis 2011 das Modell
der christlichen Gacacas, beruhend auf der gleichnamigen einhei-
mischen para-juristischen Konfliktlésungsmethode, und schliefSlich
deren Folgeprojekt ,Healing of Wounded Hearts“ Beide Projekte
sind dadurch gekennzeichnet, dass die Kirche im wortlichen Sinne
den Raum fiir die Begegnungen von Tadter:innen und Opfern bildet.
Diese verstehen sich beide - als Glieder der Kirche - jeweils auch co-
ram-deo-stehend und konnen so auch spirituell angesprochen wer-
den. Das ist natiirlich nicht leicht auf andere Kontexte tibertragbar,
aber es gibt Einblick in die Grundidee der satisfactio operis und ihrer
Entstehung schon in der altkirchlichen Buflpraxis.2*

Die moérderischen Ereignisse in Ruanda passierten 1994, also un-
gefdhr 20 Jahre vor den Vers6hnungsprozessen in diesen Projekten.
Die Verséhnungs-Projekte orientierten sich in ihrer Struktur an dem
ruandischen christlichen Gacaca-Modell in Kombination mit der
Bufdtradition der Alten Kirche. In letzterer wurden die Téter:innen
schwerer Stinden bekanntlich fiir eine Zeit von der Eucharistie (und
somit auch vom gesellschaftlichen Leben an sich) ausgeschlossen,
um nach einer Zeit der Bufle wieder feierlich inkludiert zu werden.?
In Ruanda war nun diese Bufizeit gefiillt von Begegnungen zwischen
Tater:innen und Opfern. Sie tauschten sich {iber die Verletzungser-

(Un-)Moglichkeiten von Wiedergutmachung unter Mitarbeit von Wojczak, Do-
rothea, Beihefte zur Okumenischen Rundschau 122, Leipzig/Paderborn 2019,
261-282.

24 Vgl. Ohst, Martin, Art. Bufle IV. Christentum, 2. Kirchengeschichte, in: Religi-
on in Geschichte und Gegenwart 2, 41999, 1910-1918, 1910-1912; Pesch, Otto
Hermann, Die Geschichte Gottes mit den Menschen, Katholische Dogmatik
aus Okumenischer Erfahrung, Bd. 2, Ostfildern 2010, 652-654.; Sattler, Doro-
thea, Gelebte Bufle. Das menschliche Buflwerk (satisfactio) im okumenischen
Gesprich, Mainz 1992, 50-73.

25 Vgl. Peetz (s. Anm. 23), 276-278.

145

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

fahrungen aus, und die Téter:innen wurden zur Einsicht in ihre
Verantwortung fiir das Leben der Opfer bis in die Gegenwart hinein
bewegt. Beide Gruppen wurden iiber einen langen Zeitraum kate-
chetisch begleitet. Leitend dabei war eine Definition von ,schweren
Stinden® als gegen Gott, gegen die Gesellschaft, gegen die Kirche
und gegen ,eure Brilder und Schwestern® gerichtete Akte. Hier
geschieht also zweierlei: zum einen wird die Instanz G-O-T-T aus-
driicklich als Raum-schaftfend eingefithrt und angesprochen, zum
andern aber wird gerade diese Bipolaritit aufgebrochen in eine
Mehrpoligkeit. Katharina Peetz interpretiert schon das als einen
Akt der ,symbolischen Wiedergutmachung“ (symbolic reparation):
LFirst of all, the definition and recognition of genocide crimes as
the gravest of sins committed to ,God, the society, the Church and
your brothers and sisters’ is in itself an act of symbolic reparation.
In meinen Worten gesagt: das Aufklappen der Gott-Mensch-Dimen-
sion in die Gott-Mensch-Menschen-Dimension zielt faktisch auf die
Opfer. Von den Tater:innen wird nur gesprochen, indem die Opfer
mit in den Blick genommen werden. Im Verfahren wurde deutlich
gemacht, dass auch die Leugnung des Genozids eine schwere Siin-
de sei. Die Opfer hitten dadurch eine hochste Anerkennung ihres
Opferstatus und der erlittenen Verwundungen gespiirt, schreibt Ka-
tharina Peetz.?” Denn so sei deutlich geworden, dass die Téter:innen
nicht isoliert von ihnen, den Opfern, ihre Siinde Gott gegeniiber
bekennen und vergeben lassen konnen. Vielmehr bildete — wieder
in meinen Worten — G-O-T-T eine Art Kreis um Téter:innen und
Opfer herum und bot so den Begegnungsraum und die ,Luft die
darin geatmet wurde. Das kommt, weil alle Beteiligten sich in dem
Glaubensbewusstsein treffen konnten, dass Gott den Beteiligten je-
weils spezifisch beistehe: den Titern:innen beim Bekennen ihrer
Taten, den Opfern beim Aushalten des Geschehenen. Man kann
also sagen, dass durch das Aufklappen der Bipolaritit hier deutlich
ein kritisch-erhaltender, begleitender und schiitzender Gott vor das
innere Auge der Beteiligten tritt — ganz dhnlich wie bei den Kindern
in der oben erwidhnten religionspadagogischen Studie von Katharina

26 A.a.O., 274 (Aufnahme eines Zitats aus Focus Group by the author with sensitiz-
ers of the ,Healing of Wounded Hearts program’, Mushaka, Rwanda, October 1,
2017).

27 A.a.O,, 263.

146

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

Szagun.?® Die begleitende Katechese in diesem Projekt, wie sie von
Katherina Peetz beschrieben wird, scheint mir in der Uberzeugung
agiert zu haben, dass die Téter:innen in einer Verstirkung des Ge-
tithls der Néhe des vergebenden Gottes ermutigt wurden, die Bitte
um Versdhnung an die Opfer zu richten und ihre Perspektivenver-
dnderung (Reue) in der Form von Wiedergutmachungsaktionen zu
zeigen. Katharina Peetz beschreibt das so: ,It is only God - people
in Rwandan grassroots projects believe — who can enter the hearts of
the victims so that they can accept the perpetrators’ acts of symbolic
reparation.” (Ich vermeide das Wort Vergebung an dieser Stelle,
weil es m.E. zur Freiheit des von Gott umrahmten Verséhnungspro-
zesses auch denkbar sein muss, dass es Versdhnung ohne Vergebung
geben kann und wohl auch hiufig gibt).3° Interessanterweise greift
Peetz hier nicht auf eine Verbindung von Gottes Vergebung und
Menschen-Vergebung im Konzept der Analogie zuriick. Der Blick
Gottes in das Herz der vor ihm Betenden wird jedenfalls nicht aus-
driicklich als ein Vergebungsakt bezeichnet. Damit bleibt deutlich,
dass die zwischenmenschliche Vergebung nicht durch Gottes ,Verge-
bung® ersetzt, sondern allenfalls erméglicht gedacht werden kann.
Vergebung” meint in den beiden Beziehungen nicht dasselbe.! Aber

28 Siehe Szagun (s. Anm. 2).

29 Peetz (s. Anm. 23), 279.

30 Dieser Gedanke wird von Katharina Peetz nicht erwogen. Zu diesem Themen-
schwerpunkt findet die Theologin am ehesten Gesprachspartner:innen in der
Philosophie und in der Literatur; vgl. zuletzt Link-Wieczorek, Ulrike, Schuldig
gegeniiber wem? in: Georg Pfleiderer/Dirk Evers (Hg.), Stinde, Schuld, Scham
und personale Integritit. Zur neueren Debatte um theologische Anthropologie,
Veroftentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft fiir Theologie 66, Leip-
zig 2022, 89-105, 98-105 sowie dies., Die Rolle Gottes bei der Vergebung. FS fiir
Dorothea Sattler, 2026, in Druckvorbereitung.

31 Mit ausgesprochenem Gewinn zu lesen sind hier die Ausfithrungen von Ulrike
Peisker, die sich unter Berufung auf die protestantische Form der Rechtferti-
gungslehre dafiir ausspricht, Gottes Vergebung und zwischenmenschliche Ver-
gebung weder als Analogieverhaltnis noch als Aufforderung zur imitatio dei
verstehen zu miissen. Vielmehr seien sie als phonetisch gleichlautende, aber
inhaltlich unterschiedliche Zusammenhinge miteinander verbunden, als Ho-
monyme (wie in einem Teekessel-Ritsel). Fiir diesen Gedanken habe ich grofe
Sympathie, weil er einer Verbegrifflichung wehrt. Er wird in katholischer Tradi-
tion wahrscheinlich von nicht wenigen Menschen in der Analogieregel des IV.
Laterankonzils von der immer grofleren Unahnlichkeit Gottes gesehen, ist aber
als Homonym gefasst scharfkantiger. Aber man sollte in dem Gleichklang der

147

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

man kann - in der Sprache der Rechtfertigungslehre - sagen: Die
empfangene Vergebung bzw. zugesprochene Anerkennung durch
Gott motivierte zur Versthnungsbitte an die Opfer - nicht als deren
Bedingung, sondern als deren Erméglichung. Gern wird das in der
Theologie als eine chronologische Reihenfolge beschrieben: Zuerst
werde die ,Vergebungsluft“ Gottes erfahren, dann der Mut zur eige-
nen Verséhnungsaktion gebildet, nicht umgekehrt. Aber wer weifs es
denn wirklich, ob es dem gottlichen Sich-Klarmachen, seinem Geist,
nicht auch umgekehrt gelingen moge? Ob wir nicht auch denken
diirften, dass zwischenmenschliche Erfahrungen eine Ahnung von
Gottes Ermoglichung erzeugen kénnen? Sollte man das wirklich
auch als Protestant:in nicht denken diirfen? Sollte man sich nicht
eher von Gerhard Sauter an die ,Unanschaulichkeit der Rechtferti-
gung® (nicht der Rechtfertigungslehre!) erinnern lassen und darin
die Linearitdt der Zeit aufgehoben sehen?3?

Eine entscheidende Rolle bei der zwischenmenschlichen Verséh-
nung spielen nun Akte der ,symbolic reparation’, wie Katharina
Peetz und andere Forschende sie nennen.* Der Begriff wird hier et-
was anders verwendet als im Strafrecht. In Anlehnung an die kirch-

Worte doch noch die Aufforderung héren, sich tiber ihren (Nicht)Zusammen-
hang Gedanken zu machen bzw. ihn mit-assoziieren zu lassen. Mein Vorschlag,
sich von dem Bild des Aufklappens der Zweipoligkeit in die Drei-bis Vierpolig-
keit leiten zu lassen, verfolgt, so scheint es mir, dieselbe Intention wie Peisker;
siehe Peisker (s. Anm. 8), 203-218. Ein weiterer interessanter Vorschlag in diese
Richtung kommt von Frank Martin Liitze, der in Bezug auf die Vergebung
Gottes einen Bildwechsel vorschlagt: Statt vom Vergeben als Lossprechen Gottes
von der Schuld kénnten wir (im Gottesdienst) vom Versprechen Gottes reden,
die Schuld auch in den noch offenen Vergebungsprozessen mitzutragen: Liitze,
Frank M., Im Angesicht der Schuld. Liturgische Wege zur Entwicklung von
Schuldfihigkeit, in: Alexander Deeg/Irene Mildenberger/Wolfgang Ratzmann
(Hg.), Angewiesen auf Gottes Gnade. Schuld und Vergebung im Gottesdienst,
Leipzig 2012, 59-76, 72-75.

32 Vgl. Sauter, Gerhard, Art. Rechtfertigung IV. Das 16. Jahrhundert, in: Theologi-
sche Realenzyklopédie 28, 1997, 328-336, 330. Vgl. dazu auch meine Uberlegun-
gen: Link-Wieczorek, Ulrike, Auf keinen Fall ein Heilsprozess? Uberlegungen
zur kritischen lutherischen Rezeption der ,Gemeinsamen Erklarung zur Recht-
fertigungslehre® in Deutschland, in: Uwe Swarat/Johannes Oeldemann/Dagmar
Heller (Hg.), Von Gott angenommen, in Christus verwandelt. Die Rechtfer-
tigungslehre im multilateralen kumenischen Dialog, Beihefte zur Okumeni-
schen Rundschau 78, Frankfurt a.M. 2006, 66-94, 86-87.

33 Vgl. die Literaturangaben bei Peetz (s. Anm. 23).

148

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

lichen Bufpraktiken werden darunter Aktionen im Versdhnungspro-
zess verstanden, die Umkehr, Reue und Bereitschaft zur Verantwor-
tungsiibernahme zum Ausdruck bringen, und zwar non-verbal prak-
tisch. Katharina Peetz u.a. nennen sie ,tangible actions“3*. Es handelt
sich dabei nicht eigentlich um das, was wir ,Symbolhandlungen®
nennen wiirden, sondern viel spezifischer um eine praktische Unter-
stiitzung der Opfer in ihrem gegenwirtigen Leben - eine Wieder-
gutmachung im Bewusstsein all ihrer nur moglichen Begrenztheit,
aber in der der Téter oder die Taterin sich doch deutlich etwas ab-
verlangt. Damit ,zeigt“ er oder sie dem Opfer aber nicht nur etwas,
sondern hilft ihm praktisch. So bittet er oder sie non-verbal um Ver-
sohnung, aber er oder sie ermdglicht schon durch die praktischen
stangible actions“ eine Ahnung von einem trotz allem wieder ermdg-
lichten gemeinsamen Leben. Wir kennen das eigentlich im Ansatz
schon aus dem Strafrecht und dem Tater-Opfer-Ausgleich. Kathari-
na Peetz berichtet von Téter:innen, die nach einem Gerichtsprozess
bereits Jahre im Gefdngnis gesessen hatten und nun als entlassene
Tater:innen irgendwie um die Wiederaufnahme in die Gesellschaft
bitten mussten. Im Rahmen des ,Healing of wounded hearts“ ent-
scheidet sich ein solcher Téter zur Sduberung der Bananenplantage
der Witwe des vom Titer Erschlagenen, die dadurch zur Teilnahme
an dem Projekt ,Healing of wounded hearts” bewegt wird.>> Man
kann also sagen, dass eigentlich der gesamte Prozess von Aktionen
der symbolischen Wiedergutmachung bestimmt ist, von der Bitte
um Mitmachen bis zu seiner Durchfiihrung und dem immer vor-
laufigen Ende. Hduser werden wiederaufgebaut, Feldarbeit geleistet,
iber lingere Zeitraume hinweg Wasser geholt oder iiberhaupt eine
lebenslange weitere Begleitung und Unterstiitzung der Opfer-Familie
praktiziert.3

Dies alles wird nun eingerahmt durch ein freiwilliges Ausge-
schlossenwerden von den Sakramenten. Wie in der Alten Kirche
nehmen diese Biiflenden also sichtbar nicht an der Eucharistie teil.
Katharina Peetz betont, dass niemand von ihnen dazu gezwungen
werde. Eine Unsicherheit iiber die Echtheit der Freiwilligkeit wird
wohl auch hier bleiben, wie sie schon im Buf$sakrament stets mit-

34 A.a.O.,270.
35 A.a.O.,274.
36 A.a.O.,270.

149

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

lauft¥” In Siidafrika hat man darum auch auf Reuebekundungen
als Bedingungen des Versdhnungsprozesses zu verzichten versucht.
Hier steht der Ausschluss von den Sakramenten als 6ffentlich sicht-
bare Einsicht in die Schwere der Siinde der Téter:innen und in
die Notwendigkeit der Umkehr. Die Aneinanderreihung von Akten
der symbolischen Wiedergutmachung, im Prozess der Begegnungen
von Titer:in und Opfer gefunden, werden ernst genommen als
Méglichkeit, Zeichen der Umkehr zu zeigen und somit als Zeichen
fiir Aufrichtigkeit angenommen zu werden, damit ein Weg in die
gemeinsame Zukunft méglich werde. Nach dem Ende der BufSzeit
wird der:die Téter:in in einem grofien Fest wieder in die Gemeinde
aufgenommen.

5 Reslimee

Wiedergutmachung fungiert also in den dargestellten Beispielen als
Signal an die Opfer, die in der klassischen theologischen Sprache
von der Vergebung Gottes unsichtbar und unhorbar werden. Sie
findet sich aber durchaus nicht nur im theologisch-kirchlichen Zu-
sammenhang. Hier ist aber wichtig, dass Gott nicht als Empfanger
der Wiedergutmachung zu verstehen ist, sondern eher als deren Er-
moglicher. In der bipolaren Rede geht das verloren. Klappt man die
Bipolaritat auf, so kommt man vom Gegeniiber-Gott zum begleiten-
den, erméglichenden, ermutigenden Gott. In diesem Sinn versteht
Ottmar Fuchs die Theologie Anselm von Canterburys als eine Bewe-
gung von der Schuldsensibilitat hin zur Leidenssensibilitit Gottes in
Christus.

Gottesglaube wire zu verstehen als eine Einladung, auf die Ge-
wissheit zu setzen, dass Verséhnung inklusive ihrer Praktiken prinzi-
piell eine realistische Mdglichkeit ist — nicht Traum, sondern Wirk-

37 In der Geschichte der Buftheologie ist gerade mit diesem Problem intensiv
gerungen worden, vgl. Link-Wieczorek, Ulrike, Contritio Cordis. Reue und
Scham in der Bufitheologie, in: Julia Enxing/Katharina Peetz (Hg.), Contritio.
Annidherungen an Schuld, Scham und Reue unter Mitarbeit von Dorothea
Wojtczak, Beihefte zur Okumenischen Rundschau 114, Leipzig 2017, 48-72.

38 Vgl. dazu meine Ausfithrungen in Link-Wieczorek (s. Anm. 37), 68-71 inkl. der
dort genannten Literatur.

39 Fuchs (s. Anm. 5), 81-84.

150

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

lichkeit. Auf diese Wirklichkeit zu setzen heifdt, Praktiken der Ver-
sohnung und Sensibilitat fiir die Leiden der Opfer der Stinde in all
ihrer Fragmentaritdt immer wieder neu zu wagen. Dabei gilt es, Wie-
dergutmachungsaktionen in Verschnungsprozessen zu unterschei-
den von Reparationen, die einen materiellen Schaden ausgleichen
sollen. Wiedergutmachung in Verséhnungsprozessen hat einen hoch
zeichenhaften Charakter und wird in dem Bewusstsein getibt, damit
einen zwischenmenschlichen Schaden nicht wirklich ausgleichen zu
konnen (vgl. ,Entschadigungen® fiir Zwangsarbeiter:innen). Somit
ist der Erfahrungshintergrund des Begrifts dem zwischenmenschli-
chen Bereich zuzuordnen. Fiir die Verwendung fiir ein Vergebungs-
Konzept auf der Gott-Mensch-Ebene kann die Wiedergutmachung
m.E. als eine (Riick)Projektion der zwischenmenschlich erfahrbaren
Versohnungspraktiken auf die Gott-Mensch-Ebene betrachtet wer-
den. Dies ist in der katholischen theologischen Sprachwelt ebenso
wie wohl in der evangelisch-pietistischen eine vertraute Konstrukti-
on. Sie muss nicht mit einem Entschidigung fordernden (werkge-
rechten) Gottesbild erklart werden, sondern zunachst einmal mit
dem Bediirfnis, das Gott-Mensch-Verhiltnis tatsdchlich als ein per-
sonliches zu denken (und zu fiihlen). Darin hitte der Mensch eine
Mitwirkung im gottlichen ,Beziehungsleben'* ein Argument, das
in der katholischen Theologie in der Debatte um Entstehung und
Verteidigung der Gemeinsamen Erklarung der Rechtfertigungslehre
bis 1999 und in den darauffolgenden Jahren verwendet worden ist.
Das evangelische Rechtfertigungsmodell verzichtet auf diese Wech-
selwirkung, um die mit der Gnade Gottes geschenkte Freiheit und
damit eine Loslosung vom zwischenmenschlich erfahrbaren Versoh-
nungsgeschehen und den darin irgendwie notwendigen Schritten
denkbar zu machen.#! Bekanntlich konnen sich beide Konzepte
auf biblische Textzusammenhénge beziehen.*? Die eigentliche Kunst

40 Vgl. Werbick, Jiirgen, Selbst-Gegebenheit als Gottesgabe. Respons auf den Bei-
trag von Hans-Christoph Askani, in: Okumenische Rundschau 60 (2011), 155-
159, und Hoftmann, Veronika, Rechtfertigung als Gabe der Anerkennung, in:
Okumenische Rundschau 60 (2011), 160-177.

41 Vgl. dazu Peisker (s. Anm. 8), 189-203.

42 Vgl. die unterschiedlichen Konzepte der 5. Vaterunserbitte im Matthaus- und im
Lukasevangelium bzw. im Vergleich mit der paulinischen Rechtfertigungslehre,
so Kortner, Ulrich H.J., Vergebung! Die fiinfte Bitte des Vaterunser im Licht der
paulinischen Rechtfertigungslehre, in: Hans-Peter Grof8hans u.a. (Hg.), Schuld

151

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

besteht wahrscheinlich darin, die Konzepte nicht in einem Entwe-
der-Oder-Verhiltnis zu sehen. Fiir die Wiedergutmachung im Gott-
Mensch-Verhiltnis scheint es mir einleuchtend, dass hier eine be-
wusst aus dem zwischenmenschlichen Bereich geliehene Sprache
verwendet wird, was nur zum Teil mit der Analogielehre verstan-
den werden kann.** Vor allem geht es, so meine Interpretation,
darum, Gott in dem gesamten Verséhnungsprozess in je spezifisch
stellvertretender Funktion fiir alle Beteiligten wirksam zu denken
(als Ankldger, als Verteidiger, als Richter) — und in der gebetsmaf3i-
gen Ansprache hinzuzubitten.** Das wire im Grunde ein pneumato-
logisches Konzept, das dem in den obigen Ausfithrungen mehrfach
begegnenden Gottesbild eines begleitenden Gottes entspricht. Man
konnte es auch in eine weisheitliche Theologie implementieren.>

und Vergebung. FS fiir Michael Beintker zum 70. Geburtstag, Tiibingen 2017,
219-233; sowie Peisker (s. Anm. 8), 218-225.

43 Vgl. Anm. 31

44 Vgl. dazu meinen Versuch, die Satisfaktionstheorie Anselm von Canterburys als
ein Konzept der Versohnung im Sinne der restaurative justice und die Gottes-
rede als Bekenntnis der Ermoglichung von aufrichtender Gerechtigkeit durch
Gott zu lesen: Link-Wieczorek (s. Anm. 7).

45 Vgl. dazu Huizing, Klaas, Scham und Schuld. Fluchtlinien einer Praventivethik
und Weisheitstheologie, in: Georg Pfleiderer/Dirk Evers (Hg.), Stinde, Schuld,
Scham und personale Integritit. Zur neueren Debatte um theologische Anthro-
pologie, Verdffentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft fiir Theologie
66, Leipzig 2022, 163-181.

152

21012026, 00:08:10. - (Cr—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

