
ISBN 978-3-95832-332-2

www.velbrueck-wissenschaft.de

V
EL

BR
Ü
CK

W
IS
SE

N
SC

H
A
FT

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

Zeitgenössische Musik ist fragwürdige Musik. Sie zieht 
sich selbst in Zweifel. Eine Philosophie solcher Musik 
muss diesen Zweifel aufnehmen und fragen, wie Musik 
heute als Kunst möglich ist. Sie muss die Bedingungen 
und Problemhintergründe, die begrifflichen Grundlagen 
und technischen Potenziale der gegenwärtigen Musik-
produktion durchdenken.
In Auseinandersetzung mit aktuellen Fragen der Kom-
position und Kunsttheorie erarbeitet Christoph Haffter 
eine Konzeption des musikalischen Werks, die es an das 
ästhetische Urteil und an die historischen Tendenzen 
des Materials bindet. Sie verknüpft auf diese Weise Ein-
sichten der philosophischen Ästhetik im Ausgang von 
Immanuel Kant mit den kritischen Einwänden des his-
torischen Materialismus in der Nachfolge von Karl Marx 
und greift darin das Programm der Musikphilosophie 
Theodor W. Adornos wieder auf. Für diese Verbindung 
von Musikästhetik und kritischer Reflexion der Gegen-
wart steht der Begriff eines Musikalischen Materialismus. 

Christoph Haffter ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der 
Forschungsstelle Musikphilosophie des Philosophischen Se-
minars und der Musikhochschule Basel. Daneben ist er als 
Musikkritiker tätig.

H
aff

te
r  •

  M
us

ik
al

is
ch

er
 M

at
er

ia
lis

m
us

 

Christoph Haffter 

Musikalischer  
Materialismus

Eine Philosophie der  
zeitgenössischen Musik

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christoph Haffter
Musikalischer Materialismus

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christoph Haffter

Musikalischer
Materialismus

 
Eine Philosophie der

zeitgenössischen Musik

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Publiziert mit Unterstützung des Schweizerischen Nationalfonds
zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung

Erste Auflage 2023
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2023

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-340-7

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://dnb.d-nb.de


Inhalt

Vorwort  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 9

I 	 Einleitung: Ästhetischer Materialismus  .    .    .    .    .    .    .    .   	 13
	 1. 	Der Widerspruch  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 13
		  Die ästhetische Urteilsform  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 16
		  Die materialistische Kritik .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 19
	 2. 	Philosophischer Materialismus  .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 22
		  Theorie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 22
		  Spekulation  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 27
		  Selbstkritik  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 30
	 3. 	Materialismus der Kunst  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 38
		  Das Denken der Kunst .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 39
		  Die Kritik der Kunst  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 44
		  Das Material der Kunst .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 48
		  Die Tendenzen des Materials .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 51
		  Material statt Genie .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 55
		  Ein Beispiel  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 57
	 4. 	Probleme des Materialbegriffs  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 64
		  Das Ende des Materialfortschritts .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 64
		  Das Verhältnis zur Gesellschaft .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 69
		  Das Primat der Gegenwart .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 76

II 	 Der Fall: Steen-Andersens Piano Concerto .   .   .   .   .   .   . 	 84
	 Material .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 84
		  Zerstörung  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 86
		  Aufbau  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 88
		  Sampling  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 92
	 Form  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 93
		  Kaskaden .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 94
		  Kadenz  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 96
		  Komik  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 99
		  Abgesang .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 100

III 	Bedingungen zeitgenössischer Musik  .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 103
	 1. 	Sprachverlust .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 104
		  Konvention und Sprache  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 107
		  Das Unvertraut-Vertraute  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 109
		  Theorie und Personalstil  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 114

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


		  Gestalten  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 116
		  Zeichen .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 119
		  Gesten  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 127
	 2. 	Kulturindustrie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 132
		  Der affirmative Charakter .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 133
		  Der Schematismus .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 136
		  Das neue Gewand des Kapitalismus .    .    .    .    .    .    .    .   	 141
	 3. 	Elektronischer Klang .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 146
		  Von der Note zum Klang  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 146
		  Zwei Kulturen der elektronischen Musik .    .    .    .    .    .   	 148
		  Synthese und Montage .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 151
		  Das Performanzproblem  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 157
	 4. 	Die Verschränkung der Künste .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 161
		  Entgrenzung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 163
		  Reflexion  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 166
		  Auflösung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 171
		  Verschränkung .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 174

IV 	Die Krise des Werks  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 182
	 1. 	Das Problem der Autonomie .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 183
		  Illusion, Ideologie, Irrelevanz .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 184
		  Eigenregelung  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 187
	 2. 	Das Problem der Verdinglichung  .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 190
		  Entäußerung und Entfremdung .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 190
		  Positivismus .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 193
		  Das Dilemma der Situationskunst .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 199
		  Gegendinge  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 203
	 3. 	David Davies: Das Werk als Tat .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 205
		  Der Produktionsakt  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 206
		  Das Tun im Werk .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 209
		  Produktionsanekdoten .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 215
	 4. 	Das Problem der Wahrheit .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 219
		  Bubners Dilemma  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 222
		  Die Unfreiheit des Werks  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 224
		  Entkunstung und Ästhetisierung  .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 226
		  Die Befreiung zum Subjekt .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 229
		  Dantos Freilassung  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 230
		  Scheinaufgeschlossenheit  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 234

V 	 Das Werk als Fragment .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 238
	 1. 	Kant und die Kritik des Schönen  .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 240
		  Ästhetische Ideen  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 240
		  Die Negativität des Schönen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 242
		  Das Schulgerechte .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 246

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


	 2. 	Schlegel und die Kunst der Moderne .   .   .   .   .   .   .   . 	 249
		  Vom Geschmack zur Kunstkritik  .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 249
		  Die Krise des Alten  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 251
		  Das Interessante  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 253
		  Das Fragment aus der Zukunft  .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 257
	 3. 	Formen der Reflexion  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 264
		  Meta .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 265
		  Progressive Reflexion .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 269
		  Absolute Reflexion  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 274
		  Zweite Reflexion  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 283

VI 	Modelle  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 288
	 1. 	Natur .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 288
		  Drei Bilder des Intentionslosen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 292
		  Wissenschaft und Algorithmus .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 297
		  Der spektrale Prozess .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 304
		  Umwelt, Landschaft, Strom  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 309
		  Schein des Nicht-Indifferenten  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 318
	 2. 	Leben .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 324
		  Der Organismus  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 328
		  Das Organische .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 331
		  Der Exzess .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 333
		  Liveness und Automaten .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 337
	 3. 	Begriff  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 342
		  Die Geburt der Konzeptkunst aus 
		  dem Geiste der Musik  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 344
		  Konzeptkunst als Begriffskritik .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 350
		  Die nachbegriff‌liche Kunst .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 359

Schluss: Ästhetische Begriffe .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 366

Dank	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 373

Bibliographie .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 374

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


9

Vorwort

Wie ist Musik heute als Kunst möglich? Dieser Frage gehen die folgen-
den Untersuchungen nach. Die Frage klingt seltsam. Denn sie verbindet 
Fragen, die für gewöhnlich getrennt behandelt werden. Es ist eine Sache, 
zu fragen, was Musik sei; eine andere, was Kunst sei; und eine ganz an-
dere, wie sich die heutige Musikproduktion anhört. Die seltsame Frage, 
wie Kunstmusik heute möglich ist, weist diese Trennung zurück. In ihr 
steckt die Behauptung, dass nicht alle Musik Kunst ist und dass es um 
die Möglichkeit von Kunstmusik heute anders steht als in der Vergan-
genheit. Eine Philosophie der Musik, die so vorgeht, fragt nicht gerade-
wegs danach, was Musik oder Kunst sei, sondern sie fragt, auf Umwe-
gen, nach Bedingungen ihrer gegenwärtigen Möglichkeit.

Die Frage ist aber auch deshalb merkwürdig, weil sie die gegenwärti-
ge Möglichkeit von Kunstmusik als Problem hinstellt. Darin steckt eine 
weitere Behauptung. Sie lautet auf die Krise der Gegenwartsmusik. Die 
Kunstmusik ist in einer Krise, weil sie selbst an ihrer eigenen Möglich-
keit zweifelt. Sie zweifelt an der musikalischen Zeitgenossenschaft und 
der Gegenwärtigkeit von Musik überhaupt. Diesen Selbstzweifel nimmt 
die vorliegende Arbeit auf, um seine Grundlagen zu durchdenken.

Die beiden Merkwürdigkeiten hängen zusammen: Wäre die gegenwär-
tige Kunstmusik sich selbst nicht zum Problem geworden, so könnte die 
Musikphilosophie sich auf die Explikation musikalischer Grundbegriffe 
beschränken. Dass die Gegenwartsmusik in einer Krise ist, heißt dage-
gen, dass in ihr die Kategorien, in denen Musik und Kunst für gewöhn-
lich gedacht wurden, ihre Gewissheit verloren haben. Eine Musikphilo-
sophie, welche diese Grundbegriffe zu klären versuchte, ganz als sei ihre 
Geltung selbstverständlich, wäre daher in Wahrheit gar keine Betrach-
tung der zeitgenössischen Musik. Denn sie betrachtete diese Musik ja als 
etwas Fragloses. In der Krise der Gegenwart ist Musik aber als fraglose 
nicht mehr möglich: Sie ist von Grund auf fragwürdige Musik.

Eine philosophische Betrachtung der zeitgenössischen Musik muss er-
hellen, weshalb die Musik derart fragwürdig wurde. Diese Gründe rei-
chen über musikalische Probleme und Sachverhalte hinaus. Sie hängen 
mit der Fragwürdigkeit der Gegenwartskunst überhaupt zusammen. Die 
Musikphilosophie kommt deshalb nicht umhin, die Krise der Gegen-
wartsmusik aus den Problemen der Kunst überhaupt zu begreifen.

Der Gang dieser Reflexion hat nicht die Gestalt einer kontinuierli-
chen Entwicklung eines Begriffszusammenhangs, sondern nimmt meh-
rere Anläufe. Sie beginnt mit einer allgemeinen Darlegung der Begrif-
fe, die für die vorliegende Interpretation der zeitgenössischen Musik 
grundlegend sind (I). Sie steht programmatisch unter dem Titel eines 

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


10

VORWORT

ästhetischen Materialismus. Er bezeichnet eine Kunstphilosophie, die 
sich an den Begriffen des künstlerischen Materials und des ästhetischen 
Urteils orientiert. Ein solcher Materialismus kann als Fortführung je-
ner Verbindung von kantischen und marxistischen Motiven verstanden 
werden, die Adornos Kunstphilosophie kennzeichnet. Von dieser allge-
meinen Darlegung des kunstphilosophischen Ansatzes springt die Refle-
xion in die Interpretation eines einzelnen Werks: Das Piano Concerto 
von Simon Steen-Andersen (II). Dieses Werk wird als Symptom der Kri-
se der Gegenwartsmusik gedeutet: Es ist ein Werk, das seine eigene Un-
möglichkeit austrägt. Ausgehend von dieser Interpretation werden vier 
Grundbedingungen der gegenwärtigen Musikproduktion artikuliert: die 
musikalische Bedingung des Sprachverlusts, die soziologische Bedingung 
der Kulturindustrie, die technische Bedingung des elektronischen Klangs 
und die kunsthistorische Bedingung der Verschränkung der Künste (III). 
Diese Grundbedingungen sind keine Normen: Sie geben nicht vor, wel-
chen Kriterien eine Musik zu genügen hätte, um als gegenwärtige Kunst-
musik zu gelingen. Sie artikulieren vielmehr Problemhintergründe, auf 
welche die Werke der Gegenwartsmusik unweigerlich antworten. Diese 
Darlegungen beruhen jedoch auf einer Voraussetzung, welche die Refle-
xion in einem weiteren Schritt bedenken muss. Sie gehen nämlich davon 
aus, dass sich die Gegenwartsmusik als Produktion von Werken begrei-
fen lässt. Die Krise der Gegenwartskunst zieht aber auch diese Vorausset-
zung in Zweifel: Sie ist auch eine Krise des Werks. In einem ersten Anlauf 
werden daher die unterschiedlichen Motive untersucht, aufgrund derer 
der Werkbegriff in eine Krise geriet (IV). Sie lassen sich in drei Grundpro-
bleme gliedern, welche mit den Begriffen der Autonomie, der Verding-
lichung und der Wahrheit verbunden sind. Vor dem Hintergrund dieser 
Kritiken wird im Rückgriff auf Gründungstexte der modernen Kunst-
philosophie der Versuch unternommen, einen Werkbegriff zu entwickeln, 
der diese Kritiken in sich aufnimmt (V). Er begreift das Kunstwerk als 
Fragment. Der Fragmentbegriff vereint den Gedanken einer Totalitäts-
konstruktion mit der Idee ihrer Selbstunterbrechung. Im Fragment, so 
der Kerngedanke, reflektieren die Kunstwerke sich selbst als Schein.

Die Untersuchung vollzieht somit einen Rückgang von einem einzel-
nen Werk zu immer grundsätzlicheren Voraussetzungen und endet in ei-
ner allgemeinen Bestimmung des Werkbegriffs. Eine solche Bestimmung 
verbliebe jedoch leer, wenn sie nicht auf ihre Konkretion in den materia-
len Formen der Gegenwartsmusik bezogen würde. Deshalb schließt sich 
an diesen theoretischen Aufstieg ins Allgemeine wiederum ein Abstieg in 
die unübersichtliche Vielheit der besonderen Ausgestaltungen der Gegen-
wartmusik an (VI). Diese Rückbindung der allgemeinen Konzeption der 
Kunst an die besonderen Produktionen der Gegenwartsmusik droht in 
eine willkürliche Auswahl einzelner Werke zu zerfallen. Um dieser Ge-
fahr entgegenzuwirken, soll auf drei Modelle des musikalischen Scheins 

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


11

VORWORT

reflektiert werden, die mit den Begriffen der Natur, des Lebens und des 
Begriffs verbunden sind. Die Entwicklung dieser Modelle zielt darauf, 
kompositionstechnische Probleme und künstlerische Strategien der Ge-
genwartsmusik im Licht jener allgemeinen Überlegungen zum Kunstbe-
griff zu diskutieren, um sie in ihrer eigentümlichen Stringenz erkennbar 
werden zu lassen. Im Durchgang durch diese Modelle soll, schlaglicht-
artig, deutlich werden, wie Musik heute als Kunst möglich ist.

Ersichtlich behandelt eine solche Untersuchung Fragestellungen, die 
für gewöhnlich in voneinander getrennten Disziplinen und Diskursen 
thematisiert werden. Mit dieser ungewöhnlichen Verknüpfung von The-
men ist die Hoffnung verbunden, Leserinnen1 aus verschiedenen Feldern 
des wissenschaftlichen Gesprächs und der künstlerischen Produktion an-
zusprechen und sie über die Grenzen ihrer Disziplinen hinauszutreiben. 
Dennoch sind die Teile des Buchs so verfasst, dass sie auch für sich ver-
ständlich sein sollten: Wer sich für die kunstphilosophischen Grundsatz-
fragen interessiert, wird in den Teilen I, IV und V fündig; wer Analysen 
einzelner Werke, die Debatten der jüngeren Kunstkritik oder Diagnosen 
gewisser Tendenzen der jüngeren Musikgeschichte vorzieht, wird direkt 
in die Teile II, III und VI einsteigen können.

Bevor in den Gang der Reflexion eingestiegen wird, sei aber eine wich-
tige Einschränkung der Tragweite dieser Untersuchung vorausgeschickt. 
Sie reflektiert auf die Erfahrung zeitgenössischer Kunstmusik, wie sie 
in gewissen europäischen und nordamerikanischen Städten produziert 
wird; also auf jenes Feld, das mit Spartentiteln wie experimentelle Mu-
sik, Neue Musik, freie Improvisation oder Klangkunst versehen wird. 

Was sie damit ausblendet, sind zum einen die bedeutenden Kunstmu-
siktraditionen, die in anderen Weltgegenden entstanden. Es ist denkbar, 
dass sich die gesamte Frage nach der Möglichkeit gegenwärtiger Kunst-
musik vor dem Hintergrund einer vertieften Auseinandersetzung mit die-
sen Produktionen völlig anders stellen würde.2 In Anbetracht des glo-
balisierten Kapitalismus wirkt diese recht zufällige Einschränkung des 
Gegenwärtigen hilf‌los. Den dringend notwendigen Schritt hin zu einer 
weltgeschichtlichen Reflexion auf Musik zu nehmen, übersteigt jedoch 
die Kompetenzen des Autors. Eine solche Reflexion verlangt vielleicht 
grundsätzlich nach anderen, kollaborativen Formen der Forschung. Die 

1	  	 Ich verwende in diesem Buch durchgängig weibliche Wortendungen, wenn 
das Geschlecht eines Subjekts unbestimmt ist. Diese Sprachregelung ist eine 
vorläufige Verlegenheitslösung: Die Endung soll alle Geschlechteridentitä-
ten miteinschließen.

2	  	Ansätze dazu findet man in Björn Heile, Musical modernism, global : com-
parative observations, in: Charles Wilson und Björn Heile (Hg.), The Rout­
ledge Research Companion to Modernism in Music, London 2019, 175–
198; Jing Wang, Half sound, half philosophy: aesthetics, politics, and history 
of China’s sound art, New York City 2021.

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


12

vorliegenden Überlegungen müssen daher leider in dieser Begrenztheit 
genommen werden: Sie sind ergänzungsbedürftige Vorarbeiten.

Zum anderen vernachlässigt diese Untersuchung all jene Musikfor-
men, die wie die elektronische Tanzmusik oder das politische Lied nicht 
primär als Kunst, sondern aus ihrer Funktion in sozialen Praktiken ver-
standen werden wollen.3 Das Ausblenden dieser Musiken ist keine Ab-
wertung, sondern hat sachliche Gründe: Die Möglichkeit solcher Mu-
sik steht vor anderen Herausforderungen. Dieser Ausschluss ist freilich 
weniger willkürlich als der erstgenannte. Die Musik, die mit dem An-
spruch auftritt, Gegenwartskunst zu sein, hat für die Musikphilosophie 
einen Vorrang, weil in ihr die musikalische Arbeit selbst im Zentrum 
steht. Musik kann auch aus ganz anderen Perspektiven und Fragestel-
lungen heraus betrachtet und geschätzt werden. Aber wenn sie auf ihr 
künstlerisches Gelingen hin befragt wird, wird sie als Musik thematisch. 
Daraus erklärt sich die leicht komische Lage, dass sich eine Philosophie 
der Gegenwartsmusik genau mit der marginalsten Gestalt des heutigen 
Musikschaffens beschäftigt: der Kunstmusik.

3	  	Dieser Unterschied wird etwa in der elektronischen Musik gerne durch ver-
schiedene Namen markiert, unter denen dieselbe Künstlerin ihre Arbeiten 
veröffentlicht: Robert Henke oder Terre Thaemlitz veröffentlichen etwa 
Tanzmusik unter dem Pseudonymen Monolake resp. DJ Sprinkles, wäh-
rend sie jene Arbeiten, die sich nicht an den Funktionen des Clubs ausrich-
ten, unter eigenem Namen präsentieren. 

VORWORT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


13

I Einleitung: Ästhetischer Materialismus

1. Der Widerspruch

Der ästhetische Materialismus, wie er im Folgenden verstanden werden 
soll, bezeichnet eine philosophische Betrachtung der Kunst. Er verbin-
det die Idee, dass Kunstwerke wesentlich auf das ästhetische Urteil be-
zogen sind, mit der Idee, dass Kunstwerke aus ihrer materiellen Bedingt-
heit zu verstehen sind. Die beiden Ideen scheinen sich zu widersprechen.4 

Denn die philosophische Bestimmung des ästhetischen Urteils ist das 
Resultat einer transzendentalen Reflexion auf das subjektive Erkenntnis-
vermögen. Sie ist eine Einsicht, die aus einer Selbstbesinnung des Den-
kens erfolgt. Eine solche Einsicht ist keine empirische Erkenntnis, kein 
Feststellen eines kontingenten Sachverhalts auf der Grundlage von Er-
fahrung. Die transzendentale Struktur des ästhetischen Urteils ist kein 
Erfahrungsgehalt. Vielmehr stellt sie einen Zusammenhang von Bedin-
gungen dar, welche die Geltungsansprüche des Denkens begründen. Mit 
Blick auf die Kunst lautet das Geltungsproblem: Wie ist die Verbindlich-
keit kunstkritischer Urteile möglich? Die Beantwortung der Frage muss 
das ästhetische, und insbesondere das kunstkritische Urteil untersuchen, 
um zu zeigen, unter welchen Bedingungen es Gültigkeit beanspruchen 
kann. In der Erkenntnis einer transzendentalen Struktur, also hier: in der 
Erörterung der Frage, woher das ästhetische Urteil seine Verbindlichkeit 
bezieht, wird das Denkvermögen nicht durch etwas bestimmt, das au-
ßerhalb des Denkens läge. Vielmehr bestimmt sich das Denken in einer 
transzendentalen Reflexion selbst. Wenn das ästhetische Urteil aber in 
einer transzendentalen Struktur der Subjektivität gründet, die das Den-
ken in einer Besinnung auf sich selbst gewinnt, dann ist diese Struktur 
dem zeitlichen Wechsel der empirischen Dinge, der Kontingenz histori-
scher Sachverhalte der Erfahrung enthoben. Die Fähigkeit, ästhetisch zu 
urteilen, ist ein Vermögen menschlicher Vernunft überhaupt, und in der 
philosophischen Prüfung dieses Vermögens stützt sich die Vernunft auf 
nichts anderes ab als sich selbst.

Der Kern jener materialistischen Philosophie wiederum, an der die-
se Arbeit ansetzt, ist die Kritik der Verabsolutierung des Denkens.5 

4	  	Den Widerspruch benennt Rüdiger Bubner, Über einige Bedingungen ge-
genwärtiger Ästhetik, in: Ästhetische Erfahrung, Frankfurt am Main 1989, 
9–51. Hier S. 20.

5	  	Ein Überblick zu den Varianten dieser Auffassung bietet Daniel Pucciarelli, 
Materialismus und Kritik: Konzept, Aussichten und Grenzen des Materialis­
mus im Ausgang von der Negativen Dialektik Theodor W. Adornos, Würz-
burg 2019.

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


14

Materialistische Philosophie kritisiert die Ablösung und Verselbständi-
gung des Denkens gegen seine Bedingtheit durch einen materiellen, also 
nicht gedanklichen Zusammenhang, der die denkende Tätigkeit umfasst, 
beeinflusst und motiviert. Der Materialismus richtet sich, anders gesagt, 
gegen die Vorstellung, dass sich die Tätigkeit des Denkens, die Aktivität 
der Vernunft, in einer selbständigen Sphäre reiner Gedanken vollzöge. 
Gegen diese Absonderung der Vernunft bringt er den Gedanken in Stel-
lung, dass das Denken auf die materiellen Zusammenhänge verwiesen 
bleibt, denen es entspringt – wie immer man diesen Bereich verstehen 
mag. Anders gesagt: Es ist für das menschliche Denken wesentlich, von 
etwas anderem als sich selbst abzuhängen. Die vernünftige Tätigkeit be-
stimmt sich nicht gänzlich selbst, sondern sie wird durch etwas mitbe-
stimmt, das sie nicht selbst ist.

Diese Kritik am reinen Denken ist nicht zu verwechseln mit dem Ein-
spruch gegen die Idee einer Selbstbestimmung des Menschen. Die ma-
terialistische Kritik geschieht vielmehr im Hinblick auf die Möglich-
keit solcher Selbstbestimmung. Die Illusion des reinen Denkens, das sich 
gänzlich aus sich selbst heraus bestimmen würde, wird zum Gegenstand 
der materialistischen Kritik, weil es die wirkliche Selbstbestimmung des 
Menschen verhindert. Eine wirkliche Selbstbestimmung erfolgt nämlich 
nicht allein im Gedanken, sondern in der geschichtlichen Wirklichkeit. 
Die Einsicht in die materielle Bedingtheit des Denkens zielt auf die Ver-
änderung ebendieser Bedingungen.

Der Widerspruch, den ein ästhetischer Materialismus zu enthalten 
scheint, lässt sich somit auf die folgende Formel bringen: Die Einsicht 
in die transzendentale Struktur des ästhetischen Urteils ist das Resultat 
einer reinen Selbstbestimmung der Vernunft. Die materialistische Philo-
sophie negiert die Möglichkeit einer solchen Selbstbestimmung. Ästhe-
tische und materialistische Kunstphilosophie scheinen sich daher aus-
zuschließen.

Dieser Widerspruch prägt die gegenwärtige Situation des Kunstden-
kens.6 Sie wird vom Nebeneinander zweier Diskurszusammenhänge ge-
prägt, die nur sehr schwierig miteinander ins Gespräch zu bringen sind. 
Auf der einen Seite stehen die Nachfolgegestalten der transzendenta-
len Reflexion auf das ästhetische Urteilsvermögen.7 Hier werden die 

6	  	Vgl. die Beiträge in James Elkins, Art history versus aesthetics, New York 
2006. Besonders Robert Geno, »The Border of the Aesthetic«, 3–20.

7	  	Einen Überblick zur deutschsprachigen und englischsprachigen Diskussion 
findet man in Andrea Kern und Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegen­
sätze: zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frankfurt 
am Main 2002; Jerrold Levinson (Hg.), The Oxford handbook of aesthe­
tics, Oxford 2013. Für die Musikphilosophie paradigmatisch Peter Kivy, 
Introduction to a Philosophy of Music, Oxford, New York 2002; Alexan-
der Becker und Matthias Vogel (Hg.), Musikalischer Sinn: Beiträge zu einer 

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


15

Eigenheiten des ästhetischen Urteils, der ästhetischen Erfahrungen, Hal-
tungen, Gefühle, Stimmungen oder Wahrnehmungen, der ontologische 
Status ästhetischer Gegenstände, Ereignisse oder Eigenschaften erörtert. 
Diese Untersuchungen greifen zwar gerne auf historische Kunstwerke als 
Beispiele zurück, um ihre begriff‌lichen Bestimmungen der ästhetischen 
Zustände und Vermögen, Objekte und Kategorien verständlich zu ma-
chen. Der Anspruch der philosophischen Bestimmungen ist jedoch ein 
überzeitlicher. Solches Nachdenken über die ästhetischen Grundlagen 
der Kunst bleibt den konkreten historischen Entwicklungen der Kunst-
produktion gegenüber gleichgültig.

Auf der anderen Seite stehen die historischen Betrachtungen der Kunst 
und ihre philosophischen Wortführerinnen.8 Sie begegnen jeder überzeit-
lichen Aussage zum Ästhetischen und der Kunst mit Skepsis. Im mate-
rialistischen Gestus insistiert die Kunstgeschichte auf der historischen 
Bedingtheit nicht nur der künstlerischen Erzeugnisse, sondern auch 
der verschiedenen Auffassungsweisen und Begriffe dessen, was Kunst, 
Kunsterfahrung und Kunstproduktion zu sein habe. Die Kunsttheorien 
mit ihren überzeitlichen Ansprüchen erscheinen in diesem materialisti-
schen Blick als Reflexe, Rechtfertigungsversuche, regulative Ideen oder 
Begleiterscheinungen historisch-kontingenter Kunstpraktiken und ihrer 
Institutionen. Diese historischen Diskurseffekte der Kunstpraktiken gilt 
es zwar zu analysieren, um sie für eine kontextsensible Deutung der Wer-
ke verfügbar zu machen. Den Geltungsanspruch der Theorien hingegen 
klammert die historische Betrachtung aus: Sie enthält sich der Stellung-
nahme.

In den folgenden Vorüberlegungen geht es darum zu zeigen, dass sich 
die ästhetische und die materialistische Kunstauffassung nicht wider-
sprechen müssen. Es besteht vielmehr eine Affinität zwischen dem äs-
thetischen Urteil und der materialistischen Kritik des verselbständigten 
Denkens.9 In dieser Affinität gründet die Möglichkeit eines ästhetischen 

Philosophie der Musik, Frankfurt am Main 2007. Ein Überblick zur deut-
schen Musikphilosophie findet man in Wolfgang Fuhrmann und Claus-Stef-
fen Mahnkopf, Perspektiven der Musikphilosophie, Berlin 2021.

8	  	Für die Musikphilosophie entscheidend sind die Argumente von Lydia 
Goehr, The Imaginary Museum of Musical Works: An Essay in the Phi­
losophy of Music, Oxford 2008. Für die Musikwissenschaft: Rose Rosen-
gard Subotnik, Deconstructive variations: music and reason in western 
society, Minneapolis 1996. Für die Kunsttheorie allgemein, klassisch: Ray-
mond Williams, Problems in materialism and culture: selected essays, Lon-
don 1997. In jüngerer Zeit besonders: Peter Osborne, Anywhere or Not At 
All: Philosophy of Contemporary Art., London 2013.

9	  	 Ich schließe hier an Überlegungen an von Gunnar Hindrichs, Musikphilo-
sophie aus ästhetischer Vernunft, in: Wolfgang Fuhrmann und Claus-Steffen 
Mahnkopf (Hg.), Perspektiven der Musikphilosophie, Berlin 2021, 43–58.

DER WIDERSPRUCH

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


16

Materialismus. Die Verwandtschaft besteht freilich lediglich zwischen 
einem bestimmten Verständnis der beiden Begriffe, das im Folgenden 
dargelegt wird.

Die ästhetische Urteilsform

Das ästhetische Urteil ist eine eigene Form des Urteilens, eine besondere 
Art gültiger Synthesis. Diese Annahme ist für alles, was hier folgt, grund-
legend. Das ästhetische unterscheidet sich vom theoretischen und prak-
tisch-moralischen Urteil durch seine Form. Anders gesagt, unterschei-
den sich diese drei Urteilstypen nicht dadurch, dass sie in verschiedenen 
Lebensbereichen stattfänden, dass sie andere Begriffe verwendeten oder 
sich auf andere Eigenschaften oder Dinge bezögen. Sie unterscheiden 
sich vielmehr in ihrer Urteilsstruktur: Also darin, wie die Relate in der 
Urteilsrelation verbunden werden und was diese Verbindung rechtfertigt. 
Wie diese Urteilstypen genau ausformuliert werden können, ist natür-
lich Gegenstand einer weitläufigen philosophischen Debatte, die kaum 
zu überblicken ist. Ungefähr lassen sie sich folgendermaßen skizzieren: 
In seiner Grundform artikuliert das theoretische Urteil Sachverhalte, in-
dem es Gegenstände, Zustände oder Geschehnisse identifiziert und be-
griff‌lich bestimmt; ein solches Urteil ist wahr, wenn diese Sachverhalte 
tatsächlich bestehen. In einem praktischen Urteil hingegen bestimmt sich 
die Urteilende zum Handeln, indem sie mögliche Handlungsoptionen auf 
eine Handlungsregel bezieht; dieses Urteil ist richtig, wenn das Befolgen 
dieser Regel das Gute verwirklicht. Das ästhetische Urteil tut weder das 
eine noch das andere. Das ästhetische Urteil bezieht einen singulären Er-
scheinungskomplex, den es nicht abschließend zu identifizieren vermag, 
auf ein Gefühl der Lust. Dieses Lustgefühl ist das Innewerden einer an-
haltenden Spannung, die sich zwischen den Fähigkeiten des Denkens im 
weitesten Sinne einstellt: Zwischen den begriff‌lichen, affektiven, imagi-
nären und sinnlichen Vermögen des Subjekts.10

Den Urteilstypen entsprechen unterschiedliche Formen der Begrün-
dung. Auch wie diese Rationalitätsformen genau aussehen, ist natürlich 
strittig. Eine Annäherung könnte so lauten: Theoretische Aussagen wer-
den durch begriff‌liche Beweise und empirische Belege gestützt. Prakti-
sche Urteile werden durch Abwägungen und Universalisierungsverfah-
ren legitimiert. Ästhetische Urteile können dagegen weder bewiesen oder 
belegt werden, noch sind sie das Resultat von Abwägungen und Univer-
salisierungen. Sie werden vielmehr durch Charakterisierung und Kritik 
ausgewiesen. Das Charakterisieren ist das sprachliche Nachvollziehen 
der spezifischen Verfasstheit des fraglichen Erscheinungskomplexes, die 

10	 	Diese Auffassung des ästhetischen Urteils wird im Kapitel V ausgeführt.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


17

Kritik artikuliert dessen eigentümliche Kohärenz, indem es die lustvolle 
Spannungswirkung aufs Denkvermögen expliziert.

Diese Erläuterung der ästhetischen Urteilsform birgt jedoch einen la-
tenten Widerspruch. Denn unter einem Urteil im Allgemeinen versteht 
man eine Verbindung von gedanklichen Gehalten mit Geltungsanspruch. 
Der Geltungsanspruch kann als die Sachlichkeit des Urteils verstanden 
werden: Das Urteil beansprucht die Gehalte nicht irgendwie willkürlich 
zu verbinden, sondern in einer Weise, die der Sache, die in Frage steht, 
gerecht wird. Urteile haben ihr Gelingen, anders gesagt, in der sachge-
rechten Bestimmung. Das Ziel des Urteilens ist die gültige Bestimmung 
dessen, worauf das Urteil geht. Das Modell solcher Bestimmung ist die 
Subsumption eines Einzelfalls unter eine allgemeine Begriffsregel.

Das ästhetische Urteil hingegen bestimmt seine Sache nicht, es ist kein 
bestimmendes Urteil. Das Lustgefühl, das im ästhetischen Urteil auf ei-
nen Erscheinungskomplex bezogen wird, bezeugt vielmehr, dass die sub-
jektiven Vermögen gerade nicht so ineinandergreifen, dass es zum be-
stimmenden Urteilsabschluss kommt. Das ästhetische Urteil ist in diesem 
Sinne ein Aufschub des bestimmenden Urteils, es ist ein Urteilen, das kein 
Urteil fällt.11 Kant hat diese Eigenart des ästhetischen Urteils mit dem 
Begriff der Reflexion erfasst. Ästhetische Urteile bestimmen ihre Sache 
nicht, sondern reflektieren über sie.12 Sie sind der Vollzug einer Suchbe-
wegung, die von einem einzelnen Erscheinungskomplex ausgeht, um von 
ihm aus zu allgemeinen Begriffsbestimmungen zu gelangen, die ihm ge-
recht würden. Diese Suche wird im ästhetischen Urteil paradoxerweise 
als lustvoll empfunden, obwohl sie zu keinem Abschluss kommt. Diese 
eigentümliche Struktur bringt das ästhetische Urteil in einen Gegensatz 
zum Urteilen im Allgemeinen. Im ästhetischen Urteil wird ein Prozess 
als lustvoll beurteilt, der einem Scheitern der normalen Urteilsanstren-
gung gleichkommt.

Dass ein Prozess des Urteilens, der zu keiner Bestimmung der Sache 
kommt, als lustvoll erfahren wird, kann so gedeutet werden, dass das 
Urteilen gerade deshalb der Sache gerecht wird, weil es diese nicht auf 
eine begriff‌liche Bestimmung festlegt. Das Vermögen zu Urteilen wird 
im ästhetischen Urteil gerade dadurch sachgerecht, dass es den Erschei-
nungskomplex, den es bedenkt, unter keine Regel subsumiert. In diesem 
Sinne steckt im ästhetischen Urteil eine Kritik des Urteilfällens, die sich 
auf den allgemeinen Anspruch von Urteilen stützt, ihrer Sache gerecht zu 

11	 	Diese Auffassung verteidigen Christoph Menke, Die Souveränität der Kunst: 
ästhetische Erfahrung nach Adorno und Derrida, Frankfurt am Main 2012; 
Andrea Kern, Schön Lust: eine Theorie der ästhetischen Erfahrung nach 
Kant, Frankfurt am Main 2000.

12	 	Diese Unterscheidung wird eingeführt in Immanuel Kant, Kritik der Urteils­
kraft, hg. von Heiner Klemme, Hamburg 2006, B XXVI (179).

DER WIDERSPRUCH

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


18

werden. Das ästhetische Urteil ist deshalb zugleich ein Vollzug und eine 
Aufhebung des Vermögens zur Sachbestimmung: Es negiert die Macht 
des Subjekts, die Sachen begriff‌lich zu erfassen – und wird ihnen in eben-
dieser Negation gedanklich gerecht. So verstanden, vollzieht das ästheti-
sche Urteilen eine Selbstkritik des Urteilsvermögens.

Aber auch das ästhetische Urteil ist ein Urteil, es ist eine Synthesis mit 
Geltungsanspruch. Dieses Urteil verbindet zwar keine Vorstellungen zu 
einem bestimmten Sachverhalt oder einer Handlungsabsicht. Aber es 
vereinheitlicht das gespannte Reflexionsgeschehen in Anbetracht eines 
Erscheinungskomplexes unter dem Gefühl einer Lust. Und diese Ver-
einheitlichung beansprucht Geltung. Das wird durch die Tatsache evi-
dent, dass über diese Urteile genauso heftig gestritten werden kann wie 
über moralische und theoretische Stellungnahmen. Auch der Anspruch 
des ästhetischen Urteils liegt in seinem Bezug auf die Sache, die beur-
teilt wird. Das ästhetische Urteil geht auf seine Sache, indem es das be-
stimmende Urteilen aufschiebt und in eine Schwebe versetzt. Anders ge-
sagt: Auch das ästhetische Urteil denkt einen verbindlichen Gedanken. 
Aber dieser Gedanke ist so geartet, dass er über das festlegende Den-
ken hinausdrängt. In diesem Urteil wird, anders gesagt, ein Gedanke ge-
fasst, der die Immanenz des bestimmenden Denkens transzendiert. Sol-
che Gedanken können im Rückgriff auf die philosophische Tradition als 
Ideen bezeichnet werden. Der das bestimmende Denken übersteigende 
Gedanke des ästhetischen Urteils ist die ästhetische Idee, welche der be-
urteilte Erscheinungskomplex ausdrückt. Der paradigmatische Erschei-
nungskomplex, der eine ästhetische Idee ausdrückt, ist das Kunstwerk. 
In diesem Sinne ist das ästhetische Urteil intern auf das Kunstwerk be-
zogen. Kunstwerke sind hergestellte Erscheinungskomplexe, welche äs-
thetische Ideen zum Ausdruck bringen. Das ästhetische Urteil denkt diese 
Idee, indem es das bestimmende Urteilen aufschiebt. Und die Erschei-
nungskomplexe, als welche hier Kunstwerke verstanden werden sollen, 
sind umgekehrt intern auf die Selbstkritik des Urteils bezogen, welche 
das ästhetische Urteil vollzieht. Denn die ästhetischen Ideen, die sie aus-
drücken, lassen sich nur durch jenen Überstieg über das bestimmende 
Urteilen denken, den das ästhetische Urteil realisiert.

Diese Auffassung des ästhetischen Urteils steht quer zu der, beson-
ders im englischsprachigen Raum verbreiteten Gleichsetzung des Äs-
thetischen mit dem rein Sinnlichen. Diesem Wortgebrauch zufolge 
schließt das ästhetische Erfahren, die ästhetische Haltung, Einstellung 
oder Beurteilung das Mitwirken der begriff‌lichen oder propositionalen 
Vermögen aus. In der obigen Bestimmung des ästhetischen Urteils wäre ein 
solcher Ausschluss jedoch Unsinn. Denn die ästhetische Spannungslage 
stellt sich ja erst im Verhältnis von begriff‌lichen und nicht-begriff‌lichen 
Vermögen ein. Das ästhetische Urteilen schließt daher wesentlich 
ein begriff‌liches Moment mit ein. Was sich im ästhetischen Urteil 

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


19

jedoch tatsächlich verändert, ist die Funktion, welche die Begriffe im 
Urteilsvollzug einnehmen. Anders als im theoretischen und praktischen 
Urteil sind die Begriffe im ästhetischen Urteil keine Bestimmungsgründe. 
Der Bestimmungsgrund des Urteils ist hier vielmehr ein Gefühl der Lust. 
Deshalb lässt sich ein ästhetisches Urteil nicht rein begriff‌lich beweisen 
oder rechtfertigen. Für sein Zustandekommen sind Begriffe jedoch 
unerlässlich.

Die materialistische Kritik

Das Grundverständnis des Materialismus, das die folgenden Überlegun-
gen anleitet, wurde bereits erwähnt. Materialistische Philosophie kriti-
siert das verselbständigte Denken, indem es die geistige Aktivität in einen 
Zusammenhang stellt, der sie umfasst. Dieses Umfassen bedeutet zwei-
erlei. Dass das Denken materiell bedingt sei, bedeutet zum einen, dass 
das Denken seinen Ermöglichungsgrund ausser sich selbst hat, und zum 
anderen, dass es durch diese Bedingungen auch beschränkt und mitbe-
stimmt wird.

Ein solcher Materialismus ist, philosophiegeschichtlich betrachtet, das 
Resultat einer Kritik des nachkantischen Idealismus. Dieser emphatische 
Idealismus erhebt den Anspruch, die Rationalität der Wirklichkeit dar-
zustellen und zu begründen. Die Form dieser begründenden Darstellung 
ist das System der Wissenschaften. In ihm wird das Wirkliche, zwar nicht 
im Detail jeder Einzelheit, aber in seinen Grundstrukturen auf seinen Be-
griff gebracht: Vernunft und Wirklichkeit kommen zur Deckung. Diese 
Einheit von Denken und Sein, von Wissen und Wirklichkeit zu artiku-
lieren ist, wohlgemerkt, der Anspruch solcher Philosophie. Die konkrete 
Realisierung dieses Programms in den Systementwürfen um 1800 mag 
mangelhaft sein und die ständige Selbstrevision, die man in den Werken 
von Fichte, Schelling und Hegel beobachtet, beweist hinlänglich, dass sie 
sich der Unvollkommenheit ihrer Versuche bewusst waren. An der prin-
zipiellen Möglichkeit dieser Artikulation festzuhalten, ist jedoch der ei-
gentliche Kern der idealistischen Philosophie.13

Der Anspruch, die Begreifbarkeit der gesamten Wirklichkeit darzustel-
len, ist das Programm einer voraussetzungslosen Philosophie. Vorausset-
zungslos wird die Philosophie, wenn sie alle Voraussetzungen, die sie in 
ihrer Darstellung unweigerlich vornehmen muss, im Verlauf der Darstel-
lung einholt, und zwar indem sie diese Voraussetzungen mit Gründen 
einsichtig macht. Das philosophische Nachdenken, so das idealistische 

13	 	Zu diesem Verständnis des nachkantischen Idealismus: Robert B. Pippin, 
Hegel’s Realm of Shadows. Logic as Metaphysics in the Science of Logic, 
Chicago London 2019.

DER WIDERSPRUCH

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


20

Programm, vermag einen sich selbst tragenden Zusammenhang von Ge-
danken zu erzeugen, der die grundsätzliche Verfassung der Wirklichkeit 
erfasst. Die Kritik des Idealismus setzt an diesem Anspruch an: Was die 
Darstellung der Vernunft im Wirklichen uneinholbar voraussetzen muss 
und nicht aus sich selbst begründen kann, ist die darstellende Tätig-
keit des Denkens selbst.14 Der Denkvollzug geschieht nicht im luftlee-
ren Raum reiner Gedanken, sondern ist Moment eines ihn umfassenden 
Zusammenhangs: die materielle Reproduktion der vergesellschafteten 
Menschen. Noch das Durchdenken allgemeinster Zusammenhänge ist, 
wie vermittelt auch immer, in den Arbeitsprozess involviert, der es den 
Menschen ermöglicht, sich selbst und die Institutionen ihrer Lebens-
formen in ihrer Existenz zu erhalten und zu reproduzieren. Das Be-
greifen der Wirklichkeit geschieht nicht jenseits der Aneignungs- und 
Umformungsprozesse menschlicher Arbeit, sondern ist dessen integra-
ler Bestandteil. Der Begriff des Materials, den der Materialismus gegen 
den Idealismus ins Feld führt, entstammt dieser Sphäre: Er bezeichnet 
die Bedingung gesellschaftlicher Arbeit. Jeder gedankliche Vollzug ist 
ein Bearbeiten, ein Aneignen und Umformen von Bedingungen, die der 
Denktätigkeit vorausgehen. Diese Bedingungen umfassen sowohl die 
nicht-menschengemachte Umwelt – die natürlichen Dinge – als auch die 
Produkte vormaliger Arbeitsprozesse – die geschichtlichen oder gesell-
schaftlichen Dinge als das gesamte Gefüge von technischen, institutio-
nellen und kulturellen Hervorbringungen. Die materiellen Bedingungen 
des Denkens, die das idealistische Programm verdrängt, sind nicht aufs 
Physische beschränkt. Vielmehr umfassen sie die gesamte Sphäre wirk-
licher, geschichtlicher Verhältnisse zwischen Menschen und zwischen 
den Menschen und der Natur, in der das Fortbestehen vernunftfähigen 
Lebens erarbeitet wird.

Die Sphäre menschlicher Arbeit, der Reproduktion des vergesellschaf-
teten Lebens ist die materielle Bedingung allen Denkens: der theoreti-
schen Wissenschaft, der politisch-moralischen Beurteilung, des religiö-
sen Glaubens wie der ästhetischen Auseinandersetzung mit der Kunst. 
Diese materielle Sphäre ist aber von Konflikten, Zerwürfnissen und Wi-
dersprüchen geprägt, die kaum jemand ernsthaft in Abrede stellen kann: 
Ein Großteil der Menschen lebt und arbeitet, heute wie um 1800, un-
ter Bedingungen, die man weder als vernünftig noch als menschenwür-
dig bezeichnen kann. Solange die materielle Bedingung der gedanklichen 

14	 	Die Grundfigur der Kritik lässt sich auf die ganz anders geartete Spätphilo-
sophie Schellings zurückführen. Zu Schelling vgl. Walter Schulz, Die Vollen­
dung des deutschen Idealismus in der Spätphilosophie Schellings, Pfullingen 
1975. Marx formuliert den Gedanken in Karl Marx, Einleitung zur Kritik 
der Hegelschen Rechtsphilosophie (Marx Engels Werke, 1), Berlin 1983, 
170–183.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


21

Artikulation von Vernunft, die gesamtgesellschaftliche Sphäre der Re-
produktion, innerhalb derer sich philosophisches Nachdenken vollzieht 
und auf die es affirmierend oder negierend zurückwirkt, sich in einem 
solchen, unvernünftigen Zustand befindet, kann die Darstellung der Ver-
nunft in der Wirklichkeit nicht gelingen. Das ist der schlichte Kern der 
materialistischen Kritik am Idealismus. Noch das kohärenteste System 
der Grundstrukturen des Wirklichen stünde im Widerspruch zur Inkohä-
renz jener materiellen Sphäre, aus der sie entsteht. In diesem Sinne kann 
die Philosophie nicht in ihr selbst, im Medium des Gedankens, verwirk-
licht werden, sondern sie kann ihre Verwirklichung nur ausserhalb ihrer 
selbst finden: in der Transformation ihrer materiellen Grundlage, der re-
volutionären Praxis.15

Ein so verstandener Materialismus steht dem Idealismus daher nicht 
gänzlich entgegen. Vielmehr nimmt er den emphatischen Anspruch der 
Vernunft ernst und wendet ihn gegen deren Scheingestalten. In einer 
Scheingestalt, so lässt sich ganz allgemein sagen, tritt ein Besonderes 
oder Unselbständiges, ein Unvollständiges oder Partielles als Allgemei-
nes, Selbständiges, Vollständiges oder Ganzes auf.16 Die Kritik solcher 
Scheingestalten ist das Anliegen der Dialektik. Während der dialektische 
Idealismus vorgibt, solche Kritik im Medium des Gedankens prinzipiell 
zu einem Abschluss bringen zu können, hält der dialektische Materia-
lismus an der Unmöglichkeit solcher Vollendung im Gedanken fest. Die 
Verwirklichung der Vernunft im Gedanken ist deren partielle Verwirk-
lichung, die als das Ganze auftritt. Deshalb wird die dialektische Phi-
losophie selbst zur Scheingestalt, sobald sie ihre Abgeschlossenheit be-
hauptet. Die Vollendung der dialektischen Philosophie, der Abschluss 
der Scheinkritik, kann erst jenseits der Philosophie, in der gesellschaftli-
chen Verwirklichung von Freiheit gelingen.17

Der Kern eines solchen Materialismus bildet demnach die Kritik an 
der Verabsolutierung des Geistes: Das Denken ist nicht der letzte Ho-
rizont des Wirklichen, sondern vollzieht sich innerhalb eines Zusam-
menhangs, der das Denken umfasst. Darin besteht der entscheidende 
Unterschied zu einem Großteil jener philosophischen Projekte, die von 
der Antike bis in die Gegenwart unter dem Schlagwort des Materialis-
mus verhandelt werden. Sie verstehen den Materialismus als eine The-
orie, also als einen systematischen Zusammenhang von Aussagen über 
die Wirklichkeit. Der kritische Materialismus, um den es hier und im 

15	 	Vgl. Marx 1983 (wie Anm. 14), 384.
16	 	Zu diesem Begriff des Scheins vgl. Michael Theunissen, Sein und Schein. Die 

kritische Funktion der Hegelschen Logik, Frankfurt am Main 1978; Bubner 
1989 (wie Anm. 4), 39. 

17	 	Vgl. Theodor W. Adorno, Negative Dialektik (Gesammelte Schriften, 6), 
Frankfurt am Main 2020; Marc Nicolas Sommer, Das Konzept einer nega­
tiven Dialektik, Tübingen 2016.

DER WIDERSPRUCH

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


22

Folgenden gehen soll, ist keine besondere Theorie der Wirklichkeit, son-
dern der Vollzug einer Selbstkritik der Theorie im Hinblick auf die wirk-
liche Selbstbestimmung der Vernunft. Die Affinität eines so verstande-
nen Materialismus mit dem ästhetischen Urteil liegt in dieser Anlage: In 
beiden gerät das begriff‌liche Denken in eine Bewegung der Selbstkritik.

2. Philosophischer Materialismus

Das Wort Materialismus geistert in ganz unterschiedlichen Verwendun-
gen durch die gegenwärtigen Diskurse der Philosophie und Kunst. Be-
vor das Verhältnis von Materialismus und Ästhetik näher bestimmt wer-
den kann, muss deshalb dem Begriff des philosophischen Materialismus 
nochmals schärfere Kontur verliehen werden. Diese Diskussion unter-
schiedlicher philosophischer Positionen führt scheinbar weit vom The-
ma der Gegenwartsmusik ab. Im Verlaufe dieser Arbeit soll jedoch plau-
sibler werden, inwiefern solche ganz grundsätzlichen Fragen nach dem 
Verhältnis von Denken und Sein, von Subjektivität und geschichtlicher 
Wirklichkeit noch in der Wahl von Kompositionstechniken und künst-
lerischen Formen fortwirken.

Theorie

Um die Idee eines kritischen Materialismus zu verdeutlichen, mag es 
nützlich sein, sie in aller Kürze gegen einige der gegenwärtig debattier-
ten Formen des theoretischen Materialismus abzugrenzen. Eine verbrei-
tete theoretische Auffassung des Materialismus ist das Programm der 
naturalistischen Reduktion oder Elimination.18 Der Gedanke ist folgen-
der: Es gibt eine wissenschaftliche Beschreibung der materiellen Wirk-
lichkeit, welche die Gesetzmäßigkeiten wirkursächlicher Zusammenhän-
ge erfasst. Daneben gibt es eine vorwissenschaftliche Beschreibung der 
Wirklichkeit, die mit geistigen Kategorien operiert: also mit phänome-
nalen Qualitäten, Absichten, Wünschen, Zwecken, Normen, Personen, 
Willensvollzügen, Bewusstseinsakten- und gehalten, Gründen, Gedan-
ken, Ideen oder Überzeugungen, kurz: mit Begriffen, die mit der Freiheit 
des Selbstbewusstseins zusammenhängen. Der Gedanke einer subjekti-
ven Selbstbestimmung – der Freiheitsgedanke – sprengt jedoch das Ge-
füge wirkursächlicher Zusammenhänge. Die Operation materialistischer 

18	 	Zu diesem Programm, vgl. Mario De Caro und David Macarthur (Hg.), 
Naturalism in question, Cambridge (Mass.); London 2008; Thomas Jussuf 
Spiegel, Ist der Naturalismus eine Ideologie?, in: Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie 68/1, 2020, 51–71.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


23

Theorie besteht vor diesem Hintergrund darin, die geistige Beschreibung 
der Wirklichkeit auf die materielle Beschreibung zu reduzieren, d.h. eine 
Beschreibung und Erklärung für die menschlichen Verhaltensformen zu 
erarbeiten, die auf geistige oder mentale Kategorien verzichtet. Die Sach-
verhalte, welche die vorwissenschaftliche Beschreibung in geistigen Kate-
gorien erfasst, werden so auf die materiellen Entitäten der wissenschaft-
lichen Beschreibung zurückgeführt. Ein solches Unternehmen ist heute 
als philosophisches Programm einer Naturalisierung des Geistes verbrei-
tet: Geistige Kategorien werden so uminterpretiert, dass sie keiner nicht-
natürlichen Voraussetzungen bedürfen, also keine Entitäten postulieren 
müssen, die sich einer naturwissenschaftlichen Wirklichkeitsbeschrei-
bung widersetzen. Materielle Wirklichkeit ist dann der Inbegriff des-
sen, was die Naturwissenschaften beschreiben. Dieses Programm kann 
moderat formuliert werden, indem man der geistigen Beschreibungs-
weise eine gewisse Legitimation im zwischenmenschlichen Umgang zu-
spricht. Es kann aber auch so weit radikalisiert werden, dass es auf die 
Abschaffung der geistigen Beschreibungsweise zielt: Ist die Theorie der 
materiellen Wirklichkeit einmal genügend ausdifferenziert, so wird man 
auf die geistigen Kategorien der Geistphilosophie und folk psychology 
auch im lebensweltlichen Miteinander verzichten können.19 Was übrig 
bleibt, ist die Welt physischer Prozesse. Ein solcher Materialismus affir-
miert die entzauberte Welt des Naturalismus: Er entzaubert die Schein-
gestalten geistigen Sinns, indem er sie auf die sinnlosen Tatsachen der 
Natur zurückführt.20

Dem entzauberten Materialismus gesellt sich, gerade in jüngster Zeit, 
immer wieder der Versuch eines Materialismus der Wiederverzaube-
rung. Das Primat der naturalistischen Wirklichkeitsbeschreibung wird 
von diesen Positionen nicht angefochten, aber sie wird ihrer Nüchtern-
heit entledigt. Exemplarisch hierfür steht die Arbeit von Jane Bennett.21 

19	 	Klassisch etwa Paul M. Churchland, Matter and Consciousness, Cambridge 
(Mass.) 1984. Gegenargumente formuliert David J. Chalmers, The Charac­
ter of Consciousness, Oxford 2010.

20	 	 Im Kunstdiskurs einflussreich ist mit dieser These Ray Brassier, Nihil Un­
bound. Enlightenment and Extinction, Basingstoke; New York 2009.

21	 	Vgl. Jane Bennett, Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Durham 
2010; Jane Bennett, The Enchantment of Modern Life. Attachments, Cros­
sings, and Ethics, Princeton, N.J 2001. In eine ähnliche Richtung gehen 
Timothy Morton, Dark Ecology. For a Logic of Future Coexistence, New 
York 2016; Diana H. Coole und Samantha Frost (Hg.), New Materialisms. 
Ontology, Agency, and Politics, Durham [NC] ; London 2010. Die Übertra-
gung solcher Motive auf musikphilosophische Fragestellungen findet man 
in Christoph Cox, Sonic Flux: Sound, Art, and Metaphysics, Chicago, IL 
2018; Salomé Voegelin, Listening to noise and silence: towards a philoso­
phy of sound art, New York 2010. Mit Bezug auf Kunst im Allgemeinen, 

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


24

Naturwissenschaftliche Begriffe werden zu schillernden Ausdrücken ei-
ner evokativen Rede, die darauf zielt, die reduzierende Identifikation 
geistiger Vollzüge mit sinnlosem Naturgeschehen als Erschließung ei-
nes tieferen Sinns darzustellen. Dass der Mensch in Wahrheit ein offenes 
System mikrobiologischer Entitäten und ihrer Wechselwirkungen dar-
stellt, das in ein kosmisches Kräftespiel einbezogen ist; dass alle schein-
bar subjektive Tätigkeit eigentlich ein wirkursächlicher Knotenpunkt 
in einem unüberschaubaren Netzwerk physikalischer Einflussnahmen 
ist, dem alle Geschehnisse vom Größten bis zum Allerkleinsten gleicher-
maßen eingewoben sind – diese eigentlich ernüchternde Einsicht wird 
als affirmatives Identifikationsangebot vorgetragen. Die Affirmation der 
Sinnlosigkeit wird zur Teilhabe an etwas Bedeutsamem verklärt, die uns 
eine ganz andere Sicht auf uns und unser Naturverhältnis eröffne. Jane 
Bennetts Arbeiten sind für diese Spielform des wiederverzauberten Ma-
terialismus besonders interessant, weil sie die Operation rhetorischer 
Überhöhung des Naturalismus nicht abstreitet, sondern sich offen zu 
ihr bekennt: Die rhetorische Wiederverzauberung des Naturalismus sei 
eine strategische Intervention der Theorie, die sich in den Dienst des 
Umweltaktivismus stellt.22 Dass die Theorie strategisch vorgeht, bedeu-
tet jedoch, dass sie sich von ihrer Bindung an den Wahrheitsanspruch 
verabschiedet: Sie ist dann keine Theorie mehr, die eine wohlbegründe-
te Darstellung des Wirklichen anstrebt, sondern sie ist eine Scheintheo-
rie, die ihre Aussagen den praktischen Anforderungen und Bedürfnissen 
des politischen Ziels anpasst. Ob diese Strategie aufgeht, sei hier dahin-
gestellt. Entscheidend ist, dass auch hier Materialismus als eine Theorie 
verstanden wird, welche – wenngleich aus rein strategischen Gründen 
– die geistige Beschreibung menschlichen Verhaltens auf eine naturalis-
tische Beschreibung reduziert, in der Hoffnung, diese affirmative Iden-
tifikation der Menschen mit ihrer Reduktionsgestalt möge ihr gestörtes 
Naturverhältnis heilen.

Es sind diese wiederverzauberten Materialismen, welche in den letz-
ten Jahrzehnten im Feld der Kunst immer wieder begeistert aufgenom-
men wurden. Ein Beispiel wäre die Konzertinstallation The force of 
things von Ashley und Adam Fure – deren Titel sich auf ein Kapitel aus 
Jane Bennetts Vibrant Matter bezieht.23 Die Reduktion der Subjektivi-
tät aufs Naturgeschehen wird hier in die veränderte Funktion der Mu-
siker übersetzt: Sie stehen nicht auf einer Bühne, um einem Publikum 

vgl. Christoph Cox, Jenny Jaskey, Suhail Malik (Hg.), Realism Materialism 
Art, Berlin 2015. 

22	 	Vgl. Bennett 2010 (wie Anm. 21), 110–122.
23	 	Zum Werk vgl. Elaine Fitz Gibbon, »Enchantment and Naiveté«, Manu-

skript. Ausführlicher zum Wiederverzauberungsprogramm der Gegenwarts-
kunst, vgl. Christoph Haffter, Strategischer Obskurantismus, in: Positionen 
129, 2021, 10–20.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


25

frontal Klänge darzubieten, sondern sie sind in einer zentrumslosen 
Szenerie von membranartigen Kulissen verteilt, in der sich auch das 
Publikum einfindet. Die Kulissen evozieren eine Natur, nicht wie sie 
als Landschaft oder Lebewesen erscheint, sondern die sich wie organi-
sches Gewebe unter dem Elektronenmikroskop ausnimmt: Jenes Zwi-
schenreich von leblos-lebendigen, anorganisch-organischen Gebilden, 
welchen man in Tropfsteinhöhlen und Science-Fiction-Filmen begeg-
net. Die Klangproduktion folgt nicht dem hergebrachten Modell einer 
Musikerin, welche musikalische Gedanken spielend artikuliert. Viel-
mehr stoßen die Performer hier Prozesse der Wechselwirkung an und 
halten ein Geschehen in Gang, das scheinbar von sich aus Texturklän-
ge produziert: Sie platzieren Papierseiten oder rasselartige Objekte auf 
einer in tiefer Frequenz vibrierenden Lautsprechermembran, woraus 
ein Klang fragilen Zitterns erwächst, oder sie streichen mit Kontra-
bassbögen an Saiten, welche wie Kraftvektoren den Raum durchzie-
hen, was, elektronisch verstärkt und umgeformt, eine stehende Atmo-
sphäre verzerrter drones heraufkommen lässt. Spielen sie gewöhnliche 
Instrumente, so mischen sie ihre Klänge unmerklich der allgemeinen 
Klangkulisse bei, fügen ihre Stimme in die vibrierende Totalität. Die 
Handlungen der Instrumentalisten stehen in keinem direkten, propor-
tionalen Verhältnis zum Erklingenden, sondern sie nehmen den Cha-
rakter von Symbolhandlungen an, die nur indirekt, über vielfache und 
undurchsichtige Vermittlungsprozesse auf das Klangresultat Einfluss 
nehmen. Diesem vibrierenden Klanggemisch fügt sich rauschbelegtes 
Murmeln und Ächzen bei, das die in Laborkittel gekleideten Performe-
rinnen durch Megaphone ausstoßen. Das Geschehen gerät so zur ver-
klärenden Imitation einer aktivistischen Performance im Nirgendwo 
des Mikrokosmos, und die beschwörenden Gesten steigern sich zu ei-
nem Ritual, dessen Mythos nichts anderes als die entzauberte Welt der 
Naturwissenschaften darstellt.

Die theoretischen Materialismen vereint die These, dass das Ma-
terielle, im Gegensatz zum Geistigen, das einzig wahrhaft Wirkliche 
sei. Das Materielle wird dann etwa gefasst als die Gesamtheit dessen, 
was die empirischen Naturwissenschaften, die Physik im weitesten 
Sinne, zu beschreiben vermögen: Der Materialismus ist, so verstan-
den, eine Variante des Physikalismus. Das Programm eines solchen 
Materialismus besteht dann in der Reduktion oder Zurückführung 
des Geistigen auf das Materielle: Die Qualitäten menschlicher Erfah-
rung, der Ausdrucksgehalt ihrer Hervorbringungen, die geistige Fä-
higkeit zur Zwecksetzung, zur Selbstbestimmung durch Ideen und 
Werte und was immer man sonst im Bereich des Geistigen verorten 
mag, werden als Effekte nicht-geistiger Prozesse verstanden, denen 
es an eigenständiger Wirklichkeit mangelt. Die entzauberten und die 
wiederverzauberten Varianten dieser materialistischen Reduktion, so 

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


26

unterschiedlich sie sich rhetorisch ausgestalten, teilen diesen theore-
tischen Standpunkt.

Es kann hier nicht darum gehen, diese Positionen eingehend zu disku-
tieren.24 Ein Grundproblem dieses theoretischen Programms soll hier ge-
nügen, um die Abgrenzung zu motivieren. Die grundsätzliche Schwierig-
keit liegt darin, wie der theoretische Materialismus sein eigenes Tun, also 
den theoretischen Vollzug selbst verstehen kann. »Vorwissenschaftlich« 
würde man dieses Tun als eine Form geistiger Arbeit verstehen: Theo-
retikerinnen entwickeln Argumente, finden Beweise, Gründe und Bele-
ge, um andere von der Gültigkeit ihrer Darlegung zu überzeugen. Die-
se Tätigkeiten setzen voraus, dass so etwas wie eine freie Zustimmung 
zu überzeugenden Darlegungen möglich ist. Trifft ihre Darlegung je-
doch zu, so handelt es sich auch bei diesen Vollzügen – das Erheben von 
Geltungsansprüchen, das Geben und Nehmen von Gründen im wissen-
schaftlichen Gespräch – um Geschehnisse, die auf die Gesetzmässigkei-
ten nicht-geistiger Prozesse reduziert werden können. Die freie Zustim-
mung aus Gründen ist ein Schein, dem ein natürlicher Prozess zugrunde 
liegt. Die theoretische Materialistin gerät daher in die Schwierigkeit, den 
Geltungsanspruch, den sie mit ihrer Theorie erhebt, selbst nicht mehr 
sinnvollerweise behaupten zu können, wenn die Theorie zutrifft. Denn 
behauptet sie, ihrer Theorie aus Gründen zuzustimmen, nähme sie diese 
Zustimmung selbst aus dem materiellen Geschehen heraus, auf das sie 
alles geistige Tun reduziert.25 So verkehrt sich der theoretische Materia-
lismus entweder in einen Idealismus, der den theoretischen Vollzug des 
Denkens aus dem Bereich des materiell Bedingten heraushebt; oder er 
entzieht seinem eigenen Geltungsanspruch den Boden.

Die materialistische Position, welche die folgenden Überlegungen an-
leiten wird, unterscheidet sich von beiden Formen des theoretischen Ma-
terialismus. Sie versteht Materialismus nicht als Theorie, sondern als 
Kritik. Weder verneint solcher Materialismus die Wirklichkeit des Geis-
tigen, noch gibt er vor, die materiellen Bedingungen des Geistes könnten 
unter Absehung des Geistigen bestimmt werden. Der Grund liegt nicht 
darin, dass die wissenschaftlichen Erkenntnisse, auf die sich die Reduk-
tionen berufen, ungültig wären. Vielmehr erweist sich das Verfahren der 
Reduktion des Geistigen selbst als widersprüchlich. Denn das Verfahren 
der Reduktion beansprucht eine Gültigkeit, die auf der Einsicht in Be-
gründungszusammenhänge fußt. Wenn das Verfahren aber gelingt, so ist 
die geistige Einsicht, auf der das Verfahren fußt, ein bloßer Schein, Epi-
phänomen nicht-geistiger Prozesse. Die Reduktion des Geistigen aufs 

24		 Ich werde im Kapitel VI.1 auf einige dieser Positionen zurückkommen.
25	 	Vgl. dazu etwa die Argumente gegen den eliminativen Materialismus bei 

Paul Boghossian, »The Status of Content«, in: Philosophical Review 99, 
1990, 157–84.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


27

Materielle wäre unbegründet, wenn sie zutrifft, und sie träfe nicht zu, 
wäre sie begründbar.

Spekulation

In jüngerer Zeit hat eine weitere Form des philosophischen Materialis-
mus Diskussionen ausgelöst, die weit in die Kunstdiskurse ausstrahlten: 
Der spekulative Materialismus, den Quentin Meillassoux in Après la fi­
nitude entwickelt.26 Es handelt sich dabei um einen theoretischen Ma-
terialismus eigener Art, weil es ihm nicht um eine Reduktion geistiger 
Vollzüge auf materielle Prozesse geht, sondern um eine nachmetaphy-
sische Form philosophischer Spekulation. Unter spekulativem Denken 
versteht Meillassoux das Denken des Absoluten. Nachmetaphysisch ist 
ein solches Denken, wenn es das Absolute nicht als notwendig, sondern 
als kontingent denkt. Das kontingente Absolute ist die absolute Fakti-
zität: Der Gedanke, dass alles, was ist, anders sein könnte. Zu diesem 
absoluten Gedanken gelangt Meillassoux durch eine immanente Kri-
tik jener nachkantischen Theorien der Erkenntnis, die er als Korrela­
tionismus betitelt. Diese Theorien behaupten, dass sich alles Denken in 
einem begriff‌lichen Rahmen vollzieht, der vom denkenden Subjekt ab-
hängt. Alles, was gedacht werden kann, alle denkbaren Objekte der Re-
alität, hängen somit vom subjektiven Begriffsrahmen des Denkens ab: 
Es besteht eine Korrelation zwischen objektiven Sachverhalten und sub-
jektivem Begriffsrahmen. Reflektiert man nun aber auf dieses Verhält-
nis von Denkgegenständen und Begriffsrahmen, so gibt es nach Meil-
lassoux zwei Möglichkeiten, diese Korrelation zu denken: Entweder sie 
wird als ein notwendiges oder als ein kontingentes Verhältnis gedacht. 
Ist die Korrelation notwendig, so ist es undenkbar, dass sich die Gegen-
stände, auf die das Denken zielt, anders verhielten als genauso, wie sie 
im Begriffsrahmen des denkenden Subjekts erscheinen. Der Begriffsrah-
men und die in ihm thematisierten Gegenstände müssen genauso sein, 
wie sie sind. Wird die Korrelation hingegen als kontingent verstanden, so 
ist es denkbar, dass es auch andere Begriffsrahmen als den unseren geben 
könnte und dass somit auch die Gegenstände anders geartet sein könn-
ten, als sie in unserem Begriffsrahmen erscheinen. Beide Gedanken – der 
Gedanke der Notwendigkeit wie der Kontingenz der Korrelation – sind 
aber als Gedanken über den Begriffsrahmen selbst keine Gedanken, die 
von diesem Begriffsrahmen abhängen: Es sind begriffsrahmenunabhängi-
ge, absolute Gedanken über das abhängige, subjekt-relative Denken. Mit 
Verweis auf die kantische Widerlegung des ontologischen Gottesbeweises 

26	 	Quentin Meillassoux, Après la finitude. Essai sur la nécessité de la con­
tingence, Paris 2012.

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


28

glaubt Meillassoux die erste Möglichkeit ausschliessen zu können: Denn 
die Korrelation von Denken und Sein als etwas absolut Notwendiges zu 
denken, hieße, so die Überlegung, die Existenz eines notwendigerwei-
se Seienden zu denken. Für ein solches notwendigerweise Seiendes steht 
der philosophische Gottesbegriff. Ist aber der Beweis eines solchen not-
wendigerweise Seienden unmöglich, so könne auch nicht ausgeschlossen 
werden, dass unsere Begriffsrahmen und die ihm korrelierten Gegenstän-
de anders sein könnten, als sie uns erscheinen. So ist die korrelationis-
tische Position gezwungen, einen nicht-korrelierten, absoluten Gedan-
ken zu akzeptieren: Den Gedanken der Kontingenz des Begriffsrahmens 
selbst. Dieser Gedanke ist nicht an den kontingenten Begriffsrahmen 
gebunden, sondern übersteigt ihn. In diesem notwendigen, spekulativen 
Überstieg würde daher die Möglichkeit eines Seienden gedacht, das nicht 
mehr an den Begriffsrahmen unseres Denkens gebunden wäre. Daraus 
ergibt sich ein spekulativer Materialismus, der gegen die Verabsolutie-
rung unseres Begriffsrahmens den Gedanken einer Wirklichkeit erfasst, 
welche das subjektive Denken umfasst.

Tout matérialisme qui se voudrait spéculatif – c’est-à-dire qui ferait d’un 
certain type d’entité sans pensée une réalité absolue – doit en effet con-
sister à affirmer et que la pensée n’est pas nécessaire (quelque chose peut 
être sans la pensée) et que la pensée peut penser ce qu’il doit y avoir lors-
qu’il n’y a pas de pensée. Le matérialisme, s’il adopte la voie spéculative, 
est donc contraint de croire qu’il serait possible de penser une réalité 
donnée, en faisant abstraction du fait que nous la pensons.27 

Meillassoux zieht aus diesem Gedanken eine ganze Reihe problemati-
scher Schlüsse, die uns hier nicht weiter interessieren müssen – unter 
anderem glaubt er, die absolute Geltung des Satzes vom Widerspruch, 
dem Prinzip der Faktizität sowie der mathematisierten Naturbeschrei-
bung aus dem Prinzip der absoluten Kontingenz ableiten zu können. Sie 
fußen alle darauf, dass Meillassoux glaubt, durch das Verfahren selbst-
kritischer Reflexion zu so etwas wie einer absolut gegebenen Sache der 
Erkenntnis zu gelangen, wie es im obigen Zitat heißt. In Wahrheit führt 
die selbstkritische Reflexion aber nicht auf gegebene Realitäten, sondern 
auf Bedingungen, die im Falle der Kontingenz der Korrelation rein ne-
gativer Natur sind. Was seine Überlegungen für uns jedoch interessant 
macht, ist die Tatsache, dass er den Materialismus im Kern nicht als eine 
Theorie, sondern als einen spekulativen Gedanken fasst, der untrenn-
bar an eine Selbstkritik des Denkens gebunden ist. Die materialistische 
Negation der Verabsolutierung des Denkens, die Meillassoux wiederum 
als einen Vollzug eines Denkens des Absoluten deutet, ist nichts ande-
res als der Vollzug einer kritischen Reflexion des Denkens auf seine ei-
genen Bedingungen.

27	 	Ebd., 62.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


29

Meillassoux veranschaulicht seine Überlegungen mit der Idee von 
Sachverhalten, die zeitlich vor dem Entstehen bewussten Lebens bestan-
den, also Aussagen darüber, wie die Welt war, bevor es in ihr überhaupt 
denkende Wesen gab.28 Diese Sachverhalte könnten, so Meillassoux, 
nicht als Korrelate des Denkens verstanden werden, weil es ja zum Zeit-
punkt ihres Bestehens gar kein Denken gab, dem sie hätten entsprechen 
können. Gegen diese Überlegung führe der Korrelationismus die Unter-
scheidung von empirischer und transzendentaler Subjektivität ins Feld: 
Während die empirischen Subjekte des Denkens erst von einem bestimm-
ten Zeitpunkt an die Welt bevölkern, könne man von einem Zeitpunkt 
des Auftauchens der transzendentalen Subjektivität gar nicht sinnvoller-
weise sprechen. Denn das transzendentale Subjekt ist kein raum-zeitli-
ches Ding, das in der Welt existiert, sondern es ist ein Komplex von Be-
dingungen, welche die Geltung des Erfahrungswissens erst ermöglicht. 
Das transzendentale Subjekt ist keine raum-zeitliche Seinsgröße, sondern 
stellt wie ein logisches Gesetz oder ein mathematisches Axiom eine Gel-
tungsgröße dar, nach deren raum-zeitlicher Existenz man gar nicht sinn-
voll fragen kann. Hiergegen wendet nun Meillassoux folgende Überle-
gung:

On nous dit : le transcendantal n’est pas, parce qu’il n’est pas à la façon 
d’un objet. Certes, mais enfin, même en accordant que le sujet transcen-
dantal n’existe pas à la façon d’un objet, il y a bien un sujet transcen-
dantal, plutôt que pas de sujet. Or, rien ne nous empêche de réfléchir à 
notre tour à la condition pour qu’il y ait ainsi un sujet transcendantal. 
Et parmi ces conditions, nous découvrons qu’il ne peut y avoir de su-
jet transcendantal qu’à condition qu’un tel sujet ait lieu. Qu’entendons-
nous ici par : »avoir lieu« ? Que le transcendantal, en tant même qu’il 
refuse toute métaphysique dogmatique, est indissociable de la notion 
de point de vue. […] Le sujet n’est transcendantal qu’à être positionné 
dans le monde, dont il ne peut découvrir qu’un aspect fini, et jamais ré-
collectionner la totalité. Ce qui signifie que le sujet transcendantal, pour 
être ainsi localisé parmi les objets finis de son monde, est indissociable 
de son incarnation dans un corps, c’est-à-dire indissociable d’un objet 
déterminé du monde. Le transcendantale est bien condition de la con-
naissance des corps, mais il faut ajouter qu’en retour le corps est con-
dition de l’avoir-lieu du transcendantal. Que le sujet transcendantal ait 
tel corps est empirique, mais qu’il ait un corps est une condition non-
empirique de son avoir-lieu : le corps est, pourrait-on dire, la condition 
»rétro-tanscendantale« du sujet de la connaissance.29

Meillassoux führt hier den Gedanken einer »retro-transzendentalen« Be-
dingung des Erkenntnissubjekts ein. Ist das transzendentale Subjekt die 

28	 	Ebd., 45.
29	 	Ebd., 45–47.

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


30

Möglichkeitsbedingung empirischer Erkenntnis, so steht umgekehrt die 
Tätigkeit des transzendentalen Subjekts selbst unter Bedingungen: Sei-
ne Erkenntnisse sind gehaltvoll nur durch den Erfahrungsbezug. Solche 
Erfahrung kann das Subjekt aber nur als endlicher, verkörperter, sinnli-
cher Geist machen: Die transzendentale Subjektivität vollzieht ihre Leis-
tungen unter materiellen Bedingungen. Weil die empirische Beschreibung 
solcher Bedingungen aber selbst vom transzendentalen Begriffsrahmen 
des Subjekts abhängt, so müsste man den Gedanken gegen Meillassoux 
weiterführen, können die materiellen Bedingungen nicht kurzerhand mit 
dem gleichgesetzt werden, was die empirischen Wissenschaften beschrei-
ben. Deshalb sind die materiellen Bedingungen der Subjektivität keinem 
empirischen Wissen zugänglich, sondern sind selbst Thema eines Reflexi-
onswissens: Wissen einer Reflexion auf die Bedingungen transzendenta-
ler Reflexion, Resultat einer zweiten Reflexion. In diesem Sinne lässt sich 
Meillassoux’ Idee »retrotranszendentaler« Bedingungen der Erkenntnis 
in das Projekt eines kritischen Materialismus einschreiben: Retrotrans
zendentale Einsichten sind Einsichten einer zweiten Reflexion auf die 
materielle Bedingtheit des Denkens.

Selbstkritik

Dieses Programm eines philosophischen Materialismus aus zweiter Re-
flexion hat Theodor W. Adorno in der Negativen Dialektik ausformu-
liert.30 Im Folgenden sollen einige Kerngedanken aus diesem komplexen 
Text herausdestilliert werden, die unsere Untersuchungen der zeitgenös-
sischen Musik anleiten. Im Zentrum dieser Rekonstruktion steht die Fra-
ge, was es heißt, materialistisches Denken nicht als Theorie,31 also nicht 
als Darstellung dessen, was der Fall ist, zu betreiben, sondern als eine 
begriff‌liche Form der Kritik, oder genauer: als Selbstkritik des begriff‌li-
chen Denkens. Bei Adorno klingt das so:

Materialismus ist […] keine durch Entschluss zu beziehende Gegenpo-
sition mehr, sondern der Inbegriff der Kritik am Idealismus und an der 
Realität, für welche der Idealismus optiert, indem er sie verzerrt.32 

30	 	Vgl. Adorno 2020 (wie Anm. 17). Neue Ansätze zur Auslegung sind ver-
sammelt in Marc Nicolas Sommer und Mario Schärli (Hg.), Das Ärger­
nis der Philosophie: Metaphysik in Adornos Negativer Dialektik, Tübingen 
2019, besonders Gunnar Hindrichs »Adornos kritischer Materialismus«, 
121–144. Im englischsprachigen Raum: Brian O’Connor, Adorno’s Nega­
tive Dialectic: Philosophy and the Possibility of Critical Rationality, Cam-
bridge (Mass.) 2004.

31	 	Vgl. Max Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, in: Gesammelte 
Schriften Vierter Bd., Frankfurt am Main, 162–216.

32	 	Adorno 2020 (wie Anm. 17), 197.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


31

Der Materialismus, wie er hier im Anschluss an Gedanken Adornos 
verstanden wird, ist die Konsequenz des Gedankens einer negativen Dia-
lektik.33 Man kann ihn daher als negativen oder kritischen Materialismus 
bezeichnen. Er besagt ganz allgemein, dass geistige Vollzüge begründe-
ter Einsicht und selbstbestimmten Verhaltens sich nicht verabsolutieren, 
sich nicht abschließend selbst legitimieren können und daher ihre eigene 
Begrenztheit, Abhängigkeit und Bedingtheit durchdenken müssen. Das 
heißt, dass sie eine Sphäre des Nicht-Geistigen oder Materiellen voraus-
setzen müssen, aus der die geistigen Vollzüge hervorgehen und auf deren 
Erfassung und Gestaltung alles geistige Tun letztlich abzielt. Der Begriff 
der Materie ist daher ein negativer Begriff, ein Grenzbegriff: Die materi-
elle Dimension des Geistes ist keine positive Gegebenheit, sondern des-
sen Voraussetzung, die es reflexiv zu erschließen gilt. Es kann daher kei-
ne positive, empirische Bestimmung des Materiellen gelingen, aus der 
sich das Geistige erklären liesse: Denn als positiv Bestimmtes und di-
rekt Durchschautes wäre die Materie ja selbst in den Bereich des Geisti-
gen aufgehoben. Die Sphäre materieller Bedingungen des Geistes macht 
sich vielmehr indirekt im Geistigen bemerkbar: Als Widerspruch in der 
begriff‌lichen Artikulation des Nicht-Begriff‌lichen. Die theoretische An-
strengung, diese Widersprüche im Denken mit den Mitteln des Denkens 
selbst zu klarer Artikulation zu bringen, ist die Sache einer negativen 
Dialektik. Sie setzt an der Bedeutung der Dialektik als einer Logik des 
Scheins an: Sie untersucht die Scheingestalten, welche das Denken als 
materiell bedingter Vollzug unweigerlich hervorbringt.

Die Begriffe des Widerspruchs und des Scheins, die diesem Programm 
zugrunde liegen, dürfen dabei nicht künstlich verengt werden. Sie sind 
nicht auf inkohärente Überlegungen oder logische Paradoxien be-
schränkt. Widerspruch und Schein sind vielmehr in allen gedanklichen 
Vollzügen am Werk. Die Grundfigur des Scheins ist, wie gesagt, ein Ge-
danke, der eine Sache vollständig zu begreifen vorgibt, wo er in Wahr-
heit nur eine partielle Einsicht bietet. Der Widerspruch besteht dann zwi-
schen dem Anspruch des Denkens, eine Sache so zu erfassen, wie sie ist, 
und des verdrängten Wissens um seinen notwenigen Partialcharakter: 
Abstraktionsprozesse werden verdeckt, Verallgemeinerungen verschwie-
gen, Vereinfachungen hingenommen, Differenzierungen unterlassen und 
Reflexionsbewegungen abgebrochen. Die Tendenz zum Schein, die im 
begriff‌lichen Denken liegt, gründet in dieser Verdrängung der eigenen 
Partialität, in der illegitimen Erhöhung eines Partiellen zum Ganzen. Die 
dialektische Anstrengung dreht sich um solche Scheingestalten und Wi-
dersprüche, die sich unweigerlich und noch gegen besseres Wissen im-
mer wieder einstellen und neuformieren. In ihnen wird das Denken in-
tern widersprüchlich, weil es den Ansprüchen der Sachlichkeit, die es 

33	 	Zur folgenden Auslgeung, vgl. Sommer 2016 (wie Anm. 17), 251ff.

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


32

erheben muss, nicht gerecht wird. Der Materialismus negativer Dialektik 
artikuliert in diesem Sinne, um es in den Worten Adornos auszudrücken, 
die Nichtidentität des Begriff‌lichen und des Nichtbegriff‌lichen. Weil das 
begriff‌liche Denken aber notwendigerweise darauf aus ist, das Nicht-
begriff‌liche, das es denkend zu erfassen sucht, zu identifizieren, ist die-
se Nichtidentität ein interner Widerspruch im Denken: Ein Widerspruch 
zwischen dem Anspruch und dem tatsächlichen Vollzug des Denkens.

Die dialektische Artikulation dieser Lage darf daher nicht mit einer 
Ablehnung des begriff‌lichen Denkens verwechselt werden. Es handelt 
sich nicht um eine Kritik der Vernunft als solche, eine totalisierende Kri-
tik von Rationalität.34 Dialektisch ist diese Kritik vielmehr auch darin, 
dass sie im begriff‌lichen Denken das Scheinmoment wie das Wahrheits-
moment erkennt: Denn als Selbstkritik der Vernunft ist sie ja selbst ein 
Vollzug begriff‌lichen Denkens, im Zuge dessen die Verkürzungen und 
Begrenztheiten ebendieses begriff‌lichen Denkens thematisiert werden. 
Die Kritik zielt nicht auf das begriff‌liche Denken überhaupt, sondern 
auf seine Tendenz, hinter seine eigenen Ansprüche und Möglichkeiten 
zurückzufallen.

Das Paradigma einer solchen illegitimen Verabsolutierung des Parti-
ellen ist für Adorno die idealistische Verselbständigung des Geistes ge-
gen seine materiellen Ermöglichungsbedingungen. Diese materiellen Vo-
raussetzungen sind die individuellen Erfahrungssubjekte selbst, die zum 
einen nur als sinnlich-körperliche Lebewesen, zum anderen aber auch 
nur als vergesellschaftete Subjekte zu Trägern von Denkvollzügen wer-
den können. Ohne die sinnliche Erfahrung vergesellschafteter Individu-
en kann es kein begriff‌liches Denken geben: Sie bildet, in Meillassoux’ 
Worten, die retrotranszendentale Bedingung der transzendentalen Sub-
jektivität. Diese materiellen Voraussetzungen sind aber wiederum keine 
überhistorischen Konstanten, sondern sind Resultate eines historischen 
Prozesses. Es ist der Prozess der Hervorbringung und Erhaltung, der Pro-
duktion und Reproduktion der unterschiedlichen Gesellschaftsforma-
tionen, in denen es überhaupt so etwas wie denkfähige Subjekte geben 
kann. In diesen Prozess geht sowohl die Aneignung und Bearbeitung 
der außermenschlichen Umwelt wie die Ausbildung und Disziplinierung 
der individuellen Fähigkeiten und Bedürfnisse und die Errichtung und 
Aufrechterhaltung der verschiedenen überindividuellen Institutionen ein. 
Abgekürzt lässt sich dieser ganze Voraussetzungskomplex als der Bereich 
der sozialen Reproduktion betiteln. Nun ist die undialektische Trennung 
der Voraussetzung vom Vorausgesetzten jedoch auch in dieser Sache ir-
reführend. Denn offensichtlich ist das begriff‌liche Denken wesentlich an 

34	 	Habermas’ Kritik an Adorno zielt wesentlich auf dessen angeblich totali-
sierende Vernunftkritik, vgl. Jürgen Habermas, Der philosophische Diskurs 
der Moderne, Frankfurt am Main 2016.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


33

der sozialen Reproduktion beteiligt: Das begriff‌liche Denken hat daher 
nicht nur materielle Voraussetzungen, sondern ist selbst auch ein Mo-
ment des historischen Prozesses der sozialen Selbstreproduktion.

Eine materialistische Selbstkritik des Denkens besteht folglich darin, 
die Bedingtheit wie die Involviertheit des Denkens in den historischen 
Gesamtprozess der sozialen Reproduktion zu durchdenken. Der Kernge-
danke dieser Kritik liegt genau darin, die Rückfälle der Vernunft hinter 
ihre Möglichkeiten auf diese Bedingtheit und Involviertheit in die mate-
rielle Reproduktion der Gesellschaft zu beziehen. Das begriff‌liche Den-
ken wird auf diese Weise mit einem historischen Index versehen: Es wird 
als Moment der historischen Gesellschaftsformation verstanden, in wel-
cher es erarbeitet wurde.

Für den historischen Zeitraum, der uns interessieren wird, handelt es 
sich um die kapitalistische Gesellschaftsformation: Eine tendenziell glo-
balisierte, wesentlich krisenhafte Gesellschaftsform, die vom dominie-
renden Problem der Kapitalakkumulation her begriffen werden kann.35 
Zu ihren Kennzeichen gehören neben dem Lohnarbeitsverhältnis, der 
industriellen Warenproduktion, Privateigentum von Produktionsmitteln 
und dem daraus entstehenden Klassengegensatz, auch die nationalstaat-
lichen und überstaatlichen Institutionen zur Rechtssicherung, Steuerung 
und Stabilisierung dieses Akkumulationsgeschehens. Diese globale For-
mation ist wesentlich krisenhaft, weil die mit ihr einhergehenden Un-
gleichheits-, Herrschafts- und Ausbeutungsverhältnisse sie regelmäßig in 
Legitimationskrisen stürzen, aber auch weil sie in ihrem Kern, dem Ver-
wertungsprozess, von einer ziellosen und unkoordinierten Transforma-
tionsbewegung erfasst ist.36

Diese umrisshafte Andeutung einer historischen Spezifizierung der 
materiellen Bedingungen des begriff‌lichen Denkens mag genügen, um 
den zentralen Ansatzpunkt der materialistischen Kritik zu verdeutlichen: 
Die soziale Reproduktion besteht nicht einfach darin, die materiellen 
Grundlagen vernünftiger Tätigkeit sicher zu stellen. Soziale Reproduk-
tionsarbeit heißt in der jetzigen historischen Situation auch die Selbster-
haltung einer Gesellschaft, die einem Großteil ihrer Mitglieder ein men-
schenwürdiges und selbstbestimmtes Leben systematisch verunmöglicht. 

35	 	Für den ökonomischen Aspekt, vgl. Anwar Shaikh, Capitalism: competition, 
conflict, crises, Oxford ; New York, NY 2016. Einen Überblick zu gegen-
wärtigen Debatten über diese Diagnose bietet Peter Osborne et al. (Hg.), 
Capitalism: Concept, Idea, Image: Aspects of Marx’s Capital Today, Kings-
ton 2019.

36	 	Vgl. Jürgen Habermas, Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus, Frank-
furt am Main 2015; Wolfgang Streeck, Gekaufte Zeit: Die vertagte Krise 
des demokratischen Kapitalismus: Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2012, 
Berlin 2015; Jens Beckert und Stephan Gebauer, Imaginierte Zukunft: Fik­
tionale Erwartungen und die Dynamik des Kapitalismus, Berlin 2018.

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


34

Die Reproduktion der kapitalistischen Gesellschaftsformation ist sowohl 
die Reproduktion vernunftfähiger Wesen wie die Reproduktion unver-
nünftiger Zustände, welche die Verwirklichung dieser Vernunftfähigkeit 
verhindern. Wenn das Denken ein Moment dieses Zusammenhangs ist, 
dann ist es nicht nur durch Verhältnisse von Ausbeutung, Herrschaft und 
Unrecht bedingt, sondern ist selbst, wie indirekt auch immer, in deren 
Reproduktion involviert.

Aus dieser Anlage ergibt sich eine eigentümliche Doppelung der ma-
terialistischen Selbstkritik des Denkens. Auf der einen Seite stellt sie eine 
kritische Prüfung theoretischer Aussagen dar. Sie reflektiert auf die Gel-
tungsansprüche des begriff‌lichen Denkens und problematisiert auf die-
se Weise Einseitigkeiten, Simplifizierungen, Widersprüche, theoretische 
Vorurteile und Kurzschlüsse. Die Kritik verfährt somit immanent, in-
dem sie das Denken an seinen eigenen Ansprüchen misst: Gesellschaft-
liche Fragen spielen für diese Kritik keine Rolle. Auf der anderen Seite 
bezieht sie diese Rückfälle des begriff‌lichen Denkens auf dessen Bedingt-
heit und Involviertheit in die materiellen Zusammenhänge der sozialen 
Reproduktion. Diese Zusammenhänge sind von Zwängen und Fremd-
bestimmungen geprägt, welche die freie Verwirklichung des Denkens li-
mitieren. Und umgekehrt reproduziert das dergestalt limitierte Denken 
wiederum jene Zwänge und Heteronomien, denen es entspringt. Die Re-
flexion auf die Geltung theoretischer Ansprüche und das In-Beziehung-
Setzen der Unzulänglichkeiten des Denkens mit seinen materiellen Be-
dingungen stehen auf diese Weise in einem Ergänzungsverhältnis. Weder 
kann die Geltung einer theoretischen Aussage alleine dadurch entschie-
den werden, dass ihre materiellen Bedingungen in den Blick genommen 
werden, noch kann die Funktion eines Denkinhalts im Gefüge der so-
zialen Reproduktion entschieden werden, ohne dass man sich über des-
sen Geltung Klarheit verschafft. Dadurch unterscheidet sich der kriti-
sche Materialismus etwa sowohl von der Wissenssoziologie, welche die 
Geltungsfrage ausklammert, wie von der klassischen Erkenntnistheorie, 
welche die begriff‌liche Arbeit aus dem Zusammenhang der sozialen Re-
produktion herauslöst.

Paradigmatisch für dieses Vorgehen können drei Themenkomplexe 
stehen, welche die Negative Dialektik Adornos beschäftigen: Das Pro
blem der Letztbegründung von Urteilen, das Problem der Statik theore-
tischer Konstruktionen und das Problem der Allgemeinheit der Begriffe. 

Das Problem der Letztbegründung geht vom Anspruch jedes einzel-
nen Urteils aus, durch Gründe gerechtfertigt zu sein. Eine solche Recht-
fertigung stützt das in Frage stehende Urteil jedoch wiederum auf an-
dere Urteile ab, die ebenfalls begründungsbedürftig sind. Daraus ergibt 
sich das Problem eines unendlichen Begründungsregresses. Die idealis-
tische Philosophie beansprucht, dieses Problem, auf sehr unterschiedli-
che Weisen, durch Letztbegründungsfiguren zu lösen. Dadurch wird der 

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


35

Anspruch eines sich selbst tragenden, abgeschlossenen Begründungszu-
sammenhangs, eines philosophischen Systems erhoben, der unter keiner 
äußeren Bedingung mehr steht. Darin erkennt Adorno eine illegitime 
Verselbständigung der begriff‌lichen Konstruktion, dem er den notwen-
digen Erfahrungsbezug wahrheitsfähiger Urteile entgegensetzt. Umge-
kehrt droht aber die Insistenz auf den Erfahrungsbezug das theoretische 
Denken in eine positivistische Ansammlung von Einzelurteilen zu zerfäl-
len, die keinen theoretischen Zusammenhang mehr ausbilden. Die dia-
lektische Kritik muss daher darauf zielen, zwischen legitimen und illegi-
timen Formen der Konstruktion von Begründungszusammenhängen zu 
unterscheiden. Die gelingende Form solcher Konstruktion nennt Ador-
no Denkmodelle.37

Ähnlich verhält es sich mit dem Problem des wesentlich statischen 
Charakters theoretischer Darlegungen. Die begriff‌liche Bestimmung 
eines Sachverhalts geht notwendigerweise mit einer gewissen Festlegung 
einher, die sich in der Konstruktion einer Theorie als einem systematischen 
Zusammenhang solcher fixierten Bestimmungen noch verstärkt. Diese 
Statik des begriff‌lichen Denkens wird problematisch, sobald die Sache, 
die es zu begreifen beansprucht, eine in Bewegung und Veränderung 
begriffene Größe darstellt: Historische Entwicklungen, Tendenzen und 
Umbrüche, die sich nicht auf ein Bewegungsgesetz fixieren lassen. Auch 
hier verweist die begriff‌liche Selbstkritik auf die geschichtliche Erfahrung 
realer Veränderung, um die Verselbständigungstendenz theoretischer 
Festlegungen zu problematisieren. Wieder kann die Lösung aber nicht 
darin bestehen, begriff‌liche Festlegungen schlicht zu vermeiden und das 
Denken so ins Unverbindliche und Vage aufzulösen. Die Selbstkritik 
besteht darin, die Legitimität begriff‌licher Fixierungen unter der Maßgabe 
zu beurteilen, ob sie es ermöglichen oder eben verunmöglichen sich 
verändernde Sachverhalte mit Bestimmtheit zu denken. Das Ideal einer 
solchen Bestimmung des sich Verändernden durch fixierte Bestimmun-
gen bezeichnet Adorno mit Benjamin als eine Dialektik im Stillstand.38

Das Problem der Allgemeinheit wiederum entsteht aus dem Anspruch 
des urteilenden Denkens, im Urteil das Einzelne zu erfassen, das unter 
die Begriffe fällt, welche ins Urteil eingehen. Das begriff‌lich Allgemeine 
und das nicht-begriff‌liche Einzelne kommen jedoch in den meisten Fäl-
len gerade nicht zur Deckung. Denn zum einen weist das Einzelne immer 
mehr und andere Bestimmungen auf als jene, die in begriff‌lichen Urtei-
len herausgehoben werden, zum anderen führen aber auch gewisse Be-
griffe, die Adorno die emphatischen Begriffe nennt, Bestimmungen mit 
sich, denen das Einzelne nicht gänzlich gerecht wird.39 Auch hier steht 

37	 	Adorno 2020 (wie Anm. 17), 39.
38	 	Ebd., 159.
39	 	Vgl. Sommer 2016 (wie Anm. 17), 148ff.

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


36

auf der einen Seite die Notwendigkeit allgemeiner Bestimmungen, um 
überhaupt die Besonderheiten eines Einzelnen zu artikulieren und auf 
der anderen Seite das Ungenügen ebendieser Bestimmungen, dem ein-
zelnen Sachverhalt gerecht zu werden. Das Verstummen vor dem un-
sagbaren Einzelnen und der Leerlauf des Denkens in Allgemeinheiten 
bilden hier die beiden Formen des Rückfalls der Vernunft. Das selbst-
kritische Verfahren besteht dann darin, die Differenziertheit und Nuan-
cierung, die aufs Einzelne geht, und den Erklärungsanspruch des Den-
kens, der auf Allgemeinheit drängt, zueinander ins Verhältnis zu setzen. 
Das Gelingen dieser Selbstkritik trägt bei Adorno den Namen der ideal­
typischen Konstellation.40

Wie Adorno diese Rückfälle des begriff‌lichen Denkens auf die ge-
schichtliche Wirklichkeit der sozialen Reproduktion bezieht, aus denen 
sie hervorgehen und auf die sie zurückwirken, muss uns hier nicht im 
Einzelnen beschäftigen. Adorno stellt etwa Zusammenhänge her zwi-
schen der Systemphilosophie und dem bürgerlichen Ordnungswahn, 
zwischen dem wissenschaftlichen Positivismus und der Naturalisierung 
geschichtlicher Herrschaftsverhältnisse, zwischen der theoretischen 
Blindheit fürs Besondere und der Gleichsetzung des Ungleichartigen im 
Warentausch, zwischen der Aushöhlung von Allgemeinbegriffen und der 
Demagogik des Faschismus. Unabhängig davon, ob man diesen Konstel-
lationen im Einzelnen folgt, lässt sich das Recht eines solchen kritischen 
Verfahrens einsehen. Es geht darum, die theoretische Arbeit der Philoso-
phie und Wissenschaft jenseits der Prüfung ihrer internen Kohärenz auf 
das zu beziehen, was Kant den »wesentlichen Zweck der menschlichen 
Vernunft«41 nannte: also zu fragen, wie die Theorie zur Realisierung der 
menschlichen Selbstbestimmung in der geschichtlichen Wirklichkeit bei-
trägt. Diese Verwirklichung der Vernunft besteht nicht in der Erarbei-
tung einer gelungenen Theorie, sondern in der transformativen, marxis-
tisch gesprochen: der revolutionären Praxis, welche die reale Unvernunft 
der bestehenden Herrschaftsverhältnisse aufhebt. Die kritische Unter-
scheidungsarbeit zielt hier also darauf ab, jene gelingenden Momente 
theoretischer Arbeit, die auf die Aufhebung der real existierenden Herr-
schaftsverhältnisse hinwirken, von jenen Verkürzungen des Denkens zu 
unterscheiden, welche dazu beitragen, dass die reale Unfreiheit fortbe-
steht. Diese Unterscheidung besteht nicht darin, Autorinnen und deren 
Werke in Progressive oder Reaktionäre zu unterteilen, sondern darin, in 
den Gedankengefügen selbst die Stelle ausfindig zu machen, an der die 
theoretische Selbstbestimmung in Fremdbestimmung umschlägt, die au-
tonome Arbeit des Gedankens sich in den Dienst von Herrschaft stellt. 

40	 	Vgl. Adorno 2020 (wie Anm. 17), 164–168.
41	 	 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, hg. von Jens Timmermann, 

Hamburg 1998, A839/B867.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


37

Zusammenfassend lassen sich aus dieser kurzen Rekonstruktion fol-
gende Punkte festhalten, die einer materialistischen Selbstkritik des Den-
kens im Geiste der Negativen Dialektik zur Orientierung dienen können:

1. Immanente und transzendente Kritik: Die Selbstprüfung des Den-
kens, welche die Negative Dialektik vorgibt, verfährt zweispurig. Sie 
prüft Theorien immanent an ihren eigenen Geltungsansprüchen und pro-
blematisiert deren Unzulänglichkeiten und Rückfälle: Simplifizierung, 
Einseitigkeiten, Widersprüche und Selbstintransparenzen. Die Kritik be-
zieht diese theoretischen Verkürzungen jedoch zugleich auch auf jene 
nicht-theoretischen Kontexte der sozialen Reproduktion, denen sie ent-
springen, an denen sie partizipieren und auf die sie zurückwirken. Diese 
Kritik geht über die immanente Prüfung der theoretischen Kohärenzan-
sprüche hinaus und bezieht sie auf die Frage der realen Verwirklichung 
der Vernunft als Selbstbestimmung des ganzen Menschen. Eine solche 
Verwirklichung kann nicht in Gedanken alleine geschehen, sondern be-
steht in der realen Aufhebung von Herrschaft durch den Umbau der ge-
sellschaftlichen Verhältnisse.

2. Vorrang des Objekts: Das begriff‌liche Denken bildet keinen in sich 
geschlossenen, sich selbst tragenden Raum, sondern ist Moment eines 
geschichtlichen Prozesses der sozialen Selbsterhaltung. Die Subjekte, die 
dieses Denken vollziehen, sind, anders gesagt, selbst auch Teil jenes Be-
reichs, den sie denkend zu erfassen suchen; sie sind auch Produkt und 
Teilnehmer einer geschichtlich-sinnlichen Erfahrungswelt. Das heisst 
nicht, dass die subjektiven Denkvollzüge deshalb bereits völlig fremdbe-
stimmt wären: Aber noch dort, wo sich das Denken selbst bestimmt, tut 
es dies unter Bedingungen und Voraussetzungen, die es nicht selbst her-
vorbringt. Die kritische Selbstbesinnung des Denkens besteht darin, die-
se objektive Vermitteltheit des subjektiven Denkens gegen die Verselb-
ständigung des Denkens zur Geltung zu bringen.

3. Primat der gesellschaftlichen Arbeit: Das subjektive Denken ist ob-
jektiv vermittelt, insofern es Teil eines gesamtgesellschaftlichen Arbeits-
prozesses ist, in welchem sich diese Gesellschaft reproduziert. Gegen die 
Tendenz des Denkens, sich aus diesem intersubjektiven Geschehen he
rauszunehmen, gilt es die Operationen des Denkens in diesen Zusam-
menhang zu stellen: Als Produkt und Fortsetzung begriff‌licher Vorarbeit, 
als eine Intervention in einer diskursiven Situation, als einen theoreti-
schen Beitrag zu Praktiken der Herrschaft oder Befreiung.

4. Privileg der Erfahrung: Das Denken ist aber auch insofern objek-
tiv vermittelt, als dass es nur durch den Bezug auf die Erfahrung über-
haupt irgendeinen bestimmten Gehalt hat. Der Begriff der Erfahrung be-
zieht sich immer auf die Erfahrung durch Individuen und umfasst eine 
körperlich-sinnliche wie eine geschichtlich-geistige Dimension. Der not-
wendige Erfahrungsbezug des Denkens meint also sowohl den Bezug auf 
sinnliche Wahrnehmung, somatische Lust- und Schmerzerlebnisse und 

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


38

affektiv-emotionale Regungen einzelner Subjekte als auch den Bezug auf 
die geschichtlichen Situationen, Entwicklungen und Umbrüche jener Ge-
sellschaften, in denen die denkenden Subjekte leben. Der Erfahrungsbe-
griff umfasst beide Dimensionen, weil sich die Erfahrungsgehalte in bei-
den Fällen nicht aus begriff‌lichen Zusammenhängen alleine erschließen 
lassen, sondern umgekehrt die kontingente Konfrontation mit Wirkli-
chem der Sachhaltigkeit des Begriffsgebrauchs zugrunde liegt. Dass alle 
reale Erfahrung immer schon von den Begriff‌lichkeiten mitgeprägt ist, 
über welche die Erfahrungssubjekte verfügen, widerspricht diesem philo-
sophischen Privileg der Erfahrung nicht: Es zielt alleine darauf, dass die 
Frage nach dem Sinn von Begriffen und ihren Zusammenhängen letzt-
lich nur dadurch geklärt werden kann, dass man sich die realen Erfah-
rungen vergegenwärtigt, die sie zu erfassen suchen.

Nachdem auf diese Weise das spezifische Verständnis jenes philoso-
phischen Materialismus umrissen ist, der den folgenden Überlegungen 
zugrunde liegt, stellt sich nun die Frage, wie dieses Projekt der Selbstkri-
tik als eine Reflexion des Kunstdenkens vollzogen werden kann. Als eine 
solche kritische Selbstbesinnung des Kunstdenkens soll der Ausdruck 
Ästhetischer Materialismus verstanden werden.42

3. Materialismus der Kunst

Aus den bisherigen Überlegungen sollte deutlich geworden sein, dass 
der anfängliche Widerspruch zwischen Ästhetik und Materialismus 
kein zwingender ist. Das ästhetische Urteil und die materialistische Kri-
tik sind beides Formen rationaler Selbstkritik. Sie teilen die Erfahrung, 
dass das Denken gerade darin seinem Gegenstand gerecht werden kann, 
dass es sich vom Zwang zum Bestimmungsabschluss befreit. Im ästhe-
tischen Urteil wie der theoretischen Selbstkritik wird das Denken der 
Unzulänglichkeit seiner handlichen Unterscheidungen und damit seiner 
Partialitäten inne und ist dadurch gezwungen, sie als selbstproduzierte 
Scheingestalten zu durchdenken. Das Lustgefühl des ästhetischen Urteils 
und die Hoffnung der materialistischen Kritik sind in diesem Punkt ver-
wandt: Sie verweisen auf die Fähigkeit des Denkens, über sich selbst hi
naus zu denken. Das Denken wird hier gerade darin seiner Sache gerecht, 
dass es sie als noch nicht Erfasste denkt.

In dieser selbstkritischen Bewegung ist sowohl das ästhetische Ur-
teil wie die materialistische Philosophie eine Form transzendentaler Re-
flexion. Das heisst nicht, dass diese Formen des Denkens sich in einer 
Sphäre jenseits der empirischen Wirklichkeit bewegen und einrichten 

42	 	Vgl. Gunnar Hindrichs, Ästhetischer Materialismus, in: Zeitschrift für kri­
tische Sozialtheorie und Philosophie 3/2, 2016, 246–255.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


39

könnten, in der sie erfahrungsunabhängige Erkenntnisse hervorbringen 
und zueinander ordnen würden. Aber in der ästhetischen Aussetzung der 
Bestimmungsabschlüsse und der materialistischen Besinnung auf seine 
Bedingtheit vollzieht das Denken eine Bewegung, die über den Zusam-
menhang des Bestehenden hinausweist auf die Frage seiner Geltung und 
somit der Möglichkeit seiner Veränderung. In dieser Selbstkritik, sofern 
sie denn gelingt, weist das Denken die Fähigkeit auf, das Gefüge histo-
risch-sozialer Fremdbestimmtheit aufzubrechen. Die Kritik führt aber in 
beiden Fällen auf keinen Bestand transzendental gesicherter Einsichten, 
sondern besteht in nichts anderem als dem Vollzug der Selbstbesinnung. 
Paradoxerweise setzt die Historisierung des Denkens, die der Materia-
lismus vornimmt, ein ahistorisches Vermögen der Selbstkritik voraus. 
Dieses Vermögen ist nicht der scheinbar sichere Standpunkt des kriti-
schen Kritikers, der sich über die Dummheit der Massen erhebt.43 Es be-
steht in nichts anderem als der Möglichkeit des Denkens, seine eigenen 
Verkürzungen und Deformationen zu thematisieren. Fiele eine solche 
Thematisierung selbst gänzlich in den Bereich des deformierten Den-
kens, so wäre der Zusammenhang der Verblendung ein Verhängnis über 
dem Denken, aus dem es keinen Ausweg gibt. Die materialistische Kri-
tik wäre ein sinnloses Unterfangen. Die transzendentale Bestimmung des 
ästhetischen Urteils und die transzendentale Voraussetzung der materia-
listischen Selbstkritik des Denkens stehen durch diesen gemeinsamen Be-
zug auf etwas, was das bestimmende Denken übersteigt, in einem Ent-
sprechungsverhältnis.

Das Denken der Kunst

Der ästhetische Materialismus geht von dieser Affinität aus und über-
trägt das Verfahren der theoretischen Selbstkritik auf die philosophi-
sche Auseinandersetzung mit der Kunst. Die obigen Ausführungen zum 
Programm einer solchen Selbstkritik hielt sich ganz im Bereich des 
theoretischen Denkens in Philosophie und Wissenschaft, das auf sich 
selbst reflektiert. Wie kann dieser Ansatz aber auf den Bereich des Äs-
thetischen44 und insbesondere auf die Frage der Kunst übertragen wer-
den?

43	 	Vgl. Karl Marx und Friedrich Engels, Die heilige Familie oder Kritik der 
kritischen Kritik. Gegen Bruno Bauer und Kunsorten (Marx Engels Werke, 
2), Berlin 1972, 9–13.

44	 	Das Ästhetische wird hier wie im Folgenden als jener Bereich des Denkens 
verstanden, der unter der Maßgabe des ästhetischen Urteils steht, dessen 
Paradigma das kunstkritische Urteil ist. Die ästhetische Beurteilung natür-
licher oder nicht-künstlerischer Phänomene werden als abgeleitete Vollzü-
ge verstanden: In ihnen werden nicht-künstlerische Sachverhalte nach dem 

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


40

Der erste Schritt besteht darin, auch die Kunst als einen Vollzug des 
Denkens zu verstehen. Das ist nicht selbstverständlich, denn es mag vie-
len so scheinen, als seien künstlerische Äußerungen und Erfahrungen 
Vollzüge, in denen nicht gedacht, sondern etwa nur angeschaut oder ge-
fühlt werde. Der oben exponierte Begriff des ästhetischen Urteils schließt 
eine solche Irrationalisierung der Kunst aus: Wenn das ästhetische Ur-
teil in einer lustvoll erfahrenen Spannung von sinnlich-affektiven und 
begriff‌lichen Vermögen gründet, dann kann die Kunst nicht als ein Phä-
nomen verstanden werden, in welchem nicht gedacht würde. Aber ganz 
unabhängig von dieser besonderen Konzeption des ästhetischen Urteils 
spricht vieles gegen die irrationalistische Kunstauffassung: Sie muss etwa 
behaupten, dass Intelligenz, Differenziertheit, Stringenz, das Verhältnis 
von Mittel und Zwecken, technischer Innovation und Einfallsreichtum 
in der ästhetischen Beurteilung künstlerischer Arbeiten keine Rolle spie-
len dürfen. Ein solcher Ausschluss lässt sich mit Blick auf den tatsächli-
chen Streit der Kunstkritik kaum rechtfertigen.

Wir können also davon ausgehen, dass auch die Kunst eine Form des 
Denkens ist, dass auch in der Kunst gedacht wird. Hier zeigt sich jedoch 
sogleich eine Zweideutigkeit, die alle theoretische Beschäftigung mit der 
Kunst heimsucht. Denn wenn vom Denken der Kunst die Rede ist, wird 
doch mindestens an zwei sehr unterschiedliche Sachen gedacht: An die 
Kunstdiskurse auf der einen und an die Kunstwerke auf der anderen Sei-
te. Dass in den Diskursen der Produzentinnen und Rezipientinnen der 
Kunst Gedanken artikuliert werden, ist trivial. Dass hingegen die Kunst-
werke selbst Formen des Denkens sind, ist besonders mit Blick auf Küns-
te, die keine Sprache verwenden, erklärungsbedürftig. Denn das hieße ja, 
dass man es hier mit einem Denken etwa in Bildern, einem Denken in 
räumlichen Gestalten, einem Denken in körperlichen Bewegungen oder 
einem Denken in Klängen zu tun hat. Diese Vorstellung widerspricht der 
verbreiteten Ansicht, dass es zum Denken wesentlich gehört, sprachlich 
verfasst zu sein. Um Kunst als eine Form des Denkens zu verstehen, muss 
diese Ansicht aufgegeben werden.

Das fällt leichter, wenn man zwischen dem Akt des Denkens und dem, 
was gedacht wird, dem Gedanken, unterscheidet. Ein Gedanke lässt sich 
insofern von der Tätigkeit des Denkens ablösen, als dass ein und derselbe 
Gedanke zum Gehalt mehrerer Denkvollzüge werden kann, die auch von 
unterschiedlichen Denksubjekten vollzogen werden können. Ein solcher 
Gedanke ist im Elementarfall ein einzelnes Urteil. In der Regel handelt 
es sich bei einem Gedanken aber um eine Reihe von zusammenhängen-
den Urteilen, die einen Gedankengang ausbilden. Die prinzipielle Mög-
lichkeit der Mitteilbarkeit von Gedanken bedeutet aber keineswegs, dass 

Modell der Kunst beurteilt. Dazu vgl. Martin Seel, Eine Ästhetik der Natur, 
Frankfurt am Main 2009, 269ff. 

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


41

die sprachliche Äußerung eines Gedankens garantieren würde, dass die-
jenige, die diese Äußerung vernimmt, ebenjenen Gedanken denkt, der 
geäussert wurde. Man befindet sich vielmehr bei jeder Gedankenmittei-
lung in einer hermeneutischen Situation, in der eine Äußerung – etwa 
ein ausgesprochener Satz oder ein geschriebener Text – ausgelegt, gedeu-
tet wird. In einer solchen Interpretationssituation liegt also ein irgend-
wie vergegenständlichter Gedanke gewissermaßen virtuell vor, der einer 
Auslegung bedarf und erst durch diese – manchmal minimale, manchmal 
aufwändige – Verstehensarbeit aktualisiert wird. Durch die Interpretati-
on wird der Gedanke, der im Geschriebenen oder Ausgesprochenen lag, 
zum Gehalt eines Denkvollzugs. Nun suggeriert das Wort »Äußerung« 
irreführenderweise, dass der Gedanke, der in der Äußerung liegt, mit ei-
nem Gedanken gleichzusetzen wäre, den die Urheberin der Äußerung 
zunächst bei sich – gleichsam im Innern – gedacht hätte. Das Verstehen 
der Äußerung wäre dann die Wiederherstellung eines in der Äußerung 
gemeinten Gedankens vor aller Äußerung. Gegen eine solche internalis-
tische Auffassung von Gedanken spricht jedoch, dass wir das Verständ-
nis einer Äußerung nicht beliebig ändern würden, nur weil ihre Urhebe-
rin uns beteuert, dass sie mit ihr etwas ganz anderes gemeint habe.45 Es 
scheint vielmehr so zu sein, dass Gedanken erst in ihrer Äußerung zur 
vollen Konkretion und Bestimmtheit kommen und sich deshalb der ge-
äußerte Gedanke gegen die Intentionen seiner Urheberin verselbständigt. 

All dies gilt wiederum auch für die sprachliche Äußerung, welche die 
Interpretation eines geäußerten Gedankens artikuliert: Auch sie ist eine 
interpretationsbedürftige Äußerung, die zu weiteren Deutungen und 
Deutungen dieser Deutungen Anlass gibt. Die hermeneutische Situati-
on bezeichnet in diesem Sinne ein immer fortsetzbares Interpretations-
geschehen, in der das Verständnis von geäußerten Gedanken sich durch 
eine Reihe von wiederum interpretationsbedürftigen Gedankenäußerun-
gen artikuliert, ohne je an so etwas wie einen Schlusspunkt zu kommen. 

Akzeptiert man diese Darstellung, so verliert auch die Vorstellung 
von Gedanken, die sich anders als sprachlich vergegenständlichen, den 
Anschein des Obskuren. Sie besagt schlicht, dass es ganz unterschiedli-
che Gebilde gibt, die zu Gegenständen eines Deutungsgeschehens wer-
den können. Sobald die Frage sinnvoll erscheint, was eine Sache zu ver-
stehen gibt, kann in diesem Sinne von einer hermeneutischen Situation 
gesprochen werden, in der es darum geht, einen vergegenständlichten 

45	 	Für diesen Gedanken haben so unterschiedliche Autoren argumentiert wie: 
Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, hg. von Joachim 
Schulte, Frankfurt am Main 2003; Jacques Derrida, De la Grammatologie, 
Paris 1967; Hillary Putnam, The Meaning of »Meaning«, in: Minnesota Stu­
dies in the Philosophy of Science 7, 1975, 131–193; Hilary Putnam, Rea­
son, Truth and History, Cambridge 1981; Hans-Georg Gadamer, Wahrheit 
und Methode (Gesammelte Werke, 1), Tübingen 2010. 

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


42

Gedanken zu erschließen. In einer solchen Deutung wird der Gedan-
kengang aktualisiert, der im Gegenstand virtuell vorliegt, aber selbst 
erst der Auslegungsarbeit bedarf, um zum Gehalt eines Denkvollzugs 
zu werden. Die sprachliche Mitteilung einer Interpretation eines sol-
chen nicht-sprachlichen Sinngebildes ist analog zur Interpretation einer 
sprachlichen Äußerung, selbst ein geäußerter Gedanke, der auch nicht 
selbstverständlich ist, sondern ausgelegt werden muss. Der Kunstdis-
kurs kann auf diese Weise als das Deutungsgeschehen verstanden wer-
den, das sich im Ausgang von den vergegenständlichten Gedanken der 
Kunstwerke entspinnt.

Damit ist aber noch nichts darüber gesagt, wie die Gedanken, welche 
in Kunstwerken artikuliert sind, geartet sind. Für gewöhnlich sind Ge-
danken urteilsförmige Gebilde, die sich in Satzform ausdrücken lassen. 
Solche urteilsförmigen oder propositionalen Gedanken kommen für das 
Denken der Kunstwerke aber kaum in Frage, denn nicht einmal in der 
sprachförmigen Kunst der Literatur wäre es sinnvoll zu behaupten, dass 
der Gedanke, den ein literarischen Werk artikuliert, ein Urteil oder einer 
Verknüpfung von Urteilen zu einem Argument wäre. Um die Gedanken-
form der Kunst zu begreifen, muss man die Besonderheit der künstleri-
schen Arbeit und ihrer Produkte in den Blick nehmen. Sie liegt in ihrem 
Bezug auf das ästhetische Urteil. Es bildet den Zweck und Maßstab der 
künstlerischen Produktion: Künstlerische Arbeiten zielen darauf, dem 
ästhetischen Urteil zu genügen. Das ästhetische Urteil ist keine proposi-
tionale Aussage, ja es gründet nicht einmal in einer festgelegten Bestim-
mung, einer bestimmten Begriffsregel, an der sich die künstlerische Ar-
beit ausrichten könnte. Auch klassische ästhetische Kategorien wie das 
Schöne, Erhabene, das Anmutige oder Intrikate sind keine Begriffsregeln, 
welche die Kunstproduktion anleiten. Sie zu solchen Regeln zu fixieren, 
denen künstlerische Arbeiten zu genügen hätten, ist vielmehr das Zei-
chen des kunstfremden Akademismus – es ist der Verrat des Kunstbe-
triebs am ästhetischen Urteil. Richtig verstanden, besteht der Maßstab 
des ästhetischen Urteils allein darin, von der künstlerischen Arbeit zu 
verlangen, dass es die sinnlichen, affektiven, imaginativen und begriff‌li-
chen Vermögen des Denkens in eine lustvolle Spannung versetzt.

Diese Spannungslage, die das ästhetische Urteil auszeichnet, kann 
aber selbst, wie wir gesehen haben, im Rückgriff auf Kant als eine 
Form des Denkens verstanden werden: Sie ist die Weise, in der ästhe-
tische Ideen gedacht werden. Wie diese Ideen genauer verstanden wer-
den können, wird Gegenstand eines späteren Kapitels sein.46 Für den 
Moment reicht es aus, den Zusammenhang zwischen dem Denken einer 
Idee und der Selbstkritik des Denkens festzuhalten: Eine Idee ist ein 
Totalitätsbegriff, der erst in der Selbstkritik des Denkens gebildet wird 

46	 	Vgl. Kapitel V.1 dieser Arbeit.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


43

und diese Selbstprüfung als Fluchtpunkt anleitet. Ideen können keine 
Gegenstände von bestimmten, endlichen Urteilen, keine Gehalte von 
wahrheitsfähigen, erfahrungsbezogenen Aussagen sein, sondern stehen 
für eine Totalität von Bedingungen, welche jedes einzelne, endliche 
Urteil voraussetzen muss, wenn es gelten soll. Ideen bilden daher so 
etwas wie Orientierungsvorstellungen der Reflexion des begriff‌lichen 
Denkens auf seine eigene Geltung. Solche Ideen sind bei Kant die 
Idee Gottes als der Inbegriff aller Sachbestimmungen; die Welt als der 
Gesamtzusammenhang der Erfahrungsdinge und mit ihr verbunden die 
Idee einer Realisierung von Freiheit in der sinnlichen Welt; sowie die 
Seele als die Einheit des Subjekts.47 Diese Ideen sind keine möglichen Er-
fahrungsgegenstände, ihnen können keine sinnlichen Dinge entsprechen, 
sondern sie sind – notwendige – gedankliche Konstruktionen, an der sich 
die Selbstkritik des Denkens orientiert. Eine ästhetische Idee bezeichnet 
wiederum eine sinnliche Darstellung solcher nicht-sinnlicher Ideen. Die-
se Darstellung muss indirekt geschehen, weil Ideen ja per definitionem 
keinen sinnlichen Einzeldingen entsprechen und daher in solchen gera-
de nicht darstellbar sind.48 Die indirekte Darstellung kann aber gelin-
gen, wenn es Anschauungskomplexe gibt, die so verfasst sind, dass sie 
sich selbst auf keinen bestimmten Begriff bringen lassen. Kant fasst die 
ästhetische Idee in diesem Sinn als »inexponible Vorstellungen der Ein-
bildungskraft«, d.h. »[…] eine Anschauung (der Einbildungskraft) […], 
der niemals ein Begriff adäquat gefunden werden kann.«49 Diese Nicht-
abschließbarkeit der begriff‌lichen Beurteilung ist aber das Kennzeichen 
des ästhetischen Urteils: In ihm wird ein Erscheinungskomplex als äs-
thetisch gelungen beurteilt, gerade weil er seine abschliessende begriff‌li-
che Bestimmung unendlich aufschiebt.50 Darin liegt wiederum das Mo-
ment der Selbstkritik des Urteilens: Im ästhetischen Urteil, das zugleich 
ein Aufschub bestimmenden Urteilens ist, wird das Denken seinem Ge-
genstand gerade dadurch gerecht, dass es sich und seine Bestimmungs-
macht begrenzt.

Der besondere Erscheinungskomplex, der eine ästhetische Idee dar-
stellt, kann daher nur als das Korrelat des ästhetischen Urteils selbst ge-
dacht werden: Es ist das Kunstwerk als Ganzes. Denn nicht die einzelnen 
Aspekte, Teile und Elemente von Kunstwerken führen das bestimmen-
de Urteilen in eine lustvolle Selbstbegrenzung: Es ist der eigentümliche 

47	 	Vgl. Kant 1998 (wie Anm. 41), A312-338/B369-396. 
48	 	Kant nennt die Vernunftsideen in diesem Sinne »indemonstrabel«, dem die 

unausdeutbaren, »inexponibelen« ästhetischen Ideen entsprechen, vgl. Kant 
2006 (wie Anm. 12), B240 (342).

49	 	Ebd.
50	 	Das ist im § 51 der Kritik der Urteilskraft ausgesprochen: »Man kann über-

haupt Schönheit (sie mag Natur oder Kunstschönheit sein) den Ausdruck 
ästhetischer Ideen nennen.«, B 204 (320).

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


44

Zusammenhang des Werks, »die ästhetische Idee eines zusammenhän-
genden Ganzen einer unnennbaren Gedankenfülle«, wie Kant mit Be-
zug auf das musikalische Kunstwerk sagt, der unendlich viel zu denken 
gibt, ohne sich in eine abschließende Begriffsbestimmung zu fügen. Je-
des Kunstwerk ist in diesem Sinne die Vergegenständlichung einer äs-
thetischen Idee, die im jeweiligen ästhetischen Urteil gedacht wird.51 Die 
Gedanken, welche Kunstwerke artikulieren, sind ästhetische Ideen, die 
selbst als Darstellungen von Vernunftideen gedeutet werden können.

Die Kritik der Kunst

Die Exposition der materialistischen Selbstkritik bezog sich auf das the-
oretische Denken. Eine materialistische Ästhetik überträgt diesen Ansatz 
auf das Denken der Kunst. Nun hat sich dieses Denken jedoch selbst 
bereits als eine Form der Selbstkritik erwiesen, die in den ästhetischen 
Ideen, welche die Kunstwerke vergegenständlichen, artikuliert ist. Diese 
Ideen werden wiederum in den ästhetischen Urteilen gedacht, in denen 
das bestimmende Urteilen in eine gespannte Schwebe versetzt wird. Die 
Gedanken, die der Kunstdiskurs – also der ganze Zusammenhang von 
Künstlerinnenkommentaren, Werkinterpretationen, Kunsttheorien und 
philosophischen Ästhetiken – hervorbringt, können allgemein als Aus-
legungsversuche jener Ideen verstanden werden, welche die Kunstwerke 
in vergegenständlichter Form zum Ausdruck bringen. Auch sie sind we-
sentlich auf die Selbstkritik des Denkens bezogen, die sich in den Kunst-
werken vergegenständlicht: Es sind urteilsförmige, theoretische Gedan-
ken über die in den ästhetischen Urteilen als Kritik des Urteilsfällens 
gedachten Ideen.

Diese Lage verkompliziert das Geschäft der materialistischen Kritik, 
denn sie hat es hier zum einen nun mit einem Denken zu tun, das selbst 
bereits die Form einer Selbstkritik aufweist. Zum anderen sieht sie sich 
mit zwei ungleichartigen, aber aufeinander bezogenen Formen des Den-
kens konfrontiert: Mit den Werken und den theoretischen Aussagen über 
diese Werke.

Zunächst erscheint die Situation analog zum theoretischen Denken: 
Die Kunsttheorie beansprucht einen bestimmten Bereich des Wirklichen 
zu begreifen, nämlich die Kunstwerke, die uns primär in der individu-
ellen Kunsterfahrung begegnen. Die materialistische Selbstkritik der 
Kunsttheorie besteht dann darin, die Verselbständigung der Kunsttheo-
rie gegen ihre Erfahrungsgrundlage zu problematisieren. Die Tendenzen 

51	 	Vgl. Gunnar Hindrichs, Die Autonomie des Klangs. Eine Philosophie der 
Musik, Berlin 2014, 225–266; Thomas Dworschak, Hörbarer Sinn. Philo­
sophische Zugänge zu Grundbegriffen der Musik, Freiburg 2017, 375–388.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


45

solcher Verselbständigung sind uns aus der Gegenwart vertraut, etwa 
in der Dominanz identitätspolitischer, künstlerbiographischer, kultur-
geschichtlicher oder medientheoretischer Fragestellungen im Kunstdis-
kurs, der sich oftmals gar nicht mehr auf die konkrete Verfasstheit der 
Werke bezieht. Eine andere Verselbständigung kennt man aus gewissen 
akademischen Debatten der Kunstphilosophie, die den Bezug zur künst-
lerischen Arbeit der Gegenwart vermissen lassen. Diese Ablösung der 
Kunsttheorie von der künstlerischen Arbeit führt in eine Reihe von the-
orieinternen Widersprüchen, die sich immanent kritisieren lassen und 
gleichzeitig auf Zwangslagen des Kunst- und Universitätsbetriebs sowie 
auf andere Tendenzen der sozialen Reproduktion beziehen lassen. Eine 
materialistische Selbstkritik der Kunsttheorie besteht hier also darin, den 
Vorrang des Objekts in dem Sinne geltend zu machen, als dass es die 
verselbständigte Theorie mit Blick auf ihre materielle Grundlage, näm-
lich der künstlerischen Arbeit und ihrer ästhetischen Erfahrung, proble-
matisiert. Diese Kritik besteht in einer Selbstkritik der Kunsttheorie, die 
auf ein angemesseneres Verständnis der Werke zielt, welche diese Theo-
rie zu begreifen sucht.

Eine materialistische Ästhetik kann aber bei dieser Kritik der Kunst-
theorie nicht stehen bleiben. Denn sie hat es bei den Werken selbst mit 
einer Form des Denkens zu tun. Auch die Gedanken, welche in den Wer-
ken artikuliert sind, erheben Geltungsansprüche. Diese Geltungsansprü-
che zu ignorieren, hieße, die Werke nicht ernst nehmen. Die Geltung, 
welche von Kunstwerken beansprucht wird, ist aber keine theoretische, 
sondern eine ästhetische: Sie beanspruchen, dem ästhetischen Urteil zu 
genügen, sie sind ästhetisch verbindlich. Nun ist die Geltung des ästheti-
schen Urteils aber, wenn man es so auffasst, wie wir es oben vorgeschla-
gen haben, nicht in einer begriff‌lichen Begründung fundiert. Man kann 
die Geltung eines Werks nicht in derselben Weise untersuchen, wie es in 
der Prüfung einer Theorie oder einer moralischen Handlung geschieht. 
Es stellt sich daher die schwierige Frage, wie eine solche Geltung über-
haupt begriff‌lich expliziert werden kann. Das Problem lässt sich um-
formulieren: Wenn Kunstwerke Geltungsansprüche eigener Art stellen, 
dann muss es auch eine eigene Art der Rechtfertigung, eine eigene Art der 
Rationalität geben, auf welcher diese Geltungsansprüche beruhen. Eine 
solche ästhetische Rationalität bezeichnet also die besondere Weise, in 
der künstlerische Arbeiten und die ästhetischen Urteile über diese Wer-
ke gerechtfertigt werden, wie sie begründet werden können. Dass solche 
Begründungen und Rechtfertigungen kein Hirngespinst sind, zeigen die 
Diskussionen der Kunstkritik: In ihr werden, sofern sie bei ihrer Sache 
bleibt, Gründe angeführt und debattiert, welche die ästhetische Beurtei-
lung von Kunstwerken beglaubigen sollen. Und diese Debatten sind not-
wendig, weil die ästhetische Beurteilung von künstlerischen Arbeiten kei-
neswegs einhellig ausfällt: Kaum ein Werk wird von allen urteilsfähigen 

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


46

Subjekten als gelungen beurteilt. Wenn aber ein solcher Dissens besteht 
und der Streit über die Werke kein sinnloses Geschehen sein soll, dann 
müssen sich manche in ihrem Urteil täuschen und es muss die Möglich-
keit bestehen, dass sie im Verlauf der kunstkritischen Debatte ihr Urteil 
revidieren. Das Problem liegt freilich darin, dass diese Beurteilung letzt-
lich keine Begriffsregeln zum Bestimmungsgrund besitzt, sondern ein Ge-
fühl. Ästhetische Urteile lassen sich daher ganz grundsätzlich nicht be-
griff‌lich beweisen, deduzieren oder herleiten. Worin aber besteht dann 
der Sinn des Gebens und Nehmens von ästhetischen Gründen?

Kant spricht davon, dass wir uns ästhetische Urteile nicht begriff-
lich vordemonstrieren, sondern »ansinnen«.52 Das ästhetische Begrün-
dungstun wäre Teil dieses Ansinnens. Kant selbst sagt nichts dazu, wie 
eine solches Ansinnen funktioniert. Ein Ansatzpunkt dazu liegt aber in 
seiner Analyse des ästhetischen Urteils. Es gründet in einem Lustgefühl, 
aber dieses Lustgefühl ist auf ein fortdauerndes Spannungsverhältnis 
zwischen den sinnlich-affektiven, imaginativen und begriff‌lichen Denk-
vermögen bezogen, das sich in der Auseinandersetzung mit einem Er-
scheinungskomplex einstellt. Der Dissens der ästhetischen Urteile, also 
die Möglichkeit des Fehlurteils, kann dadurch erklärt werden. Die eine 
wird vor einem miserablen Werk von einem Lustgefühl ergriffen, weil 
es sie an ihre Jugendliebe erinnert, der andere wird irgendeinem abge-
griffenen Kitsch nachhängen, weil er ihn mit seiner verlorenen Heimat 
verbindet. An solchen Gefühlen ist an sich nichts auszusetzen, ja die Fä-
higkeit solche Regungen zuzulassen, ist sogar eine notwendige Voraus-
setzung, um überhaupt ästhetisch urteilen zu können. Aber es handelt 
sich bei diesen Gefühlen nicht um jenes Gefühl der Spannung, das den 
Bestimmungsgrund eines ästhetischen Urteils abgibt. Der Dissens zwi-
schen ästhetisch Urteilenden gründet in dieser Konfusion.

Der Sinn des kunstkritischen Gesprächs mit seinen ästhetischen Recht-
fertigungsversuchen wird also darin liegen, solche Konfusionen aufzu-
klären, die für den Dissens der Urteile verantwortlich sind. Sie müssen 
also darauf zielen, das Spannungsverhältnis zu explizieren, auf das sich 
das Lustgefühl richtet, das dem ästhetischen Urteil zugrunde liegt. Die 
ästhetische Rechtfertigung nimmt daher nicht die Form eines Beweises 
aus Prinzipien oder Regeln an, sondern besteht in der Explikation des 
ästhetischen Urteils selbst. Was expliziert wird, ist die Spannung, die sich 
im Versuch einstellt, den fraglichen Erscheinungskomplex zu denken. Es 
handelt sich nicht um eine Reflexion auf die Denkvermögen als solche, 
die im ästhetischen Urteil in ein besonderes Verhältnis geraten, sondern 
um eine Reflexion auf diese Denkvermögen, insofern sie den fraglichen 
Gegenstand zu erfassen suchen. Die Explikation des ästhetischen Ur-
teils besteht in der Reflexion auf das denkende Erfassen des besonderen 

52	 	Kant 2006 (wie Anm. 12), B 21 (214).

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


47

Erscheinungskomplexes. Sie nimmt die Gestalt der Frage an, wie dieser 
Erscheinungskomplex verfasst ist, sodass der Versuch, ihn denkend zu 
erfassen, die Denkvermögen in die besagte Spannung versetzt.

Nun ist ein Komplex ein irgendwie Zusammengefasstes, ein Verbun-
denes, ein Zusammenhang oder eine Synthesis. Die Reflexion auf die 
Verfassung des ästhetischen Erscheinungskomplexes bringt daher eine 
Unterscheidung ins Spiel, die für die Explikation des ästhetischen Urteils 
grundlegend ist: Sie kann sich entweder darauf richten, wie dieser Kom-
plex bestimmt ist – was er ist –, oder darauf, was in diesem Komplex 
dergestalt bestimmt wurde – woraus er gemacht ist. Die erste Hinsicht 
fragt nach dem Aspekt der Form, die zweite nach dem Aspekt des Ma-
terials. Beide zusammen artikulieren erst die Verfassung der materialen 
Form, die der Erscheinungskomplex darstellt.

Für die Explikation des ästhetischen Urteils ist diese Unterscheidung 
zentral, weil sie es erst erlaubt, das Spannungsverhältnis der Denkvermö-
gen als eine Lage zu charakterisieren, die ihren Grund in der Sache hat, 
welche diese Vermögen zu denken versuchen. Das Spannungsverhält-
nis der Vermögen kann so als das Spannungsverhältnis zwischen Ma-
terial und Form des ästhetischen Gegenstandes expliziert werden. Die 
Abwesenheit einer solchen Spannung – also das ästhetische Misslingen 
– besteht dann umgekehrt gerade in der Spannungslosigkeit oder dem 
Spannungsverlust im Verhältnis zwischen Form und Material dieses Er-
scheinungskomplexes.

Die Plausibilität dieser Unterscheidung wird evident, wenn man be-
denkt, dass ein kunstkritisches Urteil sich nicht alleine dadurch recht-
fertigen lässt, dass man eine detaillierte Beschreibung des Kunstwerks 
liefert. Eine solche Beschreibung gibt an, was in einem Werk der Fall 
ist: Es bestimmt die Form des Kunstwerks. Wie eine solche Beschrei-
bung ausfallen kann, wird etwa in misslungenen musikwissenschaftli-
chen Werkanalysen deutlich: Sie geben im schlimmsten Fall lediglich 
mehr oder weniger übersichtlich wieder, welche Verhältnisse von Ton-
höhen- und -dauern in einem Werk in welcher Abfolge vorliegen. Eine 
solche Darstellung der Form eines Werks sagt aber für sich genommen 
über das Gelingen dieses Werks nichts aus. Aus einer solchen Bestim-
mung der musikalischen Form wird nicht ersichtlich, weshalb der Ver-
such, diese Sachverhalte denkend zu erfahren, die Vermögen des Den-
kens in eine lustvolle Spannungslage versetzt. Wäre jemand fähig, all 
diese Informationen hörend nachzuvollziehen, so käme ihr Versuch, die-
se Form begriff‌lich zu bestimmen, damit zu einem Abschluss: Für eine 
fortgesetzte Spannungslage der Denkvermögen wäre kein Anlass. Was 
diese Spannung veranlasst, kann durch eine Beschreibung vorliegender 
Formen alleine nicht artikuliert werden. Sie wird erst dadurch expli-
zierbar, dass eine Form zu dem ins Verhältnis gesetzt wird, was in ihr 
transformiert wurde.

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


48

Das Material der Kunst

Wie lässt sich dieses Spannungsverhältnis genauer bestimmen? Aus der 
Unterscheidung von Material und Form ergibt sich bereits das Verhält-
nis der Formung, der Transformation. Die künstlerische Arbeit besteht 
ihr zufolge in einer Umformung.53 Die Spannung zwischen der erarbei-
teten Form und dem bearbeiteten Material ergibt sich aus einem Wider-
stand, den das Material seiner Umformung entgegensetzt. Die produzier-
te Form steht unter Spannung, weil sie Material zu einem Gebilde fügt, 
in welchem dieser Widerstand zur Geltung kommt. Das Material, das die 
künstlerische Arbeit aufnimmt, muss somit irgendeine eigene Tendenz 
aufweisen, die sich in der Form als Widerstand manifestiert. Die Span-
nungslosigkeit oder das Scheitern der Form kann umgekehrt auf zweier-
lei Weise zustande kommen: Entweder die Form ignoriert die Eigenten-
denz des Materials. Die Verbindung geschieht dann als eine äusserliche 
Anwendung eines Formschemas auf ein Material, dem diese Anordnung 
völlig fremd ist. Der Widerstand des Materials gegen seine Formung 
kommt in diesem Fall nicht durch die Form als Spannung zur Geltung, 
sondern erscheint als spannungslose Inkohärenz und Formzwang. Um-
gekehrt kann die Spannungslosigkeit aber auch daher rühren, dass die 
künstlerische Arbeit ihr Material gar nicht erst umformt und in eine neue 
Bestimmtheit überführt, sondern es bloß als solches belässt und, gewis-
sermaßen formlos, präsentiert. Auch in diesem Fall können sich die Ma-
terialtendenzen nicht als Spannung in der Form des Werks geltend ma-
chen, weil das Werk gar keine Verbindungsarbeit vollzieht. Das Scheitern 
der Form, die Spannungslosigkeit, kann somit entweder als Formzwang 
oder als Formlosigkeit erfolgen.

Das Spannungsverhältnis von Material und Form ergibt sich also 
nicht bereits aus der bloßen Veränderung eines Materials in der Erarbei-
tung eines Werks: Irgendeine Veränderung erfolgt unweigerlich in jeder 
Formung. Eine Spannung liegt erst dann vor, wenn die Neubestimmung 

53	 	Diese Überlegungen gehen zurück auf Theodor W. Adorno, Ästhetische 
Theorie, hg. von Gretel Adorno und Rolf Tiedemann (Gesammelte Schrif-
ten, 7), Frankfurt am Main 2012, 222–23, 512; Theodor W. Adorno, Phi­
losophie der neuen Musik (Gesammelte Schriften, 12), Frankfurt am Main 
2009, 39–40. Die Auslegung folgt Hindrichs 2014 (wie Anm. 51), 36–72. 
Eine kritische Auseinandersetzung mit dieser Auslegung findet man bei 
Dworschak 2017 (wie Anm. 51), 364ff. Im Rückgriff auf die Schriften 
Hanns Eislers entwickelt einen sehr ähnlichen Begriff Günter Mayer, Ma-
terialtheorie bei Eisler, in: Weltbild-Notenbild. Zur Dialektik des musika­
lischen Materials, Leipzig 1978, 93–348, besonders 179–197. Einen hilf-
reichen Überblick über die Bedeutungsaspekte des Materialbegriffs bietet 
Christian Grüny, Kunst des Übergangs: philosophische Konstellationen zur 
Musik, Weilerswist 2014, 303–350.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


49

eines Materials auf dessen Eigentendenzen antwortet. Die Form erneuert 
dann das künstlerische Material dadurch, dass es Tendenzen, die in ihm 
angelegt sind, verwirklicht und in sich aufnimmt. In einer durch Hegel 
geprägten Wendung kann man dieses Verhältnis von Form und Materi-
al als bestimmte Negation bezeichnen: Eine gelungene Form negiert das 
Material, indem sie es verändert, umbildet, erneuert. Aber diese Negati-
on ist zugleich die Verwirklichung einer Tendenz, die im Material selbst 
angelegt ist: Die Negation ist daher keine äusserliche, sondern entspricht 
einer Selbstnegation des Negierten, einer Selbsterneuerung des Erneuer-
ten. Das Spannungsverhältnis ergibt sich dann daraus, dass eine Form 
niemals alle Tendenzen des Materials zugleich verwirklichen kann: Sie 
verwirklicht immer nur einen Aspekt jener Potenziale, die im Material 
stecken. Auf diese Weise kann, zumindest im Prinzip, verstanden wer-
den, weshalb in einer künstlerischen Form die Tendenzen und Potenzia-
le des Materials zugleich realisiert werden und sich als Widerstand ge-
gen die Form manifestieren.

Diese äußerst allgemein gehaltenen Erläuterungen der Reflexionsun-
terscheidung von Material und Form der Kunstwerke lassen sich auf 
die Struktur des ästhetischen Urteils zurückbeziehen. Dazu muss man 
jedoch nochmals genauer in den Blick nehmen, worin das Spannungs-
verhältnis der Denkvermögen im ästhetischen Urteil eigentlich besteht. 
Wir sind davon ausgegangen, dass gelingende Denkvollzüge auf die be-
griff‌liche Bestimmung von Sachlagen in Gedanken zielen. Der Begriff 
der Bestimmung hängt mit dem Begriff der Form zusammen: Denn die 
Form, so haben wir gesagt, ist die Neubestimmung eines bestimmbaren 
Materials. Analog dazu können wir in der Reflexion auf das begriff-
‌liche Denken davon sprechen, dass die Subsumption einer sinnlichen 
Anschauung, die uns etwa durch Wahrnehmung gegeben ist, unter eine 
Begriffsregel im Urteil so etwas wie eine begriff‌liche Formung von An-
schauungsmaterial darstellt. Erst durch diese Formgebung oder Syn-
these-Leistung konstituiert sich ein bestimmter Erkenntnisgegenstand, 
der aus dem Durcheinander unserer Welteindrücke herausgehoben ist. 
Die Begriffsregeln, welche dieses zusammenfassende Identifizieren von 
Erkenntnisgegenständen anleiten, sind notgedrungen allgemein: Wir 
konstituieren Gegenstände zunächst als Exemplare allgemeiner Gegen-
standstypen. Wenn wir Gegenstände unserer sinnlichen Erfahrung, sin-
guläre Erscheinungskomplexe denken – und das ist bei Kunstwerken 
immer auch der Fall –, so besteht die Formungsleistung des Denkens 
notwendigerweise darin, diese singulären Komplexe auf solche allge-
meinen Typen zu beziehen. Dieser Vorgang bedarf in der Regel keiner 
besonderen und bewussten Anstrengung. Er vollzieht sich wie von al-
leine, und zwar bereits in der scheinbar unmittelbarsten Wahrnehmung: 
Was wir sehen und hören, sehen und hören wir immer als besondere 
Fälle von allgemeinen Typen, wir nehmen, mit Wittgenstein gesprochen, 

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


50

immer gemäß einer Deutung wahr. Wir hören etwa einen Klangkomplex 
als Nebelhorn oder als Hundegebell oder auch als Molldreiklang. Noch 
bevor wir irgendwelche bewussten Urteile fällen, ist das uns Erscheinen-
de durch solche allgemeinen Vereinheitlichungsregeln vorstrukturiert, 
vorgeformt. In diesem Sinne kann man sagen, dass bereits unsere sinn-
liche Erfahrung begriff‌lich geprägt ist, und zwar genauer durch Muster, 
die es uns erlauben, einzelne Gegenstände und Ereignisse ohne bewuss-
te Interpretationsanstrengung, automatisch aus dem sinnlich Mannig-
faltigen herauszuheben und wiederzuerkennen. In Anlehnung an Kant 
kann man diese Muster als Schemata der Einbildungskraft bezeichnen 
und die unbewusste Leistung, in der das sinnliche Material gemäß ge-
wissen allgemeinen Begriffsformen vorgeformt wird, als imaginatives 
Schematisieren fassen.

Damit kommt ein neues, entscheidendes Moment des Denkvollzugs 
in den Blick: Die Schemata und Muster des automatisch wiedererken-
nenden Wahrnehmens sind das Resultat einer Einübung. In ihr werden 
begriff‌liche Formen in die imaginative Fähigkeit der Vorformung des 
Sinnlichen eingeprägt. Manche dieser begriff‌lichen Formen mögen al-
ternativlos sein, der Großteil dieser Schemata umfasst hingegen frag-
los historisch-kontingente Deutungen, die uns im Sozialisationsprozess 
eingeprägt wurden. Diese Einprägung kann positiv als Bildung oder ne-
gativ als Abrichtung erscheinen, in jedem Fall geht die Automatisierung 
solcher Schemata notwendigerweise mit einer Verdrängung dieses Prä-
gungsprozesses einher: Wir erkennen etwas nur dadurch automatisch 
wieder, dass wir im Vollzug dieser Deutung nicht an die Deutungsleis-
tung denken müssen.54 Damit ragt aber die historisch-soziale Wirklich-
keit ins scheinbar Innerste des Denkvollzugs hinein: Das Herausheben 
von Einzelgestalten in unserem Wahrnehmungsfeld erfolgt bereits nach 
Typen, die uns im Sozialisationsprozess eingeprägt wurden.

Diese Konkretisierung der normalen Urteilsleistung erlaubt es, die 
Besonderheit des ästhetischen Urteilens schärfer zu umreissen. Wenn 
das ästhetische Urteilen gerade darin besteht, den begriff‌lichen Bestim-
mungsabschluss eines singulären Erscheinungskomplexes im Urteil-
fällen aufzuschieben, dann muss das etwas damit zu tun haben, dass 
dieser Komplex der Schematisierung nach Begriffen widersteht. In die-
sem Sinne wurde die ästhetische Erfahrung im 20. Jahrhundert immer 
wieder als Entautomatisierung und Erschütterung der subjektiven Ver-
stehensleistungen, als Störung des habitualisierten Wiedererkennens 
und Unterscheidens konzipiert.55 Wir haben diesen Widerstand auf die 

54	 	 In diesem Sinne spricht Wittgenstein vom Regelfolgen als einer Praxis: Es 
ist ein habitualisiertes Tun. Vgl. Wittgenstein 2003 (wie Anm. 45), § 202. 

55	 	Vgl. Wiktor Schklowski, Kunst als Verfahren, in: Jurij Striedter (Hg.), Russi­
scher Formalismus: Texte zur allgemeinen Literaturtheorie und zur Theorie 

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


51

werkinterne Spannung von Material und Form bezogen. Nun können 
wir diese Spannung auf die Denkleistung selbst rückbeziehen. Denn 
das künstlerische Material und seine Tendenzen sind aufs Engste mit 
dem Problem der Schemata der Einbildungskraft verknüpft. Vereinfacht 
kann das Material, mit dem Künstlerinnen arbeiten, als der Bereich eta-
blierter Techniken und Formkonventionen der jeweiligen Kunstform 
aufgefasst werden. In der Musik kann dabei an Tonsysteme, Satzfor-
men, rhythmische, harmonische und melodische Gestalten, Muster und 
Gesten, die mit ihnen verbundenen Topoi, semantischen Assoziationen 
und musikalischen Funktionen, aber auch Konstruktionsprinzipien wie 
der thematischen Arbeit oder künstlerische Strategien wie das Stilzitat 
gedacht werden. Das künstlerische Material als dasjenige, woran eine 
künstlerische Arbeit ansetzt, ist also kein Rohstoff, sondern ein Bereich 
von durch etablierte Schemata der Wahrnehmung geprägten Erschei-
nungen. Das Material liegt nicht subjektunabhängig vor, sondern ist 
durch die geschichtlich geprägten Auffassungsmuster der Subjekte ver-
mittelt. Im Falle der Musik ist das Material der künstlerischen Arbeit 
in erster Linie etwas Hörbares. Aber dieses Hörbare ist nicht mit der 
Totalität dessen zu verwechseln, was im hörbaren Frequenzbereich an 
Schallereignissen vorkommen kann. Denn in der künstlerischen Arbeit 
ist das Hörbare immer schon als ein interpretierter Klang im Spiel. Die 
Bedeutung des musiktheoretischen Diskurses wird daraus ersichtlich: 
In ihm werden die Formkonventionen der musikalischen Arbeit auf 
den Begriff gebracht. Musiktheoretische Begriffe wie tonale Kadenz, 
Trugschluss, Vorder- und Nachsatz, Auf‌lösungsfeld oder Impulsklang 
sind der Versuch, spezifische Schemata der imaginativen Vereinheitli-
chung explizit zu machen, die im musikalischen Hören als habitualisier-
te Formkonventionen und etablierte Techniken implizit wirksam sind. 
Da solche Formkonventionen und Techniken offensichtlich einem his-
torischen Wandel unterliegen, lässt sich das musikalische Material ei-
nes Werks ganz einfach als die zum Zeitpunkt der Entstehung dieses 
Werks etablierten Formkonventionen und Techniken verstehen, auf wel-
che diese künstlerische Arbeit zurückgreift.

der Prosa, München 1994, 3–35; Adorno 2012 (wie Anm. 53); Menke 2012 
(wie Anm. 11); Gunnar Hindrichs, Scheitern als Rettung Ästhetische Erfah-
rung nach Adorno, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft 
und Geistesgeschichte 74, 2000, 146–175. Im französischen Sprachraum 
verteidigen diese These, wenngleich mit unterschiedlichen Stoßrichtungen, 
Jacques Rancière, Malaise dans l’esthétique, Paris 2004; Jean-Marie Schaef-
fer, L’expérience esthétique, Paris 2015. 

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


52

Die Tendenzen des Materials

Wenn diese allgemeinen Formen der Musik einer Zeit das Material der 
künstlerischen Arbeit sind, dann erscheint die Form eines Werks als die Ver-
besonderung solcher allgemeinen Formmöglichkeiten des Materials: Die 
musikalische Form ist die singuläre Ausgestaltung eines durch habituali-
sierte Auffassungsschemata vorgeprägten Bereich des Hörbaren. Aber die 
Form eines Werks, hatten wir gesagt, ist die Antwort auf die Frage, was das 
Werk ist. Die Form des Werks ist dessen spezifische Bestimmtheit. Diese 
Bestimmtheit muss aber gedacht werden können, wenn sie überhaupt be-
stimmt sein soll: Es gibt keine undenkbare Bestimmtheit. Wenn wir folglich 
die Form eines Werks begreifen, dann bestimmen wir sie. Dieses bestim-
mende Denken geht aber so vor, dass es die singulären Erscheinungskom-
plexe mithilfe imaginativer Schemata unter allgemeine Begriffe subsumiert. 
In der denkenden Bestimmung der Form greifen wir auf die allgemeinen 
Bestimmungsmöglichkeiten zurück, die wir jetzt als das Moment des Mate-
rials gedeutet haben. Genau das geschieht, wenn wir eine präzise Beschrei-
bung der Form eines Kunstwerks geben. Den Reflexionsaspekt des Ma-
terials haben wir aber nur eingeführt, weil das Gelingen des Kunstwerks 
in einer solchen Beschreibung seiner Form nicht artikuliert werden kann. 
Das Material galt als dasjenige, das sich in der bestimmten Form als Wi-
derstand bemerkbar macht: Es stand für das besondere Einzelne, das sich 
in der Formbestimmung mittels allgemeiner Begriffe nicht erschöpft, son-
dern gegen diese Formbestimmung andrängt. So stellt sich das Verhältnis 
von Material und Form als eine dialektische Lage dar: Das Material ist 
das Allgemeine, das durch die künstlerische Arbeit zur einzigartigen Form 
des jeweiligen Werks verbesondert wird, aber es ist zugleich das Besonde-
re, das der allgemeinen Formbestimmtheit dieses Werks widersteht. Der 
individuelle Formzusammenhang eines Werks ist einerseits die singuläre 
Bestimmung allgemeiner Bestimmungsmöglichkeiten, andererseits ist sie 
als das, was sich vom Kunstwerk mit Bestimmtheit sagen lässt, gerade das 
Allgemeine, in dem sich die Besonderheit des in ihm zusammengeführten 
Materials als Spannung geltend macht. Diese eigentümliche Verwechslung 
der Rollen von Material und Form, von Allgemeinem und Besonderem, 
muss uns nicht irre machen, denn sie hat ihren guten Grund in der reflexi-
ven Operation, welche die künstlerische Arbeit vollzieht. Denn wir hatten 
ja gesehen, dass die Form des Werks genau dann gelingt, wenn sie die Ten-
denz des Materials verwirklicht. Diese Tendenz besteht aber genau darin, 
dass das Material nicht bleibt, was es schon ist, sondern sich verändert, 
zu etwas Neuem wird. In der Form vollzieht sich somit die Selbsterneue-
rung des Materials. Aber zugleich ist eine singuläre Form immer nur eine 
partielle Verwirklichung materialer Tendenzen, die andere Tendenzen des 
Materials auch unterdrückt. Die Tendenzen sind in beiden Fällen das Be-
sondere, das im Werk zur Geltung kommt. Je nachdem, von welcher Seite 

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


53

man diese Sachlage betrachtet, erscheint daher die Form als Verbesonde-
rung des Allgemeinen, in der eine Materialtendenz verwirklicht wird; oder 
eben es erscheint die Form als ein Allgemeines, gegen das sich die besonde-
ren, unverwirklichten Materialtendenzen als Widerstand geltend machen. 

Genau diese dialektische Bewegung bildet den Kern des ästhetischen 
Urteils: In ihm findet ein Schematisieren statt, in welchem die Schemata 
der Einbildungskraft selbst in Bewegung geraten. Die Schemata der Ein-
bildungskraft erfüllen eine Vermittlungsfunktion zwischen dem Sinnlich-
Einzelnen und dem Begriff‌lich-Allgemeinen: Sie erkennen im Einzelnen 
das Allgemeine wieder und verbesondern so das Allgemeine zum Einzel-
fall. Damit erscheinen sie vom Einzelnen aus betrachtet als allgemein, vom 
Allgemeinen aus betrachtet aber als Besonderes. So entspricht das Sche-
ma einem allgemeinen Muster, welches die sinnlichen Anschauungen vor-
strukturiert, zugleich verhält es sich gegen die Begriffe als ein Besonderes, 
das nicht in der begriff‌lichen Allgemeinheit aufgeht. In der Auseinander-
setzung mit dem Kunstwerk erweisen sich diese Muster als unzureichend, 
sodass diese umgebildet und in neue Schemata der Vereinheitlichung des 
Sinnlich-Mannigfaltigen verwandelt werden. Zugleich werden aber die 
eingeübten Schemata nicht einfach verworfen, denn das Kunstwerk ist ja 
nicht einfach ein ungewöhnlicher Gegenstand, für den es noch keinen Be-
griff gibt. Wäre das so, so würde sich der Prozess beruhigen, sobald das 
richtige, neue Schema entwickelt ist, sobald die Reflexion ein neues Allge-
meines aufgefunden hat. In Wahrheit stehen die durchlaufenen Schemati-
sierungen des Gegenstands und mit ihnen die unterschiedlichen begriff‌li-
chen Deutungen zueinander in einer Spannung – sie verschwinden nicht, 
sie lösen sich nicht ab, sondern bleiben in der Veränderung zueinander 
präsent. Beim Kunstwerk handelt es sich, so verstanden, um einen Erschei-
nungskomplex, der genau dadurch angemessen durchdacht wird, dass die 
Schemata seiner Auffassung in eine Bewegungsfolge versetzt werden: Und 
erst diese gesamte Selbstverwandlung des Schematisierens wäre das ange-
messene Schema dieses Gegenstandes. Deshalb kommen die eingeübten 
Schemata, die in der Auseinandersetzung mit dem Werk verändert werden, 
durch diese Veränderung auch zu sich selbst: Die Verformung eingewöhn-
ter Vereinheitlichungsmuster wird nicht als bloßes Scheitern, sondern auch 
als eine Verwirklichung derselben erfahren. Die Vereinheitlichungen lösen 
sich aus ihrer Bindung an eine Begriffsregel, um ihre Funktion dadurch zu 
erfüllen, dass sie einen Umbildungsprozess vollziehen. Dieser Umbildungs-
prozess folgt dann aber nicht mehr den durch Sozialisierung eingeübten 
Mustern, sondern der eigentümlichen Verfassung des Werks. Die ästheti-
sche Einbildungskraft ist daher nicht dadurch frei, dass sie sich von ihrem 
Gegenstand löst, sondern sie ist, umgekehrt, gerade darin frei, dass sie sich 
selbst umprägt, um der Verfasstheit ihres Gegenstandes gerecht zu werden. 

Damit wird aber auch ersichtlich, dass unsere anfängliche Bestim-
mung des künstlerischen Materials als die etablierten Techniken und 

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


54

Formkonventionen einer Zeit, auf die eine künstlerische Arbeit zu-
greift, nicht angemessen war. Denn diese Techniken und Formmodel-
le gehen in die künstlerische Arbeit als Träger von gewissen Ansprü-
chen ein: Es handelt sich ja um Techniken und Formmodelle der Kunst, 
also um Strategien und Muster, die auf das ästhetische Urteil bezogen 
sind. Sobald diese Techniken und Formmodelle zu bloßen Konventio-
nen verhärtet sind, sobald sie also zu Momenten eines automatisierten 
Verstehens werden, widersprechen sie ihrem eigenen Anspruch. Denn 
dieser Anspruch besteht darin, Gebilde zu ermöglichen, welch die Be-
stimmungsvollzüge in die ästhetische Unruhe versetzen. Aus diesem in-
ternen Widerspruch der etablierten Techniken und Formmodelle ergibt 
sich die Tendenz des Materials, sich selbst zu verändern und zu erneu-
ern. Das künstlerische Material, das in der Form eines Werks verarbeitet 
wird, umfasst also genau genommen nicht die Techniken und Modelle 
als solche, sondern die internen Widersprüche, welche diese Techniken 
und Modelle über sich hinausdrängen lassen. In diesem Sinne führt die 
Orientierung am Material der Werke zu einer Betrachtung der Kunst-
geschichte als einer Entwicklung von Problemsequenzen, die sich in 
parallelen, manchmal konvergierenden und manchmal divergierenden, 
manchmal vielfädigen und manchmal lange unterbrochenen Strängen 
fortsetzen.56 Die Formen der Kunstwerke erscheinen dann jeweils als 
partielle Lösungen auf solche Materialprobleme, wobei die ästhetischen 
»Lösungen« in vielen Fällen nicht so sehr auf das Verschwinden als auf 
das Evident-Machen des Problems zielen. Denn diese Probleme haben 
ja nicht die Form technischer oder wissenschaftlicher Probleme, in de-
nen ein Anwendungs- oder Erkenntnisziel angestrebt wird. Das Ziel der 
künstlerischen Arbeit ist das ästhetische Urteil, und die Probleme, mit 
denen sie umgeht, sind der Spannungsverlust der Gebilde etwa durch 
Klischeebildung, durch Aushöhlung, Abnutzung und Erstarrung der eta-
blierten Formen. Wenn die Formen gelungener Werke also Antworten 
auf Probleme darstellen, welche im Material drängen, so sind sie nicht 
von der Art einer sich selbst affirmierenden Lösung. Die Formen gelun-
gener Werke bringen ihr Material vielmehr dadurch zur Geltung, dass 

56	 	Vgl. Hans Heinrich Eggebrecht et al. (Hg.), Analysen: Beiträge zu einer 
Problemgeschichte des Komponierens. Festschrift für Hans Heinrich Egge­
brecht zum 65. Geburtstag (Beihefte zum Archiv für Musikwissenschaft, Bd. 
23), Stuttgart 1984; Carl Dahlhaus, Zur Problemgeschichte des Komponie-
rens, in: Gesammelte Schriften Sechster Bd., Laaber 2008, 447–473; Sascha 
Wegner, Paradigma Finalproblem? Perspektiven einer »Problemgeschichte 
des Komponierens«, in: Florian Kraemer und Sascha Wegner (Hg.), Schlie­
ßen – Enden – Aufhören: Musikalische Schlussgestaltung als Problem in der 
Musikgeschichte, München 2020, 21–61. Für die Geschichte künstlerischer 
Formen überhaupt formuliert den Gedanken George Kubler, The shape of 
time: remarks on the history of things, New Haven [Conn.] 2008.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


55

sie sich selbst zurücknehmen. Adorno hat dafür den Ausdruck der ge-
waltlosen Synthesis geprägt:

[…] ästhetische Form [ist] die objektive Organisation eines jeglichen in-
nerhalb eines Kunstwerks Erscheinenden zum stimmig Beredten. Sie ist 
die gewaltlose Synthesis des Zerstreuten, die es doch bewahrt als das, 
was es ist, in seiner Divergenz und seinen Widersprüchen, und darum 
tatsächlich eine Entfaltung der Wahrheit. Gesetzte Einheit, suspendiert 
sie, als gesetzte, stets sich selber; ihr ist wesentlich, durch ihr Anderes 
sich zu unterbrechen, ihrer Stimmigkeit, nicht zu stimmen.57

Die Synthesis bezeichnet die formbildende Arbeit, die das Kunstwerk 
zum Resultat hat. Gewaltsam ist diese Formung, wenn sie das Material, 
das sie bearbeitet, in eine Ordnung zwingt, welche die Potenziale und 
Tendenzen des Materials erstickt. Form und Geformtes sind sich dann 
äusserlich, gleichgültig, wirken austauschbar. Gewaltlos ist die Synthesis, 
also die Verbindungstätigkeit, wenn sie auch die gegenstrebigen Potenzi-
ale des Verbundenen befreit, statt sie der Einheitlichkeit zu opfern. Nun 
besteht aber die Synthesis gerade in der Herstellung eines einheitlichen 
Zusammenhangs: Sie bringt Verschiedenes in eine Form, sie setzt somit 
eine Einheit. Wenn die Einheit solcher Form so geartet sein soll, dass in 
ihr die divergierenden Potenziale dessen, was in die Form eingeht, zur 
Geltung kommen, dann ist diese formale Setzung zugleich eine Zurück-
nahme ihrer selbst. Was so zu Geltung kommt, ist das Andere der Form, 
es sind die Tendenzen des Materials. Diese Tendenzen brechen nicht ein-
fach durch, sondern kommen in einer Selbstkritik der Form zur Erschei-
nung. In diesem Sinn hebt die gesetzte Einheit, die Form, sich selbst auf, 
sie negiert ihre eigene Setzung, ihre eigene Positivität. Darin besteht der 
nicht-affirmative Charakter gelungener Kunstwerke: Sie triumphieren 
nicht, sondern vollziehen eine Bewegung der Selbstkritik.

Material statt Genie

Die materialistische Kritik der Gedanken, die in Kunstwerken artiku-
liert sind, hat mit der theoretischen Selbstkritik gemein, dass sie die Ge-
danken als Erzeugnisse eines Arbeitsprozesses versteht. Die künstlerische 
Arbeit transformiert ein Material, das sie nicht selbst erzeugt, sondern 
dass durch ihr vorhergehende gesellschaftliche Arbeit erarbeitet wurde. 
Als Erzeugnis solcher Vorarbeit trägt das Material Tendenzen, Poten-
ziale und Probleme in sich, welche in der künstlerischen Arbeit partiell 
realisiert und gelöst werden. Diese Auffassung der künstlerischen Ar-
beit unterscheidet sich grundsätzlich von den bis heute vorherrschen-
den, subjektivistischen Theorien der Kunstproduktion. Solche Theorien 

57	 	Adorno 2012 (wie Anm. 53), 215–216.

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


56

verstehen die Kunstproduktion typischerweise als Ausdruck des Künst-
lersubjekts. Die Kunstgegenstände oder Kunstgeschehnisse werden dann 
von den Erlebnissen, Intentionen, sozialen Stellungen oder Lebensfor-
men jener Individuen her gedeutet, welche diese Gebilde und Ereignis-
se hervorbringen. Oftmals wird eine solche Auffassung mit dem Begriff 
des Genies verbunden: Die geniale Künstlerin wird als ein Subjekt vorge-
stellt, das im Besitz einer unerschöpf‌lichen Fähigkeit zur Kreativität ist, 
sodass die Kunst als höchstpersönlicher Ausfluss dieser inneren Schöp-
fungskraft erscheint. Das Genie wird so als ein Subjekt verstanden, das 
zur Kunst ermächtigt ist und seine genialen Intentionen in seinen Äu-
ßerungen realisiert. Dieser Geniekult widerspricht aber dem älteren Ge-
niegedanken, den man in Kants Kritik der Urteilskraft findet. Hier steht 
das Genie für das Vermögen zu ästhetischen Ideen.58 Dieses Vermögen 
ist so geartet, dass man es eigentlich gar nicht als Vermögen begreifen 
kann: Denn es steht genau für jenen Aspekt der Kunstproduktion, den 
die Künstlerin nicht in der Hand hat. Wenn Kant sagt, dass im Genie die 
Natur der Kunst die Regeln gibt, dann heisst das, dass das hergestellte 
Werk einen Zusammenhang darstellt, der nicht in den – notwendigerwei-
se begriff‌lichen – Intentionen der Künstlerin vorgedacht werden konnte. 
Das Genie bezeichnet damit eigentlich eine Depotenzierung des künstle-
rischen Subjekts: Es zeigt an, dass die Macht der Künstlerin über ihr Ge-
bilde begrenzt ist, weil sie das Gelingen ihres Werks nicht kontrollieren 
kann. Das Genie bezeichnet ein unpersönliches, asubjektives Moment in 
der Kunstproduktion, über das die Künstlerin nicht verfügt. Dennoch ist 
bei Kant die Mystifizierung des Künstlergenies bereits angelegt: Indem 
er das Genie als ein unerklärliches Dazwischenfunken der Natur in die 
künstlerische Produktion präsentiert, liefert Kant die Vorlage dafür, das 
Genie als eine Naturgabe zu verklären, über die einige wenige verfügen 
und die anderen nicht. Das Gelingen der Kunstproduktion wird in einer 
solchen Scheinerklärung auf eine mysteriöse Fähigkeit des Künstlersub-
jekts zurückgeführt.

Der Materialbegriff tritt an die Stelle dieser Scheinerklärung durch 
den Geniebegriff.59 Auch das Material bezeichnet nämlich jenes Mo-
ment der Kunstproduktion, welche die Gestaltungsmacht der Künstle-
rin bedingt und somit begrenzt. Das Produkt der künstlerischen Arbeit 
kann so als Resultat zweier Vektoren verstanden werden: Die Formin-
tention der Künstlerin bildet den einen Vektor, der über einen anderen 
Vektor – die Eigentendenzen des bearbeiteten Materials – operiert. Das 

58	 	Vgl. Kant 2006 (wie Anm. 12), § 46–50.
59	 	Diesen Punkt unterstreicht Richard Klein, Der goldene Knochen. Schwie-

rigkeiten mit Adornos Materialbegriff, in: Wolfgang Fuhrmann und Claus-
Steffen Mahnkopf (Hg.), Perspektiven der Musikphilosophie, Berlin 2021, 
334–355.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


57

Moment der Unverfügbarkeit in der künstlerischen Arbeit, das im Ge-
niebegriff zur natürlichen Gabe verklärt wird – also die unstrittige Tat-
sache, dass das, was beim Kunstschaffen herauskommt, nicht mit dem 
identisch ist, was die Produzentinnen beabsichtigt hatten – wird so als 
das Zusammenwirken von subjektiven Intentionen und objektiven Be-
dingungen verständlich. Diese objektiven Bedingungen sind keine Natur-
gaben, sondern gesellschaftliche Vorarbeiten, die in allem aufgespeichert 
oder eingelagert ist, was in künstlerische Produktionen eingehen kann. 
Die künstlerische Arbeit ist dann kein Ausfluss einer subjektiven Quelle 
von Kreativität, sie ist aber auch nicht der Ausdruck der sozialen Identi-
tät der Künstlerin, sondern sie besteht darin, an künstlerischer Vorarbeit 
anderer weiterzuarbeiten: Die unverwirklichten Potenziale erarbeiteter 
Techniken freizusetzen, aus gescheiterten oder geglückten Formversu-
chen die Konsequenzen ziehen, latente Widersprüche und uneingestan-
dene Probleme herausarbeiten und neue Ansätze weiterzudenken.

Ein Beispiel

Ein mittlerweile klassisches Beispiel für eine solche Materialentwick-
lung sind die sogenannten erweiterten Spieltechniken, die in Komposi-
tionen von Helmut Lachenmann oder Salvatore Sciarrino in der 1970er 
Jahren entwickelt wurden und bis heute geradezu eine Signatur zeit-
genössischer Musik abgeben. Helmut Lachenmanns Solowerk für Cel-
lo Pression (1970) wird gerne herangezogen, um das Konzept der mu­
sique concrète instrumentale zu veranschaulichen. Lachenmann hat 
die Interpretation selbst geliefert: Die Erweiterung der Spieltechniken 
habe den Sinn eines Verfremdungseffekts.60 Während die herkömmliche 
Spielweise darauf zielt, einen »schönen« Klang erfahrbar zu machen, der 
seine Hervorbringung durch die Musikerin vergessen lässt, rückten die 
ungewöhnlichen Spieltechniken von Pression ebendiese energetischen, 
physischen Anstrengungen der Klangproduzentinnen in den Vorder-
grund der Aufmerksamkeit. In der Diskrepanz zwischen den umständ-
lichen Gesten der Interpretin und dem kargen Klangresultat werden die 
materialen Bedingungen des künstlerischen Scheins aufdringlich; die 
Mühen der Musikerin durchkreuzen die Erwartung des Wohlklangs.

Es liegt auf der Hand, wie dieses Werk an Widersprüche im musikali-
schen Material ansetzt: Es zieht die äußerste Konsequenz aus der Nega-
tion des traditionellen Materials der Tonalität, welche die serialistischen 

60	 	Vgl. Helmut Lachenmann, »Pression für einen Cellisten« und »Drei Werke 
und ein Rückblick«, in: Helmut Lachenmann, Musik als existentielle Erfah­
rung: Schriften 1966–1995, hg. von Josef Häusler, Wiesbaden 1996, 381, 
402. 

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


58

Werke der 1950er Jahre vollzogen. In diesen wurde die Tonalität mit ih-
ren expressiven Floskeln als die Hörerwartung der bürgerlichen Kunst 
liquidiert. Aber diese Aufhebung ging nicht weit genug: Noch im ver-
einzelten instrumentellen Wohlklang, den die serielle Konstruktion aus 
aller tonalen Verbindung herauslöst, wird die bürgerliche Ausdrucks-
erwartung bedient: Sie findet in ihm als einem ins Ideale erhobenen 
Klang noch so etwas wie Geborgenheit.61 Dieses widersprüchliche Re-
siduum zeigt sich deutlich etwa in der Behäbigkeit Luigi Nonos früher 
Polifonica – monodia – ritmica oder noch im Klangzauber von Pierre 
Boulez‘ Éclat. Lachenmann zieht in Pression die Konsequenz, indem er 
durch die Verfremdung der Spieltechniken des Cellos dem Publikum 
diesen Wohlklang verweigert. Lachenmanns eigene Deutung lässt das 
Werk jedoch schnell veralten. Denn sobald die einst neuen Spieltechni-
ken zur Gewohnheit werden, selbst Konventionen der Avantgarde aus-
bilden, erlischt ihre verfremdende Wirkung. Dieses Abstumpfen der La-
chenmannschen Geräuschaktionen wird heute gerne gegen die alternde 
Avantgarde ins Feld geführt.62 Das Konzept von Werken wie Pressi­
on habe seinen Witz verloren, weil der negierte Wohlklang das Hören 
nicht mehr erschüttert. Dem Einwand ist recht zu geben. Denn wenn 
die Klänge als Dokumente ihrer körperlichen Hervorbringung aufge-
fasst werden, dann werden sie nicht als musikalischer Zusammenhang 
gehört: Ihrer ersten Ungewöhnlichkeit entwachsen, verlieren sie daher 
jegliche Funktion.

Gegen Lachenmanns eigene Auslegung kann jedoch eine andere In-
terpretation geltend gemacht werden. Sie lässt das Werk nicht im Kon-
zept der verfremdeten Spielweise aufgehen, sondern richtet sich auf 
den Zusammenhang des Erklingenden. So kommt nicht das Schockie-
rende der ärmlichen Klänge, sondern das eigentümlich Disparate ihrer 
Konstellation in den Blick. Die Erschütterung der schematisierenden 
Einbildungskraft liegt dann nicht mehr nur in der enttäuschten Erwar-
tung von Wohlklang. Vielmehr werden die Schemata automatischen 
Verstehens dadurch erschüttert, dass sich dieses sperrige Material ent-
gegen aller Erwartung musikalisch verknüpft. Denn die Ungleichar-
tigkeit der Spieltechniken führt in Pression dazu, dass die Klanger-
eignisse sich nicht in jenen kontinuierlichen Spielgestus einschreiben 
lassen, der für das herkömmliche Instrumentalspiel so charakteristisch 

61	 	Vgl. Helmut Lachenmann, Bedingungen des Materials; Zum Verhältnis 
Kompositionstechnik – Gesellschaftlicher Standort Lachenmann zum Ver-
hältnis Kompositionstechnik – Gesellschaftlicher Standort, in: Musik als 
existentielle Erfahrung, 35–53, 93–97.

62	 	Vgl. Johannes Kreidler, Sätze über musikalische Konzeptkunst, Hofheim 
2018. Diese Frage steht auch im Zentrum der Debatte, die im folgenden 
Sammelband festgehalten wurde: Johannes Kreidler et al., Musik, Ästhetik, 
Digitalisierung: eine Kontroverse, Hofheim 2010.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


59

ist. Die Klänge werden vielmehr gegeneinander gehalten, sie verein-
zeln. Dadurch scheint die Einheit des Instruments zu zerbrechen: Der 
Klangkörper wird fragmentiert. Dies lässt sich an zwei Aktionen ver-
deutlichen. Die erste vollführt eine Art Ricochet, abwechselnd mit Bo-
genstange und Bogenhaaren, im Raum zwischen dem Cellokörper und 
den Saiten. Eine lockere Textur leicht springender Klänge entsteht, die 
an die Punkt-Gruppierungen früher elektronischer Studien erinnern. 
Sie erweckt den Schein elastischer Körper, die auf einer Oberfläche 
aufprallen.

Kurz darauf erklingt eine andere Textur. Auch sie arbeitet mit unre-
gelmäßig zersprengten Einzeltönen, aber die Weise ihrer Hervorbrin-
gung folgt einer gänzlich anderen Logik. Während mit den Bogenhaa-
ren am Steg über die Saite gestrichen wird, drückt die Cellistin mit dem 
Daumen die Saite von unten ab, sodass ein gehaltener Klang mit ho-
hem Geräuschanteil entsteht. Sobald der Daumen jedoch von der Sai-
te gelöst wird, brechen gepresste, flageoletartige Klänge hervor, bis sie 
wieder durch den Daumen abgedrückt werden. Durch diese scharfe Be-
grenzung besitzt der Klang den Charakter eines elektronisch erzeugten 
Signaltons. Diese Produktion folgt nicht der Logik des Anschlagens und 
Ausklingens, sondern der momentanen Enthemmung eines ständig an-
wesenden, aber unterdrückten Klangpotenzials.

Die beiden Klangtypen sind im Gestus ihrer Hervorbringung so ver-
schiedenen, dass sie im Werk als heterogene Räume gegeneinander ab-
stechen. Dennoch fällt das Werk nicht auseinander. An die Stelle des 
gestischen Kontinuums des Instrumentalspiels tritt eine Form der Ver-
knüpfung, die mit Ligeti als »Scheinkausalität« bezeichnet werden 
könnte: Eine Wechselwirkung von Zuständen und Ereignissen musi-
kalischer Scheinkörper.63 Anders als bei Ligeti erscheint diese kausale 
Verformung jedoch nicht als stetige Transformation einer Klangmas-
se, sondern als ein Druck- und Stoßgeschehen zwischen musikalischen 
Einzelkörpern. Diese Körper haben mit den realen Körpern der Klang-
produktion nichts zu tun. Die einander äußerlichen Texturen scheinen 
vielmehr in einen imaginären Mechanismus eingespannt, der eine Ak-
tion aus der anderen hervorspringen lässt: Ein Pizzicato löst ein tiefes 
Ächzen aus, das hinabgleitet, bis es irgendwo aufschlägt, um eine Art 
Sprungfeder auszulösen, die sich allmählich auspendelt. Kinetischen 
Potenziale werden angestaut und freigesetzt, Fall-,

Pendel-, Kreis- und Gleitbewegungen setzen sich fort, verursachen ei-
nander durch Impuls, Anziehung und Abstoßung. Den Kettenreaktio-
nen des Laufs der Dinge von Fischli & Weiss verwandt, besitzen solche 

63	 	György Ligeti, Zustände, Ereignisse, Wandlungen. Bemerkungen zu Appa-
ritions [1960], in: Monika Lichtenfeld (Hg.), Gesammelte Schriften Zwei-
ter Bd., Mainz 2007, 173.

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


60

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

Abbildung 1 (Quelle: Helmut Lachenmann, Pression, Wiesbaden 1969, 8)

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


61

mechanischen Übergänge nicht den Charakter des Zwangsläufigen, son-
dern des Prekären, es sind Kunststücke, die glücken.

Hier liegt aber zugleich der latente Widerspruch dieser Scheinkausali-
tät: Trotz ihrer Anschlüsse im Einzelnen hat die so verbundene Vielheit 
heterogener Klangtypen etwas Zufälliges – die disparaten Klanggestalten 
scheinen aus dem Hut gezaubert. Was sich als eine notwendige Verket-
tung zu verstehen gibt, zeigt sich zugleich als willkürliche Ansammlung. 
Diese Probleme der frühen Werke Lachenmann haben die Abnutzung ih-
rer Verfremdungswirkung überlebt. An ihnen setzen die jüngeren kom-
positorischen Arbeiten etwa von Pierluigi Billone, Mark Andre oder Re-
becca Saunders an. Die Erweiterung der Spieltechniken zielt nun darauf, 
musikalische Form nicht mehr aus Tonhöhen- und Dauernstrukturen zu 
konstruieren, sondern aus eigens definierten Klangfarben und Artikula-
tionsformen zu gewinnen. Die ungewöhnlichen Klänge erklingen nicht 
um ihrer bloßen Unvertrautheit willen, sondern um einen eigenständi-
gen Zusammenhang auszubilden.64 Auf die Zufälligkeit der Klangge-
stalten bei Lachenmann antwortet etwa Rebecca Saunders mit einer Re-
duktion derselben. Sie greift auf den Vergleich mit der Farbpalette des 
Malers zurück, den bereits Adorno verwendet, um die Vorordnung des 
Tonhöhenmaterials in der Zwölftontechnik zu rechtfertigen.65 Für jedes 
Werk erarbeitet Saunders eine timbral palette, welche die Grundlage des 
Werks bildet. Entscheidend ist dabei also nicht die Erweiterung, son-
dern die Auswahl, die Beschränkung der Klangmöglichkeiten. Saunders 
schwebt dabei die Idee vor, jedes Instrument besäße ein Wesen, eine See-
le, die in der Reduktion auf gewisse Spielweisen zum Ausdruck kommt. 
Dieses Wesen des Instruments ist nicht zeitlos: Es ist geprägt vom Re-
pertoire, von Spielkonventionen, von technischen Erneuerungen. Das 
Wesentliche des Instruments stellt aber auch keine bloße Zusammenfas-
sung, keinen Durchschnittswert dar, sondern wird, so Saunders Gedan-
ke, an den Rändern des Spielbaren, in den Extremen hörbar. Besonders 
deutlich wird dies naturgemäß in den Solowerken. Das Charakteristische 

64	 	Zur Analyse solcher Formbildungen bei Rebecca Saunders, Mark Andre, 
Pierluigi Billone und Mark Barden, vgl. Omri Abram, Timbre-based com-
position, multiple perspectives and ambiguity in Rebecca Saunders’ com-
positional style, in: Tempo 75/297, 2021, 20–34; Kai Johannes Polzhofer, 
Die Vermittlung von Expressivität und Introversion, in: Musik & Ästhe­
tik 18/69, 2014, 34–51; Tobias Eduard Schick, Klang als Form : Klang als 
Form, in: Musik & Ästhetik 22/88, 2018, 10–28; Stefan Beyer, Mark Bar-
dens a tearing of vision (2012), in: Musik & Ästhetik 18/71, 2014, 32–45.
Ire (2012 

65	 	Vgl. Rebecca Saunders, https://www.james-saunders.com/interview-with-
rebecca-saunders/ (letzter Zugriff am 14.2.2021); Theodor W. Adorno, Wa
rum Zwölftontechnik, in: Musikalische Schriften (Gesammelte Schriften, 
18), Frankfurt am Main 2003, 114–117.

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-saunders/
https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-saunders/
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-saunders/
https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-saunders/


62

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

Abbildung 2 (Quelle: Helmut Lachenmann, Pression, Wiesbaden 1969, 4)

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


63

des Kontrabasses etwa wird im Werk Fury auf drei Texturen konden-
siert: Das Zerfallen der tiefen Klänge in an- und abschwellendes Pulsie-
ren (Schwebungen, Vibrato), die volle Resonanz der geschlagenen Klän-
ge (collegno battuto oder pizzicato) und das Ausbrechen des Klangs ins 
Geräuschhafte bei beschleunigtem Strich, das an elektronische Verzer-
rungseffekte erinnert. Die Texturen besitzen formbildendes Potenzial: 
Die tiefen Schwebeklänge enthalten in sich den Widerspruch sowohl 
als rhythmisches Pulsieren als auch als harmonisches Fundament auf-
gefasst zu werden. Dieser Widerspruch bildet die Grundlage der Kom-
position, aus der das Geschehen hervorgetrieben wird und in die es zum 
Schluss wieder zurückkehrt. Das Pulsieren wird in den perkussiven Bo-
genschlägen wieder aufgenommen, während die harmonische Substanz 
sich in den Spektren der verzerrten Texturen fortsetzt. Zugleich chan-
gieren auch diese Klänge zwischen Impuls und Halteton – so sind im 
Nachhall der Schläge geräuschfreie Tonhöhen zu vernehmen, während 
die Instabilität der verzerrten Texturen eine rhythmische Energie frei-
setzt. Die Form entsteht so aus der Ambivalenz dieser elementaren Tex-
turen, die wechselnd als Gegensätze wie als Fortsetzungen erscheinen, ei-
nander unterbrechen oder auseinander hervorzugehen scheinen. Auch in 
Saunders Solowerk für Cello Solitude (2013) tritt ein im Vergleich zu La-
chenmanns Pression veränderter Umgang mit den erweiterten Spieltech-
niken hervor. Das Werk basiert auf einer Reduktion auf wenige Spielge-
sten: Die explosionsartige Beschleunigung des Strichs aus tonloser Statik 
zu einem fauchenden Tremolo, glissandierende Trillerbewegungen auf ei-
ner Saite und das Knallen des Pizzicato mit der linken Hand. Sie bilden 
die Extreme des Instruments. Ausgehend von dieser Palette komponiert 
Saunders eine Art Bogenform, die ihren Ausgang von einem tiefen Grol-
len nimmt, aus dem alle anderen Klanggestalten hervorzutreten scheinen 
und in das der Verlauf zum Schluss wieder zurückkehrt. Der auskom-
ponierte Klang ist hier keine Zusammenstellung des Disparaten, son-
dern entwickelt die Gesamtphysiognomie eines Instruments, indem sie 
den widersprüchlichen Bewegungsrichtungen eines Einzelklangs folgt. 
Der objekthaften Äußerlichkeit der heterogenen Texturen bei Lachen-
mann steht hier eine Dynamisierung und Verflüssigung der Texturen, 
eine Durchdringung der Timbres, kurz: das Prinzip der kleinsten Über-
gänge entgegen. So erhält die alte Idee eines Trieblebens der Klänge66 bei 
Saunders einen neuen Sinn: Nicht mehr die harmonische Funktion von 

66	 	Vgl. Arnold Schönberg, Harmonielehre, Wien 1966, 42. Zur Deutung dieses 
Begriffs, vgl. Ludwig Holtmeier, Analyzing Adorno – Adorno analyzing, in: 
Wolfram Ette (Hg.), Adorno im Widerstreit. Zur Präsenz seines Denkens, 
Freiburg/München 2004, 184–198; Ludwig Holtmeier, Vom Triebleben der 
Stufen. Gedanken zum Tonalitätsbegriff Arnold Schönbergs, in: Felix Dier-
garten et al. (Hg.), Musik und ihre Theorien, Dresden 2010, 84–107.

MATERIALISMUS DER KUNST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


64

Bassbewegung und Leittonspannung, sondern die innere Spannung einer 
Textur treibt die Form des Werks aus sich hervor.

4. Probleme des Materialbegriffs

Das Ende des Materialfortschritts

Seit einigen Jahrzehnten wird im Diskurs der Kunstmusik die These 
vom Ende des Materialfortschritts diskutiert.67 Sie besagt, dass die mu-
sikalische Arbeit nicht mehr als eine Arbeit am musikalischen Material 
verstanden werden kann, weil das musikalische Material keine unausge-
schöpften Potenziale mehr enthalte: Die Materialentwicklung ist an ihr 
Ende geraten. Vor dem bisher entwickelten Gedanken klingt eine solche 
These schief. Denn jedes Kunstwerk verwirklicht ja immer nur Aspekte 
des Materials und erneuert es auf diese Weise zugleich. Ein Ende dieser 
Entwicklung ist nur als das Ende der Kunstmusik als solcher vorstell-
bar: Wenn es nämlich unmöglich geworden wäre, neue Werke zu kom-
ponieren. Etwas von dieser Idee schwingt tatsächlich in der Rede vom 
Ende des Materialfortschritts mit: Sie besagt, dass neue musikalische 
Formen nicht mehr möglich sind. Die These basiert auf einer verbreite-
ten Verkürzung der Idee eines Materialfortschritts: Sie begreift diesen 
Fortschritt als die Erweiterung des Reservoirs von Klangtypen, welche 
in die kompositorische Arbeit eingehen können. Die moderne Entwick-
lung der Musik wird dann als stetige Erweiterung verstanden: Von den 
unaufgelösten Dissonanzen in der Atonalität, über die Lärmmaschinen 
Luigi Russolos, die rein perkussiven Klänge bei Edgar Varèse, die All-
tagsgeräusche der musique concrète bis zu den instrumental produ-
zierten Geräuschklängen der 1970er Jahre und der programmatischen 
Inklusion aller möglichen Klänge bei John Cage. Diese letzte Erweite-
rung ist tatsächlich nicht zu überbieten, und so kann die kompositori-
sche Arbeit nicht mehr als Erweiterung des Klangrepertoires betrieben 
werden. Die künstlerische Arbeit müsse sich deshalb, so das Argument, 
vom Anspruch der Komposition neuer musikalischer Formen verab-
schieden: Sie muss sich nun auf diskursive Rahmungen, kommunikati-
ve Gehalte, intermediale Relationen und performative Darbietungsfor-
men der Musik richten. Hier alleine könne eine Erneuerung stattfinden, 
indem der musikalische Bestand neu präsentiert und mit anderen Dis-
kursen verknüpft wird.

67	 	Vgl. Claus-Steffen Mahnkopf et al. (Hg.), Musical material today (New mu-
sic and aesthetics in the 21st century, v. 8), Hofheim 2012; Kreidler et al. 
2010 (wie Anm. 62).

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


65

Der Fortschritt des Materials wird aber durch eine solche stetige Er-
weiterungsgeschichte verzeichnet. Denn die Erneuerung des musikali-
schen Materials besteht nicht in einer Aufhebung von Verboten. Sie ist 
vielmehr auf das ästhetische Urteil bezogen: Nur vom Gelingen eines 
Werks her kann entschieden werden, welche Klänge als musikalisches 
Material taugen. Die programmatische Totalerweiterung des musikali-
schen Materials, wie sie Cage mit seinem Gespür fürs künstlerische Para-
dox verkündete, ist für diese Frage nicht maßgeblich: Nur überzeugende 
Werke, welche alle möglichen Klänge verarbeiten, würde die Ansage be-
stätigen – und solche Werke wurden bei Cage, nebenbei gesagt, immer 
seltener, je lauter er die Musikalität aller Klänge proklamierte.

Der Fortschritt des Materials vollzieht sich sowohl als Erweiterung als 
auch als Verengung der Möglichkeiten.68 Die Verengung darf nicht mit ei-
ner Tabuisierung gewisser Klangtypen verwechselt werden, wie dies so oft 
mit Bezug auf die Mittel der tonalen Musik behauptet wurde. Wenn eine 
tonale Kadenz heute nicht als musikalisches Material etwa zur Schluss-
bildung taugt, dann liegt das nicht daran, dass diese Form durch irgend-
jemanden verboten würde. Es liegt vielmehr daran, dass eine solche Ka-
denz jene Funktion, die sie etwa noch in der Musik Bruckners erfüllt, 
heute objektiv nicht mehr einnehmen kann: Eine tonale Kadenz würde 
als Zitat eines historischen Stils gehört. Als solches Zitat erfüllte die Ka-
denz aber nicht mehr die Funktion einer abschließenden Bestätigung der 
Grundtonart. Genauso wenig erfüllt ein sul ponticello gestrichener Klang 
heute mehr die Funktion einer Verweigerung des Wohlklangs: Ein Werk, 
das heute noch mit dieser Funktion rechnet, kippt ins Alberne.

Aus dieser Tatsache der Abnutzung vergangener Klangfunktionen zu 
schliessen, dass überhaupt keine formalen Neuerungen der Musik mehr 
möglich sind, ist aber voreilig. Die Veränderung des Materials der Kunst 
bedeutet nicht die Erschließung neuer Klangbereiche, sondern ist durch 
die Transformation der subjektiven Auffassungsweisen vermittelt: Was 
sich verändert, ist die Weise, in der wir Hörbares zu sinnvollen Einhei-
ten organisieren. Es ist daher nicht auszuschließen, dass künftige Werke 
auch die bestehenden Klangkonstellationen vergangener Werke zu gänz-
lich neuer Erscheinung bringen werden. Die Revolutionen des musikali-
schen Materials vollzogen sich nicht durch die abstrakte Eingemeindung 
von neuen Klangtypen, sondern durch die Konstruktion überzeugender 
musikalischer Zusammenhänge, welche die eingeübten Schemata mu-
sikalischer Vereinheitlichung durchkreuzten. So gesehen spricht einiges 
dafür, dass die These vom Ende des Materialfortschritts früher oder spä-
ter das Schicksal ihres heimlichen Vorbilds erleiden wird: Sie ist der kurz-
lebigen These vom Ende der Geschichte im liberal-demokratischen Ka-
pitalismus nachgebildet.

68	 	Vgl. Hindrichs 2014 (wie Anm. 51), 36–72.

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


66

Die These vom Ende des Materialfortschritts wird gegenwärtig flan-
kiert von einer ihr verwandten Idee, welche den Begriff des musikali-
schen Materials paradox über den musikalischen Klang hinaus erwei-
tert.69 Auch sie besagt, dass die Erneuerung musikalischer Formen an ein 
Ende gekommen ist. Aber sie zieht daraus den Schluss, dass der Begriff 
der Musik selbst über den Bereich des Hörbaren hinaus erweitert wer-
den müsse: So würden Bilder, Räume, Körperbewegungen, Texte, aber 
auch die Institutionen und Produktionsbedingungen der Musik selbst 
zum Material kompositorischer Arbeit. Die Idee steht in einem ambiva-
lenten Verhältnis zur allgemeinen These der postmedialen Bedingung der 
Gegenwartskunst. Ihr zufolge kann die künstlerische Arbeit der Gegen-
wart nicht mehr als Bearbeitung spezifischer Medien wie Musik, Skulp-
tur, Malerei oder Literatur verstanden werden. Der Kunstbegriff der Ge-
genwart, so die Überlegung, hebt seine innere Differenzierung auf und 
wird generisch.70 Folgt man dieser These, so müsste man den Begriff der 
Musik als solchen verabschieden: Aufgrund ihrer postmedialen Verfasst-
heit kann keine gegenwärtige Kunst mehr als Musik verstanden werden. 
Dieser Auffassung nähert sich die Erweiterung des Musikbegriffs auf 
eine paradoxe Weise an, indem sie die medienübergreifende Arbeit der 
Künstlerinnen als Musikalisierung des Nichtmusikalischen deutet. Die-
se Deutung stützt sich auf die Idee, dass Komponistinnen aufgrund ihrer 
kompositorischen Ausbildung auf eine andere, nämlich irgendwie kom-
positorische Weise mit anderen Medien umgehen würden. Worin dieser 
besondere musikalische Umgang mit nicht-musikalischen Materialien 
aber besteht, ist schwierig zu erkennen.

Dieselbe Bewegung in entgegen gesetzter Richtung vollzieht sich in 
den Diskursen der sogenannten Klangkunst oder Sound Art. Sie kann 
als eine post-mediale Installations- und Konzeptkunst verstanden wer-
den, die sich paradoxerweise gerade dadurch auszeichnet, dass sie den 
Klang als zentrales künstlerisches Material bearbeitet. Das ist paradox, 
weil die post-mediale Kunst ja gerade die Auf‌lösung jener inneren Dif-
ferenzierung des Kunstbegriffs entlang spezifischer Materialien prokla-
miert. Die Klangkunst wird in der Regel als eine künstlerische Arbeit an 
Klängen gedeutet, die sich aus der Materialentwicklung der bildenden 
Künste versteht und aus diesen Tendenzen heraus motiviert sein will. Die 

69	 	Vgl. Marko Ciciliani, Music in the Expanded Field, in: Michael Rebhahn 
und Thomas Schäfer (Hg.), Darmstädter Beiträge zur Neuen Musik, 2017, 
23–35; Johannes Kreidler, Der aufgelöste Musikbegriff, in: Sätze über mu­
sikalische Konzeptkunst, Hofheim 2018, 70–84; Seth Kim-Cohen, In the 
blink of an ear: towards a non-cochlear sonic art, New York 2009.

70	 	Vgl. Georg W. Bertram et al. (Hg.), Die Kunst und die Künste: ein Kom­
pendium zur Kunsttheorie der Gegenwart, Berlin 2021; Kirsten Maar et al. 
(Hg.), Generische Formen: dynamische Konstellationen zwischen den Küns­
ten, Paderborn 2017; Osborne 2013 (wie Anm. 8).

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


67

künstlerische Form, die dieser Auslegung entspricht, ist die Klanginstal-
lation. In ihr wird der Klang als ein Moment der Gestaltung von räumli-
chen Konfigurationen bearbeitet: Er ist ein Faktor der erweiterten Skulp-
tur.71 Folgt man dieser Auffassung, so wird in dieser künstlerischen Form 
der Klang nicht als musikalisches Material verarbeitet. Entsprechend 
werden sie auch nicht als musikalische Formen hörend nachvollzogen, 
sondern laden zu einer Begehung ein, die von einer atmosphärischen 
oder geteilten Aufmerksamkeit geprägt ist.72 Gegen diese vorherrschen-
de Deutung ließen sich manche Arbeiten der Klangkunst aber auch als 
Arbeit am musikalischen Material verstehen. Die Präsentationsform der 
Klanginstallation erscheint dann etwa als Konsequenz der unterschied-
lichen Verräumlichungstendenzen des musikalischen Materials in den 
Prozessformen des Minimalismus sowie den Momentformen der seri-
ellen und aleatorischen Komposition der 1960er Jahren. Die Abwen-
dung von der Darbietungsform des Konzerts entspräche der Tendenz ei-
nes musikalischen Materials, das nicht mehr als Sukzession auseinander 
folgender Klangereignisse, sondern als eine richtungslose Konstellation 
von selbständigen Gestalten oder als eine stetige Umwandlung ohne Ziel 
gehört werden will. Nimmt man die materialen Formen der Klangkunst 
mitsamt ihrer Darbietungsform ernst, so drängt sich eine solche Ein-
ordnung auf: Insofern diese Werke von der Bearbeitung des Klangs her 
verstanden werden können, bilden sie eine Form der Gegenwartsmusik.

Der erweiterte Musikbegriff wie der Begriff der Klangkunst tendie-
ren hingegen dazu, die Kunst auf das Künstlersubjekt zu reduzieren: Zu 
Musik wird, was immer Komponistinnen bearbeiten, zu Klangkunst, 
was immer bildende Künstlerinnen mit Klang anstellen. Die Künstler-
subjekte erlangen ihre so bestimmte Identität durch die Institutionen, in 
die sie eingebunden sind: Zur Komponistin wird man durch das Studi-
um an einer Musikhochschule, zur bildenden Künstlerin durch die As-
soziierung mit entsprechenden Ausstellungs- und Bildungseinrichtungen. 
Diese Bindung der Kunst an die Künstlersubjekte und ihre Institutio-
nen verliert die materialen Formen der Werke aus dem Blick. Die Erwei-
terung des Musikbegriffs bildet so eine gegenwärtige Nachfolgegestalt 
des Geniekults: In ihr wird die Kunstproduktion als individuelle Äuße-
rung eines Künstlersubjekts statt als eine Arbeit am künstlerischen Ma-
terial verstanden.

Sachlich können weder die These eines Endes des Materialfortschritts 
noch die Idee des erweiterten Musikbegriffs oder der Gegensatz von 
Klangkunst und Musik überzeugen. Dennoch treffen sie alle einen Punkt. 

71	 	Vgl. Rosalind Krauss, Sculpture in the Expanded Field, in: October 8, 1979, 
31–44.

72	 	Vgl Juliane Rebentisch, Ästhetik der Installation, Frankfurt am Main 2003, 
223–28.

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


68

Die These vom Ende des Materialfortschritts bringt eine Unübersicht-
lichkeit der gegenwärtigen Musikentwicklung zum Ausdruck. Sie ist 
durch Stagnation und Eklektizismus geprägt. Die Kunstmusik der letz-
ten Jahrzehnte lässt keine durchschlagende Erneuerung, keinen Paradig-
menwechsel kompositorischer Techniken erkennen. Während die techni-
schen Innovationen der Digitalisierung die Musikproduktion in vielerlei 
Hinsicht veränderten, haben sich die kompositorischen Probleme seit 
den späten 1980er Jahren nicht radikal verwandelt. Das heisst nicht, 
dass keine Entwicklung musikalischer Formen stattgefunden hätte, aber 
sie vollzog sich als Differenzierung und Abwandlung, nicht als grundle-
gender Bruch mit bestehenden Ansätzen. Die Hinwendung der Kompo-
nistinnen zu anderen Kunstformen und Präsentationsformen ist dabei 
eher als ein Symptom denn als eine Lösung dieser Situation zu deuten: 
Sie geht selten mit einer Erneuerung des musikalischen Materials einher, 
sondern stellt vielmehr Bekanntes in neue Kontexte. Zugleich spiegelt die 
These vom scheinbaren Ende der Materialentwicklung den Eklektizis-
mus der Gegenwartsmusik wider. Er bezeichnet die Situation, in der his-
torische Formen und Techniken, kulturindustrielle Produkte oder gänz-
lich kunstferne Klangmaterialien wie Signaltöne und Umweltgeräusche 
in musikalischen Werken verarbeitet werden. Diese Situation scheint zur 
Auf‌lösung des Begriffs eines musikalischen Materials einherzugehen, das 
für die Gegenwart spezifisch wäre.

Betrachtet man solche eklektischen Werke jedoch genauer, verändert 
sich das Bild. Auf der einen Seite stehen die gänzlich historisierenden 
Werke. Sie erheben nicht den Anspruch, das musikalische Material zu 
erneuern, sondern fügen sich in einen tradierten Stil ein. Damit verän-
dert sich ihr Kunstanspruch: Sie vollziehen eigentlich eine Form des his-
torischen re-enactement, vergleichbar etwa mit den improvisierenden 
Ensembles alter Musik. Daher trägt solche Musik den Index einer ver-
gangenen Zeit: Sie wird nicht als gegenwärtige Musik gehört, sondern 
als Komposition einer Musik der Vergangenheit. Diese Fälle zeigen da-
her eher auf, dass dieses historische Material für die Gegenwart unver-
fügbar geworden ist: Man hört solche Werke, auch wenn sie neu kom-
poniert sind, als vergangene.

Von diesen historisierenden Werken sind die Kompositionen zu un-
terscheiden, welche die gegenwärtige Situation des Musikkonsums kom-
positorisch reflektieren. Die musikalische Verarbeitung verschiedenster 
Musikstile und musikalischer Samples widerspiegelt dann den Eklekti-
zismus dieses Konsums kulturindustrieller Waren – wozu auch die Wa-
rensparte der sogenannten Klassik und Neuen Musik zählt. In der Regel 
besitzen diese Werke einen bitteren, ja sarkastischen Zug: Sie affirmieren 
weniger die Verfügbarkeit der heterogenen Materialien, sondern führen 
den Schein einer unbegrenzten Verfügbarkeit vor; sie stellen das falsche 
Versprechen der digitalen Musikwaren aus. Denn wie jede Hörerin aus 

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


69

eigener Erfahrung weiss, bleibt diese Verfügbarkeit gänzlich abstrakt: 
Nur ein kleiner Teil der gekauften Musiktitel hört man sich tatsächlich 
an. Nur mit einem Bruchteil der angehörten Musik setzt man sich so 
auseinander, dass es zu einer ästhetischen Erfahrung überhaupt kom-
men kann. Entsprechend nehmen die musikalischen Materialien, wenn 
sie in eklektischen Kompositionen verarbeitet werden, den Charakter 
des Opaken an: Sie erscheinen als unverständliche Abziehbilder ihrer 
selbst. Die musikalischen Versatzstücke der Kulturindustrie unterlaufen 
so, sobald sie zum Material einer gelingenden Werkform werden, eine 
Verwandlung: Sie gehen nicht als sie selbst, sondern als opake Kopie ih-
rer selbst ins Werk ein. Als solche bilden die Versatzstücke der Kulturin-
dustrie ein musikalisches Material der Gegenwart, das selbst wiederum 
eigenen Tendenzen unterliegt. Das widerfährt etwa der Vocaloid-Stim-
me in Olga Neuwirths Le Encantadas o le avventure nel mare delle me­
raviglie (2014/15), den Aufnahme-Montagen in Maximilian Marcolls 
Compound-Reihe oder den Loop- und Reduktionsverfahren der Pop-
Musik in Sara Glojnaric’ Sugarcoating (2017). In der je spezifischen 
Weise, wie hier abgenutzte oder phonographische Materialien und Ver-
fahren umgeformt werden, lassen sich diese Werke als Antworten auf 
Materialtendenzen deuten, die in den Vorarbeiten der anekdotischen 
musique concrète, den Loop-Kompositionen Bernhard Langs oder der 
Stimmbehandlung im Spätwerk Luigi Nonos angestoßen wurden. Noch 
der Umgang mit solchen scheinbar heterogenen Klanggestalten hat eine 
Geschichte, und selbst ihr hört man an, ob sie aus den Problemen der 
Gegenwart motiviert ist oder ob sie diese ignoriert.

Das Verhältnis zur Gesellschaft

Wir sind von einem Begriff des Materialismus ausgegangen, der die 
Selbstkritik des sich verselbständigenden Denkens benennt. Als ästheti-
scher Materialismus nimmt diese Selbstkritik zwei miteinander verbun-
dene Formen an: Eine Selbstkritik des Denkens über Kunst, das sich ge-
gen die künstlerische Arbeit verselbständigt, sowie eine Selbstkritik der 
Formen der Kunst, die sich an die Tendenzen des künstlerischen Mate-
rials bindet. Wenn man die Geltung des Kunstdenkens so auf das ästhe-
tische Urteil und dessen Selbstkritik des begriff‌lichen Denkens bezieht, 
werden die gelingenden Kunstwerke als autonome Gebilde verstanden. 
Sie sind autonom genau in dem Sinn, dass ihre Geltung nicht an theo-
retischen oder praktischen Begründungen hängt. Kunstwerke verarbei-
ten zwar theoretische und praktische Gehalte: In sie gehen, wie indirekt 
und transformiert auch immer, Aussagen und Handlungen ein. Aber die 
Geltung künstlerischer Arbeiten hängt nicht an der Wahrheit von Aus-
sagen noch am moralischen Wert oder dem instrumentellen Nutzen von 

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


70

Handlungen. Sie weisen eine Verbindlichkeit anderer Art auf, die sich in 
einer Regelung nach ästhetischen Gesichtspunkten verwirklicht, und sie 
antworten auf Probleme und Tendenzen, die keine praktischen Aufga-
ben oder theoretische Fragestellungen sind.

Es drängt sich daher die Frage auf, wie sich diese ästhetische Au-
tonomie der Kunstwerke zu ihren materiellen Bedingungen der gesell-
schaftlichen Reproduktion verhält. Denn die materialistische Kritik der 
Verselbständigung des Denkens betrifft auch die Selbständigkeit des 
Kunstdenkens: Auch das Denken der Kunst geschieht nicht in einer ide-
alen Sphäre, sondern ist ein Moment der gesamtgesellschaftlichen Arbeit 
in ihrer historisch-spezifischen Gestalt. Die gegenwärtig dominierende 
Gestalt ist die Gesellschaftsformation des Kapitalismus. Die autonome 
Kunst ist in diesem Sinne bürgerliche Kunst, sie ist die Kunst einer durch 
die kapitalistische Verwertungslogik dominierten Klassengesellschaft. 
Die materialistische Kritik des verselbständigten Denkens lautet folg-
lich: Die bürgerliche Kunstauffassung begreift die Kunst als eine selb-
ständige Sphäre des Denkens. In dieser Sphäre sind alle Herrschaftsver-
hältnisse und Entfremdungen der bestehenden Gesellschaft abwesend: 
In ihr ist der Mensch nur Mensch, ganz Mensch.73 Genau als solche 
selbständige Sphäre erfüllt die Kunst aber eine Kompensationsfunkti-
on, welche die bestehenden Herrschaftsverhältnisse stabilisiert und legi-
timiert: Sie dient der Erholung und Erbauung, in ihr erscheinen Lebens-
vollzüge und Handlungsnormen als Momente eines sinnvollen Ganzen, 
in ihr können sich die Subjekte als doch irgendwie freie Wesen erfahren. 
So verkehrt sich die Autonomie der Kunst in ihr Gegenteil: Gerade als 
Sphäre der freien Selbstbestimmung dient die Kunst den Zwecken einer 
unfreien Gesellschaft, genau als Bereich scheinbarer Autonomie wird die 
Kunst heteronom, fremdbestimmt.

Auf diese Kritik antwortet die Konzeption des ästhetischen Urteils als 
einer Form der Selbstkritik des Denkens. Die Kunst, die sich an dieses 
Urteil bindet, ist dann keine von der gesellschaftlichen Realität losge-
löst bestehende Sphäre, die ganz eigenen, alternativen Regeln gehorcht. 
Denn die Eigenregelung der Kunstwerke zielt ja auf die Selbstkritik der 

73	 	Vgl. Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen in ei-
ner Reihe von Briefen, in: Theoretische Schriften (Werke und Briefe) Achter 
Bd., Frankfurt am Main 1992, 556–676. In Wahrheit meint Schiller, dass 
die ästhetische Freiheit noch nicht realisiert ist: Sie bildet den Fluchtpunkt 
einer kulturellen Revolution, welche die politisch-soziale Revolution beglei-
ten müsse, damit diese gelingen kann. Seine Überlegungen taugen daher ei-
gentlich nicht zur bürgerlichen Herrschaftslegitimation, sondern zeichnen 
vielmehr das revolutionäre Programm einer künstlerisch-politischen Avant-
garde vor. Der Gedanke wurde wieder aufgenommen von Jacques Rancière, 
Schiller et la promesse esthétique, in: Europe /900, 2004, 6–21; Jacques 
Rancière, Aisthesis. Scènes du régime esthétique de l’art, Paris 2011.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


71

begriff‌lichen Regeln des Denkens. Jedes Kunstwerk ist daher negativ 
auf die gesellschaftliche Wirklichkeit bezogen, indem es die Begriffe und 
Schemata, in der wir diese Wirklichkeit denken, in Bewegung versetzt. 
Die Erfahrung von Kunstwerken bietet dann keine Erholung, sie affir-
miert keine bestehende Freiheit, sondern sie bringt die etablierten Ka-
tegorien unseres Denkens und Handelns in Unruhe. Was die Werke af-
firmieren, ist nichts als die Fähigkeit der kritischen Selbstbestimmung: 
Nicht die Realität des ganzen Menschen, nicht die verwirklichte Freiheit 
im Schein, sondern die Fähigkeit zur Selbstbefreiung aus der eingeübten 
Unfreiheit. Das Gefühl der Lust, das mit dieser Erfahrung der Fähigkeit 
zur Selbstkritik verbunden ist, kompensiert nicht die bestehende Unfrei-
heit, sondern fordert deren Aufhebung. Auf diese Weise sind die ästheti-
schen Ideen auf die Ideen der Vernunft bezogen: Sie sind als selbstkriti-
sche Vollzüge des Denkens Darstellungen jener Orientierungspunkte der 
menschlichen Selbstbestimmung, die das Erfahrungsdenken übersteigen.

Die Autonomie der Werke besteht, so verstanden, darin, die heterono-
men Zusammenhänge, in denen sie entstehen und aus denen sie ihr Ma-
terial beziehen, auf eine Weise zu bearbeiten und umzuformen, die sich 
keinen heteronomen Maßstäben unterstellt. Die Autonomie liegt, anders 
gesagt, im Anspruch der künstlerischen Arbeit. Die Werke in ihrer ver-
gegenständlichten Form sowie ihre Produzentinnen und deren Produkti-
onsbedingungen sind hingegen unweigerlich in die heteronomen Zusam-
menhänge der kapitalistischen Verwertung einbezogen. Die Werke und 
ihre Produzentinnen werden vermarktet, dienen zu Werbezwecken und 
Zerstreuung, als Distinktionsmittel und Statussymbole, als Gentrifizie-
rungsbeschleuniger und Identifikationsangebote, als politische Inszenie-
rungen und philanthropische Imagepflege und noch vieles mehr. All die-
se Verwendungen und sozialen Funktionen übergehen den Anspruch der 
Werke, autonome Gegenstände ästhetischer Urteile zu bilden. Die Werke 
werden diesem Anspruch nicht gerecht, sie misslingen, wenn sie die ein-
geübten Formen automatischen Verstehens bedienen: Als konventionelle 
Kunst fügen sie sich den Anforderungen jener heteronomen Zusammen-
hänge, in denen sie unweigerlich stehen. Autonom sind die Werke nur 
dann, wenn sie die eingeschliffenen Formen der Kunst erneuern und so 
ihrer Indienstnahme fürs Bestehende – die sie von sich aus nicht verhin-
dern können – einen Widerstand entgegensetzen. Bei aller Borniertheit 
muss man den Werken der Neuen Musik zugutehalten, dass ihnen der 
Widerstand gegen solche Indienstnahmen weitaus erfolgreicher gelang 
als den bildenden Künsten. Die eifrigen Versuche der Gegenwartsmusik 
an die Diskurse und Praktiken der bildenden Kunst anzuschließen ha-
ben daher auch etwas von einer Kapitulation: Die Musik passt sich da-
durch auch Verwertungszwängen an.

Gegen diese Verteidigung der Autonomie, nicht der Kunst als eta
blierter Gegenwelt, sondern der Autonomie der Werke als Selbstkritik 

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


72

des Denkens, lässt sich aber das obige Argument in modifizierter Form 
wiederholen.74 Wenn die autonome Kunst die bestehende Unfreiheit ne-
giert, indem sie an ihren eigenen Materialtendenzen weiterarbeitet, dann 
wird die Kunst als solche bereits zu einer Form politischen Widerstands 
stilisiert. In den letzten Jahrzehnten wurde diese Stilisierung begeistert 
von Kunstinstitutionen aufgegriffen. Wohl wissend, von welcher Klien-
tel sie abhängen, proklamieren die Institutionen der Gegenwartskunst 
und ihre theoretischen Stichwortgeber, dass alle autonome Kunst irgend-
wie politisch progressiv sei. Daraus entsteht aber ein Widerspruch. Denn 
die Kunst ist ja gerade darin autonom, dass sie den Zusammenhang 
des Handelns mit seinen Normen, Werten und Nutzabwägungen un-
terbricht. Ist eine solche Unterbrechung selbst ein Vollzug politischen 
Handelns, dann eröffnet sich mit der Kunst die Möglichkeit, politisch 
zu handeln, indem man gerade nicht politisch handelt. Die Kunst grif-
fe ins Politische und Soziale ein, indem sie nicht eingreift; sie vollzöge 
eine Befreiung, indem sie niemanden befreit. Die Werke können dann 
als umso wertvollere politische Interventionen gefeiert werden, je weni-
ger sie irgendwelche konkreten politischen Forderungen und Program-
me artikulieren. Die Kunst wechselt so ihr bürgerlich-konservatives ge-
gen ein avantgardistisch-kritisches Gewand und erneuert das Angebot 
einer stabilisierenden Kompensationssphäre: Sie bietet den Mitgliedern 
jener bürgerlichen Klasse, die von den bestehenden Herrschaftsverhält-
nissen profitieren, die Möglichkeit, sich genau darin als politisch aktive, 
progressive Vorkämpfer der Freiheit zu wähnen, dass sie nicht politisch 
handeln, also dadurch politisch zu handeln, dass sie sich mit Kunst be-
schäftigen. Die Scheinpolitik der autonomen Kunst dient so dem Selbst-
betrug der Bourgeoisie.

Gegen diese Aushöhlung der Idee politischer Kunst hat Oliver Mar-
chart jüngst eine Konzeption des künstlerischen Aktivismus stark ge-
macht, der sich explizit politischen Zielsetzungen unterstellt: Politisch 
sei Kunst erst dann, wenn sie in den antagonistischen Kämpfen um die 
Hegemonie klar und unmissverständlich Stellung beziehe.75 Diese Stel-
lungnahme geschieht nicht durch eine Selbstkritik der Darstellungsmit-
tel, sondern in der Artikulation von politischen Inhalten in unmittelbar 
verständlicher Form. Damit beschränkt sich freilich der Kunstcharak-
ter solcher Statements auf das Beherrschen von Kommunikationstech-
niken und Strategien der Aufmerksamkeitsgenerierung. Künstlerisch ist 
an diesen Formen politischer Werbung oder Propaganda alleine der be-
wusste Einsatz der Darstellungs- und Inszenierungsformen für gegebe-
ne Zwecke. 

74	 	Prägnant bei Oliver Marchart, Conflictual Aesthetics. Artistic Activism and 
the Public Sphere, Berlin 2019. 

75	 	Ebd. 12ff.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


73

Ein Blick in die Programmhefte und Ausstellungskataloge der gegen-
wärtigen Kunstfestivals genügt jedoch, um die Treffsicherheit dieser Kri-
tik in Zweifel zu ziehen: Kunst wird hier längst als soziale Praxis und 
identitätspolitische Intervention verstanden, die sich vom modernisti-
schen Dogma der Autonomie befreit habe und sich offen politischen 
Zwecksetzungen unterstellt. Uns interessiert hier aber die sachliche Be-
stimmung: Was hat Marcharts Überlegung für Konsequenzen für das 
Verhältnis von autonomer Kunst und Gesellschaft? Sein Argument greift 
offenkundig erst dann, wenn die autonome Kunst als ein Vollzug poli-
tischen Handelns stilisiert wird. Erst als solcher Vollzug kann die Kunst 
an die Stelle des wirklichen politischen Handelns treten und so den bür-
gerlichen Selbstbetrug beliefern, der die politische Inaktivität zum Frei-
heitskampf verklärt. Die Kritik an der Scheinpolitik autonomer Kunst 
hilft diese Grenze klar zu bestimmen: Die autonomen Werke der Kunst 
können weiterhin als Negationen der bestehenden Unfreiheit verstanden 
werden. Aber diese Negation kann keine praktische Negation sein, sie ist 
kein Zug, keine Intervention im politischen Handlungszusammenhang. 
Deshalb kann sie die politische Befreiung auch nicht ersetzen.

Die Selbstkritik des Denkens, welche die gelungenen Werke vollziehen, 
ist keine politische Handlung. Dennoch ist sie auf die reale gesellschaft-
liche Unvernunft bezogen, deren gedankliche Stützen sie zum Tanzen 
bringt. Das Material der Kunst ist kein Reservoir von reinen Kunstfor-
men, die von gesellschaftlichen Widersprüchen, Funktionen und Tenden-
zen unberührt wären.76 Im Gegenteil ist die gesellschaftliche Wirklichkeit 
im musikalischen Material sedimentiert und noch dessen Umformung im 
Werk eignet sich Verfahren und Bearbeitungstechniken an, die der nicht-
künstlerischen Rationalität entlehnt sind. Die Sedimentation der Gesell-
schaft im Material lässt sich vor dem Hintergrund des bisher gesagten 
leicht einsehen: Es sind die Schemata der Einbildungskraft, die Faktoren 
und Resultate des Sozialisationsprozesses sind. Diese Muster der Verein-
heitlichung sind keine neutralen Formen und Gestalten, sondern an kon-
krete Begriffe und gesellschaftliche Gehalte verknüpft. Die semantische 
Analyse musikalischer Gesten, Floskeln und Topoi hat diese Verbindung 
in den letzten Jahrzehnten immer stärker herausgearbeitet und sie prägt 
auch die gegenwärtige kompositorische Arbeit.77 So ragt die heterono-
me Funktionalisierung autonomer Werke in das Material neuer Werke 
hinein: Klanggestalten und Formkonventionen sind Träger von Klassen-
charakteren und sozialen Milieus, sie sind mit Praktiken der politischen 
und militärischen Repräsentation, mit kulturindustriellen Sparten und ih-
ren assoziierten Lebensstilen, mit nationalistischen, rassistischen und völ-
kischen Ideologien, mit Phantasmen, Idealen und Wunschvorstellungen 

76	 	Vgl. Adorno 2009 (wie Anm. 53), 39–40.
77	 	Ausführlicher dazu Kapitel III.1.

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


74

verschiedener Lebensphasen und historischen Epochen und vielem an-
deren verknüpft. Ein so verstandener Begriff des künstlerischen Materi-
als hat wenig mit der Idee einer asemantischen, sinnbefreiten Materiali-
tät der Kunstwerke zu tun, der die post-strukturalistische Kunsttheorie 
faszinierte.78 Er steht vielmehr für die vielfach semantisch aufgeladenen 
Mittel, welche in der künstlerischen Arbeit umgeformt werden.

Über diese soziale Semantik des musikalischen Materials hinaus kann 
man jedoch auch noch in der Weise der kompositorischen Verarbeitung 
solcher semantisch aufgeladener Klanggestalten – und diese Verfahren 
sind ja selbst eine Dimension des Materials – gesellschaftliche 
Formen und Deformationen der subjektiven Rationalität am Werk 
wiedererkennen. Wir werden wiederholt auf diese These zurückkommen. 
Um anzuzeigen, was man sich darunter vorstellen kann, seien einige 
Begriffe genannt, welche solche Rationaliäts- und Subjektivitätsformen 
andeuten: Die Verdinglichung, welche in Verfahren der künstlerischen 
Montage und Konstruktion hineinreicht; damit verwandt die 
Naturalisierung künstlerischer Formen, in der die subjektive Arbeit am 
Werk verdrängt wird; die Verselbständigung technischer Mittel gegen 
ihre Zwecke; aber auch Verfahren der kreativen Anpassung, welche für 
die kulturindustrielle Subjektivität der Gegenwart in Anschlag gebracht 
wurden.79 Die künstlerische Arbeit der Neuanordnung und Umformung 
gesellschaftlich vorgeprägter Materialien ist, anders gesagt, keine gänz-
lich andere Form rationaler, subjektiver Arbeit, sondern sie besteht 
vielmehr, wenn sie gelingt, in einer gegen sich selbst gewendeten An-
wendung solcher Rationalitätsformen, welche die Zwänge der sozialen 
Reproduktion negiert. Insofern manifestiert sich in der ästhetischen Ra-
tionalität nicht eine ganz anders geartete Vernunft, sondern die Mög-
lichkeit einer selbstkritischen Überwindung der realen Deformationen 
und Verkürzungen der Rationalität.

Wenn diese Überlegungen zutreffen, dann lassen sich Kunstwerke 
durchaus politisch deuten: Ihr Sinn betrifft politische und soziale Fra-
gen und ihre selbstkritische Bewegung trägt solche Gehalte aus.80 Adorno 

78	 	Mit einem solchen Begriff einer bedeutungsfreien Materialität arbeiten so 
unterschiedliche Konzeptionen wie etwa Menke 2012 (wie Anm. 11); Erika 
Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, Frankfurt am Main 2004; Die-
ter Mersch, Ereignis und Aura: Untersuchungen zu einer Ästhetik des Per­
formativen, Frankfurt am Main 2002; Hans Ulrich Gumbrich et al. (Hg.), 
Materialität der Kommunikation, Frankfurt am Main 1988.

79	 	Vgl. Christoph Menke, Ein anderer Geschmack. Weder Autonomie noch 
Massenkonsum, in: Christoph Menke und Juliane Rebentisch (Hg.), Krea­
tion und Depression: Freiheit im gegenwärtigen Kapitalismus, Berlin 2012, 
226–239.

80	 	 In diesem Sinne resituiert Lydia Goehr den Autonomiegedanken gegen den 
selbstgenügsamen Formalismus, vgl. Lydia Goehr, The Quest for Voice: 

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


75

bezeichnet diesen politisch-sozialen Sinn der Werke, in Anlehnung an 
Benjamin, als ihren Wahrheitsgehalt. Als Selbstkritik der Formen und 
Deformationen subjektiver Vernunft sind die Sinnzusammenhänge der 
Werke auf das geschichtsphilosophische Problem der Verwirklichung von 
Vernunft bezogen: Der Wahrheitsgehalt der Werke hängt an der Diffe-
renziertheit und Adäquatheit, mit welcher der werkinterne Prozess der 
Selbstkritik künstlerischer Mittel den allgemeinen Prozess einer Selbstkri-
tik verwirklichter Vernunft in der Geschichte vorzeichnet oder verdichtet. 
Diese Selbstkritik nimmt in jeder neuen historischen Konstellation neue 
Formen an und so ist dieser Wahrheitsgehalt des Sinns der Werke an ihre 
besondere Zeitstelle in der Geschichte gebunden: Gelungene Werke zei-
gen, wie Geschichte – als die bisher misslungene Verwirklichung von Ver-
nunft – in ihrer jeweiligen geschichtlichen Situation erscheint.

Eine solche Deutung unterstellt die Werke aber keinem heteronomen 
Maßstab. Die Werke sind nicht gelungen, weil sie die geschichtliche Si-
tuation richtig darstellen. Die Werke gelingen, weil sie die Denkvermö-
gen in eine Spannung versetzen: Sie gelingen ästhetisch. Aber diese Span-
nung, in der die ästhetischen Ideen gedacht werden, lässt sich auf die 
Ideen und Zwecke der Vernunft im Ganzen beziehen. Und diese Ideen 
sind, in der materialistischen Lesart, nichts anderes als die Orientierungs-
punkte einer selbstkritischen Prüfung der geschichtlichen Realisierung 
von Selbstbestimmung. Die Tatsache, dass diese selbstkritische Erschüt-
terung sich im Rahmen der Kunst vollzieht und den Geltungsbereich des 
ästhetischen Urteils nicht übersteigt, zeigt jedoch die Begrenztheit der 
künstlerischen Arbeit an. Sie bleibt, in den Worten Eislers, dumm: »[…] 
die Hungrigen werden nicht gesättigt, die Frierenden nicht gewärmt, die 
Obdachlosen bleiben obdachlos, und die Verzweifelten werden getrös-
tet«.81 Ihr Gelingen belässt die kapitalistische Wirklichkeit und ihre Un-
vernunft ganz so, wie sie ist. Sie ist keine gesellschaftlich verändernde, 
kollektive Praxis.

Es bleibt die Frage, ob die Kunst, wenn sie auch selbst kein Zug im 
Handlungszusammenhang ist, in einer Affinität oder Solidarität zur po-
litischen Praxis steht. Aus dem bisher Gesagten ist klar, dass eine solche 
Affinität nur mit einer Praxis der kollektiven Selbstbestimmung beste-
hen kann. Die gegenwärtigen Verhältnisse sind aber nicht durch kol-
lektive Selbstbestimmung, sondern durch die kapitalistische Verwer-
tungslogik bestimmt. Innerhalb dieser Verhältnisse bleibt die autonome 

Resituation Musical Autonomy, in: The Quest for Voice: on Music, Politics, 
and the Limits of Philosophy: the 1997 Ernest Bloch lectures, Oxford ; New 
York 2002, 88–131.

81	 	Vgl. Hanns Eisler, Über die Dummheit in der Musik, in: Manfred Grabs 
(Hg.), Materialien zu einer Dialektik der Musik, Leipzig 1973, 267–281, 
hier: 271–72. Dazu Mayer 1978 (wie Anm. 53).

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


76

Kunst ein Fremdkörper. Ob und wie sie in Solidarität zu einer politi-
schen Praxis stehen würde, welche die Aufhebung dieser Verhältnis-
se erwirkt, das lässt sich schwer voraussagen. Es ist aber vielleicht 
kein Zufall, dass die wichtigsten historischen Bezugspunkte der Ge-
genwartskunst – die klassischen Avantgarden des frühen 20. Jahrhun-
derts und die Nachkriegsavantgarden um 1960 – im Kontext revolu-
tionärer bzw. vorrevolutionärer Bewegungen entstanden sind. Auch 
wenn die jeweiligen Akteure der politischen und künstlerischen Re-
volutionen oftmals überhaupt keine bewussten Affinitäten zueinander 
hatten, bilden diese Momente für die Gegenwartskunst doch weiter-
hin Geschichtszeichen, in denen die Konvergenz einer künstlerischen 
Selbstkritik und der praktischen Aufhebung von Herrschaft möglich 
schien. Unsere Gegenwart ist zwar von vielfachen Krisen geschüttelt, 
eine vergleichbare politische Praxis der Befreiung zeichnet sich jedoch 
nicht ab. Der Versuch der Gegenwartskunst, aus ihr selbst heraus eine 
solche politisch-ästhetische Praxis hervorzubringen, droht sich daher 
ins Gegenteil zu verkehren: Sie macht sich als Politikersatz zum Instru-
ment bestehender Herrschaftsverhältnisse, sie wird zum Schmiermittel 
der kapitalistischen Ausbeutung.

Das Primat der Gegenwart

Die Orientierung am Begriff des musikalischen Materials hat eine wei-
tere Konsequenz, die auf den ersten Blick problematisch scheint. Ihr gilt 
die Kunsterfahrung als Erschütterung eingeübter Ordnungsleistungen, 
als Aufbrechen eingeschliffener Erfahrungsmuster. Kunsterfahrung ist 
das Gegenteil von Bescheidwissen. In diesem Sinne sagte selbst der Tra-
ditionalist Arnold Schönberg, dass alle Kunst neue Kunst sei.82 Das heißt 
aber im Umkehrschluss, dass es strenggenommen gar keine alte Kunst 
gibt. Wenn Kunst das ist, was das Bescheidwissen erschüttert, dann ist 
Musik, die altbekannt klingt, keine Kunst. Anders gesagt werden Kom-
position, aber auch Interpretation erst dann zu künstlerischer Arbeit, 
wenn sie an gegenwärtigen Tendenzen des musikalischen Materials an-
setzen und die eingeübten Formen musikalischen Ausdrucks erschüttern. 
Die alte Spießerfrage, ob denn die Neue Musik überhaupt noch Musik 
sei, wird so vom Kopf auf die Füße gestellt. Die Frage lautet dann viel-
mehr: Ist die alte Musik überhaupt noch Kunst?83

82	 	Vgl. Arnold Schönberg, Neue Musik, veraltete Musik, Stil und Gedanke, in: 
Ivan Vojtěch (Hg.), Theoretische Schriften (Gesammelte Schriften, 1), Frank-
furt am Main 1976, 25–34.

83	 	Diese Überlegungen wurden veröffentlicht in: Christoph Haffter, Vom Neu-
ern der alten Musik, in: Musiktexte 171, 2021.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


77

Diese Konsequenz widerspricht dem verbreiteten Kunstverständnis, 
das in den kanonisierten Meisterwerken der Vergangenheit glaubt, einen 
gesicherten Schatz an Kulturgütern zu besitzen. An der Erfahrung sol-
cher großen Werke könne man sich vergewissern, was wirkliche Kunst-
werke sind, was wahre Kunst ist. Vor der Erfahrung solcher vergange-
nen Kunstgrößen erscheint dann die gegenwärtige Kunstproduktion als 
ein zerrütteter, verunsicherter, geschmack- und orientierungsloser Ab-
fall.84 Die materialistische Selbstkritik des Kunstdenkens besteht mitun-
ter darin, die Verkehrtheit dieser Auffassung zu durchdenken. Denn diese 
Verdinglichung der Kunstwerke zu überzeitlichen Kulturgütern basiert 
auf der Verselbständigung der erfahrenden Subjekte: Sie unterdrückt 
die Einsicht, dass die Ordnungsleistungen und Vereinheitlichungsfor-
men, welche die subjektive Erfahrung ermöglichen, das Resultat histo-
rischer Transformationen sind – also die Einsicht, dass wir nicht in den-
selben Kategorien und Schemata hören, wie die Subjekte anderer Zeiten. 
Wenn wir ein Werk des 18. Jahrhunderts hören, dann hören wir es vor 
dem Erfahrungshintergrund des 21. Jahrhunderts. Was einer Hörerin 
des frühen 20. Jahrhunderts unerhört war, ist für uns altbekannt. Man 
kann darüber debattieren, wie weit oder tief solche historischen Verän-
derungen des Hörens gehen; dass sie stattfinden, und dass sie auf die Er-
fahrung von Musik, in der es ja auf die feinsten Differenzierungen des 
Hörbaren ankommt, einen Einfluss haben müssen, wird kaum jemand 
ernsthaft bestreiten.

Die Kunstauffassung, die sich an der Erfahrung kanonisierter Werke 
der Vergangenheit orientiert, macht sich für diese historischen Verände-
rungen blind. Das deformiert ihren Begriff der ästhetischen Erfahrung 
im Innersten: Denn was sie an der gegenwärtigen Kunst als Unsicher-
heit, Zerrüttung, Geschmack- und Orientierungslosigkeit scheut, wäre 
gerade der Beginn jener Bewegung, in der die Vermögen des Denkens in 
eine lustvolle Spannung geraten könnten. Was sie an den vergangenen 
Werken als Stilsicherheit, Formvollendung, als rechtes Maß und Ziel-
strebigkeit bewundert, ist in Wahrheit die Selbstbestätigung eingeübter 
Ordnungsleistungen: Es ist die infantile Lust des Wiedererkennens, in 
der sich der Bildungsbürger seiner erfolgreichen Anpassung an die sozi-
alen Anforderungen seiner Klassenstellung erfreut. Was die Hörerin so 
bewundert, ist nicht die künstlerische Arbeit der Vergangenheit, sondern 
ihr gegenwärtiges Bescheidwissen.

Auch die reflektierte Variante der bürgerlichen Kunstauffassung – die 
hermeneutische Theorie der Verlebendigung von Traditionsbeständen – 
fällt in solche Selbstbestätigung zurück. Anders als die naive Auffas-
sung zeitlos zugänglicher Meisterwerke führt sie das Bewusstsein der 

84	 	Diese Dynamik prägt die Moderne seit der Querelles des anciens et moder­
nes. Dazu ausführlicher in Kapitel V.2.

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


78

Wirkungsgeschichte der Werke an. Die Fortwirkung und Auslegung von 
Werken in der Geschichte ihrer Interpretation ist diesen nicht äußer-
lich, so die Überlegung, sondern stellt ein integraler Faktor dieser Wer-
ke selbst dar. Die Werke der Kunst sind dann ihre Entfaltung in der Ge-
schichte ihrer Interpretation.85 Das kritische Moment dieser Umdeutung 
wird jedoch wieder verschenkt, sofern die Hermeneutik, zumindest in 
ihrer substanziellen Version, die Interpretation von Werken als Teilha-
be an einem gesamtgeschichtlichen Prozess der Selbstdarstellung und 
Selbstauslegung des Seins versteht.86 Die Werke werden so in ihre Aus-
legungen und darüber hinaus in die Totalität des geschichtlichen Ausle-
gungsprozesses aufgelöst und eingemeindet, statt als Widerstände gegen 
die geschichtlich reale Unvernunft erfahren zu werden. Die Auseinander-
setzung mit klassischen Werken, deren Sagkraft nicht versiegt ist, wird 
so zur Verlebendigung von Traditionsbeständen: die sich vergewissern-
de Teilhabe an einem geschichtlichen Wahrheitsgeschehen.87 Das heißt 
aber: Es ist die Bestätigung des bürgerlichen Selbstbetrugs, der sich vor-
spiegelt, eine sinnvolle Stellung in einem prinzipiell vernünftigen histori-
schen Gesamtprozess einzunehmen. Diese relativ abstrakten Zusammen-
hänge besitzen ihr konkretes Pendant in der Erfahrung der Werke selbst: 
Sie erbauen, statt zu erschüttern.

Dennoch ist die Erfahrung vergangener Musik als Kunst möglich: Sie 
kann die Erfahrungsmomente auf eine ähnliche Weise in Spannung ver-
setzen, wie die gegenwärtigen Produktionen. Die Erfahrung vergangener 
Musik als Kunst ist, anders gesagt, nicht nur Selbstbetrug. Bis zu einem 
gewissen Grad sind wir fähig, die Erschütterungswirkung der Dissonan-
zen in Gesualdos Madrigalen, die Radikalität der Bachschen Synthese-
leistungen, das Ungeheure der Wellenzüge Bruckners, die abgründige 
Ironie Ravels oder das Wagnis der freitonalen Klavierstücke Schönbergs 
nachzuvollziehen – obwohl die Formen, die aus diesen Transformations-
prozessen entstanden, längst zu herkömmlichen Formeln geworden sind. 
Es ist, als könnten wir uns die Fähigkeit aneignen, die Gedanken dieser 
Werke unter ihren eigenen Prämissen zu hören. Die musikalischen Ge-
danken sind aber keine begriff‌lichen Zusammenhänge, deren Prämis-
sen man for the sake of the argument akzeptieren könnte. Sie involvie-
ren vielmehr sinnliche Syntheseleistungen der Einbildungskraft: Es reicht 
nicht aus, dass wir diese Musik nur anders deuten, wir müssen sie an-
ders hören. Die Historizität des Hörens, auf der die Theorie des musika-
lischen Materials fußt, schließt diese Möglichkeit aber gerade aus: Man 
kann die sinnlichen Vermögen nicht nach Belieben, wie durch den Zug 

85	 	Vgl. Albrecht Wellmer, Versuch über Musik und Sprache, Frankfurt am Main 
2009, 60ff.

86	 	Vgl. Gadamer 2010 (wie Anm. 45).
87	 	Ebd. 270ff.

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


79

eines Hörregisters, verschiedenen Epochenstile anpassen. Wie also ist die 
ästhetische Erfahrung alter Musik möglich?

Die Frage betrifft letztlich die musikalische Reproduktion: Wie kann 
die aufführende Interpretation eines vergangenen Werks als Kunst ver-
standen werden? Die Antwort liegt nahe: Eine gelungene Interpretation 
muss die alte Musik verjüngen. Die Verjüngung einer alten Musik zielt 
darauf, einen neuen Zugang zum Werk zu öffnen. Eine erneuernde In-
terpretation versucht, den Gedanken des Werks neu zu artikulieren. Sie 
läuft darin aber immer Gefahr, diesen Gedanken gerade durch den Ver-
such seiner Aktualisierung unkenntlich zu machen. Das Erneuern alter 
Musik ist eine dialektische Angelegenheit, in ihr schlagen die Gegensät-
ze ineinander um. Das Grundproblem liegt darin, dass alte Musik nicht 
alt war, als sie entstand, sondern erst heute so alt ist, wie sie uns er-
scheint. Das Altsein einer alten Musik ist so gesehen ein Phänomen der 
Gegenwart: Ihr Altsein ist neu. Neu ist natürlich nicht die Tatsache, dass 
eine Musik aus der Mode gekommen ist. Aber die bestimmte Qualität 
des Ältlichen, die spezifische Nuance des Veraltetseins, der eigentümli-
che Vergangenheitscharakter einer Musik verändert sich mit jeder neu-
en Gegenwart.

Alte Musik ist daher immer gegenwärtig alte Musik, sie ist selbst kein 
Phänomen der Vergangenheit. Wäre sie nämlich wirklich vergangen, 
dann würden wir sie gar nicht mehr hören. Würde jemand eine wirklich 
vergangene Musik entdecken, die gänzlich in Vergessenheit geraten war, 
die also gar keine Gegenwart im jetzigen Musikleben besäße: So würde 
diese Musik nicht alt, sondern neu klingen – sie wäre schließlich völlig 
unvertraut.88 Wir müssen den Begriff des musikalischen Materials daher 
in einem gewissen Sinne in die Vergangenheit erweitern: Es besitzt auch 
eine historische Tiefendimension. Das heißt nicht, dass vergangene Stile 
nun doch Teil des gegenwärtigen Materials seien, wie es die postmoder-
ne Gleichzeitigkeit aller Zeiten gerne hätte.89 Gemeint ist vielmehr, dass 
sich auch die Weise, in der wir die Musik der Vergangenheit hören, his-
torisch verändert und dadurch jede Zeit ihre eigenen, ins sinnlich-ima-
ginative Vermögen eingewanderten Schemata der Auffassung vergange-
ner Musik entwickelt. Das gilt natürlich nur für jene Gesellschaften, in 
denen musikalische Werke der Vergangenheit präsent sind. Unsere musi-
kalische Gegenwart wird aber geradezu von alter Musik belagert.90 Un-
sere Musikkultur ist durch die äußerst merkwürdige Tatsache geprägt, 

88	 	Die Six préludes pour clavecin (1999) von Brice Pauset errichten den Schein 
einer solchen vergessenen Musik.

89	 	Diese Position vertrat, theoretisch wie kompositorisch, Bernd Alois Zimmer-
mann, vgl. ders., Intervall und Zeit, in: Rainer Peters (Hg.), Intervall und 
Zeit. Aufsätze und Schriften zum Werk, Mainz 2020, 34–39.

90	 	Vgl. Christian Grüny, Erdrückende Tradition?, in: MERKUR 75/860, 2021, 
47–58.

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


80

dass die Konzert- und Opernhäuser, die Radiosender und Labels fast 
ausschließlich Musik der Vergangenheit reproduzieren, und noch dazu 
einen ziemlich eng umgrenzten Kreis kanonisierter Werke. Eine solche 
Versteinerung des Repertoires findet man in keiner anderen Kunstform, 
und auch historisch sind solche altägyptischen Zustände wohl eher die 
Ausnahme. Das Bild, das wir uns von der Musik der Vergangenheit ma-
chen, ist das Erzeugnis dieser seltsamen Lage, es ist das Produkt des heu-
tigen Musikbetriebs. Diese eigentümliche Überlagerung der Gegenwart 
durch die Vergangenheit führt dazu, dass die Sensibilität für den gegen-
wärtigen Stand des musikalischen Materials bei den wenigsten zu kla-
rem Bewusstsein kommt; wenngleich die meisten unbewusst – nämlich 
in Form einer nostalgischen Stimmung – wissen, dass sie in den Songs 
und Arien der Kulturindustrie ihrer eignen Zeit entfliehen. Dennoch ist 
mit Blick auf größere gesellschaftliche Zusammenhänge unabweisbar, 
dass tonale Liedformen im regelmäßigen Taktrhythmus der musikali-
sche Normalfall der Gegenwart ausmachen, von dem aus alles andere – 
Gegenwärtiges wie Altes – als Abweichung gehört wird.

Wie kann man vor diesem Hintergrund eine alte Musik erneuern? 
Vielleicht so: Sie muss genau so dargeboten werden, wie sie erschienen 
sein mag, als sie noch nicht alt war. Weil unsere Ohren aber unweiger-
lich gegenwärtige Ohren sind, geht das nicht ohne Umwege. Alte Musik 
so zu spielen, wie sie zur Zeit ihrer Entstehung erschien, heißt also, sie 
so zu spielen, dass sie wie neue Musik klingt, also wie jene Musik, die 
der Musikbetrieb weitgehend scheut. In den Worten Adornos verfrem-
det richtige Reproduktion auch die alten Werke.91

Gegen dieses Vorgehen spricht aber, dass der Versuch, das Alte zu er-
neuern, unweigerlich die zeitliche Distanz negiert, die uns von der Ver-
gangenheit trennt. In diesem Sinne verstärkt solche Interpretation das 
Trugbild, an welchem der Musikbetrieb ohnehin schon hängt, wenn er 
die Musik vergangener Zeiten als gegenwärtige Kunstmusik handelt. Die 
Konsequenz dieser Überlegung wäre einfach: Eine echte Erneuerung der 
alten Musik müsste die Musik nicht neu, sondern alt erscheinen lassen. 
Die Negativität des Alten liegt gerade in seiner Fremdheit: Sein Kunst-
charakter läge dann in seiner Nichtassimilierbakeit.

Während der Musikbetrieb Interpreten aufzüchtet, die unablässig so 
tun, als könnten sie sich unmittelbar in einer musikalischen Sprache 
mitteilen, die sie in Wahrheit gar nicht verstehen, würde die echte Er-
neuerung der alten Musik eben auch das Altsein dieser Musik erneuern 
und so den unüberspringbaren Abstand hörbar machen, der uns von ihr 
trennt. Alte Musik als Kunst aufführen hieße dann, sie so unverständlich 

91	 	Vgl. Theodor W. Adorno, Zu einer Theorie der musikalischen Reprodukti­
on: Aufzeichnungen, ein Entwurf und zwei Schemata, hg. von Henri Lonitz, 
Frankfurt am Main 2005, 141. 

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


81

zu machen, wie sie objektiv längst geworden ist, ohne dass wir es merk-
ten; es hieße letztlich die Unaufführbarkeit alter Musik aufzuführen, die 
Uninterpretierbarkeit des Vergangenen in der Interpretation hörbar zu 
machen. Etwas von dieser Überlegung steckt wohl in manchen der so-
genannt historisch informierten Interpretationen alter Werke, wie sie 
die Generation um Gustav Leonhardt seit den Fünfzigerjahren vorleg-
te. Sie treiben der Musik alle subjektive Belebung aus, tragen die Struk-
turen so ausdruckslos vor, dass man glaubt, einem musikalischen Unto-
ten zu begegnen.92

Zugleich greift diese Opposition zwischen aktualisierender und archa-
isierender Verfremdung aber zu kurz. Denn offensichtlich stehen die an-
ti-subjektivistischen Interpretationen der historischen Aufführungspra-
xis der 1950er Jahre in einer großen Affinität zu jener Allergie gegen den 
subjektiven Ausdruck, die man in der musikalischen Nachkriegsavant-
garde antrifft. Noch im Fremdartigen dessen, was sich eine Zeit als Ar-
chaisch vorstellt, funkt die Fremdartigkeit des Neuen hinein.93

Die radikale Konsequenz einer solchen materialistischen Auffassung 
der musikalischen Reproduktion muss die Verzeitlichung der Werke 
selbst sein: Ein Werk ist zwar grundsätzlich an den Moment seiner Her-
stellung gebunden. Denn es stellt ja eine Transformation seiner histori-
schen Materialbedingungen dar. Losgelöst von diesem epochenspezifi-
schen Materialstand lässt sich das Werk gar nicht verstehen. Aber mit 
der nachfolgenden Entwicklung des musikalischen Materials verändert 
sich auch das Werk selbst: Es wird durch neue Weisen der Schematisie-
rung auch anders vereinheitlicht, anders hörend geordnet, anders syn-
thetisiert. Denn das, was das Werk an sich ist, wird in einer solchen Auf-
fassung nicht mit seinem Tonbestand gleichgesetzt: Die materiale Form 
des Werks ist durch die subjektive Synthese dieser Form in der Erfah-
rung vermittelt. Man darf sich entsprechend auch den Vorgang der Ma-
terialentwicklung in seiner historischen Tiefendimension nicht als mono-
lithische Verschiebung denken, sondern als einen Prozess des partiellen 
Abnutzens und Absterbens von Materialschichten, die andere Aspekte 

92	 	Das tritt deutlich hervor, wenn man Gustav Leonhardts Aufnahmen mit dem 
Spiel heutiger Cembalisten vergleicht, zum Beispiel Bertrand Cuillers 2015 
eingespielter Interpretation des »Rappel des oiseaux« von Jean-Philippe Ra-
meau. Im Kontrast zu seiner elastischen Spielweise tritt die Starrheit her-
vor, die Gustav Leonhardts Interpretation prägt. Er scheint in diesem Werk 
nicht die unsteten Wechselrufe der Vögel zu vernehmen, sondern die allum-
fassende Ordnung des Ancien Régime. In ganz anderer Weise verfolgen die 
Interpretationen von Andreas Staier dasselbe Programm einer Reprodukti-
on, die das Alte nicht aktualisiert, sondern in die Ferne rückt.

93	 	Die fahle Aktualisierung des Alten verwendet dagegen oftmals bereits einge-
schliffene Signaturen des Gegenwärtigen, heute etwa in Form von Geräusch- 
und Verzerrungseffekten.

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


82

EINLEITUNG: ÄSTHETISCHER MATERIALISMUS

hörbar werden lassen. Die zeitliche Veränderung des Werks muss daher 
nicht bedeuten, dass ein Werk in seiner Zeit ganz verständlich gewesen 
wäre und durch die Entwicklung des Materials deformiert und unver-
ständlich würde. Es ist auch denkbar, dass ein Werk erst durch spätere 
musikalische Entwicklungen – also konkret: durch spätere Werke – von 
bis anhin in der musikalischen Kultur vorherrschenden Aspekten, die 
sein Verständnis verdeckten, befreit wird und sich so erst durch die Ver-
änderung des Materials zu dem entwickelt, was es ist. Adorno hat die-
sen komplexen Vorgang versucht mit seiner Unterscheidung von neuma-
tischen, tonsprachlichen und signifikativen Aspekten der Musik gerecht 
zu werden, die im Verlaufe des historischen Nachlebens der Werke in 
neue Konstellationen treten:94 Die signifikativen Aspekte gewisser klang-
licher Gesten und Texturen – man würde heute von semantischen Asso-
ziationen sprechen – gehen typischerweise im Verlaufe der Zeit verloren. 
Dieses Absterben der unmittelbaren Verständlichkeit assoziierter Gehal-
te – also etwa ob ein Motiv im 18. Jahrhundert mit dem höfischen oder 
bäurischen Stand, ob es mit Jagd oder Krieg, mit Verführung oder An-
dacht assoziiert wird – kann dazu führen, dass die tonsprachliche Ver-
wandtschaft von Motiven, die semantisch entfernt sind, klarer hervor-
tritt oder dass die Funktion des gestisch-energetischen Charakters der 
einzelnen Gestalten gegen die stereotypisierten Einordnungen zur Gel-
tung kommt. Dass ein solcher Fortschritt geschehen kann, hängt mit 
der fortschreitenden Entwicklung des Materials überhaupt zusammen: 
Denn die ästhetisch gelungenen Werke erneuern das Material ja nicht in 
irgendeiner beliebigen Weise, sondern in eine Richtung, die in Tenden-
zen der vorhergehenden Werke angelegt ist. Sie nehmen Forderungen, 
Widersprüche und Latenzen auf und bringen sie zu partiellen Verwirk-
lichung und Artikulation. Deshalb ist diese Neubeleuchtung der alten 
im Lichte der neuen Werke den alten Werken nicht völlig äußerlich. Wie 
immer man diese komplexen Veränderungsprozesse theoretisch fassen 
will, es steht fest, dass die interpretierende Reproduktion auch alter Wer-
ke an den gegenwärtigen Tendenzen solcher Materialprozesse ansetzen 
muss, wenn sie ästhetisch gelingen soll; wenn sie also die eingeschliffenen 
Ordnungsleistungen des Hörens erschüttern und die materiale Form der 
Werke erneut unter Spannung setzen soll. Die Interpretation alter Werke 
muss in die Extreme gehen, wenn sie als Kunst aufgefasst werden soll, ja 
bei vielen Werken muss sie sich bis zur Entstellung vorwagen. Vielleicht 
ist das eine vorläufige Antwort auf die Frage, wie alte Musik überhaupt 
noch Kunst sein kann: Sie kann es, wenn die Interpretation das, was im 
Werk zur Erscheinung drängt, bis zu dem Punkt treibt, an dem es das 
Werk zerspringen und zu etwas anderem werden lässt. Dass dies nicht 
mit allen Werken der Vergangenheit jederzeit gelingen kann, sondern 

94	 	Vgl. Adorno 2005 (wie Anm. 91).

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


83

eher die Ausnahme bildet, versteht sich von selbst. Dass ein altes Werk 
so durch die Interpretation ins Jetzt seiner Erkennbarkeit gerückt wird, 
ist nicht der Normalfall. Das gilt aber für die Kunst überhaupt: Sie ist 
kein Normalzustand. Dass die öffentlichen Diskurse des Kunstbetriebs 
aus Verwertungszwängen das Gegenteil behaupten müssen, ist verständ-
lich, darf uns aber nicht darüber hinwegtäuschen, dass der Großteil der 
Kunstproduktion ihrem Kunstanspruch nicht gerecht wird. Man sollte 
deshalb auch die gescheiterten Werke nicht verachten, sondern sie, ana-
log zu negativen Resultaten in der Forschung, als zurückgelegte Irrwe-
ge schätzen. Das ist die versöhnliche Kehrseite des kritischen Material-
begriffs: Impliziert er eine Absage an die liebgewonnene Erstarrung der 
Kunst zu Kulturbesitz und dessen Verklärung zur lebendigen Tradition, 
so bietet er umgekehrt die versöhnliche Einsicht, dass das Gelingen von 
Kunst, auch in der Interpretation von alten Werken, nicht von der ein-
zelnen Künstlerin alleine abhängt: Die Produktion von Kunst geschieht 
in einem historisch-dynamischen Kraftfeld, das sich nicht subjektiv be-
herrschen lässt. Die Rede von großen Künstlerinnen erweist sich vor die-
sem Hintergrund als tendenziell autoritäre Vereinfachung. Die Größe der 
Kunstleistungen ist wesentlich Produkt ihrer Zeit.95

95	 	Dazu noch immer erfrischend Kubler 2008 (wie Anm. 56).

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


84

II Der Fall: Steen-Andersens Piano Concerto 

Unsere erste Annäherung an die Probleme einer philosophischen Inter-
pretation der Gegenwartsmusik geschah in der Flughöhe allgemeiner Er-
örterungen zum Verhältnis von Kritik, Philosophie und Kunst. Sie hatte 
weitgehend programmatischen Charakter. Solche kunstphilosophischen 
Überlegungen kranken aber immer daran, dass sie sich noch dann, wenn 
sie die Einzigartigkeit von Kunstwerken betonen, in eigentümlicher Dis-
tanz zu ihrem Gegenstand bewegen. Das liegt in der Natur der Sache: So-
bald man sich auf die Komplexion eines einzelnen Kunstwerks einlässt, 
kommt eine solche Unzahl von Reflexionsgehalten ins Spiel, dass die 
Entwicklung eines Begriffszusammenhangs notwendigerweise aus dem 
Blick gerät. Deshalb soll im folgenden Kapitel die Begriffsarbeit unter-
brochen werden, um der Artikulation einiger Aspekte eines einzelnen 
Werks der jüngsten Musikgeschichte Raum zu geben: Dem Piano Con­
certo von Simon Steen-Andersen. Es wird sich zeigen, dass dieses Werk 
einer Reihe von Problemen Ausdruck verleiht, die für die zeitgenössische 
Kunstmusik im Allgemeinen von Bedeutung sind. Es soll daher nicht als 
Beispiel des bisher Erörterten verstanden werden und auch die Interpre-
tation wird der angekündigten Programmatik keineswegs gerecht. Viel-
mehr soll die Auseinanderlegung der Probleme, die dieses Werk umtrei-
ben, lediglich die Überlegungen, die daran anknüpfen werden, in der 
gegenwärtigen Kunstproduktion verankern. Im besten Fall wird sie zei-
gen, dass die daran anschließenden Überlegungen nicht nur das Gespinst 
philosophischer Begriffsarbeit sind, sondern die künstlerische Verunsi-
cherung der Kunstbegriffe weiterdenken.

Material

Die Zeitkunst Musik ist aus der Zeit gefallen, im Flickenteppich der ver-
fransten Gegenwartskünste wirkt sie wie ein Anachronismus. Sie ver-
wirklicht sich in einer Darbietungsform, die wie das Tafelbild einer an-
deren Epoche anzugehören scheint; dem Konzert. Am augenfälligsten 
tritt dies Unzeitgemäße der Musik an ihrem Instrumentarium hervor, 
das in weiten Teilen seit dem 19. Jahrhundert unverändert blieb. Der 
technischen Fortschritte der elektro-akustischen Synthese und Repro-
duktion zum Trotz, die seit den Nachkriegsjahren die Hoffnung auf eine 
radikale Umwälzung der Musikproduktion immer wieder auff‌lackern 
ließen, arbeitet sich auch avancierteste Musik des 21. Jahrhunderts an 
den Instrumenten des Sinfonieorchesters ab: Die erweiterten Spieltechni-
ken, die Anreicherung durch Instrumente der außereuropäischen Musik, 

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


85

die elektro-akustischen Klangbearbeitungen veränderten das Klangbild 
zwar entscheidend. Dennoch sind Werke, die ganz auf das Orchesterma-
terial verzichten, erstaunlich selten.

Diese Situation hat ihren äußerlichen Grund in den Institutionen des 
Musikbetriebs: Ausbildung, Ensembles und Veranstalter von Kunstmu-
sik sind im Wesentlichen auf das Repertoire des 18. und 19. Jahrhun-
dert ausgerichtet. Diese Dominanz eines historischen Repertoires ist eine 
Merkwürdigkeit der musikalischen Kunst, die sich so in keiner anderen 
Kunstform findet. Ihr Grund liegt tiefer. Die unbedarfte Bezeichnung der 
Musik von 1700–1950 als klassisch, die den Sprecher sogleich zum Ba-
nausen stempelt, trifft bei aller Unwahrheit doch einen wahren Punkt: 
Klassisch sind gewisse Werke jener Zeitspanne, weil sie bis heute mehr 
als bloße Dokumente ihrer geschichtlichen Umstände sind. Jenseits der 
veralteten Stilmerkmale, an denen man ihre historische Begrenztheit er-
kennt, besitzen klassische Werke einen überzeitlich-normativen Charak-
ter: Sie haben zwar ihre »unmittelbare Sagkraft«, aber doch etwas von 
ihrer Schlagkraft in unserer Gegenwart nicht gänzlich eingebüßt – sie 
können uns noch immer erschüttern, selbst wenn sie in vieler Hinsicht 
unverständlich geworden sind.96 Dies rettet den »barbarischen Namen 
des Klassischen«97 nicht vor seiner üblichen Funktion, die Werke des Ka-
nons gegen jede ernsthafte Befragung ihres Kunstcharakters abzuriegeln. 
Dennoch scheint gerade auch die Kunst der Gegenwart nicht ohne Re-
ferenzwerke auszukommen: Gelten auch die vergangenen Kunstregeln 
nicht mehr, so lehren sie noch immer, was Kunstregeln überhaupt sein 
könnten. Für die Musik gilt das besonders: Folgt man den historischen 
Untersuchungen Lydia Goehrs,98 so etabliert sich der Begriff des musi-
kalischen Kunstwerks erst in jener Zeit, deren Repertoire bis heute den 
klassischen Konzertbetrieb beherrscht. Klassisch hießen diese Werke da-
her zurecht, wenn sich an ihnen der Kunstcharakter von Musik exem
plarisch erfahren lässt, d.h. sofern in ihnen Musik als autonomes Gebil-
de erscheint.99

Nichts garantiert, dass dies so bleiben muss. Wie alles geschichtlich 
Seiende ist auch die Normativität der klassischen Werke keine Denk-
notwendigkeit: Sie ist kontingent und kann vergehen. Es gibt keine 
prinzipiellen Gründe, die ausschließen würden, dass Werke klassisch 

96	 	Für die Zweiseitigkeit des Klassischen als historische und normative 
Kategorie, siehe Gadamer 2010 (wie Anm. 45), 275.

97	 	Theodor W. Adorno, Der Fetischcharakter der Musik und die Regressi-
on des Hörens, in: Dissonanzen (Gesammelte Schriften, 14), Frankfurt am 
Main 2003, 15. 

98	 	Vgl. Goehr 2008 (wie Anm. 8).
99	 	Zugleich darf nicht unerwähnt bleiben, dass viele Werke, die in diesem Sin-

ne klassisch wären, noch immer weitgehend aus dem Konzertbetrieb ausge-
schloßen sind.

MATERIAL

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


86

werden oder ihre Klassizität verlieren. Fatal wäre es in diesen Fragen, 
die Augen davor zu verschließen, dass vieles an jener Musik, die ge-
meinhin klassisch heißt, lächerlich geworden ist:100 das Pathetische und 
Pompöse, das Floskelhafte und Schematische, das Weinerliche oder Ga-
lante. Das Klassische ist ein Vergangenes, es erscheint im Blick des Spä-
teren auf ein Früheres, das so nicht mehr möglich ist. Und dennoch ist 
das Vergangene klassisch nur, weil es nicht ganz vergangen ist. Die-
se Gegenwärtigkeit besitzen die klassischen Werke nicht von sich aus. 
Sie wird ihnen von den Werken, Kommentaren, Interpretationen und 
Kritiken verliehen, die ihnen antworten, ohne sich dabei ehrfürchtig 
zu verneigen.

Zerstörung

Das Piano Concerto von Simon Steen-Andersen ist ein solches Werk. 
2014 uraufgeführt, ist es im Bewusstsein geschrieben, dass sich ein Kla-
vierkonzert nicht mehr schreiben lässt. Der erste Schritt der Kompositi-
on ist konsequenterweise die Zerstörung eines Konzertflügels. Sie bildet 
die Voraussetzung des Werks. Im Vorfeld der Komposition ließ Steen-An-
dersen ein Klavier von der Decke einer Fabrikhalle stürzen. Mit Kameras 
und Mikrophonen nahm er auf, wie das Instrument am Boden zerschellt. 
In einem zweiten Schritt entstanden Aufnahmen, in denen der Pianist Ni-
colas Hodges den lädierten Flügel bespielt. Beide Aufnahmegruppen bil-
den zusammen die Materialgrundlage des Werks.

Es läge nahe, diese Geste im Sinne der modernen Tradition der Instru-
mentenzerstörung zu lesen. Die Aktionen der Wiener Gruppe, von Nam 
June Paik, Georges Maciunas, Al Hansen, La Monte Young, Raphael 
Montañez Ortiz, Annea Lockwood, aber auch die Skulpturen von Ar-
man bilden eine Art Kanon dieser ikonoklastischen Gattung, die bis heu-
te immer wieder bedient wird.101 Die Widerspiegelung des Gewaltsamen 
der bürgerlichen Gesellschaft, die Betonung der materiellen Bedingtheit 
der Kunst, die Verweigerung der Verwertungsketten des Kunstmarkts, 
das Aufbrechen der kulturellen Disziplinierung, die Verflüchtigung des 
Kunstschaffens ins Spurlose der Aktion – dies sind gängige Motive, die 
mit der Zerstörung des Flügels als des Symbols bourgeoiser Kultur ver-
bunden sind. Diese Interventionen sind an die Diskussion der 1960er Jah-
re gebunden: In der destruktiven Aktion wird ein falscher Kunstbegriff 

100	Das Lächerliche des Klassischen vernahm schon Friedrich Schlegel, Ly-
ceums-Fragmente, in: Hans Eichner (Hg.), Charakteristiken und Kritiken 
I: (1796–1801) (Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, 2), München 1967, 
Nr. 60, 153.

101	Vgl. Gunnar Schmidt, Klavierzerstörungen in Kunst und Popkultur, Berlin 
2013.

DER FALL: STEEN-ANDERSENS PIANO CONCERT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


87

bekämpft, der Werke zur konsumierbaren Ware, zum Luxusgut oder 
Dekorationsgegenstand verdinglicht. Dagegen wird das Ereignishafte, 
das Einmalige und Unumkehrbare des Zerstörungsakts gefeiert: Was da-
von übrigbleibt, ist kein emphatisches Werk, sondern Dokument, Zeuge, 
Spur einer künstlerischen Tat.

Es ist offenkundig, dass diese Ideen ihre Schlagkraft verloren haben: 
Die Zerstörungsaktionen werden heute in Kunstmuseen als Klassiker des 
Happenings wiederaufgeführt, die zerstörten Instrumente als Skulpturen 
ausgestellt. Umgekehrt hat die bürgerliche Musikkultur an symbolischer 
Schwere eingebüßt. Johannes Kreidler hat die Unwiederholbarkeit der 
Provokation in seinem Musiktheater Audioguide (2013/14) vorgeführt: 
Gleich 66 Geigen ließ er auf der Bühne zertreten, ohne damit die gerings-
te Entrüstung auszulösen – die quantitative Steigerung zeigt den Quali-
tätsverlust der Geste an. Wer heute noch auf die Kraft der destruktiven 
Aktion setzt, gerät in die Nähe des Provinziellen.

Steen-Andersens Flügelsturz steht zwar in der Linie der Zerstörungs-
aktionen, aber er verändert ihren Status: Denn der Sturz wird bei ihm 
nicht als Kunstaktion affirmiert. Damit trägt er der Veränderung dieses 
seltsamen Performance-Materials Rechnung: Die Zerstörung bürgerli-
cher Instrumente hat ihre ästhetische Dringlichkeit verloren, sie wird 
achselzuckend hingenommen. Als verbrauchtes künstlerisches Verfahren 
wird es nun aber zum Material eines Werks, und zwar konkret: es liefert 
ein audiovisuelles Material, aus dem ein Werk gemacht wird. Mit einem 
Ausdruck der fünfziger Jahre könnte man die Zerstörung des Klaviers 
daher als Moment der »Vorformung« bezeichnen.102 Nicht die symboli-
sche Wirkung der abstrakten Aktion, sondern die sinnliche Konkretion 
des singulären Sturzes gerät in den Mittelpunkt der Beschäftigung: Wie 
verläuft der Zerfall des Instruments, wie hört sich der Aufprall an, wie 
entwickelt sich der Nachhall?

Das Werk beginnt mit der Projektion der extrem verlangsamten Auf-
nahme des Flügelsturzes. Im Großbildschirm über dem Orchester er-
scheint der Aufprall des Flügels, der in dieser Zeitlupe einem sanften 
Auftreten gleicht; leicht splittern die Rahmenteile, Abdeckungen und 
Füße vom Klavierkörper ab und schweben in den Umraum. Ein Wir-
bel auf der großen Trommel und das Schleifen mit Sandpapier bereiten 
den Aufschlag des Flügels leise vor, mit dem ersten Bodenkontakt setzt 
die Orchestertotale ein und steigt, nicht schlagartig, sondern verzögernd 
in ein überwältigendes Cluster an: ein dumpf wabernder Fluktuations-
klang, der von Donnerblech, Großer Trommel und den hohen Streichern 
dominiert wird und so die Tiefenverzerrung der verlangsamten Tonauf-
nahme imitiert, mit der er verschmilzt.

102	Vgl. György Ligeti, Wandlungen der musikalischen Form, in: Monika Lich
tenfeld (Hg.), Gesammelte Schriften Erster Bd., Mainz 2007, 85–105, 93.

MATERIAL

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


88

Dieser Totalklang macht sogleich klar, wie Steen-Andersen den Sturz 
verwendet: Der mikrotonale Cluster-Klang ist der Aufnahme abge-
hört. Über 70 Takte wird dieses zerdehnte Bersten gehalten, die einzel-
nen Blech- und Holzbläserstimmen treten versetzt vor und zurück, lösen 
sich kaum merklich aus dieser Klangmasse und bringen, wie ein verzerr-
ter Nachhall, die innere Bewegtheit, das Chaotische der Zersplitterung 
zur Geltung. Allmählich nur dünnt sich der Klang aus, nach vier Minu-
ten bleiben alleine die diminuierenden Streicher- und Perkussionsgrup-
pen übrig.

Diese Eröffnung nimmt eine klassische Geste des Konzerts auf: die 
Exposition der Totalität des verfügbaren Klangumfangs. Die Stimmung 
ist der »Vorstellung des Chaos« aus Haydns Schöpfung verwandt, aber 
auch die gewaltig einschlagenden Orchesterakkorde zu Beginn des fünf-
ten Klavierkonzerts Beethovens wären Vorbilder für dieses Verfahren. 
Der Klangapparat wird als eine Übermacht installiert, die den Hörer er-
drückt. Bei Steen-Andersen führt sie jedoch das Signum der Zerstörung 
bei sich: Geistfeindlich zersprengt sie, was gehobenen Kunstgenuss ver-
spricht.

Das inszenierte Bersten des Klaviers wirft ein neues Licht auf das Ma-
terial, das es erst hervorzubringen scheint. Die Massierung des Orches-
terklangs zu Clustern galt in den 1960er Jahren in Werken von György 
Ligeti, Iannis Xenakis oder Friedrich Cerha als Antwort auf die soge-
nannte Krise der Figur:103 Die Nivellierung der Intervallqualitäten in der 
dodekaphonischen und seriellen Musik führte in eine Situation, in der 
die Suche nach individuellen Figuren – herausgehobenen Intervallfol-
gen – sinnlos wird. Das motiviert ein Komponieren mit Klangflächen, in 
denen keine Intervalle mehr unterschieden werden können: Etwa durch 
Stapelung von Sekunden oder die Verdichtung des Kontrapunkts zur Mi-
kropolyphonie. Diese Verfahren der Entdifferenzierung der Tonhöhen 
werden bei Steen-Andersen als Reflex einer mechanischen Operation 
lesbar: Der Cluster wird als das Resultat einer extremen Verlangsamung 
gehört. Es klingt, als steige die Komposition ins einzelne Tonereignis hi-
nein und zerdehne die Zeit.

Aufbau

Die destruktive Vorkomposition erfüllt aber noch eine ganz andere 
Funktion: Sie ist eine aleatorische Präparation des Klaviers. Damit stellt 
sich das Werk in die Nachfolge eines anderen Klassikers der modernen 
Musik: Dem Concerto for prepared piano (1951) von John Cage. Die 

103	Vgl. Heinz-Klaus Metzger, Die Krise der Figur, in: Rainer Riehn (Hg.), Mu­
sik wozu: Literatur zu Noten, Frankfurt am Main 1980, 129–36. 

DER FALL: STEEN-ANDERSENS PIANO CONCERT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


89

Präparierung des Klaviers durch Objekte, die auf die Saiten platziert wer-
den, führt bei Cage zu neuartigen Klangfarben; sie erweitert das Klang-
material, aber der Sinn der Präparation geht nicht in dieser Anreicherung 
des Instrumentariums auf. Zwei andere Momente sind entscheidend: 
Zum einen ist der klangliche Effekt der Präparation oftmals unerwar-
tet, zum anderen lassen sich die so entstandenen Klangfarbendifferenzen 
nicht in derselben Weise systematisieren, wie die Tonhöhen der chroma-
tischen Leiter.104 Daher besteht eine Inkongruenz zwischen der Klaviatur, 
die das temperierte Tonsystem abbildet, und der ungeordneten Vielzahl 
von Klangtypen, die sich mithilfe dieser Klaviatur erzeugen lassen. Die 
Präparation vollzieht eine Befreiung der Einzelklänge aus ihrer tonsys-
tematischen Ordnung, die Cages ganzes Werk verfolgt: »The prepared pi-
ano […] led me to the enjoyement of things as they come, as they happen, 
rather than as they are possessed or kept or forced to be.«105

Die systematische Ordnung, welche die Klaviatur abbildet, erlaubt es 
dem kompositorischen Subjekt, kontrolliert auf eine Menge von Klän-
gen zuzugreifen: Es beherrscht den Klangraum systematisch. Am präpa-
rierten Klavier verliert das kompositorische Subjekt diese Kontrolle. Es 
ist diese Selbstzurücknahme, welche auch die Zufallsverfahren motiviert, 
die Cage in seinem Klavierkonzert verwendet. Präparation und Zufalls-
komposition sind Verfahren, in denen sich das künstlerische Handeln 
kritisch gegen sich selbst verhält, um das Material, mit dem es umgeht, 
in seiner unselektierten Mannigfaltigkeit freizusetzen.

In Steen-Andersens Klavierkonzert wird die Unkontrollierbarkeit der 
Präparierung dramatisiert: Welche Klänge sich mit dem zerborstenen 
Klavier noch produzieren, ob sie sich zu einem Werk werden fügen las-
sen, ist ungewiss. Zugleich hebt er das Gewaltsame hervor, das im Auf-
brechen der überlieferten Tonsysteme liegt: Was bei Cage zur friedvollen 
Geste des Geschehen-Lassens verharmlost wird, ist in Wahrheit ein Akt 
der Destruktion, es ist die Zerstörung des Gewohnten.

Doch das Ereignis des Sturzes ist nur ein Moment des Werks. Denn 
dieser ersten Phase der Unverfügbarkeit folgt bei Steen-Andersen der 
Versuch, das gewonnene Material kompositorisch zu beherrschen. An-
ders als Cage kann er heute nicht mehr beim Eigenwert des Einzelklangs 
stehen bleiben. Die abstrakte Befreiung der Klänge – die Tatsache, dass 

104	Carl Dahlhaus’ Einwand, dass sich Klangfarben nicht wie Tonhöhen syste-
matisieren ließen, weil sie keine Skalen bilden und untransponierbar sind, 
blieb bisher unwiderlegt. Seine Einschätzung, dass sich Kompositionen, wel-
che die Kategorie der Farbe dennoch ins Zentrum stellen, ins Formlose bege-
ben, kann hingegen nicht überzeugen, vgl. Carl Dahlhaus, Über den Zerfall 
des musikalischen Werkbegriffs, in: Hermann Danuser (Hg.), Gesammelte 
Schriften 8, Laaber 2005, 223–243.

105	John Cage, How the Piano Came to be Prepared, in: Empty Words. Writings 
’73–’78 by John Cage, London 1980, 8.

MATERIAL

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


90

alle erdenklichen Klänge in musikalische Ordnungen eingehen können – 
ist eine künstlerische Intervention, die längst vollzogen ist. Dem destruk-
tiven Schritt muss ein konstruktiver folgen, sollen die Klänge nicht ins 
Unverbindliche, ins Vormusikalische zurücksinken. Die Tatsache, dass 
Cage sich diesem Schritt verweigerte, zeigt die Grenze seiner Kunst an. 
Denn die abstrakte Erlaubnis, die Cage predigt, bedeutet noch keine Er-
mächtigung: Ob sich die »Allklangnatur«106 in künstlerische Gebilde 
verwandeln lässt oder ob sie im Gegenteil das Ende der Komposition ein-
läutet, ist letztlich eine Frage des kompositorischen Gelingens.

Steen-Andersens Vorgehen steht in vielerlei Hinsicht unter dem Dik-
tum Helmut Lachenmanns, Komponieren hieße ein Instrument zu bau­
en; ein Gedanke, an dem sich viele Komponistinnen der neueren Genera-
tion zu orientieren scheinen.107 Die destruktive Dimension liegt bereits in 
Lachenmanns Gedanken angelegt. Dem Konstruktiven des Bauens geht 
die Destruktion des ästhetischen Apparats voraus, die eine Selbstkri-
tik des kompositorischen Könnens miteinschließt. Ein Instrument aber 
»baut« man, so Lachenmann, nicht schon dadurch, dass man ein In
strument zerschlägt, sondern indem man einen begrenzten Möglichkeits-
raum musikalischer Klänge in den Zeitverlauf projiziert.

Man darf das Lachenmannsche Diktum daher nicht allzu wörtlich 
nehmen. Es geht nicht darum, sich erfinderisch im Instrumentenbau zu 
betätigen. Keine Erweiterung von Spieltechniken, keine noch so unge-
wöhnliche Besetzung oder Klangquelle ist für sich schon ein neues In
strument. Das Ineinandergreifen von Destruktion und Konstruktion, das 
imaginäre Instrument, das Lachenmann durch Material- und Selbstkri-
tik zu bauen versucht, kommt erst in der Komposition zur Geltung: Es 
ist die Konstellation von Klängen, die sich zusammenschließen, als ob 
sie einem einzigartigen Instrument entsprängen.108 Das Instrument zeigt 
sich erst in seiner Verwendung im Werk, es ist ein Möglichkeitsraum, in 
den hinein sich ein Werk verwirklicht; und der Anspruch, der in Lachen-
manns Spruch liegt, geht dahin, diesen Möglichkeitsraum nicht als einen 
im Voraus gegebenen zu akzeptieren, sondern in jedem Werk zu erneu-
ern. Die moderne Forderung an die Kunstproduktion, keine Exempla-
re gemäß überlieferter Gattungsregeln herzustellen, sondern mit jedem 
Werk eine singuläre Form in Auseinandersetzung mit dem Material her-
zustellen, diese Forderung nach autonomer Durchbildung wird hier kon-
sequent weiter gedacht: Die Übernahme eines bestehenden Reservoirs 

106	Diesen Begriff von John Cage stellt Ferdinand Zehentreiter ins Zentrum sei-
ner Auslegung der Zufallsverfahren, vgl. Ferdinand Zehentreiter, Musikäs­
thetik: ein Konstruktionsprozess, Hofheim 2017, 314–359, hier: 330.

107	Helmut Lachenmann, Über das Komponieren, in: Josef Häusler (Hg.), Mu­
sik als existentielle Erfahrung: Schriften 1966–1995, Wiesbaden 1996, 77.

108	Ebd. 80.

DER FALL: STEEN-ANDERSENS PIANO CONCERT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


91

von Einzelklängen in Gestalt der tradierten Instrumente wird als eine 
Fremdbestimmung erkannt, die es in eine selbstbestimmte Gestaltung 
der elementaren Klänge zu überführen gilt.

Ein Instrument bietet eine spezifische Begrenzung des Klangmateri-
als an. Seit der Cageschen Öffnung sind die traditionellen Instrumen-
te nicht wegen ihrer Klangvielfalt, sondern vielmehr wegen der spezifi-
schen Beschränktheit interessant geblieben. Soll die Konstruktion eines 
Instruments nicht positivistisch als bloße Erweiterung des Klangarsenals 
verstanden werden, so besteht sie in einer spezifischen Begrenzung des 
Möglichkeitsraums klanglicher Verbindungen.

In diesem Zusammenhang steht auch die große Bedeutung, die der 
Anordnung der Instrumente im Raum in der jüngeren Musikgeschich-
te verliehen wurde: Im Aufbau der Bühne werden die Verhältnisse prä-
formiert, die das Makroinstrument des Werks ausmachen. Viele Werke 
von Steen-Andersen stellen sich diesem Anspruch ganz explizit, indem 
sie eine neuartige Inszenierung der Klangproduktion ersinnen: Black 
Box Music (2012), Inszenierte Nacht (2013), Chambered Music (2007) 
wären Beispiele. Das szenische Setting des Piano Concerto lässt sich 
folgendermaßen beschreiben: Vor dem groß besetzten Orchester befin-
det sich der Pianist Nicolas Hodges in der klassischen Solistenpositi-
on an einem intakten Konzertflügel. Ihm gegenüber sitzt, wie in einem 
Doppelklavierkonzert, sein virtuelles Ebenbild, sein Gespenst: Auf ei-
nen Bildschirm, dessen Umriss eine Klaviersilhouette andeutet, werden 
die Filmaufnahmen projiziert, in denen Nicolas Hodges den zerstörten 
Flügel bespielt. Ein zweiter Bildschirm befindet sich über dem Orches-
ter und zeigt die Aufnahme des Klaviersturzes.109 Beide Projektionen 
und ihre entsprechenden Tonspuren, die über Lautsprecher erklingen, 
werden während des Konzerts durch den Pianisten ausgelöst, indem er 
einen auf der Notenablage seines Flügels versteckten Sampler bespielt. 
Die Klaviatur des Samplers verfügt über drei verschiedene Aufnahme-
register, sie kann auf drei sample banks zurückgreifen. In der ersten Be-
legung der Tasten werden Filmsequenzen ausgelöst, die mehrere Mi-
nuten dauern können, im zweiten und dritten Sampleregister befinden 
sich die Aufnahmen vereinzelter Spielaktionen, die der virtuelle Pianist 
auf dem lädierten Flügel ausführt: die Klangereignisse des zweiten Re-
gisters lassen Tonhöhen erkennen, während jene des dritten Registers 
geräuschhaft sind.

109	Eine Ausnahme bildet der Beginn der Kadenz, wo auch der zweite Bild-
schirm Nicolas Hodges zeigt, wie er den lädierten Flügel bespielt, jedoch 
aus einer anderen Perspektive. 

MATERIAL

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


92

Sampling

In dieser Anlage deutet sich schon an, wie Steen-Andersen über den des-
truktiven Akt hinaus geht: Die unverfügbaren Klangtrümmer werden 
durch die Technik des Samplings verfügbar gemacht. Ging Cage der Fra-
ge nach, wie sich in der Situation des befreiten Klangs noch ein Klavier-
konzert komponieren lässt, so befragt Steen-Andersen diese Möglich-
keit unter den Bedingungen des digitalen Samplings. Denn das Sampling 
verändert den kompositorischen Zugriff aufs Material. Die in einzelne 
Soundfiles zerschnittenen Klänge können verwendet werden, ohne vor-
her in ein systematisches Verhältnis zueinander gesetzt zu werden. Das 
präparierte Klavier ist der Vorläufer dieser Situation: Schon bei ihm be-
steht eine Diskrepanz zwischen der tonsystematisch geordneten Klavi-
atur und der ungeordneten Reihe der Klänge. Beim Sampler wird diese 
Diskrepanz absolut: Die Zuordnung von Taste und Klang ist völlig ar-
biträr, der virtuoseste Klangkomplex wird mit demselben Tastendruck 
ausgelöst wie ein banaler Sinuston.

Was der Sampler abspielt, sind digital fixierte Klänge, identisch re-
produzierbare Klangereignisse.110 Dies verbindet ihn mit der musique 
concrète, elektronischen Musik oder Tonbandmusik. Was den Sampler 
jedoch von diesen Ansätzen unterscheidet, ist die Tatsache, dass im Sam-
pling das fixierte Klangmaterial in vereinzelte Klangobjekte, in diskrete 
Einheiten zerschnitten wird, die in der Konzertsituation ausgelöst wer-
den. Im Gegensatz dazu geht die Montagearbeit am Tonband der Auf-
führung voraus und nur die Verteilung der Klänge auf die Lautsprecher-
anlage kann während des Konzerts entschieden werden. Aufgrund dieser 
Vorentschiedenheit, die das elektronische Konzert mit der Filmvorfüh-
rung teilt, mangelt es dem Lautsprecherkonzert an Bühnenpräsenz: Die 
Musik vom Band geschieht nicht im emphatischen Jetzt.111 Diesen Man-
gel verspricht das Sampling zu beheben, indem es die Montagearbeit 
ins Jetzt der Aufführung verschiebt: Auf der Klaviatur vollzieht der Pi-
anist gleichsam den Tonschnitt der Studiotechnikerin. Auf diese Weise 
oszilliert der Sampler zwischen Instrument und Wiedergabegerät, zwi-
schen Produktion und Reproduktion von Klang. Dabei kann er prinzi-
piell auf eine ungleich größere Anzahl von fixierten Klängen zurückgrei-
fen, als dies zu Zeiten der Tonbandmusik möglich gewesen wäre: Das 
digitale Klangarchiv erscheint geradezu unbegrenzt. Diese unbeschränk-
te Verfügbarkeit von Klängen ist natürlich ein Trug – in Wahrheit ist der 

110	Ich ziehe diesen Ausdruck dem Begriff der »Klangaufnahme« vor, weil er 
auch elektronisch produzierte und bearbeitete Klänge umfasst, vgl. Michel 
Chion, La musique concrète, art des sons fixés, Lyon 2009.

111	Vgl. Steven Takasugi, Warum Theater?, in: MusikTexte 149, 2016, 13–15. 
Ausführlicher dazu im Kapitel VI.2.

DER FALL: STEEN-ANDERSENS PIANO CONCERT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


93

Zugriff des Einzelnen auf das Archiv in vielerlei Hinsicht begrenzt – und 
dennoch verändert sich durch die quantitative Steigerung auch die Qua-
lität der Samples gegenüber dem mühevoll produzierten Tonbandklang: 
In seiner abstrakten Verfügbarkeit ist das Sample ein prinzipiell entwer-
teter Klang.112 Diese Situation wirkt sich auf das Komponieren im Gan-
zen aus. Wer sich dem technischen Entwicklungsstand nicht verschließen 
will, wird ihre Kompositionsentwürfe mithilfe von Samples überprüfen, 
auch wenn sie für ein Streichquartett schreibt. Als Werkzeug des Kom-
ponierens tendiert der Computer dazu, das Klavier zu verdrängen. Da-
mit ist aber die schillernde Verfügbarkeit des unendlichen Archivs der 
Klänge im Kompositionsprozess ständig präsent – unweigerlich stellt 
sich bei jedem Einzelklang die Frage, die Johannes Kreidler immer wie-
der betont: Warum neu komponieren, was schon vorhanden ist, warum 
notieren, was schon als fertige Tonkonserve lagert?113

Form

Die Diskretisierung der Klangobjekte, die Diskrepanz zwischen Kör-
pergeste und Klangresultat, die scheinbar unbegrenzte Verfügbarkeit 
und die damit einhergehende Entwertung des Einzelklangs bilden den 
Hintergrund des Piano Concerto. Das aufwändige Dispositiv ist da
rauf angelegt, die verschiedenen Ebenen – Flügelsturz, Pianist, virtuel-
ler Pianist und Orchester – ineinander spiegeln zu lassen; das Wechsel-
spiel von Solistin und Begleitung, von Individuum und Gemeinschaft, 
welches das klassische Konzert prägt, erfährt so eine Potenzierung, wel-
che im Verlauf des Werks entfaltet wird. Dieser Verlauf lässt sich in vier 
Teile gliedern. Einer Einleitung – dem Sturz – folgt ein Teil, in welchem 
drei verschiedene Materialien, gewissermaßen Absplitterungen des Stur-
zes, durchgearbeitet werden. Der zweite Teil leitet zu einer ausgedehn-
ten Solo-Kadenz mit Tutti-Nachspiel über, dem als letzter Teil ein ton-
loser Abgesang folgt.

112	Diese Entwertung des digitalen Klangs spielt eine wichtige Rolle in Werken 
wie Der »Weg der Verzweif‌lung« (Hegel) ist der Chromatische (2011/12) 
von Johannes Kreidler, Die letzten 25 Jahre in No. 1 Hits der deutschen Jah­
rescharts dargestellt durch Karlheinz Stockhausens Studie 2 5x. (2014) von 
Hannes Seidl oder Weiß/Weißlich 22 (1996) von Peter Ablinger. Ausführ-
lich reflektiert die Bedeutung des digitalen Samplings für die Gegenwarts-
musik Harry Lehmann, Die digitale Revolution der Musik: eine Musikphi­
losophie, Mainz 2012.

113	Vgl. Johannes Kreidler, Zum Materialstand der Gegenwartsmusik, in: Har-
ry Lehmann et al. (Hg.), Musik, Ästhetik, Digitalisierung: eine Kontroverse, 
Hofheim 2010, 31–36.

FORM

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


94

Kaskaden

Der lange Fluktuationsklang, das zerdehnte Bersten, mit dem das Stück 
einsetzt, wird mit dem Einsatz des Solisten in Takt 71 als eine Art Or-
chestervorspiel verständlich. Der Pianist etabliert sogleich das Material, 
das den folgenden Abschnitt prägen wird: zwei großintervallig abstei-
gende Skalen (I: g’’’’-gis’’-a’-a-Dis-A2 und II: cis’’’’-cis’’-cis’-d-B1). Der 
Sturz des Flügels wird in die musikalische Metapher der Kaskade umge-
setzt, welche die pianistische Virtuosität von jeher prägt – kein anderes 
Instrument vermag das Tongefälle von acht Oktaven in solch schwin-
delerregender Weise zu durchschreiten wie das Klavier. Der Sturz liefert 
jedoch auch die Vorlage für die Verarbeitung dieses Kaskadenmaterials: 
Der Aufprall des Flügels erwies sich in der Zeitlupe als ein Prozess mit 
zwei Phasen, einer Kompressionsphase, in der die Beine des Flügels sich 
verbiegen, auf die eine Expansionsphase folgt, in der das Instrument zu 
explodieren scheint. Diese Abfolge von Stauchung und Ausdehnung wird 
auf das Kaskadenmaterial abgebildet: Erklingen die beiden Skalen zu-
nächst getrennt, so schieben sie sich, in immer kürzeren Dauernwerten, 
immer enger ineinander bis in Takt 95 ein Umschlagpunkt erreicht ist, 
von dem an sich die Skalen wieder voneinander lösen. Dieses Verfahren 
von Verdichtung und Ausweitung wiederholt sich in den folgenden Tei-
len in unterschiedlichen Varianten: Zunächst antwortet das Orchester 
der solistischen Kaskade (I) mit der Umkehrung der zweiten Skala (Takt 
115ff.), dann verdoppelt sich der Pianist, der nun die Skalen zugleich 
auf dem intakten Flügel (Kaskade II) und über den Sampler auf dem lä-
dierten Flügel (Kaskade I) ineinander und auseinander treten lässt (Takt 
199ff.). Das extrem reduzierte Skalenmaterial lässt die Virtuosität dieser 
Skalenkombinatorik hervortreten, zugleich ist für den Zuschauer nicht 
unmittelbar zu durchschauen, wie sich virtueller und aktueller Hodges 
in diesem seltsamen Wettstreit zueinander verhalten.

Dieser Kampf ist jedoch ein höchst ungleicher, denn der Sturz hat den 
Flügel stark verstimmt. Die Kaskade erscheint auf dem lädierten Flügel 
mikrotonal getrübt. Umgekehrt stellt sich nun die Frage, ob nicht die 
Skala selbst – die ja eine Annäherung an eine Oktavstapelung bildet – 
das Resultat der Zerstörung darstellt: Diese Skala mag erklingen, wenn 
man auf dem ruinierten Flügel die Oktaven über dem großen A greift. 
Zudem sind die Tonhöhen auf dem lädierten Flügel zwar erkennbar – 
es wird auf das zweite Register der Sample-Datenbank zurückgegriffen 
–, das Timbre der Klänge ist jedoch stark verändert und erinnert an die 
perkussiven Klangfarben der Sonatas and Interludes für präpariertes 
Klavier von John Cage. Diese erstickten, gedämpften, klirrenden Kla-
viertöne werden durch die orchestralen Gegenstimmen wieder aufge-
nommen und mit erweiterten Spieltechniken imitiert. Der konstruktiven 
Skalenarbeit zum Trotz sind diese Passagen von einer gewissen Grobheit 

DER FALL: STEEN-ANDERSENS PIANO CONCERT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


95

geprägt, so dass der Gesamteindruck entsteht, es gelte notbehelfsmäßig 
zusammenzuflicken, was längst nicht mehr hält. Die Umkehrungen und 
Verschiebungen der Skalen sind schematisch, sie bleiben dem erklingen-
den Material so äußerlich, als seien sie bloß auf der Klaviatur erdacht: 
Die Diskrepanz, welche dem Sampler eignet, tritt in der musikalischen 
Faktur hervor.

An dieser Stelle wird auch das Zerschneiden des Klangflusses offen-
bar, welches das Sampling notwendigerweise voraussetzt. Die Montage-
tätigkeit wird durch das Bild betont. Um die Klänge des lädierten Flügels 
rhythmisch präzise platzieren zu können, sind die Samples um die vorbe-
reitende Geste des Pianisten beschnitten: Sie beginnen hart mit dem An-
schlag. Jedes Video-Sample setzt daher wie mit einem Zucken des virtu-
ellen Pianisten ein. Dieses Abrupte der Bildebene überträgt sich auf den 
Klang: Der Einzelklang erscheint als Fragment einer Geste.

Diese Fragmentierung der musikalischen Kontinuität wiederholt sich 
ab Takt 219 auf einer höheren Ebene. Die Textur ineinander geschobe-
ner Kaskaden wird jäh durchbrochen von einer eintaktigen, schrillen 
Tremolo-Textur (Sampler-Triller, Piano-Cluster, Piccolo, Es-Klarinette, 
Percussion, Flexaton, Xylophon), die sich wie ein Zensurbalken über 
das Geschehen schiebt. Diese Unterbrechung scheint das Skalenmaterial 
in drei unterschiedliche Elemente zu zersprengen: Die weiten Kaskaden, 
eine enge mikrotonal-chromatische Skala sowie ein abruptes Glissando. 
Diese Elemente werden im Folgenden weiter ineinander geschoben, doch 
immer häufiger wird nun die Skalenarbeit durch den blockartigen Ein-
schub der Zensurbalkentextur unterbrochen. Dieses einbrechende Ma-
terial erweist sich nun selbst als Ausschnitt einer Klangfolge, von der mit 
jeder Unterbrechung ein zusätzlicher Takt hörbar wird (Takte 287–90, 
340–43, 394–98, 435–40 etc.): Eine Reihe äußerst unterschiedlicher Im-
pulsklänge, deren groteskes Nebeneinander durch die regelmäßige An-
ordnung im Viertelschlag noch unterstrichen wird. Auch diese Klänge 
können als Absplitterungen der Flügelzerstörung gehört werden, viel-
leicht als Orchestration des Aufschlaggeräusches bei unterschiedlicher 
Abspielgeschwindigkeit. Wenn in Takt 469–73 diese neunteilige Reihe in 
ihrer Ganzheit erklingt, hat sie sich bereits als eine zwingende Fortschrei-
tung ins Gehör eingeschliffen. Sie etabliert sich als ebenbürtige Gegenge-
stalt zum Skalenmaterial – nur dass diese Impulsreihe nicht permutiert 
wird, sondern in sturer Gleichheit erscheint. In den sich überstürzenden 
Kaskaden und der mechanischen Impulsreihe verstreben sich so zwei 
verschiedene Formen musikalischer Äußerlichkeit zu einer dichten Kon
struktion, die aufgrund der Reduktion des Materials erstaunlich durch-
hörbar bleibt.

Zwei weitere Materialien stören diesen Gegensatz von Skalenarbeit 
und Impulsreihe, von Kaskaden und Schocks. Zum einen wird mehrfach 
für einige Takte das tonlos-perkussive Material der dritten Sample-Bank 

FORM

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


96

präsentiert, das den letzten Teil des Werks prägen wird. Das Spärliche 
dieses Materials kommt einem Aussetzen aus dem mechanischen Fort-
gang gleich, es besitzt einen schwebenden Charakter. Zum anderen wird 
die nervöse Faktur an vier Stellen durch den unheilvollen Anfangsclus-
ter, das verlangsamte Bersten durchbrochen (T 365, 452–3, 571–2, 645). 
Wie eine Fermate dehnt dieser Klang die musikalische Zeit, sowohl des 
Sich-Überstürzens der Skalen als auch des mechanischen Fortschreitens 
der Impulsreihe. Das zerdehnte Bersten währt jedoch nur sehr kurze 
Zeit, es hat eine mahnende, eine vorausweisende Funktion: Der Klang 
droht die Wiederholung des Sturzes an.

Kadenz

Diese Ankündigung bleibt vorerst unerfüllt. Über eine Phase, in der die 
Impulsreihe zersetzt wird und die verdichteten Materialien wieder gelo-
ckert werden, beginnt sich das Orchester ab Takt 735, ganz als gelte es, 
die verbeulte Klanggestalt zurecht zu biegen, über mikrotonale Schwan-
kungen auf einen C-Klang einzustimmen. Sobald dieser erste Einklang 
erreicht ist, tritt mit einem Paukenwirbel ein Zitat aus dem ersten Satz 
aus Beethovens erstem Klavierkonzert ein: Die pompöse Vorbereitung 
der Solokadenz, die im unvermeidlichen Quart-Sext-Akkord kulminiert. 
Das Orchester erklingt jedoch als schwerfällige Provinzkapelle mit er-
heblichen Intonationsschwierigkeiten, was die orchestrale Kadenzan-
kündigung als hohle Floskel des klassischen Klavierkonzerts erscheinen 
lässt: Die musikalische Konvention zeigt sich, wie der Sockel eines Hel-
dendenkmals, als schäbiger Pomp. Ist nicht das ganze Versprechen der 
solistischen Kadenz, so scheint diese Stelle zu fragen, wie all das Heroi-
sche und Majestätische der alten Kunst längst unerträglich geworden? 
Wie kann man heute eine musikalische Formfunktion ernst nehmen, in 
der ein herausragendes Individuum sich über die dienende Masse erhebt, 
um sich, frei improvisierend, all das Material, was ihm vorher noch ent-
gegenstand, in der Unverwechselbarkeit eines Personalstils anzueignen? 
Was sich so ankündigt, ist keine Kadenz, sondern vielmehr deren Un-
möglichkeit.

Eine Kadenz setzt das Fortdrängen der musikalischen Zeit aus. Die 
Vollendung der Kadenz im engen Sinne – die Akkordfortschreitung To-
nika-Subdominante-Dominante-Tonika, die eine Tonart bestimmt – wird 
in der solistischen Konzertkadenz aufgeschoben. Die Zeit der Kadenz 
hängt in der Luft. Zwischen dem Quart-Sext-Vorhalt des Orchesters und 
dem Dominant-Triller, auf den die Kadenz hinsteuert, spannt der Solist 
eine Zwischenzeit auf, ein Zögern. Steen-Andersens Flügelsturz will den 
Wortsinn ins Bewusstsein rücken: Die Kadenz ist ein Fallen – ein weit hi-
nausgezögerter Quintfall vom Dominantvorhalt zur Tonikabestätigung. 

DER FALL: STEEN-ANDERSENS PIANO CONCERT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


97

Diesen aufgeschobenen Quintfall kann eine Musik jenseits der Funkti-
onsharmonik nicht mehr leisten; deshalb vollzieht sie sich im Piano Con­
certo durch ein weiteres Zitat. In einer längeren Videosequenz spielt der 
virtuelle Hodges auf dem lädierten Flügel eine Passage aus dem ersten 
Satz aus Beethovens A-Dur Klaviersonate Nr. 28 (op. 101). Die Wahl 
des Zitats fügt sich ins Formprinzip des Werks, handelt es sich doch um 
eine Sonate, welche als Schwelle zu Beethovens Spätwerk gilt.114 Im resi-
gnierten Ausdruck des ersten Satzes der Sonate kündigt sich, dieser Ein-
teilung zufolge, jene Infragestellung des heroischen Gestus der mittleren 
Schaffensperiode an, die vor allem Beethovens letzte Streichquartette 
charakterisieren: Der berüchtigte Spätstil, der seinen Ausdruck gerade 
darin hat, dass er die Ausdruckskonventionen nicht mehr mit Subjekti-
vität ausfüllt, sondern in ihrer Hohlheit stehen lässt – Dissoziation und 
Verfremdung werden zum Gestaltungsprinzip.115 Steen-Andersen zitiert 
somit nicht den klassischen Beethoven, sondern dessen Selbstkritik. Der 
kurze erste Satz der Sonate besitzt dabei selbst schon den aufschieben-
den Charakter einer Solokadenz: Über weiträumige Modulationen wird 
die Etablierung der Grundtonart lange hinausgeschoben. Steen-Ander-
sen lässt den virtuellen Pianisten einen Ausschnitt vor dieser Tonartbe-
stätigung spielen, den Beginn der Durchführung (T. 41–52) in einem 
stark reduzierten Tempo. Nur wenige der gedrückten Tasten lassen über-
haupt eine Tonhöhe erkennen, und dann nur eine stark verstimmte. Die 
meisten Noten bleiben Leerstellen, man hört das Klappern der Mecha-
nik, den Schatten eines Tones. Die erkennbaren Tonhöhen sind dem Duk-
tus der musikalischen Phrase daher wie unregelmäßige Akzente gegen-
rhythmisch eingestreut. Es erklingt eine durchschossene Melodie, deren 
Verlauf sich nur mehr erahnen lässt, eine musikalische Ruine: Was ste-
hen blieb, ist dem Zufall geschuldet.

Das Zitat wird wiederholt, wobei nun der auf der Bühne anwesen-
de Pianist einige der fehlenden Töne ergänzt, um zuletzt immer deutli-
cher die Harmonien auszufüllen und so das dramatische Crescendo hör-
bar zu machen, das die Phrase in einen Trugschluss stürzen lässt. Dieser 
Übergang vom ruinenhaften Schatten zum vollen Klang wirkt auf Beet-
hovens Sonate zurück, er lässt erahnen, welche erschütternde Wirkung 
sie einst gehabt haben muss. Im zitierten Abschnitt der Sonate wird die 
schlichte Melodie des Beginns in die Mollparallele geführt, mit starken 
dynamischen Kontrasten und durch eine synkopische Begleitung verun-
sichert; schwere und leichte Zählzeiten, Auftakt und Taktbeginn werden 
vertauscht. Eine sequenzierende Steigerung treibt das Motiv bis ins drei-
gestrichene g, wo es mit dem völlig unerwarteten his in Takt 48 einen 

114	Vgl. Theodor W. Adorno, Beethoven: Philosophie der Musik: Fragmente und 
Texte, hg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt am Main 2015, 198.S. 198.

115	Ebd. S. 263ff.

FORM

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


98

harmonisch waghalsigen Absturz über mehrere Tritonusverbindungen 
erleidet, der durch harte Sforzati auf schwachen Taktstellen zusätzli-
che Gegenstöße erfährt. Die Verfremdung, die dieses Zitat bei Steen-An-
dersen erfährt, geschieht in einer Weise, welche die Radikalität des ur-
sprünglichen Texts wieder zur Erscheinung bringt. In der zerschossenen 
Gestalt tritt die durch Gewohnheit verdeckte Brüchigkeit des Zitierten 
hervor.116

An diese Stelle setzt Steen-Andersen die Illusion des Illusionsbruchs: 
Der virtuelle Hodges wendet seinen Blick vom Instrument weg und 
schaut für wenige Sekunden in die Kamera; und somit ins Publikum. Der 
Blick ist fragend, vielleicht prüfend, ob das wirklich gewollt sein kön-
ne. Es ist der Moment, in welchem das Prekäre dieses Werks sich zeigt. 
Dem einmaligen Ereignis des Flügelsturz verhaftet, wird es sich nie vom 
Gespenst des Nicolas Hodges ablösen können. Jeder andere Pianist, der 
das Werk aufführen will, würde diesen virtuellen Nicolas Hodges sich 
zum Ebenbild nehmen müssen. Denn einen Sturz zu wiederholen und das 
neu zerstörte Klavier zu bespielen, hieße ein anderes Werk zu schaffen. 
Indem das Klavierkonzert das Ephemere der Aktion in seine Werkform 
aufnimmt, ist es gezwungen den Werkcharakter des Bleibenden aufzu-
geben. Nie wird sich dieses Werk so vergegenständlichen können, dass 
es von Hodges als seinem Miturheber unabhängig würde. Der zögernde 
Blick des Pianisten ins Publikum, der zugleich ein Blick zum Komponis-
ten ist, mahnt an dieses Verhängnis.

Auf diese Unterbrechung des Scheins folgt das Anfangsthema der So-
nate, nun gesetzt als Duo für den Pianisten und seinen Sampler-gesteuer-
ten, zuckenden Widerpart. Doch die Phrase hält bereits im zweiten Takt 
auf einer Fermate inne. Die Melodie wird weitergeführt, nur um zwei 
Takte darauf wieder unterbrochen zu werden. Erst im dritten Anlauf er-
reicht die Linie ihren Höhepunkt und wird, ganz anders als zu Beginn 
der Beethovenschen Sonate, über eine absteigende Tonleiter in eine Rei-
he von Trillern geführt. Steen-Andersen zitiert hier nicht den Beginn des 
ersten Satzes, sondern die Überleitung vom dritten Satz, Langsam und 
sehnsuchtsvoll, zum Allegro-Finale. An dieser Stelle zitiert Beethoven 
selbst das lyrische Thema des ersten Satzes. Beethoven lässt es als ein 
Vergangenes erscheinen, ein Erinnerungsbruchstück, das von Fermaten 
durchsetzt ist, so als wolle er die Anstrengung des Sich-Erinnerns mit 
ins Stück einschreiben; ein Erinnern, das immer nur stückweise gelingen 
will. Mit einer abrupten Geste wird diese Erinnerung zuletzt von sich 

116	Solche Verfahren rettender Verfremdung hat Steen-Andersen bereits in In­
szenierte Nacht eingesetzt, etwa mit der Bass-Arie Ich habe genug, Schlum­
mert ein, ihr matten Augen der Kantate BMW 82, deren wirkungsvolle Tie-
fe Steen-Andersen mit einer Übertragung für Posaune und einer extremen 
Verlangsamung zur Geltung bringt. 

DER FALL: STEEN-ANDERSENS PIANO CONCERT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


99

gewiesen (T 25ff.), wie im Entschluss zur Verdrängung überstürzt sich 
das Werk in die Trillerkette, die das Fugato des letzten Satzes ankün-
digt. Steen-Andersen zitiert diesen Abschnitt als einen Moment, in dem 
eine sich selbst bereits als vergangen zeigende Musik in gegenwärtiger 
Erinnerung gebrochen wird; die Stimmung des »Ernstfalls«, die Ador-
no in der zerrütteten Lyrik der Beethoven-Sonate vernimmt, scheint in 
diesem Zerlegen des bereits Zerbrochenen noch einmal auf.

Komik

Die gebrochene Reminiszenz erfüllt bereits in der Sonate Beethovens 
die Funktion einer Kadenz, welche harmonisch von der Dominante E-
Dur zur Grundtonart zurückführt, ein Moment der Erinnerung, der In-
troversion, der die Rückkehr zur Objektivität der Polyphonie im Tut-
ti-Finale herauszögert. Spätestens wenn Steen-Andersen dem Triller des 
Solisten den bedrohlichen Orchester-Cluster unterlegt – das gedehnte 
Bersten vom Beginn des Werks – so ist der Ausgang der Kadenz be-
schlossen: Statt den Solisten auf dem sicheren Boden der Tonika landen 
zu lassen, zeigt Steen-Andersen, wie der Konzertflügel, wirkungsvoll ver-
langsamt, auf dem harten Grund zerschellt. Diese Übererfüllung der Er-
wartung wird sogleich konterkariert, denn kaum ist das Krachen ausge-
klungen, spult die Aufnahme, und mit ihr der Klang, zurück, saugt den 
Flügel wieder in die Höhe, um ihn sogleich erneut einschlagen zu lassen. 
Der ganze Vorgang wiederholt sich, immer schneller folgen Einschla-
gen und Rückspulen aufeinander, und als wären die verhunzte Kadenz-
vorbereitung und die malträtierte Beethoven-Sonate nicht schon genug, 
treibt dieser hohle Wiederholungswitz das Werk vollends ins Absurde. 
Dem Entschluss zur Verdrängung in Beethovens Schlusssatz nicht un-
verwandt, weist Steen-Andersen den sentimentalischen Augenblick des 
Kadenz-Zitats abrupt von sich. Denn dieser Augenblick der Erinnerung 
kommt jener nostalgischen Funktion gefährlich nahe, den das verstimm-
te Klavier – als Überbleibsel einer angeblich besseren Zeit – in den Pro-
dukten der Kulturindustrie übernimmt. Die kostbare Erinnerung weicht 
deshalb einer infantil-sadistischen Freude am Kaputtschlagen, das all-
mählich zur Begleitung eines abgedroschenen Ragtimes umfunktioniert 
wird. Mit The Cascades von Scott Joplin bricht Gebrauchsmusik in die 
gekünstelte Sehnsucht ein, und so erfüllt er präzise jene Funktion, die 
man auch dem polternden Marsch des zweiten Satzes der A-Dur-Sona-
te Beethovens zuschreiben kann: Das Alltägliche durchbricht den Schein 
der Kunst und bewahrt ihn so, zur bloßen Lüge zu verkommen. Der Rag-
time wirft aber auch ein nochmals neues Licht auf den Flügelsturz. Die 
Zerstörungskunst tritt auf einmal in die Nähe des Komischen, in dem 
das Zertrümmern von Klavieren seit den Cartoons, Buster Keaton und 

FORM

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


100

den Marx Brothers eine lange Tradition hat.117 Die Komik vernichtet ein 
bereits Nichtiges:118 Jene aufgeblasene Konzertkultur, die mit tiefgreifen-
der Kunsterfahrung wirbt, während sie meist nicht mehr bietet als den 
Genuss des Mitdabeiseins unter denen, die es sich leisten können. Auch 
das Konzertieren am Flügel wird lächerlich, weil hier, im Bereich des 
zweckfreien Spiels, mit solch verbissenem Ernst gearbeitet wird, als dro-
he ein Vorgesetzter mit der Kündigung.119 In der komischen Zerstörung 
des Klaviers revanchiert sich die Kunst gegen einen Disziplinierungsap-
parat, dessen einzige Zielvorgabe die Vermeidung falscher Töne ist. Zu-
gleich widerspiegelt der sadistische Humor des Cartoons und Slapsticks 
den Blick der »niederen« Unterhaltungswelt auf das vermeintlich Höhe-
re, das nicht bloß Zerstreuung, sondern Versöhnung verspräche. Jenen, 
denen die Unterhaltung der Cartoons gilt, ist solche Erfahrung schon 
alleine aus materiellen Gründen verwehrt. Der vorenthaltenen Versöh-
nungserfahrung in der Hochkultur entspricht die vorenthaltene Freiheit 
im Leben: Das Klavier verkörpert so die Lüge der bürgerlichen Kultur, 
eine Kultur aller Menschen zu sein, wo sie doch den Klassengegensatz 
zur Existenzgrundlage hat, der es einem Großteil der Menschen syste-
matisch verunmöglicht, die Zeit mit Klavierspielen zu verbringen. Des-
halb erscheint das Klavier im Cartoon nicht als Symbol der Freiheit, 
sondern des gebrochenen Freiheitsversprechens der bürgerlichen Gesell-
schaft. Daraus erhellt die Lust am Eindreschen auf die Anschlagmecha-
nik. Im Zerschlagen des falschen Versprechens berührt das Komische die 
Avantgarde, avancierte Kunst trifft sich mit dem Slapstick.

Abgesang

Zielt der Witz auf die Pointe, so gerät Steen-Andersens Einlage ins 
Stocken. Sie endet mit dem ersten ungebremsten Einschlag des Flü-
gels. Dieser letzte Sturz eröffnet den letzten Teil des Werks, einen rät-
selhaft tonlosen Abgesang. Der Pianist bespielt nun ausschließlich das 
dritte Sample-Register: Die toten Tasten. Zwei Aktionstypen werden 

117	Etwa Laurel and Hardys katastrophaler Klavierlieferung aus The Music 
Box, Charlie Chaplins und Buster Keatons unfreiwillige Klavierpräparation 
in Limelight, vor allem aber Harpo Marx’ zerstörerische Interpretation des 
Cis-moll Präludiums von Rachmaninoff, sowie die unzähligen Flügelstürze 
des Zeichentrickfilms, der Kampf zwischen Mickey Mouse und einem sich 
selbst spielenden Flügels in The Opry House, das Innenklaviergezänke von 
Tom and Jerry’s In Concert und natürlich die frühen Tom and Jerry, die dem 
Klavier als Piano Tooners die Zähne ziehen. 

118	Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik (Wer-
ke, 13), Frankfurt am Main 2016, 97.

119	Vgl. Der Gedanke stammt von Adorno 2003 (wie Anm. 97), 48–49. 

DER FALL: STEEN-ANDERSENS PIANO CONCERT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


101

unterscheidbar, einerseits die Samples, in denen der virtuelle Pianist die 
Tasten normal drückt, aber nur das heisere Klopfen der Flügelmechanik 
hörbar wird, andererseits die Samples, in denen die Klänge nicht durch 
das Drücken, sondern durch das schnelle Loslassen der Tasten entste-
hen. Diese leisen Geräusche werden durch das Orchester beantwortet. 
Dieser Klang lässt sich aber auch auf dem intakten Flügel hervorbrin-
gen: An mehreren Stellen ist der Pianist angehalten, Akkorde so sanft zu 
greifen, dass kein Anschlag hörbar ist, um die Tasten zu einem notierten 
Zeitpunkt schlagartig loszulassen. Es kommt nicht selten vor, dass man 
diese Geste am Ende eines herkömmlichen Konzerts beobachtet, wenn 
die Solistin sich gleichsam aus der Versenkung heraus zu reißen vorgibt 
und auf diese Weise einen Klang nach dem letzten Klang des Werks hö-
ren lässt; ein Klicken, das den Übertritt vom Raum des Scheins in den 
Raum der Wirklichkeit markiert. Mit diesem Grenzklang holt Steen-An-
dersen das Schlussproblem ins Werk ein. Der Sampler löst rhythmisch 
artikulierte Schlussgesten aus, die ihrer Funktion, abschließen zu kön-
nen, beraubt sind. Weil die klangliche Dimension dieser Aktionen sehr 
diskret bleibt, tritt die Körperbewegung des Pianisten hervor: Aus ih-
rem Zusammenhang gerissen erscheint das Tippen, Anschlagen, Abgrei-
fen und Tasten als solches. Wie in Lachenmanns Wiegenmusik (1963), 
wo der Pianist die Tasten des Klaviers bespielt, ohne je eine Saite erklin-
gen zu lassen, wird der körperliche Akt der Produktion, den die mu-
sikalische Tradition zu verbergen sucht, hervorgekehrt, indem er das 
erwartete Produkt – den Wohlklang – verweigert: Das Klavierkonzert er-
scheint nun als eine Bewegung des Tastens, als eine Toccata der Verwei-
gerung. In Steen-Andersens Werk ist aber auch diesem Aspekt eine Dif-
ferenz eingeschrieben, die durch den Sampler erzeugt wird. Die Gesten, 
die der Pianist auf dem Sampler ausführt, stehen in einem Missverhält-
nis zu den Gesten seines virtuellen Gegenübers, die der Sampler auslöst. 
Die Frage, ob die rhythmische Struktur des Tastens einen musikalischen 
Sinn ergibt, ob etwa Motive wiederaufgenommen oder gar mit weite-
ren Zitaten gespielt wird, entzieht sich der Hörerfahrung: Eine hoch ar-
tikulierte Zeitgestaltung erklingt wie eine lautlose Prosa, die nichts als 
Rätsel aufgibt. Steen-Andersen führt hier den Gedanken der musique 
concrète instrumentale weiter, er komponiert eine Musik, die insofern 
konkret ist, als in ihr die körperliche Arbeit der Klangerzeugung gegen 
die abstrakte Klangvorstellung zur Geltung kommt. Im selben Zuge er-
weist sich jedoch auch das scheinbar konkrete als abstrakt: Unter den 
Bedingungen elektronischer Klangerzeugung besitzt die materielle Ver-
ursachung des Klangs den Charakter einer Inszenierung.120 Diesen Wi-
derspruch trägt der Schlussteil offen aus, und genau dadurch findet das 

120	Dieses Abstrakt-Werden der konkreten Körperbewegungen befragt Steen-
Andersen in der Werkfamilie Besides, in der dieselben Bewegungsabläufe 

FORM

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


102

Werk hier eigentümlich zu sich selbst: Die unverständliche Textur drängt 
nicht darauf, gebrochen zu werden, in ihrer truglosen Fragilität kann sie 
für einen Moment stehen bleiben.

Ein Werk, das den Klang nach dem Schlusston in sich einschließt, 
kann mit keinem Schlusston schließen: An seine Stelle tritt eine geraffte 
Videosequenz im Stil eines Making-of, in der das gefallene Klavier ein-
gepackt, verladen und verstaut wird. In ihm zieht sich das Werk auf jene 
dokumentarische Funktion zurück, die es zu überwinden vorgibt. Denn 
durch die Person des Nicolas Hodges ist das Werk ans Einmalige der 
Aktion gefesselt: Es kann seinen Dokumentcharakter nicht abschütteln.

Der Schluss gesteht, wie ein Fade-out, ein Unvermögen ein. Zwar ver-
weigert er sich dem Naheliegenden, dem zur Konvention gewordenen of-
fenen Schließen, das die tonlose Struktur des letzten Abschnitts angeboten 
hätte. Äußerlich betrachtet zeigt das Werk letztlich eine konventionel-
le Anlage: Exposition, Durchführung, Kadenz, Tutti-Reprise, Coda. Ein 
Schluss im Offenen hätte diese Form affirmiert; die Making-of-Sequenz 
nimmt sie zurück. Dadurch wird der Verlegenheitsschluss stimmig. Denn 
die Materialien, die in diese Form eingehen, lassen sich auf kein gemeinsa-
mes Zeitmaß bringen, sie stellen vielmehr selbst unterschiedliche Weisen 
der Zeitgestaltung dar: Das Dehnen, Raffen, die überstürzenden, schwe-
benden und tastenden Bewegungsformen, die der mechanischen Wieder-
holung entgegenstehen. Diese Vielheit von Zeitgestaltungen sprengt das 
Kontinuum der großen Form: Ihr Widerspruch bleibt bestehen.

Dennoch fällt die Musik nicht auseinander. Das vieldeutige Motiv des 
Fallens zieht sich durch sie hindurch.121 Dieses Motiv ist ein negatives, es 
hat seinen Fluchtpunkt nicht in einer Bestätigung, sondern in der Zer-
störung des Fallenden. Das wirkt sich auf die Einheit des Ganzen aus: 
Was das Werk eint, ist die Distanz, die es zu sich selbst einnimmt. Seine 
unvereinbaren Momente – das Überwältigende des Aufpralls, die Kon
struktionsarbeit der Skalen, das Sentimentalische des Zitats, die Kälte 
des Komischen, das Rätselhafte der Toccata – retten sich wechselseitig, 
indem sie sich relativieren: Jeder Teil, für sich selbst genommen, griffe 
zu kurz, er würde in seiner Einseitigkeit falsch. Selbst der hermetische 
Abgesang erhält sein Recht nur daraus, dass er nicht das Ganze ist. Nur 
im Gegensatz zum Platten entgeht er jener falschen Tiefe des Sinnlosen, 
die sich dort einstellt, wo keiner mehr Sinnvolles erwartet, und die so oft 
das zeitgenössische Musikschaffen dem Kitsch ausliefert.

auf verschiedene Instrumente angewendet werden. Ausführlicher zu diesem 
Problem Kapitel VI.2.

121	Den Begriff der coalescence als Modus der Formbildung in der zeitgenössi-
schen Musik entwickelt Mark Hutchinson, Coherence in New Music: Ex­
perience, Aesthetics, Analysis, London ; New York 2019.

DER FALL: STEEN-ANDERSENS PIANO CONCERT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


103

III Bedingungen zeitgenössischer Musik

Mit Blick auf das Piano Concerto von Simon Stehen-Andersen lassen 
sich einige Bedingungen gewinnen, unter denen das zeitgenössische Mu-
sikschaffen sich vollzieht. Die Rede von Bedingungen zeitgenössischer 
Musik muss allerdings mit einigen Vorbehalten versehen werden. Es 
kann nicht darum gehen, einen materialen Kriterienkatalog oder eine 
Liste von Tabus zu erstellen, an denen sich die gegenwärtige Kunstmusik 
auszurichten hätte. Denn bereits die Idee einer solchen abstrakten Erfas-
sung des Materialstands liefe der Logik des ästhetischen Urteils entge-
gen: Sie stellte doch den irrigen Versuch dar, das künstlerische Gelingen 
ans Erfüllen von begriff‌lichen Vorgaben zu binden. Die Bedingungen, 
um die es im Folgenden gehen soll, können und sollen eine solche Funk-
tion nicht einnehmen. Vielmehr geht es darum, ein Vorverständnis von 
künstlerischen Problemen zu formulieren, welche die gegenwärtige Si-
tuation der Musik prägen. Es handelt sich bei diesen Bedingungen also 
um Problemzusammenhänge, in die sich Musikerinnen und Komponis-
tinnen gegenwärtig begeben, und zwar unabhängig davon, ob sie sich 
dessen bewusst sind, ob sie es wollen oder nicht. Unweigerlich wird ein 
Werk gegenwärtiger Musik im Horizont dieser Probleme gehört. Das be-
deutet mitunter, dass selbst wenn sich eine Künstlerin subjektiv nicht um 
diese Zusammenhänge kümmert, ihre Werke zu diesen Problemen Stel-
lung beziehen, und sei es in der Form der Indifferenz oder Ablehnung. 
Wie sie sich diese Bedingungen zu eigen machen soll und welche dieser 
Aneignung zu gelingenden Werken führen, kann die theoretische Refle-
xion nicht präjudizieren.

Mit dieser Einschränkung ist ein zweiter Vorbehalt verbunden, der die 
Spezifik dieser Bedingungen betrifft. Sie bilden den Versuch, die gegen-
wärtige Lage der Kunstmusik begriff‌lich zu umreißen. Die Auffassung 
der Gegenwart, des Zeitgenössischen, die dabei ins Spiel kommt, ist je-
doch eine Weite: Die Bedingungen gelten nicht erst für die 20er Jahre 
des gegenwärtigen Jahrhunderts, sondern reichen viele Jahrzehnte zu-
rück. Wie weit genau die musikalische Gegenwart zurückreicht, ist eine 
kunstkritische Frage von Gewicht, die hier nicht vorschnell entschie-
den werden kann. Eine Reihe von musikhistorischen Arbeiten sugge-
riert, dass die 1980er Jahre hier eine Schwelle markieren.122 Die Werke 

122	Vgl. Tim Rutherford-Johnson, Music after the fall: modern composition and 
culture since 1989, Oakland, California 2017; Claus-Steffen Mahnkopf, 
Kritische Theorie der Musik, Weilerswist 2006; Paul Griffiths, Modern mu­
sic and after, New York 2010; David Metzer, Musical modernism at the turn 
of the twenty-first century, Cambridge 2011; Seth Brodsky, From 1989, or 
European music and the modernist unconscious, Oakland, California 2017.

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


104

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

von Gérard Grisey, Luigi Nono, Morton Feldman, Helmut Lachenmann, 
Brian Ferneyhough oder Steve Reich, die in jener Zeit entstanden, bil-
den den Ausgangspunkt, von dem aus viele Entwicklungen der letzten 
40 Jahre verständlich werden. Sie stellten musikalische Probleme und 
Herausforderungen in den Raum, an denen Musikerinnen und Kompo-
nistinnen bis heute weiterdenken: Spektralismus und Mikrotonalität, die 
verschiedenen Varianten des Minimalismus, die Erweiterung der Spiel-
techniken und deren elektroakustische Überformung, Reduktionen und 
Verkomplizierung serieller Strukturen, Verfahren der Sonifizierung, der 
algorithmischen Komposition oder der Montage phonographischer Ma-
terialien – um nur einige solcher Fragen zu nennen –, bilden seither be-
stimmende Bezugspunkte, während gewisse Zentralanliegen der Nach-
kriegsavantgarde, wie etwa das Problem der seriellen Integration, der 
musikalischen Graphik oder des Einbezugs von Zufallsoperationen, seit 
jener Zeit stark an Bedeutung verloren haben. Die musikalische Gegen-
wart lässt sich daher weniger von einem Bruch her begreifen, der in den 
1980er Jahren erfolgt wäre, sondern von einer allgemeinen Verschiebung 
hin zu musikalischen Fragen, die zwar schon damals nicht gänzlich neu 
waren, aber eine neue Bedeutung erhielten.

Die Bedingungen, um die es im Folgenden geht, liegen aber, wenn man 
so will, auf einer noch allgemeineren Ebene. Sie benennen keine beson-
deren kompositorischen Verfahren oder musikalischen Ansätze, sondern 
skizzieren den Problemhintergrund, der solche Verfahren motiviert, auf 
den sie antworten und aus dem sie somit ihren Sinn beziehen.

1. Sprachverlust

Die erste Bedingung lässt sich auf den Begriff des Sprachverlusts der 
Musik bringen. Sie prägt bereits die Musik des frühen 20. Jahrhun-
derts, bleibt aber bis heute ein Hintergrund, ohne den die Gebilde der 
Kunstmusik unverständlich bleiben. Der Sprachverlust bezeichnet die 
Differenz der modernen zur traditionellen Musik. Traditionelle Musik 
artikuliert sich in einer geteilten Sprache, in einem allgemein verbind-
lichen Idiom. Die englische Sprache kennt dafür den passenden Aus-
druck der common practice. Musik ist selbstverständlich keine Sprache 
im engen Sinne: Sie erlaubt keine Aussagen propositionaler Struktur. 
Die musikalischen Sprachen haben aber mit den natürlichen Spra-
chen gemein, dass sie ein Ensemble von eingeübten Regeln zur Bildung 
von Ausdrücken darstellt, deren Sinn für die Mitglieder der Sprachge-
meinschaft unmittelbar verständlich ist: Sie bilden eine zweite, gesell-
schaftliche Natur aus. Das Paradigma einer solchen geteilten musika-
lischen Sprache ist die Tonalität, verstanden als der gesamte Komplex 

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


105

der Dur-Moll-tonalen Kadenzharmonik mit all ihren formalen Kon-
sequenzen und Bedingungen, welche während einer gewissen Zeit die 
Rahmenbedingung der europäischen Musik bildete. Die Urszene des 
Sprachverlusts ist entsprechend in den atonalen Werken der Zweiten 
Wiener Schule zu suchen; in der Sprachlosigkeit des integralen Serialis-
mus und der Aleatorik fand diese Entwicklung ihre vielleicht höchste 
Steigerung. Es gibt aber auch andere Traditionen mit anderen musika-
lischen Sprachen, die für die Mitglieder dieses Überlieferungszusam-
menhangs selbstverständlich waren – und es ist auch denkbar, dass sich 
neue musikalische Sprachen etablieren könnten. Weshalb soll dann aber 
die Sprachauflösung, die sich in der europäischen Avantgarde um 1900 
vollzieht, für die Gegenwart verbindlich sein? Man kann die Frage um-
formulieren: Sind die Gründe, welche diesen Sprachverlust motivierten, 
auch heute noch legitim?

Um diese Frage allgemein zu beantworten, muss man von den einzel-
nen Werken absehen, in denen sich dieser Sprachverlust ja in ganz un-
terschiedlichen Varianten und als Antwort auf ebenso unterschiedliche 
Materialtendenzen vollzieht. Was ihnen aber als übergeordnete Tendenz 
gemeinsam ist, kann man folgendermaßen umreißen: Der Anspruch auf 
Autonomie, der in der modernen Kunst zum Selbstbewusstsein kommt, 
zwingt die Kunstproduktion, in jedem Werk neue Gedanken in neuen 
materialen Formen zu artikulieren. Nur durch eine solche Selbstbestim-
mung der künstlerischen Arbeit kann die Kunst dem ästhetischen Urteil 
gerecht werden, das die Werke als singuläre Erscheinungskomplexe und 
nicht als Exemplare allgemeiner Gattungsregeln beurteilt. Diese Artiku-
lation neuer Formen kann innerhalb einer geteilten Sprache wie der To-
nalität geschehen, aber ein solcher Produktionsrahmen geteilter Regeln 
wird irgendwann ausgeschöpft sein: Von diesem Moment an können 
neue Formen nur mehr dadurch entstehen, dass dieser Rahmen gedehnt, 
aufgelöst, thematisiert oder ganz zerbrochen wird. Erklärt man sich den 
Sprachverlust auf diese Weise als Konsequenz des Autonomieanspruchs 
der modernen Kunst, so wird auch ersichtlich, weshalb – entgegen den 
naiven Hoffnungen mancher Künstler – über den Trümmern der aus-
geschöpften Tonalität keine neue, allgemein geteilte Sprache errichtet 
wurde. Denn ein geteiltes Regelgefüge, dem sich eine neue common 
practice unterwerfen würde, widerspräche dem Anspruch auf Eigenre-
gelung, den die modernen Werke erheben. Die gegenwärtige Geltung 
des Sprachverlust hängt somit an diesen beiden Prämissen: Die Ausge-
schöpftheit des tonalen Idioms und die Autonomie der Kunstwerke. Bei-
de Prämissen können bestritten werden. Die erste Prämisse wird durch 
gelingende Werke verneint, welche im tonalen Rahmen neue musika-
lische Gedanken artikulieren. Ob das möglich ist oder nicht, lässt sich 
zwar nicht vorab entscheiden. Dagegen spricht aber die Tatsache, dass 
die Tonalität als selbstverständliche Ordnung nicht wiederherstellbar 

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


106

ist: Deshalb erscheinen neotonale Werke in der Regel, ob sie es wol-
len oder nicht, als forciert naiv oder unernst. Die zweite Prämisse wird 
durch Produktionen verneint, die sich vom modernen Anspruch der 
Autonomie lösen und sich als heteronome Gebilde affirmieren. Sie fü-
gen sich den Traditionen, Gebräuchen und Anforderungen der sozialen 
Praktiken ein und akzeptieren diese Fremdbestimmtheit, meist in der 
Hoffnung, dafür an einer gelingenden, freien Praxis teilzuhaben. Dass 
diese Kunstpraktiken keine neuen Gedanken artikulieren, ist dann kein 
Problem mehr, denn sie haben sich ja von diesem Anspruch gelöst. Im 
nächsten Abschnitt soll das Problem gezeigt werden, in das dieser zwei-
te Ausweg führt: Die sogenannten Traditionen und sozialen Praktiken 
des Musikmachens sind gegenwärtig der Verwertungslogik der Kultur-
industrie unterworfen und können deshalb nicht als freie Praktiken ver-
standen werden.

Die allgemeinen Gründe, die den Verlust der tonalen Sprache moti-
viert haben, sind daher auch in der Gegenwart nicht einfach verschwun-
den. Für die gegenwärtige Situation der Musik mit Kunstanspruch gilt 
daher, dass sie nicht im Medium einer geteilten Sprache geschieht. Der 
entscheidende Punkt dieses Begriffs einer Musiksprache liegt in der 
Selbstverständlichkeit dieser Regeln: Solange eine musikalische Sprache 
etabliert ist, kann sie von den Produzenten wie von den Rezipienten 
als unhinterfragte Grundlage aller musikalischen Arbeit vorausgesetzt 
werden. Sie bildet eine zweite Natur: das nicht-thematische Medium, 
in welchem sich alle musikalische Thematisierung vollzieht.123 Von ei-
nem Verlust einer solchen allgemeinverbindlichen und unhinterfragten 
Grundlage der Kunstproduktion zu sprechen, soll daher nicht bedeuten, 
dass die musiksprachlichen Mittel völlig verschwunden wären oder dass 
es keine gelungenen Werke gäbe, die sich dieser Mittel bedienten. Es be-
deutet lediglich, dass die Regeln und Verfahren, aus der die musikalische 
Sprache bestand, ihre Selbstverständlichkeit und somit ihre unmittelbare 
Geltung verloren haben. In diesem Sinne stehen auch etwa die Werke des 
Minimalismus im Stil von Philipp Glass‘ Einstein on the Beach, die to-
nale Akkordverbindungen verwenden, unter der Bedingung des Sprach-
verlusts. Das zeigt sich an der Unverbindlichkeit, mit der die tonalen 
Akkorde in dieser Musik verwendet werden: Die harmonischen Funkti-
onen, die diese Akkorde einst erfüllten, sind auch in dieser oberflächlich 
tonalen Musik nicht mehr in Kraft. Daher eignet diesen Dreiklängen bei 
Glass jener eigentümliche Charakter der Indifferenz und Kälte, jene aus-
gestellte Austauschbarkeit, die ihren präzisesten Ausdruck im Musikthe-
ater Robert Ashleys findet und als Grundgehalt dieser Art des Minima-
lismus verstanden werden kann.

123	Vgl. Thomas Khurana, Die Kunst der zweiten Natur und die andere Natur 
der Kunst, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 66/3, 2018, 339–361.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


107

Der Sprachverlust der nicht-tonalen Musik hingegen zeigt sich am of-
fensichtlichsten im anhaltenden Unverständnis, auf das sie in der breiten 
Öffentlichkeit stößt. Dieses Unverständnis ist nicht einfach sachfremd 
oder bloßer Ignoranz geschuldet. Eine Musik, die sich nicht im Medium 
einer geteilten Praxis vollzieht, ist ja tatsächlich nicht unmittelbar ver-
ständlich. Die verbreitete Vorstellung, dass solche Musik einer kleinen 
Gemeinschaft Eingeweihter vorbehalten wäre, denen die Formen ihrer 
musikalischen Expertensprache genauso unmittelbar verständlich wären 
wie die Schlusskadenz den Sängerinnen eines Kirchenchors, geht gänz-
lich an der Sache vorbei. Denn die Musik der Moderne hat keine neue 
Sprache hervorgebracht, auch keine Expertensprache. Sie zerfällt viel-
mehr in eine Vielzahl untereinander inkongruenter Artikulationsformen, 
die niemandem zur zweiten Natur wurden. Im Kulturbetrieb hat sich – 
dessen ungeachtet – die Rede von musikalischen Sprachen etabliert, die 
etwa eine Künstlerin für sich entwickelt oder gefunden hätte. Mit »Spra-
che« ist dann aber etwas ganz anderes gemeint als jene geteilte Verstän-
digungsform, um die es hier gehen soll: Gemeint ist ein Individualstil, der 
die Werke der fraglichen Künstlerin wiedererkennbar macht. Eine solche 
klangliche Signatur als Sprache zu bezeichnen, ist irreführend, denn die 
Ausprägung solcher »signature styles« ist vielmehr ein weiteres Symp-
tom des Verlusts einer musikalischen Sprache, die von einer Sprecherge-
meinschaft gebraucht würde.

Konvention und Sprache

Diese erste Diagnose muss jedoch differenziert werden. Zum einen be-
trifft die Problemlage, die hier Sprachverlust genannt wird, nur ein Aspekt 
dessen, was man mit Albrecht Wellmer als das Spektrum der Sprachähn-
lichkeit der Musik auffächern kann. Er unterscheidet fünf Dimensionen 
dieser Ähnlichkeit:124 Wie Sprache, ist Musik ausdruckshaft, sie kann auf 
nichtmusikalische Sachverhalte bezogen werden, sie folgt grammatischen 
oder enger: syntaktischen Verknüpfungsregeln, sie kann verschriftlicht 
werden und sie ist ein Gegenstand, der konstitutiv auf Interpretation an-
gewiesen ist. Offensichtlich betrifft der Bruch mit der Tonalität nur den 
Aspekt der musikalischen Syntax. Die Dimensionen der Sprachähnlich-
keit verhalten sich aber nicht gleichgültig zueinander. Denn fallen die 
syntaktischen Regeln weg, welche die Bildung sinnvoller musikalischer 
Einheiten und Sequenzen anleiten, so werden diese Einheiten selbst pre-
kär: Das zeigt sich in der Krise, in welche so grundlegende Begriffe wie 
Figur, Thema, Motiv, Satz oder Periode in der post-tonalen Entwicklung 
gerieten. Wird aber das Abheben von gegliederten Sinneinheiten aus dem 

124	Wellmer 2009 (wie Anm. 85), 28ff.

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


108

musikalischen Gesamtgeschehen problematisch, dann wird davon auch 
die Frage des Bezugs solcher Einheiten auf nicht-musikalische Sachver-
halte berührt. Denn dieser semantische Bezug setzt ja die Identifikation 
jener musikalischen Zeichen voraus, die aufs Nichtmusikalische bezogen 
sind. Das verändert wiederum die konstitutive Rolle der Interpretation, 
denn der Verlust einer geteilten Syntax betrifft ja ganz grundsätzlich die 
Frage, worin das Verstehen von Musik besteht. Dasselbe gilt zuletzt auch 
für die Notationstechniken des Fünfliniensystems, die auf die Fixierung 
taktrhythmischer und tonaler Strukturen zugeschnitten sind.

Auf der anderen Seite wäre es auch verkürzt, die gesamte nachto-
nale Musik schlicht als unverständliches, sinnloses oder absurdes Ge-
schehen zu erachten. Die Theorien, welche die Werke der modernen 
Kunst, auch über die Musik hinaus, ganz aus diesem Zerbrechen des 
Sinns heraus verstehen, sind zahlreich – und gewisse Aussagen Ador-
nos sind, nebenbei gesagt, an dieser Verkürzung nicht ganz unschuldig. 
Die einflussreichsten Varianten solcher Kunsttheorien operieren zentral 
mit dem Begriff der Materialität: Er bezeichnet jene Dimension zeichen-
hafter Gebilde, welche für das Verständnis ihrer Bedeutung, also für 
ihre Zeichenfunktion, irrelevant ist. Der Umgang der modernen Kunst 
mit den tradierten Kunstzeichen wird dann als ein Zersetzen ihrer Zei-
chenfunktion verstanden, in der die Materialität dieser Zeichen her-
vorbricht. Die ästhetische Erfahrung dieses Hervorbrechens einer vom 
Sinn- und Verstehensbezug befreiten Stoffschicht der Zeichen wird dann 
etwa als Präsenzerlebnis, als Subversion des Verstehens oder performa-
tive Unterbrechung von Interpretationsversuchen begriffen.125 Die mo-
derne Kunst und ihre Erfahrung erscheinen dann als ein fortwährender 
Sturz ins Sinnlose.126 Gegen diese Darstellung spricht, dass die Werke 
der modernen Kunst keineswegs so unverständlich sind, wie es diese 
Theorien suggerieren.127 Grundsätzlicher noch scheitert diese Theorie 

125	Vgl. Menke 2012 (wie Anm. 11); Mersch 2002 (wie Anm. 78); Fischer-Lich-
te 2004 (wie Anm. 78).

126	Auch der Begriff der ästhetischen Kraft, der in der späteren Ästhetik Chris-
toph Menkes eine Zentralstellung einnimmt, ist aus diesem Zusammen-
hang motiviert. Das ästhetische Kräftespiel, das in Kunstwerken zum Aus-
trag kommt, ist ein grundloses, sinnunterlaufendes Geschehen: der dunkle 
Grund moderner Subjektivität. Wie ein solch irrationales Faktum auf den 
Geltungsanspruch des ästhetischen Urteils und dessen Kritik am Urteilen be-
zogen werden kann, bleibt dann aber ebenso dunkel, vgl. Christoph Menke, 
Die Kraft der Kunst, Berlin 2013.

127	Ein Beispiel, an dem dieser Widerspruch hervortritt, ist die Interpretation ei-
ner Performance von Marina Abrahmovic, welche Erika Fischer-Lichte zen-
tral in ihrer Ästhetik des Performativen vorlegt. Nachdem sie die eindeutige 
symbolische Bedeutung dieser Performance darstellt – eine mit christlichen 
Motiven durchsetzte Anklage des Gewaltcharakters des jugoslawischen 

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


109

daran, dass sie von einem kunstfremden Begriff des Sinns ausgeht: Nur 
wenn der Sinn eines Werks so verstanden wird, dass er sich aus einer 
bloßen Verwendung von Zeichen mit konventionell etablierter Bedeu-
tung ergibt, kann es so etwas wie eine sinnfreie Dimension der materi-
ellen Zeichengestalt geben, welche im Zersetzen des Sinns hervorbricht. 
In Kunstwerken, und zwar selbst in den vormodernen, ist der Sinn aber 
mit der sinnlich-materiellen Form des Werks untrennbar amalgamiert: 
Darin liegt ja gerade ihre Differenz zur herkömmlichen Kommunika-
tion von Botschaften. Was in diesen Theorien als Hervorbrechen einer 
sinnfreien Materialität kodifizierter Gestalten gedacht wird, ist nichts 
anderes als der Prozess ästhetischer Zusammenhangsbildung. Im ver-
stehenden Nachvollzug dieses Zusammenhangs, der noch in die Nu-
ancen seiner sinnlichen Gestalt eingelassen ist, besteht die ästhetische 
Erfahrung solcher Erscheinungskomplexe. Die Entautomatisierung der 
Verstehensvollzüge und die Selbstkritik des Urteilens, die den Kern des 
ästhetischen Urteils ausmachen, sind nicht die abstrakte Negation des 
Sinnverstehens, sondern ein besonderer Vollzug des Verstehens. Andern-
falls fiele die Erfahrung der modernen Kunstwerke entweder mit einer 
positivistischen Bestandsaufnahme sinnloser Gegebenheiten zusammen 
oder sie zöge sich auf das gänzlich gedankenlose Gewahrwerden eines 
unbestimmbaren Dass zurück.

Das Unvertraut-Vertraute

Dieses grundsätzliche Argument gegen die angebliche Sinnlosigkeit 
moderner Kunst kann durch die Tatsache ergänzt werden, dass sich 
gerade in der nachtonalen Musik wie in der modernen Kunst über-
haupt – aller Negation tradierter Kunstnormen zum Trotz – immer 
wieder Konventionen eigener Art etablieren. Der gegenwärtige Spott 
über die zeitgenössische klassische Musik oder den Neue-Musik-Main­
stream trifft diesen Punkt mit derselben Vehemenz wie Adornos The-
se vom Altern der Neuen Musik.128 Die Erschütterung des ästhetischen 
Apparats, als welchen Lachenmann den Bruch mit der Tonalität und 

Sozialismus – schiebt Fischer-Lichte gänzlich unbegründet die Behauptung 
nach, dass all diese Bedeutungen durch die Performance unterlaufen und 
in die reine Präsenz von leiblich-körperlichen Wechselwirkungen zwischen 
Performerin und Publikum überführt würden. Vgl. Fischer-Lichte 2004 (wie 
Anm. 78), 9–22. Ausführlicher dazu Kapitel IV.2.

128	Vgl. Michael Rebhahn, Hiermit trete ich aus der Neuen Musik aus, in: Tho-
mas Schäfer und Michael Rebhahn (Hg.), Darmstädter Beiträge zur neuen 
Musik /22, 2014, 89–95; Theodor W. Adorno, Das Altern der Neuen Mu-
sik, in: Dissonanzen (Gesammelte Schriften, 14), Frankfurt am Main 2003, 
143–167.

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


110

all ihren Konsequenzen verstand, führt zu unvertrauten Klanggestal-
ten und -zusammenhängen, die selbst im Laufe der Zeit zu Vertrauten 
werden: Diese vertraute Unvertrautheit tritt an die Stelle einer geteilten 
Sprache.129 Den marginalen Zirkel der Kunstmusik prägt dann ein Ein-
verständnis im Unverständnis. Diese Tendenz zur Konventionsbildung 
ist offenkundig. Aber die Diagnose wird selbst dummschlau, wenn sie 
die vertraute Unvertrautheit kurzerhand mit der Idee einer etablier-
ten Klangsprache in eins setzt. Dieser Kurzschluss ist das beliebte Ar-
gument der musikalischen Reaktion. Wenn die Modernität selbst zur 
Tradition geworden ist, so die pfiffige Überlegung, dann ist der Tradi-
tionalismus moderner als die Moderne. Die Rückkehr vormals avant-
gardistischer Komponisten ins tonale Idiom, die man in den 1970er 
Jahren beobachten konnte, geschah oftmals in der Pose einer solchen 
konservativen Revolution. Wie ihr faschistisches Vorbild hat sie ein-
zig darin recht, dass sie den Traditionalismus als ein modernes Phäno-
men, eben als ein Phänomen der Reaktion ausspricht. Als absichtliche 
Regression setzt sie den Verlust und die Überwundenheit jener Traditi-
on voraus, die sie durch Entschluss wiedererrichten will. Der Gedanke 
ist aber zugleich grundverkehrt, weil die Vertrautheit des Unvertrau-
ten, die Konventionalität des Unkonventionellen, der Konformismus 
des Non-konformen nicht mit dem Vorherrschen eines unhinterfrag-
ten Normengefüges gleichsetzt werden kann. Die Konventionen der 
Gegenwartsmusik bilden keine Sprache der Neuen Musik aus, in der 
musikalische Gedanken selbstverständlich artikuliert werden könnten. 
Denn zum einen bilden die Hohlformen der tradierten Sprache der To-
nalität noch immer die hegemonialen Normen der musikalischen Kul-
turindustrie. Zum anderen erreichen die Konventionalitäten der Ge-
genwartsmusik nicht jenen Grad von Festigkeit und Kohärenz, die sie 
zu tatsächlichen Normen der Musikproduktion werden ließen: Bei al-
ler oberflächlichen Ähnlichkeit vieler Kompositionen kann man doch 
nicht unstrittig zwischen einem Befolgen und einem Zuwiderhandeln, 
zwischen richtiger und falscher Anwendung unausgesprochener oder 
impliziter Regeln unterscheiden. Es gibt zwar künstlerische Missgrif-
fe und Fehlentscheide auch in der Gegenwartsmusik zuhauf, aber kei-
ne falschen Töne, die nur jenen Anfängern unterliefen, die sich die 
konventionellen Regeln noch nicht angeeignet hätten. Deshalb haben 
die Gleichförmigkeiten der Gegenwartsmusik nicht die Gewissheit ei-
ner geteilten Sprache, und der Entschluss zur Regression in historische 
Idiome ist daher auch keine revolutionäre Unterbrechung einer herr-
schenden Norm, sondern die Flucht aus der gegenwärtigen Ungewiss-
heit, ein retour à l‘ordre.

129	Vgl. Gunnar Hindrichs, Was heißt heute: musikalische Modernität?, in: Mu­
sik & Ästhetik 7/28, 2003, 5–24.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


111

Die Differenz von Sprache und Konventionaliät lässt sich an einem 
der herausragenden Personalstile der jüngeren Musikgeschichte ver-
deutlichen: Das kompositorische Schaffen Brian Ferneyhoughs. Es steht 
exemplarisch für jene vertraute Unvertrautheit, der eine Musik anheim-
fallen kann, die sich dem Sprachverlust stellt. Oberflächlich betrachtet 
besitzen seine Werke, die viele Komponistinnen bis heute stark beein-
flusst haben, einen vertrauten, leicht wiedererkennbaren Charakter: Sie 
stellen typischerweise ein unübersichtliches Gefüge hektischer Instru-
mentalgesten dar. Seine Werke können insgesamt als Antwort auf das 
Scheitern der seriellen Integration aller Klangparameter interpretiert 
werden. Das Scheitern des Serialismus liegt in der Desintegration der 
seriell integrierten Klangparameter: Die über Zahlenreihen und deren 
Permutation zueinander in Beziehung gesetzten Klangwerte erscheinen 
nicht als musikalischer Gesamtzusammenhang, sondern als unzusam-
menhängende Folge von Einzelklängen. Ferneyhough antwortet auf die-
ses Scheitern, indem er es ausstellt: Er steigert die kalkulatorische Ra-
tionalität, die das serielle Parameterdenken bestimmt, ins Absurde. Das 
geschieht einerseits durch die Verkomplizierung der Permutationsope-
rationen, andererseits durch die Vervielfältigung und Überlagerung sol-
cher Verfahren, die sich gegenseitig widersprechen. Dadurch entsteht 
ein undurchhörbarer Wust von Einzelgestalten, der Interpretinnen und 
Hörerinnen systematisch überfordert. Eindrücklich geschieht das schon 
im frühen Orchesterwerk La terre et un homme (1979), das mit einem 
infernalen Gestengewirr einsetzt. Hier kündigt die radikale Eigenrege-
lung eines Werks jeglichen Mitteilungskompromiss auf: Das Werk af-
firmiert geradezu seine Unverständlichkeit. Richard Toop hat in einer 
detaillierten Analyse des späteren Klavierwerks Lemma – Icon – Epi­
gramm (1981) den Versuch unternommen, mithilfe von Ferneyhoughs 
Arbeitsskizzen zu rekonstruieren, wie ein solches Gestaltengewirr zu-
stande kommt.130 Seine Analyse zeichnet ein Ineinander von wild ge-
wordenem Kalkül und planloser Willkür im Schaffensprozess nach, was 
jeden Versuch eines mitkomponierenden Hörens hoffnungslos erschei-
nen lässt. Ähnliches ließe sich, nebenbei gesagt, über die quasi-serielle 
Organisation der Zeitverhältnisse sagen, welche Helmut Lachenmanns 
Arbeiten vorstrukturieren: Auch bei ihm wird ein vereinheitlichendes 
Verfahren der seriellen Organisation in einer so inkohärenten und ver-
komplizierten Weise verwendet, dass es für das hörende Verständnis der 
resultierenden Klangerscheinung letztlich irrelevant wird.131 Mit dem 

130	Vgl. Richard Toop, Brian Ferneyhough’s Lemma-Icon-Epigram, in: Perspec­
tives of New Music 28/2, 1990, 52–100. Zum Gesamtwerke Ferneyhoughs: 
Lois Fitch, Brian Ferneyhough, 2013.

131	Vgl. Helmut Lachenmann et al., Klang, Magie, Struktur – Ästhetische und 
strukturelle Dimensionen in der Musik Helmut Lachenmanns., in: Ulrich 

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


112

Streichtrio von 1995 beginnt Ferneyhough die Permutationsoperatio-
nen mithilfe der Kompositionssoftware Patchwork zu automatisieren.132 
Die seriellen Operationen der Vorkomposition werden so konsequent 
zur algorithmischen Produktion von Gestaltvarianten fortgeführt, die 
der Komponist letztlich ohne verbindliche Konstruktionsprinzipien zu-
sammenfügt. Die Analogie dieser kompositorischen Situation wild ge-
wordenen Kalküls mit der zeitgleich sich etablierenden Scheinrationa-
lität der Finanzökonomie drängt sich auf: Hier wie dort fügt sich die 
partielle Rationalität des algorithmisch formalisierten Kalküls im Ein-
zelnen zu einem unüberblickbaren, hektisch ausschlagenden Gesamtge-
schehen, welches aller rationalen Kontrolle entzogen scheint. Das mi-
nutiöse Errechnen auseinander abgeleiteter Klanggestalten erscheint 
vor diesem Gesamtgeschehen so irrsinnig wie der Versuch, in ökono-
mischen Modellen das Marktgeschehen auf das Zusammenwirken ra-
tionaler Entscheidungskalküle zurückzuführen; und wie dort liegt die-
se irrationale Rationalisierung am Grund der Unvernunft des Ganzen. 
Ferneyhoughs Musik erscheint so als eine Farce, eine Art musikalischer 
Gelehrtensatire. Dafür spricht nicht nur die sich überschlagende Gelehr-
samkeit seiner Kommentare, sondern auch der Hang zum Grotesken, 
der in Ferneyhoughs Werken immer wieder aufscheint. Die Parodie des 
espressivo im Cellosolo des Streichtrios, ja bereits ein Blick in die Auf-
führungsbezeichnungen der zweiten Time and Motion Study (1973–76) 
mögen dies belegen. Dort werden der Instrumentalistin, manchmal takt-
weise wechselnd, folgende Ausdruckscharaktere abverlangt:

Extremely nervous, but insistent; exaggeratedly expressive and effete; 
brilliantly superficial; excessively mannered (molto deliberato con cal-
colazione); violent but reserved, coldly inscrutable; schizophrenic, left 
hand hysterical, right hand as though sleepwalking; più deliberato 
(heavy, pedantic); sharp-edged (like over-exposed negative) […] exhi-
bitionistic, but fastidious; very (homicidally) aggressive; with bravura: 
rather self-important, even »operatic« in gesture […] All details ›larger 
than life‹ (as if isolated in Cabaret spotlight) […]133

Das Imaginäre, welches diese Angaben evozieren, ist der seelische Seis-
mograph des Expressionismus, der die desintegrierten Regungen des ent-
fremdeten bürgerlichen Subjekts aufzeichnet. Die Musik Ferneyhoughs 
erscheint, Schönbergs Pierrot Lunaire verwandt, als eine Darstellung 

Mosch (Hg.), Kunst als vom Geist beherrschte Magie: Texte zur Musik 1996 
bis 2020, Wiesbaden 2021, 319–353.

132	Vgl. Ross Feller, E-Sketches: Brian Ferneyhough’s Use of Computer-Assis
ted Compositional Tools, in: Friedemann Sallis und Patricia Hall (Hg.), A 
handbook to twentieth-century musical sketches, Cambridge 2011, 176–
88.

133	Brian Ferneyhough, Time and Motion Study II, 1977.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


113

spätbürgerlicher Desintegration: Das an sich selbst Irre-Werden des mo-
dernen Menschen.134

Dieser Eindruck völliger Unverständlichkeit ist aber nur ein erster 
Anschein. Unverständlich sind sicherlich die Konstruktionsprinzipi-
en dieser Musik, von denen man lediglich aus Selbstkommentaren des 
Komponisten weiß. Die Musik selbst weist jedoch sehr klare Strukturen 
und Gliederungen auf, die keiner aufmerksamen Hörerin entgehen. Aus 
ihnen beziehen die Werke ihren eigentümlichen Ausdruck und Charak-
ter. In La terre et un homme treten immer wieder markante Figuren aus 
dem Klanggewirr heraus, das von grellen Halteklängen zusammengekit-
tet wird. Diese Figuren lassen das Gewirr so erscheinen, als entstünde es 
aus einem unkoordinierten Zusammentreffen höchst individualisierter 
Ausdrucksgesten. Weil sich keine dieser sich herausringenden Figuren 
gegen das allgemeine Geschehen durchzusetzen vermag, erscheint die 
musikalische Ausgangslage als eine Situation, in der die extreme Indi-
vidualisierung in die Verhinderung von Individualität umschlägt. Diese 
widersprüchliche Lage wird im Verlaufe des Stücks bearbeitet: Das Ge-
wirr heizt sich auf oder kühlt ab, hebt und senkt sich, es schalten sich 
zeitweise Stimmen zu kurzen Motiv-Strängen gleich oder ballen sich 
zu wuchtigen Schlägen zusammen, um gegen Ende des Werks, in weni-
gen kurzen Momenten, Stellen der Klärung Raum zu geben, in denen 
Einzelgesten nebeneinander bestehen können. Das ganze vorangehen-
de Geschehen erweist sich so als Vorbereitung dieser musikalischen Ge-
genbilder einer gewaltlosen Koexistenz. Diese erlösende Funktion der 
Unterbrechung durchzieht die Dramaturgie der Werke Ferneyhough ins-
gesamt. In Lemma-Icon-Epigramm ist es der dritte Schlussteil, der mit 
seiner unterbrochenen Struktur den Gegensatz der horizontalen (Lem-
ma-Teil) und vertikalen (Icon-Teil) Arbeit in einer Art Selbstauflösung 
der Musik beendet; im Streichtrio sind es kurze intermittierende Frag-
mente mit musikalischen Texturen, die sonst im Werk nicht verwendet 
werden; im Orchesterwerk Plötzlichkeit (2006) sind es die unregelmä-
ßig eingeschalteten Fermaten, welche die musikalische Immanenz auf-
reißen. Solche formalen Strukturen zeigen die Ansatzpunkte eines mu-
sikalischen Verstehens an, das sich aus dem tonalen Rahmen befreit 
hat, ohne allen Halt im Gebilde verloren zu haben. Diese Strukturen 
haben mit dem verkomplizierten Serialismus, für den Ferneyhough be-
kannt ist, wenig zu tun: Sie bilden vielmehr die werkinterne Negation 
des wild gewordenen Formalismus. Die vertraute Unvertrautheit seiner 

134	Den Hang zum Verstiegenen teilt Ferneyhough mit Claus-Steffen Mahn-
kopf, besonders dessen Hommage à Thomas Pynchon (2002), vgl. Claus-
Steffen Mahnkopf, Hommage à Thomas Pynchon, in: Frank Cox et al. 
(Hg.), Electronics in New Music (New music and aesthetics in the 21st cen-
tury, 4), Hofheim 2006, 100–139.

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


114

Kompositionen betrifft den ersten Anschein hektischer Gesten sowie die 
gelehrte Ausführung zum selbstdurchkreuzenden Serialismus. Das rät-
selhafte Funktionieren seiner Werke zu durchdenken, bleibt dem Ver-
stehen weiterhin aufgegeben.

Theorie und Personalstil

Der Sprachverlust hat schwerwiegende Folgen für die Möglichkeit von 
Musiktheorie. Die Musiktheorie kann, wie oben eingeführt, als die 
begriff‌liche Explikation des ästhetischen Urteils verstanden werden. 
Sie vollzieht begriff‌lich jene Arbeit an den Schematisierungen der Ein-
bildungskraft nach, welche die künstlerischen Arbeiten ins Werk set-
zen. Solange diese Arbeit im Rahmen einer geteilten Sprache geschieht, 
hat die Musiktheorie daher die Funktion, diese allgemein akzeptie-
ren Verfahren und Techniken auf den Begriff zu bringen, welche die 
kompositorischen Arbeiten voraussetzen. Daher stand die Musiktheo-
rie traditionellerweise in einer engen Beziehung zur kompositorischen 
Ausbildung. Sie formulierte Harmonie- und Formenlehren, Theorien 
des Kontrapunkts, der Instrumentation, der rhythmischen Gestaltung 
oder Melodiebildung, welche im Rückblick die impliziten Normen ei-
ner etablierten Kompositionspraxis explizierten. Aus dieser Grundstel-
lung der Theorie zur musikalischen Praxis ergibt sich ein struktureller 
Konservatismus: Die Theorie formalisiert und verfestigt etablierte Re-
gelungen einer musikalischen Praxis einer gewissen Epoche, die meist 
in der kompositorischen Arbeit ihrer Gegenwart schon im Begriff sind, 
transformiert zu werden. Das spricht aber nicht prinzipiell gegen die 
theoretische Arbeit, denn gerade in ihrer Rückgewandtheit bringt sie 
Konventionen auf den Punkt, welche in der Gegenwart umgebildet 
werden: Die theoretische Begriffsbildung erlaubt es der Musikkritik, 
die gegenwärtigen Tendenzen als Negationen etablierter Formbildun-
gen begriff‌lich zu erfassen. Der Sprachverlust verändert diese Situati-
on. Denn mit der geteilten Sprache fällt auch die Möglichkeit einer all-
gemein verbindlichen Theorie der Komposition weg. Diese Lage zeigt 
sich sowohl in der Musiktheorie wie im Kompositionsunterricht der 
jüngeren Gegenwart.135 Blickt man in die Überblickswerke und Kom-
pendien der jüngeren Kompositionsgeschichte, so springt die Persona-
lisierung der Darstellung ins Auge.136 Kompositionstechniken werden 

135	Vgl. Christoph Haffter, Über die Schulter schauen. Gibt es eine Musikthe-
orie der Gegenwart? Christoph Haffter im Gespräch mit Johannes Menke 
und Michel Roth, in: Dissonance 139, 2017, 14–22. 

136	Paradigmatisch das monumentale Kompendium Nicolas Donin und Laurent 
Feneyrou (Hg.), Théories de la composition musicale au XXe siècle, Lyon 
2013.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


115

als Verfahren dargestellt, die gewisse Komponistinnen oder Künstler-
gruppen für ihre Werke in Anspruch genommen haben. Die Darstellung 
solcher Techniken erfolgt als Rekonstruktion jener Regeln und Strate-
gien, welche die kanonisierten Künstlerinnen entwickelt und für ihre 
eigenen Werke als verbindlich gesetzt haben. Ihre differenzierteste Ge-
stalt nimmt solche Theorie als eine auf Skizzenforschung gestützte Re-
konstruktion kompositorischer Arbeit, etwa mithilfe der Darstellungs-
mittel der pitch class set theory, an.137

Werden solche Verfahren und Techniken heute im Kompositionsun-
terricht vermittelt, so geschieht das nicht mehr mit dem Ziel, die ge-
genwärtig geltenden Normen künstlerischen Arbeitens zu unterrichten, 
sondern um den Studierenden einen kompositionshistorischen Hinter-
grund zu geben, vor dem sie ihre eigenen Verfahren entwickeln sollen. 
So lautet zumindest die verbreitete Selbstdarstellung dieser Instituti-
onen. Und wie wir gesehen haben, zieht diese Veränderung der Un-
terrichtsfunktion letztlich die Konsequenz aus ihrer Bindung ans äs-
thetische Urteil: Sie liegt in der Autonomie der Kunst begründet. Die 
gegenwärtigen Akademien haben das anti-akademische Wesen der 
Kunst verinnerlicht, indem sie sich von einem Disziplinierungsapparat, 
der zur Einübung in Normen und Verbote dient, in eine Selbstfindungs-
umgebung umgestaltet haben.

Die Personalisierung von Musiktheorie und Kompositionslehre, 
welche die Konsequenz des Autonomieanspruchs der künstlerischen 
Arbeit zieht, gerät aber zugleich in einen Widerspruch zur ästhetischen 
Erfahrung der Werke. Nicht nur weisen die Werke verschiedenster 
Künstlerinnen der Gegenwart eine Ähnlichkeit auf, die der Insistenz 
auf die Individualität der kompositorischen Verfahren widerspricht. 
Darüber hinaus kann die musikalische Erfahrung gar nicht umhin, die 
Erscheinungskomplexe, welche die Werke darbieten, unter ähnlichen 
Gesichtspunkten und Vereinheitlichungsschemata zu erfassen. Im äs-
thetischen Urteil wird ein Werk nicht als Fortsetzung einer individu-
ellen Künstlerbiographe beurteilt, sondern als Arbeit an einem über-
individuellen, gesellschaftlichen Material. In der kunstkritischen und 
musiktheoretischen Explikationsarbeit ist der Rückgriff auf das Ge-
samtœuvre einer Künstlerin zwar das wichtigste Hilfsmittel, um die 
Probleme und Herausforderungen auf den Begriff zu bringen, wel-
che eine gewisse künstlerische Arbeit motivieren. Die künstlerische 

137	Exemplarisch Pietro Cavallotti, Differenzen: poststrukturalistische Aspekte 
in der Musik der 1980er Jahre am Beispiel von Helmut Lachenmann, Brian 
Ferneyhough und Gérard Grisey, Schliengen 2010. Zur pitch class set the­
ory: Allen Forte, The structure of atonal music, New Haven 1980; Joseph 
Nathan Straus, Introduction to post-tonal theory, Upper Saddle River, N.J 
2005. 

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


116

Arbeit selbst und ihr Gelingen wird aber nicht vor diesem individu-
ellen Kontext gehört und beurteilt, sondern als eine Transformation 
des künstlerischen Materials der Gegenwart vernommen. Eine indivi-
duell-biographische Veränderung gewisser Verfahren bedeutet daher 
nicht schon eine tatsächliche Erneuerung des Materials. Dieser inter-
ne Bezug des ästhetischen Urteils auf den überindividuellen Stand der 
künstlerischen Mittel – der zwar subjektiv vermittelte, aber doch all-
gemeine Anspruch dieses Urteils – widerspricht der Personalisierung 
der Musiktheorie und Kompositionslehre. Deshalb fordert das ästhe-
tische Urteil deren Ergänzung durch eine allgemeine Theorie der jün-
geren Kompositionsformen, welche die gegenwärtige Lage zu verun-
möglichen scheint.

Gestalten

Ein Ansatz zu einer solchen Theorie bildet die sogenannte Spektromor­
phologie. Sie geht auf die Arbeiten Pierre Schaeffers zurück und wurde 
in der Folge von verschiedenen Autoren weiterentwickelt.138 Es handelt 
sich dabei um eine Systematisierung des Vokabulars zur Beschreibung 
einzelner Klanggestalten. Auch die rudimentäre Klangtypologie Hel-
mut Lachenmanns kann in diesen Zusammenhang gestellt werden.139 
Die Besonderheit der spektromorphologischen Methode besteht darin, 
sich von der musiktheoretischen Fixierung auf den Notentext zu lösen: 
Die spektromorphologischen Begriffe beziehen sich nicht auf notierte, 
sondern auf hörbare Sachverhalte und zielen entsprechend dezidiert 

138	Ein Überblick bietet Pascal Decroupet, »Die Klangfarbe ist tot. Es lebe der 
Klang.« Sichtung einiger Beiträge zur Frage der spektromorphologischen 
Klangkomposition und Klangbeschreibung bei Instrumentalmusik, in: Mu­
siktheorie 27/4, 293–304. Varianten findet man bei Pierre Schaeffer, À la 
recherche d’une musique concrète, Paris 1952; Michel Chion, Guide des 
objets sonores, Paris 1983; Denis Smalley, Spectromorphology: explaining 
sound-shapes, in: Organised Sound 2/2, 1997, 107–126; Francesco Giomi 
und Marco Ligabue, Un approccio estesico-cognitivo alla descrizione dell’ ob-
jet sonore, in: Rossana Dalmonte und Mario Baroni (Hg.), Secondo convegno 
europeo di analisi musicale, Trento 1992, 471–481; Christian Utz und Die
ter Kleinrath, Klang und Wahrnehmung bei Varèse, Scelsi und Lachenmann, 
in: Klangperspektiven, Hofheim 2011, 73–102; Lasse Thoresen und Andreas 
Hedman, Spectromorphological Analysis of Sound Objects: an Adaptation 
of Pierre Schaeffer’s Typomorphology, in: Organised Sound 12/2, 2007, 129–
149.

139	Vgl. Helmut Lachenmann, Klangtypen der neuen Musik, in: Josef Häusler 
(Hg.), Musik als existentielle Erfahrung: Schriften 1966–1995, Wiesbaden 
1996, 1–20.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


117

auf eine Höranalyse der Musik. Die theoretische Arbeit besteht darin, 
eine präzise Begriff‌lichkeit zu erarbeiten, die es erlaubt, hörbare Un-
terschiede zwischen Klangkomplexen zu benennen, Unterschiede, die 
über die – traditionellerweise präzise notierten –Tonhöhen und -dau-
ern hinausgehen. Entsprechend wird nach Darstellungsformen und No-
tationstechniken gesucht, welche diese Höranalysen veranschaulichen. 
Der Name dieser Theoriegruppe zeigt den Bereich an, in welchem die 
besagten Unterschiede liegen: Sie betreffen die spektrale Zusammen-
setzung sowie die exakte zeitliche Verlaufsform von Klanggestalten im 
Durchlauf von Einschwing-, Halte- und Ausklangphasen. Zur Verdeut-
lichung, worum es dabei geht, nenne ich einige Beispiele: Um die Wei-
se zu beschreiben, in der ein Klang den Tonhöhenraum besetzt, unter-
scheidet Schaeffer etwa nicht einfach zwischen einem Ton und dem 
Geräusch (bei Schaeffer: komplexer Klang), das keine Tonhöhe erken-
nen lässt, sondern führt eine Abstufung von Sinuston, tonischem Ton 
(mit harmonischem Timbre), tonischer Gruppe (Akkord), kannelier-
tem Klang (Mischung von tonischen und komplexen Elementen), no-
dale Gruppen (Zusammenklang unterscheidbarer komplexer Klänge), 
nodale Klänge und Rauschen ein, die jeweils wiederum nach der Lage 
und Ausdehnung im Tonraum differenziert werden. An anderer Stel-
le unterscheidet er sieben Typen von Einschwingungen und bezeichnet 
sie mit entsprechenden Symbolen:

Abbildung 3 (Quelle: Michel Chion, Guide des objets sonores, Paris 1983, 158)

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


118

Dennis Smalley schlägt wiederum vor, das dynamische Profil von Einzel-
klängen – also der Verlauf durch Einschwingvorgang (onset), Haltepha-
se (continuant) und Ausklang (termination) je nach der Funktion dieser 
Momente im musikalischen Kontext zu unterscheiden, woraus folgen-
des Begriffstableau entsteht:

Onset: departure, emmergence, anacrusis, attack, upbeat, downbeat	

Constituants: passage, transition, prolongation, maintenance, state-
ment 

Terminations: arrival, disappearance, closure, release, resolution, plane

Dazu schreibt Smalley:

The ideas of onset (how something starts), continuant (how it conti
nues) and termination (how it ends) can be expanded into a list of 
terms, some of them technical, some more metaphorical, which can 
be used to interpret the function-significance of an event or context. 
These functions can be applied at both higher and lower levels of 
musical structure, referring, for example, to a note, an object, a ges-
ture, a texture, or a type of motion or growth process, depending 
on our focus of attention. The onset terms reflect varying degrees 
of abruptness. What they have in common is that they are moving 
out from or away from a starting-point, creating expectant tensions. 
The continuant terms vary. Some look forward, expressing between-
ness (›transition‹, ›passage’); others are linked backwards to the on-
set function (›prolongation‹, ›maintenance’), while ›statement‹ sig-
nals a more definitive, almost independent status. The terminations 
vary in their feelings of completion. ›Disappearance‹ is a weak termi-
nation without much purpose, while ›resolution‹ and ›release‹ have 
strong relaxant functions. ›Arrival‹ and ›plane‹ express structural 
goals achieved.140

Aus diesen wenigen Beispielen wird die Stoßrichtung solcher Mu-
siktheorie deutlich. Sie artikuliert keine musiksprachlichen Nor-
men, sondern erarbeitet ein Vokabular zur Beschreibung von Einzel-
klängen. Dadurch ist aber auch die Grenze dieser Herangehensweise 
markiert: Eine solche Beschreibung von Klangtypen dient zur Be-
standsaufnahme dessen, was in einem Werk an Einzelklängen vor-
handen ist. Über die Art und Qualität der Verknüpfungen und Ver-
bindung von Klangkomplexen hat sie jedoch nichts zu sagen. Darin 
liegt der große Unterschied zu klassischen Musiktheorien wie etwa 
der Harmonielehre Hugo Riemanns oder Heinrich Schenkers. Sie 
gingen nicht in einer Bestandsaufnahme von Akkordtypen auf, son-
dern arbeiteten, dem Anspruch nach, die Gesetze und Regeln ihrer 
kompositorischen Verknüpfung innerhalb eines bestimmten Idioms 

140	Smalley 1997 (wie Anm. 138), 115.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


119

heraus. Die Spektromorphologie verlangt in diesem Sinne nach ei-
ner Ergänzung durch eine Theorie musikalischer Funktionen und 
Verknüpfungstypen. Aber gerade eine solche Theorie zu formulie-
ren scheint vor dem Hintergrund der disparaten Lage der gegenwär-
tigen Musik problematisch: Ein vereinheitlichter theoretischer Vor-
schlag für die Musik der letzten Jahrzehnte liegt jedenfalls, meines 
Wissens, nicht vor.141

Zeichen

Parallel zur spektromorphologischen Beschreibung von Klangbestän-
den hat sich in den letzten Jahrzehnten ein anderer Typus von Musik-
theorie etabliert, der das Potenzial enthält, musikalische Werke unter 
Absehung eines tonsprachlichen Rahmens zu erfassen. Er kann unter 
den allgemeinen Titel einer musikalischen Semantik gesetzt werden. 
Sie befasst sich in der Regel mit dem klassisch-romantischen Reper-
toire. Aber durch ihre Unabhängigkeit von syntaktischen Fragen steht 
diese Variante musikalischer Analyse in einer gewissen Nähe zur nach-
tonalen Musik. Der Sprachcharakter der Musik wird hier nicht von 
ihrer Artikulation gemäß einer geteilten Syntax oder Grammatik her 
verstanden, sondern ihrer Fähigkeit, mittels Konventionen auf nicht-
musikalische Sachverhalte zu verweisen. Diese theoretischen Ansätze 
beziehen sich zentral auf die Arbeiten von Leonard Ratner und wur-
den unter anderen von Raymond Monelle, Robert Hatten, Elaine Sis-
man und Kofi Agawu fortgeführt.142 In gewisser Weise nimmt dieses 

141	Ansätze dazu findet man bei Claus-Steffen Mahnkopf, Typen posttonaler 
Rhythmik, in: Matteo Nanni und Christian Grüny (Hg.), Rhythmus – Ba­
lance – Metrum: Formen raumzeitlicher Organisation in den Künsten, Bie-
lefeld 2014, 95–108; Andreas Holzer, Zur Kategorie der Form in neuer Mu­
sik, Wien 2011; Cosima Linke, Konstellationen – Form in neuer Musik und 
ästhetische Erfahrung im Ausgang von Adorno: eine musikphilosophische 
und analytische Untersuchung am Beispiel von Lachenmanns »Schreiben. 
Musik für Orchester«, Mainz 2018.

142	Leonard G Ratner, Classic music: expression, form, and style, New York; 
London 1980; Raymond Monelle, The sense of music: semiotic essays, 
Princeton, N.J 2000; Raymond Monelle, The musical topic: hunt, mili­
tary and pastoral, Bloomington 2006; Robert S Hatten, Musical meaning 
in Beethoven: markedness, correlation, and interpretation, Bloomington, 
Ind. 2004; Elaine R Sisman, Mozart: the »Jupiter« symphony: no. 41 in 
C major, K. 551, Cambridge 1993; V. Kofi Agawu, Playing with signs: 
a semiotic interpretation of classic music, Princeton, N.J 1991; V. Kofi 
Agawu, Music as discourse: semiotic aventures in romantic music, New 
York 2009.

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


120

Programm die alte Idee einer rhetorischen Figurenlehre der Musik 
wieder auf.143 Der Unterschied liegt freilich im Bezug der Figuren auf 
die Grammatik. Die Figurenlehre verstand sich als eine Rechtfertigung 
von musikalischen Gestalten, die von in einer Zeit akzeptierten Re-
geln der Satztechnik abweichen: Sie entsprechen rhetorischen Figuren 
der Rede, welche die Überzeugungskraft des Vortrags verstärken, ob-
wohl sie über den eigentlichen Argumentationsgang hinausschießen. 
In der allgemeinen musikalischen Semantik fällt dieses Moment der 
Abweichung vom strengen Satz weg.144 Musik erscheint so insgesamt 
als ein Vortrag oder Diskurs, der auf konventionelle Bedeutungsträ-
ger (Figuren, Zeichen) mit entsprechenden Bedeutungsfeldern (Tropen 
oder topics) zurückgreift. Diese Bedeutungsträger sind innerhalb einer 
etablierten Musikpraxis allgemeine Typen, die in verschiedenen Wer-
ken instanziiert werden und im spezifischen Werkkontext zu Momen-
ten einer neuen Bedeutungskonstellation werden.145 Die semantische 
Analyse zielt entsprechend darauf, diese allgemeinen Bedeutungsträ-
ger eines bestimmten Repertoires zu identifizieren und in der Werk-
analyse deren besonderes Zusammenwirken mit anderen Zeichen zu 
rekonstruieren.

Die Rede von musikalischer Semantik darf freilich nicht mit der Idee 
verwechselt werden, Musik beziehe sich ganz so auf Weltausschnitte, 
wie ein theoretisches Urteil einen Sachverhalt bestimmt. Musik iden-
tifiziert keine Dinge und schreibt keine Eigenschaften zu: Sie urteilt 
nicht. Dennoch wird niemand leugnen, dass jede Musik mannigfache 
Bezüge zu außermusikalischen Sachverhalten unterhält: Diese Bezü-
ge geschehen nicht im Modus von Aussagen, sondern von Evokatio-
nen, Konnotationen, Anspielungen, Exemplifikationen oder Anzeigen. 

143	Arnold Schering, Die Lehre von den musikalischen Figuren., Regensburg; 
New York 1908; Heinz Brandes, Studien zur musikalischen Figurenlehre im 
16. Jahrhundert, Berlin 1935; Hans Heinrich Eggebrecht, Zum Figur-Be­
griff der Musica poetica., Trossingen 1959; Carl Dahlhaus, Seconda pratica 
und musikalische Figurenlehre, in: Claudio Monteverdi, 1995, 3–12; Klaus 
Wolfgang Niemöller, Der sprachhafte Charakter der Musik, Köln 2010; 
Dietrich Bartel, Handbuch der musikalischen Figurenlehre, Laaber 1997; 
Arnold Schering und Wilibald Gurlitt, Das Symbol in der Musik, mit einem 
Nachwort von Wilibald Gurlitt., Leipzig 1941; Hans-Heinrich Unger, Die 
Beziehungen zwischen Musik und Rhetorik im 16.–18. Jahrhundert, Hildes-
heim 1992.

144	Ein Überblick zum gegenwärtigen Stand der Diskussionszusammenhänge 
bieten: Nicholas McKay, On Topics Today, in: Zeitschrift der Gesellschaft 
für Musiktheorie 4/1–2, 2007, 159–183; Hans Aerts, ›Modell‹ und ›Topos‹ 
in der deutschsprachigen Musiktheorie seit Riemann, in: Zeitschrift der Ge­
sellschaft für Musiktheorie 4/1–2, 2007, 143–158.

145	Vgl. Monelle 2000 (wie Anm. 142), 16.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


121

Es ist bemerkenswert, dass diese Hinwendung zum Bedeutungsaspekt 
der Musik in den letzten Jahrzehnten sowohl in der musikwissen-
schaftlichen Reflexion auf die kanonisierten Werke wie in der künst-
lerischen Produktion der Gegenwartsmusik zu beobachten ist. Wer-
ke wie die Semantical Investigations (2008), Comic Sense (2003) oder 
Sad Songs (2012) von Clemens Gadenstätter oder die Lecture-Perfor-
mances wie Lecture about Bad Music (2015) oder Lecture About Sad 
Music and Happy Dance (2017) von Matthew Shlomowitz oder auch 
Musik (2012) von Trond Reinholdtsen stehen in deutlicher Resonanz 
zu den Theorien musikalischer Semantik, wie sie Robert Hatten oder 
Kofi Agawu entwickelten.146

Die künstlerische Tendenz ist wie die wissenschaftliche aus einer 
doppelten Entgegensetzung zu verstehen: Zum einen richtet sie sich, 
im Zuge der New Musicology, gegen die formalistische Reduktion der 
Musik auf bloße Klangstrukturen. Der Formalismus weist alle Bedeu-
tungen und Assoziationen als letztlich willkürliche, subjektive Projek-
tionen zurück und hält sich an das, was sich an der Musik mit wissen-
schaftlicher Objektivität feststellen lässt: Ton- und Dauernverhältnisse. 
Dagegen betonen die Semantiker die Objektivität und Analysierbarkeit 
der musikalischen Bedeutungen. Zum anderen grenzen sie sich jedoch 
auch gegen einen naiven Glauben in die unmittelbare Ausdrucksfähig-
keit der Musik ab. Bedeutungsvoll ist die Musik nicht als universelle 
Sprache der Gefühle oder unvermittelte Äußerung. Vielmehr geht die 
Bedeutung der Klänge wie die Semantik der Worte auf historische Prä-
gungen zurück: Sie gründet in Verwendungsweisen, Gebrauchskontex-
ten und Gewohnheiten. Die Analyse der musikalischen Semantik ver-
läuft über den Vergleich eines Werks mit Werken desselben Repertoires. 
Dieser Vergleich zielt darauf ab, typische Gesten, Figuren, Motive, The-
men, Satztechniken oder Instrumentationen zu identifizieren und in ih-
rer konventionellen Bedeutung zu bestimmen. Die Analyse arbeitet die 
Topoi, die Gemeinplätze der jeweiligen musikalischen Praxis heraus, 
die im musikalischen Werk verarbeitet werden. Was unter dieser the-
oretischen Arbeit konkret verstanden werden kann, lässt sich, schlag-
lichtartig, an Kofi Agawus Listen der musikalischen topics der Wiener 
Klassik nachvollziehen:

146	Vgl. Clemens Gadenstätter, Semantical Investigations. Vom akustischen Sig-
nal zum musikalischen Ereignis. Skizzen zu einer kompositorischen Poetik, 
in: Jörn Peter Hiekel und Marion Demuth (Hg.), Freiräume und Spannungs­
fel- der. Zur Situation der zeitgenössischen Musik heute 113. Bd., Mainz 
2009, 89–103.

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


122

Solche147 musikalischen topics, Themen oder Gemeinplätze sind aus der 
Interpretationspraxis geläufig: Als ausgeschriebene Vortragsbezeichnung 
in der Partitur verdeutlichen sie den Charakter einer gewissen Stelle. 
Natürlich verbleiben solche Bezeichnungen oftmals vage: Sie rufen Be-
deutungsfelder herbei, die mit gewissen Milieus, mit dem Habitus einer 

147	Agawu 2009 (wie Anm. 142), 43–44.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

1. 	    Alberti bass
2.     alla breve
3.     alla zoppa
4.     allemande
5.     amoroso style
6.     aria style
7.     arioso
8.     bound style or stile legato
9.     bourrée
10.   brilliant style
11.   buffa style
12.   cadenza
13.   chaconne bass
14.   chorale
15.   commedia dell’arte
16.   concerto style
17.   contredanse
18.   ecclesiastical style
19.   Empfindsamer style
20.   Empfindsamkeit
        (sensibility)
21.   fanfare
22.   fantasia style
23.   French overture style
24.   fugal style
25.   fugato
26.   galant style
27.   gavotte
28.   gigue
29.   high style
30.   horn call
31.   hunt style
32.   hunting fanfare
33.   Italian style
34.   Ländler
35.   learned style

36.   Lebewohl (horn figure)
37.   low style
38.   march
39.   middle style
40.   military fi gures
41.   minuet
42.   murky bass
43.   musette
44.   ombra style
45.   passepied
46.   pastorale
47.   pathetic style
48.   polonaise
49.   popular style
50.   recitative 
51.   romanza
52.   sarabande
53.   siciliano
54.   singing allegro
55.   singing style
56.   strict style
57.   Sturm und Drang 
58.   tragic style
59.   Trommelbass
60.   Turkish music
61.   waltz147

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


123

gesellschaftlichen Schicht oder mit typischen Handlungsräumen verbun-
den sind. Für eine Musikerin, die in einer gewissen musikalischen Spra-
che heimisch ist, sind diese Hinweise oftmals redundant: Sie erkennt die 
Topoi bereits im Notenbild. Die semantische Analyse setzt jedoch im 
Bewusstsein einer historischen Distanz ein. Sie rekonstruiert die musi-
kalischen Bedeutungskonventionen einer vergangenen Sprache, bei der 
wir nicht mehr sicher sind, ob wir sie unmittelbar verstehen. Ihr Ziel 
ist es, die impliziten Bedeutungen, mit denen ein musikalischer Diskurs 
umgeht, zu explizieren und dem heutigen Hören wieder zugänglich zu 
machen. Sie zergliedert die Musik in Segmente und überschreibt diese 
Abschnitte mit den entsprechenden Bedeutungsfeldern. Kofi Agawu be
schreibt das Vorgehen wie folgt:

Topics, however, are defined by specific dimensional behaviors. Proce-
durally, this requires an engagement with the supremely relational pitch 
structure, followed by a playing off of the referential surface against 
the apparently nonreferential tonal structure. I hope to show that, in its 
historicism, the nonteleological topical discourse contains the seeds of 
its own destruction, so to speak, and that validation requires the back-
ground of an intramusical discourse (formulated after Schenker). […] 
Perhaps the most fundamental limitation of any topical analysis is its 
lack of consequence after the »initial, over-arching characterization.« 
While topics can provide clues to what is being »discussed« in a piece 
of music—thus making them authentic semiotic objects—they do not 
seem able to sustain an independent and self-regulating account of a 
piece; they point to the expressive domain, but they have no syntax.148

Die semantische Analyse der musikalischen Zeichen liefert eine Anei
nanderreihung von Bedeutungsfeldern. Eine solche Reihe errichtet aber 
keine musikalische Ordnung, sie enthält keine syntaktischen Konsequen-
zen. Vielmehr stehen die verselbständigten, richtungslosen Bedeutungen 
und Assoziationen des musikalischen Materials tendenziell in einem Wi-
derspruch zur sich entwickelnden Form, in der sie erscheinen.149 Zu-
gleich können die Bedeutungsgehalte eine eigene Ebene der Kohärenz 
ausbilden: Die narrative Ausdeutung der Musik, das musikalische Pro-
gramm, versucht diese Form der Einheitsbildung zu artikulieren. Solche 
Erzählungen kranken immer daran, dass sie zu konkret und zu abstrakt 
sind: Zu konkret, weil sie anders als die Musik bestimmte Sachverhal-
te benennen muss, um überhaupt etwas zu erzählen; zu abstrakt, weil 
sie die Differenziertheit der musikalischen Bewegung auf allgemeine 
Handlungsvollzüge oder Ereignisse herunterbrechen muss. Dennoch hat 
diese Form der Ausdeutung ihre Berechtigung, denn die aufgerufenen 

148	Kofi Agawu 1991 (wie Anm. 142), 17–20.
149	Bei Monelle wird diese Inkongruenz von Syntax und Semantik zum Leitfa-

den der Interpretation, vgl. Monelle 2000 (wie Anm. 142).

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


124

Bedeutungsfelder der musikalischen Segmente stehen nicht beziehungs-
los nebeneinander, sie stehen in Verhältnissen des Widerspruchs oder 
der Ergänzung, des Gegensatzes, Kontrasts oder bilden Korresponden-
zen aus, und können sich so zu einer unerwarteten Bedeutungseinheit 
zusammenballen. Mark Hutchinson hat eine solche Zusammenballung 
semantischer Schichten, die coalescence, zum Modell musikalischer Ein-
heitsbildung in der Neuen Musik ausgearbeitet.150

Die Analyse semantischer Topoi arbeitet sich aber an einem Grund-
problem ab, das sie nicht los wird: Ihr erscheinen die Werke als ein Ge-
füge konventioneller Zeichen, semantischer Spielmarken, die ihren Sinn 
unabhängig vom besonderen Werkzusammenhang besitzen, in den sie 
eingehen. Dennoch will sie behaupten, dass die Werke einen besonde-
ren Sinn artikulieren. Diesen besonderen Sinn der musikalischen Arti-
kulation läge in ihrer syntaktischen Verknüpfung; aber gerade zu dieser 
Verknüpfung trägt die semantische Analyse nichts bei. Gerne verweisen 
die Semantiker deshalb ergänzend auf Schenkerianische Methoden der 
Formalanalyse, ohne plausibel zu machen, wie eine solche Analyse der 
musikalischen Formbildung, die ja bewusst auf jede semantische Deu-
tung verzichtet, auf die semantischen Gehalte rückwirken könne. An 
diesem Widerspruch setzt Robert Hattens Idee des tropings an: Sie be-
zeichnet den semantischen Veränderungsprozess, den die zeichenhaften 
Spielmarken einer Komposition durch ihre Konfrontation und Verknüp-
fung durchlaufen.151 Dadurch soll die Statik der musikalischen Zeichen-
relation überwunden und in eine differenziertere Analyse semantischer 
Verschiebungen und Verknüpfungen überführt werden. Aber auch dieses 
Geschehen bleibt der musikalischen Verarbeitung solcher Zeichen äußer-
lich: Die Konfrontation und Verbindung semantischer Felder bleibt hin-
ter der besonderen Artikuliertheit musikalischer Sachverhalte zurück. 
Um dieser Allgemeinheit der semantischen Spielmarken zu entkommen, 
schlägt wiederum Raymond Monelle vor, sich in die Kulturgeschich-
te jedes einzelnen musikalischen Topos zu vertiefen, um dessen spezifi-
schen Beitrag zum Sinngehalt eines Werks auf die Schliche zu kommen. 
Das führt dann zu durchaus witzigen Untersuchungen, etwa wenn die 
Geschichte der Hornsignale in europäischen Jagdpraktiken des 17.–18. 
Jahrhunderts rekapituliert wird, um im Anschluss einen Katalog von 
Stellen im Kanon der klassisch-romantischen Musik zu liefern, in denen 
der Topos der Jagd aufgerufen wird.152 Auf diese Weise entfernt sich die 
semantische Analyse jedoch noch weiter vom spezifischen Sinn der frag-
lichen Werke. Denn die Kulturgeschichte der Jagd und die Liste musika-
lischer Jagdhornstellen reichert das semantische Feld mit immer weite-

150	Hutchinson 2019 (wie Anm. 121).
151	Vgl. Hatten 2004 (wie Anm. 142).
152	Monelle 2006 (wie Anm. 142), 35–112.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


125

ren, oftmals widersprüchlichen Elementen und Bezügen an, von denen 
völlig unklar ist, ob sie für ein fragliches Werk relevant sind. Solche aus-
ufernden Kulturgeschichten musikalischer Signale führen vielmehr vor, 
dass sie weder angeben können, was solche Hornstellen im Allgemei-
nen, noch was sie im Besonderen bedeuten. An die Stelle einer Werk-
analyse tritt eine Einführung in die musikalischen Klischees des bürger-
lichen Konzertrepertoires. Als solche ist sie wertvoll, und die Tatsache, 
dass eine solche Einführung geschrieben wird, zeigt, dass diese Klischees 
nicht mehr selbstverständlich sind. Die musikalische Semantik wird so 
letztlich weniger als Revolution der musikalischen Analyse, sondern als 
Symptom eines sich in Auflösung begriffenen Bildungsbürgertums lesbar.

Die Probleme der Theorien musikalischer Gemeinplätze sind aber 
aus einem anderen Grund für unsere Problemstellung interessant: In 
ihnen wird paradoxerweise die These vom geschichtlichen Nachleben 
der Kunstwerke handgreiflich. Denn in den Analysen von Agawu, Hat-
ten und Monelle erscheinen die Werke des 18. und 19. Jahrhunderts 
als Montagen vorgefertigter, semantischer Abziehbilder. In diesen theo-
retischen Diskursen macht sich so, halb bewusst, ein zentrales Verfah-
ren der Avantgarden des 20. Jahrhunderts geltend: Es ist die Material-
entwicklung des Sprachzerfalls, welche in Werken Gustav Mahlers, Igor 
Strawinskys, Luciano Berios und Bernd Alois Zimmermanns vorange-
trieben wurde, die ihre Spuren im Material ihrer Vorläufer hinterlassen 
hat, denen die Musiksemantiker nachspüren. Erst vor dem Hintergrund 
der Erfahrung solcher Werke, in denen das Material der klassisch-ro-
mantischen Tradition als abgenutzte Versatzstücke verarbeitet werden, 
kann die Musik des 18. Jahrhunderts als eine Montage fragmentierter 
Gemeinplätze erscheinen. Genauso wie die formalistische Analyse von 
Intervallverhältnissen in der amerikanischen Nachfolge von Heinrich 
Schenker und Allen Forte die kompositorischen Probleme des Serialis-
mus in die Vergangenheit zurückwirken lassen, so überführt die Analy-
se der musikalischen Semantik ein Verfahren der Gegenwartsmusik in 
eine Neuauslegung kanonisierter Werke. Besonders deutlich wird das 
etwa, wenn Agawu in seinem Vergleich von Strawinksys Bläsersympho­
nie und Beethovens Streichquartett op. 130/1 bemerkt, dass sich Stra-
winskys Werk mit seiner segmentierenden Methode von selbst analy-
siert. »Segmenting [Strawinskys] Symphonies is easy. […] This is in part 
because Stravinsky himself has done it for us.« 153 Dass sich Stravins-
kys Werk nach Agawus Methode von selbst analysiert, liegt offensicht-
lich daran, dass die analytische Methode solchen montageartigen Wer-
ken abgezogen wurde.

Paradox ist diese Lage, weil die besagten Theorien in der Regel gegen 
die »kreativen« Interpretationen der Vertreterinnen der New Musicology 

153	Agawu 2009 (wie Anm. 142), 302.

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


126

stolz auf ihren naiven Historismus bestehen: Die semantischen Gehalte 
musikalischer Segmente, die sie zu rekonstruieren suchen, sind Bedeu-
tungen, die den Produzentinnen und Rezipientinnen der alten Werke 
damals hätten vorschweben können.154 Die Interpretation zielt darauf, 
sich in die vergangene Erfahrung der Werke einzufühlen. Im selben Zug 
wird jedoch davon ausgegangen, dass diese semantischen Gehalte gera-
de erklären, weshalb die Musik der Vergangenheit uns noch heute faszi-
niert und etwas angeht: Sie seien den Hörerinnen noch heute unmittel-
bar, wenngleich unbewusst, verständlich. Damit geht das Potenzial zur 
Verfremdung, die in der historischen Rekonstruktionsarbeit läge, verlo-
ren: Die semantische Analyse vergangener Bedeutungsgehalte will uns 
die Musik, paradoxerweise, näherbringen, statt sie aus ihrer scheinba-
ren Verständlichkeit zu befreien. Das scheinbar unmittelbare Verständ-
nis von Pastorale-Passagen, Jagdtopoi, Seufzermotiven und Nationalsti-
len, mit dem man in der Gegenwart rechnen kann, rührt nicht von den 
sozio-kulturellen Kontexten der Werke, sondern von deren kulturindus-
trieller Aneignung etwa in Werbung und Filmmusik. Eine Untersuchung 
der semantischen Gemeinplätze der Musik, welche die Historizität sol-
cher Gehalte ernst nimmt, dürfte folglich nicht in der Untersuchung ver-
gangener Rezeptionskontexte und Verstehenshorizonte stehen bleiben, 
sondern sie mit der gegenwärtigen, kulturindustriell vermittelten Rezep-
tion und Reproduktion solcher musikalischer Klischees konfrontieren.

Die Analyse musikalischer Gemeinplätze und Klischees bildet, all ihrer 
Schwierigkeiten zum Trotz, eine notwendige Vorarbeit für die Interpre-
tation des besonderen Sinns einzelner Werke. Als Artikulation der einge-
übten und damit latent heteronomen Besetzung musikalischer Materia-
lien lieferte sie den Hintergrund, vor dem die autonome Transformation 
solcher semantischen Abziehbilder in überzeugenden Werken hervortre-
ten kann. Gerade weil sie relativ losgelöst von der Frage nach musikali-
schen Funktionen verfährt, stellt der Sprachverlust der Gegenwartsmu-
sik für die semantische Analyse keine besondere Schwierigkeit dar. Mit 
Blick auf die Gegenwartsmusik wäre eine solche Arbeit von höchstem 
Wert, wenn sie durch einen breit angelegten Vergleich jene Konventiona-
lität gewisser Floskeln und Figuren dieser vertraut unvertrauten Musik 
in ihrem Bezug auf gewisse Ausdrucksgehalte und Sujets herausarbeiten 
und auf Begriffe bringen könnte, die uns bislang erst als ein wenig artiku-
liertes Unbehagen bemerkbar sind. Problematisch wird dieses Vorgehen 
erst, wenn es als eine Entschlüsselung des besonderen Sinns von Kunst-
werken auftritt: Dieser Sinn hängt an der spezifischen Transformation 
des Materials, das im Werk verarbeitet wird. Die semantischen Klischees 
bilden nur einen Aspekt jener Tendenzen und Probleme des Materials, 
auf welche die künstlerische Arbeit zugreift; und wenn sie gelingt, wird 

154	Vgl. Hatten 2004 (wie Anm. 142), 33–34.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


127

sie den vorgefertigten Sinn jener Klangtypen, den die semantische Analy-
se identifiziert, nicht einfach in sich aufnehmen, sondern ihn verändern.

Gesten

Eine letzte Variante gegenwärtiger Theoriebildung, die als Antwort auf 
den Sprachverlust der Gegenwartsmusik gedeutet werden kann, blickt 
durch die syntaktischen und semantischen Schichten der Musik hin-
durch auf eine tiefer liegende Dimension des musikalischen Sinns. Die-
se Grundschicht dessen, was musikalisch ausgedrückt und verstanden 
werden kann, wird mit sehr unterschiedlichen Begriffen belegt: Adorno 
spricht vom neumatischen Aspekt der musikalischen Reproduktion, Al-
brecht Wellmer wiederum führt Adornos Begriff des mimetischen Nach-
vollzugs mit einer solchen Idee eng, Christian Grüny interpretiert Da-
niel Sterns Begriff der forms of vitality in diese Richtung und Thomas 
Dworschak hat jüngst Helmut Plessners Begriff des thematischen Sinns 
in dieser Weise wieder aufgegriffen.155Als Sammelbegriff für den fragli-
chen Gedanken kann der Begriff der musikalischen Geste dienen.156 Mit 
dem Gestischen wird, in der Regel, eine Dimension des musikalischen 
Ausdrucks angezeigt, die tiefer liegt als jene syntaktischen oder seman-
tischen Momente des musikalischen Sinns, denen wir bisher begegnet 
sind. Entsprechend besteht der theoretische Vorschlag darin, das musi-
kalische Verstehen und den musikalischen Sinn, der so verstanden wird, 
aus dem Wechselspiel oder dem Zusammenwirken dieser drei Ebenen – 
Syntax, Semantik und Gestik – zu begreifen.

Thomas Dworschak hat diese Position in der bisher differenziertes-
ten und überzeugendsten Weise dargelegt, weshalb ich mich im Folgen-
den auf seine Darlegungen beschränke. Der gestische Sinn einer Musik, 

155	Wellmer 2009 (wie Anm. 85), 291; Adorno 2005 (wie Anm. 91), 88ff.,122ff.; 
Christian Grüny, Rhythmus und Geste, oder Metaphysics in Mecklenburgh 
Street, in: Matteo Nanni und Christian Grüny (Hg.), Rhythmus – Balance 
– Metrum: Formen raumzeitlicher Organisation in den Künsten, Bielefeld 
2014, 73–94; Grüny 2014 (wie Anm. 53), 146–184; Dworschak 2017 (wie 
Anm. 51), 215–255, 281–82.

156	Vgl. Katrin Eggers und Christian Grüny (Hg.), Musik und Geste: Theorie, 
Ansätze, Perspektiven (Eikones), Paderborn 2018; Robert S. Hatten, Inter­
preting musical gestures, topics, and tropes: Mozart, Beethoven, Schubert, 
Bloomington 2004.

		  Mit Bezug auf die Gegenwartsmusik, vgl. die Beiträgedie des IRCAM-For-
schungsprojekts Interaction son musique mouvement/Analyse et reconnais­
sance du geste in Micheline Lesaffre et al. (Hg.), Routledge companion to 
embodied music interaction, London 2019. Sowie Hugues Genevois und 
Raphaël de Vivo (Hg.), Les nouveaux gestes de la musique, Marseille 1999.

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


128

den Dworschak thematischen Sinn nennt,157 gründet in einer anthropo-
logischen Grundschicht des Sich-Verhaltens zur Welt und zu sich selbst. 
Dieses Verhalten ist basal, weil es eine Haltung zur Welt und zu sich be-
zeichnet, das jeder begriff‌lichen Identifikation oder handelnden Indienst-
nahme der Umwelt und des Selbst zugrunde liegt. Es bezeichnet eine 
Schicht menschlicher Bewegtheit, die weder rein psychischen noch phy-
sischen, weder rein geistigen noch körperlichen Vorgängen zuzurechnen 
ist, weil sie einen Bereich des Verhaltens ausmacht, der solchen Reflexi-
onsunterscheidungen vorausgeht: Gesten werden als vorreflexive, psy-
cho-physisch indifferente, als leibliche Ausdrucksbewegungen verstan-
den. Was sie zum Ausdruck bringen, ist eine Seinsweise, die sich nicht 
als geistiger Gehalt von seinem körperlichen Ausdruck ablösen und in 
einen anderen Ausdruck, etwa einen sprachlichen, übersetzen ließe. Die 
Geste drückt daher nicht etwas aus, was vor oder außer ihr selbst ge-
dacht werden könnte, sondern sie zeigt unverwechselbar, wie es ist, dies 
zu sein, was sie ist. Um was für ein Sein es dabei geht, zeigt der Begriff 
des Verhaltens an: Es ist ein lebendiges Subjekt, das sich gestisch sound-
nichtanders zur Welt und sich selbst verhält. Dieses »Wie-es-ist-zu-sein«, 
das in der Geste zum Ausdruck kommt, hat eine performative, prozes-
suale und offene Verfasstheit: Es wird mit der Geste hervorgebracht, 
ist an ihren singulären Vollzug gebunden und lässt sich auf keinen be-
stimmten Bedeutungsgehalt – etwa eine bestimmte Emotion – reduzie-
ren, sondern öffnet ein Feld von sprachlichen oder nicht-sprachlichen 
Anschlusshandlungen, in denen der offene Sinn der Geste interpretiert 
wird. Deshalb besteht das Verstehen eines solchen gestischen Sinns nicht 
in der begriff‌lichen Identifikation, sondern im Nachvollzug der Gesten, 
ein Nachvollzug, der ganz unterschiedliche Formen annehmen kann.158 
Über solche interpretativen Anschlüsse kann der offene Sinn musikali-
scher Gesten mit allen möglichen Lebensvollzügen in Resonanz treten. 
Sprachlich kann der jeweilige Sinn einer Geste nur in einer evozieren-
den Rede umkreist und angezeigt werden.159 In der Reflexion auf den 
gestischen Sinn eines Klangs im Allgemeinen lassen sich zwar Sinnmo-
mente wie Lagewert, Impulswert, Volumen und Schwellfähigkeit unter-
scheiden, in denen sich solche Ausdrucksbewegungen vollziehen. Diese 

157	Dworschak übernimmt den Ausdruck »thematisch« von Plessner. Er ist aber 
im Zusammenhang der Musiktheorie etwas irreführend, weil es ja gerade 
nicht um das Verstehen von so etwas wie den Relationen zwischen musi-
kalischen Themen geht – ein Verstehen das Plessner »schematisch« nennen 
würde. Ich setze dafür den gebräuchlicheren Begriff des gestischen Sinns ein, 
den Dworschak ebenfalls verwendet und der die Nähe zu gewissen Diskur-
sen der Gegenwartsmusik sichtbar macht.

158	Hier schliesst Dworschak an die Theorie des Nachvollzugs von Matthias 
Vogel an, vgl. Becker und Vogel 2007 (wie Anm. 7).

159	Dworschak 2017 (wie Anm. 51), 361.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


129

Sinnmomente dürfen aber nicht als quantifizierbare oder begriff‌lich be-
stimmte Eigenschaften der Klänge verselbständigt werden, sondern blei-
ben an den vorreflexiv-leiblichen Nachvollzug gebunden.160

Die Theorie der musikalischen Geste bietet sich aufgrund dieser Be-
stimmungen an, den Sinn musikalischer Formen zu artikulieren, die den 
Rahmen einer geteilten Musiksprache sprengen. Denn dieser Rahmen 
bewegt sich ja auf der Ebene begriff‌lich-schematisierter Bestimmungen 
des musikalischen Klangs. Die gestische Qualität der Klänge aber, so die 
Überlegung, geht solcher Strukturierung voraus. Sie bildet eine anthro-
pologische Grundschicht des Ausdrucksverhaltens, das sich in und ge-
gen die schematische Überformung geltend macht und im Wegbrechen 
solcher Formen gleichsam offen zutage treten kann. Aus einer solchen 
Überlegung wird die Anziehungskraft verständlich, welche dem Begriff 
der Geste im Zusammenhang der zeitgenössischen Musik zukommt.161 
Er zieht eine Ebene ein zwischen dem syntaktisch-semantisch Sinnvol-
len und der sinnlosen Materialität von Zeichen: Der gestische Sinn ist 
an die singulären Erscheinungskomplexe gebunden und doch mehr als 
eine bloße, sinnlose Bewegung. Die Geste ist ausdruckshaft, ohne dass 
sich der Ausdrucksgehalt gegen den individuellen Ausdruck verselbstän-
digen ließe.

Dennoch kann der Begriff nicht das leisten, was sich manche von 
ihm versprechen mögen: Er liefert keine Grundlage für eine Musiktheo
rie. Denn genau betrachtet, bildet er für die theoretische Reflexion ei-
nen Grenzbegriff. Das »Wie-es-ist-zu-sein« lässt sich begriff‌lich nicht be-
stimmen; darin liegt ja gerade der Witz dieses Begriffs. Zwar lässt sich 
seine Funktion im musikalischen Nachvollzug, also sein Ort in einer 
Theorie ästhetischer Erfahrung angeben. Aber für die Artikulation eines 
besonderen Werkzusammenhangs zeigt der Begriff letztlich die Grenze 
des begriff‌lich Bestimmbaren an. Denn der gestische Sinn ist ja an den 
singulären Nachvollzug einer Haltung lebendiger Subjektivität gebun-
den. Sobald man den Versuch unternimmt, solche Gesten begriff‌lich zu 
unterscheiden – etwa indem man typische Gesten auf bestimmte Aus-
drucksgehalte bezieht –, wird die Geste zu etwas anderem: Zu einem 
Schema der Vereinheitlichung musikalischer Klanggestalten, die durch 
ihre geschichtlichen Verwendungen auf irgendwelche semantischen Fel-
der referiert. Als solcher Gestentyp bezeichnet sie aber nicht mehr jene 
vorreflexive Grundschicht des subjektiv-lebendigen Verhaltens, sondern 

160	Ebd. 215.
161	Stellvertretend für dieses Interesse stehen die Arbeiten, die im Rahmen des 

Ircam-Forschungsprojects »Analyse et reconnaissance du geste« entstanden 
(https://www.ircam.fr/projects/pages/analyse-et-reconnaissance-du-geste, 
19.10.2022) sowie das Forschungsprojekt Geste musical: Modèles et expé­
riences (https://geste.hypotheses.org/, 19.10.2022).

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ircam.fr/projects/pages/analyse-et-reconnaissance-du-geste
https://geste.hypotheses.org/
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.ircam.fr/projects/pages/analyse-et-reconnaissance-du-geste
https://geste.hypotheses.org/


130

ein durch reflexive Arbeit an den Ausdrucksmitteln der Musik erzeug-
tes Schema der Einbildungskraft. Das Problem lässt sich an der musik-
geschichtlichen Entwicklung des Expressionismus verdeutlichen: Gerade 
in den frühen atonalen Werken Schönbergs, die von Adorno als expres-
sionistische Phase gedeutet wurde, kann ja im Zerbrechen der tonalen 
Ordnung so etwas wie ein Hervorbrechen von Gesten beobachtet wer-
den, die ein »Wie-es-ist-zu-sein« zum Ausdruck bringen, das sich in sei-
ner radikalen Negativität – hier: der Erfahrung von Angst, Leid und 
Selbstentfremdung – nicht mehr mit den allgemein geteilten Formen des 
Ausdrucks versöhnen lässt. Der Expressionismus wäre also eine Kunst-
form, in der gestischer Sinn, »unverstellt leibhafte Regungen«162 zu frei-
em Ausdruck kommt. Doch gerade diese von aller Konvention befrei-
ten Ausdrucksprotokolle besitzen, sobald sie in einem Werk bestimmte 
Gestalt annehmen, einen allgemeinen Charakter: Die Gesten lösen sich 
aufgrund ihrer besonderen Bestimmtheit von ihrer Bindung ans einzel-
ne, sich lebendig verhaltende Subjekt, verlieren jene unmittelbare Ex-
pressivität und werden zu allgemeinen Schemata der Vereinheitlichung, 
die erst in ihrer konstruktiven Verarbeitung zu einem neuen, artifiziel-
len Ausdruck sich zusammenschließen. Diese Tendenz hat Adorno in der 
Philosophie der Neuen Musik auf den Begriff gebracht:

Der Umschlag ereignet sich notwendig. Er rührt eben daher, daß der 
Gehalt des Expressionismus, das absolute Subjekt, nicht absolut ist. In 
seiner Vereinzelung erscheint die Gesellschaft. […] Indem das ästheti-
sche Objekt als reines Diesda bestimmt werden soll, geht es gerade ver-
möge dieser negativen Bestimmung, der Absage an alles Übergreifen-
de, der es als seinem Gesetz unterliegt, über das reine Diesda hinaus. 
Die absolute Befreiung des Besonderen von der Allgemeinheit macht 
es durch die polemische und prinzipielle Beziehung auf diese selber 
zu einem Allgemeinen. Das Bestimmte ist kraft der eigenen Prägung 
mehr denn die bloße Vereinzelung, zu welcher es geprägt ist. Selbst die 
Schockgesten der ›Erwartung‹ ähneln sich der Formel an, sobald sie 
nur einmal wiederkehren, und ziehen die Form herbei, die sie umfängt: 
der Schlußgesang ist ein Finale. Nennt man den Zwang zur stimmi-
gen Konstruktion Sachlichkeit, so ist Sachlichkeit keine bloße Gegen-
bewegung zum Expressionismus. Sie ist der Expressionismus in seinem 
Anderssein. Die expressionistische Musik hatte das Prinzip des Aus-
drucks aus der traditionell romantischen so genau genommen, daß es 
Protokollcharakter annahm. Damit aber schlägt es um. Musik als Aus-
drucksprotokoll ist nicht länger ›ausdrucksvoll‹. Nicht mehr schwebt 
über ihr das Ausgedrückte in unbestimmter Ferne und leiht ihr den Ab-
glanz des Unendlichen. Sobald die Musik das Ausgedrückte, ihren sub-
jektiven Gehalt, scharf, eindeutig fixiert, erstarrt er unter ihrem Blick 
zu eben dem Objektiven, dessen Existenz ihr reiner Ausdruckscharakter 

162	Adorno 2009 (wie Anm. 53), 44.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


131

verleugnet. In der protokollarischen Einstellung zu ihrem Gegenstand 
wird sie selber ›sachlich‹.163

Dieser Umschlag des höchst individualisierten gestischen Sinns in ein All-
gemeines, das seinen besonderen Sinn erst durch die Konstruktion eines 
Werkzusammenhangs erlangt, entspricht dem Umschlag, den das Den-
ken vollzieht, wenn es den gestischen Sinn eines Einzelnen zu begreifen 
sucht: Es hebt die ans Diesda lebendigen Verhaltens gebundene Geste in 
ein Allgemeines auf. Als Grenzbegriff eines unverfügbaren Einzelnen ent-
zieht sich der gestische Sinn so der denkenden Bestimmung. Jede sound-
so bestimmte Einzelgeste ist immer schon schematisch überformt: Sie ist, 
als bestimmte, keine vorreflexive, vorschematische, asemantische Seins-
weise, sondern eine durch begriff‌liche Bestimmungen und gesellschaft-
liche Erfahrung geprägte Formel. Als Moment eines musikalischen Zu-
sammenhangs widerfährt ihr dasselbe Schicksal: Die musikalische Geste 
wird von der lebendigen Subjektivität gelöst und verwandelt sich in eine 
objektivierte Scheingestalt. Der unvertauschbare, einzigartige Sinn, der 
einer musikalischen Geste zukommt, rührt nicht mehr von ihrer Ver-
wurzelung in einer Grundschicht vitalen Verhaltens, sondern von ih-
rer Stellung im Werkganzen, das jene gesellschaftlichen Vorprägungen 
durchkreuzt. Nicht wird der Ausdruck der Werke vom gestischen Ei-
gensinn seiner Bestandteile getragen, sondern der Sinn des Einzelnen er-
gibt sich erst aus der Spannung zwischen den allgemeinen Vorprägun-
gen schematischer Gestalten und der besonderen Konstellation, in die 
sie im Werk treten. Die Tendenzen des Materials, die sich in und gegen 
die Form des Werks geltend machen, können deshalb nicht auf einen 
gestischen Eigensinn der einzelnen Klanggestalten zurückgeführt wer-
den.164 Wäre das möglich, so besäßen sie diesen Eigensinn ja bereits au-
ßerhalb der Form des Werks. Ein gelingendes Werk wäre dann einfach 
eine möglichst konfliktfreie Aneinanderreihung expressiver Einzelgesten. 

163	Ebd. 52–53.
164	So der Vorschlag von Dworschak 2017, 364–411. Diese Rückführung kann 

sich auf Überlegungen stützen, die Adorno mit dem Begriff des mimetischen 
Impulses und des mimetischen Verhaltens anstellt, der ja als jener Nachvoll-
zugs gestischen Ausdrucksverhaltens begriffen werden kann. Der Begriff 
des mimetischen Verhaltens als Rudiment eines magischen Weltverhältnisses 
scheint mir aber wenig belastbar zu sein. Hier weicht meine Weiterführung 
der Überlegungen Adornos von der verbreiteten Lesart ab, die das Verhältnis 
von Konstruktion und Ausdruck, Rationalität und Mimesis, das für Ador-
nos Kunstverständnis zentral ist, als Wechselspiel zweier Vermögen denkt. 
Vor dem Hintergrund der negativen Dialektik erscheint eine solche Auftei-
lung als Inkonsequenz: Es ist ein und dieselbe Vernunft, die sich in solche 
Momente entzweit und in einen Widerspruch mit sich selbst gerät. Mimesis 
und Konstruktion stehen dann für die Vernunftsmomente der Gehaltlich-
keit und Kohärenz. 

SPRACHVERLUST

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


132

Die ästhetische Erfahrung zeigt aber das genaue Gegenteil: Dieselben 
Klangbewegungen erhalten in verschiedenen Konstellationen einen ra-
dikal anderen Sinn. Die materialen Tendenzen liegen nicht im Eigensinn 
der Gesten begründet, sondern in den Selbstwidersprüchen, welche die 
etablierten Schemata über sich selbst hinaustreiben.

Der Begriff des gestischen Sinns zielt darauf, eine Ausdrucksdimensi-
on der Musik zu erklären. Diese Dimension kann unabhängig von der 
Geltung einer syntaktisch-grammatischen Tonordnung gedacht werden. 
Daher der Versuch, die Musik, welche unter der gegenwärtigen Bedin-
gung des Sprachverlusts steht, als Artikulation gestischen Sinns zu deu-
ten. Die genauere Betrachtung des Begriffs der Geste zeigt aber die Gren-
zen dieses Ansatzes auf. Denn das Gestische kann in eine Musiktheorie 
nur als Grenzbegriff eingehen: Sobald es begriff‌lich bestimmt wird, ver-
liert es jene Bindung an die lebendig-leibliche Ausdrucksbewegung, wel-
che für den Gestenbegriff wesentlich ist. Daher lässt sich aus dem Be-
griff der Geste keine Theorie der Gegenwartsmusik konstruieren: Er hat 
in ihr die negative Funktion der Selbstbegrenzung.

Mit diesem Vorschlag soll die Darlegung des Problems des Sprachver-
lusts abgeschlossen werden. Die spektromorphologischen, semantischen 
und gestentheoretischen Ansätze der jüngeren Musiktheorie können als 
Antworten auf diese Situation herangezogen werden. Haben sie sich in 
der näheren Betrachtung zwar jeweils als begrenzt und problematisch 
erwiesen, so eröffnet dieser kurze Überblick doch die Möglichkeit, eine 
Theorie der Gegenwartsmusik ins Auge zu fassen, welche diese Ansät-
ze in sich vereint, sodass sich deren Verkürzungen durch die wechselsei-
tige Ergänzung aufheben. Die Ausarbeitung einer solchen Theorie kann 
nicht von oben herab, also aus rein theoretischen Erwägungen gesche-
hen, sondern müsste sich an der Analyse und Interpretation gegenwärti-
ger Musik entwickeln und beglaubigen.

2. Kulturindustrie

Der moderne Sprachverlust der Musik hängt eng mit einer zweiten 
Grundbedingung der Gegenwartsmusik zusammen, die soziologischer 
Art ist und sich mit Adorno und Horkheimers Begriff der Kulturindus­
trie umreißen lässt.165 Gegenwartskunst ist wesentlich mit dem – meist 

165	Vgl. Theodor W. Adorno und Max Horkheimer, Kulturindustrie. Aufklä-
rung als Massenbetrug, in: Dialektik der Aufklärung: philosophische Frag­
mente (Gesammelte Schriften, 3), Frankfurt am Main 1997, 141–191. Dazu: 
Gunnar Hindrichs, Kulturindustrie, in: Gunnar Hindrichs (Hg.), Klassiker 
Auslegen: Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung, 
Berlin 2017, 61–80.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


133

impliziten – Anspruch verbunden, sich von kulturindustriellen Produk-
ten zu unterscheiden. Die Herausforderungen und Umständlichkeiten 
der Gegenwartsmusik werden erst vor dem Hintergrund der kulturin-
dustriellen Produktion wirklich verständlich. Es gilt deshalb, die Grund-
züge dieses umstrittenen Begriffs noch einmal zu vergegenwärtigen. Vo-
rausgeschickt sei die Einschränkung, dass selbstverständlich nicht alles, 
was in der Dialektik der Aufklärung unter diesem Titel analysiert wird, 
dem heutigen Urteil standhält. Der Grundgedanke hingegen, an den im 
Folgenden erinnert werden soll, vermag noch immer eine wesentliche 
Bedingung gegenwärtiger Kunstproduktion zu beschreiben. Ja, viele der 
Phänomene, welche die Autoren der Dialektik der Aufklärung in ihren 
Anfängen beobachtet haben, haben sich in der Gegenwart derart verbrei-
tet und zugespitzt, dass die Diagnose der Kulturindustrie heute, wenn 
auch nicht in dieser Begriff‌lichkeit, so doch von der Sache her Teil des 
common sense geworden ist: Sie ist fast trivial. Das scheinbar Triviale 
der Diagnose steht der weitgehenden Zurückweisung gegenüber, welche 
der Begriff in den Kunstdiskursen der letzten Jahrzehnte erfahren hat. Er 
gilt in weiten Teilen als Symptom eines bildungsbürgerlichen Elitismus. 
Um diesen Widerspruch zu klären, lohnt es sich, die scheinbar selbstver-
ständliche These nochmals zu rekonstruieren.

Der affirmative Charakter

Die Kulturindustrie bezeichnet ganz allgemein einen modernen, ratio-
nalisierten Typ der Produktion von Kulturwaren, der an die Stelle des 
traditionalen wie des bürgerlichen Kulturschaffens tritt. Um den Sinn 
dieses Begriffs zu explizieren, gilt es daher, das Verhältnis dieser Bestim-
mungen auseinander zu legen. Kultur im Allgemeinen umfasst, funktio-
nal betrachtet, den ganzen Bereich von Gegenständen, Ereignissen und 
Leistungen, die für die unmittelbare Selbsterhaltung, das bloße Funktio-
nieren der gesellschaftlichen Reproduktion verzichtbar sind. Ihr mittel-
barer Nutzen, um dessen Willen sie produziert werden, besteht in ihrer 
sozialintegrativen Funktion: Die kulturellen Praktiken und Erzeugnisse 
erlauben es den einzelnen Mitgliedern oder Gruppen der Gesellschaft, 
sich mit ihrer Stellung im Funktionszusammenhang der Gesellschaft zu 
identifizieren und diesen Gesamtzusammenhang des sozialen Lebens als 
ein sinnvolles Ganzes anzueignen.166 Negativ formuliert verhindert die 
Kultur soziale Desintegration: Also, dass sich Individuen oder Gruppen 
aus dem sozialen Funktionszusammenhang abspalten und dessen Forde-
rungen nicht mehr Folge leisten. Diese sozialintegrative Leistung erfüllt 

166	Diese Begriff‌lichkeit geht zurück auf Jürgen Habermas, Legitimationspro­
bleme im Spätkapitalismus, Frankfurt a. M. 2015.

KULTURINDUSTRIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


134

die Kultur, indem sie die gesellschaftlichen Institutionen und Funktio-
nen, deren geschichtliches Zustandekommen und grundlegenden Wert-
vorstellungen, als etwas Sinnvolles und Erstrebenswertes darstellt. Die 
Kulturgüter bieten Symbole, Narrative, Leitbilder, Rollen und andere 
Modelle der Sinnbildung an, mit deren Hilfe die Einzelnen sich ihre so-
ziale Funktion zu eigen machen und sich im gesellschaftlichen Ganzen 
wiedererkennen können – wie immer auch diese Funktionen und Kollek-
tiva geartet sind. Die unmittelbar funktionslose Kultur erfüllt also indi-
rekt die Funktion, das Leben in den bestehenden Verhältnissen als sinn-
volle und wertvolle Sache erscheinen zu lassen, sie zeichnet die Wege vor, 
auf denen die Einzelne im sozialen Ganzen ein erstrebenswertes Dasein 
erlangen, wie sie mit Kontingenzerfahrungen umgehen und Schicksals-
schläge überwinden können. Darin liegt ein Freiheitsversprechen: Das 
Versprechen jener Freiheit, die genau darin bestünde, dass jemand den 
sozialen Zusammenhang, in dem sie lebt und von dem sie abhängt, nicht 
als etwas Fremdes und Auferzwungenes, sondern als etwas Eigenes er-
achtet, in dem sie sich selbst verwirklichen kann. Da die Kultur als eine 
sozialintegrative Selbstauslegung der Gesellschaft fungiert, liegt in die-
sem Freiheitsversprechen auch der grundlegend affirmative Charakter 
der Kultur: Kultur affirmiert die bestehenden Verhältnisse.167 Auch die 
Kunst erfüllt de facto eine sozialintegrative Funktion und ist Teil der Kul-
turgüterproduktion, wenngleich die autonome Kunst, ihrem Anspruch 
nach, nicht in dieser Funktion aufgeht.

Mit den Begriffen Max Webers lässt sich nun die moderne, rationali-
sierte Gestalt der Kulturproduktion in Abgrenzung zur Tradition kon-
turieren.168 Diese Differenz von Moderne und Tradition ist eine ideal-
typische Zuspitzung: In Wirklichkeit sind auch moderne Gesellschaften 
von traditionellen Momenten durchsetzt, genauso wie vormoderne Ge-
sellschaften rationalisierte Lebensbereiche kennen. Die idealtypische Stei-
gerung dient lediglich dazu, eine gesellschaftliche Tendenz zu artikulie-
ren. Traditionelle Kultur erfüllt die sozialintegrative Funktion, indem 
sie die bestehenden Institutionen und Funktionen in einen kontinuier-
lichen Überlieferungszusammenhang stellt: Sie umgibt die soziale Welt 
mit dem Schein, dass es immer schon so gewesen sei. Kultur verleben-
digt und affirmiert dann das Altbewährte in der Gegenwart, sie überlie-
fert die Werte einer Gemeinschaft. Diese Funktion der Tradition gerät in 
modernen Gesellschaften unter Druck. Wie immer man die historischen 

167	Vgl. Herbert Marcuse, Über den affirmativen Charakter der Kultur, in Kul­
tur und Gesellschaft I, Frankfurt am Main 1968, 56–101.

168	Vgl. Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der verstehenden 
Soziologie, hg. von Johannes Winckelmann, Tübingen 1980, 13,45; Max 
Weber, Rechtssoziologie, Neuwied am Rhein 1967, 11; Max Weber, Zur 
Musiksoziologie, hg. von Christoph Braun und Ludwig Finscher, Tübingen 
2004.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


135

Modernisierungsentwicklungen im Einzelnen rekonstruiert, bildet das tra-
ditionsauflösende Moment einen Kernbestand der Modernitätsdiagnose: 
Organisationen, Herrschaftsformen und Institutionen werden in moder-
nen Gesellschaften nicht mehr vorrangig deshalb akzeptiert, weil sie von 
jeher bestünden, sondern weil sie sich als leistungsfähige, effiziente oder 
nützliche Mittel zur Verwirklichung von bestimmten Zielen oder Interes-
sen – als zweckrational – erweisen. 169 Die Rationalisierung eines sozialen 
Bereiches bedeutet in diesem Sinne, dass die oftmals widersprüchlichen 
Handlungszwecke und Werte dieses Bereichs in einen einheitlichen, hie-
rarchisierten Zusammenhang von Zwecken gebracht werden, sodass die 
Effizienz der Mittel zur Verwirklichung dieser Zwecke kalkuliert und opti-
miert werden kann. An die Stelle traditioneller Bindungen tritt so der rati-
onale Nutzenkalkül im Hinblick auf jeweils vorgegebene, vereinheitlichte 
Zwecke. In der kapitalistischen Gesellschaftsformation differenzieren sich 
zwar unterschiedliche soziale Zweckbereiche aus – Recht, Wissenschaft, 
Wirtschaft werden durch je unterschiedliche Zwecksetzungen bestimmt 
–, dennoch ist der Rationalitätsbereich, von dem her sich die Totalität 
dieser Gesellschaft verstehen lässt, der Bereich des kapitalistischen Wirt-
schaftens, der vom Zweck der fortwährenden Verwertung von Werten 
bestimmt ist. Kapitalistische Modernisierung geht damit einher, dass tra-
ditionelle Gepflogenheiten im Hinblick auf die Verwertungszwecke als ir-
rational, d.h. ineffizient oder unnütz kritisiert werden und durch neue, ra-
tionalere und leistungsfähigere Praktiken der Verwertung ersetzt werden. 

Akzeptiert man diese grobe Skizze einer weber-marxistischen Moderni-
tätsdiagnose, dann hat dies Konsequenzen für den Begriff der Kultur. Be-
stand die traditionelle Kultur darin, die Kontinuität der Überlieferung zu 
affirmieren, so kann sie ihre sozialintegrative Funktion unter modernen 
Bedingungen nicht mehr auf diese Weise erfüllen. Denn die traditionellen 
Symbole, Narrative, Leitbilder und Rollen verlieren durch die moderne 
Rationalisierung der Gesellschaft ihre Substanz: Die tradierte Kultur steht 
im Widerspruch zur nicht-traditionellen Verfasstheit jener sozialen Welt, 
in welche die Kultur die Einzelnen zu integrieren verspricht.170 Zugleich 
können gerade moderne Gesellschaften nicht auf die sozialintegrative 
Funktion der Kultur verzichten. Denn die angebliche Rationalität ihrer 
modernisierten Organisation ist keineswegs für alle nachvollziehbar: Die 
Mehrheit ihrer Mitglieder erfährt die modernen Gesellschaften vielmehr 
als ein undurchschaubares und sinnloses Zwangsgefüge, dem sie sich beu-
gen müssen, obwohl sie in ihm zu kurz kommen.

Dies ist die Situation der bürgerlichen Kultur. Der Kulturproduktion 
fällt dann die gesellschaftliche Aufgabe zu, die Einzelnen mit den sich 
stets erneuernden Einrichtungen und Funktionen zu versöhnen, indem sie 

169	Vgl. Weber 1980 (wie Anm. 168). 
170	Das ist eine mögliche Interpretation von Hegels These vom Ende der Kunst. 

KULTURINDUSTRIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


136

diese als sinnvoll erscheinen lässt, obwohl gerade diese Erneuerungen die 
überlieferten Ressourcen solcher Sinngebung zerschnitten. Daraus wird er-
sichtlich, weshalb sich die bürgerliche Kultur von der profanen, zweckrati-
onal organisierten Sphäre der Arbeit und Selbsterhaltung abspalten muss, 
um einen gesonderten Bereich auszubilden, in welchem die Kulturwaren 
als Selbstzwecke konsumiert werden. Die Kulturproduktion ist unter den 
Bedingungen der Rationalisierung von diesem Grundwiderspruch geprägt: 
Ihre selbstzweckhaften Erzeugnisse sollen, obwohl sie vom zweckrationa-
len Standpunkt der bürgerlichen Gesellschaft als irrational erscheinen, der 
kollektiven Verständigung und letztlich der Versöhnung des Einzelnen mit 
dem zweckrational organisierten gesellschaftlichen Allgemeinen dienen.

Das Freiheitsversprechen der bürgerlichen Kultur erweist sich vor die-
sem Hintergrund gleich doppelt als Trug: Zum einen lässt der Bereich 
der Kultur die gesellschaftlichen Gegensätze, entgegen ihrem eigenen An-
spruch, nicht hinter sich, sondern verfestigt sie dadurch, dass die Teilha-
be an dieser Kultur, und somit jene Freiheit durch geistige Bildung, tat-
sächlich nur den privilegierten Schichten der Gesellschaft zugänglich ist: 
Sie setzt voraus, dass man die Zeit und Mittel aufwenden kann, die nötig 
sind, sich die Formen der bürgerlichen Kultur anzueignen. Die Freiheit, 
welche die Bürger jenseits der Zwänge der profanen Arbeitswelt genie-
ßen, ist daher in Wahrheit die Wiederholung, Verlängerung und Verklä-
rung jener Herrschaftsverhältnisse, welche die Kultur auszusöhnen be-
ansprucht. Zum anderen hat jene Freiheit, welche die Kultur verspricht, 
nur in der Absonderung von der sozialen Realität Bestand: Ihre Freiheit 
ist daher wesentlich unverwirklichte Freiheit, also Unfreiheit. Der Trug 
der bürgerlichen Kultur besteht wesentlich darin, diese Scheinfreiheit als 
die wahre, geistige Freiheit zu präsentieren, welche die Verwirklichung 
der Freiheit in der sozialen Wirklichkeit überbietet und somit erübrigt. 
Die bürgerliche Kultur erfüllt ihre sozialintegrative Funktion daher auf 
eine sehr vermittelte, dialektische Weise: Sie stützt die bestehenden Ver-
hältnisse noch dort, wo sie diese als unversöhnt und tragisch darstellt 
oder wo sie selbst eine Gegenwelt errichtet. Denn gerade dadurch, dass 
sie in diesen Darstellungen von Unfreiheit selbst eine höhere Form geis-
tiger Freiheit zu realisieren beansprucht, legt sie es den Bildungsbürgern 
nahe, sich mit der Unfreiheit der sozialen Wirklichkeit abzufinden.

Der Schematismus

Die Produktion von Kultur untersteht in der bürgerlichen Gesellschaft 
aber selbst dem Rationalisierungsprinzip. Auch sie muss sich als effizi-
ent erweisen, und das heißt in einer kapitalistischen Gesellschaftsforma-
tion: Sie muss als Warenproduktion profitabel organisiert sein. Diese 
rationalisierte Form der Produktion von Kulturwaren bezeichnet der 

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


137

Ausdruck der Kulturindustrie. Sie überlässt es nicht dem Zufall, ob ihre 
Produkte den gewünschten Erfolg erzielen, sondern sie kalkuliert ihre 
Produktion mit Blick auf die Rendite. Die spezifische Weise, in der die-
se Rendite erzielt wird, kann sehr unterschiedliche Formen annehmen, 
in denen der Verkauf der Kulturwaren selbst, etwa in Form von Kino- 
und Konzerteintritten, Plattenverkäufen oder Streaming-Abonnements, 
nur einen Faktor bilden, der durch unterschiedliche Formen der Quer-
finanzierung durch Werbeeinnahmen ergänzt oder gar ersetzt wird, wie 
es für die gegenwärtigen Kulturveranstalter und digitalen Plattformun-
ternehmen typisch ist. Was all diese unterschiedlichen Verwertungsfor-
men der Kulturindustrie verbindet, ist das Erfolgsziel der Vergrößerung 
der Konsumquantität. An ihr entscheidet sich letztlich die Rentabilität 
der Produktion, egal auf welche Weise die Einnahmen im Einzelnen ge-
neriert werden. Es ist bezeichnend, dass diese Orientierung an der Kon-
sumquantität mittlerweile selbst dort vorherrscht, wo die Kulturwaren-
produktion nicht privatwirtschaftlich organisiert ist: Selbst staatliche 
Rundfunkanstalten und öffentlich subventionierte Kulturveranstalter 
müssen ihren Erfolg durch Einschaltquoten und Besucherzahlen belegen.

Der Begriff der Kulturindustrie bezeichnet also einen Widerspruch: 
Kultur ist die Sphäre menschlicher Tätigkeit jenseits der prosaischen 
Welt des rationalen Kalküls. Traditionelle wie bürgerliche Kultur kann 
deshalb gar nicht industriell hergestellt werden. Als Teil des kapita-
listischen Arbeitszusammenhangs muss aber auch sie sich den Impe-
rativen der Verwertung fügen. Der Widerspruch einer rationalisierten 
Kulturproduktion zeigt eine Veränderung im Kulturbegriff selbst an. 
In seinem Zentrum stand die Idee einer Versöhnung der besonderen 
Subjekte mit den allgemeinen Formen der Gesellschaft. Diese Versöh-
nung geschah durch den Aneignungsprozess kultureller Bildung. Zu-
gleich erwies sich diese Versöhnung schon in der bürgerlichen Kul-
tur als Schein: Denn die bürgerliche Kultur vermag die rationalisierte 
Welt des Kapitalismus nicht als sinnvolles Ganzes darstellen. Die Ver-
söhnung geschieht nur um den Preis der Verselbständigung der Kul-
tur gegen die sozialen Verhältnisse. Dadurch wird sie jedoch leer. Sie 
wird zum bloßen Selbstbestätigungsritual der bürgerlichen Klasse. Die 
Kulturindustrie geht aus dieser Entleerung der verselbständigten bür-
gerlichen Kultur hervor. In diesem Sinne ist sie deren Wahrheit.171 Die-
sen Zusammenhang drücken Adorno und Horkheimer folgenderma-
ßen aus:

Das Moment am Kunstwerk, durch das es über die Wirklichkeit hi
nausgeht, ist in der Tat vom Stil nicht abzulösen; doch es besteht nicht 
in der geleisteten Harmonie, der fragwürdigen Einheit von Form und In-
halt, Innen und Außen, Individuum und Gesellschaft, sondern in jenen 

171	Adorno und Horkheimer 1997 (wie Anm. 165), 161.

KULTURINDUSTRIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


138

Zügen, in denen die Diskrepanz erscheint, im notwendigen Scheitern der 
leidenschaftlichen Anstrengung zur Identität. Anstatt diesem Scheitern 
sich auszusetzen, in dem der Stil des großen Kunstwerks seit je sich ne-
gierte, hat das schwache immer an die Ähnlichkeit sich gehalten, an das 
Surrogat der Identität. Die ästhetische Barbarei heute vollendet, was den 
geistigen Gebilden droht, seitdem man sie als Kultur zusammengebracht 
und neutralisiert hat. Von Kultur zu reden war immer schon wider die 
Kultur. Der Generalnenner Kultur enthält virtuell bereits die Erfassung, 
Katalogisierung, Klassifizierung, welche die Kultur ins Reich der Admi-
nistration hineinnimmt. Erst die industrialisierte, die konsequente Sub-
sumtion, ist diesem Begriff von Kultur ganz angemessen.172

Die Rationalisierung der Kulturproduktion besteht, wie gesehen, da
rin, eine Steigerung des Konsums von Kulturwaren zu erzielen. Das er-
reicht die kulturindustrielle Produktion dadurch, dass sie ihre Produkte 
so ausgestaltet, dass die Erfahrung einer Versöhnung von Allgemeinem 
und Besonderem von vornherein garantiert ist: Ihre Produkte entspre-
chen eingeübten Schemata und Formeln des Wahrnehmens, Fühlens und 
Verhaltens. Sie werden automatisch, routiniert verstanden. Zugleich sind 
sie mit der Reklame für sich selbst amalgamiert: Sie bewerben sich selbst 
als intensives Erlebnis des Mitdabeiseins.173 In dieser Selbstbezüglichkeit 
bringen die Kulturwaren jene Bedürfnisse hervor, die sie zu befriedigen 
vorgeben. So verselbständigt sich das Übereinstimmungserlebnis gegen 
den Anspruch der traditionellen wie bürgerlichen Kultur auf substan-
zielle Sinnstiftung: Was vom Versprechen nach Sinn übrigbleibt, ist das 
Erlebnis des Mitdabeiseins und Bescheidwissens. Für die Dauer des Er-
lebnisses geht die Konsumentin ganz in der Rolle auf, die das Kulturer-
zeugnis für sie vorgesehen hat und die sie auszufüllen weiß. In ihr ist sie 
zwar manchmal auch ungewöhnlichen, aufregenden und neuartigen Rei-
zen und Effekten ausgesetzt. Aber diese Neuheiten erscheinen im Rah-
men eingeübter Formeln und Muster. Die Übereinstimmung des Einzel-
nen mit dem Produkt, die Übereinstimmung der einzelnen Momente und 
Sujets mit Form und Stil des Ganzen werden nicht als Probleme erfah-
ren, die zu einer individuellen Lösung gebracht werden, sondern sie sind 
vorgezeichnet. Die Stelle und Tätigkeit des rezipierenden Subjekts sind 
im Produkt vorweggenommen. In der früher eingeführten Begriff‌lich-
keit lässt sich sagen: Die Form des Produkts bringt keine Materialten-
denzen zur Geltung, sie drückt keine ästhetische Idee aus, sondern fügt 
neue Materialien als Versatzstücke in bewährte Formeln. Diese schema-
tische Produktion garantiert, dass die Warenabnehmerin im Konsum 
ein Erlebnis der Übereinstimmung macht. Sie erlebt den Schein starker 

172	Ebd., 151.
173	Vgl. Peter Szendys Analyse des sich selbst zelebrierenden Popsongs in Peter 

Szendy, Tubes: la philosophie dans le juke-box, Paris 2008, 15–40.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


139

Gefühle, glaubt sich in eine andere Zeit versetzt, bewundert, was sie als 
Höchstleistung eines Ausnahmetalents bewertet. In den musikalischen 
Produkten ist dieser Schematismus etwa bis heute in den Liedschemata 
des Pops offensichtlich, aber auch in der glatten Emotionalität der Inter-
pretationen des Opern- und Orchesterrepertoires.

Dieser Schematismus der Kulturindustrie wird durch die scheinba-
re Vielfalt und Innovation ihrer Produkte kaschiert. Sie produziert ver-
schiedene Genres und Sparten, bringt Stars und Ausnahmegestalten her-
vor, zwischen denen die Konsumentin je nach individuellen Vorlieben 
und Neigungen auswählen kann. Die Personalisierung des Angebots auf 
digitalen Plattformen treibt diese Scheinindividualisierung noch weiter. 
Die Firma wirbt damit, dass sie den eigentümlichen Vorlieben ihrer Kun-
dinnen dadurch gerecht wird, dass sie die Wahlmöglichkeiten zwischen 
den schematisch produzierten Waren auf die Konsumgeschichte ihrer 
Abnehmerinnen abstimmt. Auf diese Weise gibt die Kulturindustrie vor, 
ihre Produkte ganz auf die Konsumentinnen zuzuschneiden, während 
sie sie in Wahrheit mit jenen formelhaften Produkten abspeist, die sie 
zu konsumieren gelernt hat. Dadurch entsteht eine Form von Subjekti-
vität, die für die Gegenwart spezifisch ist: Das konsumistische Subjekt, 
dessen Kernkompetenz und Ideal darin besteht, sich flexibel und krea-
tiv den schematischen Anforderungen der Kulturwaren anzupassen.174 
Es unterscheidet sich vom Idealtyp des bürgerlichen Subjekts, das sich 
durch disziplinierende Bildung die Formen der bürgerlichen Kultur an-
eignet und sich seiner sozialen Höherstellung versichert, indem es sei-
nen gebildeten Geschmack zur Schau stellt. Das konsumistische Subjekt 
der Gegenwart begreift sich und seinen Konsum konsequent selbst als 
Ware, das es auf den Markt trägt. Die Fähigkeit, die es zur begehrten 
Arbeitskraft und zum Produzenten von wiederum konsumierbaren Kul-
turwaren macht, liegt gerade darin, sich den neuen Anforderungen der 
kulturindustriell überformten Waren kreativ anzupassen: Seine Konsum-
fähigkeit ist zugleich seine Konsumierbarkeit, seine kreative Anpassung 
an Kulturwaren ist die Zurschaustellung seiner flexiblen Arbeitsfähig-
keit. Die Selbstdarstellung, welche die Influencer in den sogenannt sozi-
alen Medien vollziehen, ist nur die gesteigerte Form dieser gegenwärtig 
allgemein wirksamen Verschränkung von Konsum und Selbstvermark-
tung, von sozialer Selbsterhaltung und der Demonstration kreativer An-
passungsfähigkeit.

Der Begriff der Kulturindustrie mit dem entsprechenden Typus kon-
sumistischer Subjektivität zielt somit nicht so sehr auf die tatsächlich in-
dustrielle Produktionsform kultureller Waren; also darauf, dass sie in ar-
beitsteilig organisierten Großbetrieben als Massenprodukte hergestellt 
würden, wie dies in der Film- oder Videospielindustrie der Fall ist. Auch 

174	Vgl. Menke 2012 (wie Anm. 79).

KULTURINDUSTRIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


140

das alleine im Home-Studio produzierte Album oder die Aufnahme ei-
ner Solo-Performance auf der Streaming-Plattform kann die Züge kul-
turindustrieller Waren aufweisen. Umgekehrt können sich auch Produk-
te, die tatsächlich unter industriellen Bedingungen hergestellt wurden, 
gegen die Betriebslogik wenden und zu genuin künstlerischen Arbeiten 
werden. Der Begriff der Kulturindustrie zielt auf die Beschaffenheit und 
die Präsentationsform kultureller Waren, die den Prinzipien des kapita-
listischen Betriebs gehorchen. Es sind Kulturgüter, welche das Problem 
des kulturellen Freiheitsversprechen in der rationalisierten Gesellschaft 
verdrängen, indem sie eine scheinbare Vielfalt von Erlebnissen der Über-
einstimmung zwischen Besonderem und Allgemeinen anbieten, welche 
von den Rezipienten routiniert konsumiert werden können.

Das Problem der Kulturindustrie wurde in den Kunstdiskursen gerne 
zu einer abstrakten Entgegensetzung von Passivität und Aktivität ver-
kürzt. Konsumverhalten wird dann als passives Geschehen der Aktivi-
tät der wirklichen Kunsterfahrung gegenübergestellt. In einem seltsamen 
Überschlag erscheint dann alle Kunst, in der Rezipientinnen nicht zu 
irgendwelchen Handlungen aufgefordert werden, als passiver Konsum 
und Spektakel. Kunstformen, in denen die Rezipientinnen aufmerksam 
zuhören, ein Bild betrachten oder einen Film anschauen, ohne selbst ir-
gendwie kommunikativ oder herstellend tätig zu werden, werden so auf 
die Seite des untätigen Konsums geschlagen.175 Folglich gelte es, die Zu-
schauer zu aktivieren, sie ins performative Geschehen einzubinden und 
in spielerischen Settings selbst zu Kunstschaffenden werden zu lassen. 
Die Opposition ist aber schief. Denn zum einen ist die Kunsterfahrung 
eine geistig-sinnliche Aktivität, die oftmals eine äußerliche Inaktivität vo-
raussetzt: Man kann einen musikalischen Verlauf nicht aktiv nachvoll-
ziehen, wenn man gleichzeitig andere Dinge tut. Die scheinbare Aktivie-
rung der Zuhörerinnen, etwa durch begehbare Konzertinstallationen, 
kann daher gerade umgekehrt die Aktivität des Hörens vermindern. An-
dererseits ist auch der Konsum von kulturindustriellen Produkten nicht 
notwendigerweise besonders passiv. Im Gegenteil nimmt das Erlebnis des 
Mitdabeiseins und die Erfahrung der Übereinstimmung mit dem Produkt 
ja paradigmatisch die Form kollektiven Mitmachens an. Die Differenz ist 
nicht in der Aktivität oder Passivität, sondern in der Form der Aktivität 
zu suchen: Es ist die Präfabriziertheit der Rolle, in welche sich die Kon-
sumentin einpasst, und die Prästabilisiertheit der Übereinstimmung der 

175	Das geschieht schon bei Heinrich Besseler, der die Aktivität der Gebrauchs-
musik der Passivität des Kunsthörens entgegensetzt. Das Beispiel einer sol-
chen Aktivierung der Lebenskräfte des ganzen Menschen ist bezeichnender-
weise das Singen des Deutschlandlieds, vgl. Heinrich Besseler, Grundfragen 
des musikalischen Hörens, in: Aufsätze zur Musikästhetik und Musikge­
schichte, Leipzig 1978, 29–53, 38. 

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


141

allgemeinen Formen mit den besonderen Inhalten, welche die kulturin-
dustriellen Produkte von den Werken der Kunst unterscheidet.

Das neue Gewand des Kapitalismus

Diese Diagnose der Kulturindustrie wird in der gegenwärtigen Situa-
tion paradoxerweise dadurch verwischt, dass die Kulturindustrie dazu 
tendiert, nahezu alle Lebensbereiche zu durchdringen. Diese langfristige 
Tendenz wurde in sehr unterschiedlicher Weise auf den Begriff gebracht: 
Als Ästhetisierung der Lebenswelt, als kulturelle Logik oder Neuer Geist 
des Kapitalismus, als Immaterialisierung der Arbeit, als Kreativitätsdis-
positiv oder als Enrichissement der Waren.176 David Harvey zeichne-
te das Bild wie folgt: Es lässt sich ungefähr seit den 1970er Jahren eine 
Sättigung des klassischen Gebrauchsgütermarkts in den westlichen In-
dustriestaaten feststellen, die zu Absatz- und Überakkumulationskrisen 
führen.177 Um unter diesen Bedingungen weiterhin Rendite zu erzielen, 
wurde zum einen die industrielle Produktion in die formell entkoloni-
sierten Länder ausgelagert. Daher rührt der Schein einer Entindustriali-
sierung oder Immaterialisierung der Arbeitswelt des globalen Nordens. 
Zum anderen führt dies dazu, dass die Produktion kulturindustrieller 
Waren und deren Amalgamierung mit herkömmlichen Gebrauchsgütern 
immer stärker zunahm. Denn der Gebrauchswert, den die Kulturwaren 
versprechen, also das Erlebnis von Übereinstimmung mit neuen Reizen, 
unterliegt nicht denselben Beschränkungen, die den Gebrauchswert von 
Autos und Kühlschränken bestimmen. Die kulturellen Gebrauchswerte 
werden mit dem Erlebnis verbraucht und solche Konsumerlebnisse kön-
nen fast beliebig akkumuliert werden. Der Markt der Erlebniswaren der 
Kulturindustrie bietet so scheinbar unbegrenzte Absatzmöglichkeiten, 
was zur Folge hat, dass auch die klassischen Gebrauchsgüter immer stär-
ker mit dem Versprechen kultureller Erlebnisqualitäten verknüpft wur-
den, die ihre Brauchbarkeit verkürzen und so den Konsum über den pri-
mären Nutzen hinaus anfachen.

Manche Soziologen haben in dieser Entwicklung eine Verschmelzung 
von ästhetischen oder künstlerischen Idealen (Kreativität, Singularität, 
Neuheit) und den Kompetenzen der entindustrialisierten Arbeitswelt 

176	Fredric Jameson, Postmodernism, or, The Cultural Logic of Late Capitalism, 
Durham, NC 2005; Luc Boltanski und Ève Chiapello, Le nouvel esprit du 
capitalisme (380), Paris 2011; Zygmunt Bauman, Liquid modernity, Cam-
bridge 2000; Andreas Reckwitz, Die Erfindung der Kreativität: zum Prozess 
gesellschaftlicher Ästhetisierung, Berlin 2019; Luc Boltanski und Arnaud Es-
querre, Enrichissement: une critique de la marchandise, Paris 2017.

177	David Harvey, The Condition of Postmodernity, Cambridge (Mass.); Ox-
ford 2000.

KULTURINDUSTRIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


142

gesehen. Diese Entwicklung sei, so etwa Andreas Reckwitz, als eine Ant-
wort auf die Erfahrungsarmut im rationalisierten Kapitalismus zu verste-
hen.178 Durch die Verschmelzung von ästhetischen Existenzidealen und 
flexibilisierten Arbeitsformen hätte der Kapitalismus das drohende Des-
engagement seiner gelangweilten Subjekte abwenden können. Dadurch 
werde die kritische Stellung der Kunst gegen den gegenwärtigen Kapita-
lismus sinnlos: Denn die gegenwärtige Arbeitswelt habe jene Ideale der 
Selbstverwirklichung, Selbsterneuerung, Kreativität und Singularität be-
reits verwirklicht, welche die Kunst der Enthaltsamkeit, Rationalität und 
Gleichmacherei der alten bürgerlichen Gesellschaft entgegenhielt. Die 
Ideale der künstlerischen Gesellschaftskritik bildeten den neuen Geist 
des Kapitalismus.179 Dieses Argument, wonach die ästhetischen Idea-
le der Selbstverwirklichung und Selbstbestimmung ihre kritische Kraft 
in der heutigen Situation eingebüßt hätten, weil sie bereits in der ästhe-
tisierten Welt des neuen Kapitalismus ausgelebt werden könnten, geht 
jedoch der Rhetorik des neuen Managements auf den Leim. Die flexi-
bilisierten Arbeitsverhältnisse, wie die kreativ sich anpassenden Arbeits-
subjekte der Gegenwart, werden zwar mit solchen Ausdrücken euphe-
mistisch verdeckt, aber die Betroffenen erleben sie wohl illusionslos als 
Phänomene gesteigerter Unfreiheit und Fremdbestimmung.

Der Begriff der Kulturindustrie erlaubt hier eine andere Deutung: 
Denn anders als diese Diagnosen der Ästhetisierung und Postmoderne, 
begreift er diese Entwicklung nicht als eine Ausbreitung des Ästhetischen 
in vormals nicht-ästhetische Bereiche oder als eine Gegenbewegung zur 
modernen Rationalisierung. Vielmehr macht er darin eine konsequente 
Ausweitung und Durchsetzung der kapitalistischen Rationalität auf den 
Bereich des Kulturellen erkennbar. Es ist nicht die Kunst oder das Äs-
thetische, sondern die Kulturindustrie, welche sich in alle Lebens- und 
Arbeitsbereiche ausweitete: In ihr bleibt von den Ansprüchen der bür-
gerlichen Kultur sowie der avantgardistischen Kunst nur mehr die Hohl-
form jener Übereinstimmung übrig, welche die flexibilisierten Subjekte 
an neuen Reizen erleben oder zumindest zu erleben vorgeben.

In der Kulturindustrie tritt jener Widerspruch mehr oder weniger 
offen zutage, der die bürgerliche Kultur mitsamt der Kunst prägt: Die 
Kultur, jene Sphäre also, welche eine Verwirklichung der Freiheit jen-
seits der Zwänge der Selbsterhaltung verspricht, steht selbst im Dienst 
des Bestehenden und muss sich, als Warenproduktion, mit deren Be-
triebslogik arrangieren. Dieser Problemzusammenhang bildet bis heute 
den Hintergrund, vor dem künstlerische Arbeiten erst ihren Sinn erhal-
ten. Kunst ist die fast hoffnungslose Anstrengung diesen Widerspruch 

178	Reckwitz 2019 (wie Anm. 176). Auch: Andreas Reckwitz, Die Gesellschaft 
der Singularitäten: zum Strukturwandel der Moderne, Berlin 2021.

179	Boltanski und Chiapello 2011 (wie Anm. 176).

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


143

auszutragen, indem sie inmitten der kapitalistisch rationalisierten Ge-
sellschaft Produkte zu erzeugen versucht, die den Imperativen dieser 
Gesellschaft widerstehen. Das unterscheidet die gegenwärtige Kunst 
grundsätzlich von der Kunst früherer Zeit. Sie ist heute nur als Nega-
tion der kulturbetrieblichen Logik möglich. Diese Negation besteht in 
erster Linie darin, das Verhältnis von Einzelnem und Allgemeinen, von 
Momenten und Ganzem, von Material und Form als Problem erfahr-
bar zu machen, das im Werk eine autonome, wenngleich partielle Lö-
sung erfährt. Der Nachvollzug solcher autonomen Gebilde unterschei-
det sich von der kreativen Anpassung an Kulturwaren darin, dass er 
sich keinen neuen Schemata fügt, in denen Besonders und Allgemeines 
zur Übereinstimmung kommen. Im ästhetischen Urteil setzt er diese 
Übereinstimmung vielmehr aus und bezieht das ungelöste Spannungs-
verhältnis von Besonderem und Allgemeinen auf die Idee der Selbst-
bestimmung.

Dieser kritische Begriff der Kulturindustrie wird heute in weiten Teilen 
des journalistischen und wissenschaftlichen Kunstdiskurses gemieden. 
Wird der Ausdruck verwendet, so steht er in der Regel für eine deskrip-
tive Kategorie, die einen Wirtschaftssektor benennt. Der Grund dafür 
bildet der Elitismus, der im kritischen Begriff der Kulturindustrie zu ste-
cken scheint. Die Unterscheidung von wertloser Massenkultur und wert-
voller Hochkultur, von Kitsch und Kunst, von Unterhaltung und Ernst 
sei ein elitäres, bildungsbürgerliches Vorurteil, dem kein Unterschied in 
der Sache entspricht. Die Verurteilung der Kulturindustrie sei, so der Ge-
danke, letztlich Ausdruck eines anti-demokratischen Ressentiments pri-
vilegierter Schichten.

Diese berechtigte Kritik muss man in den Begriff der Kulturindustrie 
aufnehmen, wenn er heute noch Geltung beanspruchen soll. Das scheint 
mir aber durchaus möglich. Denn der Begriff der Kulturindustrie soll 
ja gerade nicht dazu dienen, verschiedene Sparten der Kulturprodukti-
on voneinander zu unterscheiden, indem er abstrakt vorschreiben wür-
de, wie Kunst mit Anspruch auszusehen hätte. Er greift vielmehr genau 
solches Spartendenken an. Bereits Adorno und Horkheimer kritisieren 
die seichten Unterhaltungswaren wie den falschen Ernst des sogenann-
ten Hochkulturbetriebs als Erscheinungen der Kulturindustrie.180 Das 
Mitsingen im Bierzelt und das Mitdabeisein unter den Gebildeten im 
Symphoniekonzert sind gleichermaßen kulturindustrielle Übereinstim-
mungserlebnisse: Sowohl das gedankenlose Mitschwingen wie das ken-
nerhafte Bescheidwissen, das Anhimmeln der Stars wie das Bewerten 
der Virtuosenleistung sind Verhaltensformen, welche der Betriebslogik 
der Kulturwarenproduktion entsprechen. Um dem Elitismusvorwurf zu 
entgehen, muss ein Unterschied zwischen zwei Formen der Kritik des 

180	Vgl. Adorno und Horkheimer 1997 (wie Anm. 165), 165, 182–84, 311.

KULTURINDUSTRIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


144

Konsumismus gezogen werden: Die eine Kritik zielt auf Kulturwaren, 
welche die Menschen für dumm verkaufen. Die andere Kritik stellt die 
Dummheit der Konsumenten bloß. Nur die zweite Form der Kritik der 
Kulturindustrie ist elitär. Der kritische Begriff der Kulturindustrie muss 
der ersten Form zugerechnet werden. Er taugt nicht für die Selbstbestä-
tigung der konservativen Bildungselite, sondern zählt auch sie zu den 
Erscheinungsformen der Kulturindustrie. Der Begriff der Kulturindus-
trie zielt dann auf einen Unterschied, der quer zu den Sparten des Kul-
turbetriebs verläuft. Deshalb ist er gerade für die Aufwertung solcher 
Erzeugnisse unerlässlich, die vom Kanon der bürgerlichen Kunst ausge-
schlossen sind oder zumindest lange waren. Dazu gehören etwa all jene 
musikalischen Arbeiten, die man manchmal etwas unglücklich als Avant-
garde-Pop bezeichnet: Musik, die ihren Kunstanspruch in der Auseinan-
dersetzung mit musikalischen Praktiken verwirklicht, die für gewöhnlich 
dem Bereich der Popmusik zugerechnet werden.181 Gemeint sind so un-
terschiedliche Ansätze wie die Verzerrungskunst von Merzbow oder Hi-
jokaidan, die Radikalisierung der Metal-Drones bei SunnO))), die Elek-
tronica-Dekonstruktionen von Terre Thaemlitz, Peter Rehberg oder Ryoji 
Ikeda, die übersteigerten Selbstinszenierungen bei Holly Herndon oder 
Felix Kubisch oder die zersetzten Rock-Gesten bei Gastr del Sol. Es sind 
völlig heterogene Produktionen, die typischerweise in der Zeitschrift The 
Wire diskutiert werden. Die Bezeichnung einer avantgardistischen Pop-
musik ist für diese Arbeiten so unglücklich wie der Begriff der Popmusik 
selbst.182 Denn was sie verbindet, ist ja gerade die bewusste Abgrenzung 
vom Schematismus der kulturindustriellen Waren – und sei es durch 
die übersteigerte Zurschaustellung jener Mittel des Mainstreams. Ste-
phen Graham hat für die Ansätze des Noise und für die Nachfolgege-
stalten des Free Jazz in diesem Sinne den Ausdruck einer underground 
oder fringe music stark gemacht, um so die Negation der kulturindus
triellen Hegemonie zu betonen, welche für den Kunstanspruch dieser An-
sätze konstitutiv ist.183 Die marginale Musik des Untergrunds wäre dann 

181	Die Bezeichnung ist besonders im englischsprachigen Raum etabliert. Die-
drich Diedrichsen prägte den Ausdruck einer »absoluten Pop-Musik«, um 
den Kunstanspruch solcher Arbeiten zu markieren. Der Ausdruck ist aber 
insofern irreführend, als dass eine Verselbständigung des rein Klanglichen 
diesen Arbeiten in der Regel fremd ist. Vgl. Diedrich Diedrichsen, Über Pop-
Musik, Köln 2014, S.346–372.

182	Als ästhetische Kategorie wird der Begriff der Popmusik für gewöhnlich nur 
in einem sehr engen Sinn verwendet: Für eine Musik, die ihre Seichtheit be-
wusst ausspielt und so mit ihrem eigenen Warencharakter liebäugelt – also 
jene Linie von reflexivem Starkult, die von David Bowie über Madonna bis 
Lady Gaga reicht. 

183	Vgl. Stephen Graham, Sounds of the Underground: A Cultural, Political and 
Aesthetic Mapping of Underground and Fringe Music, Ann Arbor 2016.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


145

zwischen dem profitorientierten Betrieb der Popmusik und dem staat-
lich subventionierten Kunstbetrieb der Klassik situiert. Aber eine solche 
soziologische Unterscheidung von Szenen und Milieus lenkt von jener 
Differenz ab, um die es in der Sache, nämlich der Musik geht: Sie ge-
lingt als Kunst nur, wenn sie die Schematismen des automatisierten Ver-
stehens zerbrechen lässt. Wer Musik als Kunst betrachtet, sollte daher 
nur die eine Differenz von Kunst und Kitsch gelten lassen, welche die 
Unterscheidung von höherem und niederem Geschmack, von Hochkul-
tur und Untergrund aufhebt. Wer hingegen auf die Unterscheidung von 
Kitsch und Kunst, von kulturindustriellem Kalkül und künstlerischer 
Arbeit verzichtet, gibt gerade auch die Möglichkeit aus der Hand, den 
Kunstcharakter solcher Produkte zu verteidigen, die den Bildungseliten 
als niedere Unterhaltung gelten. Nicht den Begriff der Kulturindustrie 
gilt es daher aufzugeben, sondern dessen Instrumentalisierung für die 
Selbstbestätigung der Snobs.

Die kulturindustrielle Bedingung der Gegenwartsmusik hängt eng mit 
der Bedingung des Sprachverlusts zusammen. Das sture Festhalten am 
historischen Idiom der Dur-Moll-Tonalität und der binären oder ternä-
ren Taktrhythmik zeichnet bis heute einen Großteil des Konzertbetriebs 
quer durch die Sparten aus. Die Weigerung, diese altbewährten Formeln 
zu bedienen, ist nach wie vor eine Weise, in der sich die Gegenwarts-
musik der kulturindustriellen Produktion von Übereinstimmungserleb-
nissen widersetzt. Diese Weigerung drängt die gegenwärtige Kunstmu-
sik bekanntlich in eine Randstellung, die wohl historisch einzigartig ist. 
Zugleich sieht sich solche Musik seit langem dem Vorwurf ausgesetzt, 
sich in dieser Randlage eingerichtet zu haben: Solange eine Kompositi-
on Taktrhythmik und Tonalität vermeidet, so der Vorwurf, kann sie sich 
dem Misserfolg beim Publikum und der Anerkennung als Kunstmusik 
sicher sein. Nicht nur bildet diese Musik selbst eine Sparte der Kultur-
industrie aus, die sich sozusagen als extremes Nischenprodukt behaup-
tet. Solche Gegenwartsmusik scheut damit letztlich, paradoxerweise, vor 
der Auseinandersetzung mit der Musik, die ihre Gegenwart dominiert, 
zurück, indem sie diese auf ihre abstraktesten Merkmale reduziert. We-
der kann kulturindustrielle Musik auf die Verwendung von Tonalität 
und Taktrhythmik reduziert werden, noch wäre eine Musik schon allei-
ne dadurch Kunst, dass sie die diese Mittel vermeidet.

Diese Zusammenhänge bilden einen Problemhintergrund, vor dem 
die gegenwärtige Kunstmusik verstanden werden muss. Vergisst man 
dieses konstitutive Negationsverhältnis der Kunst zur Kulturindustrie, 
so werden die asketischen Anstalten der Avantgarde albern. Umgekehrt 
sollte man auch die vielen Werke, die in jüngerer Zeit kulturindustriel-
le Floskeln und Präsentationsformen aufgreifen und bearbeiten, nicht 
vorschnell als Auflösung des Kunstanspruchs deuten. Sie können viel-
mehr mit einem gesteigerten Kunstanspruch verbunden sein, dem die 

KULTURINDUSTRIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


146

altbewährten Mittel avantgardistischer Verweigerung nicht mehr genü-
gen, weil sie selbst die Züge einer kulturindustriellen Sparte annehmen. 
Die Negation der Kulturindustrie bezeichnet kein Außenverhältnis einer 
sich selbst sicheren Kunstsphäre, sondern treibt die Kunst im Innersten 
um. Kein Werk kann heute gelingen, ohne sich irgendwie aus dieser Ubi-
quität der kulturindustriellen Zwänge herauszuwinden.

3. Elektronischer Klang

Die Probleme des Sprachverlusts und der Kulturindustrie bilden musi-
kalische und soziologische Bedingungen der Gegenwartsmusik. Sie las-
sen sich um eine technische Bedingung erweitern, welche die Möglich-
keit der elektronischen Produktion, Reproduktion oder Diffusion des 
Klangs darstellt. Die Produktion betrifft die Möglichkeit, elektronische 
Apparate zu bauen, die Klänge erzeugen. Die Reproduktion bezeichnet 
die Möglichkeit, Klänge aufzuzeichnen, zu fixieren und wiederzugeben. 
Die elektronische Diffusion steht für die in Produktion und Reprodukti-
on vorausgesetzte Möglichkeit, fixierte Klänge zu vervielfältigen, zu ver-
teilen und über Lautsprecher oder Kopfhörer wiederzugeben. Wenn ich 
im Folgenden von elektronischer Klangproduktion spreche, dann sind 
alle drei Aspekte gemeint.

Von der Note zum Klang

Auch diese technische Bedingung ist nicht neu, denn die entsprechenden 
technischen Erneuerungen wurden im Zeitraum der letzten 150 Jah-
re vollzogen. Dennoch zeichnet es die gegenwärtige Situation aus, dass 
diese technischen Möglichkeiten eine Präsenz in der Produktion und 
Rezeption von Musik erlangt haben, die es dem gegenwärtigen Musik-
schaffen verbietet, sie zu ignorieren. Wie bei den obigen Problemzusam-
menhängen nimmt ein zeitgenössisches Werk noch dann Stellung zu die-
sen Techniken, wenn es auf ihre Verwendung verzichtet. Die Situation ist 
mit dem Verhältnis von Malerei zu Photographie und Verfahren digitaler 
Bildgebung und -bearbeitung vergleichbar. Die Verwendung traditionel-
ler Instrumente ist heute, anders als vor hundert Jahren, eine künstliche 
Einschränkung der Möglichkeiten. Sie ist keine Gegebenheit, sondern 
eine Setzung, deren Konsequenzen die Form des Werks austragen muss. 
Den Werken, die das traditionelle Instrumentarium so verwenden, als 
wären Geigen, Oboen und Pauken nun mal die Dinge, wofür man Stü-
cke schreibt, hört man an, dass sie nicht hören wollen, was gegenwärtig 
möglich ist. Besonders auffällig ist diese Entwicklung in der Vokalmusik: 

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


147

Die klassische Gesangstechnik erlaubte den Sängerinnen in Zeiten vor 
der elektronischen Verstärkung, in großen Räumen neben großbesetz-
ten Instrumentalensembles für ein großes Publikum hörbar zu sein. Da-
für nahm man eine gewisse Einschränkung der Artikulationsmöglich-
keiten und der Klangfarbenvielfalt in Kauf. Das Mikrophon hat diese 
Situation verändert. Die laut vibrierende Stimme ist nun keine auffüh-
rungspraktische Notwendigkeit mehr, sondern wird zu einer künstleri-
schen Setzung, die sich aus dem Werkzusammenhang rechtfertigen muss. 
Fehlt diese ästhetische Notwendigkeit, so nimmt die klassische Gesangs-
stimme den grotesken Charakter eines musikalischen Atavismus an, wie 
es etwa in Brian Ferneyhoughs Oper Shadowtime geschieht: Es ist ein 
musikalisches Mittel, das keine Funktion mehr hat, ja die eigentliche 
Verfasstheit des Werks sogar verunklart, und nur mehr aus Gewohn-
heit mitgeschleppt wird.184 Es sind die Arbeiten von Vokalistinnen wie 
Kathy Berberian, Meredith Monk, Laurie Andersen, David Moss, Do-
natienne Michel-Dansac, die hier eine Materialentwicklung voran ge-
trieben haben, die gegenwärtige Werke nicht ignorieren können, wenn 
sie überzeugen sollen.

Die wichtigste Entwicklung, welche die elektronische Klangproduk-
tion in der musikalischen Avantgarde anstieß, ist eine neue Auffassung 
der kompositorischen Arbeit, die sich seit den 1960er Jahren durchge-
setzt hat. Seither, so könnte man die Entwicklung zuspitzen, komponiert 
man nicht mehr nur mit Klängen, sondern den Klang selbst. Die kompo-
sitorische Arbeit besteht also nicht mehr nur darin, gegebene Klangty-
pen in eine neue Anordnung zu bringen. Sondern die Komposition reicht 
nun bis in die unterste Ebene musikalischer Erscheinungskomplexe hi-
nab und betrifft die Beschaffenheit der elementaren Klänge selbst, die 
in die komponierten Komplexe eingehen. Makis Solomos hat diese Ent-
wicklung materialreich als eine Verschiebung von der Musik zum Klang 
nachgezeichnet.185 Der begriff‌liche Gegensatz ist jedoch ungeschickt ge-
wählt. Gemeint ist vielmehr eine Entwicklung innerhalb der Musik, die 
man besser als die Verschiebung von der Note zum Klang bezeichnen 
könnte. Denn die Note ist ja das notierte Elementarklangereignis, das 
eine Selektion aus einer Menge gegebener Instrumente, Spieltechniken, 
Dauern- und Tonhöhenwerte darstellt. Mit der elektronischen Klang-
erzeugung erscheint diese Menge, auf der die herkömmliche Notation 

184	Damit soll natürlich nicht gesagt sein, dass diese Technik aus dem Bereich 
der Kunstmusik verbannt werden soll. Sie erweist sich fortan als eine Mög-
lichkeit unter vielen.

185	Vgl. Makis Solomos, De la musique au son: l’émergence du son dans la mu­
sique des XIXe–XXIe siècles, Rennes 2013. Dazu auch: Christian Utz, Auf 
der Suche nach einer befreiten Wahrnehmung. Neue Musik als Klangorga-
nisation, in: Jörn Peter Hiekel (Hg.), Lexikon Neue Musik, Stuttgart 2016, 
35–53.

ELEKTRONISCHER KLANG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


148

basiert, als rechtfertigungsbedürftige Limitierung des Raums möglicher 
Klänge.186 Die Komposition kann diese Vorauswahl nicht mehr unreflek-
tiert voraussetzen, sondern muss sie zu ihrer eigenen Setzung machen. 
Die Ausdifferenzierung der Elementarklänge ist in diesem Sinne eine Ma-
terialtendenz, der sich die gegenwärtige Komposition nicht verschließen 
kann, ohne äußerlich zu werden.

Gegen diese Entwicklungsbehauptung ließe sich einwenden, dass 
die Komposition von Klanggemischen immer schon Thema des musi-
kalischen Schaffens war, von Vivaldis Streichertexturen bis Berlioz’ in
strumentalen Effekten. Das ist sicherlich richtig. Insofern besteht ein 
gradueller Unterschied zwischen der Instrumentationskunst und der 
Klangkomposition. Der graduelle Unterschied führt aber zu einer qua-
litativen Veränderung: Der musikalische Elementarklang nimmt in der 
neueren Musik formbildende Funktion an. Solche Werke verlieren ih-
ren musikalischen Sinn, wenn ihre Instrumentation und damit ihre Ele-
mentarklänge verändert würden. Diese enge Bindung des musikalischen 
Sinns an die spezifische Klanglichkeit kommt in der vorelektronischen 
Musik sehr selten vor, in der Gegenwartsmusik ist es der Normalfall.

Zwei Kulturen der elektronischen Musik

Diese Erweiterung des Gegenstands der kompositorischen Arbeit – wo-
bei hier auch die improvisierte Musik miteinbezogen werden soll – hat 
sich in zwei künstlerischen Ansätzen vollzogen, die sich grundlegend un-
terscheiden: Sie lassen sich als konstruktive und empirische Arbeit am 
elektronischen Klang unterscheiden.187 Der konstruktive Ansatz wurde 
prominent von den Komponisten des Kölner Studios für elektronische 
Musik entwickelt: Herbert Eimert, Karlheinz Stockhausen, Karel Goey
vaerts, Gottfried Michael Koenig sind die bekanntesten Exponenten. Der 
empirische Ansatz ist mit dem Namen Pierre Schaeffers verbunden und 
wurde in der Pariser Groupe de Recherche Musicale verfolgt. Der Unter-
schied dieser Ansätze liegt in der grundlegenden Auffassung des Klangs. 
Die konstruktive Arbeit versteht den elektronischen Klang als ein Kom-
plex von Grundwerten. Den Klang auskomponieren bedeutet dann, die 
Zusammensetzung des Klangs aus diesen Grundwerten zu bestimmen. 

186	Das führt auch zur Entwicklung neuer Notationsformen, die aber weiter-
hin in den Anfängen steckt, vgl. den Überlick bei Laura Zattra und Stefano 
Alessandretti, La notazione della musica elettroacustica. Scrutare il passato 
per contemplare il futuro, in: Musica/Tecnologia 13, 2019, 5–8; Laura Zat-
tra, Génétiques de la computer music, in: Nicolas Donin et al. (Hg.), Ge­
nèses Musicales, Paris 2015, 213–238.

187	Vgl. Curtis Roads, Microsound, Cambridge (Mass.) 2002, 21ff.; Pauline 
Nadrigny, Le voile de Pythagore: du son à l’objet, Paris 2021. 

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


149

Konkret ist damit die Überlagerung, Anordnung und Bearbeitung von 
stehenden Sinusklängen oder kurzen Impulsklängen gemeint. Diese Ver-
bindungsarbeit geschieht mithilfe der elektronischen Fixierung solcher 
Klangereignisse. Dank der Möglichkeit einer algorithmischen Forma-
lisierung dieser Verbindungs- und Transformationsoperationen wurde 
dieser Ansatz später in die Computermusik überführt. Die Verbindungs-
tätigkeit beschränkt sich dabei nicht auf die Erzeugung von Einzelklän-
gen, sondern wird auch auf die Gestaltung ausgedehnter Texturen und 
Verläufe erweitert. Das Prinzip des aufbauenden und umformenden 
Komponierens mit den Grundwerten der Eingabeklänge bleibt dabei 
jedoch intakt. Dieses synthetisch-konstruktive Komponieren ist dabei 
oftmals von der Hoffnung getragen, dass die Einheitlichkeit der Verbin-
dungs- und Transformationsoperationen auch eine gewisse Stimmigkeit 
der daraus resultierenden Klanggestalten zur Folge hätte.

Der empirische Ansatz hingegen geht vom Klangereignis als einer 
sinnlichen Gestalt aus, also von einer endlichen Totalität, die im Wahr-
nehmungsfeld hervortritt. Die Mittel der elektronischen Klangrepro-
duktion erlauben es, solche Klanggestalten zu fixieren und durch die 
verschiedensten Operationen zu modifizieren, um sie dann jener analy-
tischen Betrachtung und Klassifizierung zu unterziehen, die wir schon 
im Zusammenhang mit der Spektromorphologie besprochen haben.188 
Analysiert werden die Merkmale und Eigenschaften, anhand derer sich 
die verschiedenen Klanggestalten unterscheiden lassen. Die Sammlung 
und Beschreibung solcher Klangkomplexe ist die Vorarbeit zur eigentli-
chen Komposition, welche dann darin besteht, diese spektromorpholo-
gischen Typen zueinander ins Verhältnis zu setzen – wobei betont wer-
den muss, dass die musique concrète keine eigene Kompositionslehre 
hervorgebracht hat.

Der Unterschied der Ansätze besteht also darin, dass die konstrukti-
ve Arbeit komplexe Klänge aus ihren Grundbestandteilen aufbaut, wäh-
rend die empirische Arbeit von einer Vielheit fixierbarer Klanggestalten 
ausgeht, die sie begriff‌lich zu ordnen versucht. Auch die Klangkonstruk-
tion setzt dabei eine Analyse des Klangs voraus, da ja nur eine solche 
auf die Grundbestandteile der Klänge führen kann. Zwei mathemati-
sche Modelle, die dabei richtungsweisend waren, sind die Fourier-Ana-
lyse der Frequenzgemische und das von Dennis Gabor eingeführte Mo-
dell der Zerlegung von Klängen in Grains oder Wavelets, Impulsklänge 
also, deren Dauer unter jener Schwelle liegt, von der an distinkte Ton-
höhen wahrgenommen werden.189 Diese beiden Zerlegungsmodelle lie-
gen den umgekehrt verlaufenden Konstruktionsverfahren zugrunde, in 

188	Vgl. Kapitel III.1
189	Dennis Gabor, Acoustical Quanta and the Theory of Hearing, in: Nature 

159/4044, 1947, 591–594.

ELEKTRONISCHER KLANG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


150

denen Klangkomplexe entweder vertikal aus Grundfrequenzen aufge-
schichtet oder horizontal aus Klangkörnern verdichtet werden. Die ge-
stalttheoretische oder phänomenologische Analyse, welche die Arbeiten 
am GRM anleitete, zerlegt hingegen die Klangkomplexe nicht in andere 
Klänge, aus denen sie aufgebaut wären, sondern unterscheidet begriff-
lich deren Aspekte, um sie in ein System der Klangtypen einzuordnen.

In der Musikgeschichtsschreibung ist die Annahme verbreitet, dass 
die musique concrète des GRM und die elektronische Musik des Köl-
ner Studios sich hinsichtlich ihres Verhältnisses zum gewöhnlichen All-
tagsgeräusch unterscheiden. Die musique concrète sei der Versuch, aus 
aufgenommenen Alltagsgeräuschen eine Art musikalischer Collage zu 
bilden, während die elektronische Musik gerade umgekehrt danach stre-
be, noch nie gehörte Klänge herzustellen. Diese Unterscheidung ist kei-
neswegs aus der Luft gegriffen, entspricht sie doch den bekanntesten 
Werken der Studios, Karlheinz Stockhausens Kontakte auf der einen 
Seite und den Cinq études de bruits von Pierre Schaeffer auf der ande-
ren. Wendet man den Blick auf andere Werke, etwa Stockhausens Ge­
sang der Jünglinge oder Pierre Schaeffers Symphonie pour un homme 
seul wird jedoch deutlich, dass diese Unterscheidung das eigentümliche 
Projekt der konkreten Musik verfehlt.190 Konkret ist diese Musik nicht, 
weil sie »konkrete« Alltagsgeräusche verwendete. Dies wäre auch eine 
dubiose Verwendung des Ausdrucks »konkret«, denn es ist ja schwer 
einzusehen, inwiefern eine Eisenbahn oder eine Pfanne ein »konkrete-
res« Ding sei als ein Klavier oder Synthesizer. Noch weniger ist es ein-
sichtig, warum die entsprechenden Geräusche konkreter seien als die 
Klänge eines Instruments. Hinter dieser eigentümlichen Verwendung 
des Ausdrucks steckt wohl die Überlegung, dass ein Geräusch als Index 
seiner kausalen Quelle gehört würde und insofern an seine »konkrete« 
Hervorbringung gebunden bleibe, während sich der Klang eines Instru-
ments gegen seine Klangquelle verselbständigt und als klingende Form 
wahrgenommen würde. Das Besondere der musique concrète liegt aber 
gerade darin, das kausale Hören einzuklammern und sich ganz auf die 
erklingenden Formen einzulassen. Ob diese Klänge durch alltägliche 
oder außeralltägliche Objekte hervorgebracht wurden, kann für sie da-
her keinen Unterschied machen.191

Das Konkrete der musique concrète liegt vielmehr darin, dass sie die 
auf Band fixierten Klangerscheinungen direkt bearbeitet, statt den Um-
weg über die Abstraktionen der Notation und deren implizite Parametri-
sierung zu gehen. Während etwa eine traditionelle Komposition, bis hin 
zur serialistischen Parametrisierung, den Einschwingungsvorgang eines 

190	Vgl. Michel Chion, Le son: traité d’acoulogie, Paris 2010; Pierre Schaeffer, 
Traité des objets musicaux. Essai interdisciplines, Paris 2002. 

191	Vgl. Chion 2009 (wie Anm. 110).

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


151

Klangs dadurch bestimmt, dass sie aus einer endlichen Menge diskreter 
Artikulationstypen auswählt, bestimmt eine konkrete Komposition je-
den einzelnen Einschwingungsvorgang des Werks individuell. Sie über-
lässt die Besonderung einer allgemeinen Spielanweisung nicht der In-
terpretin, sondern entscheidet in der Ausarbeitung des Werks über alle 
Besonderheiten der Klangerscheinung. Dasselbe gilt für die Intonation, 
die Dynamik, das Timing und vieles mehr. Diese Arbeit an den singulä-
ren Klanggestalten ist zwar durch die begriff‌liche Analyse der Klangty-
pen angeleitet, insofern diese Begriffsarbeit dazu dient, ein Sensorium für 
die verschiedenen Aspekte des Klangs auszubilden. Die begriff‌lichen Ty-
pen und Abstraktionen sind aber, anders als in der klassischen Kompo-
sitionsarbeit, gerade nicht das Medium der Klangbestimmung.

Synthese und Montage

Die elektronische Klangproduktion eröffnet die Möglichkeit, musika-
lische Werke herzustellen, welche die Vermittlung durch die Abstrakti-
onen der Notenschrift umgehen. Diese Unmittelbarkeit der Arbeit am 
Klang verändert das musikalische Material grundlegend: Die Plastizi-
tät des elektronischen Klangs stellt die kompositorische Arbeit vor ganz 
neue Fragestellungen und Möglichkeiten. Diese Veränderung wirkt aber 
über die Arbeit am elektronischen Klang hinaus. Die kompositorischen 
Erneuerungen auf dem Feld der Instrumentalmusik wie die musique for­
melle (Iannis Xenakis), der Spektralismus (L’itinéraire), die Kompositi-
on von Klangflächen (György Ligeti, Giacinto Scelsi) und drones (Eliane 
Radigue, Pauline Oliveros), die musique concrète instrumentale Helmut 
Lachenmanns wie der jüngere Saturationismus (Raphaël Cendo, Franck 
Bedrossian, Yann Robin) können als Konsequenzen der Erfahrung elek-
tronischer Musik verstanden werden. Sie stellen in vielerlei Hinsicht 
Rückübersetzungen der Verfahren und Erzeugnisse elektronischer Mu-
sik in die Instrumentalmusik dar.

Die elektronische Klangproduktion rückte die Auskomposition von 
Einzelklängen ins Zentrum der kompositorischen Arbeit. Sie leistete aber 
zugleich einer anderen Form der Zusammenhangsbildung Vorschub: Der 
Montage fixierter Klanggestalten. Die Begriffe der Montage und Collage 
sind in der musikwissenschaftlichen Diskussion umstritten: Manche ver-
wenden sie in einem so breiten Sinn, dass jede Art von Stilbruch und Zi-
tat als Collage-Arbeit erscheint, andere wiederum knüpfen diese Begrif-
fe untrennbar an gewisse künstlerische Strömungen wie den Dadaismus 
oder Surrealismus.192 Montage steht dann etwa für die werkkritische 

192	Vgl. Zofia Lissa, Ästhetische Funktionen des musikalischen Zitats, in: Die 
Musikforschung 19/4, 2021, 364–378, 174; Hanno Möbius, Montage und 

ELEKTRONISCHER KLANG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


152

Strategie, Realitätsfragmente – was immer das heißen mag – in die Wer-
ke hereinzukleben, während das Verfahren der Collage mit der Idee des 
Bastlerisch-Zufälligen, der Affirmation des Amateurhaften eng geführt 
wird.193 Die technologische Entwicklung der letzten Jahrzehnte, insbe-
sondere die Verfügbarkeit von umfangreichen Archiven mit digitalen 
Soundfiles und Klangsamples, verlangt nach einer grundsätzlichen Re-
flexion auf den Begriff der Montage als kompositorischem Verfahren. 
Montage bezeichnet keinen historischen Stil, sondern eine Grundbedin-
gung des gegenwärtigen Komponierens.194

Die Begriffe der Montage und Collage erhalten ihren Sinn inner-
halb einer räumlichen Auffassung musikalischer Form. Sie bezeichnen 
einen Umgang mit musikalischen Entitäten, die wie Dinge im Raum 
verschoben und angeordnet werden können. Der Begriff der Montage 
soll hier den Vorrang erhalten, weil er seinen technischen Sinn vor Au-
gen führt: Im Kern besteht alle Montage darin, die Konstruktion eines 
Ganzen als zweistufigen Vorgang zu vollziehen. In einem ersten Schritt 
werden die Teile, Elemente oder Versatzstücke vorfabriziert, die in ei-
nem zweiten Schritt zusammengefügt werden. Die Montage benennt 
den zweiten Schritt, setzt den ersten jedoch voraus. Das Spezifische der 
Montage liegt daher in der Starrheit, der Unveränderbarkeit der mon-
tierten Teile: Sie werden den Kontexten, in die sie montiert werden, 
nicht angepasst, sie reagieren nicht auf ihren Zusammenhang, sondern 
verharren in ihrer fixierten Gestalt. Das Vorbild ist das Bauwesen: Die 
Produktion der Bauelemente und die Fügung dieser Elemente auf der 
Baustelle sind zwei voneinander getrennte Vorgänge. Die Elemente der 
Montage können aus bereits existierenden Werken übernommen wer-
den: Dann erweist sich die Vorkomposition als ein Sammeln oder Aus-
wählen von Zitaten, Floskeln, Topoi, Figuren, objets trouvés, found 
footage oder Samples. Die Grundbausteine können aber auch eigens 
für das Werk definiert werden, sei es in der Arbeit der elektronischen 

Collage: Literatur, bildende Künste, Film, Fotografie, Musik, Theater bis 
1933, Paderborn 2000; Hans Emons, Montage – Collage – Musik, Ber-
lin 2009.

193	Ersteres geschieht in der einflussreichen Schrift von Peter Bürger, Theorie 
der Avantgarde, Göttingen 2017. Zweiteres zeigt sich in der Ablehnung des 
Begriffs bei Berio, Nono und Stockhausen, vgl. Luciano Berio et al., Two 
interviews, New York 1985, 106–107; Christian Utz, Neue Musik und In­
terkulturalität: von John Cage bis Tan Dun, Stuttgart 2002, 144ff.; Emons 
2009 (wie Anm. 192), 42ff.

194	Diese Veränderung betont Harry Lehmann 2012 (wie Anm. 112), 51–62. Er 
sieht darin freilich ein Ende der musikalischen Entwicklungsmöglichkeiten. 
Unabhängig von den technischen Bedingungen und mit Blick auf die Krise 
des Sinns behauptet Adorno: »[…] der Mikrostruktur nach dürfte alle neue 
Kunst Montage heißen.« Adorno 2012 (wie Anm. 53), 233. 

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


153

Klangsynthese, im Herstellen von Klangaufnahmen als tournage sono­
re, in der Disposition von Dauern- oder Intervallreihen oder der Kom-
position von Skizzenmaterial. Was diese völlig unterschiedlichen He-
rangehensweisen als Montagearbeit auszeichnen kann, ist alleine die 
strikte Trennung der beiden Stufen des Prozesses: Dreh und Schnitt, 
Disposition und Komposition, Auslegen und Zusammensetzen, Sam-
meln und Zusammenfügen entsprechen den zwei voneinander getrenn-
ten Schritten der Präfabrikation der Teile und ihrer Montage. In der 
Komposition mit Tonträgern, sei es den analogen Tonbändern oder den 
digitalen Samples, ist die Fixierung des Klangs offensichtlich: Hier wird 
der Klang in seiner ganzen sinnlichen Konkretion als Versatzstück, als 
Klangobjekt, verfügbar gemacht, das beliebig kopiert, zugeschnitten 
und wieder eingefügt werden kann.195 Die Vergegenständlichung des 
Klangs in der traditionellen Notation ermöglicht im Prinzip dasselbe. 
Aber weil die Klänge hier erst in der Aufführung konkretisiert werden 
und weil diese interpretierende Reproduktion die Teile einer Komposi-
tion aufeinander bezieht und einander anpasst, wird der Montagecha-
rakter des Werks in der Regel wieder zurückgenommen. Die Monta-
ge-Technik ist zwar nicht auf die Arbeit mit elektronisch produzierten 
Klängen begrenzt. Aber das zentrale Moment der Montage – die ge-
trennte Zweistufigkeit der kompositorischen Arbeit – wird hier beson-
ders evident.

Der ästhetische Begriff der Montage meint insofern mehr als den klas-
sischen Zweischritt von Dispositio und Compositio:196 Er benennt nicht 
nur ein Vorgehen des Künstlers, sondern eine Erscheinungsweise des 
Werks. Ein Werk erscheint als Montage, wenn es seine Zusammenge-
setztheit aus vorfabrizierten Teilen erkennen lässt. Die Montage wird 
erst zur ästhetischen Kategorie, wenn sie das Hervortreten der Zweistu-
figkeit der künstlerischen Arbeit in der Erscheinung des Werks bezeich-
net: Werke, die Montagen sind, stellen ihre Montiertheit aus. Auch hier 
gibt es natürlich Übergänge und Graduierung: mehr oder weniger hörba-
re Schnitte, mehr oder weniger deutliche Heterogenität und Indifferenz 
der Materialien, welche die Präfabriziertheit der Versatzstücke hervor-
treten lassen. Der grundsätzliche Unterschied wird durch solche Grenz-
fälle jedoch nicht unterminiert. 

Wenn ein Werk als Montage erscheint, so wird die Konstruktion des 
musikalischen Raums dieses Werks selbst zum Problem, zur Aufgabe der 

195	Anschaulich machen das etwa die Benutzeroberflächer heutige Kompositi-
onssoftware wie Johannes Kreidlers COIT, vgl. http://www.kreidler-net.de/
theorie/coit.htm [14. 2.2022]

196	Vgl. Adolf Nowak, Musikalische Logik: Prinzipien und Modelle musikali­
schen Denkens in ihren geschichtlichen Kontexten, Hildesheim 2015, 155–
172.

ELEKTRONISCHER KLANG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.kreidler-net.de/theorie/coit.htm
http://www.kreidler-net.de/theorie/coit.htm
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.kreidler-net.de/theorie/coit.htm
http://www.kreidler-net.de/theorie/coit.htm


154

Komposition. Die Kontinuität des Raums, den das Werk aufspannt, ist 
nun nicht mehr gegeben. Sie muss hergestellt werden, indem die Teile in 
einen Zusammenhang gebracht werden, den sie von sich aus noch nicht 
besitzen. Die Integrationsarbeit setzt beim Desintegrierten an. Die Mon-
tagearbeit vollzieht sich als Zuschnitt und Anordnung der Klangobjekte 
in einem unstrukturierten musikalischen Raum. Dieser abstrakte Raum 
hat analog zum physikalischen Raum drei Dimensionen: Die Horizon-
tale, die Vertikale und die Raumtiefe.197 Die Horizontale entspricht der 
zeitlichen Abfolge der Klänge. Die horizontale Montage bedeutet dann: 
Das Aneinandersetzen von Blöcken. Strawinskys Bläsersymphonie wäre 
das Paradigma dieses Vorgehens: Die Montage wird hier auf die horizon-
tale Abfolge beschränkt, deren Blöcke durch vertikale Schnitte getrennt 
werden. Die Nähe zur räumlichen Formvorstellung der Musiktheorie 
zeigt sich hier schon alleine darin, dass sich dieses Werk geradezu von 
selbst analysiert, wie Agawu zurecht bemerkt: Die Gliederung in Form-
abschnitte drängt sich durch die vertikalen Schnitte der Montage auf.198 
Die Montagearbeit wird insbesondere dort auffällig, wo die Fragmente 
in sich kreisende, repetitive oder statische Texturen enthalten, die von 
sich aus zu keinem Abschluss kommen: Dann erscheint der Abbruch ei-
nes Blocks als äußerlicher Eingriff, als Schnitt.

Die vertikale Dimension des musikalischen Raums entspricht der Ord-
nung der Tonhöhen bzw. der Tonspektren. Sie kennzeichnet das Überei-
nander des gleichzeitig Erklingenden. Die vertikale Montage entspricht 
somit der Überlagerung heterogener Klangschichten. Ein klassisches Bei-
spiel wäre die Schichtung in Charles Ives’ Central Park in the Dark. Die 
Schwierigkeit der vertikalen Montage besteht darin, die Trennung der 
zeitgleich erklingenden Schichten aufrecht zu erhalten, also die horizon-
talen Schnitte zu markieren. Denn was zugleich erklingt, tendiert dazu, 
als ein Zusammenklang aufgefasst zu werden: Selbst heterogenste Klang-
texturen drohen sich zu verwirren oder sich gar zu einem Gesamtklang, 
einer Textur, zusammen zu fügen. Von den mechanischen Überlagerun-
gen in Mossolows Eisengießerei, über die Phase Shiftings des Minima-
lismus bis zu den Schichtungsverfahren der Klangflächenkomposition 
kann diese vertikale Montagearbeit unterschiedlichste Ausprägungen 
annehmen. Was sie als Montage charakterisiert, ist auch hier die Tatsa-
che, dass der Zusammenhang des zugleich Erklingenden aus Schichten 
hergestellt wird, die für sich selbst bestehen und sich einander nicht an-
passen: Der entstehende Zusammenhang ist ein Verhältnis von grund-
sätzlich Getrenntem.

Die horizontale und vertikale Dimension des musikalischen Raums ent-
spricht den Konventionen der westlichen Notationspraxis und ist daher 

197	Vgl. Hindrichs 2014 (wie Anm. 51), 162–179.
198	Vgl. Agawu 2009 (wie Anm. 142), 302.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


155

relativ leicht verständlich. Die musikalische Raumtiefe hingegen hat in 
der herkömmlichen Verräumlichung der Musik in der Notenschrift kein 
Pendant. Dennoch ist sie ebenso grundlegend wie die anderen Dimensi-
onen. Sie wird in all jenen Bewegungen der Klänge deutlich, die man als 
Entfernen und Näherkommen, als Zurückweichen und Anspringen, als 
Verschwinden und Vordrängen charakterisiert. Auch hier kann von einer 
musikalischen Montage gesprochen werden, sobald der Tiefenraum des 
Werks nicht mehr als eine stetige Flucht bis zum Horizont gegeben ist, son-
dern erst durch die heterogenen Klanggestalten, die diesen Raum beset-
zen, hergestellt werden muss. Der Vergleich zur Tiefendimension der to-
nalen Harmonie ist hier aufschlussreich: Die Entfernung von Tonarten im 
Verhältnis zur Grundtonart muss nicht durch das einzelne Werk konstru-
iert werden, sondern ist durch das System der Tonalität gegeben. Wenn ein 
Thema in entfernte Tonarten moduliert, so findet diese Ausweichungsbe-
wegung innerhalb eines harmonischen Tiefenraums statt, dessen Zusam-
menhang gegeben ist. Die Montage kann einen solchen Zusammenhang 
nicht voraussetzen, sondern muss ihn erst durch das, was sie in den Raum 
stellt, entstehen lassen. Dies gilt gerade auch für Werke wie jene von Bernd 
Alois Zimmermann, die Versatzstücke tonaler Musik montieren. Selbst 
wenn sich diese Fragmente tonal interpretieren lassen, sind solche Wer-
ke insgesamt, als Montagen, nicht tonal verfasst.199 Denn Montagen sind 
die Werke nur, wenn ihr Zusammenhang nicht durch die tonalen Raum-
verhältnisse vorstrukturiert ist, sondern im Werk erst konstruiert werden 
muss: Montagen bauen im leeren Raum des bloßen Auseinanders.

Wenngleich die Rede von der musikalischen Raumtiefe ungewohnt 
erscheinen mag, so wird ihre Bedeutung an den Werken evident: Es ge-
nügt, sich den Beginn von Stockhausens Kontakte anzuhören, um den 
Sinn der Raumtiefenmontage zu erfassen. Der Eindruck des abrupten 
Wechsels verschiedener Raumgrößen, von an sich lauten Klängen, die 
so weit entfernt sind, dass sie nur mehr leise zu vernehmen sind, oder an 
sich leisen Klängen, die aufgrund ihrer Nähe laut erklingen, wird hier 
durch die Modulation der Klangfarben erreicht. Um den Eindruck von 
Ferne zu erreichen, werden die Klangobjekte mit einem Rauschen belegt, 
erklingt hingegen ein reiner Sinuston, so erscheint er in unmittelbarer 
Nähe.200 Dies ist nur eine der Möglichkeiten, die musikalische Raumtie-
fe zu bearbeiten, die Stockhausen hier verwendet, um die verschiedenen 

199	Dazu passt die These Dahlhaus’, dass die Tonalität ein System ausbildet, das 
die Werke insgesamt bestimmt. Es gibt keine tonalen Akkorde in Isolation, 
vgl. Carl Dahlhaus, Untersuchungen über die Entstehung der harmonischen 
Tonalität, in: Hermann Danuser (Hg.), Alte Musik. Musiktheorie bis zum 
17. Jahrhundert – 18. Jahrhundert (Gesammelte Schriften, 3), Laaber 2001, 
11–307, hier 108.

200	Vgl. Karlheinz Stockhausen, Four Criteria of Electronic Music, in: Stock­
hausen on Music, London, 88–111.	

ELEKTRONISCHER KLANG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


156

Momente voneinander abzugrenzen, aus denen diese Komposition be-
steht. Die Momente erklingen nicht nur nacheinander, sondern sind in 
einem virtuellen Raum ineinander verschachteln, sie entweichen in den 
Hintergrund oder springen den Hörer gleichsam an.

Mit dieser Idee einer Montagearbeit, welche die Gleichzeitigkeit oder 
Abfolge von musikalischen Hinter- und Vordergründen, vom Verhältnis 
von Grund und Figur ausgestaltet, ist jene Problemstellung angespro-
chen, in welcher der Begriff der Collage seinen spezifischen Ort hat. Die 
Technik der Collage, so der Vorschlag, bezeichnet eine bestimmte Form 
der Montage in der Raumtiefe. Dies bedeutet eine Verengung des Begriffs 
der Collage gegenüber seiner gewöhnlichen, unspezifischen Verwendung. 

Diese spezifische Auffassung der Collage kann sich auf eine Interpre-
tation der kubistischen papiers collés von Pablo Picasso und Georges 
Braque stützen, die Clement Greenberg vorgeschlagen hat.201 In dieser 
Interpretation wird die Collage als Variante der malerischen Strategie 
des Repoussoirs verstanden. Sie bezeichnet das Platzieren einer Vorder-
grundfigur am Rand einer Bildkomposition, wodurch das in der Bildmit-
te Dargestellte als Mittelgrund erscheint: Die Nähe der Randfigur drängt 
den Rest des Dargestellten in die Bildtiefe zurück. Dasselbe geschieht 
Greenberg zufolge in der kubistischen Collage: Die aufgeklebten Stücke 
von Zeitungspapier, von papiernem Holzimitat, von Flechtwerk oder 
Notenpapier202 geben sich unmissverständlich als Flächen zu erkennen, 
welche auf die Oberfläche der Leinwand aufgetragen wurden. Dadurch 
verändern sie den Status der gemalten Flächen um sie herum: Diese ge-
malten Flächen werden durch die aufgeklebten Flächen in die Bildtiefe 
zurückgedrängt. Die Collage hat dadurch eine bildstabilisierende Funk-
tion. Diese wird nötig, weil die kubistisch aufgeklappten und fragmen-
tierten Körperoberflächen dazu tendieren, die illusorische Raumtiefe des 

201	Clement Greenberg, Collage, in: Art and culture: critical essays, Boston 
1984, 70–83.

202	Die Präsenz von Saiteninstrumenten, besonders Violinen, und Partituren in 
den kubistischen Gemälden und den frühen Collagen von Picasso und Braque 
ist auffällig. Sie lassen sich in die Deutung Greenbergs einfügen. Zum einen 
provoziert das charakteristische Motiv des Schalllochs die Vorstellung eines 
Raums hinter der gemalten Oberfläche: Es durchstößt die Holzoberfläche. 
Zum anderen weist die Verbindung zwischen den parallel verlaufenden Sai-
ten und den Notenlinien, etwa in Braques Violon (1912, Stuttgart) oder Ver­
re, Violon et papier à musique (1912, Köln), auf das zentrale Problem der 
Verräumlichung zeitlicher Vorgänge, in dem sich musikalische Notation und 
kubistische Malerei treffen: So wie die zeitliche Erfahrung des Raums – das 
Nacheinander der verschiedenen Abschattungen eines Raumkörpers – durch 
die kubistische Analyse in die räumliche Gleichzeitigkeit des Tableaus gebracht 
wird, so wird die zeitliche Abfolge der Klänge in die räumliche Gleichzeitig-
keit der Liniennotenschrift übersetzt – und dadurch immer auch deformiert. 

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


157

Bildes zu verlassen und an die Oberfläche des Bildes zu steigen: Sie laufen 
Gefahr, als Flächen gesehen zu werden, die alle parallel zur Fläche der 
Leinwand stehen. Als solche verlieren sie jedoch gerade jenes gespann-
te Raumverhältnis, um dessen willen sie verselbständigt wurden. »The 
main problem at this juncture became to keep the ›inside‹ of the picture 
– its content – from fusing with the ›outside‹ – its literal surface.«.203

Dieser Exkurs in die bildende Kunst kann der Musiktheorie als Vor-
bild dienen. Die Collage wäre demnach jene Form der musikalischen 
Montage, in der montierte Versatzstücke in die Spannung von Nähe und 
Ferne, von Vorder- und Hintergrund gesetzt werden, und zwar so, dass 
ein offensichtlich aufgeklebtes Fragment die umgebenden Klanggestal-
ten als zusammenhängenden Mittelgrund hörbar macht. Auch sie hat in 
diesem Sinne eine stabilisierende Funktion, sofern die ostensibel aufge-
klebten Klanggestalten den sie umgebenden Klänge eine Kohäsion ver-
leiht, welche diese von sich aus nicht hätten. Die Radioeinspielungen in 
Helmut Lachenmanns Kontrakadenz haben etwa einen solchen Effekt: 
Sie verleihen der extrem heterogenen Klangtextur, in die sie unerwartet 
eintreten, rückwirkend eine größere Kohärenz.

Das ist natürlich nur eine mögliche musikalische Funktion der Raum-
tiefenmontage, die um viele andere ergänzt werden könnte. Für unsere 
Überlegung soll es genügen, damit den Begriff der Montage als eine ei-
gene Form musikalischer Synthesis skizziert zu haben, die sich aus den 
Möglichkeiten des elektronischen Klangs ergibt. Es wäre verkürzt, in 
dieser Synthesis des verdinglicht Disparaten per se eine Absage an mu-
sikalische Form und Werkzusammenhang zu sehen und die Montage-
technik des Samplings an sich schon als Überlauf zur kulturindustriellen 
Arbeit mit vorgefertigten Schemata zu deuten. Die musikalische Monta-
ge muss nicht schematisch verfahren und sie kann ihrem Material gera-
de dadurch gerecht werden, dass sie es nicht vereinheitlicht und glättet, 
sondern in seiner Heterogenität stehen lässt.

Das Performanzproblem

Die zentrale Stellung, welche ich der elektronischen Musik für das Ver-
ständnis der gegenwärtigen Kunstmusik zuschreibe, steht im Kontrast 
zur tatsächlichen Marginalität rein elektronischer Musik im Konzertbe-
trieb. Die gegenwärtige Situation der Hörgewohnheiten ist so gesehen 
widersprüchlich: Zum einen ist die elektronische Klangproduktion gera-
dezu allgegenwärtig und prägt nicht nur die Verfahren, sondern auch die 
Rezeption der Kunstmusik. So werden etwa die kanonischen Werke der 
musikalischen Avantgarde so selten aufgeführt, dass das Publikum sie 

203	Ebd. 71.

ELEKTRONISCHER KLANG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


158

für gewöhnlich als Aufnahme gehört hat, bevor es sie im Konzert erlebt. 
Zum andern wird die Musik, welche die Konsequenzen aus dieser Situa-
tion zieht und sich ganz auf die Möglichkeiten der elektronischen Klang-
produktion einlässt, als ein Randphänomen aufgefasst. Diese Randstän-
digkeit hängt damit zusammen, dass Musik für gewöhnlich als eine art 
vivant verstanden wird, als eine Kunst also, die ihr eigentliches Dasein 
– wie der Tanz oder das Theater – in der leibhaftigen Aufführung durch 
Musikerinnen auf einer Bühne besitzt. Noch in der Tanzmusik, in der 
sich die elektronische Produktion längst durchgesetzt hat, werden die 
Konzerte aufwändig mit dem Schein umgeben, dass es sich irgendwie 
doch um ein leibhaftiges Aufführungsereignis handle. In Wahrheit ist 
die elektronische Klangproduktion auf eine solche Vermittlung durch 
die lebendige Aufführung nicht angewiesen.204 Mehr noch: Ein Großteil 
der heute produzierten Musik lässt sich gar nicht als Instrumentalkon-
zert produzieren. Das gilt insbesondere für die Studioproduktionen der 
sogenannten Pop-Musik.205 Mit Nelson Goodman können sie als eine 
autographische Kunstform verstanden werden, die wie der Film funkti-
oniert.206 Alessandro Arbo spricht in diesem Sinne von einem enregistre­
ment-œuvre, der Aufnahme als Werk.207 Nur führt der Begriff der Auf-
nahme insofern irre, als dass es sich bei solchen Werken gerade nicht 
um aufgenommene Aufführungen handelt, sondern um Klangkomple-
xe, die im Medium ihrer elektronischen Fixierung erarbeitet wurden. 
Umgekehrt kann auch die große Aufmerksamkeit, welche der musika-
lischen Improvisation seit den 1960er Jahren geschenkt wurde, nur vor 
dem Hintergrund der technischen Möglichkeit der elektronischen Klang-
produktion ganz verstanden werden: Erst dadurch, dass musikalische 

204	Ich sehe dabei von der Arbeit der Klangdiffusion im jeweiligen Raum ab, 
die noch der elektronischen Musik, wie der Filmprojektion, einen gewissen 
Aufführungscharakter verleiht. Im Vergleich zur Instrumentalmusik ist der 
Beitrag dieser Projektionsarbeit zum wahrgenommenen Erscheinungskom-
plex aber gering, wenngleich man ihn nicht unterschätzen sollte. 

205	Terre Thaemlitz hat ihre Aversion gegen das Konzert offen ausgesprochen. 
Die Musik, die sie produziert, ist eine Musik für Tonträger. Weil sich damit 
aber kein Geld mehr verdienen lässt, sind heutige Musikerinnen gezwun-
gen Live-Events zu spielen, vgl. Terre Thaemlitz, The Crisis of Post-Spectacle 
»Live« Contemporary Ambient Performance. (Or... Why I Can’t Get Paid 
to DJ A-structural Audio), http://www.comatonse.com/writings/crisis.html 
(letzter Zugriff am 15.2.2022). 

206	Vgl. Nelson Goodman, Languages of art: an approach to a theory of sym­
bols, Indianapolis, Ind. 1976, 113ff.

207	Vgl. Alessandro Arbo, » Enregistrement-document « ou » enregistre-
ment-œuvre « ? Un problème épistémique, in: Alessandro Arbo und Pierre-Em-
manuel Lephay (Hg.), Quand l’enregistrement change la musique, Paris 2017, 
15–38.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.comatonse.com/writings/crisis.html
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.comatonse.com/writings/crisis.html


159

Improvisationen elektronisch fixiert werden können, war es möglich, 
dass die Musik von Ornette Coleman, Derek Bailey oder Anthony Brax-
ton zu bleibenden Faktoren der Musikentwicklung werden konnten, um 
die sich ein umfangreicher theoretischer Diskus ausgebildet hat. Parado-
xerweise kommt noch das immer wieder betonte Ephemere dieser Mu-
sik erst durch die Möglichkeit ihrer Fixierung wirklich zur Geltung: Sie 
erlaubt es Interpretinnen, Komponistinnen und Theoretikerinnen wie-
derholt auf diese musikalischen Interventionen zurückzugreifen. Erst als 
Fixierte entfalten sie eine Wirkung über ihren begrenzten Entstehungs-
kontext hinaus. Den Werkstatus, den gelungene Improvisationen als in
stantane Kompositionen annehmen können, hat die elektronische Klang-
produktion entscheidend vorangetrieben.208

Wird elektronische Musik im Lautsprecherkonzert in den Raum der 
Zuhörer projiziert, so macht sich hingegen bei vielen ein Gefühl des 
Verlusts breit: Der rein mechanisch reproduzierten Musik scheint et-
was zu fehlen. Dieses Verlustgefühl lässt sich vielleicht folgendermaßen 
ausdrücken: Musik, die nicht gespielt, sondern abgespielt wird, ist nicht 
wirklich gegenwärtig, sie ist nicht ganz da. In dieser Reaktion wirkt das 
Deutungsmuster fort, demzufolge die Musik spontaner Ausdruck der 
Musizierenden sei. Dieses Muster ist eines der wichtigsten Schemata der 
Kulturindustrie: Indem es die Aufmerksamkeit vom Erklingenden auf die 
wechselnden Musikerpersönlichkeiten ablenkt, eröffnet dieses Schema 
die Möglichkeit, dieselben musikalischen Formen immer wieder als et-
was ganz Neues anzupreisen. Obgleich sich an der Klanggestalt nur we-
nig ändert, kann die Musik dann jeweils als Ausdruck jener biographi-
schen Aura des Stars aufgefasst werden, welche die Öffentlichkeitsarbeit 
seiner Agenturen erwirkt hat: Die musikalischen Hülsen werden so mit 
einer scheinbaren Lebendigkeit angefüllt, die sich im Aufführungsereig-
nis ins Publikum ergießt.209

Dieses Interpretationsschema wird durch die elektronische Musik 
enttäuscht. In ihr ist die Musik allein gelassen, sie muss aus sich selbst 
heraus ausdrucksvoll werden. Damit spricht aber die elektronische 
Musik die Wahrheit der autonomen Kunstmusik überhaupt aus: Sie 
ist die Konstruktion eines klingenden Scheins. Die musikalische Form, 
die eine eigene Zeitlichkeit und Räumlichkeit ausgestaltet, spannt in-
mitten der sinnlichen Erfahrungswelt eine sinnliche Erfahrungstotali-
tät auf, die nach ganz eigenen Gesichtspunkten organisiert ist. In ihr 
wird ein partieller und eigentlich gänzlich unselbständiger Bereich des 
Sinnlichen – das Hörbare – so ausgestaltet, dass es als selbständiges 

208	Kurioserweise bezieht sich etwa ein Großteil der philosophischen Debatten 
zur musikalischen Improvisation relativ unreflektiert auf einige wenige le-
gendäre Aufnahmen wie etwa Keith Jarretts Köln Konzert. 

209	Dazu ausführlicher Kapitel VI.2.

ELEKTRONISCHER KLANG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


160

Geschehen erscheint. Diesen Scheincharakter der Musik kehrt die elek-
tronische Klangproduktion unverstellt hervor. Sie ist dem kulturindus-
triellen Schema unerträglich, das die Klänge immer unmittelbar als 
Äußerung von Persönlichkeit und Lebensstil, von Plots oder Befind-
lichkeiten verstehen muss. Die elektronische Musik widersteht dieser 
Anforderung: In ihr kann sich der Klang verselbständigen. Umgekehrt 
lässt der offene Scheincharakter der elektronisch erzeugten Musik die 
traditionelle Aufführungssituation in einem gänzlich veränderten Licht 
erscheinen. Denn die Anstalten und Verrenkungen, die Haltungen und 
Verrichtungen, welche die Musikerinnen für gewöhnlich auf der Büh-
ne vollziehen, nehmen vor dem Hintergrund der Erfahrung elektroni-
scher Musik einen bizarren, pantomimischen Charakter an. Es ist das 
Instrumentalspiel, das vor der Erfahrung des unverstellten Scheincha-
rakter der elektronischen Musik plötzlich scheinhaft wird. Die Gesten 
der Musikerinnen sind tendenziell obsolet geworden, sie werden zu 
Scheinhandlungen. Das erklärt, weshalb die Körperbewegungen der 
Musikerinnen seit Maurizio Kagels instrumentalem Theater und heu-
te besonders in der Rezeption der Werke von George Aperghis immer 
bewusster selbst zum künstlerischen Material wurden. Die bizarren 
Haltungen und Bewegungen von klangproduzierenden Menschen auf 
einer Bühne sind im Prinzip keine Notwendigkeit mehr, um den musi-
kalischen Schein entstehen zu lassen. Sollen sie mehr sein als Relikte 
einer obsolet gewordenen Technik, so müssen sie selbst zum Moment 
eines konstruierten Scheins werden. Dieser Schein ist zwar an sich kein 
musikalischer, aber er kann sich als choreographischer Schein mit dem 
musikalischen verschränken.

Die elektronische Revolution des musikalischen Klangs führt so in 
eine seltsame Situation: Zum einen konnte sich ihr verselbständigter 
Schein im akusmatischen Konzert kaum durchsetzen. Zum andern setzt 
sie das Instrumentalspiel des gewöhnlichen Konzerts zur Scheinhand-
lung herab. Man kann diese Situation unter den Titel des Performanz­
problems der elektronischen Musik setzen.210 Es bildet den Hintergrund 
all jener Versuche, die elektronische Musik mit den tradierten Formen 
konzertanter Aufführung zu verbinden, welche unter den Schlagworten 
der Live-Elektronik oder der elektroakustischen Musik diskutiert wer-
den.211 Diese künstlerischen Versuche, auf das Performanzproblem der 
elektronischen Musik zu antworten, bilden vielleicht den innovativsten 
Bereich der zeitgenössischen Musik. Es geht dabei nicht alleine darum, 

210	Vgl. Kapitel VI.2.
211	Vgl. Friedemann Sallis et al. (Hg.), Live electronic music: composition, per­

formance, study, New York 2018; Elena Ungeheuer und Martha Brech 
(Hg.), Elektroakustische Musik (Handbuch der Musik im 20. Jahrhundert, 
Bd. 5), Laaber 2002.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


161

neuartige Dispositive und Instrumente zu erfinden, welche die elektroni-
schen Klänge zu verlebendigen erlauben, sondern auch um die Frage, in 
welchen musikalischen Formen eine solche Verlebendigung nicht als äu-
ßerlicher Bühneneffekt – als Playback-Spektakel –, sondern als musika-
lische Notwendigkeit erscheinen kann. Auch in dieser Hinsicht reicht, so 
will es mir scheinen, die musikalische Gegenwart in etwa in die 1980er 
Jahre zurück. Die elektroakustischen Werke des späten Luigi Nono – 
vom Prometeo bis zur Lontananza Nostalgica Utopica Futura – bilden 
in dieser Hinsicht noch immer einen wichtigen Anknüpfungspunkt für 
das gegenwärtige Musikschaffen. Es wird heute von einer unüberblick-
baren Vielzahl elektroakustischer Neuschöpfungen geprägt, von den mu-
sikalischen Travellings in Olga Neuwirths Le Encantadas o le avventure 
nel mare delle meraviglie (2014/15), den grotesken Pantomimen Steven 
Tagasugis Sideshow (2009–15), den Zauberhänden von Steen-Ander
sens Black Box Music (2012) bis zur Durchdringung von Soloinstru-
ment und Elektronik, wie es in Claus-Steffen Mahnkopfs Pynchon-Zy­
klus geschieht.

4. Die Verschränkung der Künste

Die Probleme im Hintergrund der zeitgenössischen Musik, welche bis-
her zur Sprache gekommen sind, waren musikalischer, soziologischer 
und technischer Natur. Im Folgenden soll als letzte Bedingung ein Fra-
genkomplex aufgerissen werden, der die zeitgenössische Kunst im Gan-
zen betrifft. Er handelt vom Verhältnis der Musik als Einzelkunst zum 
Begriff der Kunst überhaupt. Dieses Verhältnis wird traditionellerweise 
nach dem Modell des klassifikatorischen Begriffs verstanden: Kunst ist 
ein allgemeiner Begriff, der die verschiedenen Künste als besondere Ar-
ten, als Untergattungen mit je spezifischen Differenzen umfasst: Musik, 
Literatur, Malerei, Skulptur, Architektur, Tanz, Theater, Photographie, 
Film, etc. All diese Kunstgattungen teilen etwas, das man ganz vage als 
Kunstcharakter bezeichnen kann, unterscheiden sich jedoch darin, wie 
sie diesen Kunstcharakter realisieren: Sie verwenden unterschiedliche 
Mittel oder Medien.

Im Diskurs der Gegenwartskunst hat sich jedoch seit längerem die 
These durchgesetzt, dass dieses klassische Modell spätestens in den 
Kunstströmungen der Nachkriegszeit seine Gültigkeit und Erklärungs-
kraft verloren hat.212 Die verschiedenen Spielarten der Minimal Art, 
der Konzeptkunst, der Installationskunst, der Performance- und Situ-
ationskünsten, die seit den 1960er Jahren die künstlerische Avantgarde 

212	Ein Überblick zur aktuellen Lage der Debatte bietet Bertram et al. 2021 (wie 
Anm. 69).

DIE VERSCHRÄNKUNG DER KÜNSTE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


162

bestimmten, ließen sich nicht mehr als Untergattungen eines umfassen-
den Kunstbegriffs verstehen, die durch spezifische Differenzen vonei-
nander abgetrennt wären. Vielmehr bestehe das Eigentümliche dieser 
Entwicklungen gerade darin, Kunstformen hervorzubringen, die ge-
gen solche Unterteilungen aufbegehren und so das Feld der Künste in-
tern entgrenzen. Thierry de Duve hat diese Entgrenzungstendenz, die 
er auf das Ready-made Duchamps zurückführt, auf den Begriff der ge­
nerischen Kunst gebracht.213 Der generische Kunstbegriff ist ein Sam-
melbegriff ohne Binnendifferenzen.214 Die gegenwärtige Kunst, wel-
che das Erbe Duchamps auf sich genommen hat, sei nicht mehr durch 
Kunstgattungen vermittelt, sie ist nicht mehr Kunst qua Musik, Kunst 
qua Malerei, Kunst qua Skulptur. Gegenwartskunst sei unmittelbar 
Kunst und ihre Akteurinnen sind keine Musikerinnen, Malerinnen oder 
Schriftstellerinnen, sondern: Künstlerinnen tout court. Dieselbe Beob-
achtung wurde unter dem Titel der Entgrenzung der Kunst, der post-
medialen Situation oder der post-konzeptuellen Bedingung der Gegen-
wartskunst diskutiert.215

213	Thierry de Duve, Kant after Duchamp, Cambridge (Mass.) 1996.
214	De Duve behauptet darüber hinaus, dass Kunst deshalb kein Begriff, son-

dern nur mehr ein Eigenname sei. Die Überlegung stützt sich auf die kan-
tische Konzeption des ästhetischen Urteils, das dem Kunstbegriff zu Grun-
de liege. Weil ästhetische Urteile nicht subsumptiv verfahren, sei das Urteil 
»Dies ist Kunst.« nicht als Prädikation, sondern als Benennung, als Tauf-
akt zu verstehen, welche lediglich eine Referenz etabliert. De Duve verbin-
det diese These jedoch mit der kantischen Urteilstheorie: »Dies ist Kunst« 
ist ein Urteil, das sich in die kunstkritische Tradition des Beurteilens von 
Werken einschreibe. Das Urteil basiert, wie bei Kant, auf einem Gefühl der 
Spannung, das De Duve sehr passend als dissentiment bezeichnet, als ein 
Gefühl des Widerstreits. Wenn das Urteil aber einen solchen Bestimmungs-
grund besitzt, dann ist es etwas anderes als eine Namensgebung, die ledig-
lich eine Referenzbeziehung etabliert. Daher kann De Duves Überlegung 
nicht überzeugen. Allem, was als Kunst beurteilt wird, ist der Bezug auf das 
ästhetische Spannungsgefühl gemein. Deshalb sagt das kunstkritische Urteil 
etwas über seinen Gegenstand aus, während eine Namensgebung gar kein 
Urteil fällt. »Kunst« ist somit zwar kein Begriff als Merkmalseinheit, er ist 
jedoch durchaus mehr als ein bloßer Eigenname. 

215	Vgl. Rosalind E. Krauss, A voyage on the North Sea: art in the age of the 
post-medium condition, New York, N.Y 2000; Juliane Rebentisch, Singu-
larität, Gattung, Form, in: Kirsten Maar et al. (Hg.), Generische Formen. 
Dynamische Konstellationen zwischen den Künsten, Paderborn 2017, 9–23; 
Osborne 2013 (wie Anm. 8), 71–98.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


163

Entgrenzung

Die Diagnose vermengt dabei oftmals drei unterschiedliche Sachverhal-
te. Einem ersten Verständnis zufolge geht es um die Künstlersubjekte 
und ihre institutionellen Rahmungen. Die Entgrenzung hieße folglich, 
dass ein und dieselbe Person, resp. ein und dieselbe Einrichtung in un-
terschiedlichen Gattungen tätig ist. Der eigentliche alberne Ausdruck 
»Medienkunst« zeigt diesen Aspekt der Entgrenzung an, weil er sich 
nicht auf die Werke bezieht – sogenannte Medienkünstlerinnen machen 
je nach Projekt Filme, Photographien, Zeichnungen, Installationen oder 
Performances –, sondern auf die Tatsache, dass Künstlerinnen und ihre 
Institutionen sich nicht auf die Arbeit in einer Kunstgattung beschrän-
ken wollen. Dieser Sachverhalt ist für das Verständnis der Werke jedoch 
in den meisten Fällen irrelevant. Die Tatsache, dass eine Komponistin ne-
benbei auch noch Filme und Tanzperformances macht, verwandelt ihre 
musikalischen Werke nicht in eine generische Kunstform. Ebenso wenig 
verändert sich das Gattungsverhältnis der Künste dadurch, dass eine 
Komposition in einem Gemäldemuseum oder eine Video-Performance 
an einem Musikfestival aufgeführt wird. Dieser subjektive und institu-
tionelle Aspekt der Entgrenzungsthese spielt im Kulturmarketing eine 
große Rolle: Dem schlechten Geniegedanken gemäß preist die Kulturin-
dustrie Kunst hier als ein Ausfluss einer subjektiven Naturgabe an, und 
entsprechend erweist sich jemand besonders dann als begnadete Künst-
lerin, wenn alles, was sie anfasst, zu Kunst wird. Von dieser Reklame-
funktion abgesehen, ist dieser Aspekt der Entgrenzungsthese jedoch the-
oretisch belanglos.

Ein zweiter Aspekt der Entgrenzungsthese zielt auf Werkformen seit 
den 1960er Jahren, welche nicht recht in die herkömmlichen Klassifikati-
onen passen wollen: Etwa Aktionen wie I like America and America likes 
me von Josef Beuys, die zwischen einer theatralen Aufführung, einer Pro-
testhandlung und einem tableau vivant oder einer lebendigen Skulptur 
changieren; Assemblagen und Installationen, wie etwa der Earth Room 
von Walter de Maria oder Le plein von Arman, welche Aspekte des Rea-
dy-made, der modernen Skulptur und dem Bühnenbild verbinden; die 
Video-Installationen von Bruce Naumann oder die Klanginstallationen 
von Max Neuhaus. Eine Tendenz der Auflösung der Gattungsgrenzen 
besteht dann einfach darin, dass die Grenzbereiche zwischen den her-
kömmlichen Gattungen besetzt werden, die vormals unbetreten blieben 
oder zumindest nicht mit Kunstanspruch bespielt werden konnten. Auch 
das führt jedoch nicht zu einer Auflösung der Gattungen, sondern es wer-
den neue Gattungen im Übergangsbereich zwischen den bereits beste-
henden geschaffen.

Eine dritte Auffassung der Entgrenzung geht über diese Einteilungs-
fragen hinaus und behauptet, dass die tradierten Gattungen durch die 

DIE VERSCHRÄNKUNG DER KÜNSTE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


164

Entwicklungen seit den 1960er Jahren ihre normative Bedeutung ver-
loren hätten. Diese radikalere Variante der Entgrenzungsthese wird uns 
im Folgenden vorrangig interessieren. Die Entgrenzungstendenzen wer-
den dabei, mehr oder weniger explizit, als Befreiung der Kunst aus ihrer 
vormaligen Begrenztheit verstanden. Dahinter steckt die Idee, dass die 
Kunstgattungen dem künstlerischen Schaffen gewisse Normen vorschrie-
ben, die ein Werk zu erfüllen hatte, um als Exemplar seiner Gattung zu 
gelten. Im System der Gattungen kann etwas nur dann Kunst sein, wenn 
es die Normen jener Untergattung erfüllt, als die es den Kunstcharakter 
zu verwirklichen sucht: Etwas ist Kunst, weil es den Normen der Mu-
sik, der Malerei, der Skulptur oder Literatur genügt. Indem die Kunst 
die Gattungsgrenzen einreißt, so der Gedanke, befreit sie sich von sol-
cher Normierung. Die generische, entgrenzte Kunst ist sodann unmittel-
bar auf das ästhetische Urteil oder die ästhetische Erfahrung bezogen, 
der sie alleine genügen muss: Sie ist die Auflehnung der Kunst gegen ihre 
kunstinterne Heteronomisierung durch Gattungsnormen.

Allein vor diesem Verständnis der Entgrenzungsthese wird klar, wes-
halb der Begriff der Musik als solcher vielen Künstlerinnen und Theore-
tikerinnen zum Problem wurde.216 Wenn es stimmt, dass die Untergattun-
gen der Kunst gewisse Normen implizieren, dann hieße das Festhalten an 
der Kategorie des Musikalischen, dass man die Werke der Gegenwarts-
kunst, statt sie ästhetisch zu beurteilen, einem überkommenen Maßstab 
unterwirft. Das Provinzielle, das vielen Musikkritiken in der Tagespres-
se eignet, scheint diesen Verdacht zu bestätigen: Wenn etwa die Inbrunst 
einer Sängerin oder die Präzision einer Dirigentin, wenn die farbenrei-
che Instrumentation und die kurzweilige Dramaturgie eines neuen Werks 
gelobt wird, dann werden unhinterfragt kunstkritische Maßstäbe ange-
setzt, die vielen Werken der zeitgenössischen Kunst gänzlich unangemes-
sen sind. Der altmodische Begriff der Musikalität zeigt diese Schieflage 
an: Er meint so etwas wie die Fähigkeit, Melodien zu beseelen, dynami-
sche Verläufe ausgewogen und fasslich zu artikulieren. Viele Werke der 
Gegenwartsmusik legen es in diesem Sinne geradezu darauf an, unmu-
sikalisch zu sein.

Dieser Vorwurf, Musik auf ein überkommenes Ideal des Musikali-
schen festzunageln, kann aber der avancierten Musikkritik nicht ge-
macht werden. Sie ist so tiefgreifend von der Skepsis gegen die tradier-
ten Kriterien geprägt, dass sie oftmals bis zur genauen Umkehrung der 
hergebrachten Kriterien führt – nicht selten werden Werke gerade dafür 
geschätzt, dass sie ihre Unfasslichkeit und Gefühlsleere, ihre Unausge-
wogenheit oder Monotonie ins Extreme steigern.

216	Vgl. Peter Osborne, The Terminology is in Crisis: Postconceptual Art and 
New Music, in: The Postconceptual Condition: Critical Essays, London 
2017, 157–170.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


165

Auf einer tieferliegenden Ebene hingegen trifft das Bedenken gegen die 
Gattungsnormen durchaus einen Punkt: Der Begriff der Musik ist un-
trennbar mit der Idee verbunden, Kunst als zeitlich artikuliertes Klang-
geschehen zu realisieren. Musik lässt sich nicht gänzlich vom Gedanken 
eines Klangverlaufs trennen, der ausgestaltet wird.217

Gegen dieses zeitliche Implikat des Musikbegriffs hat sich, wie wir 
schon gesehen haben, seit den 1960er Jahren der Begriff der Klangkunst 
oder sound art als Gegenbegriff zur Musik etabliert. Klangkunst ist zwar, 
wie die Musik, eine Kunst, die mit hörbaren Erscheinungen arbeitet. 
Aber anders als Musik versteht sie sich nicht vorrangig als eine Gestal-
tung von Klangverläufen, die man im Konzert oder als Aufnahme rezi-
piert. Statische Klangtexturen oder akustische Prozesse, die sich ohne 
emphatischen Beginn und Schluss über lange Zeit hinziehen oder im 
Loop präsentiert werden; räumliche Installationen von Lautsprechern 
oder anderen Klangerzeugern, deren Produkte die akustischen Eigen-
schaften ihrer Umgebung miteinbeziehen; interaktive Dispositive, die 
auf die Haltungen, Äußerungen oder Bewegungen der Zuhörerinnen re-
agieren, die sich in ihnen bewegen – dies sind einige Formate, welche ty-
pischerweise unter der Bezeichnung der Klangkunst und in bewusster 
Abgrenzung zur Musik produziert werden. In ihnen wird, einem verbrei-
teten Verständnis zufolge, Klang nicht als Zeitgestalt, sondern als Raum-
phänomen bearbeitet.218

Diese Abgrenzung ist jedoch so problematisch wie der Begriff der 
Klangkunst selbst, mittlerweile wird er denn auch von vielen Künstlern 
dieses Bereichs abgelehnt.219 Denn zum einen können die oben genann-
ten Formate ja durchaus als musikalische Arbeiten verstanden werden, 
insofern auch hier zeitliche Klangverläufe – meist Moment- oder Pro-
zessformen – gestaltet werden.220 Und wenn zum andern die Entgren-
zungstendenz der 1960er Jahre, auf welche der Diskurs der Klangkunst 
zurückgeht, darin motiviert war, die impliziten Normen der tradierten 

217	Bekanntlich hatte auch Adorno große Schwierigkeiten, musikalische Zeitge-
staltungen ernst zu nehmen, welche jegliche zielgerichtete, voranschreitende 
Zeitlichkeit aufzuheben versuchten, um in sich kreisende, richtungslose oder 
statische Zeitverläufe zu komponieren. In solchen Verräumlichungen der 
musikalischen Zeit vernahm Adorno eine Selbstaufgabe der Musik, eine fal-
sche Angleichung oder Pseudomorphose an andere Kunstformen. Vgl. Theo-
dor W. Adorno, Versuch über Wagner, in: Die musikalischen Monographien 
(Gesammelte Schriften, 13), Frankfurt am Main 2017, 8–148, hier: 629.

218	Vgl. Cox 2018 (wie Anm. 21), 111–138. Allgemein zur Klangkunst: Sanne 
Krogh Groth und Holger Schulze (Hg.), The Bloomsbury handbook of 
sound art, New York 2020. 

219	Vgl. die Ausgabe »Wer ist Klangkunst?«, Positionen 129, 8/2019.
220	Dass diese Unterscheidung von Raum- und Zeitkünsten problematisch ist, 

zeigt Rebentisch 2003 (wie Anm. 72), 223–28.

DIE VERSCHRÄNKUNG DER KÜNSTE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


166

Kunstgattungen zurückzuweisen, um ein Feld der Kunst ohne innere Un-
terteilungen zu erschaffen, dann stehen sowohl die implizite Fixierung 
aufs Räumliche wie die Festlegung auf das Klangliche, die der Begriff 
der Klangkunst suggeriert, im Widerspruch zu jener Tendenz, der ihre 
Praktiken entspringen. Der Witz einer Installation, wie etwa Susan Phi-
lipsz’ Part File Score, liegt ja gerade darin, räumliche, bildliche und mu-
sikalische Mittel ineinander spielen zu lassen. Die große Bedeutung, die 
der zeitlichen Ausgestaltung der Klänge, wie der nicht-klanglichen Mittel 
in dieser Arbeit zukommt, wird mit dem Ausdruck Klangkunst gänzlich 
verfehlt. Diese Schieflage ist wohl allgemein anzutreffen. Wenn sich die 
Klangkunst ganz auf die Arbeit am Erklingenden konzentriert, so unter-
scheidet sie sich nicht von der musikalischen Arbeit; bezieht sie jedoch 
andere, nicht-klangliche Mittel mit ein, so verfehlt der Ausdruck gerade 
das, um was es in solchen Arbeiten geht.

Reflexion

Doch unabhängig von diesen Namensstreitereien stellt sich die Frage, ob 
die normative Version der Entgrenzungsthese überhaupt eine überzeu-
gende Deutung der jüngeren Kunstgeschichte darstellt. Wie gesehen geht 
sie erstens davon aus, dass die Untergattungen der Kunst mit normativen 
Setzungen verbunden waren, die sich im Verlauf des 20. Jahrhunderts 
immer stärker als heteronome Begrenzungen des Kunstschaffens erwie-
sen. Und zweitens seien diese Eingrenzungen durch Werke aufgebrochen 
worden, welche die Grenzbereiche zwischen den tradierten Gattungen 
besetzten und sich so den jeweiligen Normen entzogen.

Diese Deutung ist offensichtlich eine Verallgemeinerung jenes Streits 
um das Verhältnis von Malerei und Skulptur, der zwischen den ameri-
kanischen Kritikern Clement Greenberg und Michael Fried, und den 
Künstlern der Minimal Art – besonders Donald Judd und Robert Mor-
ris – und später der Konzeptkunst – insbesondere Joseph Kosuth – im 
Verlaufe der 1960er Jahre geführt wurde.221 Um die Einsätze dieser Dis-
kussion überdie Entgrenzung der Kunst und ihre Implikationen für den 
Musikbegriff zu verstehen, ist es deshalb unvermeidbar, sich diese Debat-
ten um die bildenden Künste nochmals zu vergegenwärtigen.

Bekanntlich legte Greenberg in »Modernist Painting«222 eine Deutung 
der Malereigeschichte von Eduard Manet bis Piet Mondrian vor, welche 
diese Entwicklung als eine fortschreitende Selbstkritik und Selbstverge-
wisserung der malerischen Mittel darstellte. Die moderne Malerei sei 

221	Vgl. die Darstellung dieser Debatten in Rebentisch 2003 (wie Anm. 72).
222	Clement Greenberg, Modernist Painting, in: Richard Kostelanetz (Hg.), Es­

thetics contemporary, Buffalo 1978, 198–206.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


167

– im Zuge der modernen Rationalisierungstendenz – als eine Bewegung 
der Reflexion zu deuten, in der die Werke ihre eigenen Mittel themati-
sieren und dadurch jene Minimalbedingungen immer deutlicher heraus-
arbeiten, auf welche die malerische Herstellung eines pikturalen Sinn-
zusammenhangs nicht verzichten kann. Die Flachheit der Leinwand, die 
Eigenschaften von Pigment und Farbauftrag, die Begrenzung durch Rah-
men und Umriss erweisen sich, Greenberg zufolge, als solche Minimal-
bedingungen malerischen Zusammenhangs. Diese immanente Kritik der 
malerischen Mittel ist keine theoretische Reflexion: Es geht nicht darum, 
eine begriff‌liche Wesensbestimmung der Malerei zu erarbeiten, die dann 
zur Norm der künstlerischen Arbeit erhoben wird. Die Reflexion voll-
zieht sich vielmehr in den Werken unter der Maßgabe des ästhetischen 
Urteils. Greenbergs Frage lautet immer: Auf welche Hilfsmittel der ma-
lerischen Sinnbildung – wie Tiefenwirkung, Perspektivkonstruktion, Ge-
genständlichkeit – kann ein Bild verzichten, ohne auseinanderzufallen? 
Wie weit lassen sich die malerischen Mittel reduzieren, ohne den ästhe-
tischen Schein eines visuellen Zusammenhangs, einer bildlichen Kohä-
renz, einer pikturalen Artikulation von Sinn zu verlieren? Der Prüfstein 
solcher Selbstkritik ist das ästhetische Urteil, das die Spannung der mate-
rialen Formen bezeugt. Ein Werk scheitert oder geht in der Reduktion zu 
weit, wenn diese innere Gespanntheit, die ja künstlerische Artikulation 
überhaupt ausmacht, verschwindet und die Materialien in ein gleichgül-
tiges, scheinloses Nebeneinander herabfallen und so zu bloßen, zufälli-
gen Objekten verkommen, die an der Wand hängen. Ob solche Integrati-
on gelingt oder nicht, ob sich der Schein des pikturalen Zusammenhangs 
einstellt oder nicht, ob die Form der Anordnung das angeordnete Ma-
terial unter Spannung setzt – dies ist die Frage des ästhetischen Urteils, 
dem sich die malerischen Reduktionsversuche der Moderne aussetzen. 
Es habe sich herausgestellt, so Greenberg, dass solcher Zusammenhang 
mit geringsten Mitteln oftmals gerade dadurch suggeriert werden kön-
ne, dass die malerische Form ihr Material – die unbemalte Leinwand, 
der sichtbare Farbauftrag, die Begrenzung durch Rahmen und Umriss 
– offen hervortreten lasse, statt sie kunstvoll zu verbergen. Daraus lässt 
sich aber, wie Greenberg betont, keine Norm für künftiges Schaffen ab-
leiten.223

Diese immanente Reflexionsbewegung, die Greenberg aus der mo-
dernen Malereigeschichte herausliest, vollziehe sich nun in ständiger 

223	»There have been some further constructions of what I wrote that go over 
into preposterousness: That I regard flatness and the inclosing of flatness 
not just as the limiting conditions of pictorial art, but as criteria of aesthetic 
quality in pictorial art; that the further a work advances the self-definition 
of an art, the better that work is bound to be. The philosopher or art histori-
an who can envision me – or anyone at all – arriving at aesthetic judgments 

DIE VERSCHRÄNKUNG DER KÜNSTE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


168

Auseinandersetzung mit der Skulptur als der Kunst drei-dimensiona-
ler Objekte: Die Malerei prüft die Grenzen ihrer zwei-dimensionalen 
Sinnbildungsfähigkeiten, indem sie sich an den skulpturalen Mitteln 
abarbeitet, sich ihnen annähert, wie bei David oder den Kubisten, oder 
sie radikal zurückweist, wie bei Manet oder Mondrian. Das Verhält-
nis zwischen diesen beiden Künsten wird somit weder als Unterord-
nung noch als Vorbild/Nachbild verstanden, sondern als Reflexion ge-
dacht: Die Malerei bestimmt sich über ihr anderes; die Skulptur. Das 
geschieht, indem sie sich einerseits von diesem anderen abgrenzt – Ma-
lerei ist, was die Skulptur nicht ist: unter anderem flach – und zugleich 
dieses andere als für sich selbst konstitutiv erkennt; Malerei ist in ihrer 
Tiefenwirkung (etwa dem Grund/Figur-Verhältnis) skulpturhaft. Der 
malerische Zusammenhang, den die moderne Malerei an seine Grenzen 
treibt, besteht in dieser Hinsicht gerade darin, den Widerspruch zwi-
schen dem Skulpturalen der Malerei – der Tiefenillusion – und ihrer 
nicht-skulpturalen Bedingung – ihrer Flächigkeit – immer wieder neu 
auszutragen. Die Künste stehen so zueinander in einem Reflexionsver-
hältnis. Reflexion bedeutet hier im Sinne Hegels die Selbstbestimmung 
einer Sache, die durch ihr anderes – ihre Selbstnegation – vermittelt ist. 
Dieses Reflexionsverhältnis zwischen Malerei und Skulptur würde, so 
ließe sich Greenbergs Gedanke umformulieren, im kritischen Prozess 
der modernen Malerei ausgetragen, expliziert oder herausgearbeitet. 
Die moderne Reflexionsbewegung der Kunst ist insofern die reflexi-
ve Auseinandersetzung zwischen den Künsten, die ihr Wesen – was sie 
sind – durch Angleichung und Abgrenzung zu ihrem Anderen fortlau-
fend neu bestimmen.

Die zentrale Bedeutung, die Greenberg dem Spannungsverhältnis von 
Flächigkeit und Tiefenwirkung in der modernen Malerei zuschreibt, er-
klärt sich nur mit Blick auf dieses Reflexionsverhältnis zwischen Skulp-
tur und Malerei; außerhalb dieser Auseinandersetzung wäre sie sinnlos. 
So wäre die Kategorie der Flächigkeit etwa für die Konfrontation von 
Malerei und Photographie – welche für die moderne Malerei ja mindes-
tens so prägend ist – völlig irrelevant, während sich etwa das Verhältnis 
von Malerei und Literatur nicht ohne den Begriff der Gleichzeitigkeit 
beschreiben ließe. Weit entfernt, eine vollständige Wesensbestimmung 
der Malerei zu liefern, handelt es sich bei Greenbergs Text um eine In-
terpretation der Malereigeschichte unter dem Fluchtpunkt jenes Ver-
hältnisses von Plastik und Tafelbild: Eine Zuspitzung, welche die Dring-
lichkeit und Stringenz der abstrakten Malerei gegen jene verteidigt, die 
in ihr nichts als Provokation, einen bloßen Bruch mit der Vergangen-
heit erblicken.

in this way reads shockingly more into himself or herself than into my ar-
ticle.«, ebd. 205–6.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


169

Daniel Feige hat jüngst das Verhältnis der zeitgenössischen Musik zu 
den anderen Künsten in einer ganz ähnlichen Weise gedeutet.224 Die Fra-
ge der Gültigkeit und Reichweite des Musikbegriffs hat die Debatten der 
Neuen Musik in den letzten Jahren stark geprägt: Jennifer Walshe, Jo-
hannes Kreidler, Marko Ciciliani, Seth Kim-Cohen oder Peter Ablinger 
sind nur einige der zahlreichen Komponistinnen, die entweder für eine 
Erweiterung des Musik- oder Kompositionsbegriffs über die Grenzen des 
Klanglichen hinaus oder gar für eine Ablösung dieses Begriffs zugunsten 
neuer Kategorien oder Disziplinen warben. In Anbetracht dieser Inter-
ventionen schlägt Feige vor, in der Fragwürdigkeit des Verhältnisses der 
Musik zu den anderen Künsten, also gerade in der Unabgesichertheit ih-
rer Gattungsgrenzen, das Spezifische der Gattung der Neuen Musik zu 
erkennen. In der Neuen Musik würde »ihr Aushandlungscharakter im 
Sinne der Öffnung der Künste gegeneinander thematisch.«225 Das Eige-
ne, das Wesen der Neuen Musik besteht dann nicht in einer Menge von 
Invarianten, sondern in der Kontinuität dieses Aushandlungsgeschehens, 
des Streits um ihre Gattungsgrenzen. Das Wesen der Musik, so die Über-
legung, existiert nicht vor oder jenseits dieses Aushandlungsgeschehens, 
sondern die Neue Musik wird dadurch zu dem, was sie ist, dass sie fort-
während infrage stellt, was sie sei und was sie nicht sei. Der Vorschlag 
Feiges besteht somit darin, die Debatte um den Musikbegriff auf eine 
Metaebene zu heben: Die Geschichte der Reflexion auf die Bestimmung 
des Begriffs der Musik ist die Bestimmung des Begriffs der (Neuen) Mu-
sik. Den Diskutanten der Gegenwartsmusik wird ein solcher Vorschlag 
jedoch unweigerlich als Ausweichmanöver vorkommen: Statt innerhalb 
der Debatte um den Musikbegriff eine Stellung zu verteidigen, verteidigt 
er die Debatte. Zur Rechtsfrage des Musikbegriffs fügt er nichts hinzu. 

Diese Abstinenz ist aber nicht zwingend. Denn Feiges hegelianischer 
Gedanke, dass sich die historische Entwicklung der Musik und ihrer Dis-
kurse als ein fortgesetztes Reflexionsgeschehen deuten lässt, in dessen 
Vollzug das Wesen der Musik herausgearbeitet wird, lässt sich durchaus 
mit einer inhaltlichen Stellung zum Musikbegriff verbinden. Dann näm-
lich, wenn die Geschichte der musikalischen Reflexion als Geschichte ih-
res Materials verstanden wird: Musik ist, was sie in gelungenen Werken 
der Gegenwart geworden ist. Die Reflexion auf das Wesen der Musik ist 
so nicht von der kunstkritischen Beurteilung der Gegenwartsmusik zu 
trennen. Das Recht des Musikbegriffs entscheidet sich in den gegenwär-
tigen Werken. Wenn es sich herausstellt, dass sich mit dem klangbezo-
genen Material der Gegenwart keine gelungenen Werke mehr erarbei-
ten lassen, dann hat der hergebrachte Begriff der Musik tatsächlich seine 

224	Daniel Martin Feige, Zwischen den Künsten, in: Musik & Ästhetik 21/84, 
2017, 14–29.

225	Ebd., 28.

DIE VERSCHRÄNKUNG DER KÜNSTE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


170

Legitimation verloren. Das Wesen der Musik würde sich dann im Rück-
blick als ein Vergangenes und nun Abgeschlossenes begreifen lassen. Dies 
entspricht der Stellung, die etwa Seth Kim-Cohen vertritt.226 Wenn die Er-
weiterung und Verschränkung zwischen den Künsten, die kompositori-
sche Aneignung nicht-musikalischer Verfahren für die Klangorganisation 
und die Übertragung musikalischer Strategien auf nicht-klangliche Er-
scheinungskomplexe zu Werken führt, die musikalisch überzeugen – und 
sei es im Verbund mit Bild, Text, Raumkonfigurationen und Körperbe-
wegungen –, dann hat der Musikbegriff, als unabgeschlossener, ein Recht 
in der Gegenwart. Ein musikalischer Zusammenhang ist aber immer ein 
Zusammenhang des Hörbaren. In diesem Sinne können klassischerweise 
Opern, Musiktheater und Lieder musikalische Zusammenhänge ausbil-
den: Nicht, weil die nicht-klanglichen Mittel in ihnen irrelevant wären, 
sondern weil sie zu Faktoren einer musikalischen Form werden. Sie sind 
der Eigenregelung des Klangs untergeordnet. Das ist natürlich nicht bei 
allen Liedern, Opern und Musiktheatern der Fall – in vielen nimmt die 
Musik eine dienende Rolle ein und ordnet sich etwa ganz der dramati-
schen oder sprachlichen Organisation unter. Die Entscheidung der Fra-
ge, welche Ebene der Organisation eines Werks für die ästhetische Span-
nung die maßgebliche ist, oder ob es als eine Gleichordnung mehrerer 
Ebenen verstanden werden muss, steht im Zentrum der kunstkritischen 
Auseinandersetzung mit dem fraglichen Werk. Wenn es sich herausstellt, 
dass die klangliche Organisation im Wechselspiel der Künste nicht mehr 
zu einem bestimmenden Faktor gemacht werden kann, dann wäre damit 
tatsächlich der Begriff der Musik aufzugeben. Dazu zwei Beispiele: In 
gewissen Performances von Jennifer Walshe, wie etwa The Total Moun­
tain (2014), scheint mir die musikalische Ebene nicht die maßgebliche zu 
sein. Es macht wenig Sinn, dieses Werk primär als musikalischen Zusam-
menhang zu hören, gleichwohl es das Werk einer Komponistin ist. Der 
Sinn der szenischen Arbeit etwa in Stefan Prins’ Mirror Box Extensions 
(2014/15), Steen-Andersens Black Box Music (2012) oder Steven Taka-
sugis Sideshow (2009–15) hingegen entsteht primär aus der Bearbeitung 
der musikalischen Mittel: Die visuellen und choreographischen Faktoren 
sind hier der musikalischen Organisation untergeordnet – wenngleich 
die spezifische Ausgestaltung der Musik ohne diese Faktoren nicht funk-
tionieren würde. Das sind noch keine Aussagen über das Gelingen oder 
Misslingen dieser Werke, sondern darüber, aus welchem Gesichtspunkt 
über diese Frage überhaupt sinnvoll gestritten werden kann. Auf diese 
Weise lässt sich die Idee eines historischen Reflexionsprozesses verteidi-
gen, ohne den Musikbegriff reflexiv auszuhöhlen.

226	Vgl. Kim-Cohen 2009 (wie Anm. 69).

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


171

Auflösung

Bevor wir auf die Herausforderung dergestalt verschränkter Werke ge-
nauer eingehen, soll jedoch die Debatte der bildenden Kunst noch etwas 
weiter verfolgt werden, auf die sich die Kritik des Musikbegriffs impli-
zit stützt. Die oben ausgeführte Lesart von Greenbergs Text unterschei-
det sich von der vorherrschenden Deutung. Sie erblickt in Greenbergs 
Text einen Essenzialismus der Kunstmedien. Greenberg vollziehe eine 
geschichtslose Definition der Kunstgattungen, um deren jeweilige Spe-
zifika zur Norm des ästhetischen Urteils zu erheben. Nichts läge dem 
kantischen Ansatz ferner, auf den sich Greenberg immer wieder bezog. 
Zugleich hat er mit seinem Insistieren auf dem malerischen Problem der 
Flächigkeit einer solchen Fixierung Vorschub geleistet. Die These vom 
Medienessenzialismus hat jedenfalls die Debatte um die Entgrenzung der 
Künste von Beginn an geprägt. So auch die Kontroverse um die Minimal 
Art, die von Michael Fried und Donald Judd geführt wurde. Frieds Kri-
tik der Minimal Art zielt im Wesentlichen auf die Scheinlosigkeit, die li­
teralness, jener »spezifischen Objekte«, die Judd produzierte und kunst-
theoretisch verteidigt.227 Beide Seiten dieses Streits sind sich darin einig, 
dass diese auf geometrische Grundformen reduzierten Objekte jeglicher 
innerer Artikulation entbehren: Objekte wie der spiegelnde Blechkubus 
Untitled, 1968 (MoMA, New York) haben keine Teile, die sie in einen ge-
spannten Zusammenhang bringen, sondern präsentieren fraglos identi-
fizierbare Blöcke, die keiner Interpretation bedürfen. Sie scheinen nichts 
anderes zu sein als das, was sie sind.228 Diese Scheinlosigkeit werfe die 
Betrachterinnen, so Frieds Eindruck, auf sich selbst und ihre Situation 
zurück: Was immer man als den Gehalt dieser Werke erfährt, ist nicht 
in den materialen Formen der Werke artikuliert, sondern wird von den 
betrachtenden Subjekten an diese herangetragen. Weil das Werk nichts 
anderes als die fraglose Faktizität einer identifizierten Form anbietet, 
wird es zum leeren Anlass einer Selbsterfahrung; statt die Betrachterin 
durch eine überzeugende Artikulation des Sichtbaren aus ihrer norma-
len Selbstzentriertheit herauszureißen, affirmiert das Werk deren Selbst-
bespiegelung in einem ungewöhnlichen und deshalb interessanten, aber 
letztlich gleichgültigen Objekt.229

Diese Selbstbespiegelung der Betrachterin in ihrer Situation kann sich 
als ästhetische Erfahrung ausgeben, weil in gewisser Weise auch hier der 

227	Vgl. Michael Fried, Art and objecthood, in: Art and objecthood: essays and 
reviews, Chicago 1998, 148–172; Bruce Glaser, Questions to Stella and 
Judd, in: Gregory Battcock (Hg.), Minimal art: a critical anthology, Berke-
ley 1995, 148–164.

228	Donald Judd, Specific Objects, in: Complete Writings 1959–1975, New 
York 1975, 181–189.

229	Darauf zielt Frieds Gegensatz von conviction und interest, Fried 1998, 165.

DIE VERSCHRÄNKUNG DER KÜNSTE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


172

deutende Umgang mit solchen Objekten zu keinem Abschluss kommt. 
Diese für ästhetische Objekte charakteristische Bedeutungsoffenheit und 
ihre entsprechende unendliche Deutbarkeit ist in den Augen Frieds je-
doch völlig leer:

It is inexhaustible, however, not because of any fullness – that is he in-
exhaustibility of art – but because there is nothing there to exhaust. It 
is endless the way a road might be, if it were circular, for example.230

In der Sprache Hegels könnte Fried von einer schlechten Unendlich-
keit der Reflexion sprechen: Die endlose Auseinandersetzung mit dem 
scheinlosen Block führt zu keiner Vertiefung des Sinns, sie reichert das 
Verständnis des Werks nicht unendlich an, sie verdichtet sich nicht zu 
einer Interpretation seiner Formen. Unendlich oszilliert die Erfahrung 
vielmehr zwischen der Sinnlosigkeit des fraglosen Kubus und der will-
kürlichen Sinnprojektion des situierten Subjekts, zwischen dem Versuch, 
subjektive Erlebnisse als Bedeutungen auf seine glatte Oberfläche zu wer-
fen und der Enttäuschung, dass diese gleichgültig wieder von ihm abpral-
len. Die Unendlichkeit des Erlebnisses ist keine ästhetische Erfahrung; 
seine Reflexion bricht die Subjektivität nicht auf, um es etwas anderes 
als sich selbst – nämlich, was im Werk artikuliert ist – erfahren zu las-
sen. Das Werk bestätigt das Subjekt vielmehr in der unendlichen Selbst-
bespiegelung seines Alltagsnarzissmus.231

Diese These ist es, die Fried zentral mit einer Kritik an jener Entgren-
zung der Kunstgattungen verbindet, welche die Vertreter der Minimal 
Art proklamieren. Fried führt sie, etwas unglücklich, mit dem Begriff des 
Theatralen eng. Indem die Minimal Art behaupte, weder Skulptur noch 
Malerei zu sein, versuche sie sich in Wahrheit dem kunstkritischen Ur-
teil zu entziehen. »The concepts of quality and value […] are meaning-
ful, or wholly meaningful, only within the individual arts. What lies be
tween the arts is theater.«232

Diese Aussage ist in vielerlei Hinsicht problematisch, und zurecht hat 
sich die Kritik an den Gattungsnormen immer wieder auf sie bezogen. 
Sie ist schon deshalb problematisch, weil sie das ästhetische Urteil fälsch-
licherweise als Qualitätsprüfung oder Wertzuschreibung darstellt, und 
sie ist darüber hinaus problematisch, weil sie suggeriert, das Theater – in 
Wahrheit eine altehrwürdige Gattung – sei nichts als der Inbegriff kunst-
fremder Selbstbespiegelung des Publikums.

230	Ebd. 166. 
231	So interpretiere ich den Schlusssatz: »We are all literalists most or all of our 

lives. Presentness is grace.« Ebd. 168. »Presentness« steht in Frieds Text für 
die Erfahrung einer unausgeschöpften Sinnfülle, zu der die Momente eines 
Werks zusammenschießen. Sie steht im Gegensatz zur »presence«, die das 
bloße Dasein der undeutbaren Objekte der Minimal Art bezeichnet.

232	Ebd. 164.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


173

Hinter der gänzlich irreführenden Formulierung steckt jedoch eine 
bedenkenswerte Überlegung. Sie setzt an der Idee an, dass Kunstwerke 
Zusammenhänge artikulieren und dass sich dieses Artikulationsgesche-
hen in den verschiedenen Künsten ganz unterschiedlicher Mittel bedient. 
In diesem Sinn artikuliert ein Stillleben einen malerischen Zusammen-
hang, eine elektronische Komposition einen musikalischen Zusammen-
hang und ein Standbild einen skulpturalen Zusammenhang. Dass eine 
solche Artikulation misslingt, dass der Zusammenhang nicht zustande 
kommt, das Werk keine Spannung aufweist und auseinanderfällt, heißt 
daher in unterschiedlichen Gattungen gänzlich verschiedenes. Es kann 
in gewissen Fällen etwa bedeuten, dass ein pikturaler Kontrast fade er-
scheint, dass ein Schlussteil wie angefügt klingt oder dass eine suggerierte 
Bewegung gehemmt wirkt. Im Falle der höchst reduzierten Malerei der 
Nachkriegszeit ist, in Greenbergs Lesart, der erscheinende Zusammen-
hang eines Gemäldes darauf reduziert, dass es überhaupt noch als Bild 
wahrgenommen werden kann, also ob es noch so etwas wie ein sinnvol-
les Verhältnis von Bildelementen suggeriert, ob in ihnen noch irgendwie 
etwas anderes vernommen werden kann als ihre bloße Faktizität. Ein 
solches Bild scheitert, wenn das verwendete Material nur mehr als schie-
res Nebeneinander im Raum erscheint: Und in diesem Sinne nicht mehr 
als Malerei, sondern als bloßes Objekt wahrgenommen wird.

Fried sieht nun in der Entgrenzung der Künste eine Rhetorik am Werk, 
die darüber hinwegtäuschen soll, dass die minimalistischen Skulpturen 
die Sinnlosigkeit ihrer simplen Formen als Sinntiefe anpreisen. In Wahr-
heit scheiterten sie – und zwar mit Absicht – sowohl unter malerischen 
wie unter skulpturalen Gesichtspunkten daran, irgendeinen deutbaren 
Zusammenhang herzustellen. Dies ist der Grund, weshalb Fried in der 
Zurückweisung der Kunstgattungen eine Affirmation des Nicht-Künst-
lerischen, eine Form der Anti-Kunst erblickt: Die Besetzung des Grenz-
bereichs zwischen den Künsten ist der Versuch der Kunst, sich dem äs-
thetischen Urteil zu entziehen.

Im Hinblick auf die kunstgeschichtlichen Entwicklungen seit den 
1960er Jahren, die unter den Begriffen der Performance, Installation 
und Konzeptkunst diskutiert und allesamt im Horizont einer Auflösung 
der klassischen Gattungsunterschiede gedeutet wurden, ließe sich Frieds 
Punkt folgendermaßen verallgemeinern: Die Auflösung der Gattungs-
unterschiede geht mit einer Abwendung vom ästhetischen Schein einher 
und ist daher eine Absage an die Idee künstlerischer Artikulation von 
Sinn überhaupt. Als entgrenzte geht Kunst in die leere Selbstbespiege-
lung der Betrachter in interessanten Situationen über.

DIE VERSCHRÄNKUNG DER KÜNSTE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


174

Verschränkung

Diese These steht vor zwei grundsätzlichen Problemen. Erstens ist es 
durchaus fraglich, ob sich die Werke der Minimal Art tatsächlich so radi-
kal der internen Differenzierung der Kunst entziehen. Und zweitens lässt 
sich bezweifeln, dass die Verschränkung von Kunstmedien mit der Auf-
hebung von ästhetischem Zusammenhang einher gehen muss.

Das erste Problem ist eigentlich trivial: Bei den minimalistischen Blö-
cken handelt es sich um Formen abstrakter Plastik. Im Rückblick erweist 
es sich als eine Merkwürdigkeit der Diskursgeschichte, dass diese Wer-
ke – wie auch die späteren Interventionen der Konzeptkunst – immer 
vor dem Hintergrund der Malereigeschichte debattiert wurden. Nur vor 
diesem Hintergrund erscheinen sie als eine Grenzüberschreitung. Auch 
viele installative Arbeiten, in denen eine begehbare Umgebung ausge-
staltet wird, können relativ umstandslos als Fortschreibungen und Um-
bildungen jenes immer schon übergangsreichen Felds zwischen Skulp-
tur und Architektur, Bühnenbild und Gartenkunst verstanden werden. 
Bei den beiden letztgenannten hieße das gewiss, dass eine traditioneller-
weise geringgeschätzte Gattung eine Aufwertung erfährt – die Idee der 
Gattungsunterschiede selbst würde dadurch jedoch nicht berührt. Rosa-
lind Krauss hat dieses Feld der erweiterten Skulptur abgesteckt, das von 
den Polen Landschaft und Architektur aufgespannt wird und neben der 
Skulptur Formen der Umgebungsmarkierung (marked site), der Raum-
repräsentation (axiomatic structures) und der Umgebungskonstruktion 
(constructed site) umschließt.233 Die Idee eines solchen Feldes lässt sich 
durchaus mit dem Gattungsbegriff verbinden: Die Gattung der dreidi-
mensionalen Raumkünste ließe sich dann anhand der angeführten Ka-
tegorien intern ausdifferenzieren.

Eine ähnliche Ausarbeitung wäre für die Kategorie der zweidimensi-
onalen Bildkünste möglich, welche die unbewegten Formen der Photo-
graphie und Malerei und die bewegten Formen des Stummfilms umfass-
te; entsprechend ließe sich von den Künsten, die Klangerscheinungen 
bearbeiten, wie von den choreographischen und sprachlichen Künsten 
jeweils ein Feld aufspannen, das sich durch interne Differenzen ordnen 
lässt. Daraus ergäbe sich eine Vielzahl von Kunstmedien (Dreidimensio-
nalität, Zweidimensionalität, Klang, Leib, Sprache) mit ihren jeweiligen 
Feldern. Eine solche Einteilung der medialen Felder der Kunst würde es 

233	Krauss glaubt freilich in dieser Situation einen radikalen Bruch mit der mo-
dernen Kunst erkennen zu müssen, die auf der Reinheit der Kunstformen 
bestünde. Aus ihren Darlegungen erschließt sich das nicht. Die jeweiligen 
Arbeiten von Smithson, Morris oder Ayrock können durchaus im moder-
nistischen Sinne als Reduktionsprodukte gelesen werden, in denen das Ma-
terial der Raumkünste reflektiert wird. Krauss 1979 (wie Anm. 71). 

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


175

erlauben, verschiedene Werktypen zu unterscheiden und zu benennen. 
Käme eine ganz neue Kunstform auf, so müsste man eine neue Eintei-
lung oder gar eine neue Gattung hinzufügen, und gewiss ist für eine sol-
che klassifikatorische Arbeit ein erheblicher empirischer Aufwand und 
einige begriff‌liche Phantasie nötig. Die prinzipielle Möglichkeit, solche 
Kunstgattungen deskriptiv zu unterscheiden, wird jedoch durch die Ent-
wicklungen der künstlerischen Praktiken nicht verstellt.

Der Streit um die Entgrenzung der Künste dreht sich aber, wie gese-
hen, in Wahrheit nicht um die Möglichkeit oder Unmöglichkeit einer sol-
chen deskriptiven Einteilung der Kunstformen. Was auf dem Spiel steht, 
ist die normative Dimension dieser Gattungen. Sie hängt an der Mög-
lichkeit künstlerischer Zusammenhangsbildung. Es stellt sich daher die 
zweite Frage, ob sich ästhetischer Zusammenhang tatsächlich, wie dies 
Fried behauptet, nur innerhalb eines medialen Felds einstellen kann. Die 
Geschichte der Kunst spricht dagegen. Sie kennt eine ganze Reihe von 
Werktypen, die sich nicht auf ein mediales Feld beschränken: Das The-
ater, die Oper, das Lied, der Tonfilm, der Tanz zu Musik, die Schriftbil-
der der Malerei, Druckkunst und Karikatur. In all diesen Werkformen 
stellt sich der ästhetische Schein und somit der deutbare Zusammen-
hang des Erscheinungskomplexes im Verhältnis der unterschiedlichen 
Medien ein. Und es wäre äußerst überspannt zu behaupten, es handle 
sich hierbei um vormoderne Kunstformen, die im Zuge der kunstinter-
nen Rationalisierungsbewegung der Moderne verschwunden seien, so-
dass ihre Wiederkehr nun als Zeichen eines postmodernen Bruchs ver-
standen werden müssen. Vielmehr waren diese intermedialen Formen 
wesentliche Triebkräfte der modernen Kunstentwicklung.234 Um nur ein 
Beispiel zu nennen: Das Spannungsverhältnis von Sprache und Musik, 
von Wort und Klang ist für die Entwicklung der freien Atonalität in den 
expressionistischen Werken Schönbergs und Weberns keine Nebensa-
che, sondern ermöglichte eine Erneuerung des musikalischen Materials. 
Der Sinnzusammenhang eines Werks wie dem Pierrot Lunaire ist weder 
ein rein musikalischer noch ein rein sprachlicher. In diesem Werk findet 
eine Reflexion des künstlerischen Materials gerade in der Verschränkung 
dieser beiden Artikulationsformen statt. Angesichts solcher Werke ist es 
unangemessen, die Entwicklung der modernen Kunst auf das Gesche-
hen einer progressiven Entmischung der Künste entlang medialer Diffe-
renzen zu deuten.

Dennoch würde man es sich zu leicht machen, wenn man das Problem, 
das Fried anzeigt, gänzlich vom Tisch wischte. Denn es ist nicht von der 
Hand zu weisen, dass auch in Kunsttypen wie der Oper, der Choreo-
graphie, dem Film, Lied oder Theater die innere Differenz der Artikula-
tionsformen bestehen bleibt. In einer Opernproduktion lassen sich der 

234	Vgl. Rancière 2011 (wie Anm. 73).

DIE VERSCHRÄNKUNG DER KÜNSTE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


176

musikalische, der sprachliche, der szenographische und der choreogra-
phische Zusammenhang getrennt voneinander betrachten. Sie verschmel-
zen nicht zu einem Ganzen, sondern bilden eine Einheit des Unterschie-
denen. Zugleich wird die Oper in der Regel zurecht als eine musikalische 
Gattung aufgefasst, insofern in ihr die musikalische Schicht die formbil-
dende Funktion übernimmt. In anderen Verschränkungsformen, etwa in 
den musik-theatralischen Inszenierungen Christoph Marthalers, kommt 
der Musik eine solche strukturierende Rolle nicht zu.

Die ästhetische Erfahrung solcher verschränkten Kunstformen besteht 
darin, diese verschiedenen Ebenen in ihrer internen Verfasstheit, ihrer 
Eigenregelung, aufzufassen und diese Ebenen aufeinander zu beziehen, 
sei es als verstärkende oder als gegeneinander strebende Faktoren, sei es 
als Unterordnung oder Widerstreit. Die innermusikalischen Relationen 
verschwinden nicht einfach, wenn sie etwa in die Tonspur eines Films 
eingehen, sondern können auch hier einen eigenständigen Zusammen-
hang ausbilden, der zur Eigenlogik der bewegten Bilder ins Verhältnis 
gesetzt wird. Der ästhetische Zusammenhang, der sich zwischen den 
musikalischen, bildlichen, sprachlichen und räumlichen Artikulations-
ebenen durchaus einstellen kann, ist daher nicht einfach mit diesen Ebe-
nen selbst zu verwechseln und er kann diese auch nicht ersetzen. Ein 
Klang kann zu einem Bildelement, ein Raumvolumen zu einem Satz in 
ein Spannungsverhältnis treten. Aber dieses In-Beziehung-Setzen des Un-
gleichartigen setzt immer schon voraus, dass diese Elemente bereits in 
einem Zusammenhang des Gleichartigen stehen, aus dem sie ihren spe-
zifischen Charakter beziehen. Eine Auffassungsweise hingegen, welche 
diese Ebenen verwischt und sich einbildet, sie würde Klang, Sprache, Bild 
und Körper unmittelbar aufeinander beziehen, ist eigentlich nicht fähig, 
den ästhetischen Zusammenhang zu erfahren: Eine solche unmittelba-
re Rezeptionshaltung wird die Momente des Werks auf das Stimmungs-
mäßige, auf ihren Beitrag zur globalen Atmosphäre reduzieren, in deren 
Erlebnis sie aufgeht, oder sie wird, einem eingeübten Rezeptionsschema 
folgend, die verschiedenen Ebenen automatisch einer dominierenden Ar-
tikulationsebene unterordnen, wie dies für den Tonfilm typisch ist.

Eine solche entdifferenzierte Rezeption intermedialer Kunst schweb-
te wahrscheinlich Michael Fried vor, als er das Schreckbild eines thea
tralen Endes der Kunst evoziert. In ihr führt die Entgrenzung der Küns-
te tatsächlich zum Verschwinden der Erfahrung artikulierten Sinns im 
Einerlei atmosphärischer Erlebnisse. Was so geschliffen würde, sind aber 
nicht die Grenzwälle der alten Gattungen mit ihren verbindlichen Nor-
men. Was in solchen Fällen geopfert wird, ist die Differenziertheit der 
ästhetischen Erfahrung selbst.

Es gibt aber keinen Grund, weshalb die Verschränkung der Küns-
te zwingenderweise zu einer solchen Entdifferenzierung führen sollte. 
Die Gefahr ist zwar real, denn je differenzierter die einzelnen Ebenen 

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


177

verschränkter Werke ausgearbeitet sind, desto schwieriger wird es, sol-
che mediale Vielstimmigkeit nachzuvollziehen. Entsprechend tendieren 
viele intermediale Werke dazu, gewisse Materialschichten zu vereinfa-
chen. Zugleich sind solche Vereinfachungstendenzen nicht nur Kom-
promisse, sondern können aus der Entwicklung des jeweiligen, etwa 
musikalischen, bildlichen oder literarischen Materials heraus motiviert 
sein. In diesem Sinne hat Juliane Rebentisch Adornos Idee einer Ver-
fransung der Künste – auch gegen Adorno – aktualisiert und auf die 
Entwicklungen der Installationskünste seit den 1960er Jahren bezo-
gen.235 Sie zeigt, wie jene Werke, die sich scheinbar den Kunstgattungen 
entziehen, als Antworten auf Problemzusammenhänge etwa des The-
aters, der Musik oder des Films verstanden werden können. Die Ten-
denz zur Verschränkung ungleichartiger Materialschichten liegt dann 
in den Potenzialen, Desideraten und Widersprüchen dieser Schichten 
selbst begründet, oder wie Adorno es umschreibt: »Was die Grenz-
pfähle der Gattungen einreißt, wird bewegt von geschichtlichen Kräf-
ten, die innerhalb der Grenzen aufwachten und schließlich sie über-
fluten.«236

Adorno verweist etwa auf die Tendenz zur Formalisierung der Kom-
positionsverfahren im Serialismus, die bei Stockhausen dazu führen, dass 
dieselben Organisationsprinzipien, mit denen er Tonhöhen, Rhythmen 
und Formteile ordnet, auch auf ganz andere Schichten angewendet wer-
den. Diese Ausweitung hat Stockhausen im Licht-Zyklus ausgereizt. Ein 
anderes Beispiel bietet in derselben Zeit die spärliche Musik Morton 
Feldmans. Sie folgt einer anderen Tendenz des musikalischen Materi-
als, welche die Musik über sich selbst hinaustreibt: Ganz in Greenbergs 
Sinne reduziert Feldman bekanntlich die klangliche Faktur seiner Wer-
ke auf die Minimalbedingung von musikalischem Zusammenhang. Die-
se Musik scheint die Frage zu stellen, wie weit die Musik an sich selbst 
zehren, sich verdünnen und auseinanderziehen kann, ohne den Schein 
eines sich wandelnden Flusses zu vernichten. Die minimal abgewandel-
ten Komplexe, die in Feldmans späten Werken durch lange Pausen von-
einander abgetrennt sind, bewegen sich an der Grenze dessen, was als 

235	Vgl. Theodor W. Adorno, Die Kunst und die Künste, in: Kulturkritik und 
Gesellschaft I (Gesammelte Schriften, 10), Frankfurt am Main 1977, 432–
453; Rebentisch 2003 (wie Anm. 72), 101ff. Der Ausdruck »Verfransung« 
ist eigentlich unglücklich gewählt. Denn er suggeriert ja, dass sich das Pro-
blem der Intermedialität lediglich am Rande einer Kunstform abspielt, wäh-
rend die Teppichmitte – etwa in den Streichquartetten und Klaviersonaten – 
davon unberührt bliebe. Adornos Deutungen der fraglichen Tendenzen legen 
ein anderes Bild nahe: Die Affinitäten und Verschränkungen der Künste ge-
schehen durch die Vertiefung ihrer jeweiligen Materialprobleme: Sie schla-
gen in ihrem Innersten in ihr Anderes um. 

236	Adorno 1977 (wie Anm. 235), 434.

DIE VERSCHRÄNKUNG DER KÜNSTE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


178

musikalische Alteration aufgefasst werden kann. An diesem Punkt kip-
pen das Stillstehen und das reine Fließen der Zeit, Stasis und Prozess in-
einander über. Wenn Feldman immer wieder die Nähe seiner Musik zur 
Malerei Rothkos oder Gustons und den Texten Becketts betonte – und in 
manchen Werken zu installativen Formen verschränkte –, so stellt diese 
Annäherung keine Abwendung von musikalischen Fragen dar, sondern 
ist das Resultat einer Vertiefung der Reflexion auf die historischen Be-
dingungen musikalischen Zusammenhangs.

Diese immanente Tendenz der Künste, sich selbst zu überschreiten, 
liegt in einem Ungenügen der Künste an sich selbst, in ihrer inneren Wi-
dersprüchlichkeit begründet. Die Gefahr des Sinnverlusts, die Fried in 
der Entgrenzung der Künste erblickt, sieht auch Adorno. Nur deutet er 
sie nicht als Ausweichmanöver, sondern als Selbstkritik: In ihr rebel-
liert die einzelne Kunst gegen ihre falsche Selbstgenügsamkeit, gegen 
den Schein des Harmonischen und Sinnvollen, der sich schon alleine 
aus der Beherrschung gewisser musikalischer, malerischer oder literari-
scher Verfahren ergibt. Der Selbstüberstieg der Künste und das Problem 
des Sprachverlust kommen hier zusammen: Wenn die einzelnen Küns-
te ihren Sinn aufs Spiel setzen, indem sie sich mit Ungleichartigem ver-
schränken, so drückt sich darin eine Aversion gegen jegliche Form des 
garantierten, vorgeformten Sinns aus. Denn, wie gesehen, wird Kunst, 
sobald sie Sinn als etwas Gegebenes erscheinen lässt, zu einem Stück 
affirmativer Kultur: Sie paktiert dann mit dem Widersinnigen jener Re-
alität, welche die Kunst noch dort verklärt, wo sie sie im Schein auf-
hebt.237 Hier liegt der Unterschied solchen Selbstüberstiegs zu dem, was 
Adorno als Pseudomorphose kritisiert: Die Pseudomorphose ist die fal-
sche Angleichung einer Kunstgattung an eine andere. Sie zielt darauf, 
die Unfähigkeit einer Kunstform zur immanenten Zusammenhangsbil-
dung zu kaschieren, indem sie sich an Modellen der Sinnbildung einer 
anderen Kunst bedient. Die Verschränkung der Künste zielt gerade um-
gekehrt darauf, den präfabrizierten Sinn, der den einzelnen Künsten 
dank ihrer spezifischen Verfahren gesichert scheint, zu kritisieren und 
sich der Gefahr der Zusammenhangslosigkeit auszusetzen. Der eigen-
tümliche Sinn eines solchermaßen verschränkten Werks ist dann kein 
im Voraus garantierter Zusammenhang, sondern einer, der dieser Ge-
fahr abgerungen ist.

Die Verschränkung ungleichnamiger Materialschichten in den Wer-
ken der Kunst geschieht, nach dieser Lesart, im Horizont des modernen 
Sinnverlusts.238 Das Hadern der Kunst mit den vorgefertigten Model-
len sinnvollen Zusammenhangs hat mit dem Problem zu tun, dass die 
geschichtliche Wirklichkeit überhaupt, in der diese Kunst entsteht, von 

237	Ebd. 450.
238	Ebd. S. 449.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


179

den gegenwärtigen Subjekten nicht als ein offenbarer Sinnzusammen-
hang verstanden werden kann. Eine Musik, die sich mithilfe überliefer-
ter Schemata zu einem sinnvollen Zusammenhang schließt, macht sich 
gegen diese metaphysische Obdachlosigkeit der modernen Menschen 
blind: Moderne Subjekte wissen, dass die tradierten Einheitsvorstellun-
gen der Religion und Metaphysik der vernünftigen Prüfung nicht stand-
halten. Die Verschränkung der Künste ist nicht der Versuch, die Künste 
zu einem einheitlichen Sinnzusammenhang zusammenschießen zu las-
sen, wie das vielleicht die Rede vom Gesamtkunstwerk suggeriert. Viel-
mehr zielt sie darauf, die Tendenz zur Vereinheitlichung, die in den ein-
zelnen Künsten wirksam ist, zu durchkreuzen, um so zur Artikulation 
eines Sinnganzen zu gelangen, das seine interne Heterogenität und Wi-
dersprüchlichkeit nicht überspielt und verdeckt, sondern sich als ein Zu-
sammenhang des Ungleichnamigen präsentiert.

Mit dieser letzten Wendung des Problems des Verhältnisses von Mu-
sik und Kunst überhaupt kommt ein Gedanke ins Spiel, der in den ge-
genwärtigen Debatten um die Erweiterung des Musikbegriffs eine zen-
trale Rolle spielt. Er betrifft die Frage eines gemeinsamen Gehalts, der 
die ungleichnamigen Formen der Kunst verbindet. In den gegenwär-
tigen Diskussionen um die Kunstmusik wird er oft mit dem Verlan-
gen nach Welthaltigkeit, Wirklichkeitsnähe oder Diesseitigkeit verbun-
den.239 Konkret soll eine Nähe der Kunst zur Realität dadurch zustande 
kommen, dass sich Musik mit anderen Kunstformen verbindet: Die ein-
zelne Kunst kämpft gegen ihre distanzierte Stellung zur sozialen Wirk-
lichkeit an, die sie als Kunst in gewissem Sinne unweigerlich einnimmt, 
indem sie zu den Mitteln der anderen Künste greift. Die Verschränkung 
der Künste ist so mit dem Versprechen verknüpft, der Sache, um die es 
der Kunst letztlich geht, näher zu kommen, als es den einzelnen Küns-
te mit ihren eigengesetzlichen Zusammenhängen je gelänge. Die Künste 
bezögen also ihren Gehalt nicht aus sich selbst, aber auch nicht durch 
irgendeinen unmittelbaren Bezug auf die Dinge der Lebenswelt, die ja 
in der Kunst sogleich zu etwas anderem werden. Vielmehr wäre der se-
mantische Gehalt einer jeden einzelnen Kunst erst durch die anderen 
Künste vermittelt. Für die Musik ist diese These recht plausibel: Die se-
mantischen Analysen, welche die jüngere Musikwissenschaft unter den 
Schlagwörtern der Tropen, Topics und Gesten der Musik untersucht, 
führen in den meisten Fällen auf intermediale Konfigurationen, aus de-
nen die musikalischen Motive, Effekte und Stile ihre semantischen Kon-
notationen beziehen.240 Zugleich geht der Gehalt musikalischer Werke 

239	Vgl. Jörn Peter Hiekel (Hg.), Zurück zur Gegenwart? Weltbezüge in neuer 
Musik, Mainz 2015. Sowie die Ausgabe zur »Diesseitigkeit« der Positionen 
93, 2012.

240	Vgl Hatten 2004 (wie Anm. 142).

DIE VERSCHRÄNKUNG DER KÜNSTE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


180

in solchen semantischen Konnotationen nicht auf: Er ergibt sich viel-
mehr erst durch deren Verarbeitung in der musikalischen Form.241 Im 
Versuch, der Musik über die Verschränkung mit anderen Künsten, Ge-
halte einzuspeisen, die sie von sich aus nicht zu evozieren vermag, liegt 
freilich eine Tendenz zur Fremdbestimmung: Die Musik läuft Gefahr, 
statt gesellschaftliche oder politische Bedeutungsgehalte in sich aufzu-
nehmen und eigenständig umzuformen, sich selbst zum Kommunikati-
onsmittel der herrschenden Diskurse und Praktiken zu machen. So wird 
die Musik zum Signal außermusikalischer Sachverhalte oder zur Signa-
tur von Lebensformen und Haltungen.

Es gibt aber Gehalte, welche der Musik nicht erst eingespeist oder 
angeklebt werden müssen, sondern auf die sie schon alleine dadurch 
bezogen ist, dass sie ein gesellschaftlich bestimmtes Material zu einem 
selbstbestimmten Zusammenhang transformiert. Denn in diesem Voll-
zug steckt die Frage nach der gesellschaftlichen Verwirklichung von 
Selbstbestimmung. In ihr hat die Musik ein gemeinsames Thema mit 
den anderen Künsten. Dieses Thema verändert sich aber im Zuge der 
Geschichte. Adorno hat vorgeschlagen, den Begriff der Subjektivität als 
einen solchen verbindenden Gehalt der romantischen Kunstarten an-
zusetzen, während die modernen Künste in ihrer Auseinandersetzung 
mit dem Problem der Sinnlosigkeit einen gemeinsamen Bezugspunkt 
besitzen.242 Beide Gehalte lassen sich unter dem Titel einer Deutung 
der historischen Gegenwart vereinen. Subjektivität und metaphysi-
scher Sinnverlust sind keine überhistorischen Themen, sondern Zen-
tralbegriffe einer Zeitdiagnose. Es sind Kategorien, in denen sich die 
historische Gegenwart in Abgrenzung zum Vergangenen selbst zu be-
greifen versucht. Die heterogene Vielheit der künstlerischen Artikula-
tionsformen lassen sich so auf einen gemeinsamen Fluchtpunkt bezie-
hen. Ihr verbindender Gehalt ist das geschichtliche Jetzt. Um was sie 
in ihrer Differenz gemeinsam kreisen, ist eine Deutung des Zeitgenös-
sischen, der gegenwärtigen historischen Situation und ihren Potenzi-
alen. Vieles spricht dafür, dass die Begriffe der Subjektivität und des 
metaphysischen Sinnverlusts als Probleme einer solchen geschichts-
philosophischen Deutung nach wie vor relevant sind. Einige andere 
Begriffe werden im Laufe dieser Arbeit hinzukommen: Die Frage des 

241	Für die darstellenden Künste und die Literatur scheint dieses Problem des 
Gehalts gewiss weniger dringlich: Ihr »Wirklichkeitsbezug« ist ja in gewissem 
Sinne offensichtlich. Es ist aber auch hier nicht gänzlich unplausibel, dass 
gewisse literarische, bildliche oder plastische Werke ihre ästhetischen 
Gehalte und Charaktere der Verbindung zur Musik verdanken, etwa in der 
Weise wie die Bedeutung filmischer Bilder durch die Tonspur beeinflusst 
werden kann. Mit Gehalt ist dabei natürlich der Ausdruckscharakter, nicht 
die Gegenständlichkeit gemeint. 

242	Adorno 1977 (wie Anm. 235), S. 432–453.

 BEDINGUNGEN ZEITGENÖSSISCHER MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


181

Naturverhältnisses, die Bedeutung des Lebendigen und die Dialektik 
des Begriffs.

Der Versuch einer solchen historischen Gegenwartsdeutung, die An-
strengung einer Selbstverortung in der Geschichte ist notwendigerweise 
auf einen Punkt bezogen, der jenseits des Gegenwärtigen, in einer mög-
lichen Zukunft liegt. Denn in jeder historischen Selbstverortung steckt 
zugleich der Anspruch ihrer überhistorischen Geltung. In diesem im-
pliziten Anspruch, Geschichte überhaupt begreifen zu können, steckt 
die Hoffnung, dass die Geschichte der Menschen einst ihrem emphati-
schen Begriff entspreche: Denn erst als eine Geschichte, welche die Men-
schen nicht erleiden, sondern selbst machen, wäre sie wirklich begreifbar. 
Der übergeschichtliche Bezugspunkt der geschichtlichen Selbstauslegung 
liegt in der Idee der Selbstbestimmung des Menschen: Sie kann als der 
utopische Gehalt verstanden werden, der in den Künsten hervorscheint 
und sie verbindet. Er macht sich in der Manifestation von befreiter Sub-
jektivität ebenso geltend wie im Ringen mit der Sinnlosigkeit, in der Su-
che nach dem richtigen Naturverhältnis, in der Darstellung des Leben-
digen wie im Versuch, das Verhältnis der Begriffe zu ihren Sachen zu 
durchdenken. Dass die Künste in ihrer Vereinzelung wie in ihren ver-
schränkten Formen sich trotz ihrer Heterogenität als Zusammenhang 
erfahren lassen, liegt an diesem gemeinsamen Bezug auf die Idee der 
Freiheit.

DIE VERSCHRÄNKUNG DER KÜNSTE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


182

IV Die Krise des Werks

Das nicht mehr mögliche Klavierkonzert von Simon Steen-Andersen 
hat eine Reihe von Bedingungen sichtbar gemacht, welche im Hinter-
grund des zeitgenössischen Musikschaffens stehen. Seine zur Schau ge-
stellte Unmöglichkeit weist aber über diese Bedingungen hinaus auf ein 
Problem, das noch grundlegender ist. Die eigentümliche Verbindung 
von einmaliger Performance und fortbestehender Komposition steht im 
Bannkreis der Krise des Werks. Sie umfasst die zeitgenössische Kunst 
im Ganzen. Diese Krise zeigt sich in einem Widerspruch, an welchem 
sich die Kunstdiskurse gegenwärtig abarbeiten. Es ist ein Gemeinplatz 
der Gegenwartskunst, dass das Ideal eines in sich ruhenden Werks aus-
gedient habe: Es stünde für eine überkommene Auffassung von Kunst. 
Das Projekt, die Serie, Performances, Konzepte, Aktionen und Situati-
onen treten an seine Stelle. Zugleich kommt aber auch die Kunstkritik 
der Gegenwart ohne den Begriff des Werks nicht aus. Projekte, Serien, 
Performances, Konzepte, Aktionen und Situationen werden als Produkte 
künstlerischer Arbeit diskutiert, sie bilden den Bezugspunkt des ästheti-
schen Urteils, sind Gegenstand ästhetischer Erfahrung, kurz: Sie werden 
als Werke behandelt und verstanden. Die Krise des Werkbegriffs besteht 
also darin, dass sich der Werkbegriff entzweit: Ein traditioneller Werk-
begriff, der den Produkten zeitgenössischer Kunst nicht gerecht wird, 
steht implizit einem zeitgenössischen Werkbegriff gegenüber, von dem 
man nicht recht weiß, wie man ihn bestimmen soll. Das meinte schon 
Adorno, wenn er schrieb, dass die Werke, die heute zählen, keine Werke 
mehr seien.243 Der zweitgenannte Werkbegriff ist der traditionelle, des-
sen Negation der erstgenannte, moderne Werkbegriff impliziert. Moder-
ne Werke enthalten die Negation eines überkommenen Werkbegriffs in 
sich. Das Problem, welches Adorno in Bezug auf die Werke der Zweiten 
Wiener Schule zu bedenken gibt, hält sich bis in die gegenwärtige Situ-
ation: Was macht den traditionellen Werkbegriff aus? Welche Momen-
te dieses Begriffs negiert die moderne Kunst und aus welchen Gründen? 
Und welche Aspekte des Werkbegriffs besitzen auch für die zeitgenös-
sische Kunst Gültigkeit? Um auf diese Fragen antworten zu finden, soll 
im Folgenden die Vielgestalt von Kritiken, die an den Werkbegriff ge-
richtet wurden, auf einige Grundformen gebracht und diskutiert werden. 

Dass eine ästhetische Kategorie wie der Werkbegriff in eine Krise ge-
rät, kann zweierlei bedeuten. Entweder besteht die Krise darin, dass 
künstlerische Phänomene aufkommen, die sich in dieser Kategorie nicht 
mehr denken lassen. Der Begriff mag dann für frühere Kunst angemes-
sen sein, die neueren Entwicklungen lassen ihn jedoch veralten. In diesem 

243	Adorno 2009 (wie Anm. 53), 37.

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


183

Sinne könnte man etwa in der Musik der 1920er Jahre von einer Krise 
der Melodie sprechen: Gewisse Kompositionen von Edgar Varèse oder 
Anton Webern sind so verfasst, dass sich die Tonhöhenverläufe nicht 
mehr als Melodien verstehen lassen. Dass die komplexe Einheit der Me-
lodie eine konstitutive Funktion in der Musik etwa der Wiener Klas-
sik erfüllt, wird durch diese Entwicklungen nicht tangiert. Die Krise der 
Melodie impliziert lediglich eine Begrenzung des Gegenstandsbereichs: 
Die Kategorie ist nur für eine historisch begrenzte Phase der musikali-
schen Entwicklung triftig. Man kann in diesem Fall von einer kunsthis-
torischen Krise des ästhetischen Begriffs sprechen. In diesem Sinne hat 
Lydia Goehr gegen die geschichtsvergessenen Debatten der angelsäch-
sischen Philosophy of Music die historische Begrenztheit des musikali-
schen Werkbegriffs in Anschlag gebracht: Musik in der Kategorie des 
Werks zu denken, ist eine theoretische Entwicklung jüngeren Datums, 
die an eine bestimmte musikalische Praxis gebunden ist. Die Werkkate-
gorie als Wesensbestimmung der Musik überhaupt zu betrachten, igno-
riert daher die historische Begrenztheit ihrer Tragweite.244

Anders geartet ist die Krise eines ästhetischen Begriffs, wenn dieser 
nicht bloß eine Begrenzung erfährt, sondern grundsätzlich in Frage ge-
stellt wird. Die Krise besteht dann darin, dass die erschließende Kraft 
des Begriffs überhaupt verneint wird. Eine solche Krise widerfuhr etwa 
dem Begriff der Vollkommenheit als ästhetische Kategorie im 18. Jahr-
hundert. Denn die Kritik am ästhetischen Kriterium der Vollkommenheit 
behauptete nicht bloß, dass dieser Wertmaßstab neueren Entwicklungen 
der Kunst nicht gerecht würde. Die Kritik ging weiter: Sie behauptete, 
dass sich Kunst generell nicht am Kriterium der Vollkommenheit aus-
richtet, weil dieses Kriterium für den Kunstcharakter eines Werks nicht 
ausschlaggebend ist. Die Krise, in die der Begriff gerät, ist dann eine 
kunstphilosophische Infragestellung seines Erklärungsanspruchs. Um 
eine solche Krise handelt es sich bei der Krise des Werkbegriffs, die im 
Folgenden untersucht werden soll.

1. Das Problem der Autonomie

Der Begriff des Werks ist in den Diskussionen der Gegenwartskunst in 
eine Krise geraten, weil die Idee einer Autonomie der Kunst als trü-
gerische Vorstellung kritisiert wurde. Die Autonomie der Werke wird 
hier als das Resultat der Autonomie ihrer Produzentinnen und Rezipien-
tinnen verstanden. Dieser Auffassung zufolge handeln Menschen auto-
nom, wenn sie Kunstwerke hervorbringen oder rezipieren. Autonom zu 
handeln, bedeutet hier: frei zu handeln. Die Freiheit des Kunsthandelns 

244	Goehr 2008 (wie Anm. 8).

DAS PROBLEM DER AUTONOMIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


184

besteht, so die problematische These, genauer darin, dass der Bereich der 
Kunst einen Handlungsraum eröffnet, der vom normalen Alltagshandeln 
abgetrennt ist: Das freie Kunsthandeln geschieht in Isolation vom sons-
tigen Handeln. Künstlerinnen und Kunstrezipientinnen handelten, die-
ser Idee zufolge, nach Regeln, die nur in der Kunst gelten: Und in dieser 
selbständigen Sphäre des Handelns sind sie frei. Die Kritik am Werk als 
der Vergegenständlichung der Kunstfreiheit setzt hier an. Sie behauptet, 
dass die Autonomie der Kunst und die Idee praktischer Freiheit nicht zu-
sammenpassen. Diese Kritik nimmt aber interessanterweise sehr unter-
schiedliche Gestalt an. Die Varianten dieser Kritik lassen sich auf drei 
Grundformeln reduzieren.

Illusion, Ideologie, Irrelevanz

Die erste Formel erblickt im Gedanken autonomer Werke eine Verklä-
rung des künstlerischen Tuns.245 Die angebliche Freiheit der künstleri-
schen Tätigkeit erweist sich mit Blick auf die sozio-historischen Kon-
texte als Schein, der dazu dient, die Kunst und ihre Produzenten als 
Ausnahmeerscheinungen zu inszenieren. Der Autonomiegedanke täu-
sche so über die nüchterne Realität hinweg, dass künstlerische Produk-
tionen sich in vielfacher Hinsicht von Anforderungen und Erwartun-
gen ihrer Abnehmer und Auftragsgeber bestimmen lassen. Eine solche 
sozio-historische Entmystifizierung löst die Kunst gänzlich vom Frei-
heitsgedanken ab und zeigt auf, wie die Kunstwelt und ihre Akteure in 
die ökonomischen, politischen, moralischen und religiösen Gefüge ein-
gespannt sind. Die Behauptung, dass die Kunstproduktion ein autono-
mes Geschehen sei und die Künstlerinnen an keine außerkünstlerischen 
Normen gebunden seien, erweist sich so als eine geschäftsfördernde Er-
findung des Kunstbetriebs.

Die relative Selbständigkeit des sozialen Felds der Kunst kann auch 
für die Vertreter einer solchen Kritik beibehalten werden, sofern sie vom 
emphatischen Anspruch einer Verwirklichung praktischer Freiheit abge-
löst wird. Die soziale Selbständigkeit der Kunst beschreibt dann ledig-
lich die Ausdifferenzierung eines gesellschaftlichen Teilsystems, das mit 
begriff‌lichen Unterscheidungen (schön/nicht-schön, Kunst/Nicht-Kunst 
oder Kitsch) operiert, die außerhalb dieses Systems keinen Sinn erge-
ben. Diese Auffassung, die etwa Niklas Luhmann vertritt,246 akzeptiert 

245	Vgl. Nikolaus Urbanek et al. (Hg.), Von der Autonomie des Klangs zur He­
teronomie der Musik: musikwissenschaftliche Antworten auf Musikphilo­
sophie, Stuttgart 2018.

246	Auf die Musik übertragt diese Motive Lehmann 2012 (wie Anm. 112); Har-
ry Lehmann, Die flüchtige Wahrheit der Kunst: Ästhetik nach Luhmann, 
2005. 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


185

DAS PROBLEM DER AUTONOMIE

also die Funktionalisierung der Kunst als Teilsystem der bürgerlichen 
Gesellschaft und entledigt den Gedanken der relativen Selbständigkeit 
des Kunsthandelns aller normativen Anmaßungen. Die Frage, ob Kunst, 
Recht, Wirtschaft oder Religion als relativ selbständige soziale Systeme 
verstanden werden können und wie weit sich diese Wertsphären beein-
flussen, hat mit der Frage nach der Verwirklichung praktischer Freiheit 
nichts zu tun.

Die zweite Formel der Kritik ist kämpferischer und entlarvt die Idee 
autonomer Kunst als Teil der Ideologie bürgerlicher Kultur.247 Wir sind 
dieser Variante schon mehrfach begegnet, weshalb sie hier nur skizziert 
werden soll. Die bürgerliche Vorstellung von Kultur ist dadurch ausge-
zeichnet, dass sie die Sphäre von Kunst, Religion und Bildung als eine 
Gegenwelt freier Innerlichkeit imaginiert, die gänzlich vom Ernst des 
Arbeitslebens abgehoben sei. Die Mitglieder der bürgerlichen Gesell-
schaft müssen sich im Alltag der Notwendigkeit des Erwerbslebens und 
den Zwängen der sozialen Ordnung unterwerfen, sie müssen ihre sinn-
lichen Bedürfnisse, ihre affektiven Regungen und imaginativen Fähigkei-
ten kontrollieren und ihr Verhalten den Imperativen des ökonomischen 
Kalküls und den Zwängen des Rechts anpassen. Gegen diese Sphäre der 
Notwendigkeit verspricht die Kunst eine Sphäre des Scheins, in der je-
der Mensch in den Genuss seiner Freiheit kommen kann. In der Kultur 
kann jeder sich über seine begrenzte Stellung im sozialen Ganzen er-
heben und am Allgemein-Menschlichen teilhaben. Die Autonomie der 
Kunst ist das Paradigma solcher Freiheit im Schein: Im inneren Nach-
vollzug von Kunstwerken kann jede in den Genuss einer Freiheitserfah-
rung kommen, die ihr im sonstigen Leben verwehrt bleibt. Die Kritik an 
der Kunstautonomie kann hier ansetzen: Wenn die Kunst als Gegenwelt 
des Scheins das Freiheitsbedürfnis der Menschen befriedigt, dann ist sie 
in Wahrheit nicht von der Ordnung sozialer Funktionen abgehoben, son-
dern steht in ihrem Dienst. Denn gerade als scheinhafte Gegenwelt er-
füllt sie die soziale Funktion der Kompensation: Sie kompensiert für jene 
Verzichtleistungen, welche die Subjekte im Alltag vollbringen müssen, sie 
entlastet von den Zwängen der bürgerlichen Arbeitswelt. Die Scheinfrei-
heit der Kultur macht die Unfreiheit des ernsten Lebens für die Subjek-
te erträglich. Die Isolation der autonomen Kunst vom normalen Leben 
ist deshalb ein Trug: Je selbständiger sich die Kunst geriert, desto wirk-
samer stellt sie sich in den Dienst der herrschenden Ordnung. Die Nega-
tivität der Kunst schlägt so in Affirmation um, ihre Autonomie ist ver-
schleierte Heteronomie.

247	Vgl. Herbert Marcuse, Über den affirmativen Charakter der Kultur, in: Kul­
tur und Gesellschaft I, Frankfurt am Main 1968, 56–101. Nuancierter fin-
det sich der Gedanke bei Lydia Goehr, Political Music and the Politics of 
Music, in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 52/1, 1994, 99–112.

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


186

Das ideologiekritische Argument entlarvt die Idee autonomer Kunst 
als Schein, der von jener Unfreiheit einer bestehenden sozialen Ordnung 
hervorgebracht wird, welche er rückwirkend stabilisiert. Dieses Argu-
ment bezieht die Kunst auf die Forderung einer praktischen Verwirkli-
chung von Freiheit und wirft ihr vor, dieser Verwirklichung gerade da-
durch entgegenzuwirken, dass sie sie im Schein vorwegnimmt. Dieser 
Bezug auf die praktische Verwirklichung von Freiheit steht auch im Zen-
trum der dritten Formel der Kritik an der Kunstautonomie. Diese dritte 
Variante geht jedoch nicht davon aus, dass die bestehenden Verhältnisse 
unfrei seien. Im Gegenteil wird hier die bürgerliche Gesellschaft mit ih-
ren demokratisch legitimierten Staatsformen als eine freiheitliche Praxis 
begriffen.248 Die Freiheit dieser sozialen Praxis besteht gerade darin, dass 
sie ihre Normen immer wieder revidiert und kollektiv neu aushandelt. 
»Autonomie der Kunst« bedeutet in diesem Deutungsrahmen, dass das 
künstlerische Handeln in Produktion und Rezeption von Werken die-
se freiheitliche Normverhandlungspraxis unterbricht, negiert. Denn die 
Eigenregelung der Kunstwerke besteht ja gerade darin, dass sie die Gel-
tung wissenschaftlich-theoretischer und moralisch-praktischer Normen 
aufhebt, um die Komponenten des Werks nach ästhetischen Gesichts-
punkten zu organisieren. Ist die Kunst eine solche Negation der norma-
tiven Praxis, dann kann sie keinen Beitrag zur Verwirklichung der Frei-
heit leisten: Sie ist irrelevant. Denn die Freiheit besteht ja, so die These, 
in der Praxis des gemeinsamen Aushandelns praktischer Normen, wel-
che die bürgerliche Gesellschaft mit ihren zivilgesellschaftlichen und par-
lamentarischen Institutionen realisiert. Eine Unterbrechung dieser Pra-
xis hat für diese Praxis daher keinen Wert, mehr noch: Sie negiert die 
Praxis der Freiheit. Will man die Kunst als etwas verstehen, dass irgend-
wie für die freiheitliche Aushandlung praktischer Normen wertvoll ist, 
so darf man sie nicht als ein autonomes Geschehen begreifen. Die Kunst 
muss vielmehr selbst ein Moment dieser freiheitlichen Praxis bilden. Die 
Regelsetzungen und Verfahren, welche die Kunstwerke hervorbringen, 
die Sachverhalte und Werte, die Schicksale und Problemlagen, die Sub-
jektformen und Gegenstände, die sie thematisieren und darstellen, wer-
den dann als Beiträge zur kollektiven Bestimmung jener Normen auf-
gefasst, welche die soziale Ordnung konstituieren und regulieren. Die 
Kritik der Kunstautonomie geschieht hier also unter umgekehrten Vor-
zeichen: Problematisch ist nun nicht mehr die Funktion, welche die auto-
nome Kunst entgegen ihrem eigenen Anspruch in der bestehenden sozia-
len Ordnung einnimmt, sondern umgekehrt ist nun gerade der Anspruch 
selbst problematisch, dass die freie Kunst sich einer solchen Funktiona-
lisierung entziehe. Denn nur in ihrer sozialen Funktion hätte die Kunst 
am Freiheitsgeschehen teil. Diese Kritik an der Irrelevanz autonomer 

248	Georg W Bertram, Kunst als menschliche Praxis. Eine Ästhetik, Berlin 2018.

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


187

Kunst kann in konservativer oder progressiver Gestalt auftreten: Der 
Freiheitsbeitrag der Kunst kann in der Bewahrung und Erneuerung tra-
dierter Ausdrucksformen und Werte bestehen, Kunst kann aber auch als 
Praxis der Hinterfragung und Veränderung von Normen gedeutet wer-
den. Als Faktor einer praktischen Reflexion auf Handlungsnormen fügt 
sie sich aber in beiden Fällen dem Geflecht solcher praktischen Normen 
ein: Denn die Praxis der Aushandlung und Reflexion solcher Normen 
ist ja, dieser Auffassung gemäß, selbst ein Moment der sozialen Praxis 
und untersteht daher selbst gewissen Normen der Normenaushandlung. 
Im Gegensatz zur marxistischen Kritik, hat diese hegelianisierende Kri-
tik einen apologetischen Zug: Sie deutet die soziale Praxis als Verwirk-
lichung von Freiheit. Deshalb kann die Kunst nur dann eine Praxis der 
Freiheit sein, wenn sie sich dem allgemeinen Freiheitsgeschehen als prak-
tische Reflexion einfügt.

Die Kunst kann an diesem Spiel der Normenaushandlung nur um den 
Preis ihrer Autonomie partizipieren. Deshalb muss sie den emphatischen 
Werkbegriff aufgeben und sich als Zug oder Intervention im praktischen 
Normenaushandlungsgeschehen verstehen. Ganz in diesem Sinne wird 
der gegenwärtige Kunstdiskurs von der Forderung dominiert, der Kunst 
eine politische Brisanz, eine gesellschaftliche Relevanz und eine kommu-
nikative und gemeinschaftsbildende Funktion zu verleihen. Die Negati-
vität der Kunstautonomie erscheint den Vertreterinnen dieser Position 
als selbstgefällige Einkapselung. Gegen die Autonomiebehauptung steht 
so die Forderung, Kunst müsse sich den Fragen der Gegenwart öffnen, 
sich selbst als Moment der lebensweltlichen Praxis verstehen, sich in ihre 
Debatten einmischen und Stellung beziehen.

In allen drei Varianten der Autonomiekritik scheint die ästhetische 
Freiheit der Kunst der Verwirklichung praktischer Freiheit zu widerspre-
chen. Der Begriff des autonomen Kunstwerks bezeichnet den Ort dieses 
Widerspruchs: Im Werk ist der falsche Anspruch der Kunst, sich selbst 
zu bestimmen, objektiviert.

Eigenregelung 

Im Hintergrund dieser Debatten um die Autonomie der Kunst stehen je-
doch mehrere Vorentscheidungen, die nicht selbstverständlich sind. Zum 
einen wird der Gedanke der Autonomie unmittelbar auf die Idee des 
freien Handelns, die Realisierung praktischer Freiheit bezogen. Die Idee 
der Kunstautonomie trügt, weil sie suggeriert, dass in der Sondersphäre 
Kunst praktische Freiheit realisiert würde. Der Begriff des Kunstwerks 
wird als die Objektivierung eines solchen freien Handelns gedacht. Da-
durch verschiebt sich aber unter der Hand der Bezugspunkt, von dem 
die Autonomie ausgesagt wird. Es lassen sich vier solche Bezugspunkte 

DAS PROBLEM DER AUTONOMIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


188

des Autonomiegedankens unterscheiden: Die Autonomie des sozialen 
Felds der Kunst, die Autonomie der Künstlerinnen, die Autonomie des 
ästhetischen Urteils resp. der Kunsterfahrung und die Autonomie des 
Kunstwerks. Die erste Formel behandelt das soziale Feld der Kunst und 
moniert, dass hier nicht freier gehandelt wird als anderswo. Die zwei-
te Formel spitzt diesen Gedanken zu und entlarvt die Scheinfreiheit der 
kulturellen Sphäre als Erfüllungsgehilfin der allgemeinen gesellschaftli-
chen Unfreiheit. Die dritte Formel dreht diese Diagnose um: Sie geht von 
einem allgemeinen gesellschaftlichen Freiheitsgeschehen aus, und kriti-
siert die Idee, dass die Freiheit des Kunsthandelns in der Negation der 
Normen dieses Geschehens bestehen könne.

Diese Probleme stellen sich jedoch nicht, oder zumindest nicht in der-
selben Weise, wenn die Autonomie nicht vom Handeln der Künstlerin-
nen und Interpretinnen und ihrem sozialen Handlungsfeld, sondern al-
lein vom gelungenen Kunstwerk und dem ästhetischen Urteil ausgesagt 
wird. Autonom ist das ästhetische Urteil in dem Sinne, dass es sich nicht 
auf andere Urteilsformen reduzieren lässt. Es artikuliert verbindliche 
Urteile, die weder moralisch-praktischen oder wissenschaftlich-theore-
tischen Begründungsanforderungen genügen müssen. Autonom ist das 
Kunstwerk, insofern seine Organisation dem ästhetischen Urteil genügt. 
In diesem Urteil haben Regeln und Normen eine andere Funktion als 
in den praktischen und theoretischen Urteilen: In ihnen werden Regeln 
nicht angewendet oder affirmiert, sondern in Bewegung versetzt. Das 
ästhetische Gelingen liegt in der singulären Spannung dieser Bewegung, 
die das Werk vollzieht. Darin besteht die Eigenregelung des Werks. Aber 
diese Eigenregelung der Regeltransformation hat über das Werk hinaus 
keine Geltung. Sie kann kein Handeln anleiten, sondern gilt nur in jener 
Suspension des regelgeleiteten Handelns, die im Werk vergegenständlicht 
ist. Es gibt daher im eigentlichen Sinne gar keine geteilten Regeln und 
Normen der Kunst und deshalb kann es auch keine isolierte, selbständige 
Sphäre der Kunst geben, in denen ganz andere, irgendwie freiere Hand-
lungsnormen befolgt würden. Sobald sich in der Kunst solche Hand-
lungsnormen verfestigen, werden die Werke, die sie befolgen, heteronom. 
Wenn man davon ausgeht, dass die künstlerische Arbeit in einer Trans-
formation des künstlerischen Materials jeweils neue ästhetische Ideen ar-
tikuliert und dieses Material mit all seinen Regeln und Normen deshalb 
ständig erneuert und umgebildet wird, so kann die Kunst nicht als ein 
Bereich gegebener Gesetze, Regeln oder Prinzipien des Ästhetischen ver-
standen werden, die einen Gegenraum freien Handelns eröffnen.

Insofern ist der Kritik in ihren unterschiedlichen Formeln recht zu ge-
ben: Die Kunst kann keine isolierte Sphäre der Verwirklichung prak-
tischer Freiheit sein. Und die Kunstwerke können nicht als Vergegen-
ständlichungen freien Handelns verstanden werden. Dennoch können 
die Werke, und nicht die Handlungen der Künstlerinnen, als autonome 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


189

Gebilde verstanden werden, wenn sie dem ästhetischen Urteil genü-
gen. Und dieses Urteil ist eine Form der Selbstbestimmung des Denkens, 
auch wenn in ihr das Subjekt sich nicht zu Handlungen bestimmt. Das 
Denken, das sich im Kunstwerk vergegenständlicht, ist auf die Idee der 
Selbstbestimmung bezogen: Es ist als eine Form der Selbstkritik eine Ma-
nifestation menschlicher Freiheit. Aber dieses Denken ist kein Handeln: 
Es ist keine Verwirklichung, keine Anwendung oder Bestätigung einer 
geteilten Handlungsnorm.

Ob eine solche Eigenregelung des Werks unter der Maßgabe des ästhe-
tischen Urteils tatsächlich gelingt, ist die Frage des kunstkritischen Ur-
teils – sie wird weder durch die materielle Unabhängigkeit oder bewusste 
Eigenwilligkeit der Künstlerin noch durch die soziale Selbständigkeit der 
Kunstwelt garantiert. Und umgekehrt kann ein Werk selbst dann gelin-
gen, wenn es unter gänzlich unfreien Umständen entstand. Die materiel-
le Unabhängigkeit einer Künstlerin kann das ästhetische Gelingen ihrer 
Arbeit sicherlich nur befördern: Aber sie fällt mit ihr nicht zusammen. 
Die vielbemühte Erzählung von der modernen Befreiung der Kunst aus 
den heteronomen Zusammenhängen der Religion und höfischen Kultur 
im 18. Jahrhundert geht daher am entscheidenden Punkt des Autonomie-
gedankens vorbei: Die Autonomie der Kunst ist keine soziologische Ent-
wicklungsstufe, von der an alles, was als Kunst gehandelt und behandelt 
wird, autonom wäre. Im Gegenteil: In der ausdifferenzierten sozialen 
Sphäre des Kunstbetriebs werden allerhand heteronome Gebilde produ-
ziert, die dem kunstkritischen Urteil nicht genügen. Werke erweisen sich 
als heteronom, wenn sie sich dem herrschenden Geschmack anbiedern, 
auf altbewährte Formeln zurückgreifen, sich etablierter Ausdruckskon-
ventionen bedienen, ohne sie umzuformen: Die Heteronomie der Kunst-
werke macht sich in Akademismus und Kitsch bemerkbar. Nur dergestalt 
können Kunstwerke außerkünstlerische Vorgaben und Erwartungen ein-
deutig erfüllen. Aber auch die gelungenen Werke können faktisch instru-
mentalisiert werden: Ihr Autonomieanspruch wird dann ignoriert. Der 
Autonomiegedanke, wie er hier verstanden werden soll, benennt keine 
soziologische Bedingung der Kunstproduktion, sondern die geltungs-
theoretische Einsicht, dass sich die gelungenen Werke aus den heterono-
men Zusammenhängen, in denen sie unweigerlich entstehen, befreien, 
indem sie mit einem von gesellschaftlichen Bestimmungen aufgeladenen 
und okkupierten Material Ideen artikuliert, die ästhetisch verbindlich 
sind. Diese Möglichkeit besteht für Werke, die in religiösen Kontexten 
entstehen genauso wie für Werke, deren Produzentinnen auf den Erfolg 
am Kunstmarkt, auf die Gunst der Mäzeninnen oder auf den Zuspruch 
staatlicher Kulturförderung angewiesen sind. Das Handeln der Künstle-
rinnen und Rezipientinnen ist in der Kunstwelt so unfrei wie sonst wo: 
Aber die Werke, die dabei herauskommen, können aufgrund der Span-
nung ihrer materialen Form aus dieser Unfreiheit herausbrechen.

DAS PROBLEM DER AUTONOMIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


190

Dieser erste Durchgang durch Varianten der Werkkritik führt somit zu 
einer wichtigen Präzisierung. Die Autonomie des Kunstwerks darf nicht 
als Resultat oder Manifestation einer freien Handlung gedacht werden. 
Kunst ist weder als soziales System, als Kultursphäre, noch als künstleri-
sche Tätigkeit aus dem Geflecht sozialer Praktiken enthoben. Die Kunst-
werke jedoch unterstehen, wenn sie gelingen, einer Eigenregelung, die sie 
aus den Fremdbestimmungen dieses Geflechts befreit. Diese Befreiung ist 
durch keine Verfahren, Institutionen oder Kunstgriffe gesichert, sondern 
bildet das eigentliche Problem jedes einzelnen Werks.

2. Das Problem der Verdinglichung

Während die Werkkritik, die am Autonomiegedanken ansetzt, einer the-
oretischen Reflexion auf die Kunst entspringt, lässt sich auch in den 
Künsten selbst eine werkkritische Tendenz beobachten, die weit ins frü-
he 20. Jahrhundert zurückreicht. Die Gründe hinter dieser Entwicklung 
sind vielfältig und kaum zu überblicken. Eine bedeutende Stoßrichtung 
in diesem Feld scheint mir jedoch grundsätzlich anders gelagert zu sein 
als die Kritik am Autonomiegedanken. Der Kern dieser künstlerischen 
Werkkritik bildet vielmehr das Problem der Verdinglichung der Kunst. 
Es scheint mir eine der zentralen Triebkräfte hinter den so unterschied-
lichen werkkritischen Tendenzen zu sein, weshalb ich im Folgenden eine 
Analyse seines grundsätzlichen Gehalts versuchen möchte.

Entäußerung und Entfremdung

Der Vorwurf der Verdinglichung hat zwei Seiten, je nachdem ob er aus 
der Produktions- oder der Rezeptionsperspektive formuliert wird. Von 
der Seite der Produktion erscheint er folgendermaßen: Werke sind die 
gegenständlichen Produkte des künstlerischen Arbeitsprozesses. Sie bil-
den, in anderen Worten, eine Vergegenständlichung der lebendigen Ak-
tivität der Künstlerinnen in der Auseinandersetzung mit dem Material. 
Die künstlerische Aktivität der Hervorbringung wird in den Werken zu 
etwas, das von dieser Aktivität abgelöst ist und ihr somit als etwas Äu-
ßeres gegenübertritt: Das Werk geht nicht in ihren Intentionen und Ab-
sichten auf, sondern ist in seiner gegenständlichen Form von Tenden-
zen des Materials geprägt, welche das künstlerische Subjekt nicht im 
Griff hat. Indem sie ein Werk hervorbringt, kann die Künstlerin selbst 
zur Betrachterin ihres eigenen Tuns werden, das nun als entäußerte Sa-
che vorliegt. Die künstlerische Tätigkeit wird so zum Ding, das sich 
zeitlich und räumlich gegen diese Aktivität verselbständigt: Das Werk 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


191

überdauert den Akt seiner Herstellung und kann den Ort seiner Produk-
tion verlassen. Dieser Sachverhalt scheint für sich genommen nicht wei-
ter problematisch. Im Gegenteil ist solche Vergegenständlichung doch 
die Bedingung dafür, die künstlerische Arbeit öffentlich zu machen, ei-
nem Publikum zu präsentieren. Sobald Kunst irgend mehr als eine Pri-
vatbeschäftigung sein soll, muss sie gewisse Formen der Gegenständ-
lichkeit annehmen.

Der Begriff der Verdinglichung meint mehr als solche notwendi-
ge Vergegenständlichung und Entäußerung. Er benennt die Gefahr der 
Entfremdung, welche die notwendige Entäußerung der Kunst mit sich 
bringt. Vergegenständlichung und Entäußerung können sich in Verding-
lichung und Entfremdung steigern.249 Worin besteht der Unterschied? In 
der Regel wird der Unterschied epistemisch beschrieben: Entfremdung 
und Verdinglichung liegen dann vor, wenn die Entäußerungen und Ver-
gegenständlichungen nicht mehr als solche kenntlich sind. Die äußerlich 
gewordenen Produkte menschlicher Tätigkeit werden fremde Dinge, in-
sofern sie nicht mehr als die eigenen Produkte verstanden werden kön-
nen. Dieser epistemische Defekt hat seinen Grund in der Art und Weise, 
wie solche Produktion vor sich geht. Es handelt sich bei Entfremdung 
und Verdinglichung also nicht um Denkfehler – um falsches Bewusstsein 
–, die sich durch Umdenken beheben ließen. Es sind vielmehr die sozia-
len Verhältnisse und Praktiken selbst, welche den Schein fremder Ding-
haftigkeit hervorbringen.

Das Modell liefern die Entfremdung und Verdinglichung, welche die 
kapitalistischen Lohnarbeitsverhältnisse in Industriebetrieben prägen. 
Die Lohnarbeiterin entäußert ihre subjektiven Fähigkeiten in der Wa-
renproduktion. Ihr Verhältnis zu ihren Produkten ist jedoch entfrem-
det, insofern sie diese nicht als ihre eigenen Produkte auffassen kann. 
Das liegt zum einen daran, dass die Tätigkeit wie ihre Produkte tat-
sächlich in den Besitz des Betriebs übergehen: Die Arbeiterin entäußert 
ihre abstrakte Arbeitstätigkeit gegen den Arbeitslohn und hat keinen 
Anspruch auf das, was aus dieser Tätigkeit hervorgeht. Ihre Unfähig-
keit, ihre Arbeit als die eigene zu verstehen, liegt daher daran, dass die-
se Arbeit nicht mehr ihr eigen ist. Zum andern geht ihre Tätigkeit als 
ein bloßer Teilschritt in einen arbeitsteiligen Produktionsprozess ein, 
den sie selbst nicht mitgestalten kann, sondern der nach dem Gesichts-
punkt der Rentabilität eingerichtet ist: Was mit ihrer Arbeit produ-
ziert wird, liegt jenseits ihres Wirkungskreises. Auch deshalb tritt ihr 
das Produkt ihrer Arbeit als etwas Fremdes gegenüber, das sie nicht als 
ihr eigenes Wirken verstehen kann. Ihre Tätigkeit kann nicht als eine 
Entäußerung begriffen werden, in der sich irgendwelche subjektiven 

249	Vgl. György Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein (Werke, 2), Biele-
feld 2013, 257–331.

DAS PROBLEM DER VERDINGLICHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


192

Besonderheiten wiederfänden. Diese Entfremdung betrifft also genau 
genommen nicht nur das Verhältnis des Subjekts zu den Produkten der 
Arbeit, sondern auch das Verhältnis des Subjekts zu seiner dessen ei-
gener Tätigkeit: Sowohl die Erzeugnisse als auch die Arbeitstätigkeit 
können vom Subjekt dieser Tätigkeit nicht mehr als Formen der Selbst-
entäußerung wiederangeeignet werden. Sie erscheinen als Dinge und 
Vollzüge, die gänzlich durch die Erfordernisse des Betriebs bestimmt 
werden, dem sie gehören.

Vor diesem Hintergrund erscheint die künstlerische Arbeit jedoch ge-
radezu als Residuum nicht-entfremdeter und nicht-verdinglichter Pro-
duktion. Im Unterschied zur Kulturindustrie bildet die künstlerische 
Produktion von Werken das genaue Gegenbild zur entfremdeten Arbeit 
im industriellen Betrieb: Hier produziert ein Subjekt ein Werk, das un-
mittelbar in seinen Besitz übergeht und dessen Verfasstheit durch die 
subjektive Arbeit mitbestimmt wird. In diesem Sinne kann gerade die 
Kunstwerkproduktion als Modell expressiver Arbeit verstanden werden. 
Natürlich kann auch diese Produktionsform entfremdende Züge anneh-
men: Die Künstlerinnen müssen sich oft selbst den Imperativen des ka-
pitalistischen Wirtschaftens unterwerfen, um ein Auskommen zu finden 
und werden so zu Selbstunternehmerinnen, die all ihre Äußerungen mit 
Blick auf deren Absatzfähigkeit auf dem Markt der Kunst kontrollieren. 
Aber diese Selbstunterwerfung tritt nicht mit derselben Zwangsläufig-
keit ein, wie die Entfremdung der Aktivitäten und Produkte im Lohn-
arbeitsverhältnis.

Verdinglichung und Entfremdung drohen hier also, wenn überhaupt, 
in einem modifizierten Sinn. Dieser Sinn lässt sich so umschreiben: Die 
Orientierung am Begriff des Kunstwerks leistet einem verdinglichten Ver-
ständnis der Kunst Vorschub. Nicht die Arbeitsverhältnisse der Kunst-
werkproduktion selbst sind als entfremdend und verdinglichend zu er-
achten, sondern die Kunstauffassung, welche die Produktion anleitet. 
Dieser verdinglichten Auffassung zufolge ist die Kunst ein spezifischer 
Bereich von Objekten: Ihr Studium besteht in der Analyse und Interpre-
tation dieser Objekte und ihre Produktion im Herstellen solcher Objek-
te. Diese Orientierung an den Kunstgegenständen erscheint als Verding-
lichung, sobald man Kunst selbst als eine Tätigkeit, ein Handeln oder 
eine Praxis versteht. Worauf es in der Kunst ankommt, ist dann der Voll-
zug einer Tätigkeit und nicht, was dabei herauskommt; das Am-Werk-
Sein und nicht das Werk. Die Orientierung an Kunstwerken verdinglicht 
die Kunst, weil sie die Resultate der künstlerischen Tätigkeit für wich-
tiger erachtet als diese Tätigkeit selbst, oder genauer gesagt: weil sie die 
künstlerische Tätigkeit auf das Herstellen von Dingen ausrichtet, statt sie 
in ihrem Eigenwert, als Selbstzweck zu schätzen. Ein Vergleich mag den 
Punkt verdeutlichen: Wie das Spazierengehen nicht auf das Ankommen 
ausgerichtet ist, so habe auch das Kunstmachen seinen Zweck nicht im 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


193

hergestellten Werk, sondern im Arbeitsprozess selbst.250 Auch hier hängt 
Verdinglichung und Entfremdung also mit einem falschen Anschein zu-
sammen: Die Kunst erscheint als eine Eigenschaft von Sachen, statt als 
eine Qualität menschlicher Tätigkeiten und Relationen; in ihrer Fixie-
rung auf das Hervorgebrachte vergesse diese Auffassung, dass das We-
sentliche der Kunst im hervorbringenden Tun selbst liegt. Der Werkbe-
griff verstellt so den Blick auf die Kunst als Vollzug. Die Diskurse der 
Gegenwartskunst sind seit den 1960er Jahren von dieser Kritik geprägt: 
Kaum eine Künstlerin, die heute nicht den Entwicklungs- und Produkti-
onsprozess gegen dessen Resultate, das Zusammenarbeiten und Austau-
schen zwischen den Beteiligten gegen die Produkte aufzuwerten versucht.

Positivismus 

Von der Rezeptionsseite her erscheint derselbe Gedanke als Vorwurf des 
Positivismus. Das Augenmerk liegt nun nicht mehr auf der hervorbrin-
genden Tätigkeit der Künstlerin, die in der Versteifung auf das Werk ver-
gessen geht, sondern vielmehr auf den rezipierenden Umgang mit der 
Kunst. Der Werkbegriff steht nun im Verdacht, die Kunst zu verdingli-
chen, indem er ästhetische Erfahrungsqualitäten auf das Vorhandensein 
gewisser Merkmale am Kunstgegenstand reduziert.

Das Modell solcher Verdinglichung ist nicht die Entäußerung der 
Subjektivität im Arbeitsprozess, sondern deren Resultat: Die Ware. Im 
Warenwert erscheint nach Marx ein soziales Verhältnis als Dingeigen-
schaft.251 Es ist das Warending selbst, das als wertvoll, teuer oder billig 
gilt, und aufgrund dieses Werts gegen gleichwertige Waren eingetauscht 
werden kann – obwohl dieser Wert letztlich davon abhängt, wie die ge-
samtgesellschaftliche Produktion und Distribution von Waren organi-
siert ist. Die Relationen zwischen den Menschen, welche die Waren pro-
duzieren, besitzen, verkaufen und konsumieren, erscheinen so im Tausch 
als Eigenschaften der Waren selbst. Dieser falsche Anschein schließt die 
subjektive Arbeitskraft, die als Ware auf dem Arbeitsmarkt entäußert 
wird, mit ein, aber auch die Entwicklungen der gesamten wirtschaftli-
chen Sphäre mit ihren Preis- und Konjunkturschwankungen, Inflationen 
und Deflationen, Blasen und Absatzkrisen, die als ein vom individuellen 
Handeln losgelöstes, objektives oder naturhaftes Geschehen erscheint. 
Dieser Schein des Dinghaften, den die zwischenmenschlichen Verhältnis-
se annehmen, ist kein bloßer Trug – denn die Anstrengung des Einzelnen 

250	Ein Werk, das diese Form der Kritik paradoxerweise als Werk exponiert, ist 
Robert Morris, Box with the Sound of Its Own Making (1961).

251	Karl Marx, Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie (Marx Engels 
Werke, 23), Berlin 1962, 11–802, 85–98.

DAS PROBLEM DER VERDINGLICHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


194

hat ja tatsächlich keinen Einfluss auf Devisenkurse und Blasenbildung, 
auf den Wert seiner Arbeitszeit oder den Preis seiner Waren. Scheinhaft 
ist die Dinghaftigkeit der Warenwelt jedoch darin, dass sie ihre grund-
sätzliche Abhängigkeit von gesellschaftlichen Institutionen und Macht-
lagen, die sich im Prinzip ändern ließen, verbirgt. Dieses Verbergen ist 
kein Täuschungsmanöver, das man gewissen Subjekten zum Vorwurf 
machen könnte: Das Abblenden der gesellschaftlichen Voraussetzungen 
ist konstitutiv für das Funktionieren der Warenwirtschaft als solcher, es 
ist der gesamten Praxis der kapitalistischen Gesellschaftsformationen 
eingeschrieben. Die Verdinglichung besteht hier in einer für eine sozia-
le Praxis konstitutiven Scheinbildung, in der ihre gesellschaftlichen Vor-
aussetzungen als Gegenstandseigenschaften figurieren.

Das verbindet die Verdinglichung mit dem Positivismus. Der Begriff 
des Positivismus bezeichnet allgemein die Reduktion des Denkens aufs 
Feststellen von Tatsachen, aufs Faktenwissen, auf die Bestandsaufnahme. 
Die Frage nach dem Wesen einer Sache – was eine Sache ist – beantwor-
tet der Positivismus mit der Angabe festgestellter Daten. Das Positive, 
dem in solcher Einstellung alles Interesse gilt, sind einzelne Gegebenhei-
ten, die es zu sammeln und registrieren gilt. Das Negative, das der Posi-
tivismus ausblendet, sind die Relationen zwischen den Daten, die Ver-
hältnisse, die das Einzelne zu Anderem unterhält und die ein Gewebe 
von Abhängigkeiten und Interaktionen ausbilden. Negativ sind solche 
Verhältnisse, die der Positivismus ausblendet, in dem Sinn, dass sie im 
Blick aufs Einzelne nicht als vorhandene Eigenschaft festgestellt werden 
können: Sie lassen sich nicht als Merkmal an der einzelnen Sache regis
trieren. Solche Zusammenhänge zu thematisieren, in denen das Einzelne 
steht, ist der Vollzug der Reflexion, der Überlegung und Modellbildung. 
Sie geht über das Feststellen von Tatsachen hinaus und konstruiert einen 
Zusammenhang von Relationen: Verhältnisse der Begründung, der Be-
dingung, der Abhängigkeit, der Ähnlichkeit, Unterschiedenheit, Gegen-
sätzlichkeit oder des Widerspruchs und viele mehr.

Diese Zusammenhänge, welche die Reflexion erschließt, führen zu 
einer anderen Antwort auf die Frage, was eine Sache ist. Das Wesen 
eines Einzelnen erweist sich in solcher Reflexion als dessen Stellung 
im Zusammenhang. Was eine Sache ist, lässt sich dann nicht mehr al-
lein im Blick auf das, was an der Sache vorhanden ist, bestimmen, son-
dern verlangt den Miteinbezug dessen, was die Sache nicht ist, wovon 
sich die Sache unterscheidet, abgrenzt, woraus sie entstanden ist und 
in was sie übergeht. In solcher Reflexion werden nicht mehr nur das 
Vorhandensein oder Fehlen von gewissen Eigenschaften an Einzelnem 
geprüft, sondern es werden überdies die begriff‌lichen Mittel solcher 
Eigenschaftsbestimmung selbst thematisch: Die positiven Bestimmun-
gen des Einzelnen werden in ihrer Abhängigkeit von Verhältnisbestim-
mungen durchdacht. 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


195

Die Kritik am Positivismus läuft somit auf den Gedanken hinaus, dass 
dieser beim Feststellen isolierter Dingeigenschaften stehen bleibt, statt 
sie aus ihrem Zusammenhang zu verstehen. Was dabei ebenfalls ausge-
blendet bleibt, sind die begriff‌lichen Mittel dieses feststellenden Tuns: 
Sie werden unhinterfragt vorausgesetzt. Der Gegensatz von Positivismus 
und Reflexion ist somit nicht einer zwischen zwei gänzlich verschiedenen 
Ansätzen der Sachbestimmung – etwa zwischen einer wissenschaftlichen 
und einer vorwissenschaftlichen oder zwischen einer naturwissenschaft-
lichen und einer geisteswissenschaftlichen Methode. Denn offensicht-
lich setzt jede Reflexion das Feststellen isolierter Eigenschaften voraus: 
Es bildet den Ausgangspunkt auch der reflexiven Sachbestimmung. Der 
Unterschied liegt vielmehr in der Funktion dieses Anfangs: Für die Posi-
tivistin bilden die einzelnen Fakten den sicheren Grund im Konkreten. 
Von ihm aus lassen sich zwar Vergleiche anstellen, aber an der Sachbe-
stimmung des Einzelnen wird sich dadurch nichts ändern. Die reflexive 
Sachbestimmung nimmt die aufgesammelten Tatsachen gerade umge-
kehrt als Anfangsabstraktionen, als unvollständige und einseitige Be-
stimmungen der Sache. Die Erkenntnis der einzelnen Sache wird erst 
dadurch konkret, dass sie in ihrer Abhängigkeit von anderem gedacht 
wird und auf diese Weise die Begriffe, in denen die Sache zunächst ge-
dacht wurde, modifiziert.

In der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Kunstwerken, be-
sonders in der Musik, sind Formen des Positivismus sehr verbreitet. 
Denn gerade positivistische Untersuchungen können sich den Anschein 
besonders seriöser Wissenschaftlichkeit geben, indem sie auf alle deuten-
de Konstruktion von Zusammenhängen verzichtet. Dies kann sehr un-
terschiedliche Formen annehmen. In historischen Untersuchungen zeigt 
es sich etwa in der Tendenz zum Auflisten. Musikhistorische Überblicks-
werke genügen sich in diesem Sinne oftmals damit, Werkbesprechungen 
aneinander zu reihen, ohne einen Entwicklungszug zu entwerfen oder 
andere Erklärungsversuche zu unternehmen. In der musikalischen Werk-
analyse können solche Untersuchungen als positivistisch kritisiert wer-
den, die welche sich darauf beschränken, die in einem Werk vorkommen-
den Tonhöhenklassen, Tonreihen oder Dauernwerte zu inventarisieren, 
ohne deren Zusammenwirken in der erklingenden Erscheinung des 
Werks zu interpretieren. Zurecht wurde dieser Positivismusvorwurf im-
mer wieder gegen solche, besonders in der amerikanischen Musiktheo-
rie anzutreffende Verkürzungen erhoben. Der Vorwurf verbindet sich für 
gewöhnlich mit dem Plädoyer, die Musikwissenschaft müsse über den 
Bereich musikalischer Sachverhalte hinaus die sozialen oder kulturhisto-
rischen Bedingungen der Musik mitbedenken.252 Aus dieser Überlegung 

252	Mittlerweile klassisch ist Joseph Kerman, Contemplating music: challenges 
to musicology, Cambridge (Mass.) 2004. Zur Debatte, vgl. Agawu Music 

DAS PROBLEM DER VERDINGLICHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


196

heraus erscheint schließlich der Begriff des Kunstwerks selbst als Pro
blem: Er suggeriere, dass eine musikalische Arbeit alleine aus sich he-
raus, in immanenter Analyse verständlich gemacht werden könne. So 
würde das Werk als Ganzes zur positiven Gegebenheit, zum Ding, de-
ren Eigenschaften isoliert bestimmt würden, statt in den Zusammenhang 
kultureller Praktiken und sozialer Verhältnisse gestellt zu werden. Das-
selbe gilt für das Verhältnis zum hörenden Subjekt. Positivistisch sugge-
riere der Werkbegriff, dass eine Verständigung über musikalische Sach-
verhalte – etwa aufgrund einer Partituranalyse – möglich sei, ohne die 
besonderen Konditionierungen, die historisch veränderlichen Dispositi-
onen und sozialen Kontexte der Hörerinnen zu berücksichtigen. Musik 
wird so unter dem Leitbegriff des Werks zur abstrakten Klangstruktur, 
statt als wahrgenommenes Phänomen eines leiblich-historisch situier-
ten Subjekts verstanden zu werden. Auf diese Weise geht die Kritik am 
Positivismus in eine Zurückweisung des Werkbegriffs über. Wie die Ver-
dinglichung menschlicher Verhältnisse in der Warenwirtschaft, so blen-
det die am Werk orientierte Praxis der Kunstrezeption die gesellschaft-
lichen Voraussetzungen ab, welche die künstlerischen Phänomene erst 
ermöglichen: Wie die Warenwirtschaft behandelt eine solche werkzen
trierte Kunstauffassung die zwischenmenschlichen Relationen als Ding-
eigenschaften.

Diese Werkkritik kommt wiederum in zwei sehr unterschiedlichen Va-
rianten vor. Die traditionalistische Variante weist das Werk zugunsten 
des Primats einer eingeübten, etablierten Praxis des Muszierens zurück, 
eines lebensweltlichen Umgangs mit Klängen in verschiedensten gesell-
schaftlichen Zusammenhängen.253 In diesem umfassenden Zusammen-
hang musikalisch-sozialer Praktiken bilden die fixierten Klänge oder No-
tate – die vormaligen Werke – bloße Durchgangspunkte oder Anlässe 
eines unendlichen Aushandlungs- und Reflexionsprozesses. Auch hier 
führt die Verdinglichungskritik somit in die These eines Vorrangs des 
praktischen Umgangs – der nun freilich nicht mehr als die künstleri-
sche Praxis des Herstellens, sondern als die allgemeine Praxis der Ver-
wendung und Auffassung von Klangerscheinungen, als auditive Kultur 
gedacht wird.254

Kofi Agawu, Analyzing Music under the New Musicological Regime, in: 
The Journal of Musicology 15/3, 1997, 297–307.

253	Vgl. Christopher Small, Musicking: the meanings of performing and listen­
ing, Hanover 1998. Das – unbewusste – Vorbild ist Besseler 1978 (wie Anm. 
175), hier 41–46. Die philosophische Grundlage solcher Rehabilitationen 
eines ursprünglich-gemeinschaftlichen Tuns ist Martin Heideggers Moder-
nekritik.

254	Vgl. Michael Bull und Les Back (Hg.), The auditory culture reader, Lon-
don ; New York 2015; Daniel Morat et al. (Hg.), Handbuch Sound: Ge­
schichte, Begriffe, Ansätze, Stuttgart 2018; Anna Langenbruch (Hg.), Klang 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


197

Die avantgardistische Variante hingegen versteht die Kunst als eine 
Unterbrechung eingeübter Praktiken. Die Kritik am Werk geschieht hier 
nicht im Namen geteilter Traditionen. Vielmehr erscheint der Werkbe-
griff selbst als ein Bestandteil einer bürgerlichen Tradition, deren au-
toritäre Züge die avantgardistische Kunst angreift. Das Werk stehe im 
Zentrum eines autoritären Systems, das den (männlichen) Künstler zum 
Genie überhöht, der über jenen Sinn des Werk herrscht, den die untertä-
nigen Exegeten kultisch zu entschlüsseln suchen; die Interpretation und 
Aufführung gilt als treuer Dienst am Meisterwerk und die Einführung 
und Vermittlung der Kunst gestaltet sich als Anbetung vergangener Grö-
ßen; der materielle wie der geistige Besitz solcher Werke in Form von 
Originalen, Exemplaren und Spezialistenkenntnissen wird als Teilhabe 
an einer höheren, meist nationalistisch eingefärbten Kultur zelebriert, 
die sich unschwer als Legitimationssurrogat der herrschenden Klassen 
durchschauen lässt.

Gegen diesen gesamten Komplex bürgerlicher Kultur, der die Kunst im 
Werk verdinglicht, um diese Dinge kultisch zu verehren, setzt die avant-
gardistische Werkkritik nicht den Begriff eingeübter Praktiken, sondern 
den Begriff der Performance oder der Performativität.255 Die Bedeutung, 
welche dieser Begriff in der Kunsttheorie angenommen hat, hat mit dem 
sprachphilosophischen256 und dem sozialtheoretischen257 Begriff der Per-
formanz wenig zu tun – wie Erika Fischer-Lichte, eine der einflussreichs-
ten Verteidigerinnen dieses Begriffs, offen eingesteht.258 Denn sowohl für 
die Sprechakttheorie wie für die Theorie der performativen Subjektivie-
rung ist der Gedanke entscheidend, das sich Sprachhandeln und Sub-
jektbildung in der Wiederholung und Anwendung kollektiv anerkannter 
Handlungsnormen in geteilten Kontexten vollzieht – selbst dann, wenn 
diese Reiteration von Normen zu einer Subversion oder Umbildung die-
ser Normen führen. Nur wenn die Beteiligten sich darüber einigermaßen 
einig sind, in was für einem Kontext sie sich befinden und welche Art von 
Handlung jemand zu vollziehen versucht, kann ein Sprechakt und eine 

als Geschichtsmedium: Perspektiven für eine auditive Geschichtsschreibung, 
Bielefeld 2018; Jonathan Sterne, The audible past: cultural origins of sound 
reproduction, Durham 2003. 

255	Vgl. Fischer-Lichte 2004 (wie Anm. 78).
256	Vgl. J.L. Austin, How to do things with words, Oxford 1962.
257	Vgl. Judith Butler, Performative Acts and Gender Constitution: An Essay in 

Phenomenology and Feminist Theory, in: Theatre Journal 40/4, 1988, 519–
531; Judith Butler, Excitable speech: a politics of the performative, New 
York 2021.

258	Vgl. Fischer-Lichte S. 31–41. Erhellend dazu Sybille Krämer, Connecting 
Performance and Performativity: Does It Work?, in: Laura Cull und Alice 
Lagaay (Hg.), Encounters in Performance Philosophy, New York 2014, 
223–237.

DAS PROBLEM DER VERDINGLICHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


198

performative Subjektkonstitution gelingen. Die künstlerischen Phäno-
mene hingegen, die man sich als Kunstperformances zu bezeichnen an-
gewöhnt hat, sind gerade dadurch ausgezeichnet, dass sie einmalige und 
kontextfremde Handlungen – eigentlich Scheinhandlungen – vorführen, 
von denen zunächst einmal nicht klar ist, um was für einen Handlungs-
typ es geht und in welchem imaginären Kontext diese Vollzüge als eine 
bestimmte Handlung verständlich würden. In diesem Sinne unterbricht 
die Performancekunst alles eingeübte Handeln und Handlungsdeuten, 
um das Publikum in eine Situation zu versetzen, in welcher es nicht weiß, 
wie es sich verhalten soll. Die Nicht-Wiederholbarkeit und die Unent-
scheidbarkeit des Geschehens bilden so den Kern der Performance- und 
Aktionskunst. Deshalb schlägt Fischer-Lichte auch vor, die Performance-
kunst nicht im Begriff der Performativität, sondern im Begriff des Auf-
führungsereignisses zu begründen.259 Sie beobachtet in der Kunst des 20. 
Jahrhunderts die Tendenz, dass der Werkcharakter hinter den Auffüh-
rungs- und Ereignischarakter der Kunst zurücktritt.260

Offensichtlich darf der Aufführungsbegriff hier nicht im gewöhnlichen 
Sinne verstanden werden. Denn für gewöhnlich setzt der Begriff der Auf-
führung ja etwas voraus, das aufgeführt wird, nämlich ein Werk. Soll 
das Ereignis des Aufführens jedoch an die Stelle des Werks treten kön-
nen, so muss es sich bei der Performancekunst um Aufführungen ohne 
Aufgeführtes handeln. Der zentrale Punkt, den diese seltsame Konstruk-
tion zum Ausdruck bringen will, ist das veränderte Verhältnis der Kunst 
zum Rezipienten, den Fischer-Lichte auch – im systemtheoretisch-kyber-
netischen Sprech des neuen Managements – als autopoietische feedback-
Schleife bezeichnet. Gemeint ist, dass die Reaktion des Publikums auf das 
Geschehen der Performance integraler Bestandteil des Kunstereignisses 
sei. Im Gegensatz zum Werk, das von einer oder mehreren Künstlerinnen 
hergestellt wird, stellt sich das performative Kunstereignis (»autopoe-
sis«) in der Wechselwirkung von Performerinnen und Teilnehmenden ein 
(»feedback«). Jede Aufführung einer Performance ist ein unwiederhol-
bares Ereignis – denn selbst mit denselben Teilnehmenden würde ja die 
Interaktion jedes Mal anders verlaufen. Auf diese Weise entzieht sich die 
Kunst ihrer positivistischen Tendenz, das Kunstereignis im entäußerbaren 
Werk zu verdinglichen und bindet sich stattdessen unablösbar an das zwi-
schenmenschliche Ereignis einer Unterbrechung vorgeprägter Handlungs-
schemata. Die Künstlerinnen schaffen somit keine Werke mehr, sondern 
organisieren Situationen und Rahmenbedingungen, in denen Kunst als 
zwischenmenschliches Kommunikationsgeschehen sich ereignen kann.

Dieser Durchgang durch die verschiedenen Varianten jener Werk-
kritiken, die am Gedanken der Verdinglichung ansetzen, führt einen 

259	Fischer-Lichte 2004 (wie Anm. 78), 41.
260	Ebd. 56.

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


199

gemeinsamen Zug zu Tage. Was die Werkkonzeption verdinglicht, ist die 
Kunst als ein zwischenmenschliches Geschehen. Die Kunst, sofern sie als 
Werkproduktion und -rezeption begriffen wird, hat Teil an der Verding-
lichung, die das gesamte Leben im Kapitalismus prägt. Hiergegen pro-
testiert die Kritik: Sie will die Kunst als eine Sphäre nicht-verdinglichter 
Verhältnisse retten, als Begegnung von Mensch zu Mensch – wie es im 
Jargon der Eigentlichkeit hieße261 – , in welchem sich die teilnehmenden 
Subjekte als Tätige und Lebendige wiedererkennen – sei es in der selbst-
zweckhaften Kreativität der Produktion, im unendlichen Aneignen und 
Verlebendigen geteilter Traditionsbestände oder in der ergebnisoffenen 
Begegnung in einmaligen Situationen, welche die Autorität des Normal-
handelns unterbrechen.

Das Dilemma der Situationskunst

Ersichtlich setzt dieser Protest voraus, dass die subjektiven Fähigkeiten 
zur Interaktion und die Verdinglichungen der sozialen Normalität von-
einander ablösbar sind. Nur unter dieser Bedingung würde eine Zurück-
nahme dinghafter Gestalten der Kunst zur Befreiung einer intakten In-
tersubjektivität führen. Die Formen der Situationskunst, die unter dem 
Schlagwort einer relationalen Ästhetik oder Partizipationskunst disku-
tiert wurden,262 setzen etwa ganz offensichtlich auf eine solche Voran-
nahme. Im Bereich der zeitgenössischen Musik wäre die seit den 1970er 
Jahren etablierte Praxis des soundwalks mitsamt ihren Abwandlungen 
etwa bei Christina Kubisch zu nennen.263 Solche Kunstpraktiken gehen 
zwar davon aus, dass die sogenannte Lebenswelt der Gegenwart von 
Verdinglichungen und anderen sozialen Pathologien geprägt ist.264 Sie 
äußern sich etwa in der verbreiteten Unfähigkeit zur spontanen Inter-

261	Vgl. Theodor W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeit (Gesammelte Schriften, 
6), Frankfurt am Main 2020, 424.

262	Vgl. Nicolas Bourriaud, Esthétique relationnelle, Dijon 1998; Lehmann 
2012 (wie Anm. 112), 115–125.

263	In jüngerer Zeit hat Hannes Seidl das Herbeiführen von sozialen Situatio-
nen zum »kompositorischen« Programm erhoben. Seine Einsätze und Wer-
ke sind aber meist reflektierter als die hier kritisierte Position, vgl.Hannes 
Seidl, Music as a Social Situation, in: Claus-Steffen Mahnkopf et al. (Hg.), 
Substance and content in music today (New music and aesthetics in the 21st 
century, 9), Hofheim 2014, 151–162. 

264	Zum Begriff der sozialen Pathologie vgl. Axel Honneth, Pathologien des So-
zialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilosophie, in: Das Andere der 
Gerechtigkeit: Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 
2017, 11–69. Kritisch dazu: Fabian Freyenhagen, Honneth on Social Pa-
thologies: A Critique, in: Critical Horizons 16/2, 2015, 131–152.

DAS PROBLEM DER VERDINGLICHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


200

aktion, zu vorurteilsfreien Begegnungen, zu ungespieltem Interesse am 
Schicksal anderer und zu echter emotionaler Bindung; sie äußern sich 
aber auch im instrumentellen Umgang mit der nicht-menschlichen Le-
bensumwelt, in der Unaufmerksamkeit für alle jene Facetten und Eigen-
tümlichkeiten der Dinge und Atmosphären, die uns ständig unauffällig 
umgeben und prägen. Gegen diese geistige und sinnliche Verarmung des 
Alltagslebens geht die Situationskunst an. Dies geschieht aber nicht, in-
dem sie Werke von sinnlicher und geistiger Dichte erarbeitet, sondern 
indem sie raum-zeitlich begrenzte Rahmenbedingungen einrichtet, in 
denen die verdinglichten Subjekte von sich aus die sonst unterdrückten 
Erfahrungsfähigkeiten wieder erlangen können. Das geschieht etwa, in-
dem sie, wie bei Tino Sehgal, mit Unbekannten ins Gespräch kommen, 
die eigene Umgebung neu entdecken, Selbstverständlichkeiten hinterfra-
gen und die unbewussten Mechanismen und Eingrenzungen der Wahr-
nehmung ins Bewusstsein heben. Auch Peter Ablingers Hörstücke kön-
nen exemplarisch für solche Strategien stehen: In ihnen wird nicht etwas 
Hörbares gestaltet, sondern es werden ungewöhnliche Hörsituationen 
angeboten. So werden etwa die fürs Konzertsetting typischen Stuhlrei-
hen mitten ins Stadtgeschehen, auf einer schrägen Rampe oder im Grü-
nen aufgestellt. Die Kunst besteht dann nicht mehr in einem Werk, son-
dern in der Rahmung einer Situation, in der sich die Teilnehmenden 
der Kunstaktion selbst aus ihrer verdinglichenden Verhaltensnormie-
rung befreien können.

Die Attraktivität solcher künstlerischen Formen lässt sich aus dem 
politischen Subtext erklären, der bis heute in ihnen fortwirkt. Denn im 
Wesentlichen handelt es sich dabei um Rückgriffe auf Strategien, die 
der Situationismus im Anschluss an das Scheitern des Surrealismus ent-
wickelte. Als gescheitert galten die surrealistischen Werke in ihrem An-
spruch, eine revolutionäre Kunstform zu verwirklichen.265 Guy Debord 
zog daraus die Schlüsse: Nach dem Scheitern der sozialistischen Revo-
lutionen und der Integration der surrealistischen Werke in den bürger-
lichen Kunstkanon, müsse die Kunst andere Mittel finden, um die von 
Konsumversprechen eingeschläferten Massen zu revolutionärem Be-
wusstsein zu erwecken.266 Die Erfindung von Situationen, die ziellosen 
Streifzüge durch die Stadtlandschaften und die Kartographierung der af-
fektiven Besetzung von Orten und Gegenden wurden als Mittel zu solch 
revolutionärer Erweckung erdacht. Aber auch diese Mittel erwiesen sich 
bald als politisch wirkungslos: Als politisch-künstlerisches Programm ist 
auch der Situationismus gescheitert.

265	Vgl. André Breton, Manifestes du surréalisme, Paris 1983.
266	Vgl. die ersten Ausgaben der Internationale Situationniste, https://www.ubu.

com/historical/si/index.html [14.2.2022]. Besonders: Amère victoire du sur-
réalisme, Internationale Situationiste Numéro 1, 3–4.

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ubu.com/historical/si/index.html
https://www.ubu.com/historical/si/index.html
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.ubu.com/historical/si/index.html
https://www.ubu.com/historical/si/index.html


201

Im Kunstbetrieb hingegen etablierte sich die Situationskunst als eine 
Schwundform des revolutionären Situationismus: Man kann sie als ei-
nen zivilgesellschaftlichen Situationismus bezeichnen. Die Erfahrun-
gen, welche der begrenzte Rahmen der Kunstsituation ermöglicht, sind 
nun vom politischen Ziel eines Umsturzes der bürgerlichen Gesellschaft 
gänzlich abgelöst. Sie werden jetzt vielmehr als stabilisierende Gegen-
kräfte verstanden, als lebensweltliche Korrektive, die den Desintegra-
tionstendenzen und Verselbständigungen des wirtschaftlichen und po-
litischen Systems entgegenwirken. Die Stärkung zivilgesellschaftlichen 
Engagements, das Zusammenwirken von Privatpersonen in Verbänden, 
Kollektiva und Vereinigungen, die keiner staatlichen oder ökonomi-
schen Vermittlung bedürfen, die affektive Erhaltung gesellschaftlicher 
Bindekräfte, die Kultivierung der Debatte in der bürgerlichen Öffent-
lichkeit – dies sind die Motive, die heute im Zusammenhang der Si-
tuationskunst angeführt werden. Die Aktivierung der Zuschauerin in 
der Kunstsituation, der Einbezug der Rezipientinnen in den Kunstpro-
zess wird als eine Einübung in solche Bürgertugenden verstanden: Sie 
geschehen im Horizont einer Arbeit an der demokratischen Kultur.267 
Die Kunst will einer Verdinglichung entgegen wirken, die nun als de-
fizientes Anerkennungsverhältnis – als Anerkennungsvergessenheit268 – 
verstanden wird, indem sie Szenen der Sichtbarkeit und Verlautbarung 
schafft und an die sozialintegrative Funktion der Bindungen von Mensch 
zu Mensch erinnert. Auf diese Weise verbindet sich die künstlerische 
Werkkritik mit dem Projekt der habermasianischen Linken, und die 
Situationskunst stellt sich in den Dienst jener Gesellschaftsformation, 
auf deren Aufhebung der Situationismus abzielte.

Seit einiger Zeit wurden im Kunstdiskurs jedoch Stimmen laut, wel-
che die Naivität eines solchen Programms anprangern.269 Sie stellen die 
Frage, ob die Verdinglichungen, die das Leben in der gegenwärtigen Ge-
sellschaft prägen, dadurch aufgebrochen und verflüssigt werden kön-
nen, dass die Teilnehmenden eines Kunstgeschehens sich selbst überlas-
sen werden. Die werkkritische Pointe solcher Situationskunst besteht ja 
gerade darin, das Aufbrechen verdinglichter Erfahrungsformen der Ei-
geninitiative der Teilnehmenden zu überantworten. Würde die Künstle-
rin den Teilnehmenden vorgeben, welche Erfahrungen sie in der Kunstsi-
tuation machen sollen, so würde sie ins alte Muster der Werkproduktion 
zurückfallen: Die Situation wäre in Wahrheit ein Werk, das die Rezipien-

267	Vgl. Lambert Zuidervaart, Art in public: politics, economics, and a demo­
cratic culture, New York 2011.

268	Vgl. Axel Honneth et al., Verdinglichung: eine anerkennungstheoretische 
Studie, Berlin 2015.

269	Vgl. Jacques Rancière, Le spectateur émancipé, Paris 2008; Claire Bishop, 
Artificial hells: participatory art and the politics of spectatorship, London ; 
New York 2012.

DAS PROBLEM DER VERDINGLICHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


202

tinnen nachvollziehen. Um das zu verhindern, muss die Situation offen-
gehalten werden, sie darf nicht vorgeben, was die Teilnehmenden aus ihr 
machen. Dann ist aber nicht klar, wie der Kunstrahmen verhindern kann, 
dass die Teilnehmenden jene verdinglichten Verhaltensformen der Nor-
malität im Kunstrahmen reproduzieren. Denn das Vertrackte der Ver-
dinglichung liegt ja genau darin, dass sie eine verinnerlichte und eingeüb-
te Denk- und Verhaltensweise darstellt. Sie tritt nicht in Gestalt äußerer 
Verbote auf, die im geschützten Rahmen der Kunst schlichtweg aufge-
hoben werden könnten. Was der Begriff der Verdinglichung zu benen-
nen versucht, ist vielmehr Teil der Tiefenstruktur kapitalistischer Subjek-
tivität. Wenn also die Verdinglichungsdiagnose tatsächlich zutrifft, dann 
wird verdinglichtes Verhalten gerade auch dort anzutreffen sein, wo die 
Subjekte ihren eigenen Motiven, Überzeugungen, Antrieben und Wün-
schen zu folgen glauben. Je mehr die Kunst es den Betrachterinnen über-
lässt, was sie aus der Kunstsituation machen, desto eher werden diese auf 
jene Stereotypien und Klischees, jene Angstvorstellungen und Vorurteile, 
jene Abwehrmechanismen und Deutungsmuster, jene Automatismen und 
Selbsttäuschungen zurückgreifen müssen, die ihr Alltagsleben verarmen 
lassen. Die Situationskunst gerät so in ein Dilemma: Entweder sie weist 
den Teilnehmenden einen Platz zu, definiert ihre Rolle im Voraus, um sie 
aus den habitualisierten Verhaltensformen herauszureißen. Dann unter-
wirft sie jedoch ihre Rezipientinnen jener Fremdbestimmung durch das 
Werk, welche die Situationskunst zu überwinden vorgibt. Setzt sie um-
gekehrt ganz auf die Selbstbestimmung der Teilnehmenden, so muss die 
Kunstproduktion davon ausgehen, dass ihre Rezipientinnen zu solcher 
Selbstbestimmung fähig sind, ohne in verdinglichte Verhaltensformen 
zurückzufallen. Wäre das aber der Fall, so wäre das Problem der Ver-
dinglichung, gegen das die Kunst anzukämpfen vorgibt, nichtig und so-
mit die künstlerische Rahmensetzung obsolet. Die Kunstsituation wäre 
nichts anderes als die Verlängerung jener bürgerlichen Öffentlichkeit, in 
der die einander fremden Privatpersonen nach Belieben als Menschen zu-
einander in Beziehung treten können. Trifft die Verdinglichungsdiagnose 
jedoch zu, so können die Subjekte nicht dadurch aus ihren verarmten Er-
fahrungsstrukturen befreit werden, dass sie zur Selbstbestimmung ange-
halten werden. Denn die Verdinglichung bezeichnet ja gerade den Grund 
ihrer Unfähigkeit zur Selbstbestimmung und intersubjektiven Beziehung.

Man kann dieses Dilemma der Situationskunst auch in den Begrif-
fen des Subjekt-Objekt-Verhältnisses ausdrücken. Die Verdinglichungs-
these besagt, dass die Subjekte unter gegenwärtigen Bedingungen dazu 
verdammt sind, ihre Erfahrungsgehalte zu verobjektivieren. Ein Subjekt 
zu sein, heißt unter diesen Umständen also nichts anderes, als die Din-
ge, die anderen Subjekte und zuletzt sich selbst zum Objekt zu machen. 
Die Situation der Situationskunst erscheint dann folgendermaßen: Be-
handelt die Kunst ihre Teilnehmenden als Subjekte, so verobjektivieren 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


203

diese sich selbst. Versucht die Kunst ihre Teilnehmenden an dieser Ver-
objektivierung zu hindern, so behandelt sie selbst ihre Teilnehmenden 
wie Objekte. Wie auch immer sie die Rahmensetzung gestaltet, wird die 
Situationskunst von der Verdinglichung heimgesucht, die sie bekämpft 
– wie auch immer sie sich wendet, werden in ihr die Subjekte nicht als 
solche, sondern als Objekte behandelt. So erweist sich die übliche For-
mel der Verdinglichungskritik als Kritik, welche das Phänomen der Ver-
dinglichung verharmlost. Indem sie eine intakte Intersubjektivität vor-
aussetzt,270 verkennt sie, dass die Verdinglichung eine Deformation der 
Subjekte bezeichnet, die nicht dadurch aufgehoben wird, dass jene sich 
in der Kunst nicht mehr mit Dingen auseinandersetzten, sondern unmit-
telbar miteinander kommunizierten. Wenn die Diagnose der Verdingli-
chung zutrifft, so betrifft sie gerade auch das zwischenmenschliche Ver-
halten in offenen Situationen.

Gegendinge

Diese Überlegungen zeigen ein Potenzial des Werkbegriffs auf, welches 
die Verdinglichungskritik übersieht. Das Kunstwerk kann als der Ver-
such gedeutet werden, mit den Mitteln der Verdinglichung gegen Ver-
dinglichung anzugehen. Ein solcher Werkbegriff geht davon aus, dass 
Subjekte verdinglichte Verhaltensformen gerade dann reproduzieren, 
wenn man sie sich selbst überlässt. In der Erfahrung eines Kunstwerks 
hingegen gibt das Subjekt seine Macht an ein Ding ab. Diese Fremdbe-
stimmung der Rezipientinnen zielt darauf, deren Unfähigkeit zur Selbst-
bestimmung zu durchbrechen. Die Einwände gegen den Werkbegriff sind 
daher durchaus berechtigt: Das Werk ist tatsächlich die dinghafte Er-
scheinung von Subjektivität, und ihr Nachvollzug bedeutet, dass Sub-
jekte sich von etwas Dinghaftem bestimmen lassen. Die Kritik an sol-
cher Fremdbestimmung ist aber zugleich verkürzt. Denn das Kunstwerk 
ist, wenigstens dem Anspruch nach, mehr als eine bloße, eindeutige Ge-
gebenheit: Werke artikulieren ästhetische Ideen, ihr Zusammenhang ist 
ein stillgestellter Transformationsprozess. Das ist der Witz der Rede von 
der materialen Form: Die fixierte Form eines gelungenen Werks steht un-
ter Spannung, weil in ihr jene materialen Potenziale, die sie verarbeitet, 
zugleich über das, was die Form realisiert, hinausdrängen. Wer sich von 

270	Insofern entspricht diese Form der Werkkritik eher Heideggers Verdingli-
chungskritik als der marxistischen: Sie setzt analog zu Heideggers Sein das 
Bestehen einer Grundschicht des praktischen Umgangs und Verstehens vor-
aus, die erst in der Kunstsituation wieder zu ihrem Recht kommt. Zum Ver-
gleich zwischen Adorno und Heidegger: Tilo Wesche, Dialektik oder Onto-
logie: Adornos und Heideggers ›Grundsatzkontroverse‹, in: Christian Lotz 
et al. (Hg.), Ding und Verdinglichung, Paderborn 2012, 209–228.

DAS PROBLEM DER VERDINGLICHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


204

einem solcherart gespannten Zusammenhang bestimmen lässt, wendet 
keine habitualisierten Verhaltensschemata an und führt keine eingeüb-
ten Bestandsaufnahmen durch. Wer sich auf ein Werk einlässt, wird viel-
mehr gerade dadurch aus den verdinglichten Reaktionsformen heraus-
gerissen, dass er der Artikulation des Werks folgt.

Das ist, wie gesagt, der Anspruch des Werkbegriffs. Es ist anzunehmen, 
dass der tatsächliche Umgang mit Kunstwerken in den meisten Fällen 
jenen verdinglichten Reaktionsformen entspricht, welche die Kritik be-
mängelt. Geht man jedoch vom Anspruch der Werke aus, so verändert 
sich die Kritik grundlegend. Die autoritären Rituale, die um die Werke 
herum veranstaltet werden, erscheinen dann nicht mehr deshalb proble-
matisch, weil sie die Kunst zum Werk verdinglichen, sondern weil sie die 
Spannung, welche in dieser Verdinglichung steckt, überspielen. Der Kult 
ums Werk ist dann gerade deshalb verkehrt, weil er den Werken nicht 
gerecht wird; weil er die Selbstkritik verbirgt, die in der künstlerischen 
Verdinglichung steckt.

Diese Perspektivänderung rückt auch den Vorwurf des Positivismus in 
ein anderes Licht, der die musikanalytische Beschäftigung mit den Wer-
ken traf. Auch die Buchführungsanalysen und Inventarisierungen sind 
nicht deshalb zu kritisieren, weil sie sich zu sehr aufs einzelne Werk ver-
steifen, sondern gerade umgekehrt, weil sie sich zu wenig auf das Werk 
als Artikulation eines Gedankens einlassen. Gelungene Analysen inter-
pretieren den singulären Zusammenhang eines Erscheinungskomplexes, 
indem sie dessen Material und die Prinzipien seiner Bearbeitung aufsu-
chen. Solche Prinzipien können weder einfach abgelesen oder registriert 
werden, noch lassen sie sich auf eine Formel bringen, von der aus sich 
etwa die Tonhöhen- und Dauernwerte einer musikalischen Kompositi-
on nachrechnen ließen. Was die Spannung eines Werks erzeugt, welche 
Gegensätze und Kontinuitäten es zusammenhalten, wie sich die einzel-
nen Teile, Abschnitte, Motive und Elemente zueinander verhalten, wel-
che materialen Tendenzen in ihm zum Tragen kommen und welche au-
ßermusikalischen Kontexte in diesen Materialien eingelagert sind – um 
dies auf den Begriff zu bringen, bedarf es der Reflexion auf das Gege-
bene: Das In-Beziehung-Setzen mit Nicht-Gegebenem, die imaginative 
Erweiterung des Vorliegenden und die Vergegenwärtigung von Abwe-
sendem. Wenn Werke durch die innere Spannung von Form und Mate-
rial gekennzeichnet sind, dann muss die Analyse paradoxerweise immer 
auch über das einzelne Werk hinausgreifen, um es aus sich selbst he
raus verständlich zu machen. Deshalb kann die musikalische Werkana-
lyse, wenn sie dem Werk gerecht wird, eigentlich gar nicht positivistisch 
verfahren: Die Verknüpfung von Werkanalyse und Positivismus, welche 
die Kritik am Werkbegriff voraussetzt, führt hier in die Irre. Auch hier 
kann die gerechtfertigte Kritik an Verdinglichungstendenzen und positi-
vistischen Simplifizierungen gerade im Namen des Werkbegriffs geführt 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


205

werden, statt sich gegen ihn zu wenden. Der Grund dafür liegt darin, 
dass das Werk selbst eine dinghafte Form von Verdinglichungskritik ist: 
Es ist vielleicht gerade das Spezifikum von Kunstwerken eine Form ver-
gegenständlichter Arbeit zu sein, welche gegen diese Vergegenständli-
chung aufbegehrt. In diesem Sinne sind die Dinge, welche Kunstwerke 
sind, zugleich Gegendinge.

Die Kritik an der Verdinglichungskritik hat die Schwächen jener Po-
sitionen des Kunstdiskurses aufgezeigt, die sich von der Auflösung der 
Werke in Situationen, Begegnungen und Praktiken versprechen, einer 
nicht-verdinglichten Subjektivität Freiraum zu lassen. Sie verkennen, 
dass die Verdinglichung einer gesellschaftlichen Verfassung entspringt, 
die bis in die Spontaneität der Subjekte fortwirkt. Sie verkennen aber 
auch den selbstkritischen Zug, der dem Werkbegriff eingeschrieben ist – 
oder ihm zumindest eingeschrieben werden kann. Was zu Beginn dieser 
Arbeit als Spannungsverhältnis von Material und Form bezeichnet wur-
de, zielt auf eine innere Differenz im Werk, an der das Problematische des 
künstlerischen Dingcharakters aufbricht. Werke, die diese innere Span-
nung von verdinglichender Form und verdinglichtem Material vermis-
sen lassen, welche den Widerstreit von Stillstellung und Prozess, von Ge-
genständlichkeit und Tätigkeit nicht zulassen und sich selbstzufrieden in 
ihrer Dingform ausruhen, werden dem ästhetischen Urteil nicht genü-
gen. Umgekehrt lässt sich mittlerweile beobachten, wie sich jene Kunst-
formen, die sich auf das Setzen von situativen Rahmen der Selbstbe-
gegnung des Publikums beschränken, oftmals völlig widerstandslos den 
Bedürfnissen einer Affirmation bürgerlicher Kultur fügen. Sie beliefern 
jene Erwartungen des Kulturbetriebs, der in der Konkurrenz um Auf-
merksamkeit ganz auf einmalige Events und das Erlebnis des Dabeiseins 
setzt. Das alte Argument,271 dass die Kunst sich durch die Zurückwei-
sung der Werkform ihrer Kommodifizierung entziehe, kann heute nicht 
mehr überzeugen: Gerade in ihrer Ereignishaftigkeit behauptet sich die 
Kunst als Ware auf dem Markt der Kultur.

3. David Davies: Das Werk als Tat

All dieser Verkürzungen zum Trotz besitzt die Verdinglichungskritik 
einen wahren Kern, dem ein zeitgenössischer Begriff des Kunstwerks 
gerecht werden muss. Die kunsttheoretischen, wie die künstlerischen 
Arbeiten, welche diese Kritik artikulieren, können nicht ignoriert wer-
den, sondern müssen, soweit sie berechtigt sind, in eine zeitgenössische 
Konzeption des Kunstwerks aufgenommen werden. Im Folgenden soll 

271	Vgl. Lucy R. Lippard, Six years: the dematerialization of the art object from 
1966 to 1972, Berkeley 1997, XIV.

DAVID DAVIES: DAS WERK ALS TAT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


206

deshalb der überfliegende Modus der bisherigen Betrachtungen unter-
brochen werden, um eine Theorie im Detail zu diskutieren, die den Ver-
such unternimmt, den verdinglichungskritischen Impuls der jüngeren 
Kunstentwicklung in eine Neukonzeption des Kunstwerks aufzunehmen. 
Es handelt sich um die Theorie David Davies‘, in der das Kunstwerk als 
Performance verstanden wird.272 In ihr spielt das ästhetische Urteil kei-
ne Rolle und sie behandelt die Frage des musikalischen Kunstwerks nur 
am Rande. Die detaillierte Auseinandersetzung mit diesem theoretischen 
Vorschlag, die im Folgenden versucht wird, zielt darauf, die Tragfähig-
keit dieser allgemeinen Kunsttheorien für das Verständnis der Gegen-
wartmusik zu überprüfen. Es wird also darum gehen, sie zur bisher ex-
ponierten, ästhetischen Konzeption des Kunstwerks zu verorten und die 
überzeugenden Aspekte in sie einfließen zu lassen.

Der Produktionsakt

David Davies reagiert in seiner Performanztheorie der Kunst auf die Kri-
tik, die oben als Produktionsseite der Verdinglichungskritik betitelt wur-
de. Er nimmt den Einwand auf, dass Kunst nicht als eine Art von Gegen-
stand, sondern als eine Art von Handlung verstanden werden muss und 
schlägt vor, das Kunstwerk selbst als eine singuläre Handlung zu deu-
ten. Davies artikuliert in diesem Sinne eine theoretische Ontologie des 
Kunstwerks. Sie will den Entwicklungen der Performance- und Konzept-
kunst gerecht werden, ohne den Werkbegriff aufzugeben. Diese künst-
lerischen Entwicklungen würden, so Davies, vielmehr eine theoretische 
Fehlkonstruktion im Werkbegriffs erkennbar machen, die das Kunstden-
ken von jeher auf Abwege gebracht hat. Die neuere Kunst bringt die The-
orie dazu, sich vom Irrtum zu befreien, dass es sich bei Kunstwerken ge-
nerell um dinghafte Produkte handelt, indem sie Kunstwerke darbieten, 
die nichts als Handlungen, nichts als Prozesse des Produzierens sind. Aus 
den Aufführungskünsten ist dieser Gedanke durchaus vertraut: Ein the-
atrales Werk, ein choreographisches Werk oder ein musikalisches Werk 
existiert ja trivialerweise nicht als irgendein raum-zeitlich solides Ding, 
sondern nur in den performativen Vollzügen der Aufführung. Für ge-
wöhnlich werden aber in den Bühnenkünsten nicht diese raum-zeitlichen 
Aufführungen selbst als die Werke verstanden, sondern die Werke sind 
eben dasjenige, was aufgeführt wird. Das Werk wird dann etwa als Hand-
lungstyp gedeutet, der in den jeweiligen Aufführungen instanziiert wird – 
Thomas Ostermeiers Hamlet-Inszenierung, Pina Bauschs Sacre-Choreo­
graphie oder Stockhausens Kreuzspiel wären solche Werktypen, die an 
unterschiedlichen Orten und zu verschiedenen Zeiten wiederaufgeführt 

272	David Davies, Art as performance, Malden, MA 2004.

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


207

werden können. Die Probleme, in welche eine solchen Typentheorie der 
Werke führt, sind hinlänglich bekannt.273 Der entscheidende Einwand 
erinnert schlicht daran, dass ein solcher Typ keine raum-zeitliche Enti-
tät darstellt. Wäre das Werk also ein solcher Typ, so wären alle Aussagen 
über die raum-zeitliche Verfasstheit von Werken sinnlos.

Davies geht deshalb einen anderen Weg: Er bestimmt das Werk nicht 
als Handlungstypen, sondern als einmalige Handlungsinstanz, als ac­
tion-token oder performance.274 Diese Werkhandlung ist aber nicht die 
Werkaufführung, sondern der künstlerische Akt der Spezifikation eines 
Erscheinungskomplexes, den Davies einen focus of appreciation nennt. 
Dieser Fokus der Wertschätzung, das Werkprodukt, ist ein Komplex aus 
drei Momenten: Eine künstlerische Aussage wird in einem Vehikel ar-
tikuliert, das durch einen spezifischen Zugriff auf ein Medium, einer 
Sammlung geteilter Verständnisse zustande kommt. Auch dieser Wert-
schätzungsfokus ist also kein Ding, sondern die Artikulation einer Aus-
sage in einem Trägermedium.

According to the performance theory, an artwork, in any of the arts, is 
a performance that specifies a focus of appreciation. The latter can be 
understood to comprise an articulated content in a broad sense, a ve-
hicle by means of which the content is articulated, and a set of shared 
understandings – an »artistic medium« – which mediates between the 
vehicle and the content, permitting the artist to articulate a particular 
content through carrying out certain manipulations (in a broad sense) 
of the vehicular medium.275

Der Wertschätzungsfokus mit seinen drei Komponenten ist zwar das Re-
sultat der Herstellungshandlung. Aber das Werk ist nicht dieser Fokus, 
sondern der Vollzug seiner Hervorbringung oder Spezifikation. Plausibel 
wird diese Auffassung mit Blick auf gewisse Ausdrucksweisen der Kunst-
kritik: Wenn etwa davon die Rede ist, dass ein Werk gewisse künstlerische 
Probleme löst oder Darstellungsformen erneuert, dass es Konventionen 
bricht oder zu gesellschaftlichen Problemlagen Stellung bezieht, wenn es 
andere Werke zitiert oder sich von Vorbildern beeinflussen lässt. Zu sol-
chen Aussagen kommt man nicht dadurch, dass man beschreibt, was für 
Eigenschaften am sinnlich erfahrbaren Werkprodukt vorliegen. In all die-
sen Fällen sind die Aussagen über das Werk Aussagen darüber, was durch 
das Herstellen des erfahrbaren Gegenstands getan wurde. Dieses Tun ist 
ein situiertes, einmaliges Ereignis, das sich in einen kunstgeschichtlichen 
Kontext einschreibt – auch wenn die Herstellung sich über eine lange 

273	Ebd. 127ff. Dagegen vgl. Julian Dodd, Works of music: an essay in ontolo­
gy, Oxford ; New York 2007.

274	David grenzt sich explizit ab gegen die Handlungstypentheorie von Gregory 
Currie, An Ontology of Art, New York 1989.

275	Davies 2004, 147.

DAVID DAVIES: DAS WERK ALS TAT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


208

Zeit erstrecken kann und mehrere Personen an ihr beteiligt sind. Davies’ 
Verlagerung des Werkbegriffs zielt mitunter darauf, gegen die positivisti-
sche (»empiristische«) Auffassung des ästhetischen Urteils die konstituti-
ve Funktion des kunsthistorischen Kontexts für das, was ein Werk ist, in 
Anschlag zu bringen. Der Kontext ist für ein Werk konstitutiv, so Davies’ 
Überlegung, weil das Werk sich nicht als Struktur oder Ding konstituiert, 
das in unterschiedliche Kontexte geraten kann, sondern eine intentionale 
Handlung ist, die intern auf ihren Kontext bezogen ist.

Der Reiz einer solchen, durchaus kontraintuitiven Auffassung des 
Kunstwerks liegt darüber hinaus darin, auf alle Künste gleichermaßen 
anwendbar zu sein: Eine einmalige Performance, ein improvisatorisches 
Geschehen, ein Werk der Konzeptkunst oder ein Ready-made, das Auf-
tragen von Farbe auf die Leinwand, die Produktion eines Filmes oder eine 
musikalische Komposition – all diese Kunstformen können als Werke ver-
standen werden, insofern das Werk den Akt der künstlerischen Produk-
tion bezeichnet: Überall wird im Rückgriff auf die Ausdrucks- und Ge-
staltungsnormen eines künstlerischen Mediums ein Ausdrucksträger zum 
Vehikel einer Aussage spezifiziert, der wiederum den Bezugspunkt der 
ästhetischen Wertschätzung bietet. Die Unterschiede zwischen allogra-
phischen und autographischen Kunstformen, zwischen Unikatprodukti-
on und Interpretationskünsten, zwischen einmaligen Interventionen und 
reproduzierbaren Strukturen; all diese Differenzen, welche die einheitli-
che Rede vom Kunstwerk problematisch erscheinen lässt, verlagert Da-
vies in die Ebene des Trägermediums, das ganz unterschiedliche Formen 
annehmen kann. Es kann sich um dinghafte Entitäten wie Pigmente und 
Leinwand, um sinnlich erfahrbare Geschehnisse wie Klangerscheinungen 
handeln, aber eben auch um abstrakte Träger wie einer symbolisierten 
Klangstruktur, die in unterschiedlicher Weise konkretisiert werden kann. 
So besteht etwa der Wertschätzungsfokus eines Werks der Konzeptkunst 
gerade in einem Handlungstypen – einer Handlungsanweisung –, der in 
ganz unterschiedlichen Aktionen realisiert werden kann. Das Werk im 
eigentlichen Sinn identifiziert Davies aber auch hier mit der einmaligen 
Handlung (action-token) der Hervorbringung eines solchen Handlungs-
typen; das Werk ist eine singuläre Handlung, die nun als Wertschätzungs-
fokus eine Aussage im Vehikel eines Handlungstypen spezifiziert, das im 
Rückgriff auf das Medium der Konzeptkunst verständlich wird.

Hat man sich an dieses eigentümliche Vokabular einmal gewöhnt, 
tritt der Vorteil dieser Konzeption zu Tage: In einer solchen Auffassung 
werden all jene Kunstformen, welche dem Kunstdiskurs als Auflösun-
gen des Werkbegriffs erschienen, als unterschiedliche Ausgestaltungen 
eines grundlegenden Modells des Kunstwerks verständlich. Es handelt 
sich nun bei Improvisationen, Performances, Konzepten und Situatio-
nen nicht mehr um Grenzfälle der Kunst, sondern um gleichwertige Ab-
wandlungen einer Grundform. Damit behebt Davies eine Schieflage, in 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


209

welche die Kunstdiskurse immer wieder geraten, wenn sie den Werkbe-
griff an einer bestimmten Kunstform entwickeln, um dann die zeitgenös-
sische Auflösung der Werke zu konstatieren. Wenn Erika Fischer-Lichte 
etwa den Begriff der Aufführung gegen den Werkbegriff führt, so geht 
sie offensichtlich von Kunstformen wie der Malerei oder Skulptur aus, 
in der Werke als relativ konstante Einzeldinge verstanden wurden. Der 
musikalische Werkbegriff hingegen stand schon immer im Spannungs-
verhältnis zwischen bleibender Struktur und ihrer jeweiligen performati-
ven Reproduktion. Der Begriff der Aufführung steht hier in keinem Ge-
gensatz zum Werkbegriff, und deshalb erweist sich die Rede von einer 
Auflösung der Werke in Aufführungen als schief.

Davies entgeht solchen Schieflagen dadurch, dass er den Werkbegriff 
ganz generell vom Produkt der künstlerischen Arbeit auf den Herstel-
lungsakt selbst verschiebt. Mit Bezug auf das komponierte musikali-
sche Kunstwerk bedeutet das ironischerweise eine Abwendung von der 
performativen Aufführung der Musikerin hin zur performativen Arbeit 
der Komponistin: Nicht das Aufführungsgeschehen der Interpretinnen, 
sondern das einmalige Hervorbringen der zu reproduzierenden Struktur 
wird von Davies als performative Werkhandlung verstanden. Das Werk 
ist weder die einzelne Aufführung noch eine Klasse von Aufführungen, 
die einem Aufführungstypen entsprechen, noch ist es der aufgeführte Typ 
selbst. Das Werk ist vielmehr die einmalige Handlung der Spezifikation 
eines solchen aufzuführenden Klangtypen, es ist der Akt des Komponie-
rens. Der Wertschätzungsfokus, der dabei entsteht, ist insofern selbst ein 
Teil des Werks, als dass die Werkhandlung in diesem Produkt ihren Ab-
schluss findet. Als Produktionsprozess verstanden enthält das Werk das 
Werkprodukt als sein Ziel oder seine Grenze in sich; der Werkvollzug 
fällt aber nicht mit seinem Produkt zusammen.

Das Tun im Werk

Gegen Davies’ Umdeutung des Werkbegriffs lässt sich jedoch ein Ein-
wand formulieren, der dem Argument gegen das Werk als raum-zeitloser 
Struktur analog ist. Davies ist strenggenommen gezwungen, Aussagen 
über ein Kunstwerk als Aussagen über die einmalige, in der Vergangen-
heit liegende künstlerische Handlung der Herstellung zu verstehen. Denn 
das performative Werk bezeichnet ja gerade nicht den Fokus der Wert-
schätzung, sondern die Handlung, welche diesen Fokus hervorbringt. 
Das widerspricht nun aber ebenfalls dem kunstkritischen Diskurs, den 
sich Davies explizit als Richtschnur setzt.276 Denn zum einen bezieht sich 

276	Vgl. den »pragmatic constraint«, Davies 2004, 18. Die Kritik formuliert 
Dodds 2007, 182–199.

DAVID DAVIES: DAS WERK ALS TAT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


210

dieser Diskurs, wenn er sich auf Werke bezieht, nicht auf etwas Vergan-
genes, sondern auf Gegenwärtiges. Zum andern kann auch der Bezugs-
punkt der im engen Sinne ästhetischen Urteile, der Urteile also, in denen 
es um das Gelingen und die Gültigkeit der Werke geht, nichts anderes als 
das Werkprodukt sein – wie es Davies’ Ausdruck des focus of apprecia­
tion ja ausspricht. Wenn ein Werk als monoton oder unausgeglichen, als 
verstörend oder dicht bezeichnet wird, dann beziehen sich diese Charak-
tere der Wertschätzung nicht auf den vergangenen Produktionsakt, son-
dern auf das gegenwärtige Produkt. Das wird klar, wenn man sich vor 
Augen führt, dass die Reihe von Handlungen, die auf die Herstellung ei-
nes Werks hinwirken, von gänzlich anderer Qualität sein können als das, 
was im Werkprodukt erscheint. Systematische Geduldsarbeit kann zu 
Werken führen, die den Anschein des Hingeworfenen aufweisen, impro-
visatorisches Kombinieren kann Erscheinungen von strenger Regelhaf-
tigkeit hervorbringen, langwierige, von Zweifeln durchzogene Recher-
chen können zu kurzweiligen Pointen verdichtet werden und noch die 
tiefste Betroffenheit einer Künstlerin kann in die Äußerung oberflächli-
cher Floskeln münden. Was im ästhetischen Urteil beurteilt wird, kann in 
diesen Fällen nicht der Charakter des Produktionsakts sein, sondern ist 
die Erscheinung des Produkts. Davies ist somit zur Behauptung gezwun-
gen, dass sich die ästhetische Beurteilung nicht auf das Werk bezieht.

Davies geht indirekt auf diese Bedenken ein, indem er die Frage stellt, 
wie sich eingrenzen lässt, welche Handlungen einer Künstlerin Teil je-
ner Performance sind, die den Wertschätzungsfokus hervorbringt. Denn 
offensichtlich ist die Herstellung eines Werkprodukts mit tausenderlei 
Verrichtungen verbunden, die mit der Verfasstheit des Wertschätzungs-
fokus wenig zu tun haben: Von der Beschaffung der Werkzeuge und In
strumente bis zur Verpflegung und Bezahlung der Mitarbeitenden. Zum 
Werk als Bezugspunkt der Kunstkritik können diese Vollzüge offensicht-
lich nicht zählen. Davies beschränkt die Herstellungsperformance daher 
auf genau jene Vollzüge, die in eine adäquate Beschreibung der motivier-
ten Manipulation des in Frage stehenden Trägermediums zur Spezifika-
tion des Wertschätzungsfokus eingehen würden.277 Eine solche adäquate 
Beschreibung erlaubt es, die maßgebliche Performance aus der Totalität 
der Lebensvollzüge herauszuheben. Wann aber ist eine solche Beschrei-
bung adäquat? Davies greift hier auf eine modaltheoretische Überlegung 
zurück:278 Ob eine Beschreibung adäquat ist, wird daran ersichtlich, ob 
sie es erlaubt, dieselbe Performance unter anderen Umständen wieder-
zuerkennen, d.h. ob sie es erlaubt, dieselbe Werkherstellung in einer an-
deren möglichen Welt zu denken. Würden wir ein Geschehen, das alle 

277	Davies 2004, 155.
278	Das Vorbild ist Jerrold Levinson, What a Musical Work Is, in: Journal of 

Philosophy 77/1, 1980, 5–28. 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


211

Momente der fraglichen Beschreibung aufweist, als dasselbe Werk ver-
stehen, wenn die Bestimmungen der Welt, die nicht Teil der Beschrei-
bung sind, variiert würden? Eine solche Frage zielt auf unsere modalen 
Intuitionen als den letzten Prüfstein der Individuation eines Werks. Auf-
grund dieser Intuitionen in kontrafaktischen Überlegungen lassen sich, 
so die Hoffnung, die relevanten Bestimmungen aussortieren, die in die 
adäquate Beschreibung eingehen müssen.

Das Verfahren kann man sich ungefähr so vorstellen: Simon Steen-
Andersens Piano Concerto könnte durchaus als dasselbe Werk in einer 
möglichen Welt aufgefasst werden, in der es bereits 2013 oder erst 
2015 fertiggestellt worden wäre; es wäre auch in einer Welt als dasselbe 
denkbar, in welcher der Komponist zur Zeit der Herstellung an einem 
anderen Ort gelebt und andere Kleider getragen hätte. Aber in einer 
möglichen Welt, in der Beethoven keine Klavierkonzerte geschrieben 
hätte oder diese Konzerte völlig unbekannt geblieben wären, wäre die 
Komposition des Piano Concerto, das Beethoven zitiert, nicht denk-
bar. Dieser musikhistorische Kontext, die Wirkungsgeschichte der Kla-
vierkonzerte Beethovens, ist deshalb konstitutiver Bestandteil einer ad-
äquaten Beschreibung der Werkhandlung von Steen-Andersens Piano 
Concerto. In einer Welt, die Beethovens Werke nicht kennt, hätte Steen-
Andersen sie nicht zitieren können – er hätte also nicht denselben Wert-
schätzungsfokus herstellen können, den er in der wirklichen Welt her-
gestellt hat.

Mit Hilfe solcher modalen Intuitionen glaubt Davies einzuschränken 
zu können, was zu einer adäquaten Beschreibung einer Werkhandlung 
gehört und was als unwesentliche Umstände der Produktion vernachläs-
sigt werden kann. Die Diskrepanz zwischen den vielfältigen Vollzügen, 
die kausal in die Herstellung eines Wertschätzungsfokus eingehen auf 
der einen Seite, und den Charakteren dieses Fokus auf der anderen Sei-
te, auf den sich die Wertschätzung bezieht, kann auf diese Weise verrin-
gert werden. Denn als wesentlicher Bestandteil der adäquaten Beschrei-
bung dieser Herstellungshandlung gelten dann nur mehr jene Vollzüge, 
welche für die Spezifikation des fraglichen Werkfokus einen Unterschied 
machen. Entsprechend hängt es von der besonderen Verfasstheit eines 
Fokus ab, welche Bestimmungen Teil einer adäquaten Beschreibung der 
Herstellungshandlung sind. Davies erfindet etwa das Beispiel einer nai-
ven Landschaftsmalerei, für deren Herstellungsakt es keinen Unterschied 
mache, in welchem Jahrzehnt es entstand, während der Entstehungszeit-
punkt für die Produktion von Picassos Guernica wesentlich sei, unter 
anderem weil es auf das Bombardement dieser Stadt reagiert. In diesem 
Sinne hängen die modalen Intuitionen, und mit ihnen die Individuati-
onskriterien der Herstellungshandlungen, laut Davies’ vom Fokus ab.

Folgt man diesem Gedanken, dann hängt die Identifikation eines 
Werks mit der Tat seiner Hervorbringung jedoch an der spezifischen 

DAVID DAVIES: DAS WERK ALS TAT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


212

Verfasstheit dessen, was diese Handlung hervorbringt. Was als Teil der 
Werkproduktion verstanden wird, hängt vom Werkprodukt ab. Was 
aber dieses Werkprodukt ist, welche Aspekte und Bedeutungen für die-
ses Produkt wesentlich sind, ist das Ergebnis einer Deutung dieser her-
gestellten Erscheinung, nicht aber der herstellenden Handlung. Denn 
was als die herstellende Handlung zu gelten hat, wird ja erst durch die-
se Deutung entschieden.

What individuates a particular artistic doing is given through our emer-
ging sense, in the process of appreciatively apprehending the artwork 
realized through a given vehicle, of what must be included in an ade-
quate characterization of the motivated manipulations of the vehicular 
medium through which the artist specified a particular focus of appre-
ciation having this vehicle.279

Die Herstellungshandlung, welche in kontrafaktischen Überlegungen he-
rausgearbeitet wird, ist nichts anderes als die Rückprojektion jener Voll-
züge, die für das Zustandekommen des erfahrenen und auf bestimmte 
Weise gedeuteten Werkfokus haben vollzogen werden müssen. Die Per-
formance der Produktion ist dann nicht das tatsächliche, kontingente Tun 
einer Künstlerin, mit all ihren Nebenbeschäftigungen, Irrwegen und un-
verwirklichten Absichten, sondern das, was mit Blick auf den verwirk-
lichten und gedeuteten Werkfokus hat getan werden müssen, damit er 
so erscheinen kann, wie er es tut. Das künstlerische Tun ist, anders ge-
sagt, nicht ein vergangenes Ereignis, das dem Werkfokus äußerlich ist, 
sondern es ist genau das Tun, das im Werkprodukt vergegenständlicht 
ist. Alle Aspekte der tatsächlichen Herstellungshandlung, die für die Er-
scheinung und Deutung des Werkprodukt irrelevant sind, fallen aus der 
adäquaten Beschreibung der Herstellungsperformance heraus. Wenn das 
stimmt, lässt sich aber Davies’ Auffassung der Relation zwischen Produk-
tion und Produkt nicht aufrechterhalten. Die Herstellungsperformance, 
insofern sie nur jene Vollzüge umfasst, die für die Spezifikation des Werk-
produkts entscheidend sind, ist in Wahrheit vom hergestellten Werk ab-
hängig: Nicht ist das Werk ein Moment des Handlungsvollzugs, sondern 
der Handlungsvollzug ist ein Moment des Werks. Dann ist aber Davies’ 
Versuch gescheitert, das Werk als Performance seiner Herstellung zu den-
ken. In Wahrheit ist die Performance der Herstellung die Rückprojektion 
dessen, was getan werden musste, um den Werkfokus hervorzubringen. 
Was die Produktion gewesen sein muss, hängt von der Deutung des Pro-
dukts ab. Somit denkt Davies in Wahrheit nicht das Werkprodukt von der 
Performance, sondern die Performance vom Werk her: Das Werkprodukt 
ist logisch primär und umfasst die Performance seiner Herstellung – nicht 
die faktischen Handlungen, sondern die in seiner Erscheinung vergegen-
ständlichten Operationen – als Moment seiner selbst.

279	Davies 2004, 177.

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


213

Die Konzeption des Werks als Produktionsakt hebt sich daher bei nä-
herer Betrachtung auf in eine Konzeption des Werks als materialer Form. 
Diese Aufhebung ist für unsere Überlegungen nicht folgenlos: Sie hilft, 
den Werkbegriff genauer zu fassen, indem jene Momente, die Davies zu-
recht gegen einen dinghaften Werkbegriff anführt, in den Werkbegriff 
integriert werden. Davies’ Kerngedanke lässt sich umformulieren: Et-
was als Kunstwerk zu verstehen bedeutet, es als einen vergegenständ-
lichten Prozess zu denken. Dieser Prozess ist der Prozess der Produktion 
des Werks. Dieser Produktionsprozess lässt sich als eine Transformation 
von historischem Material verstehen, d.h. als eine Menge von Operatio-
nen auf historisch gegebene Bedingungen. Was Davies als künstlerisches 
Medium und Träger bezeichnet, kann als eine Variante dessen verstan-
den werden, was wir als Material einer Werkform eingeführt haben. Es 
sind die historisch erarbeiteten Verfahren und Substrate der künstleri-
schen Arbeit zu einem bestimmten Zeitpunkt, welche im Verarbeitungs-
prozess neu bestimmt werden. Ein Ding oder Geschehen als Kunstwerk 
zu begreifen, heißt dann, es als den vergegenständlichten Prozess seiner 
Herstellung zu erfahren. Diesen Prozess denkt Davies darüber hinaus als 
ein Artikulationsgeschehen, in welchem eine Aussage durch die Trans-
formation des künstlerischen Materials zum Ausdruck kommt. Hierfür 
steht in unserer Terminologie der Begriff der ästhetischen Idee. Diese Idee 
hat zwei Besonderheiten. Zum einen muss sie selbst als ein Prozess ver-
standen werden: Eine Idee ist keine abgeschlossene Subsumption oder 
Zuschreibung, sondern ein Gedankengang. Eine Idee zu denken bedeutet 
dann nicht eine Identifikation zu akzeptieren oder ein Statement zu beja-
hen, sondern eine gedankliche Operation zu vollziehen oder eine Bestim-
mungsreihe zu durchlaufen.280 Zum anderen kann eine ästhetische Idee 
nicht umformuliert oder paraphrasiert werden: Die Idee kann nicht von 
der spezifischen Ausgestaltung der materialen Form abgelöst werden, 
in der sie dargestellt wird. Sie ist deshalb keine Aussage im herkömmli-
chen Sinn einer Proposition. Vielmehr ist die Idee, welche im Prozess der 
Transformation eines Materials zum Ausdruck kommt, auf dieses Mate-
rial selbst bezogen. Es ist eine Binsenweisheit, dass das, was ein Kunst-
werk ausdrückt oder darstellt, von der Art und Weise bestimmt wird, 
wie es die Darstellungs- und Ausdrucksmittel einsetzt. Davies trifft die-
sen Punkt, wenn er behauptet, dass die kunstkritischen Urteile auf Pro-
zesse Bezug nehmen – sie beziehen sich auf die Verwirklichung von ma-
terialen Möglichkeiten, die das Werk vollzieht. Die ästhetische Erfahrung 

280	Dieser prozessuale Sinn einer Idee ist aber durchaus geläufig. Eine Idee ist 
etwas, das man durchdenkt, indem man von den Voraussetzungen und Pro
blemen zu den Schlussfolgerungen und Lösungen fortschreitet. Losgelöst 
von solchen gedanklichen Prozessen, verlieren die Komponenten des Ge-
dankens – die Begriffe und Einzelurteile – ihren bestimmten Sinn.

DAVID DAVIES: DAS WERK ALS TAT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


214

kann in diesem Sinne als der Nachvollzug der Produktion des Werks ge-
deutet werden. Anders als Davies dies tut, muss diese Orientierung am 
Herstellungsprozess jedoch nicht eine Abwendung vom Werkprodukt 
bedeuten. Vielmehr ist dieses Produkt, wenn es zum Gegenstand des 
ästhetischen Urteils wird, ein vergegenständlichter Prozess. Das ästhe-
tische Urteil nimmt seinen Gegenstand nicht als eine festgelegte Form 
oder starre Struktur, deren Eigenschaften es registriert. Vielmehr wird 
das Kunstwerk im ästhetischen Urteil als ein Komplex von Verschiebun-
gen, Abänderungen, Umdeutungen und Anläufen gegen Widerstände ge-
genständlich, als ein Prozessgegenstand also, dessen Operationen sich 
mithilfe der Unterscheidung von Form und Material artikulieren lassen. 

Auch die kontrafaktischen Überlegungen, die Davies zur Ermittlung 
modaler Intuitionen anstellt, können in diese Konzeption aufgenommen 
werden. Sie müssen aber von einem anderen Begriff der Möglichkeit aus-
gehen. Der Möglichkeitsbegriff, den Davies verwendet, geht von der Fra-
ge möglicher Sachverhalte aus: Dass sich etwas soundso verhält, ist mög-
lich oder nicht möglich, es ist möglich, wirklich oder gar notwendig. Mit 
diesem Begriff lassen sich Möglichkeiten als mögliche Welten konstruie-
ren, in denen Sachverhalte bestehen, die in der wirklichen Welt nicht be-
stehen und umgekehrt. In einem solchen Raum möglicher Welten lassen 
sich dann auch die Kunstwerke als Komponenten möglicher Sachverhal-
te verorten und auf ihre Individuations- und Kompossibilitätsbedingun-
gen befragen: Welches die Wesensbestimmungen eines Werks sind, die 
es in allen möglichen Welten aufweisen muss, um dasselbe Werk zu sein 
und welche anderen Sachverhalte in einer bestimmten möglichen Welt 
bestehen müssen oder nicht bestehen dürfen, wenn das fragliche Werk 
in ihr möglich sein soll.

Wenn Kunstwerke als Transformationsprozesse verstanden werden, 
spielt der Begriff der Möglichkeit ebenfalls eine zentrale Rolle. Er er-
hält jedoch eine andere Bedeutung. Denn das Material bezeichnet ja 
nichts anderes als den begrenzten Raum der Gestaltungsmöglichkeiten, 
auf welche in der Erarbeitung eines Werks zugegriffen wird. Von diesen 
Möglichkeiten werden einige durch die Form des Werks verwirklicht, 
andere nicht. Das Werk als einen vergegenständlichten Transformati-
onsprozess zu verstehen, heißt daher, es als Verwirklichung und Nicht-
Verwirklichung von Möglichkeiten aufzufassen. Das ästhetische Urteil 
bezieht dann immer auch kontrafaktische Überlegungen mit ein, in de-
nen das, was in der Werkform als verwirklicht erscheint, auf die Mög-
lichkeiten bezogen wird, die in dieser Form verwirklicht wurden, aber 
eben auch auf das, was in ihr nicht verwirklicht wurde und hätte ver-
wirklicht werden können.

Der Möglichkeitsbegriff, der in solchen Überlegungen ins Spiel 
kommt, ist aber nicht der Begriff möglicher Sachverhalte. Denn die Mög-
lichkeiten eines künstlerischen Darstellungsmittels sind nicht einfach 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


215

der logische Raum nicht-widersprüchlicher Sachverhalte, in denen diese 
Mittel vorkommen. Vielmehr geht es hier um die Frage, welche Wirkun-
gen diese künstlerischen Mittel entfalten, welche Verbindungen sie ein-
gehen und welche Formen sie annehmen können; letztlich, ob und wie 
dieses Material zu etwas werden kann, das ästhetisch überzeugt. Mög-
lichkeit wird hier nicht als die Possibilität eines Sachverhalts, sondern als 
die Potentialität einer Sache verstanden.281 Es geht nicht um die Frage, ob 
es möglich ist, dass etwas der Fall ist, sondern um die Frage, was eine Sa-
che kann, was für Möglichkeiten eine bestimmte Sache besitzt. Formell 
gesprochen ist dieser Möglichkeitsbegriff nicht einstellig – es ist möglich, 
dass x der Fall ist –, sondern zweistellig: es ist für x möglich, y zu werden 
oder zu tun. Die kontrafaktischen Überlegungen, die das Erfassen eines 
Kunstwerks prägen, nehmen dadurch eine andere Form an. Sie stellen 
das Werk nicht kontrafaktisch in Sachverhalte anderer möglicher Wel-
ten, um dessen Identitätskriterien zu eruieren. Vielmehr wird die wirkli-
che Form des Werks daraufhin befragt, welche Potenziale es verwirklicht 
und welche es verhindert hat, welches Form- und Wirkungsvermögen im 
Material freigesetzt und welche unterdrückt wurden. Auf diese Weise er-
schließt die kontrafaktische Reflexion des ästhetischen Urteils das Werk 
als den Prozess formaler Verwirklichung materieller Potenziale.

Produktionsanekdoten

Die Auseinandersetzung mit David Davies’ Vorschlag, das Kunstwerk 
als den Akt seiner Herstellung zu verstehen, hat gezeigt, dass sich ein 
Kerngedanke dieses Vorschlags in eine Theorie des Kunstwerks als ma-
terialer Form einbeziehen lässt. Dieser Gedanke besteht darin, dass man 
das Kunstwerk selbst als den Prozess einer Transformation historischer 
Bedingungen erfasst und die Erfahrung des Kunstwerks als ein Nach-
vollzug dieser Umbildungsarbeit versteht. Der Unterschied zu Davies’ 
Konzeption besteht darin, dass das Werk nicht mit dem tatsächlichen 
Herstellungsakt ineins gesetzt wird, sondern als die vergegenständlichte 
Form dieses Prozesses – in Davies’ Worten als Werkprodukt oder Wert-
schätzungsfokus – gedacht wird: Es ist ein Produkt, das seinen Herstel-
lungsprozess nicht vergessen macht, sondern in sich als Spannung zwi-
schen Material und Form gegenwärtig hält. Wenn im kunstkritischen 
Diskurs davon die Rede ist, was in einem Werk getan wird, dann ist diese 
Rede auf den produzierten Erscheinungskomplex bezogen, der die Fra-
ge nach dem Material aufwirft, das in ihm verarbeitet wurde. Versteht 

281	Vgl. Klaus Jacobi, Das Können und die Möglichkeiten. Potentialität und 
Possibilität, in: Christoph Hubig (Hg.), Cognitio humana – Dynamik des 
Wissens und der Werte, Berlin 1997, 451–465.

DAVID DAVIES: DAS WERK ALS TAT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


216

man diese Rede hingegen so, wie Davies es vorschlägt, nämlich als die 
Frage nach den tatsächlichen Einzelhandlungen und Handlungsabsich-
ten derjenigen, die das Werk hervorgebracht haben, so gerät dieser Dis-
kurs ins Haltlose.

Löst man nämlich die Bestimmung der Produktionsperformance vom 
Werkprodukt ab, so überantwortet sich der Kunstdiskurs letztlich der 
Selbstauslegung der Künstlerinnen. Nur die an der Produktion Beteilig-
ten können in letzter Instanz darüber Auskunft geben, welche Vollzüge 
und Absichten tatsächlich in diese Produktion eingegangen sind – und 
ihre Aussagen sind in vielen Fällen jeglicher kritischen Überprüfung ent-
zogen. Wenn der Bezugspunkt der kunstkritischen Urteile die tatsächli-
chen Herstellungstaten wäre, so läge dieser Bezugspunkt jenseits dessen, 
was sich durch Erfahrungen beglaubigen lassen kann; die Bezugspunk-
te der Kunstkritik wären, wenn überhaupt, die Selbstzeugnisse der Her-
stellenden. Was die Kritik dann beurteilt, sind Handlungen und Hand-
lungsabsichten, deren Verfasstheit sie nur durch Zeugenschaft kennt, 
nicht aber durch deren Konsequenzen im hergestellten Produkt erfährt. 
Ob ein Werk intelligent oder dumm, hintersinnig oder naiv, revolutio-
när oder akademisch sei, entscheidet sich dann anhand der Selbstinter-
pretation der Produzentinnen.

Diese missliche Lage, in welche Davies’ Konzeption führt, entspricht 
tatsächlich einer Tendenz der gegenwärtigen Kunstkritik. Die Theorie 
des Werks als Herstellungsperformance kann daher auch als Legimi
tationsversuch dieser Auflösung der Kunstkritik verstanden werden. Sie 
lässt sich mit dem Begriff der Produktionsanekdote fassen: Produkti-
onsanekdoten sind die Geschichten, welche Künstlerinnen gegenwärtig 
zu erzählen gezwungen sind, um zu erklären, was sie in ihrer Arbeit ge-
tan haben. Solche Anekdoten liefern Hintergrundinformationen, die das, 
was im Werkprodukt vielleicht unscheinbar vorliegt, als etwas Besonde-
res und Interessantes erscheinen lassen. Solche Anekdoten können ganz 
unterschiedlicher Art sein: Sie können die biographischen Hintergründe 
der beteiligten Künstlerinnen betreffen, also etwa die Herkunft, Recher-
chetätigkeiten oder sonstigen Lebenserfahrungen, welche die Authenti-
zität der produzierten Aussagen beglaubigen soll; sie können technische 
Angaben umfassen, wenn die Werke etwa als das Resultat gewisser Re-
chenoperationen präsentiert werden oder behauptet wird, dass sie mit-
hilfe besonders komplizierter Gerätschaften und Programme hergestellt 
worden seien; sie können den dokumentarischen Charakter einer Ton- 
oder Bildaufnahme betreffen, von der behauptet wird, dass sie bestimm-
te Gegenden oder Ereignisse festhalte; sie können aber auch schlicht in 
Gestalt von Bedeutungsabsichten auftreten, die eine Künstlerin äußert, 
um dem Publikum verbaliter zu sagen, was das Werk thematisieren soll. 
Auch die Information, dass es sich bei einer Performance um eine Im-
provisation handelt oder umgekehrt, dass alle präsentierten Vollzüge 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


217

akribisch im Voraus bestimmt seien, sind in der Regel durch solche An-
ekdoten vermittelt.282

Wenn eine Künstlerin heute in der Konkurrenz des Kunstbetriebs be-
stehen will, so kommt sie gar nicht umhin, solche Narrative vorzulegen: 
Die Produktionsanekdoten spielen eine entscheidende Rolle, sowohl in 
der Beantragung von Kulturförderung als auch in der Bewerbung von 
Werken auf dem Kunstmarkt – und nicht zuletzt in der Beurteilung die-
ser Werke im kunstkritischen Diskurs. Der Vorteil dieser Anekdoten liegt 
in ihrer kommunikativen Effizienz: Sie ersetzen die zeitintensive Ausei
nandersetzung mit den Werken durch eine kurze Information, die angibt, 
worum es im Werk geht, indem sie anzeigt, was die Künstlerin gemacht 
hat oder zumindest tun wollte.

Entsprechend tendiert auch die Kunstkritik und Kunstwissenschaft 
dazu, zum Kommentar solcher Produktionsanekdoten zu werden, statt 
sich mit dem, was in den Werkprodukten erscheint, auseinander zu set-
zen. Für Davies ist diese Verschiebung kein Problem, im Gegenteil muss 
er sie als eine Hinwendung zum Werk selbst, nämlich zur Produktions-
performance begrüßen. Ein Beispiel einer solchen Verschiebung bildet 
etwa Johannes Kreidlers Fremdarbeit. Die Diskussionen um dieses Werk 
beziehen sich hauptsächlich auf Aussagen des Künstlers, die den Her-
stellungsakt betreffen: Kreidler gab an, den Werkauftrag dadurch erfüllt 
zu haben, dass er die Kompositionsarbeit in ein Billiglohnland ausgela-
gert hätte. Was für eine Komposition dabei hergestellt wurde, war für 
die kunstkritische Debatte, welche diese Produktionsanekdote auslös-
te, fast irrelevant.

Das Problem dieser Verschiebung liegt darin, dass der kunstkritische 
Diskurs dadurch seinen Erfahrungsbezug verliert. Denn das ästhetische 
Urteil, das ihm eigentlich zugrunde liegt, ist strukturell auf die Erfah-
rung von Singulärem bezogen: Es ist ein Kennzeichen ästhetischer Ur-
teile, dass sie zum einen keine Allgemeinaussagen treffen, sondern auf 
Einzelnes bezogen sind und dass zum anderen ihre Geltung daran ge-
bunden ist, dass der einzelne Urteilende sich selbst diesem Einzelnen 
ausgesetzt hat. Ein ästhetisches Urteil kann nicht aus zweiter Hand 
oder aufgrund von Zeugenaussagen gefällt werden.283 Das ist nicht mit 
der Idee einer reinen, begriffslosen Wahrnehmung zu verwechseln: Die 
fragliche Erfahrung bringt selbstverständlich Begriffe ins Spiel. Aber 
sie kann nicht durch begriff‌liche Informationen ersetzt werden. Be-
zieht sich der kunstkritische Diskurs auf eine Produktionsanekdote, so 

282	Dass es sich bei einer Aufführung tatsächlich um eine Improvisation handelt, 
lässt sich eigentlich nur dann in der Aufführung erfahren, wenn die Perfor-
mance eine substanzielle Interaktion mit dem Publikum miteinschließt.

283	Vgl. Keren Gorodeisky und Eric Marcus, Aesthetic Rationality, in: Journal 
of Philosophy 115/3, 2018, 113–140.

DAVID DAVIES: DAS WERK ALS TAT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


218

wendet er sich von solcher Erfahrung ab. Das Urteil bezieht sich dann 
auf die begriff‌liche Beschreibung der fraglichen Handlungen und ihrer 
Umstände. Wie sollen solche Vollzüge, von denen berichtet wird, beur-
teilt werden? Wenn überhaupt ein Urteil stattfindet, so wird es in der 
Regel auf die Maximen oder Konsequenzen dieser Handlungen bezo-
gen sein und fragen, ob es richtig oder falsch, geboten und unangemes-
sen, nützlich oder schädlich war, so zu handeln; mit anderen Worten 
wird das kunstkritische Urteil, sobald es sich auf Handlungsberichte 
bezieht, in ein moralisches Urteil verwandelt. Mit diesem Schritt löst 
sich der kunstkritische Diskurs jedoch auf: Er geht in eine andere Art 
der Beurteilung über.

Es gibt freilich auch eine andere Weise, wie die Künstlerinnen und die 
Kunstkritik mit Produktionsanekdoten umgehen können. Sie besteht da-
rin, die Präsentation der Anekdote selbst als Moment des ästhetischen 
Gegenstands zu verarbeiten und zu beurteilen. Die Anekdoten werden 
dann in den Scheinzusammenhang des Werks einbezogen. Sie sind dann 
mehr als Anekdoten: Sie sind integraler Bestandteil des Werkkomplexes. 
Als solche Momente des Scheins können sie nicht mehr als Berichte über 
tatsächliche Produktionsvorgänge genommen werden: Sie geraten in den 
Raum der Fiktionalität. Die pauschale Aussage, dass Programmheftno-
tizen und Künstlerinnenstatements immer zum Werk dazugehörten, hält 
der Erfahrung mit den Werken meistens nicht stand. Erst in Arbeiten wie 
Walid Raads The Atlas Group oder in Jennifer Walshes Werkkomplexen 
um das imaginäre Künstlerkollektiv Grúpat oder der fiktionalen Histo­
rical Documents of the Irish Avant-Garde werden Produktionsanekdo-
ten zu zentralen Komponenten des Werks.284 Ja, diese Arbeiten können 
in ihrem doku-fiktionalen Charakter selbst als Reflexion dieser Tendenz 
zur Anekdotisierung des Kunstdiskurses im Zuge der Archivkunst ver-
standen werden.

In den meisten Arbeiten kann aber von einer solchen Integration des 
Anekdotischen in die Erscheinung des Werks nicht die Rede sein. In ih-
nen werden die Anekdoten nicht zu Momenten jenes Scheinzusammen-
hangs des Werks, der dem ästhetischen Urteil zu genügen beansprucht. 
Gerade weil sie nicht ins Werk verdinglicht sind, haben sie an der Ver-
dinglichungskritik, die das Werk in seinem Scheincharakter vollzieht, 
nicht Teil. Mit dieser Überlegung soll die Diskussion der Verdingli-
chungsproblematik abgeschlossen werden, um eine weitere Grundformel 

284	Zu Walid Raad: Osborne 2013 (wie Anm. 8), 15–36. Zu Walshe: Philip 
Clark, Jennifer Walshe: The Art of Faking It. Misshapen Identities, in: Wire 
321, 2010; Susanne Laurentius, The Avant Gardaí arrested Jennifer Walshe. 
Das irische Künstlerkollektiv Grúpat im Zwiespalt, in: Dissonance 114, 
2011, 38–43. Das Projekt zur irischen Avant-Garde ist zugänglich über 
http://www.aisteach.org/ [14.2.2022].

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.aisteach.org/
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.aisteach.org/


219

der Werkkritik hinzuwenden, die am Gegenbegriff des Scheins: am Be-
griff der Wahrheit ansetzt.

4. Das Problem der Wahrheit

In den Debatten der Musikwissenschaft spitzt sich die Krise des Werkbe-
griffs schon in den 1970er Jahren zu. Bleibenden Einfluss hatte in diesem 
Zusammenhang Carl Dahlhaus, der in mehreren Texten den drohenden 
Zerfall der Kategorie des musikalischen Kunstwerks diagnostizierte und 
sie gegen diese Tendenz zu verteidigen versuchte.285 Die Idee eines mu-
sikalischen Werks, so selbstverständlich und vorherrschend sie im 19. 
Jahrhundert auch wurde, sei eine an sich fragile Vorstellung, so Dahl-
haus’ Einsatzpunkt. Denn in der Hörerfahrung erscheint Musik trivia-
lerweise als Prozess. Zum Werk wird sie erst dadurch, dass die Hörerin 
sich die Sukzession von Ereignissen als einen quasi-synchronen Zusam-
menhang vorstellt. Dieser Zusammenhang ist die Form des Werks. Das 
Werk ist somit nicht einfach gegeben, sondern es ist auf die Leistung der 
Einbildungskraft der Hörerin angewiesen: Diese vollzieht den Werkzu-
sammenhang durch Erinnerung, Antizipation, Ordnungs- und Ergän-
zungsleistungen nach. Die Einbildungskraft steht hier nicht für die Pro-
jektion irgendwelcher subjektiven Vorstellungen auf den Klangverlauf, 
sondern für die Fähigkeit, das raumzeitlich Auseinanderliegende in ein 
Bild zusammen zu führen. Diese imaginative Leistung setzt eine Situati-
on des konzentrierten Zuhörens voraus, wie sie das bürgerliche Konzert 
bietet. Sie ermöglicht es, auch lang andauernde musikalische Gescheh-
nisse als ein Ganzes zu verstehen, das auf seine ästhetische Stimmigkeit 
hin befragt werden kann. In der Stimmigkeit der individuellen Form, und 
nicht in der Befolgung dieser oder jener äußerlichen Vorschrift, erweist 
sich das musikalische Werk als autonome Kunst. Das kunstkritische Ur-
teil kann daher nicht Stück für Stück prüfen, ob die Teile korrekt ver-
fasst sind, sondern muss sich auf die spezifische Integration der Teile zu 
einem Ganzen einlassen: Auf diese Weise verbindet Dahlhaus die Begrif-
fe der immanenten Kritik, des autonomen Werks und der musikalischen 
Form zu einem Komplex.

Auch Dahlhaus sieht jedoch die historische Tendenz, dass dieser Kom-
plex aus verschiedener Richtung in der Musik der 1960er Jahre unter 
Druck gerate. Auf der einen Seite stehen die künstlerischen Versuche, 
das Neue in der Unmittelbarkeit des Augenblicks entstehen zu lassen: 
Die Improvisation, die Vagheit der graphischen Notation und die spon-
tane Praxis des Musizierens werden als Befreiung von der versteiften, 
kompositorischen Reflexionsarbeit an der Partitur verstanden, in der die 

285	Dahlhaus 2005 (wie Anm. 104).

DAS PROBLEM DER WAHRHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


220

lebendige Musik zum Notentext erstarrt. Dieser Feier des Momenthaf-
ten wird, in Dahlhaus’ Augen, bewusst der Zusammenhang der Form ge-
opfert. Die Musik würde so aufgelöst in eine Reihe von Momenten, die 
zueinander in keinem sinnvollen Verhältnis stehen, sondern als ein Vor-
beiziehen von Einzelnem gehört würde. Dahlhaus formuliert drei Ein-
wände gegen diese Versuche: Zum einen sei die Engführung des Unmit-
telbaren und Neuen ein Schein, denn gerade in der spontanen Reaktion 
greife die Musikerin notwendigerweise auf gewohnte, eingeübte For-
meln zurück. Substanziell Neues entstehe erst durch die Distanznahme 
von eingeübten Reflexen. Damit hängt der zweite Einwand zusammen: 
In der Reduktion auf die unmittelbare Gegenwart verliere das Neue seine 
geschichtliche Dimension. Neu sei das Gegenwärtige nur im Verhältnis 
zum Überlieferten und Bestehenden. Im selben Zuge verliert die kunst-
kritische Frage danach, was am Neuen auch in Zukunft gültig bleiben 
könnte, in der Feier des Ephemeren ihren Sinn. Zuletzt begebe sich die 
avancierte Musik, die sich der Formfrage entledigt, in die ungewollte 
Nähe dessen, was Dahlhaus Trivialmusik nennt: also den Produkten der 
Kulturindustrie. Diese stellt nicht den Anspruch an die Hörerin, einen in-
dividuellen Formzusammenhänge imaginativ nachzuvollziehen, sondern 
entlastet sie von solchen Anstrengungen durch die Verwendung vorgefer-
tigter Muster. Das Zusammenhangslose und das standardisiert Zusam-
menhängende gleichen sich darin, dass sie die Hörerin von der Arbeit 
der Einbildungskraft befreien: Die Spontaneität des Augenblicks ähnelt 
so Herrschaft des Immergleichen.

Auf der einen Seite beobachtet Dahlhaus also, wie das musikalische 
Werk im Namen der Unmittelbarkeit des Neuen angegriffen wird. Auf 
der anderen Seite gerate es aber auch durch die kompositorische Re-
flexionsarbeit in Bedrängnis. Im Gefolge des musikalischen Serialismus 
richteten sich Komponisten an einem Wissenschaftsideal aus, welches 
die Werke zu bloßen Zwischenresultaten einer Forschung am musika-
lischen Material degradiere. Die Musikgeschichte wird dann als Ab-
folge von Problemlösungen verstanden, in der jedes Resultat nur einen 
vorläufigen Stand eines work in progress darstellt. Fragen der Verfah-
ren und Methoden der Komposition, der Behandlung und Verarbei-
tung von Klangmaterialien verdrängen so die ästhetische Frage nach 
der Stimmigkeit des Werks. Anders als in der Feier der unmittelbaren 
Gegenwart, die ihren geschichtlichen Ort verdrängt, wird hier das ge-
schichtliche Bewusstsein zur Fortschrittsideologie verkürzt, die über die 
ständigen Versuche, den Produktionsprozess zu erneuern, den Wert des 
Produkts vergisst.

Gegen beide Tendenzen verteidigt Dahlhaus den Werkbegriff. Gerade 
in ihm komme – anders als in den vereinseitigten Produktionsperspek-
tiven der Spontaneität und des Szientismus – die Perspektive der Höre-
rin zur Geltung; und nur in dieser Perspektive kann Musik als Kunst 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


221

erfahren werden. Ob als Produkt einer spontanen Reaktion oder als 
Zwischenbericht einer Klangforschung: Die Musik selbst erscheint als 
eine Abfolge von Klängen, deren ästhetische Beurteilung sich nach der 
Überzeugungskraft des Zusammenhangs richtet. Mit der Werkform steht 
somit die Autonomie der Musik auf dem Spiel.

So treffend die Einwände Dahlhaus’ auch sein mögen, seine schrof-
fe Ablehnung der Werkkritik greift doch zu kurz. Denn gewisse künst-
lerische Tendenzen, welche Dahlhaus kurzerhand als werkfeindlich ab-
tut, haben sich als entscheidende Impulse zur Erarbeitung neuer Werke 
herausgestellt: Das Komponieren mit Klangflächen im Spektralismus, 
die Weiterentwicklung serieller Verfahren im Komplexismus, die Aufhe-
bung der zielgerichteten Verlaufsformen in den Momentformen Morton 
Feldmans, die Integration der nicht-systematisierbaren Klängen der er-
weiterten Spieltechniken und die Reflexion auf die szenische Dimension 
des Instrumentalspiels im Musiktheater wären einige von ihnen. Dahl-
haus sieht in all diesen Tendenzen nur das destruktive Moment – für die 
konstruktive Seite der Werkkritik bleibt er blind. Er macht es sich leicht, 
wenn er den Zerfall des Werks im naiven Bewusstsein der Künstlerinnen 
begründet sieht: Sei es in der Gegenwartsvernarrtheit der Improvisati-
onskünstlerinnen oder in der Wissenschaftsgläubigkeit der Komponis-
tinnen. Die Gründe für die Krise des Werks liegen in der Kunst selbst. Es 
ist deshalb aussichtslos, den künstlerischen Tendenzen eine alte Katego-
rie entgegen zu halten, sondern es gilt diese Tendenzen in die Kategorie 
des Werks so aufzunehmen, dass sie sich verändert.

Erweitert man den Blick über die Musik hinaus, so trifft Dahlhaus’ 
Überlegung auf einflussreiche Gegenpositionen. Gegen die Engfüh-
rung von Werkbegriff und Autonomie, die Dahlhaus verteidigt, ha-
ben sich seit den 1970er Jahren kunstphilosophische Positionen eta-
bliert, die genau umgekehrt argumentieren: Sie sehen die Autonomie 
der Kunst gerade im Aufbrechen der Werkeinheit verwirklicht. Die Kri-
se des Werks zeigt darin ihre Zweiseitigkeit: Sie kann als eine histori-
sche und eine systematische Krise gedeutet werden. Der historische As-
pekt benennt eine medienübergreifende Entwicklung der Kunst des 20. 
Jahrhunderts. In ihr tendiert die Kunst zu Formen, die jene Merkmale 
der Abgeschlossenheit, Einzigartigkeit, Kohärenz, Gegenständlichkeit 
oder Persistenz von sich weisen, die gemeinhin mit dem Werkbegriff 
verbunden sind. Der systematische Aspekt betrifft hingegen das Ver-
ständnis der Kunst selbst: Die Krise macht fraglich, ob Kunst nicht im-
mer schon verzerrt erschien, solange sie vom Kunstwerk her verstanden 
wurde. Die beiden Seiten lassen sich so verbinden, dass die historische 
Entwicklung der Kunst die systematische Schieflage der Kunstauffas-
sung ans Licht brachte.

Merkwürdigerweise wurde genau diese Diagnose in den 1970er Jah-
ren in zwei mittlerweile klassischen Varianten entwickelt, die daraus 

DAS PROBLEM DER WAHRHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


222

geradezu entgegen gesetzte Schlüsse ziehen. Diese Gegensätzlichkeit wird 
oft verwischt und es lohnt sich deshalb, diese Varianten genauer zu un-
tersuchen. Gemeint sind die Vorschläge von Rüdiger Bubner und Ar-
thur Danto, welche zwei ganz verschiedene Antworten auf die Krise des 
Werks geben. Im Angesicht der künstlerischen Werkkritik fordert Bubner 
die Rückbesinnung der Theorie auf die ästhetische Erfahrung, während 
für Danto die Lösung dieser Krise gerade darin besteht, die Fixierung 
der Kunsttheorie aufs Ästhetische aufzugeben. Die Antworten wider-
sprechen sich und sitzen zugleich derselben Verkürzung auf. Wie das zu 
verstehen ist, soll im Folgenden gezeigt werden.

Bubners Dilemma

Im vielzitierten Aufsatz »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhe-
tik« hat Rüdiger Bubner 1973 das Programm einer philosophischen Äs-
thetik aufgestellt, die das Kunstdenken im deutschsprachigen Raum ent-
scheidend prägte.286 Das Programm ist die Zurückweisung der Kategorie 
des Werks und die Hinwendung zur Analyse der ästhetischen Erfahrung 
nach kantischem Vorbild.287 Die Ausrichtung am Erfahrungsbegriff be-
gründet Bubner im Anspruch der philosophischen Ästhetik, Kunst aus 
sich selbst heraus, autonom, zu erfassen. Diesem Anspruch könne die 
Kunstphilosophie paradoxerweise nur dann gerecht werden, wenn sie 
sich vom Paradigma des autonomen Kunstwerks löse.

Um diesen Gedanken zu verstehen, muss man etwas ausholen. Die 
philosophische Ästhetik – verstanden als Philosophie der Kunst – setzt 
voraus, dass die Kunst einen eigenständigen Bereich des Denkens eröff-
net. Ließe sich Kunst als Vorstufe, Abwandlung oder Fortsetzung etwa 
der Fragen der praktischen oder theoretischen Philosophie verstehen, so 
wäre eine eigenständige philosophische Disziplin der Ästhetik überflüs-
sig: Sie wäre eine untergeordnete Teilfrage etwa der Erkenntnistheorie, 
Moralphilosophie oder Ethik. Die philosophische Ästhetik muss in die-
sem Sinne eine gewisse Autonomie der Kunst darlegen können, will sie 
sich nicht selbst durchstreichen. Das ist natürlich noch kein Argument 

286	Bubner 1989 (wie Anm. 4).
287	Bedeutende Theorievorschläge der letzten Jahrzehnte können als unter-

schiedliche Umsetzungen dieses Programms gelesen werden, vgl. Martin 
Seel, Ästhetik des Erscheinens, Frankfurt am Main 2019; Menke 2012 (wie 
Anm. 11); Bertram 2018 (wie Anm. 248). Zum Überblick: Joachim Küpper 
und Christoph Menke (Hg.), Dimensionen ästhetischer Erfahrung, Frank-
furt 2003; Stefan Deines (Hg.), Kunst und Erfahrung: Beiträge zu einer phi­
losophischen Kontroverse, Berlin 2013; Christoph Haffter und Emmanuel 
Alloa, Ästhetische Erfahrung, in: Handbuch Kunstphilosophie, Stuttgart In 
Vorbereitung.

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


223

für die Autonomie – es muss ja keine philosophische Ästhetik geben. 
Eine Kunstphilosophie, welche der Kunst jedoch keinen Eigensinn zu-
schreibt und dennoch am emphatischen Kunstbegriff festhalten will, 
steht in einem Widerspruch zu sich selbst.

Nun krankt ein wichtiger Theoriestrang der Geschichte philosophi-
scher Ästhetik in Bubners Augen genau daran, diesem Anspruch nicht 
gerecht zu werden. Schuld daran sei die Verknüpfung der Kunst mit der 
Frage der Wahrheit ihrer Manifestationen. Dieser Gedanke kennt sehr 
unterschiedliche Ausprägungen: Das Kunstschöne als sinnliches Schei­
nen der Idee, die fundamentalontologische Bestimmung der Kunst als 
Lichtung des Seins, die ideologiekritische Deutung der Kunst als Ein­
spruch gegen den gesellschaftlichen Verblendungszusammenhang. Sol-
chen Auffassungen, wie sie Hegel, Heidegger und Adorno vortrugen, 
sei gemeinsam, dass sie Kunst als eine Erscheinungsform des Wahren 
verstehen. Nun ist die Frage nach dem Wesen, der Möglichkeit oder 
Sicherung von Wahrheit traditionellerweise Sache der Philosophie. In-
dem die philosophische Ästhetik die Kunst mit der Wahrheitsfrage ver-
knüpft, lastet sie es der Kunst auf, eine Frage zu beantworten, die ei-
gentlich eine philosophische ist. Dies führt in ein Paradox: Wenn Kunst 
ein eigenständiger Bereich des Denkens ist und wenn ihr Wesen in ih-
rem Beitrag zur Wahrheitsfrage liegt, so muss dieser Beitrag ein an-
derer sein als jener, den die Philosophie leistet. Geht man aber davon 
aus, dass der Begriff der Wahrheit die Möglichkeit einer Vielzahl von-
einander abweichender Wahrheiten ausschließt, so stehen nur mehr 
zwei Möglichkeiten offen: Die Kunst bringt Wahrheit in einer Weise 
zur Erscheinung, welche das philosophische Erfassen derselben ent-
weder übersteigt oder unterbietet. Übersteigt die Kunstwahrheit alles, 
was sich philosophisch erfassen lässt, so verfällt die Philosophie vor der 
Kunst ins Schweigen. Denn überböte die Wahrheit der Kunst alles, was 
sich philosophisch artikulieren lässt, so wäre die Ästhetik gezwungen, 
die Kunst von einem dem begriff‌lichen Denken Unbegreifbaren her zu 
verstehen. Diese Position dominiere, so Bubner, die Situation nach He-
gel: Die Philosophie, skeptisch gegen ihre eigene Möglichkeit, hofft in 
der Kunst, welche Wahrheit in einer philosophisch unfassbaren Weise 
präsentiert, Aufklärung über sich selbst zu finden. In der Kunst erfüh-
re die Philosophie so ihre eigenen Grenzen. Diese Selbstkritik der Phi-
losophie über die Kunst bleibt aber aporetisch, weil sie, um Kunst als 
solche zu erfassen, voraussetzen muss, was sie in der Erfahrung an der 
Kunst erst zu gewinnen erhofft: »Die Bestimmung der Kunst, setzt ei-
nen Wahrheitsbegriff voraus, der unabhängig von Kunst gar nicht zur 
Verfügung steht[…].«288 Was die Philosophie in Auseinandersetzung 
mit der Kunst sich aneignen will – einen umfassenden Wahrheitsbegriff, 

288	Bubner 1989 (wie Anm. 4), 18.

DAS PROBLEM DER WAHRHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


224

der das philosophisch Erfassbare übersteigt –, müsste sie schon besit-
zen, um Kunst als solche zu bestimmen. Um Kunst als Kunst verstehen 
zu können, müsste die Philosophie bereits über ein Wahrheitsverständ-
nis verfügen, über das sie nicht verfügen kann, solange sie Philoso-
phie, und nicht Kunst ist. Konsequenterweise muss Philosophie vor der 
Kunst die Waffen strecken. 

Die zweite Möglichkeit besteht nach Buber darin, Kunst als defi-
zitäre Form der Philosophie zu verstehen. Kann Philosophie versteh-
bar machen, inwiefern Kunst Wahrheit zur Erscheinung bringt, so ist 
ihr Wahrheitsverständnis umfassender als die Wahrheit der Kunst. Da-
mit ist es aber um die Eigenständigkeit der Kunst geschehen. Denn nun 
muss sich die Kunst danach richten, was die Philosophie als wahr er-
kennt. Kunst stellt dann etwas dar, was sich auch unabhängig von ihr, 
philosophisch erläutern ließe – Kunst wäre Philosophie mit anderen, 
und das heißt nun: mit schlechteren Mitteln. Während die Philosophie 
die Kunst zu erfassen vermag, kann dasselbe nicht von der Kunst be-
hauptet werden. Kunst wird so zur Vorform einer Philosophie, in die 
sie ein- oder übergeht. Philosophie erkennt die Wahrheit der Kunst nur 
um den Preis der Wahrheit der Kunst. Will die Philosophie eine Wahr-
heitsästhetik artikulieren, und nicht ins bloße Schweigen verfallen, ist 
sie gezwungen, die Kunst sich unterzuordnen. Alle Wahrheitsästhetik, 
die sich nicht selbst durchstreichen will, versteht Kunst heteronom und 
verfehlt damit ihren eigenen Anspruch: Autonomieästhetik und Wahr-
heitsästhetik sind unvereinbar.

Die Unfreiheit des Werks

Gerade diese paradoxe Lage einer jeden Ästhetik, die am Begriff der 
Wahrheit ansetzt, sei der Grund, so Bubners Gedanke, weshalb die Ka-
tegorie des Werks eine Zentralstellung in der Kunstphilosophie erheischt. 
Denn der Begriff des Werks erfülle die Funktion, den Gegensatz von 
Kunstautonomie und Wahrheitsästhetik zu verschleiern:

Die vorliegende Paradoxie ist nicht ohne weiteres beim Namen zu nen-
nen, da sie sich in eine Kategorie zurückgezogen hat, die für die ambi-
valente Wechselbestimmung von Kunst und Philosophie zentral ist, aber 
auf den ersten Blick ganz unverfänglich aussieht. Die zentrale Kategorie 
ist die des Werkes, worin objektive Gegebenheit und überempirischer 
Bedeutungsgehalt vermittlungslos zusammengedacht sind. Unter dem 
Werk wird die eigenständige sinnliche Erscheinungsform der Wahrheit 
verstanden, die die Kunst auszeichnet und aus dem Kreis aller übrigen 
Objekte der Erkenntnis hervorhebt. Im Werk realisiert sich Wahrheit für 
sinnliche Anschauung, sei es, dass dadurch positiv immer neue herme-
neutische Auslegung angeregt wird, sei es, dass darin ein verborgenes 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


225

Rätsel sich negativ durch alle Kritik hindurch erhält. Die Kategorie des 
Werkes bedeutet den ontologischen Träger für eine wesentlich mit dem 
Wahrheitsbegriff operierende Kunstdefinition, denn der ideale Gehalt 
muß »in Form äußeren Daseins dargestellt« werden.289

Die Kategorie des Kunstwerks verbirgt das paradoxale Verhältnis von 
Kunst, Philosophie und Wahrheit, weil sie zugleich ein sinnlich erschei-
nendes Objekt und etwas anderes bezeichnet, das über diese sinnliche 
Erscheinung hinaus ist. Das Kunstwerk ist empirischer Gegenstand und 
überempirischer Gehalt zugleich. Mit Verweis auf das empirische Mo-
ment kann die Philosophie der Kunst Eigenständigkeit zuschreiben. Mit 
Bezug auf das nicht-empirische Moment hingegen kann sie die Kunst 
an der philosophischen Frage nach der Wahrheit teilhaben lassen. Auf 
diese Weise sieht Bubner den Gedanken des Kunstwerks mit der Idee 
der Kunstwahrheit intern verknüpft: Nur in der sinnlich-übersinnlichen 
Einheit des Werks kann Wahrheit in der Kunst erscheinen, und umge-
kehrt gewinnt die Kategorie des Werks ihre ästhetische Zentralstellung 
nur mit Bezug auf ein künstlerisches Wahrheitsgeschehens: Werkästhe-
tik und Wahrheitsästhetik implizieren sich wechselseitig. Folgt man Bub-
ners These, dass die philosophische Verpflichtung der Kunst auf Wahr-
heit eine Fremdbestimmung der Kunst darstellt, muss dasselbe auch für 
die Kategorie des Werks gelten. Aus dieser Überlegung erschließt sich der 
Kern seines Gedankens, der auf den ersten Blick als bloßer Widersinn er-
scheinen könnte: Der emphatische Begriff des Kunstwerks läuft der Au-
tonomie der Kunst entgegen.

Der einzige Ausweg einer philosophischen Ästhetik erblickt Bubner 
daher in der Zurückweisung der am Werk orientierten Wahrheitsästhe-
tik und in der Rückbesinnung auf eine kantische Enthaltsamkeit: Statt 
sich über die objektive Verfasstheit von Kunstwerken zu äußern, gilt 
es, die Struktur der ästhetischen Erfahrung zu analysieren. Diese Struk-
tur fasst Bubner wie Kant als ein die Erkenntniskräfte belebendes Spiel 
der Reflexion auf.290 Der Gegenstand solch ästhetischer Erfahrung ver-
schwindet dabei zwar nicht zur Gänze, nur hält ihn die theoretische 
Reflexion auf die Kunsterfahrung bewusst im Unbestimmten: Wie jene 
Gegenstände verfasst seien, welche ästhetische Erfahrung ermöglichen, 
lässt sich nicht ergründen. Umgekehrt gilt es vielmehr, den Gegenstand 
ästhetischer Erfahrung aus dem Vollzug dieser Erfahrung zu verstehen: 
Das ästhetische Objekt, Korrelat des Reflexionsspiels, geht nicht in die 
Erfahrung ein, sondern wird erst im Vollzug dieser Erfahrung konstitu-
iert. Das Werk ist so von der drückenden Last befreit, unausdenkbaren 
Wahrheiten sinnliche Gestalt zu verleihen. Und philosophisch lässt sich 
über das Werk nicht mehr sagen, als dass es auf unergründbare Weise 

289	Ebd. 18–19.
290	Ebd. 63.

DAS PROBLEM DER WAHRHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


226

Anlass zu ästhetischer Erfahrung bietet. Erst in dieser Selbstbegrenzung 
wird die Philosophie der Autonomie des Ästhetischen gerecht – erst in-
dem sie sich vom Kunstwerk abwendet, kann sie den Bereich der Kunst 
aus sich selbst heraus verstehen.

Entkunstung und Ästhetisierung

Diese systematischen Überlegungen flankiert Bubner mit einer geschicht-
lichen Diagnose – und erst dieses Ineinandergreifen von systematischen 
und historischen Gesichtspunkten mag den Grund abgeben, weshalb 
der Text eine solche Überzeugungskraft besaß. Die Werkkategorie sei 
nicht nur aus theoretischen Gründen zu verabschieden, vielmehr liefere 
die Entwicklung der modernen Kunst selbst den Beweis, dass der Werk-
begriff ausgedient habe. Die entscheidenden Stellen seien hier ausführ-
lich zitiert. 

Je nachdrücklicher Kunst auf das Präsentmachen von Wahrheit ver-
pflichtet wird, desto unerlässlicher ist die Werkkategorie etabliert. An-
dererseits stehen aber die modernen Kunstäußerungen dem klassischen 
Werkideal der sinnhaft geschlossenen Gestalt und organischen Vermitt-
lung aller Teile zum Ganzen deutlich und geradezu programmatisch 
entgegen. Die Auflösung der traditionellen Werkeinheit lässt sich ganz 
formal als gemeinsamer Zug der Moderne nachweisen. Kohärenz und 
Selbständigkeit des Werkes werden bewusst in Frage gestellt oder gar 
planmäßig zerstört. In der Erfindung immer neuer, die Werkgesinnung 
irritierender Formen oder Verfahren der Auflösung bzw. Dementierung 
der sinnhaften Einheit des Werks überbieten sich die unterscheidbaren 
Epochen der Moderne gegenseitig. […] Nun gehört aber die Kategorie 
des Werkes sicher zu den traditionellen Bestimmungen der Ästhetik, die 
durch die Emanzipationsbewegung der modernen Kunst am gründlichs-
ten in Frage gestellt wird. Seit den Konstruktionen des Kubismus und 
Futurismus, seit den Ready-mades und den Materialbildern aller Art 
zielt eine der wesentlichen Tendenzen moderner Produktion auf Über-
windung oder Sprengung der herkömmlichen Werkeinheit. Sei es, dass 
Bestände aus der Umwelt des Kunstwerks in es einbezogen werden, sei 
es, dass das Werk selber wie ein Ding unter anderen zu erscheinen sich 
bemüht, in jedem Falle geht die Intention auf Nivellierung oder Auf-
lösung der Sonderstellung des Werks. Die dadaistischen Vexierbilder 
und die surrealistischen Schocks haben den Akt der Zersprengung der 
Werkeinheit selber zum Thema der Kunst erhoben und damit ein wei-
terwirkendes Motiv der neueren Kunstäußerung eingeführt. Den Ver-
rat an der Idee des Werks betreiben schließlich mit voller Absicht jene 
aktionistischen Praktiken, die wie das Happening Kunst in einen Vor-
gang übersetzen wollen oder wie gewisse Schöpfungen der neusten Mu-
sik nichts als eine Kette wechselnder Vollzüge inaugurieren oder auch 

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


227

mittels mechanischer Vorkehrungen statt des ›Werks‹ nur einen perma-
nenten Prozess in Gang bringen.291

Die Krise des Werks sieht Bubner in einer Reihe äußerst unterschied-
licher Formen moderner Kunst, die sich mit Dahlhaus’ Diagnose zwar 
überschneidet, aber nicht völlig deckt. Während Dahlhaus das Über-
handnehmen der Produktionsseite der Kunst für die Krise verantwort-
lich macht, ist es bei Bubner die Zerrüttung des Sinns. Das Werkideal, 
das Bubner zufolge angegriffen wird, lässt sich in zwei Ansichten aus-
einanderlegen: Zum einen steht das Werk für einen in sich abgeschlos-
senen Sinnzusammenhang, zum anderen steht dieser künstlerische Zu-
sammenhang in einer deutlichen Differenz zu seiner nicht-künstlerischen 
Umgebung. Die beiden Seiten sind voneinander abhängig: Je inkohären-
ter und unverbundener die Elemente einer Kunstäußerung zueinander-
stehen, desto schwieriger wird es, zu unterscheiden, was zum Werk ge-
hört und was nicht. Extremfälle sind das erratische Ready-made, das 
dekontextualisierte Alltagsding und die spontane Kunstaktion. Umge-
kehrt vermittelt die Werkeinheit, je enger ihre Teile ineinandergreifen, 
umso stärker den Eindruck, gegen ihre unmittelbare Umwelt eine zwei-
te Wirklichkeit eigenen Rechts auszubilden.

Die Auflösung solcher Werkeinheiten und das Eindringen des Alltags-
lebens in die Kunst tendiert auf einen Zustand hin, in welchem zwischen 
Kunstäußerungen und gewöhnlichen Lebensvollzügen nicht mehr unter-
schieden werden könne. Die moderne Krise des Werks geht so mit jener 
gesellschaftlichen Tendenz einher, die Bubner in der Doppelbewegung ei-
ner Entkunstung der Kunst und der Ästhetisierung der Lebenswelt dia-
gnostiziert: »Entkunstung der Kunst oder Verkunstung der Wirklichkeit 
bilden zwei gegenläufige Ansichten desselben Vorgangs.«292

Diesen Vorgang der Ästhetisierung der Lebenswelt deutet Bubner als 
Reaktion auf die Überforderung des Einzelnen im kollektiven Prozess 
der Aufklärung. Zwei Momente der Rationalisierung geben dabei den 
Ausschlag: Die funktionale Ausdifferenzierung der Gesellschaft und 
der Abbau traditioneller Deutungsrahmen.293 Die Ausdifferenzierung 
stellt den Einzelnen vor die Herausforderung, aus einem unüberblickba-
ren Gefüge funktionaler Beschreibungen sich ein einheitliches Bild von 
der Welt und von sich selbst zu machen. Derselbe Aufklärungsprozess 
entzieht jedoch den traditionellen Welt- und Selbstdeutungen, wie sie 
etwa die Religionen bereitstellten, ihre Legitimation: Sie ermangeln der 

291	Ebd. 19, 33.
292	Rüdiger Bubner, Mutmaßliche Umstellungen im Verhältnis von Leben und 

Kunst, in: Ästhetische Erfahrung, Frankfurt am Main 1989, 121–142, 
hier: 138; Rüdiger Bubner, Ästhetisierung der Lebenswelt, in: Ästhetische 
Erfahrung, Frankfurt am Main 1989, 143–156.

293	Vgl. Bubner 1989 (wie Anm. 292), 133. 

DAS PROBLEM DER WAHRHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


228

rationalen Begründbarkeit. Der Einzelne kann sich in seinem Verlangen, 
die Vielzahl von Funktionen und Rollen in ein kohärentes Bild zu inte
grieren, nicht an die Überlieferung halten, sondern ist angehalten, die 
Einheitsbildung aus sich selbst heraus zu leisten. Mit dieser Aufgabe ist 
jeder, notwendigerweise, überfordert.

In dieser Situation nimmt die Kunst die Funktion einer vorübergehen-
den Entlastung ein: Denn in der ästhetischen Erfahrung trete uns ein Welt-
ausschnitt als in sich sinnvoll geordnet entgegen.294 Was wir ästhetisch 
erfahren, müssen wir nicht erst selbst in eine organisierte Einheit, nicht 
selbst zum »Sprechen« bringen, sondern es »spricht« von sich aus.295

Nur ein solches Aussetzen unseres gewohnten Kontakts mit der Wirk-
lichkeit empfinden wir als künstlerisch, in dem uns unerwartet die Mühe 
der üblichen Weltkonstitution abgenommen wird. Sinn scheint hier ur-
sprünglich gestiftet, so dass wir ihn nicht eigens beibringen müssen, und 
Ordnung liegt vor, ohne dass unser Verstand aktiv geworden wäre. Vom 
Zwang befreit, das regelrechte, für den Lebensvollzug und die soziale 
Kommunikation unerlässliche Verhältnis zu den Dingen aufrecht zu er-
halten, wird das Bewusstsein angeregt zu ungebundenen Reflexionen, 
die in ästhetischem Modus generelle Strukturen der Wirklichkeitsauf-
fassung vor sich bringen.296

Das freie Spiel der Kunst bietet eine Verschnaufpause vom Zwang zur un-
möglichen Ordnungsleistung in der Prosa der modernen Welt. In präziser 
Umkehrung des Gedanken Dahlhaus’ beschreibt Bubner die ästhetische 
Erfahrung gerade als die unangestrengte Begegnung des Sinns, die zum un-
verbindlichen Gedankenspiel einlädt. Die Ästhetisierung der Lebenswelt 
bezeichnet wiederum die gesamtgesellschaftliche Tendenz, diesen Ausnah-
mezustand der Kunst auf Dauer zu stellen, »den Alltag zum permanen­
ten Fest zu machen«,297 um auf diese Weise der unlösbaren Aufgabe der 
Deutung auszuweichen. Dieses Ausweichmanöver ist eine Scheinlösung, 
denn die Entlastungsfunktion der Kunst beruht ja auf ihrer Differenz zum 
Alltagsleben. Wenn Kunst und Leben ununterscheidbar werden, vergönnt 
uns auch die Kunst keine Pause mehr. Weit entfernt, die erhoffte Entspan-
nung zu verbreiten, verstärkt sich daher die drückende Orientierungslo-
sigkeit durch den Versuch, ihr auf Dauer ästhetisch zu entfliehen.

294	Darin zeigt sich eine gewisse Nähe von Bubners Vorschlag mit den Gedan-
ken von Odo Marquard, Aesthetica und Anaesthetica philosophische Uber­
legungen, München 2003, 11–15, 113–121.

295	Das »Sprechen« der ästhetischen Gegenstände ist seltsamerweise Bubner be-
vorzugte Metapher, obwohl sie, wie er selbst bemerkt, gerade jene Selbstän-
digkeit der Kunstwerke suggeriert, gegen die er seine Vorbehalte anmeldet, 
vgl. Bubner 1989, 42, 62.

296	Ebd. 117.
297	Ebd. 152.

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


229

Die Befreiung zum Subjekt

Bubners Zeitdiagnose der Krise des Werks steht ersichtlich in einem 
zwiespältigen Verhältnis zur philosophischen Zurückweisung der Werk-
kategorie. Meldet sich in der Auflösung des Werks die Autonomie des 
Ästhetischen an, so ist diese Tendenz nicht von der Selbstauflösung der 
Kunst ins Leben zu trennen. Die Kategorie des Kunstwerks war mit der 
philosophischen Heteronomisierung der Kunst verschwistert, gegen wel-
che die ästhetische Autonomie aufbegehrt. Das Aufbrechen des Werks 
verwirklicht die Forderung nach ästhetischer Selbständigkeit. In dieser 
Krise wird jedoch die Differenz von Kunst und Leben, von Ästhetischem 
und Nicht-Ästhetischem prekär: Kunst löst sich in ihr Anderes auf. Äs-
thetische Autonomie kulminiert so in der Entkunstung der Kunst. Die 
Kunst befreit sich zu ihrem Ende.

Zugleich will Bubner auch in der ästhetisierten Welt an der Kompen-
sationsleistung der Kunst festhalten. Die Kunst kann eine Entlastungs-
funktion in der modernen Welt aber nur übernehmen, solange sie sich 
von dieser abhebt und ihre Sinnzusammenhänge als gestiftet und gege-
ben präsentiert. Daher muss Bubner die Struktur der ästhetischen Erfah-
rung doch wieder am Paradigma der Erfahrung von Werken erfassen. 
Das zeigt sich in Bubners Grundbestimmung der ästhetischen Erfahrung: 
Sie ist durch ihren Totalitätscharakter und ihre Sinnlichkeit bestimmt.298 
Der Totalitätscharakter der Kunst besteht in der Erfahrung der Ergän-
zungsunbedürftigkeit künstlerischer Gebilde: Es ist das oben erwähnte 
»Sprechen« der Kunstwerke, die nicht erst mühsam in einen sinnvollen 
Zusammenhang gebracht werden müssen, sondern in sich bereits wohl-
geordnet erscheinen, Sinn als gegeben suggerieren. Diese Ganzheitssug-
gestion, die Schlüssigkeit des Werks, ist jedoch nur ein Eindruck – so-
gleich fordert das Kunstgebilde den Erfahrenden, es in seiner sinnlichen 
Besonderheit nachzuvollziehen. Als radikal Einzigartiges jedoch zerfällt 
es wieder in seine individuellen Teile, und sperrt sich so einer umgrei-
fenden Deutung – obgleich ein jeder seiner sinnlichen Teile die sinnhaf-
te Ordnung des Ganzen suggeriert. Das Werk führt Bubner als Flucht-
punkt dieses endlosen Wechsels der ästhetischen Erfahrung wieder ein, 
dem sich das Durcharbeiten der widersprüchlichen Forderungen nä-
hert. Der Zusammenhang des Werks wird zur Aufgabe der Erfahrung.299 
Den Gehalt dieses Zusammenhangs bestimmt Bubner eigentümlich leer: 
Was ästhetisch erfahren wird, ist das Funktionieren der Erfahrung; was 

298	Ebd. 58–65.
299	»Die Einheit des Werkes bleibt eine Aufgabe, die der ästhetischen Erfahrung 

übertragen ist, um jeweils anhand sinnlicher Gegebenheiten in Ausgriff auf 
die suggerierte Totalität durch Reflexionstätigkeit hergestellt zu werden.«, 
ebd. 63.

DAS PROBLEM DER WAHRHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


230

verstanden wird, ist das Verstehen selbst; was sich darbietet, sind all-
gemeine Strukturen der Wirklichkeitsauffassung. Offensichtlich führt 
Bubner so eben jenen zwielichtigen Werkbegriff durch die Hintertür 
wieder ein, den er zuvor von sich weist. Auch für ihn sind künstlerisch 
jene Objekte, »die mehr sind als Objekte«,300 weil sie über sich hinaus-
weisen. Der nicht-empirische Gehalt des Werks wird von Bubner bloß 
subjektivistisch umgedeutet: Es weist über sich hinaus auf das Subjekt, 
das sich am Kunstobjekt selbst erfährt. Die Wahrheit, welche das Werk 
nun eröffnet, ist die Wahrheit der Struktur subjektiver Wirklichkeitsauf-
fassung. Damit wird aber die konkrete Verfassung des Werks tatsäch-
lich zweitrangig: Denn die subjektive Wirklichkeitsauffassung bringt 
das Subjekt ja selbst mit.301 

Martin Seel hat diesen Gedanken konsequent fortgesetzt. Die ästhe-
tische Erfahrung konzipiert er als einen Einstellungswechsel: Das ar-
tistische Erscheinen von Kunstgegenständen hängt an der Einstellungs-
änderung des erfahrenden Subjekts. In dieser Einstellung sieht es die 
Dinge als begriff‌lich unbestimmbare Selbstpräsentationen, die zugleich 
»Arten der Weltbegegnung« darbieten, also Weltpräsentationen sind.302 
Weil dieser Gehalt aber am Einstellungswechsel des Subjekts und nicht 
an der Verfasstheit des Gegenstands hängt, erfährt das Subjekt, indem 
es Dinge als Weltpräsentationen sieht, sich selbst. Die ästhetische Er-
fahrung wird zum Anlass einer Selbsterfahrung des Subjekts: Es erfährt 
sich in seinem ästhetischen Zustand, in welchem es lustvoll seine unbe-
stimmbaren Weltbegegnungsmöglichkeiten durchspielt. Während Dahl-
haus die Autonomie der Kunst an die Selbständigkeit des Kunstwerks 
knüpft, kommt für Bubner und Seel das Eigenrecht des Ästhetischen ge-
rade dann zur Geltung, wenn sich die Kunsterfahrung gegen seinen äu-
ßerlichen Anlass verselbständigt. Diesen Schritt zeigt die Krise des Werks 
in der Geschichte der Kunst an: Kunst wird nun wesentlich zur Selbst-
erfahrung des Subjekts.

Dantos Freilassung 

In dieser Zuspitzung weist Bubners Überlegung eine seltsame Ver-
wandtschaft mit Arthur Dantos These von der »philosophischen Ent-
mündigung der Kunst« auf.303 Diese Verbindung ist zunächst hinter ei-
ner offensichtlichen Oberflächendifferenz verborgen. Während Bubner 

300	Ebd. 118.
301	Vgl. Seel 2019 (wie Anm. 287), 183–187.
302	Ebd. 184.
303	Arthur C. Danto, The Philosophical Disenfranchisement of Art, New York 

2005, 1–22.

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


231

die Kunst von der ästhetischen Erfahrung her zu begreifen versucht, 
zieht Danto aus der angeblichen Ununterscheidbarkeit von Alltags-
ding und Kunstobjekt in Andy Warhols Brillo Box bekanntlich den 
Schluss, dass Kunst keine Sache des sinnlichen Wahrnehmens, und so-
mit des ästhetischen Erfahrens ist, sondern eine Sache des begriff‌li-
chen Verstehens und Interpretierens. Damit gerät die Vorstellung des 
Kunstwerks als eines Orts herausgehobener Sinnlichkeit in die Kri-
se. Wie Bubner verbindet Danto diese Krisendiagnose mit einer Kritik 
an der traditionellen Heteronomisierung der Kunst durch die Philoso-
phie: In der Krise des Werks kommt auch für ihn die Wahrheit über 
die Kunst ans Licht.

In Dantos Erzählung wird die Kunst durch die philosophische Tradi-
tion in zwei Schritten entmündigt: Zunächst marginalisiert Philosophie 
die Kunst zu einem Geschäft mit sinnlichem Schein, Trug und Träume-
reien. In einem zweiten Schritt entmündigt Philosophie die Kunst aber 
gerade dadurch, dass sie die Kunst als eine unvollkommene Weise erach-
tet, philosophische Fragen zu thematisieren.304 Diese Fremdbestimmung 
der Kunst habe sich die moderne Kunst zu eigen gemacht. Die Kunst 
der Moderne sah sich dazu verpflichtet, mit den Mitteln der Kunst die 
philosophische Frage zu beantworten, was das wahre Wesen der Kunst 
sei. Dadurch wird sie unfrei, unmündig. Auch für Danto gerät die Kunst 
so unters philosophische Joch der Wahrheit: Sie ist unfrei, weil sie wahr 
sein soll. In der Indiszernibilität des Ready-mades komme diese philoso-
phische Aufgabe, die der Kunst aufgetragen wurde, in der Kunst selbst 
zum Bewusstsein: Das Ready-made stellt offensichtlich die Frage, was 
ein Kunstwerk von seinem kunstlosen Doppel unterscheidet und gesteht 
zugleich ein, diese Frage mit den Mitteln der Kunst nicht beantworten 
zu können. Sei die gesamte Entwicklung der modernen Kunst nichts an-
deres als das Abarbeiten an dieser philosophischen Frage gewesen, so 
fasst sich in dieser letzten Geste die Kunstgeschichte selbst zusammen 
– dies ist Dantos Großnarrativ der Moderne, das nicht zufälligerweise 
an die Deutungen Clement Greenbergs erinnert. Das Alltagsobjekt-als-
Skulptur bildet auf diese Weise eine Abschlussfigur, in der die Kunst ihr 
Unvermögen, eine Antwort auf philosophische Fragen zu liefern, schul-
terzuckend hinnimmt. In diesem Endpunkt vergegenwärtigt sich die Ent-
wicklung der Kunst in der Kunst selbst, und befreit sich aus der philoso-
phischen Bevormundung: Was das Wesen der Kunst sei, ist von diesem 
Wendepunkt an wieder das alleinige Problem einer rein deskriptiv ver-
standenen Kunstphilosophie, während die Kunst in den posthistorischen 
Zustand des Pluralismus übergeht, in dem sie »ihren eigenen Zwecken« 
nachgehen dürfe.

304	Ebd. 7.

DAS PROBLEM DER WAHRHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


232

Art is liberated, on this view, from the need to understand itself philo-
sophically, and when that moment has been reached, the agenda of mo-
dernism – under which art sought to achieve its own philosophy – was 
over. The task of definition belonged to philosophy – and art was there
by free to pursue whatever ends, and by whatever means, seemed im-
portant to artists or their patrons. From that point on there was no in-
ternal historical direction for art, and this is precisely what the condition 
of pluralism amounts to.305

Die Kunst wirft ihr philosophisches Joch ab, indem sie ihr Unvermö-
gen affirmiert, das Wesen der Kunst aus sich selbst heraus zu bestim-
men. Die quasi-philosophische Selbsterfassung galt aber als das Ziel 
der künstlerischen Moderne. Mit dieser Aufgabe verliert die Kunst 
daher auch ihr historisches Telos, sie endet im Nachhistorischen. Sie 
gibt damit den Anspruch auf quasi-philosophische Selbstdeutung auf, 
um ihre echte Freiheit zu gewinnen: Von nun an kann Kunst tun, 
was immer ihr beliebt. Diese Freiheit der Kunst ist offensichtlich eine 
abstrakt-negative. Frei ist die Kunst in ihrer radikalen Unbestimmt-
heit. Der Philosophie überträgt Danto die bescheidene Aufgabe, eine 
Kunstdefinition zu entwickeln, die der Kunst in ihrer abstrakten Frei-
heit gerecht wird. Wie aber lässt sich Kunst in ihrer radikalen Unbe-
stimmtheit von Nicht-Kunst unterscheiden? Die materielle Ununter-
scheidbarkeit von Werk und Alltagsgegenstand zwingt ihn dazu, den 
Unterschied in die Ebene der Deutung zu verlegen: Nicht die Verfasst-
heit des Kunstgegenstands, sondern die Frage, unter welchen Inter-
pretationen dieser Gegenstand erfahren wird, entscheidet über seinen 
Kunstcharakter. Anders gesagt: Kunst konstituiert sich erst durch Be-
deutungszuschreibung.306

Mit dieser scheinbar harmlosen Aussage verabschiedet auch Danto 
den emphatischen Werkbegriff aus seiner Kunstphilosophie. Wenn er 
sich auch bis in seine letzten Schriften des Ausdrucks artwork bedient, 
so hebt er in der Sache die Selbständigkeit des Werks auf:

In art, every new interpretation is a Copernican revolution, in the 
sense that each interpretation constitutes a new work, even if the ob-
ject differently interpreted remains, as the skies, invariant under trans-
formation. An object o is then an artwork only under an interpretati-
on I where I is a sort of function that transfigures o into a work: I(o) 
= W. Then even if o is a perceptual constant, variations in I constitute 
different works.307

305	Arthur C. Danto, The End of Art: A Philosophical Defense, in: History and 
Theory 37/4, 1998, 127–143, 134.

306	Danto 2005 (wie Anm. 303), 39.
307	Arthur C. Danto, The Transfiguration of the Commonplace. A Philosophy 

of Art, Cambridge (Mass.) 1996, 125.

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


233

Man kann diese Aussage stark oder schwach lesen. Die schwache Les-
art wäre die triviale Einsicht, dass jedes Kunstwerk eine Interpretation 
voraussetzt, weil ja die Identifikation eines Gegenstands als Kunstwerk 
bereits eine Deutung ist: Eine Schaufel als Kunstwerk zu erfahren, ist 
schon eine Interpretation. Dantos Punkt scheint aber substantieller zu 
sein: Das Kunstwerk ist das Korrelat einer subjektiven Sinnprojektion, 
kein objektiver Sinnzusammenhang – mit jeder neuen Deutung entsteht 
somit ein neues Werk. Dadurch wird die Objektseite des Werks glatt: 
Welche Sinnzuschreibungen an ihm haften bleiben, welche gleichsam 
an ihm abgleiten, lässt sich nicht im Verweis auf seine materielle Ver-
fasstheit entscheiden. Der Streit um die richtige Deutung eines Werks 
macht einem Nebeneinander verschiedener Werke Platz.

In dieser Glätte gleicht der Kunstgegenstand dem auf bloßer Konven-
tion beruhenden Sprachzeichen: Es wird seiner Deutung gegenüber in-
different. Danto führt deshalb eine zweite Konstitutionsbedingung ein, 
welche die Unterscheidung von Kunst und arbiträrem Zeichen gewähr-
leisten soll. Sie spezifiziert die Art der Bedeutung, welche Kunstinter-
pretationen Werken zuschreiben: In ihnen werden Bedeutungen als ver­
körperte zugeschrieben. Danto liefert keine abschließende Antwort, wie 
diese Verkörperung des künstlerischen Sinns in Abgrenzung zum kon-
ventionellen Zeichen zu verstehen wäre: Letztlich bleibt es bei der An-
gabe, dass in künstlerischen Bedeutungen die Weise der Darstellung ge-
genüber dem Dargestellten ein eigenes Gewicht erhält.308 Während jedes 
Zeichen historischen oder individuellen Bedingungen unterliegt, wird 
das Kunstzeichen so aufgefasst, dass es diese Bedingungen gleichsam 
ausstellt:

What, then, is interesting and essential in art is the spontaneous ability 
the artist has of enabling us to see his way of seeing the world – not just 
the world as if the painting were like a window, but the world as given 
by him. […] It [the Brillo Box as a work of art] does what works of art 
have always done – externalizing a way of viewing the world, expres-
sing the interior of a cultural period, offering itself as a mirror to catch 
the conscience of our kings.309

In Kunst werden nicht bloß Weltausschnitte dargeboten, sondern in die-
ser Darstellung wird die Weise des Darstellens mit dargestellt: In ih-
nen zeigt ein Weltausschnitt zugleich eine Weise, diesen Weltausschnitt 
zu erfassen. Wenn aber jede Interpretation ein neues Werk erschafft, so 
zeigt das Werk genau jene Art der Weltauffassung, welche der Interpret 

308	Danto zieht klassische Kategorien wie Ausdruck, Rhetorik, Stil, Metapher, 
aber auch Selbstbezüglichkeit, Genialität oder Weltbezug in Betracht, um 
die Weise, wie Kunstwerke im Gegensatz zu anderen Bedeutungsträgern in-
terpretiert werden, zu artikulieren, vgl. ebd. Kap. 6–7. 

309	Ebd. 207–208.

DAS PROBLEM DER WAHRHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


234

in es hineinlegt: Auch die Mäusefalle schnappt dann nur zu, wenn Clau-
dius sie als solche deutet.310 So treffen sich Seels »Arten der Weltbegeg-
nung«311 und Dantos »ways of viewing the world«.312 Diese Nähe von 
Erfahrungsästhetik und Bedeutungstheorie ist kein Zufall. Denn beide 
verlagern die Frage nach der Kunst vom Werk hin zur Frage nach der 
Weise der Auseinandersetzung des Rezipienten mit den Kunstgegenstän-
den: Das Werk wird so letztlich zum Anlass von Selbstprojektionen.

Scheinaufgeschlossenheit 

Die beiden theoretischen Vorschläge von Danto und Bubner lassen sich 
aufeinander abbilden. Beide Positionen verabschieden den emphatischen 
Begriff eines Kunstwerks, das sich in der ästhetischen Erfahrung als et-
was Fremdes und Anderes geltend macht, indem es die Macht der sub-
jektiven Vermögen bricht. Diese Verabschiedung geschieht im Namen 
der modernen Entwicklung der Kunst: Der traditionelle Werkbegriff er-
weise sich unter den gegenwärtigen Bedingungen als theoretisch nicht 
mehr haltbar. Bei Danto tritt an seine Stelle die Auffassung eines Objekts 
unter einer bestimmten Interpretation. Jede neue Interpretation konstitu-
iert so ein neues Werk. Bubner hingegen rückt das Werk aus seiner Stel-
lung als Voraussetzung ins Regulative: Das Werk ist ein Fluchtpunkt, auf 
den sich die unendlichen Erfahrungsleistungen des ästhetischen Subjekts 
richten, nicht Gabe, sondern Aufgabe der Kunsterfahrung.

Beide Positionen treten damit jedoch in Widerspruch zu jener kunstge-
schichtlichen Entwicklung, der sie Rechnung tragen wollen. Danto tritt 
mit dem Anspruch an, eine pluralistische Wesensbestimmung der Kunst 
zu liefern, die dem Zustand der Kunst nach dem Scheitern ihrer Selbst-
bestimmung entspricht. Auch wenn Danto dieses Scheitern als Befrei-
ung deutet, sind die resignativen Züge seiner Theorie offensichtlich: Ihr 
wird alle Kunst gleichgültig. Denn die Wesensbestimmung der Kunst als 
verkörperter Bedeutung ist leer. Anders als ihr modernistischer Vorgän-
ger weist sie den Gedanken des ästhetischen Gelingens von sich. Was ein 
Ding zum Werk macht, ist nicht seine Verfasstheit, welche die subjekti-
ven Vermögen ins Tanzen bringt, sondern die gelungene Interpretation 
durch ebendieses Subjekt. Diese kann aber prinzipiell alles zum Anlass 
nehmen. So befreit sich die Kunst zur Gleichgültigkeit – ihr Wesen ist die 

310	Adorno würde einen solchen Umgang mit Werken wohl als ein »Hineinstop-
fen« des geistigen Gehalts bezeichnen, vgl. Ästhetische Theorie, S. 135.

311	Seel 2019 (wie Anm. 287), 184.
312	Auch Dantos theologische Rede von der Verklärung der gewöhnlichen All-

tagsobjekte zu Kunstwerken, die sie zum Leuchten bringt (Matthäus 17.2), 
findet ihr Pendant in Martin Seels Rede von der Berufung der Gegenstände 
zur Darbietung von Weltbegegnungen, Seel 2019, 187.

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


235

Wesenlosigkeit. Damit ist die Kunst wirklich an ein Ende gekommen: Sie 
löst sich ins Spiel der Interpretationen auf.

Bei Bubner liegt der Widerspruch darin begründet, dass er die Kunst-
philosophie vor die Alternative zwischen Werk und Erfahrung stellt. Die 
Krise des Werks in der Moderne motiviere den Schritt zur Theorie ästhe-
tischer Erfahrung. In der Analyse derselben treten jedoch zwei Momente 
hervor, die untrennbar mit dem Werkbegriff verbunden sind: Sinnliche 
Besonderung und Totalitätscharakter. Die Krise des Werks bestand aber 
doch in nichts anderem als im Auftreten von Kunstwerken, welche sich 
ebendieser Momente verweigerten.

Die Ästhetisierung der Lebenswelt und die Entkunstung der Kunst sind 
Entwicklungen, die mit dem Werkbegriff auch die Möglichkeit ästheti-
scher Erfahrung angreifen. Bubners Argument kehrt sich somit gegen sich 
selbst: Wenn die Kunst der Moderne den geschlossenen Sinnzusammen-
hang des Werks und somit dessen Differenz zur nicht-künstlerischen Um-
gebung auflöst, so bleibt auch die ästhetische Erfahrung von sinnlicher 
Konkretion und Totalitätscharakter davon nicht unberührt – denn wie lie-
ße sich die sinnliche Konkretion einer Kunst erfahren, wenn die Abgren-
zung dessen, was zur Konkretion der Kunst gehört, und was bloß umlie-
gende Mannigfaltigkeit ist, sich nicht mehr vollziehen lässt? Wie könnte 
dem ästhetisch Erfahrbaren noch ein Totalitätscharakter eignen, wenn 
Kunst allen Sinnzusammenhang auflöst, wie als sprechend erfahren wer-
den, was sich der Stummheit verschreibt? Bubners Grundbestimmungen 
ästhetischer Erfahrung greifen somit gerade bei jenen Phänomenen nicht, 
um deren Willen sie eingeführt wurden. Der Kunstcharakter dieser Ge-
genstandserfahrungen wird zwar nicht mehr auf heteronome Weise dar-
gelegt – aber es ist auch nicht mehr einsichtig, wie er sich überhaupt noch 
darlegen ließe.

Damit zeigt sich in beiden Positionen eine Scheinaufgeschlossenheit 
der Philosophie gegen die Kunst ihrer Zeit. Denn mit dem Rückzug der 
Ästhetik auf die Selbsterfahrung des Subjekts, den beide Positionen dem 
Lauf der Kunst abgelernt zu haben behaupten, entledigt sich die Philo-
sophie in Wahrheit von der lästigen Pflicht, sich überhaupt mit Kunst 
auseinander setzen zu müssen. Danto spricht bevorzugt über Werke, 
die er sich selbst ausgedacht hat – selbst wenn er über Werke anderer 
spricht.313 Bubner entwickelt seine Theorie ästhetischer Erfahrung nicht 
an jenen jüngsten Erscheinungen der Kunst, die den Werkbegriff heraus-
fordern, sondern stillschweigend am klassischen Kunstwerk, das er – der 

313	Andy Warhols Brillo Box, Dantos Kronzeuge, ist bekanntlich kein Ready-
made, sondern vielmehr ein Trompe-l’œil, vgl. Michael Lüthy, Das Ende wo-
von? Kunsthistorische Anmerkungen zu Dantos These vom Ende der Kunst, 
in: Christoph Menke und Juliane Rebentisch (Hg.), Kunst. Fortschritt. Ge­
schichte, Berlin 2006, 57–66..

DAS PROBLEM DER WAHRHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


236

Werkkrise sei gedankt – nun nicht mehr zu nennen braucht. Was mit der 
Geste der Hinwendung zur schwierigen Kunst unserer Zeit auftritt, kehrt 
ihr in Wahrheit den Rücken zu.

Im Gedanken der Entlastungsfunktion der Kunst wird dieser versteck-
te Konservatismus offensichtlich.314 Wie die These der Ästhetisierung der 
Lebenswelt fußt die These der Entkunstung der Kunst auf einer Verklä-
rung des Vergangenen. Die angebliche Ununterscheidbarkeit von Kunst 
und Nicht-Kunst gilt für die Staffagen und Manieren der höfischen Kul-
tur und bürgerlichen Salons wie für den kulturindustriellen Massenkon-
sum. Die Unterscheidung von gelungenen Werken und Kitsch war nie 
gesichert, sondern ist die Streitfrage des ästhetischen Urteils. Gegen Bub-
ners bürgerliche Verklärung der Kunst der Vergangenheit steht die Ein-
sicht, dass der Sinn von Kunstwerken, die diese Bezeichnung verdienen, 
niemals »gegeben« war. Wenn es uns so erscheint, liegt das daran, dass 
wir in eingeschliffenen Interpretationsschemata gefangen sind, welche 
jene innere Spannung der Gebilde verdecken, die sie erst zu Werken der 
Kunst macht. Wir bewegen uns im Bescheidwissen bürgerlicher Gebil-
detheit. Eine Entkunstung der Kunst findet nicht in den zerrütteten For-
men der Gegenwartskunst, sondern in der akademischen und kulturin-
dustriellen Verhärtung des Vergangenen statt. Gerade jene Werke und 
Performances, welche die tradierten Formideale sprengten, widerstehen 
der reibungslosen Integration ins Alltagsleben, das von den kulturindus-
triellen Hohlformen des bürgerlichen Kunstkanons dekoriert wird. Im 
Rückblick auf diese Debatten, die nun einige Jahrzehnte zurückliegen, 
zeigt sich die Doppeldiagnose von Ästhetisierung und Entkunstung als 
Symptom der Legitimationskrise der bürgerlichen Gesellschaft: In ihr 
beklagt das bürgerliche Subjekt den Verlust der ideologischen Funkti-
on der bürgerlichen Kultur.315 Dass sich die Gegenwartskunst in ihren 
selbstkritischen Formen dagegen sperrt, als Kompensationsangebot und 
Sinnsurrogat den Unsinn der bestehenden Verhältnisse zu stützen, zeigt 
nicht den Verlust, sondern vielmehr den Gewinn ihres Kunstcharakters 
an. Dass die Kunsttheorie bis heute den Argumenten Bubners und Danto 
Folge leistet, muss als Zeichen einer Verselbständigung des Kunstdiskur-
ses gegen die künstlerische Arbeit verstanden werden. In der Subjektivie-
rung der Kunstphilosophie durch das Paradigma der ästhetischen Erfah-
rung wie die Theorie der Bedeutungszuschreibung lieferte die Theorie die 
Legitimation ihrer eigenen Verselbständigung gleich mit.

Ein Begriff des Kunstwerks, der sowohl dem modernen Anspruch 
der Autonomie des Ästhetischen wie den werkkritischen Tendenzen der 

314	Odo Marquard gesteht den Konservatismus der Kompensationstheorie of-
fen ein: »Kunst ist konservativ oder sie ist keine […].« Marquard 2003, 117.

315	Vgl. Emmanuel Alloa und Christoph Haffter, De quoi l’esthétisation est-elle 
le nom ?, in: Nouvelle revue d’esthétique n° 28/2, 2021, 5–23.

DIE KRISE DES WERKS

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


237

modernen Kunst gerecht wird, muss sich von solchen Verkürzungen lö-
sen, ohne die gültigen Einsichten jener Debatten zu verlieren. Die Ästhe-
tik darf die Kunst nicht zur Schwundform von Philosophie machen, in-
dem sie die Werke einem kunstfremden Wahrheitskriterium unterwirft. 
Und sie muss den Werkbegriff von den tradierten Formeln und Schema-
ta geschlossener Sinnganzheiten befreien, den die Arbeiten der Gegen-
wartskunst negieren. Dass der Werkbegriff auf diese Weise neu konzi-
piert werden kann, ohne zur bloßen Worthülse zu verkommen, soll im 
nächsten Kapitel gezeigt werden. Ein solcher Werkbegriff liegt nämlich 
bereits in jener Tradition vorgezeichnet, auf die sich die Theorie ästhe-
tischer Erfahrung beruft. Im Rückgriff auf Immanuel Kant und Fried-
rich Schlegel soll im Folgenden ein Werkbegriff entwickelt werden, der 
den problematischen Bezug der Kunst auf die Ideen der Vernunft mit der 
künstlerischen Negation tradierter Ganzheitsvorstellungen verbindet: Es 
ist die Idee des Werks als Fragment.

DAS PROBLEM DER WAHRHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


238

V Das Werk als Fragment

In seiner letzten Vorlesung am Collège de France gab Pierre Boulez zu 
bedenken, dass nach alledem, was der Musik im 20. Jahrhundert wider-
fahren sei, der Begriff des Kunstwerks nur mehr als Fragment begriffen 
werden könne:

On peut maintenant, après toutes les expériences du XXe siècle, arriver 
à cette conclusion toute provisoire et soumise au doute : l’œuvre ne peut 
être que le fragment d’un tout imaginaire. L’œuvre considéré comme 
tout ne serait qu’une illusion habilement construite, mais comme la lu-
mière à travers le prisme, se décompose en constituants fragmentaires, 
qui dans une continuité temporelle, reprennent l’apparence du tout.316

Ein musikalisches Kunstwerk wäre demzufolge keine Totalität, sondern 
das Fragment eines imaginären Ganzen. Boulez erschließt diesen Gedan-
ken aus der Erfahrung der Kunstmusik der letzten hundert Jahre. Ihr 
fragmentarischer Charakter scheint offensichtlich; nicht nur für die Ex-
pertin, sondern gerade auch für die unbedarften Hörerinnen. Mit dem 
Wegfall der tonalen Kadenzen verschwinden die emphatischen Schlüsse, 
wie die deutlichen Anfänge.317 Manche Werke ziehen sich derart zusam-
men, dass sie nur noch wie ein musikalischer Moment klingen, oder bil-
den sogenannt offene Formen aus, in denen die Werkteile keine endgül-
tige Anordnung finden.318 Andere Musiken verlaufen derart richtungslos, 
dass das Werk selbst nur mehr wie ein Ausschnitt eines Klanggeschehens 
erscheint, das unendlich weitergehen könnte.319 Wieder andere sind von 
so langen Momenten der Stille zersetzt, dass sie auseinander zu fallen 
drohen, während in anderen Werken so verschiedenartige Klanggestal-
ten ineinander verschränkt werden, dass man gar nicht weiss, wie man 
sie zueinander hören soll.320 Diese Fragmentierung der musikalischen 

316	Pierre Boulez, Points de repère, hg. von Jean-Jacques Nattiez et al., Paris 
1995, 713.

317	Eine vor diesem Hintergrund interessante Klassifizierung post-tonaler For-
men entwickelt Holzer 2011 (wie Anm. 141), 435–558.

318	Vgl. Simon Obert, Musikalische Kürze zu Beginn des 20. Jahrhunderts, 
Stuttgart 2008; Konrad Boehmer, Zur Theorie der offenen Form in der 
Neuen Musik, Darmstadt 1967.

319	Vgl. Karlheinz Stockhausen, Momentform, in: Texte zur elektronischen und 
instrumentalen Musik I, Köln 1963, 189–210.

320	Vgl. Carola Nielinger-Vakil, Luigi Nono: a composer in context, Cam-
bridge ; New York 2015; Regine Elzenheimer, »… wenn in reicher Stille 
…«. Pause, Fermate und Stille im Spätwerk Luigi Nonos, in: Patrick Pri-
mavesi und Simone Mahrenholz (Hg.), Geteilte Zeit. Zur Kritik des Rhyth­
mus in den Künsten, Schliengen 2005, 71–84; Wolfgang Rathert, Zeit als 

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


239

Formen ist in der Moderne so allgegenwärtig, dass manchen das Frag-
ment selbst schon als ein musikalischer Formtyp, als eine neue Gattung 
musikalischer Ganzheit erscheint – wodurch die Rede vom Fragment zu-
letzt seinen Sinn zu verlieren scheint.321

Boulez’ Vorschlag ist aber grundsätzlicher. Es geht ihm nicht um einen 
fragmentarischen Stil, der heute maßgeblich geworden wäre. Er erhebt 
nicht das Unvollkommene zur Norm.322 Es geht ihm vielmehr um den 
Werkbegriff selbst: Was hieße es für unser Grundverständnis der musi-
kalischen Kunst, wenn wir ihre Werke als Fragmente eines imaginären 
Ganzen begriffen?

Im Folgenden soll dieser Vorschlag weitergedacht werden. Wenn die-
ser Gedanke plausibel gemacht werden kann, dann stellt er die gewöhn-
liche Erzählung der Musik- und Kunstgeschichte vom Kopf auf die Füße. 
Zwar wird die Musik der Moderne auch der üblichen Erzählung zufolge 
von Fragmentierungen heimgesucht. Aber dieses Zerbrechen und Zer-
sprengen musikalischer Ganzheiten versteht sie als Kritik am Begriff des 
Kunstwerks. Denn diese Musikgeschichtsschreibung versteht das Kunst-
werk für gewöhnlich als ein vollendetes Ganzes. Indem die moderne 
Kunst solche Ganzheiten zerschlägt, so die herkömmliche Erzählung, 
entledige sie sich des Werkbegriffs. Denken wir aber mit Boulez das Werk 
selbst als Fragment, so kehrt sich die Situation um. Die aufgebrochenen, 
zerklüfteten und eingerissenen Gestalten der modernen Kunst wenden 
sich dann nicht vom Werkgedanken ab, sondern verwirklichen ihn. Und 
es sind dann die abgerundeten, wohlgeformten und artig geschlossenen 
Gebilde, welche nicht mehr als Werke der Kunst verstanden werden kön-
nen – denn in ihnen ist die Ganzheit nicht imaginär, sondern gegeben.

Um diesen Gedanken zu stützen, soll im Folgenden auf Gründungs-
texte des modernen Kunstdenkens zurückgegangen werden. Ich möch-
te zeigen, wie Boulez’ Gedanken bereits in Immanuel Kants Konzeption 
des ästhetischen Urteils und Friedrich Schlegels Übertragung dieser Kon-
zeption auf die Kunstkritik vorgezeichnet ist. Das Herz dieser Konzep-
tionen bildet der Begriff der Reflexion. Er benennt ein in sich gebroche-
nes Denken. Das Denken der Kunst ist ein Denken, das nicht geradeaus 
geht, sondern sich an seinen Gegenständen bricht. Die Werke der Kunst 
als Fragmente zu begreifen, führt diesen Gedanken aus.

Motiv in der Musik des zwanzigsten Jh.s. Mit einem Ausblick auf Feldman 
und Nono, in: Richard Klein et al. (Hg.), Musik in der Zeit. Zeit in der Mu­
sik, Weilerswist 2000, 287–312.

321	Vgl. Kreidler 2018 (wie Anm. 62), 205.
322	So geschieht es etwa mit Bezug auf die Improvisation bei Andy Hamilton, The 

aesthetics of imperfection: The finished work, and process versus product, in: 
Lara Pearson und Andy Hamilton (Hg.), The aesthetics of imperfection in mu­
sic and the arts: spontaneity, flaws and the unfinished, New York 2020, 11–19. 

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


240

1. Kant und die Kritik des Schönen

Ästhetische Ideen

In Kants Kritik der Urteilskraft liegt einer der Gründungstexte der 
philosophischen Ästhetik vor. So will es eine weit verbreitete Annah-
me. Ihr steht die Tatsache gegenüber, dass der Auslegungsstreit über 
diese Schrift bis in die Gegenwart anhält. Dieser Streit hat eine enor-
me Menge von abweichenden Interpretationen hervorgebracht. Die 
erste Schwierigkeit, an der sich die Deutungen abarbeiten, liegt darin, 
dass unklar ist, ob die philosophische Ästhetik überhaupt der primä-
re Gegenstand dieser Schrift ist. Bekanntlich zerfällt die dritte Kritik 
Kants in zwei Teile, die sehr unterschiedliche Fragestellungen bear-
beiten: Eine Kritik des ästhetischen Urteils und eine Kritik des natur-
teleologischen Urteils.323 Es mag daher so scheinen, als ob sich bes-
tenfalls der erste Teil der dritten Kritik mit philosophischer Ästhetik 
beschäftigt. Aber selbst innerhalb der Kritik des ästhetischen Urteils 
steht man vor zwei sehr ungleichen Themenkomplexen: Einer Kritik 
des ästhetischen Urteilens, das sich auf die Naturdinge, und einer Kri-
tik des ästhetischen Urteilens, das sich auf die Gegenstände der Kunst 
bezieht. Einige Kommentatorinnen haben daher zu zeigen versucht, 
dass sich auch das ästhetische Urteil entzweit. Unter dieser Annahme 
haben sich zwei Deutungsoptionen herauskristallisiert: Entweder lie-
fert Kants Text zwei gleichwertige, aber unterschiedliche Antworten 
auf die Frage des ästhetischen Urteils,324 oder aber, er erachtet die Fra-
ge nach der Kunst als sekundär und stellt die Frage des Naturschönen 
ins Zentrum.325 Auffälligerweise kommt der Frage nach der Kunst in 
keiner der beiden Deutungen eine Vorrangstellung zu. Insgesamt ist 
daher fraglich, inwiefern ein Text, der das Kunstschöne nicht ins Zen-
trum stellt, ein Gründungstext der Ästhetik als einer Philosophie der 
Kunst sein kann.

Im Folgenden kann es nicht darum gehen, diesem höchst elaborier-
ten Auslegungsstreit auf Augenhöhe zu begegnen. Mit Blick auf die ge-
genwärtigen Probleme des Kunstbegriffs soll vielmehr ein Strang aus 
dem verwirrenden Geflecht des kantischen Texts hervorgehoben wer-
den, der noch im gegenwärtigen Kunstdenken Geltung beanspruchen 
kann. Dieser Strang wird sichtbar, wenn man die Kritik der ästhetischen 

323	Den Zusammenhang der beiden Teile betont Wolfgang Wieland, Urteil und 
Gefühl: Kants Theorie der Urteilskraft, Göttingen 2001.

324	Vgl. Kern 2000 (wie Anm. 11).
325	Vgl. Henry E Allison, Kant’s theory of taste: a reading of the »Critique of 

aesthetic judgment«, Cambridge 2010.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


241

Urteilskraft von hinten her liest. In einem vieldiskutierten326 Paragra-
phen am Ende dieser Kritik schreibt Kant:

Man kann überhaupt Schönheit (sie mag Natur- oder Kunstschönheit 
sein) den Ausdruck ästhetischer Ideen nennen; nur daß in der schönen 
Kunst diese Idee durch einen Begriff vom Objekt veranlaßt werden muß, 
in der schönen Natur aber die bloße Reflexion über eine gegebene An-
schauung, ohne Begriff von dem, was der Gegenstand sein soll, zur Er-
weckung und Mitteilung der Idee, von welcher jenes Objekt als der Aus-
druck betrachtet wird, hinreichend ist.327

Das Schöne ist der Gegenstand des ästhetischen Urteils. Kant bestimmt 
es in diesem Paragraphen als der Ausdruck ästhetischer Ideen. Sowohl 
das Naturschöne wie das Schöne der Kunst sind ein solcher Ausdruck. 
Was aber ist eine ästhetische Idee? Kant gibt verschiedene Bestimmun-
gen. Mit Bezug auf die Musik nennt er sie eine Idee von »einem zu-
sammenhängenden Ganzen einer unnennbaren Gedankenfülle«.328 
Allgemein bestimmt er die ästhetische Idee als eine »Vorstellung der 
Einbildungskraft«,329 die » viel zu denken veranlaßt, ohne daß ihr doch 
irgend ein bestimmter Gedanke, d.i. Begriff, adäquat sein kann«.330 Sie 
ist »das Gegenstück (Pendant) von einer Vernunftidee«331 und sie verleiht 
den Produkten der schönen Kunst ihre Regelhaftigkeit.332 Man kann die-
se Bestimmungen auf vier wesentliche Momente bringen: Diese ästhe-
tische Idee reguliert erstens einen Zusammenhang, eine Totalität. Aber 
diese Regel eines zusammenhängenden Ganzen ist zweitens kein Begriff, 
sondern eine Vorstellung der Einbildungskraft. Der so regulierte Zu-
sammenhang kann drittens mit Begriffen unendlich ausgedeutet werden, 
aber niemals ist ein Begriff erreicht, der diesen Zusammenhang gänz-
lich erfasst. In dieser unendlichen Auslegbarkeit ist die ästhetische Idee 
viertens auf die Ideen der Vernunft bezogen, sie ist ihr Gegenstück oder 
Analogon. Diese vier Momente – die Regelhaftigkeit einer Totalität, das 
Nicht-Begriff‌liche dieser Regel, die unendliche Auslegbarkeit des Zusam-
menhangs und dessen Ideenbezug – sind die Bestimmungen dessen, was 
im Schönen zum Ausdruck kommt.

326	Vgl. Aaron Halper, Rethinking Kant’s distinction between the beauty of art 
and the beauty of nature, in: European Journal of Philosophy 28/4, 2020, 
857–875; Mojca Kuplen, Reflective and Non-reflective Aesthetic Ideas in 
Kant’s Theory of Art, in: The British Journal of Aesthetics 61/1, 2021, 1–16. 

327	Kant 2006 (wie Anm. 12). B 204.	
328	Ebd. B 219.
329	Ebd. B 193.
330	Ebd.
331	Ebd.
332	Ebd. B 254.

KANT UND DIE KRITIK DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


242

Die Negativität des Schönen

Von hier aus lassen sich die ebenso bekannten wie umstrittenen Bestim-
mungen des ästhetischen Urteils besser verstehen, die Kant zunächst an-
hand des Naturschönen einführt. Die zentrale Bestimmung ist die subjek-
tive Zweckmäßigkeit des Schönen. Die Zweckmäßigkeit ist das Prinzip 
der Urteilskraft, das die zwei Teile der Kritik der Urteilskraft verbin-
det. Kant nennt das Schöne zweckmäßig ohne Zweck.333 Ein Zweck ist 
das, worum willen etwas gemacht wird. Die Rede vom Zweck setzt also 
ein Subjekt voraus, das diesen Zweck der Sache intendiert. Ein solcher 
Zweck ist begriff‌lich bestimmt. Dieser Begriff leitet das Tun oder Her-
stellen an. In diesem Sinn meint Kant, dass wir einen Zweck denken, so-
bald wir einen Begriff einer Sache als Ursache dieser Sache denken.334 
Der Begriff ihres Zwecks ist dann der Begriff dieser Sache selbst, der das 
Subjekt, welches diese Sache hervorbringt, anleitet. Zweckmäßig hinge-
gen ist eine Sache, wenn sie zu etwas gut ist. Das setzt nicht voraus, dass 
ein Subjekt diese Sache tatsächlich zu diesem Zweck gemacht hat. Eine 
zweckmäßige Sache erscheint ganz so, als hätte ein Subjekt sie um eines 
Zwecks willen gemacht – ohne dass dies der Fall sein müsste. Das Schö-
ne erscheint in diesem Sinn zweckmäßig, aber ohne Zweck.

Aber worin besteht die Zweckmäßigkeit des schönen Gegenstandes? 
Kants Bestimmungen sind nicht einfach zu entschlüsseln und man muss 
etwas ausholen, um die Antwort zu verstehen. So viel ist gewiss: In der 
Erfahrung des Schönen befassen wir uns mit einem Erfahrungsgegen-
stand, einem einzelnen Erscheinungskomplex, der unsere Denkvermögen 
in ein Verhältnis zueinander bringt, das von einem Gefühl der Lust be-
gleitet wird. Das ästhetische Urteil hat dieses besondere Lustgefühl zum 
Bestimmungsgrund: Es verbindet den ganzen Vollzug, durch den die ge-
genstandsbezogenen Vorstellungen die Denkvermögen in dieses eigen-
tümliche Verhältnis setzen, mit diesem Lustgefühl.335

Einen Gegenstand zu denken heißt aber normalerweise: ihn zu be-
stimmen. Einen besonderen Erfahrungsgegenstand bestimmt man – in 
Kants Konzeption der Erkenntnis–, indem man die Gegebenheiten der 

333	Kant 2006 (wie Anm. 12), B 61.
334	Ebd. XXVIII.
335	Dazu Wieland 2001, § 10–12. Um diese These vertreten zu können, muss 

ein weiterer Urteilsbegriff von einem engen unterschieden werden. Urteile 
im weiten Sinne sind Vorstellungsverbindungen. Ein Wahrnehmungsurteil 
verbindet etwa eine Anschauung mit der Vorstellung des Ich, das Urteil des 
Angenehmen verbindet eine Anschauung mit einem Gefühl der Lust, das 
Geschmacksurteil verbindet ein bestimmtes Verhältnis von Anschauung und 
Begriff mit dem Gefühl der Lust. Urteile im engeren Sinne sind objektive Er-
kenntnisurteile, die Anschauungen mit einem Begriff verknüpfen und so auf 
einen Gegenstand beziehen. Vgl. ebd. 204ff.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


243

sinnlichen Wahrnehmung mithilfe der Schemata der Einbildungskraft 
unter allgemeine Begriffe des Verstandes subsumiert. Die begriff‌liche 
Bestimmung vollzieht man in Urteilen: In Urteilen denkt man, was ein 
Erscheinungskomplex ist. Das Eigentümliche am ästhetischen Urteil, so 
Kants Vorschlag, liegt dagegen darin, dass es kein bestimmendes, son-
dern ein reflektierendes Urteil ist.336 Bestimmend ist ein Urteil, das zu 
einer gegebenen, allgemeinen Begriffsregel einen besonderen Fall fin-
det, den es subsumiert. Reflektierend ist ein Urteil, das von einem be-
sonderen Erscheinungskomplex ausgeht, zu dem es eine allgemeine Be-
griffsregel sucht. Das Reflektieren über das Erscheinende besteht darin, 
seine Aspekte und Momente zu unterscheiden, zu vergleichen und zu 
Einheiten zu verbinden, um einen passenden Begriff zu finden.337 Im Er-
kennen greifen Reflexion und Bestimmung für gewöhnlich ineinander: 
Über gegebene Anschauungskomplexe wird reflektiert bis eine geeigne-
te Begriffsregel gefunden ist, unter welche sich die Anschauung subsu-
mieren lässt.

Das Reflektieren hat sein Ziel also im Bestimmen. Im ästhetischen Ur-
teil wird aber reflektiert, ohne dass es zu einem Bestimmungsabschluss 
kommt. Das lustvolle Verhältnis zwischen den Vermögen des Denkens, 
das sich in der Auseinandersetzung mit dem schönen Gegenstand ein-
stellt, geht mit einem unendlichen Aufschub des Urteilabschlusses ein-
her. Gegen die verharmlosende Redeweise Kants, der dieses Verhältnis 
als wohlproportioniertes, harmonisches und spielerisches Zusammen-
wirken von Sinnlichkeit und Begriff, von Einbildungskraft und Verstand 
beschreibt, muss man den sachlichen Punkt festhalten, dass im ästheti-
schen Urteil ein Reflexionsgeschehen gerade darin als lustvoll erfahren 
wird, dass es nicht zum Abschluss kommt. Hat das Reflektieren jedoch 
im bestimmenden Urteilen sein Ziel, so muss man sagen: Im ästheti-
schen Urteil wird das Scheitern des Urteilens, das Verfehlen seines Ziels 
als lustvoll erfahren. Darin liegt die Negativität des ästhetischen Urteils-
aufschubs.338 Die sinnlichen Anschauungen und die begriff‌lichen Mittel, 

336	Kant 2006, B XXVI (179).
337	Reflektieren heisst »[…] gegebene Vorstellungen entweder mit andern, oder 

mit seinem Erkenntnißvermögen, in Beziehung auf einen dadurch mögli-
chen Begrif [sic] zu vergleichen und zusammen zu halten.« Kant 2006, 211. 
Dass dies der hier relevante Begriff von Reflexion ist, wird nahegelegt von 
Paul Guyer, Kant and the claims of taste, Cambridge (Mass.) 1979, 40. Die-
ter Henrich hingegen bestreitet diese Auffassung, vgl. Dieter Henrich, Kant’s 
Explanation of Aesthetic Judgement, in: Aesthetic judgment and the moral 
image of the world, Stanford, Calif. 1992, 29–56, hier: 45–46.

338	Diese Deutung stützt sich auf Motive, die Christoph Menke und Andrea 
Kern entwickelt haben. Durch diese negativistische Lesart wird das Schönen 
dem Erhabenen angenähert. Der Unterschied besteht in der Rolle der Einbil-
dungskraft: Im Erhabenen scheitert nicht das begriff‌liche Urteilen, sondern 

KANT UND DIE KRITIK DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


244

das Besondere und das Allgemeine, passen in ihm nicht zusammen, sie 
stimmen nicht überein: Jeder Bestimmungsversuch, jede Verallgemeine-
rung in Anbetracht des Besonderen wird über sich hinausgedrängt und 
erweist sich als ungenügend, als vorläufig. Nur so kann es sein, dass die 
Reflexion über die schöne Erscheinung zu keinem Abschluss kommt und 
gerade in dieser Unabgeschlossenheit als lustvoll erfahren werden kann. 
Aber zugleich muss der besondere Erscheinungskomplex so geartet sein, 
dass er die Suche nach einer allgemeinen Regel anregt und fordert. An-
dernfalls würde man die Reflexion über ihn ja einfach abbrechen und 
die Sache als unverständlich auf sich beruhen lassen. Das Verhältnis der 
Vermögen des Denkens muss daher als eine Spannung verstanden wer-
den: Sinnlichkeit und Begriff, Einbildungskraft und Verstand werden in 
eine Spannungslage versetzt, in der die Suche nach einer Entsprechung 
ständig erneuert und zugleich das Erreichen einer Übereinstimmung im-
mer aufgeschoben wird.

Im Hinblick auf diese Spannungslage kann die schöne Erscheinung als 
zweckmäßig verstanden werden. Es handelt sich dabei um eine seltsame 
Zweckmäßigkeit, denn das Schöne stellt ja gerade im Hinblick auf das 
Denken ein Problem dar: Anders als eine umstandslos identifizierbare 
Sache lässt es unser Urteilsvermögen scheitern. Aber dieses Scheitern ist 
mit einer höchsten Aktivität des Denkens verbunden, die Kant auch als 
Verlebendigung bezeichnet.339 Das führt uns zurück auf die Ausgangs-
bestimmung der ästhetischen Idee: In ihr wird eine »unnennbare Ge-
dankenfülle« durchdacht, die sich auf keinen Begriff bringen lässt. Zu-
gleich ist diese Fülle keine chaotische Gedankenflucht, sondern bildet 
einen organisierten Zusammenhang, eine regelhafte Totalität aus. Des-
halb weicht das Vermögen des Denkens vor solchen Erscheinungen nicht 
zurück, sondern vertieft sich immer weiter in diese unbegriff‌lich geregel-
ten Zusammenhänge, die unendlich »viel zu denken« geben.

Diese Vertiefung der Reflexion in der Erfahrung des Schönen ist auf 
die Ideen der Vernunft bezogen. Das leuchtet vor dem Hintergrund des 
Gesagten ein. Denn auch die Ideen der Vernunft lassen sich nicht in be-
stimmenden Urteilen denken. Die Ideen der Vernunft sind Begriffe ab-
soluter Totalitäten. Jedes bestimmende Urteil theoretischer Natur geht 
auf einen Weltausschnitt, den es bestimmt, und setzt mit seinem Gel-
tungsanspruch eine Reihe von Bedingungen voraus, unter denen es 
gilt. Solche Bedingungsreihen, in denen einzelne bestimmende Urteile 

die schematisierende Vereinheitlichung der Einbildungskraft. Sie führt Kant 
bekanntlich in die erbauliche Selbstbestätigung der Vernunft. Das Schöne 
scheint dahingegen eigentlich noch negativer: In ihr triumphiert nicht der 
Begriff über die Sinnlichkeit, sondern beide geraten ins Tanzen. Die Ver-
schränktheit von Scheitern und Gelingen im Ästhetischen ist daher, in die-
ser Lesart, auch im Schönen entscheidend.

339	Kant 2006, B146.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


245

zusammenhängen, lassen sich in Schlüssen artikulieren. Die Vernunft ist 
bei Kant der Name für das Vermögen zu schließen: Sie bringt die ein-
zelnen bestimmenden Urteile in Begründungszusammenhänge.340 Solche 
Zusammenhänge von Begründungen hängen aber in der Luft, solange 
sie zu keinem Abschluss kommen. Erst wenn sie einen Gesamtzusam-
menhang ausbilden, der keiner weiteren Begründung mehr bedarf, der 
also keine weitere Bedingung außer sich hat, ist auch jedes einzelne Ur-
teil wirklich begründet. Ein solcher Gesamtzusammenhang von Bedin-
gungen wäre daher unbedingt, d.h. absolut.

Die Ideen der Vernunft sind solche Abschlussbegriffe. Kant unterschei-
det deren drei: Die Seele, die Welt und Gott. Sie bilden notwendige Vor-
aussetzungen des bestimmenden Denkens. Aber sie können selbst nicht 
zum Gegenstand eines bestimmenden Urteils mit Wahrheitsanspruch 
werden. Denn solche Urteile gehen ja auf Weltausschnitte, die sie unter 
Voraussetzung gewisser Bedingungen bestimmen. Eine unbedingte To-
talität kann aber nie als bedingter Weltausschnitt beurteilt werden. Sie 
ist kein möglicher Erfahrungsgegenstand. Sie ist vielmehr das Produkt 
einer Geltungsreflexion auf erfahrungsbezogene Urteile. In diesem Sinne 
übersteigen die Ideen das bestimmende Urteilen, deren notwendige Vo-
raussetzung sie zu denken geben. Sie leiten das Urteilen an, ohne selbst 
beurteilt werden zu können.

Auch hier findet also eine Reflexion statt – die kritische Selbstprüfung 
des urteilenden Denkens –, die in eine Kritik des Urteilens führt: Das ur-
teilende Denken vermag seine eigene Voraussetzung nicht einzuholen. 
Auf diese Weise lassen sich die ästhetischen Ideen, die im Schönen zum 
Ausdruck kommen, auf die Ideen der Vernunft beziehen:

[…] unter einer ästhetischen Idee aber verstehe ich diejenige Vorstellung 
der Einbildungskraft, die viel zu denken veranlaßt, ohne daß ihr doch ir-
gendein bestimmter Gedanke, d. i. Begriff, adäquat sein kann, die folg-
lich keine Sprache völlig erreicht und verständlich machen kann. – Man 
sieht leicht, daß sie das Gegenstück (Pendant) von einer Vernunftidee 
sei, welche umgekehrt ein Begriff ist, dem keine Anschauung (Vorstel-
lung der Einbildungskraft) adäquat sein kann.341

Die seltsame Zweckmäßigkeit des Schönen ist ohne Zweck, weil sie nicht 
auf einen Begriff bezogen ist, sondern auf eine ästhetische Idee. Wie ein 
Begriff hat sie eine regulierende Funktion, sie ist regel- oder gesetzartig. 
Wie bei einer Vernunftidee kann es keine wahrheitsfähigen Urteile über 
sie geben, sondern sie fordert eine prinzipiell unendliche Reihe von be-
stimmenden Urteilen, die sich an ihr wie an einem Fluchtpunkt ausrich-
ten. Auf diese Weise verknüpft sie die Regelhaftigkeit, Unausdeutbarkeit 
und den Ideenbezug des Schönen.

340	Kant 1998 (wie Anm. 41), A330 / B386.
341	Kant 2006 (wie Anm. 12), B 192–193

KANT UND DIE KRITIK DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


246

Das Schulgerechte 

Die bisherigen Auslegungen machen deutlich, dass die berühmte Begriff-
slosigkeit des ästhetischen Urteils, an der sich bis heute die Geister schei-
den, schon bei Kant nicht bedeuten kann, dass Begriffe im ästhetischen 
Beurteilen keine Rolle spielen. Begriffe sind vielmehr integraler Bestand-
teil des ästhetischen Urteils. Der ästhetische Gesichtspunkt wird ver-
kürzt, wenn er als reines Sehen oder Hören, als Wahrnehmung vor aller 
begriff‌lichen Bestimmung verstanden wird. Begriffslos ist das ästheti-
sche Urteil im präzisen Sinne, dass sein Bestimmungsgrund kein Begriff 
ist, sondern das lustvolle Gefühl einer Spannung, in welche die begriff-
lichen und sinnlich-affektiven Vermögen in der Auseinandersetzung mit 
einem Erscheinungskomplex geraten.

Die Bestimmung des Schönen als Zweckmäßigkeit ohne Zweck birgt 
jedoch ein Problem für jede Kunstphilosophie, die an die Überlegungen 
Kants anschließen will. Denn Kunstwerke sind Artefakte, die von jeman-
dem hergestellt wurden. Dieses Herstellen ist notwendigerweise von Be-
griffen angeleitet: Das künstlerische Subjekt verwirklicht ja begriff‌lich 
bestimmte Absichten. Deshalb klingt es schief, wenn man behauptet, 
die Werke der Kunst seien zweckmäßig ohne Zweck. Sie haben ja einen 
Zweck, nämlich, ganz allgemein, Kunstwerke zu sein, und im Besonde-
ren: Ein Streichquartett, eine Sonate oder Phantasie, eine ortsspezifische 
Installation oder institutionskritische Performance, ein Stillleben, eine 
suprematistische Komposition oder eine Tragödie zu sein. Die Begriffe, 
welche die Kunstproduktion anleiten, sind der Kunstbegriff im Allge-
meinen, aber auch alle seine Gattungs-, Stil-, Form- und Artbegriffe. Sie 
bilden die Zwecke der Kunstproduktion und erklären die Zweckmäßig-
keit ihrer Produkte. Wenn die Kunst darin aufginge, solche Zwecke zu 
realisieren, dann wäre das ästhetische Urteil tatsächlich für die Kunst ir-
relevant. Denn die Beurteilung der Kunstwerke hätte die Kunstbegrif-
fe als Bestimmungsgrund: Sie würde in der Reflexion den Erscheinungs-
komplex unter diese Begriffe subsumieren und vergleichend beurteilen, 
ob die Fälle ihren Begriff erfüllen oder nicht.

Um dieser Schwierigkeit zu begegnen, führt Kant die Unterscheidung 
zwischen dem Schulgerechten und dem Geistvollen ein.342 Um überhaupt 
etwas herstellen zu können, muss sich die Künstlerin einen Begriff zum 
Zweck setzen – wie vage auch immer dieser Begriff sein mag. Ein Werk 
wäre aber nicht schön, wenn es in der Erfüllung seines Begriffs aufginge. 
Solche Werke wären, nach Kants Ausdruck, bloß »schulgerecht«, aber 
ohne Geist. Das Schulgerechte genügt den tradierten Regeln, Normen und 

342	Ebd. B 186. Dazu auch Grit Schwarzkopf, Vom Schönen zum Organismus 
zum Geist (Konzepte. Hefte für Philosophie, 2), Frankfurt am Main 2016, 
83–107, hier: 89.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


247

Konventionen der Kunst einer Zeit. Dieses Regelwerk ist für gewöhnlich 
wirksam, ohne ausdrücklich gemacht zu werden; dennoch lässt es sich 
auf Begriffe bringen. Es ist die Gesamtheit der Kunstgriffe, der künstle-
rischen Techniken, welche in Satzlehren, poetologischen Abhandlungen 
und Malereitraktaten festgehalten werden und so den eigentlichen Ge-
genstand einer Wissenschaft der Kunst bilden. Die Begriffe halten fest, 
was einer Zeit als geschmackvoll gilt. Sie sind deshalb nicht ohne Bezie-
hung zum ästhetischen Urteil, das Kant auch Geschmacksurteil nennt.343 
Die Normen der Kunst sind ja von Werken abgeleitet, die als Klassiker, als 
Meisterwerke gelten, die also dem ästhetischen Urteil genügen. Aber so-
bald die Gestaltungsprinzipien und Formen klassischer Werke zu begriff-
lichen Regeln der Kunst erhoben werden, verlieren die Werke, die sich da-
rin erschöpfen, solchen Begriffen zu genügen, ihre ästhetische Spannung:

Man sagt von gewissen Produkten, von welchen man erwartet, daß sie 
sich, zum Teil wenigstens, als schöne Kunst zeigen sollten: sie sind ohne 
Geist; ob man gleich an ihnen, was den Geschmack betrifft nichts zu ta-
deln findet. Ein Gedicht kann recht nett und elegant sein, aber es ist ohne 
Geist. Eine Geschichte ist genau und ordentlich, aber ohne Geist, eine 
feierliche Rede ist gründlich und zugleich zierlich, aber ohne Geist.344

Ein Produkt der schönen Kunst darf in diesem Sinne nicht bloß ge-
schmackvoll, es muss darüber hinaus auch geistvoll sein. Der Begriff Geist 
steht klassischerweise für das belebende Prinzip einer Sache. In diesem 
Sinne ist es auch der Geist einer künstlerischen Sache, der die Erkennt-
niskräfte »zweckmäßig in Schwung versetzt, d.i. in ein solches Spiel, wel-
ches sich von selbst erhält und selbst die Kräfte dazu stärkt«.345 Man sieht 
leicht ein, weshalb das bloß Geschmackvolle einen unendlichen Aufschub 
der Reflexion nicht auslösen kann. Denn das Geschmackvolle lässt sich 
durch die Begriffe des Schulgerechten restlos bestimmen. Die Regel, wel-
che solchen Gebilden die Einheit gibt, ist ein Begriff. Die Reflexion wird 
nur dann in jene Kritik des bestimmenden Urteilens getrieben, die im 
Schönen als Lust gefühlt wird, wenn die Regel eines Werks, sein verein-
heitlichendes Prinzip, nicht ein Begriff, sondern eine ästhetische Idee ist.

Kant nennt das Vermögen zu ästhetischen Ideen in diesem Sinne auch 
Genie.346 Der Geniebegriff mit seiner ganzen Wirkungsgeschichte ist pro-
blematisch.347 Denn er suggeriert, dass die ästhetischen Ideen durch ein 
Vermögen produziert werden, über das gewisse Subjekte verfügen und 

343	Kant 2006, passim.
344	Kant 2006, B 192.
345	Ebd.
346	Ebd. B242.
347	Vgl. Hee Sook Oh, ›Das abgelehnte Genie‹ – Betrachtungen zur Kritik an 

der musikalischen Genieästhetik im 20. Jahrhundert, in: International Re­
view of the Aesthetics and Sociology of Music 44/1, 2013, 79–99.

KANT UND DIE KRITIK DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


248

andere nicht. Jene Subjekte, die das geniale Vermögen besitzen, können 
Kunstwerke hervorbringen, ja alles, was solche Genies hervorbringen, 
wäre genial.

Die Unterscheidung von Geist und Geschmack, von ästhetischer Idee 
und den Begriffen des Schulgerechten weist aber in eine andere Rich-
tung. Sie zielt nicht auf eine Erhöhung, sondern auf eine Depotenzie-
rung des subjektiven Könnens in der Kunst. Ästhetische Ideen kommen 
in der künstlerischen Arbeit zustande, ohne dass das Subjekt dieser Ar-
beit darüber gänzlich Kontrolle hätte. Sein Vermögen erstreckt sich auf 
das Schulgerechte: Es bezeichnet das subjektive Können, das die Künst-
lerinnen bis zur Virtuosität ausbilden. Geistvoll werden die Arbeiten je-
doch erst durch einen Widerstand, etwas Subjektfremdes, das dieses si-
chere Können und Beherrschen durchkreuzt.348

Kant verwendet den Begriff der Natur, um diesen gegenstrebigen Vek-
tor des künstlerischen Arbeitsprozesses zu bezeichnen: Im Genie, so die 
berühmte Phrase, gibt die Natur der Kunst die Regel.349 Damit kann 
nicht gemeint sein, dass die Regeln gelingender Kunst natürlich seien 
oder dass die Kunst die Natur nachzuahmen hätte. Natur steht hier viel-
mehr für die Abwesenheit von Absichten oder Intentionen. Gelingen-
de Werke, so lässt sich der Gedanke umformulieren, gehen nicht in je-
nen Absichten und Intentionen auf, welche die Künstlerinnen mit ihren 
Kunstbegriffen des Schulgerechten anleiten. Sie gehen überhaupt hinaus 
über den Bereich dessen, was sich als begriff‌lich bestimmter Zweck in-
tendieren lässt. Dasjenige, was sie zu geistvollen Gebilden macht und die 
Reflexion über sie unendlich aufschiebt, sprengt die Immanenz der schul-
gerechten Begriffe: Es ist ein Intentionsloses.350

Treibt man diesen Gedanken weiter, so wird man gegen den Wort-
laut Kants sagen müssen, dass die Unterscheidung vom Geistvollen und 
Schulgerechten, von ästhetischen Ideen und den Regeln des Geschmacks, 
das Problem des ästhetischen Urteils in den Bereich des Geschichtlichen 
hineinzieht. Denn gerade die angebliche Naturgabe des Genies bezeich-
net ja die geschichtliche Bewegung der Kunst, die als geistvolle erst in der 
Negation der zum Schulgerechten verhärteten Kunstnormen existiert. An 
die Stelle des Schulgerechten treten keine natürlichen Regeln, kein ur-
sprüngliches Fühlen oder unmittelbare Kraft. Vielmehr muss der Über-
stieg gelungener Werke über die Normen der Kunst als deren Selbstkritik 
verstanden werden, die jener Selbstkritik des urteilenden Denkens ent-
spricht, welche das Spannungsgefühl des Schönen vollzieht.

348	Vgl. Menke 2013 (wie Anm. 126), 14.
349	Kant 2006, B 181.
350	Das ist freilich nicht Kants Begriff, sondern Adornos Aneignung des Gedan-

kens, vgl. Theodor W. Adorno, Ästhetik: 1958–59, hg. von Eberhard Ort-
land (Nachgelassene Schriften, 3), Frankfurt am Main 2017.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


249

In dieser Weise lässt sich, wie zu Beginn dieser Arbeit bereits behauptet 
wurde, der Begriff des Genies durch den Eigensinn des historischen Ma-
terials der Kunst ersetzen: Es sind die Potenziale und Tendenzen des ge-
sellschaftlich vermittelten und vorgeformten Materials, das in der künst-
lerischen Arbeit als Gegenvektor zu den Absichten und Formintentionen 
der Künstlerinnen wirkt. Über solche Materialtendenzen kann das künst-
lerische Subjekt nicht verfügen, es widersteht seiner Gestaltungsmacht, 
es übersteigt das, was jemand können kann. In diesen Tendenzen macht 
sich ein Intentionsloses geltend, das im besonderen Zusammenhang des 
erarbeiteten Werks zum Ausdruck kommt. Die ästhetischen Ideen sind 
keine Ausflüsse einer Naturgabe, sondern das Produkt der subjektiven 
Auseinandersetzung mit dem historisch bewegten Material der Kunst.

An diesem Punkt schießt unsere Auslegung freilich über den Text der 
Kritik der Urteilskraft hinaus. Es sollte aber sichtbar geworden sein, dass 
dieser Überschuss in Kants Gedankens selbst angelegt ist. Die Kunst-
philosophie der Jenaer Frühromantik, insbesondere gewisse Einsichten 
Friedrich Schlegels, können als Fortsetzung dieser Impulse verstanden 
werden, die in Kants dritter Kritik nicht ausgeführt werden. Schlegel 
übersetzt die kantischen Motive in eine Theorie der künstlerischen Mo-
dernität, also in eine Kunstauffassung, welche die Geschichtlichkeit des 
künstlerischen Materials ins Zentrum rückt.

2. Schlegel und die Kunst der Moderne

Vom Geschmack zur Kunstkritik

Die Rekonstruktion der Kantischen Grundlegung des Ästhetischen hat 
gezeigt, dass der entwickelte Begriff des Schönen den Ausdruck ästheti-
scher Ideen miteinschließt, der sich erst im Kunstwerk verwirklicht. Et-
was als schön zu beurteilen heißt, es als solchen Ausdruck zu denken. 
In dieser Beurteilung ist die Urteilskraft nach ihrem eigenen Prinzip der 
Zweckmäßigkeit tätig. Zweckmäßig erweist sich das Werk für die Selbst-
kritik der Denkvermögen, indem es eine ästhetische Idee realisiert. Die 
ästhetische Idee verwirklicht sich in der Spannung von Einzigartigkeit 
und Gesetzmäßigkeit: Sie ist eine einzigartige Konfiguration von Erschei-
nungen, die in ihrer Unausdeutbarkeit auf die Vernunftideen bezogen ist. 

Kants Kritik des ästhetischen Urteils kommt so zu einem Abschluss, 
wo die Philosophie der Kunst beginnt. In seiner verharmlosenden Dar-
stellung überspielt Kant den Konflikt, der seine Konzeption durchzieht. 
Seine ganze Ästhetik spricht vom Schönen, ja selbst vom Erhabenen, als 
einem Erbaulichen. Daran knüpfen im 20. Jahrhundert die Kompensati-
onstheorien der Kunst an. An der Kunst erfährt diesen Theorien zufolge 

SCHLEGEL UND DIE KUNST DER MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


250

das Subjekt jene Selbstbestätigung und Lebendigkeit, die ihm das Leben 
in der bürgerlichen Gesellschaft vorenthält.

In dieser Verharmlosung zeigt sich die Grenze des Kantischen Vor-
schlags. Nimmt man den Gedanken des ästhetischen Urteils ernst, so 
muss man den Widerspruch entwickeln, den er in sich beschließt. Be-
tont Kant zwar das harmonische Spiel, das, in der Kunst wie in der Na-
tur, mit dem Schönen einhergeht, so kann er nicht verbergen, dass die-
ses Spiel von der Spannung eines Gegensatzes angetrieben wird, den das 
Schöne nicht schlichtet, sondern austrägt. Ob und wie sich ästhetische 
Idee und Geschmack, Ideenbezug und Anschaulichkeit, Verstandesgesetz 
und Einbildungskraft, Einzigartigkeit und Regelhaftigkeit im Kunstwerk 
vereinen lassen, versteht sich keineswegs von selbst.

Diesen Konflikt in seiner ganzen Unausweichlichkeit ins Zentrum der 
Kunsttheorie zu stellen, scheint mir der entscheidende Zug von Friedrich 
Schlegels früher Kunstphilosophie zu sein. Seine frühen Schriften zur Kunst 
entstehen unmittelbar im Anschluss an die Kritiken Kants und sind doch 
von einem Grundton geprägt, der weit ins 20. Jahrhundert vorausweist. 351 
In ihnen erscheint das moderne Subjekt in seiner ganzen Zerrissenheit, die 
moderne Kunst wird zu einem schier unlösbaren Problem und die Werke, 
die unter diesen Bedingungen gelingen, sind von diesen Problemen nicht 
verschont, sondern denken sie konsequent durch: Sie sind Reflexionsgestal-
ten. Schlegel vollzieht damit jenen Schritt, den alle kunstphilosophischen 
Versuche, meist stillschweigend, gehen müssen, wenn sie Kants Autono
miegedanken aktualisieren wollen: Er übersetzt das Urteil des Schönen in 
das Urteil der Kunstkritik. Die Frage Ist es schön? wird nicht verworfen, 
aber sie verwandelt sich in die Frage: Ist es Kunst? Die Theorie der Kunst 
sucht in der Nachfolge Schlegels nicht mehr die natürlichen Gesetze des 
Schönen, sondern stellt die Frage, wie Kunst unter den historischen Be-
dingungen der Gegenwart möglich ist. Im Folgenden sollen deshalb einige 
Kerngedanken Friedrich Schlegels aus dem unübersichtlichen Gewirr sei-
ner Texte herausgehoben werden, die er in den 1790er Jahren im kurzle-
bigen Diskussionszusammenhang der Jenaer Frühromantik entwickelte.352 

351	Auch Peter Osborne versucht die Kunstphilosophie Friedrich Schlegels als 
Vorläufer der zeitgenössischen, postkonzeptuellen Kunst zu lesen. Er setzt 
der kantischen Betonung der Sinnlichkeit die frühromantische Betonung 
der Reflexion entgegen. Kant steht somit für eine – überkommene – ästheti-
sche Auffassung der Kunst, die durch die Reflexionstheorie der Frühroman-
tik überwunden wird. Diese Entgegensetzung verstellt jedoch den Blick auf 
die Abhängigkeit der Schlegelschen Gedanken von der Kantischen Theorie, 
die Manfred Frank zurecht immer wieder betont, vgl. Osborne 2013 (wie 
Anm. 8), 37–70; Manfred Frank, Einführung in die frühromantische Ästhe­
tik: Vorlesungen, Frankfurt am Main 1989. 

352	Vgl. Manfred Frank, »Unendliche Annäherung«: die Anfänge der philo­
sophischen Frühromantik, Frankfurt am Main 1997; Frederick C. Beiser, 

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


251

Die Krise des Alten

Wenn Kants Darstellung zutrifft, steht die Kunstkritik vor einem schier 
unlösbaren Problem: Will sie etwas als ein Kunstwerk verstehen, muss 
sie es als Einheit auffassen. Jeder Begriff einer solchen Einheit wäre aber 
von anderen Werken abgezogen – er bildete eine allgemeine Regel. Ge-
rade solchen Regeln darf das Werk nicht entsprechen, soll es nicht ins 
bloß Schulgerechte abfallen. Die Kunstkritik muss also etwas als einheit-
lich verstehen, das sich unter jedem Begriff als uneinheitlich herausstellt. 

Spinnt man diesen Gedanken weiter, so erweist sich die Entwicklung 
der Kunst als eine fortwährende Umwälzung aller Kunstbegriffe: Jede 
theoretische Auffassung von technischer Richtigkeit und gelungener Ein-
heit kommt prinzipiell zu spät und gilt nur auf Zeit. Die Vorbildfunktion 
früherer Werke schwindet allmählich, weil spätere Werke unter verän-
derten Schulbedingungen ganz andere Absetzungsbewegungen vollzie-
hen müssen. Mit Blick auf frühere Werke müssen die jüngsten Werke 
chaotisch erscheinen, und aus der Sicht der jüngsten Werke wirken die 
alten steif. Die Konzeption des autonomen Kunstwerks impliziert auf 
diese Weise den Primat des Neuen, der die Vorbildfunktion des Alten 
zuletzt auf dessen Eigenschaft reduziert, auch einmal neu gewesen zu 
sein. In dieser Nachfolge durch Nachahmungsverweigerung erweist sich 
Kants Konzeption als eine Kunsttheorie der Moderne. In ihr treten die 
Allgemeinheit der Normen des Geschmacks und die Besonderheit gelun-
gener Werke, das Urbild des Schönen und der Imperativ des Neuen in ei-
nen Gegensatz: Es ist der Gegensatz des Klassischen und des Modernen.

Das Klassische wie das Moderne sind aber als Phänomene der Mo-
derne zu begreifen: Klassisch erscheint etwas nur im Rückblick der Mo-
dernen und umgekehrt konstituiert sich die künstlerische Moderne erst 
durch die Entzweiung und Entgegensetzung der Idee von klassischen 
Kunstnormen und ihrer Überwindung. Die Moderne bezeichnet, an-
ders gesagt, im Kern ein geschichtliches Selbstverhältnis der Kunst, eine 
Kunst, der das problematische Verhältnis zu ihrer Geschichte wesentlich 
ist. Um einen Eindruck dieser Radikalisierung des Kunstdenkens zu ver-
mitteln, die Schlegel vollzieht, werde ich im folgenden Abschnitt einige 
Stellen und Motive seiner Kunstphilosophie für sich selbst sprechen las-
sen, bevor ich ihren systematischen Zusammenhang im Anschluss re-
konstruiere.

Wie können die Werke der Alten Vorbilder des Schönen sein, wenn 
die Schönheit neuer Werke am regelbrechenden Akt der Regelsetzung 
hängt? Dies ist die Frage der Querelle des Anciens et des Modernes, 
die Friedrich Schlegel in seinem frühen Aufsatz Über das Studium der 

The romantic imperative: the concept of early German romanticism, Cam-
bridge (Mass.) 2006.

SCHLEGEL UND DIE KUNST DER MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


252

Griechischen Poesie353 wieder aufgreift.354 Der Altphilologe Schlegel stellt 
sich zunächst auf die Seite der Anciens und versteht die gesamte Moder-
ne als Krise des Alten:

Jedem großen Originalkünstler pflegt hier, so lange ihn noch die Flut der 
Mode emporträgt, ein zahlloser Schwarm der armseligsten Kopisten zu 
folgen, bis durch ihre ewigen Wiederholungen und Entstellungen das 
große Urbild selbst so alltäglich und ekelhaft geworden ist, daß nun an 
die Stelle der Vergötterung Abscheu oder ewige Vergessenheit tritt. Cha­
rakterlosigkeit scheint der einzige Charakter der modernen Poesie, Ver­
wirrung das Gemeinsame ihrer Masse, Gesetzlosigkeit der Geist ihrer 
Geschichte, und Skeptizismus das Resultat ihrer Theorie. […] Wenn man 
diese Zwecklosigkeit und Gesetzlosigkeit des Ganzen der modernen Po-
esie, und die hohe Treff‌lichkeit der einzelnen Teile gleich aufmerksam 
beobachtet: so erscheint ihre Masse wie ein Meer streitender Kräfte, wo 
die Teilchen der aufgelösten Schönheit, die Bruchstücke der zerschmet-
terten Kunst, in trüber Mischung sich verworren durcheinander regen.355

Die antike Schönheit befriedigt den Geschmack, sie ist selbständig, ob-
jektiv, in sich ruhend. Sie ist das Produkt einer natürlichen Bildung, einer 
glücklichen Naivität. Dagegen erscheint die gesamte nach-antike Kunst 
als Mangel, ein ewiges Suchen nach dem Unverbrauchten, Individuel-
len, Genialen, ein Verlangen, das sich immer erneuert und so ewig unbe-
friedigt bleibt. Die moderne Kunst ist in diesem Sinne für Schlegel nicht 
mehr schön, sondern interessant. Sie hat ihre Selbstverständlichkeit ver-
loren und steht deshalb unter Rechtfertigungsdruck. Sie ist das Produkt 
einer künstlichen Bildung, in der die Kunst mithilfe von Theorien und 
Poetiken nach herrschenden Begriffen und Kunstnormen sucht. Gera-
de die Nachahmung der antiken Kunstwerke ist Zeichen dieser Künst-
lichkeit: Die antiken Vorbilder werden zu Gesetzen, die sich die gesetz-
los gewordene moderne Kunst selbst vorsetzt.356 In diesem Vorrang der 
Theorie vor der tradierten Praxis partizipiert die Kunst an der gesell-
schaftlichen Rationalisierungstendenz: »Prosa ist die eigentliche Natur 
der Modernen«,357 der Verstand beherrscht alle Lebensbereiche, indem 
er alle »natürlichen« Einheiten und tradierten Gebräuche analysiert, 
zersetzt, in seine Elemente zerlegt und aus diesen neue Kombinationen 

353	Friedrich Schlegel, Über das Studium der Griechischen Poesie, in: Ernst Beh-
ler (Hg.), Studien des Klassischen Altertums (Kritische Friedrich-Schlegel-
Ausgabe, 1), München 1979, 217–367.

354	Vgl. Hans-Robert Jauss, Schlegels und Schillers Replik auf die ›Querelle des 
Anciens et des Modernes, in: Literaturgeschichte als Provokation, Frankfurt 
am Main 1970, 67–106.

355	Schlegel 1979, 221–23.
356	Ebd. 227.
357	Ebd. 257.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


253

schafft – daher die »[…] Scheidung und Mischung aller gegebnen Stoffe 
und vorhandnen Kräfte […]. Den Werken, welche sie produziert, fehlt 
es an einem innern Lebensprinzip; es sind nur einzelne durch äußre Ge-
walt aneinander gefesselte Stücke, ohne eigentlichen Zusammenhang, 
ohne ein Ganzes«.358 Aus dieser Herrschaft des Verstandes erklärt sich 
auch der »schneidende Kontrast der höheren und niedern Kunst«, der 
die Moderne prägt:

Ganz dicht nebeneinander existieren besonders jetzt zwei verschiedenen 
Poesien nebeneinander, deren jede ihr eignes Publikum hat, und unbe-
kümmert um die andere ihren Gang für sich geht. Sie nehmen nicht die 
geringste Notiz voneinander, außer, wenn sie zufällig aufeinander tref-
fen, durch gegenseitige Verachtung und Spott; oft nicht ohne heimli-
chen Neid über die Popularität der einen oder die Vornehmigkeit der 
andern.359

Hinzu kommt das »totale Übergewicht des Charakteristischen, Indivi-
duellen, und Interessanten« und »das rastlose unersättliche Streben nach 
dem Neuen, Piquanten und Frappanten, bei dem dennoch die Sehnsucht 
unbefriedigt bleibt.«360

Das Interessante

Der Überbegriff, der die moderne Verstandesprosa gegen die Naturpo-
esie der Alten auszeichnet, ist das Interessante, das die antike Schönheit 
verdrängt. Der Begriff negiert bewusst Kants Bestimmung des Schönen 
als einem interesselosen Wohlgefallen.361 Durch diese Interesselosigkeit 
unterscheidet Kant das Geschmacksurteil vom Interesse am moralisch 
Guten und am sinnlich Angenehmen von Reiz und Rührung. Schlegel 
deutet das Interesse um und macht es zum Wesen der modernen Kunst.

Drei Momente dieses Interessanten lassen sich unterscheiden: Das ers-
te Moment ist die Individualisierung der Kunstwerke. Mit Bezug auf die 
dargestellten Inhalte der Kunst hält Schlegel die moderne Tendenz zum 
Eigentümlichen, Singulären, auch zum Abweichenden, Monströsen und 
Abnormalen, gegen die antike Idealisierung der menschlichen Gestalt 
zum Götter- und Heldenbild. Modern ist die Suche nach dem Einzigar-
tigen, klassisch die Darstellung des allen Gemeinsamen, modern ist die 
radikale Vereinzelung der Gestalten, klassisch das von aller individuellen 
Eigenart Gereinigte, das Allgemeine. Aber auch auf der Ebene der künst-
lerischen Formen diagnostiziert Schlegel eine Individualisierung: Gerade 

358	Ebd. 238.
359	Ebd. 227–228.
360	Ebd. 228.
361	Kant 2006, B16.

SCHLEGEL UND DIE KUNST DER MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


254

die gelungenen Werke der Moderne lassen sich nicht mehr in tradierte 
Gattungen einordnen. Jedes Werk verbinde die überlieferten Formmög-
lichkeiten zu einer einzigartigen Mischgestalt. Diese Individualisierung 
der Werke treibt die moderne Kunst in jene ständige Selbsterneuerung, 
welche die Kunstkritik zu verunmöglichen droht. Die unverkennbare 
Manier eines Künstlers, das Unerwartete einer Form, die Originalität ei-
ner Idee verselbständigen sich zum Ideal des autonomen Werks als einem 
Ideal absoluter Besonderung.

Das zweite Moment des Interessanten schließt an den Begriff des Rei-
zes an. Dieser bezeichnet aber bei Schlegel nicht mehr das bloß Ange-
nehme, mit welchem Kant die Begriffe von Reiz und Rührung zusam-
menbringt. Im Gegenteil weist das Interessante vielmehr auf jenen Reiz, 
den auch das zunächst Unangenehme ausüben kann: Es ist der Reiz des 
Neuen. Mit dem Neuen erhält das Gelingen der Kunst eine zeitliche Be-
schränkung. Das Unerwartete eines Werks ist an einen Zeitpunkt in der 
Geschichte der Kunst gebunden – zu diesem Zeitpunkt besitzt das Werk 
den Reiz des Unbekannten, des Überraschenden, des Gewagten und 
Erschütternden. Das autonome Werk bringt so die Gewohnheiten des 
Schulgerechten zum Erzittern oder setzt sich kühn über die Regeln des 
herrschenden Geschmacks hinweg. Der Reiz, den das Werk ausübt, grün-
det im Überdruss am Gewöhnlichen, in der Langeweile über das Her-
kömmliche: Das Interessante verspricht eine Intensivierung der Erfah-
rung, ein »höheres Quantum […] ästhetischer Energie«.362 Der Schock, 
der Stachel und der Schlag, den das Choquante, Piquante und Frappan-
te dem guten Geschmack verpassen, wirken aber deshalb auch nur auf 
Zeit. Der Schock wird zum Effekt, der Stachel stumpft sich ab, der Schlag 
wird zum dumpfen Lärm. So droht das Interessante, das eben noch die 
Aufmerksamkeit auf sich zog, in jenen Wechsel von Zerstreuung und 
Langeweile, von Reizverlangen und Überdruss zu geraten, der so oft 
zum Lebensgefühl der Modernen erhoben wurde.363 Daher kann das in-
teressante Neue auch jenen Anspruch auf ewige Gültigkeit nicht mehr 
erheben, den die antiken Urbilder des Schönen ausstrahlen. Interessant 
ist ein Werk nur in einer bestimmten historischen Situation. »Neu, oder 
nicht neu, ist das, wonach auf dem höchsten und niedrigsten Standpunk-
te, dem Standpunkte der Geschichte, und dem der Neugierde, bei einem 
Werk gefragt wird.«364

Drittens verknüpft Schlegel das Interessante aber auch mit dem Phi­
losophischen, also der Frage nach der Wahrheit. Die Vorherrschaft des 

362	Ebd. 251.
363	Vgl. Peter Osborne 2013, 176ff.
364	Friedrich Schlegel, Athenäums-Fragmente, in: Hans Eichner (Hg.), Charak­

teristiken und Kritiken I: (1796–1801) (Kritische Friedrich-Schlegel-Ausga-
be, 2), München 1967, Nr. 45, 172.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


255

Verstandes führt die Kunst so in eine »ästhetische Heteronomie«.365 Als 
eine »didaktische Kunst«366 sind ihr das Schöne wie das Hässliche, das 
Schockierende wie die Idylle probate Mittel zur Darstellung des Wah-
ren. Diese Wahrheit kann in der Darstellung des Faktischen, in der do-
kumentarischen Funktion aufgehen. Sie zeigt eine historische Begeben-
heit, ein interessantes Ereignis, charakterisiert ein außergewöhnliches 
Individuum. Die Kunst würde sich jedoch ganz von selbst über solche 
bedingten Erkenntnisse erheben und nach unbedingten, absoluten Er-
kenntnissen streben:

Aber selbst die reichhaltigste philosophische Charakteristik ist doch nur 
eine einzelne Merkwürdigkeit für den Verstand, eine bedingte Erkennt-
nis, das Stück eines Ganzen, welches die strebende Vernunft nicht be-
friedigt. Der Instinkt der Vernunft strebt stets nach in sich selbst voll-
endeter Vollständigkeit, und schreitet unaufhörlich vom Bedingten zum 
Unbedingten fort. Das Bedürfnis des Unbedingten und der Vollständig-
keit ist der Ursprung und Grund der zweiten Art der didaktischen Gat-
tung. Dies ist die eigentliche philosophische Poesie, welche nicht nur den 
Verstand, sondern auch die Vernunft interessiert.367

Die moderne Kunst strebt so nach einer Darstellung der Vernunftideen. 
Anders als bei Kant, tritt bei Schlegel aber gerade das Unausdenkbare 
dieser Ideen hervor: Sie sind kein sicherer Besitz, sondern das Problem 
der Vernunft, das sie in die Selbstkritik treibt. Ihre höchste Verwirkli-
chung erreicht die philosophische Kunst daher bei Schlegel konsequen-
terweise nicht in einem harmonischen Gelingen, sondern im Ausdruck 
grenzenloser Zerrissenheit. Das Interesse am Absoluten äußert sich in 
der Kunst als Dissonanz. Höhepunkt dieser Tendenz ist Shakespeares 
Hamlet:

Sein Gemüt trennt sich, wie auf der Folterbank nach entgegengesetzten 
Richtungen auseinander gerissen; es zerfällt und geht unter im Über-
fluß von müßigem Verstand, der ihn selbst noch peinlicher drückt, als 
alle die ihm nahen. Es gibt vielleicht keine vollkommnere Darstellung 
der unauflöslichen Disharmonie, welche der eigentliche Gegenstand 
der philosophischen Tragödie ist, als ein so gränzenloses Mißverhältnis 
der denkenden und der tätigen Kraft, wie in Hamlets Charakter. Der 
Totaleindruck dieser Tragödie ist ein Maximum der Verzweiflung. Alle 
Eindrücke, welche einzeln groß und wichtig schienen, verschwinden als 
trivial vor dem, was hier als das letzte, einzige Resultat alles Seins und 
Denkens erscheint; vor der ewigen kolossalen Dissonanz, welche die 
Menschheit und das Schicksal unendlich trennt.368

365	Ebd. 270.
366	Schlegel 1979, 241–46.
367	Ebd. 244–5.
368	Ebd. 246.

SCHLEGEL UND DIE KUNST DER MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


256

Nicht nur die Person des Hamlet, sondern der Totaleindruck dieser Tra-
gödie, also das Verhältnis all ihrer Momente zueinander, stellen die äs-
thetische Idee eines »Maximums der Verzweiflung« dar.369 Die Umdeu-
tung, welche der kantische Gedanke bei Schlegel erfährt, ist gewaltig: 
Statt sich in der indirekten Darstellung des Absoluten zu beruhigen, wird 
der Ideenbezug der Kunst gerade zum Grund einer unerträglichen Unru-
he. Wie lässt sie sich erklären?

Den Gedanken der Verzweiflung des Denkens übernimmt Schlegel, 
wie viele seiner Zeitgenossen, aus der »Transzendentalen Dialektik« der 
Kritik der reinen Vernunft.370 In ihr zeigt Kant, dass die Vernunft not-
wendigerweise Ideen absoluter Totalitäten denken und voraussetzen 
muss, die sie aber zugleich nicht zum Gegenstand von gültigen Erkennt-
nisurteilen machen kann. Das Missverhältnis zwischen denkender und 
tätiger Kraft, die Dissonanz von Menschheit und Schicksal, die Schlegel 
im Hamlet ausgedrückt sieht, gründet in diesem Ineinander von Not-
wendigkeit und Unmöglichkeit der Erkenntnis des Absoluten.

Wenn die Kunst also auf Vernunftideen hindeutet, so weist sie in jenen 
Bereich, in dem das Denken zu verzweifeln droht. Damit ändert sich die 
Stellung der Kunst zur Wahrheit. Auch sie besitzt nach Schlegels Auffas-
sung keine Erkenntnis des Unbedingten.371 Vielmehr steht sie im Bezug 
zum Absoluten nur unter der Bedingung seiner Unerkennbarkeit. Wenn 
sich die letzten Wahrheiten philosophisch nicht ergründen lassen, kann 
auch der künstlerische Bezug auf das Wahre nur ein Bezug auf etwas 
sein, das sich entzieht. Diese Situation erlaubt keine Entspannung, sie ist 
alles andere als erbaulich. Die drei Momente des Interessanten – das In-
dividuelle, der Reiz des Neuen und der Bezug auf das Absolute – stehen 
im Gegensatz zum interesselosen Wohlgefallen, weil sie kein ruhiges Ver-
weilen erlauben, sondern Ausdruck eines unendlichen Strebens und Ver-
langens sind. Diese Sehnsucht ist »interessant«, nicht in dem schwachen 
Sinne, der sich im heutigen Sprachgebrauch eingebürgert hat, wo man 
interessant gerade das nennt, womit man sich nicht weiter beschäftigen 
möchte. Interessant ist vielmehr, was ein Interesse weckt und wachhält 

369	Daran ließe sich auch Christoph Menkes Deutung des Hamlet anschließen, 
der in ihr nicht bloß die Darstellung einer tragischen Begebenheit, sondern 
die Tragik der Darstellung des Tragischen selbst erkennt. Nicht nur die dar-
gestellte Verzweiflung, sondern das Verzweifeln am Darstellen des Verzwei-
felns – die Tragödie des Spiels – finde in ihr zur Darstellung, vgl. Christoph 
Menke, Die Gegenwart der Tragödie: Versuch über Urteil und Spiel, Frank-
furt am Main 2005, 159–187.

370	Kant 1998 (wie Anm. 41), A293-98 / B349–55.
371	Manfred Frank hingegen sieht in der Frühromantik eine Theorie der Kunst, 

welche die Kunst zur Schau des höchsten Seienden erhöht. Insofern über-
bietet Kunst die Philosophie. Er überträgt dazu den Wahrheitsbegriffs Hei-
deggers auf die frühromantische Ästhetik vgl. Manfred Frank 1989, 29–30.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


257

– und zwar nicht ein Interesse an der Existenz eines endlichen Gegen-
stands, sondern ein Interesse an der »Realität des Idealen«.372

Vor diesem Hintergrund wird auch klar, dass die Unterscheidung 
zwischen dem Schönen und dem Interessanten nicht einfach eine Um-
formung des kantischen Gegensatzes zwischen dem Schönen und dem 
Erhabenen bedeuten kann. Denn das Gefühl des Erhabenen führt Kant 
ja darauf zurück, dass sich das Begriffsvermögen im Scheitern der Ein-
bildungskraft seiner selbst vergewissert. In der erhabenen Stimmung 
hebt sich das Subjekt in die Höhe des Intelligiblen, das den Bereich 
des Sinnlichen weit übersteigt. Zu solcher Selbstgewissheit ist aber die 
Vernunft gerade nicht berechtigt, wenn an der »Transzendentalen Dia-
lektik« etwas Wahres ist. Die Ideen der Vernunft bleiben der Vernunft 
selbst problematisch. Die angebliche Sicherheit, mit der das Subjekt 
seiner begriff‌lichen Fähigkeiten gewahr wird, ist vorgetäuscht. Das In-
teressante Schlegels übernimmt von Kant daher nicht das Erhabene, 
sondern das Spannungsgeschehen der ästhetischen Ideen, die bereits 
bei Kant den tradierten Geschmacksidealen des Schulgerechten entge-
gengesetzt wird. Das Schulgerechte erscheint bei Schlegel als die klas-
sizistisch verfestigte Norm ästhetischer Urteile, dem im Kunstwerk die 
Tendenz zur Individualisierung, Erneuerung und Ideenbezogenheit wi-
derstreitet.

Das Fragment aus der Zukunft

Dieser gesamte Komplex der modernen Vorherrschaft des Interessan-
ten in seinem Widerstreit mit dem Schönen begreift Schlegel als eine 
»vorübergehende Krise des Geschmacks«.373 Die Moderne wird in ei-
ner geschichtsphilosophischen Großdeutung als eine Periode des Über-
gangs verstanden, die zwischen einer nicht mehr möglichen Schönheit 
der Alten und einer noch nicht wirklichen Schönheit der Zukunft ein-
gespannt ist. Das Interessante wird so zur Vorstufe, zur Kunst einer 
»Zwischenzeit, eines Nicht-mehr und Noch-nicht«.374 In diesem In-
terregnum der Moderne gelingen die Werke der Kunst nicht dadurch, 
dass sie die Alten nachahmen und den Normen einer überkommenen 
Schönheit nacheifern. Sie misslingen aber auch, wenn sie sich mit der 
Heteronomie des Interessanten begnügen. Sie können nur dadurch ge-
lingen, dass sie ihre moderne Bedingung in ihrer ganzen Zerrissen-

372	Schlegel 1979, 215.
373	Ebd. 254.
374	Peter Szondy, Friedrich Schlegel und die romantische Ironie, in: Helmut 

Schanze (Hg.), Friedrich Schlegel und die Kunsttheorie seiner Zeit, Darm-
stadt 1985, 143–61, hier: 144.hier: S.144.

SCHLEGEL UND DIE KUNST DER MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


258

heit und Fragwürdigkeit so reflektieren, dass in ihnen eine kommende 
Schönheit hervorscheint.

Das gelingt, in Schlegels Augen, in den Werken Goethes. Seine berühm-
te Kritik des Wilhelm Meister zeigt, worin eine solche Reflexion beste-
hen kann: Schlegel liest den Roman als eine implizite Rekonstruktion der 
Geschichte der Poesie, die vom Marionettenspiel der Kindheit bis zu den 
Auseinandersetzungen mit Shakespeares Hamlet, der Theatralität des 
höfischen Lebens, der Verinnerlichung solcher Selbstdarstellung in den 
Gewissensforschungen der Schönen Seele und der abschließenden Um-
deutung des gesamten Lebens als einer kunstvollen Konstruktion in im-
mer neue Gestalten potenziert wird.375 Dadurch macht der Roman aber 
seinen eigenen Scheincharakter zum Problem: Er befragt seine eigene 
Möglichkeit. Es ist ein Werk, das eine »schulgerechte Kunstbeurteilung« 
verbietet, denn »[…] es beurteilt sich nicht nur selbst, es stellt sich auch 
selbst dar.«376 In dieser selbstkritischen Verfasstheit, in der Heterogeni-
tät seiner Teile und der einzigartigen Vermischung von Gattungen und 
poetischen Formen scheint in diesem Werk der Moderne die Möglich-
keit einer »ästhetische[n] Revolution«377 hervor, die eine neue, objektive 
Schönheit verwirklichte.

Auch wenn Schlegel in den späteren Fragmenten des Lyceum und 
Athenäum über seine frühere »revolutionäre Objektivitätswut« spöttelt, 
hält er an diesem Grundgedanken fest: Die gelungenen Werke der mo-
dernen Kunst vollziehen in der Selbstkritik ihrer modernen Zerrissen-
heit eine Antizipation einer künftigen Schönheit.378 Das können die fol-
genden Fragmente bezeugen:

Aus dem, was die Modernen wollen, muß man lernen, was die Poesie 
werden soll: aus dem, was die Alten tun, was sie sein muß.379

Der revolutionäre Wunsch, das Reich Gottes zu realisieren, ist der elas-
tische Punkt der progressiven Bildung, und der Anfang der modernen 
Geschichte. Was in gar keiner Beziehung aufs Reich Gottes steht, ist in 
ihr nur Nebensache.380

Der Sinn für Projekte, die man Fragmente aus der Zukunft nennen 
könnte, ist von dem Sinn für Fragmente aus der Vergangenheit nur 

375	»Über Goethes Meister«, in Schlegel 1979, 126–146.
376	Ebd. 133–134.
377	Ebd. 269
378	Die Rede vom Partialcharakter der modernen Kunst ist Dieter Henrichs In-

terpretation von Hegels These vom Ende der Kunst entliehen, vgl. Dieter 
Henrich, Kunst und Kunstphilosophie der Gegenwart, in: Fixpunkte. Ab­
handlungen und Essays zur Theorie der Kunst, Frankfurt am Main 2003, 
126–155.

379	Schlegel 1967 (wie Anm. 99), Nr. 84, 157.
380	Schlegel 1967 (wie Anm. 335), Nr. 222, 200.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


259

durch die Richtung verschieden, die bei ihm progressiv, bei jenem aber 
regressiv ist.381

Die Zwischenstellung der Moderne wird durch den Begriff des Frag-
ments erfasst. Die Moderne ist die zerbrochene Welt: In ihr sind die Kos-
mologien der Tradition mit ihren allumfassenden Sinnzusammenhängen 
ebenso zerbrochen, wie die Einheit der Vernunft – und mit ihnen die 
klassischen Modelle des Schönen und die Ganzheitsnormen der Kunst. 
Das rückblickende Verhältnis der Modernen zu den Alten besteht in der 
imaginären Rekonstruktion solcher Ganzheiten, von denen die überlie-
ferten Fragmente zeugen, ohne sie wirklich präsent werden zu lassen. 
Denn wenn von den antiken Vollkommenheiten die Rede ist, wird gerne 
übersehen, dass die vielbemühte Ganzheit der Werke der Alten in Wahr-
heit den Modernen gar nicht unmittelbar präsent ist: Schlegel ist aus 
seinen altphilologischen Arbeiten bewusst, dass die Antike nur in Frag-
menten überliefert ist, in denen man erst durch große Anstrengungen 
der Rekonstruktion und Ergänzung jene in sich ruhenden Ganzheiten 
der Klassik wiedergewinnen kann, welche die Modernen wehmütig be-
singen. Die philhellenische Schwärmerei, welche das deutsche Kunstden-
ken von Winckelmann bis Hegel prägt, nimmt vor dieser Einsicht einen 
komischen Zug an: Wer die fraglichen Werke, von den Tragödien bis zur 
Plastik, in ihrem heutigen Zustand betrachtet, dem schlägt zuerst ihre 
Bruchstückhaftigkeit und Unverständlichkeit entgegen. Kaum ein Werk 
der Alten ist ganz. Die Überhöhung der Klassik zur überzeitlichen Norm 
künstlerischen Gelingens hängt mit dieser Fragmenthaftigkeit des Über-
lieferten zusammen. An ihr entzündet sich die Arbeit der Einbildungs-
kraft, welche die Fragmente der Überlieferung erst zu Ganzheiten ver-
einigt, die den Modernen deshalb nur umso unerreichbarer waren, weil 
sie ihnen nie als realisierte Ganzheiten erschienen. In diesem Sinne nennt 
Schlegel den Historiker auch einen rückwärts gekehrten Propheten.382

Die Kunstwerke der Moderne gelingen umgekehrt dadurch, dass sie 
als Fragmente aus der Zukunft erscheinen. Sie lassen eine kommende 
Ganzheit hervorscheinen, welche in der gegenwärtigen gesellschaftlichen 
Situation noch nicht möglich ist. Die ästhetischen Ideen, so könnte man 
in Kants Begriffen sagen, welche den Werken ihre Einheit verleihen, las-
sen sich nicht auf Begriffe bringen, weil sie die Werke nur als Vorstellun-
gen der Einbildungskraft vereinheitlichen. Die Einheit der Kunstwerke 
ist insofern scheinhaft, imaginär. Dieser Schein ist aber kein bloßer Trug, 
sondern bringt auch etwas zur Erscheinung: Die Einheit, welche die frag-
mentarischen Werke der Moderne hervorscheinen lassen, ist etwas, das 
noch nicht ist. Dieses Noch-nicht-Seiende leuchtet in den Werken her-
vor. Nur als Fragmente können die Kunstwerke diesen Schein herstellen, 

381	Ebd. Nr. 22, 167.
382	Ebd. Nr. 80, 175.

SCHLEGEL UND DIE KUNST DER MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


260

ohne dass er ein falscher Schein würde: Wären sie selbst ganz, so erschie-
ne das Noch-nicht-Seiende in ihnen als wirklich. In den Fragmenten hin-
gegen erscheint das noch-nicht-seiende Ganze als Noch-nicht-Seiendes.

Das Fragment ist, so gesehen, die künstlerische Form, in der die moder-
ne Kunst ihre historische Stellung in einer Zwischenzeit reflektiert. Der 
Fragmentgedanke darf deshalb nicht so verstanden werden, als würde 
hier die Imperfektion, das Desintegrierte, das Unganze und Misslungene 
affirmiert und zur neuen Norm erhoben. Die Faszination, welche die Je-
naer Frühromantik auf das Denken der Postmoderne ausgeübt hat, fußt 
oftmals auf einer solchen Verkürzung.383 Denn das nach-metaphysische 
Denken der Postmoderne weist das Streben nach Totalität und Einheit 
zurück und affirmiert dagegen das Unverbundene, Lose und Unganze als 
solches. Es versteht sich als Befreiung vom Zwang zum Zusammenhang. 
Der Fragmentgedanke Friedrich Schlegels scheint zunächst dazu zu pas-
sen: Denn hier wird ja tatsächlich das Bruchstückhafte aufgewertet.

In Wahrheit steht der Fragmentbegriff jedoch für das Gegenteil. Er ist, 
wie manche enttäuscht feststellen mussten, eine verdeckte Totalitätskate-
gorie.384 Etwas als Fragment zu denken, impliziert den Gedanken einer 
abwesenden Totalität. Ohne den Totalitätsbezug verliert der Begriff al-
len Sinn. Deshalb widersetzt er sich der postmodernen Affirmation des 
Unganzen. In Schlegels Gedankengang wird das Bruchstückhafte nicht 
als solches verteidigt, sondern als Vorschein einer noch-nicht-seienden 
Ganzheit.385 Dieser Schein wird nicht zur Illusion oder Vorspiegelung 

383	Vgl. Paul De Man, The Concept of Irony, in: Andrzej Warminski (Hg.), Aes­
thetic ideology, Minneapolis 1996, 163–184; Maurice Blanchot, L’Athe
naeum, in: L’entretien infini, Paris 2006, 515–517; Philippe Lacoue-
Labarthe und Jean-Luc Nancy, L’Absolu littéraire: théorie de la littérature 
du romantisme allemand, Paris 1978; Simon Critchley, Very little-- almost 
nothing: death, philosophy, literature, London; New York 1997, 85–113; 
Ernst Behler, German Romantic Literary Theory, Cambridge 1993, 300.
{\\i{}L\\uc0\\u8217{}Absolu litt\\uc0\\u233{}raire: th\\uc0\\u233{}orie de la 
litt\\uc0\\u233{}rature du romantisme allemand}, Paris 1978; Simon Critch
ley, {\\i{}Very little-- almost nothing: death, philosophy, literature}, London; 
New York 1997, 85\\uc0\\u8211{}113; Ernst Behler, {\\i{}German Romantic 
Literary Theory}, Cambridge 1993, 300.«,»plainCitation«:»Paul De Man, 
The Concept of Irony, in: Andrzej Warminski (Hg. Ein Überblick bietet J. 
M. Bernstein, Poesy and the arbitrariness of the sign: notes for a critique of 
Jena romanticism, in: Nikolas Kompridis (Hg.), Philosophical romanticism, 
Abingdon, OX ; New York 2006, 143–172.

384	Vgl. Eberhard Ostermann, Der Begriff des Fragments als Leitmetapher der äs-
thetischen Moderne, in: Athenäum. Jahrbuch für Romantik 1, 1991, 189–206. 

385	Lydia Goehr zeichnet diese Verschränkung von Geschichtsphilosophie 
und Werkbegriff mit Bezug auf die künstlerische Idee einer intentionalen 
Ruine nach, wobei sie auch die reaktionären und faschistoiden Gefahren 

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


261

einer Versöhnung, die in der Kunst schon gelänge, während sie in der 
bürgerlichen Gesellschaft verwehrt bleibt. Vielmehr macht sich im frag-
mentarischen Werk der Schein als Schein, das Noch-nicht-Seiende als 
solches kenntlich. Es ist zugleich Schein und Kritik des Scheins, Ganz-
heitssuggestion und deren Zurücknahme. Aufgrund dieser selbstkriti-
schen Verfasstheit kann das Kunstwerk selbst als ein Reflexionsgebilde 
verstanden werden. Die Selbstkritik, welche wir mit Kant im Kern des 
ästhetischen Urteils erkannten, wird von Schlegel auf diese Weise kon-
sequent in den Zusammenhang des beurteilten Werks selbst gesetzt. Die 
Reflexion der ästhetisch Urteilenden ist der Mit- und Nachvollzug der 
Reflexion, die das Werk selbst vollzieht.

Das ist der Sinn von Schlegels berühmter Wortschöpfung einer Trans­
zendentalpoesie. Sie wurde immer wieder als eine Übertragung von Fich-
tes Idee einer absoluten transzendentalen Subjektivität auf das empiri-
sche Künstlersubjekt kritisiert: So wie bei Fichte alle Gegenständlichkeit 
aus der ursprünglichen Selbstsetzung des absoluten Subjekts hervorgeht, 
so glaubten die Frühromantiker, dass die über alles erhabene Künstle-
rin allein aus sich selbst heraus Welten schaffe. Bei Schlegel steht der Be-
griff aber vielmehr im Zusammenhang einer Selbstkritik der modernen 
Kunst. Indem sie den Widerstreit zwischen überzeitlichen Normen und 
historischer Situation austrägt, nimmt sie zum Verhältnis von Idealem 
und Realem, von Sein-Sollendem und Wirklichem und damit zur Frage 
der historischen Verwirklichung von Vernunft Stellung. »Transzenden-
tal« ist die Kunst als Reflexion auf ihre Möglichkeitsbedingungen. Die-
se Bedingungen schließen ihre historische Situation mit ein: Die Kunst 
reflektiert sich in ihrer historischen Bedingtheit. Dadurch erhält der Be-
griff der Transzendentalpoesie den Sinn einer Selbstkritik:

Es gibt eine Poesie, deren eins und alles das Verhältnis des Idealen und 
des Realen ist, und die also nach der Analogie der philosophischen 
Kunstsprache Transzendentalpoesie heißen müßte. Sie beginnt als Sati-
re mit der absoluten Verschiedenheit des Idealen und Realen, schwebt 
als Elegie in der Mitte, und endigt als Idylle mit der absoluten Identi-
tät beider. So wie man aber wenig Wert auf eine Transzendentalphilo-
sophie legen würde, die nicht kritische wäre, nicht auch das Produzie-
rende mit dem Produkt darstellte, und im System der transzendentalen 
Gedanken zugleich eine Charakteristik des transzendentalen Denkens 
enthielte: so sollte wohl auch jene Poesie die in modernen Dichtern nicht 
seltenen transzendentalen Materialien und Vorübungen zu einer poeti-
schen Theorie des Dichtungsvermögens mit der künstlerischen Refle-
xion und schönen Selbstbespiegelung, die sich im Pindar, den lyrischen 

unterstreicht, die mit solchen geschichtsphilosophischen Entwürfen einher 
gehen können, vgl. Lydia Goehr, The Pastness of the Work: Albert Speer and 
the Monumentalism of Intentional Ruins, in: Elective affinities: musical es­
says on the history of aesthetic theory, New York 2008, 136–170.

SCHLEGEL UND DIE KUNST DER MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


262

Fragmenten der Griechen, und der alten Elegie, unter den Neuern aber 
in Goethe findet, vereinigen, und in jeder ihrer Darstellungen sich selbst 
mit darstellen, und überall zugleich Poesie und Poesie der Poesie sein.386

Schlegel schlägt vor, das moderne Kunstwerk als einen vergegenständ-
lichten Reflexionsvollzug zu deuten. Im Werk werden die Möglichkeits-
bedingungen des Werks selbst verhandelt: Die künstlerische Tätigkeit des 
Produzierens, die historischen Mittel der künstlerischen Darstellung, die 
Normen der Kunstbeurteilung, bis hin zur Stellung des Werks zur Ge-
schichte überhaupt als dem Versuch einer Verwirklichung des Idealen, 
einer Realisierung menschlicher Freiheit. Die Form des Fragments hängt 
damit eng zusammen: In ihr reflektiert sich der künstlerische Schein, 
der Werkzusammenhang, als der Schein einer Totalität, die noch nicht 
ist. Das Fragment ist die formale Verwirklichung der Bestimmung des 
Kunstwerks als selbstkritischer Reflexion.

Diese selbstkritische Verfasstheit hat aber Konsequenzen für die Wei-
se, in welcher der Sinnzusammenhang des Werks auf die Ideen der Ver-
nunft bezogen ist. Der Bezug des Werks auf geistige Gehalte kann nicht 
nach dem Modell des bestimmenden Urteils verstanden werden. Nach die-
sem Modell erhebt der Sinnzusammenhang des Kunstwerks einen Wahr-
heitsanspruch: Die Synthese, die das Werk vollzieht, wäre von der Art ei-
ner Behauptung, einer Aussage eines Gehalts, die Geltung beansprucht. 
Wenn der Zusammenhang des Werks aber der Vollzug einer Selbstkritik 
ist, deren Geltung auf die Selbstkritik des ästhetischen Urteils bezogen ist, 
dann kann das Werk nichts geradeaus affirmieren. Vielmehr versetzt es al-
les, was man Sinn, Gehalt oder Aussage nennen mag, in eine eigentümliche 
Schwebe. Denn der Zusammenhang, den das Werk ausbildet, wird ja im 
Werk selbst gebrochen und gibt sich so zugleich als Schein zu verstehen: 
Was vorgetragen wird, nimmt sich zugleich zurück, was behauptet wird, 
wird zugleich negiert.

Diese eigentümliche Schwebe, die den Werken als Reflexionsvollzügen 
eignet, benennt Schlegel, indem er die rhetorische Figur der Ironie um-
deutet. In der Rhetorik bezeichnet sie eine Redefigur, »[…] bei der man 
das Gegenteil von dem zu verstehen gibt, was man sagt.«387 Diese rhe-
torische Ironie ist, sofern man sie denn versteht, eindeutig: Die Aussage, 
welche tatsächlich gemacht wird, ergibt sich aus der Negation dessen, 
was gesagt wurde. In diesem Sinne wurde auch die romantische Ironie 
immer wieder als Unernst missverstanden.388 Wenn die Kunst ironisch ist 
– so das Missverständnis – dann meint sie das, was sie ausspricht, nicht 

386	Schlegel 1967 (wie Anm. 356), Nr. 238, 204.
387	Ernst Behler, Die Theorie der romantischen Ironie, in: Studien zur Romantik 

und zur idealistischen Philosophie, Paderborn 1988, 46–65, hier: 46; Szon-
dy 1985 (wie Anm. 374).

388	Die Vorlage dieses Missverständnisses lieferte Hegel 2016 (wie Anm. 118), 93ff.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


263

ernst. Wenn sich die Kunst ironisch auf die Ideen der Vernunft bezieht, 
dann macht sie, dieser Lesart zufolge, das genaue Gegenteil: Sie verneint 
den Bezug der Kunst auf die Ideen der Vernunft. Auch dieser Begriff wur-
de vom Denken der Postmoderne aufgegriffen. Die ironisch gewordene 
Kunst verbindet sich dann mit der Ironie der Kulturindustrie.389 In ihr 
kündigt die Kunst ihren Kunstanspruch auf und wird zum unverbindli-
chen Spiel mit den Zeichen des Massenkonsums und den Trümmern der 
bürgerlichen Kultur.

Die Ironie, welche Schlegel zur Bestimmung des Kunstwerks macht, 
fällt aber nicht mit der rhetorischen Figur zusammen. Sie behauptet nicht 
das Gegenteil dessen, was sie sagt, sondern sie versetzt das Urteilen als 
solches in eine Schwebe. Diese Kritik des bestimmenden Urteilens ge-
schieht aber, wie gesehen, nicht von außen, sondern ist eine Selbstkritik 
des urteilenden Denkens. Denn nur im Vollzug einer solchen Selbstkri-
tik können jene Ideen gedacht werden, welche das bestimmende Urtei-
len ermöglichen und zugleich übersteigen. In dieser Kritik des Urteilens 
wird das Denken daher nicht unverbindlich, es verliert nicht seinen Be-
zug auf die Ideen der Vernunft. Sondern gerade umgekehrt kann es diese 
Ideen nicht verbindlich denken, ohne das bestimmende Urteilen aufzu-
heben. In diesem Sinne schwebt die Ironie über dem Ganzen der moder-
nen Werke: Sie sind auf die Ideen der Vernunft – und somit auf die Frage 
der Wahrheit – bezogen, indem sie das, was sie sagen, zugleich negieren. 
Sie geben nicht das Gegenteil dessen zu verstehen, was sie sagen: Denn 
dieses Gegenteil wäre ja ein Urteil. Sondern sie geben zu verstehen, dass 
sich das, was sie sagen wollen, nicht sagen lässt, ohne unwahr zu wer-
den. Was die ironischen Werke verbindlich denken, ist ein Noch-nicht-
Seiendes, das die Urteilsform übersteigt.

Auf diese Weise setzt Schlegel den Begriff der Reflexion, den er aus 
Kants Selbstkritik der Vernunft bezieht, ins Zentrum seiner Auffassung 
des modernen Kunstwerks. Die Form des Fragments und der Modus der 
Ironie bilden Explikate dieser Bestimmung des Kunstwerks als vergegen-
ständlichter Reflexion. Diese Reflexionstheorie steht nicht im Gegensatz 
zu Kants Analyse des ästhetischen Urteils, sondern ist deren Konsequenz. 
Nur weil Kunstwerke selbst Reflexionsgebilde sind, die im Fragment ihre 
Totalität als Schein und in der Ironie ihren Ideenbezug als Problem arti-
kulieren, nimmt die Auseinandersetzung mit Werken der Kunst die Form 
einer Selbstkritik des urteilenden Denkens an, die als Spannungsgefühl 
das ästhetische Urteils bestimmt.

389	Vgl. Terry Eagleton, Capitalism, modernism and postmodernism, New Left 
Review 152, 1985, 60–73. 

SCHLEGEL UND DIE KUNST DER MODERNE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


264

3. Formen der Reflexion

Friedrich Schlegel gewinnt die Einsicht, dass moderne Kunstwerke Refle-
xionsgebilde sind, aus einer Auseinandersetzung mit der Literatur. Es ist 
leicht nachzuvollziehen, wie in literarischen Werken Überlegungen und 
Motive vorkommen können, in denen die Möglichkeit und somit auch die 
Begrenztheit des literarischen Denkens selbst reflektiert werden. Denn die 
Literatur arbeitet ja mit sprachlichem Material, das eine solche Selbstbe-
zugnahme ermöglicht. Es erscheint daher unmittelbar verständlich, worin 
die künstlerische Reflexion besteht. Schlegel glaubte aber, dass der Reflexi-
onsbegriff über die Literatur hinaus die gesamte moderne Kunst bestimmt: 

Es pflegt manchem seltsam und lächerlich aufzufallen, wenn die Mu-
siker von den Gedanken in ihren Kompositionen reden; und oft mag 
es auch so geschehen, daß man wahrnimmt, sie haben mehr Gedan-
ken in ihrer Musik als über dieselbe. Wer aber Sinn für die wunder-
baren Affinitäten aller Künste und Wissenschaften hat, wird die Sa-
che wenigstens nicht aus dem platten Gesichtspunkt der sogenannten 
Natürlichkeit betrachten, nach welcher die Musik nur die Sprache 
der Empfindung sein soll, und eine gewisse Tendenz aller reinen In
strumentalmusik zur Philosophie an sich nicht unmöglich finden. Muß 
die reine Instrumentalmusik sich nicht selbst einen Text erschaffen? 
und wird das Thema in ihr nicht so entwickelt, bestätigt, variiert und 
kontrastiert, wie der Gegenstand der Meditation in einer philosophi-
schen Ideenreihe?390

Wer an diesen Gedanken anschließen will, um das musikalische Kunst-
werk der Gegenwart zu begreifen, steht vor einer Schwierigkeit: Wie 
können musikalische Formen als Reflexionen gedeutet werden? Was 
kann es heißen, dass ein Werk im Medium des Klangs reflektiert? Die 
Schwierigkeit rührt daher, dass die Musik keine propositionale Struktur 
besitzt. Sie bestimmt keine Sachverhalte. Sie mag Sachverhalte evozie-
ren, darstellen, andeuten oder verkörpern. Aber sie macht sie nicht zum 
Gegenstand eines bestimmenden Urteils. Sie kann daher auch keine Aus-
sagen über sich selbst machen. Reflexion scheint aber genau das zu mei-
nen: Reflexiv ist ein Denken, das sich auf sich selbst bezieht. Ein Den-
ken wie das musikalische, dass gar keine Aussagen macht, scheint somit 
unfähig, sich auf sich selbst zu beziehen.

Dieses Problem lässt sich nur dadurch lösen, dass man den Reflexi-
onsbegriff anders versteht. Das begriff‌liche Urteilen, das sich selbst zum 
Gegenstand macht, wäre nur eine Variante von Reflexion, die auch ganz 
andere Formen annehmen kann.391 Im Folgenden wird es deshalb darum 

390	Schlegel 1967 (wie Anm. 356), Nr. 444, 254.
391	In den letzten Jahren wurde mehrfach vorgeschlagen, musikalische Werke 

vor dem Hintergrund der frühromantischen Theorie als Reflexionsgebilde 

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


265

gehen, Varianten eines solchen erweiterten Reflexionsbegriffs zu erwä-
gen, die für das Kunstdenken in Anschlag gebracht wurden.

Meta

Einer weit verbreiteten Auffassung zufolge ist reflexives Denken ein Den-
ken höherer Stufe. Das normale Denken, so die Vorstellung, ist ganz bei 
den Dingen, die es bedenkt. Dieses Denken ist unmittelbar, naiv. Refle-
xiv wird das Denken dadurch, dass es aus der Beschäftigung mit seinem 
Gegenstand hinaustritt, um von einer höheren Stufe aus diese Beschäf-
tigung selbst in den Blick zu nehmen. Es steigt auf eine Metaebene, um 
von dort aus die Verhältnisse der Grundebene zu bedenken. Das Denken 
betrifft dann nicht mehr eine Sache, die selbst nicht gedankenförmig ist, 
sondern wird zu einem Denken des Denkens, genauer: einem Denken, 
das sich auf das denkende Betrachten von nicht-gedankenartigen Dingen 
richtet. Das Stufenbild, das das Wörtchen Meta suggeriert, lässt sich na-
türlich unendlich fortsetzen: Man kann sich ein Meta-Metadenken und 
ein Meta-Meta-Metadenken denken und so fort.392

In diesem Sinne hat Hermann Danuser den Begriff einer Metamu­
sik ausgearbeitet.393 Nicht alle Musik ist Metamusik. Normale Mu-
sik, so die Überlegung, beschäftigt sich mit was immer sie irgend-
wie thematisiert. Metamusik tritt aus dieser naiven Stellung heraus, 
um Musik selbst zu ihrem Thema zu machen. Sie ist Musik über Mu-

zu deuten, vgl. Matthias Schmidt, Johannes Brahms: ein Versuch über die 
musikalische Selbstreflexion, Wilhelmshaven 2000; Wolfram Steinbeck und 
Rüdiger Schumacher, Selbstreflexion in der Musik/Wissenschaft: Refera­
te des Kölner Symposions 2007: Im Gedenken an Rüdiger Schumacher, 
2011; René Michaelsen, Der komponierte Zweifel: Robert Schumann und 
die Selbstreflexion in der Musik, Paderborn 2015; Florian Kraemer, Entzau­
berung der Musik: Beethoven, Schumann und die romantische Ironie, Mün-
chen 2014; Tobias Janz, Zur Genealogie der musikalischen Moderne, 2015.

392	Hans Wagner argumentiert, dass nur die ersten vier Reflexionsstufen tat-
sächlich voneinander zu unterscheiden sind – von da an geschieht auf al-
len weiteren Stufen immer dasselbe. Die vier Stufen sind: Ein Gedanke1, der 
sich auf etwas bezieht, das kein Gedanke ist. Ein Gedanke2 über das Ver-
hältnis von diesem Gedanken1 zum Nicht-Gedanken. Ein Gedanke3 über 
das Verhältnis vom Verhältnisgedanken2 zum Gedankenverhältnis zwischen 
Gedanken1 und dem Nichtgedanken. Ein Gedanke4 über das Verhältnis vom 
Verhältnisgedanken3 zum Verhältnisgedanken2. Von hier an ändert sich die 
Struktur nicht mehr: Alle weiteren Gedanken, sind Verhältnisgedanken über 
Verhältnisgedanken. Vgl. Hans Wagner, Philosophie und Reflexion, Pader-
born 2013, 40–41.

393	Hermann Danuser, Metamusik, Schliengen 2017.

FORMEN DER REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


266

sik. Danuser schließt aber kurzerhand auch sprachliche, bildliche und 
notationale Thematisierungen von Musik als gleichwertige Formen in 
den Begriff der Metamusik ein.394 Ein Text über Musik oder ein Bild, 
das Musikerinnen zeigt, gilt ihm ebenso als Metamusik, wie ein mu-
sikalisches Werk, das ein anderes Werk zitiert oder eine Musik, in der 
ein zunächst exponiertes Motiv im Verlauf des Werks wieder aufge-
griffen und abgewandelt wird. Alles, was irgendwie auf Musik Bezug 
nimmt, ist demzufolge Metamusik; ja der Begriff Metamusik selbst 
muss als Metamusik begriffen werden. Durch diese Erweiterung ver-
liert der Begriff jedoch den anvisierten Sinn: Er bezeichnet nun gerade 
nicht mehr Musik über Musik, sondern alles Mögliche, was irgendwie 
von Musik handelt.

Durch diese Erweiterung wird Danusers Begriff einer Metamusik un-
scharf. Lässt man sie – anders als Danuser – weg, so bezeichnet der Be-
griff Metamusik eine Form höherstufigen musikalischen Denkens. Refle-
xiv ist solche Musik, weil sie keine außermusikalischen Belange, sondern 
Musik zum Thema hat.

Normale Musik thematisiert anderes. Daher würde Metamusik, so 
verstanden, das musikalische Thematisieren von anderem thematisieren. 
Wie ist das zu verstehen? Nehmen wir ein Beispiel: Gehen wir davon aus, 
dass eine Musik etwas ausdrückt, sagen wir: Zerrissenheit. Die zugehöri-
ge Metamusik über eine solche Musik der Zerrissenheit bringt ebenfalls 
etwas zum Ausdruck, aber auf einer höheren Ebene: Sie bringt den mu-
sikalischen Ausdruck der Zerrissenheit zum Ausdruck. Man kann sich 
etwa vorstellen, dass in einer solchen Metamusik etablierte Mittel des 
Ausdrucks von Zerrissenheit verarbeitet werden. So entsteht eine Mu-
sik, die nicht unmittelbar Zerrissenheit zum Ausdruck bringt, sondern in 
der Bearbeitung von Mitteln des Ausdrucks von Zerrissenheit diese Aus-
drucksmöglichkeiten zum Ausdruck bringt. Sie bringt zum Ausdruck, 
wie Musik Zerrissenheit auszudrücken vermag.

Das klingt seltsam. Denn jede Musik, die etwas zum Ausdruck 
bringt, greift ja auf etablierte Mittel des Ausdrucks zurück, die sie be-
arbeitet und umformt. Das lässt die Differenz der Stufen kollabieren. 
Schon die angeblich naive Musik, die sich ganz auf den Ausdruck von 
Zerrissenheit richtet, eignet sich musikalische Mittel an und kann da-
her nur Musik über Zerrissenheit sein, indem sie auch Musik über Mu-
sik ist. Die Differenz, welche eine Metamusik auf eine andere Ebene 
heben würde, müsste darin bestehen, dass eine Musik, welche den Aus-
druck von Zerrissenheit selbst ausdrückt, diese Mittel so verwendet, 
dass sie nicht mehr als Ausdruck von Zerrissenheit funktionieren. Sie 
wäre in diesem Sinne Musik über Zerrissenheit ausdrückende Musik, 
die selbst keine Zerrissenheit ausdrückt. Was sie zum Ausdruck bringt, 

394	Vgl. ebd. 24–40.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


267

wäre, zum Beispiel, die Unmöglichkeit, mit den etablierten musikali-
schen Mitteln Zerrissenheit auszudrücken. Man könnte sich vorstellen, 
dass eine solche Musik, die über Versatzstücke zerrissener Musik ver-
fügt, etwa komisch, albern oder grotesk, und zugleich irgendwie trau-
rig klingen würde. Aber auch dann kollabiert die Differenz von Mu-
sik und Metamusik, denn solche Metamusik wäre ja selbst wieder eine 
Musik, die etwas zum Ausdruck bringt, was nicht einfach Musik ist. 
Es wäre eine Musik, welche, indem sie die Unmöglichkeit des musika-
lischen Ausdrucks von Zerrissenheit ausdrückt, eine traurige Komik 
zum Ausdruck bringt. Sie wäre nicht eine Musik über musikalischen 
Ausdruck, sondern selbst ausdrucksvoll. Was sie von der Ausdrucks-
musik erster Stufe unterscheidet, ist lediglich der Ausdruckscharakter, 
der nun nicht mehr authentische Zerrissenheit, sondern ins Lächerli-
che gekippte Zerrissenheit wäre.

Diese Tendenz zum Kollaps der Unterscheidung von Musik und Me-
tamusik kann man sich auch an einem anderen Beispiel verdeutlichen: 
Man denke sich eine Metamusik, in der nicht einfach musiziert wird, 
sondern in der es um das Musizieren geht. Man könnte sich etwa eine 
Musik denken, in der verhunzte Interpretationen klassischer Werke vor-
kommen. Auch hier kann man sich grundsätzlich zwei Varianten den-
ken. Entweder das Verhunzen von klassischen Werken bildet nur ein 
Moment dieser Metamusik, die daraus etwas anderes macht. Steen-An-
dersens Piano Concerto kann so verstanden werden: Die verhunzte Hin-
leitung zur Solokadenz des Pianisten erfüllt hier eine musikalische Funk-
tion in einem Zusammenhang, der mehr ist als verhunzte Klassik. Sie 
bricht das Pathos der Solokadenz, das gegen diesen im Voraus gesetz-
ten Widerstand wieder aufgebaut wird. Dann ist diese Musik aber nicht 
bloß eine Musik über das Musizieren, sondern zugleich ein Vollzug mu-
sikalischen Ausdrucks.

Die andere Variante wäre eine Metamusik, die gar nichts anderes ist 
als eine verhunzte Interpretation. Die Selten gehörte Musik von Dieter 
Roth, Gerhard Rühm und Oswald Wiener geht in diese Richtung.395 Die 
Musik gibt sich dann aber nicht mehr als Metamusik zu verstehen, denn 
sie unterscheidet sich ja nicht von der Musik, die sie zu thematisieren 
vorgibt. Das Meta dieser Musik ist dann nicht mehr in der Musik selbst, 
sondern in den Selbstauslegungen und Kommentaren ihrer Produzen-
tinnen zu suchen: Sie werden etwa beteuern, dass diese Musik vorsätz­
lich verhunzt sei und deshalb nicht einfach als gescheiterte Interpretati-
on, sondern als Zur-Schau-Stellung des Scheiterns von Interpretation zu 
hören sei oder ähnliches.

Aus dieser Überlegung wird ersichtlich, weshalb Danuser den Begriff 
der Metamusik über die Musik erweitert. Denn die Anweisung, dass 

395	Vgl. Dieter Roth und die Musik, Poschiavo 2014

FORMEN DER REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


268

Musik als Kommentar auf Musik und nicht als Musik gehört werden 
soll, wird nicht mehr mit den Mitteln der Musik vollzogen: Sie geschieht 
jenseits der Musik im Kommentar der Künstlerinnen. Dann handelt es 
sich aber nicht mehr um Metamusik im engen Sinne, also: um Musik 
über Musik, sondern um eine konzeptuelle Höranweisung, die selbst als 
Kunst auftritt.

Der Begriff der Metamusik tendiert auf diese Weise zur Auflösung: 
Entweder er benennt etwas, was für alle musikalischen Gedanken gilt. 
Dann macht die Unterscheidung von Musik und Metamusik aber kei-
nen Sinn mehr. Oder er bezeichnet einen Umgang mit Musik, der die-
se nicht mehr als Musik versteht, sondern als etwas anderes. Dann be-
zeichnet der Begriff aber nicht mehr eine Art Musik. Diese Probleme des 
Metamusikbegriffs haben ihren Grund in den Verkürzungen des Refle-
xionsbegriffs, der ihm zugrunde liegt. Der Versuch, Reflexion als höher-
stufiges Denken zu denken, gerät unweigerlich in zwei Schwierigkeiten. 
Zum einen verkürzt er das normale Denken, wenn er es als unmittelba-
ren Bezug auf eine Sache auffasst, der erst in einem zweiten, höherstu-
figen Denken thematisch würde. Diese Unmittelbarkeit ist ein Schein. 
Denn sowohl das begriff‌liche wie das musikalische Denken können sich 
auf ihr anderes, ihre Sache oder Thematik, nur dadurch beziehen, dass 
sie sich auf sich selbst, auf die Mittel ihrer Sachbestimmung oder Thema-
tisierung, beziehen. Schon das Denken auf unterster Stufe steht in einem 
Verhältnis zu seinem Anderen nur dadurch, dass es sich zu sich selbst 
verhält. Man kann diesen Sachverhalt so ausdrücken, dass alles Denken 
selbstbewusst ist.396 Auch ein musikalischer Gedanke, dessen Sinn sich 
auf irgendetwas Nicht-Musikalisches beziehen lässt, kann diesen Bezug 
nur dadurch herstellen, dass er sich auf die musikalischen Mittel der Be-
zugnahme bezieht. Eine Musik, die musikalische Mittel des Ausdrucks 
oder der Sinnkonstitution gänzlich unreflektiert verwendet, wäre gar 
keine Artikulation eines musikalischen Gedankens: Es wäre gedanken-
lose Musik.

Zum anderen leidet die Idee einer Metareflexion daran, dass sich das 
Denken auf höherer Stufe nicht vom Denken auf niederer Stufe unter-
scheidet. Denn was sich von einer Stufe zur nächsten verändert, ist ja 
bloß der Inhalt der Gedanken, nicht aber die Form des Denkens. Das 
wird offensichtlich, wenn die Reflexion als ein Denken vorgestellt wird, 
welches das Denken zum Gegenstand macht. Erststufiges Denken kann 
als Bezugnahme eines Subjekts auf ein Objekt verstanden werden: Ein 
Subjekt bezieht sich auf ein Objekt. Das wäre der niederstufige Gedan-
ke. Höherstufiges Denken bestünde nach dem Modell der Metareflexion 

396	Das ist eine Einsicht Kants, die Sebastian Rödl jüngst wieder betont hat, vgl. 
Sebastian Rödl, Self-consciousness and objectivity: an introduction to abso­
lute idealism, Cambridge (Mass.) 2018.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


269

nun darin, das Subjekt des erststufigen Denkens zum Objekt zu ma-
chen. Damit wird das Ziel der Reflexion aber verfehlt. Denn das Ziel 
war ja, dass das denkende Subjekt sich selbst als Subjekt denkt. Ist die 
Reflexion aber nichts anderes als ein gegenständliches Denken höhe-
rer Stufe, dann kann in ihr das Subjekt nur als Objekt eines anderen 
Subjekts gedacht werden. Auf diese Weise entzieht sich das Subjekt der 
Metareflexion. Die Metareflexion ist deshalb gar keine Reflexion, in 
ihr richtet sich das Denken nicht auf sich selbst, sondern auf ein ande-
res. Wenn das Subjekt sich selbst überhaupt denken können soll, dann 
kann dies nicht nach dem Modell des Subjekt-Objekt-Verhältnisses ge-
schehen.397 Für die Musik gilt analog: Wenn musikalische Gedanken als 
Reflexionsvollzüge verstanden werden sollen, so kann das nicht nach 
dem Modell eines musikalischen Gedankens geschehen, der Musik als 
Objekt thematisiert.

Progressive Reflexion

Die Idee der Metareflexion gerät in Schwierigkeiten, weil sie den Voll-
zug von Reflexion nach dem Modell eines Subjekts denkt, das über ge-
gebene Objekte reflektiert. Eine Möglichkeit, die Probleme des Modells 
der subjektiven Reflexion zu überwinden, besteht darin, die Reflexion 
als ein intersubjektives Geschehen zu deuten. Reflexion wäre dann nicht 
der Titel eines monologischen Verfahrens denkender Subjekte, sondern 
eines dialogischen Geschehens, in welchem unterschiedliche Ansprü-
che, Perspektiven, Werte und Prinzipien miteinander konfrontiert und 
in einen Gesprächszusammenhang gebracht werden. Im Verlaufe die-
ses Reflexionsgeschehens würden die einseitigen Standpunkte ergänzt, 
zunächst unverbundene Überlegungen zueinander in Beziehung gesetzt, 
die Aussagen verschiedener Sprachrahmen und Begriffstraditionen in-
einander übersetzt, anfängliche Vereinfachungen differenziert und im-
mer neue Positionen und Ansätze integriert. Die Reflexion bezeichnete 
dann ein gemeinschaftliches Unterfangen, das keine methodisch geord-
nete Gedankenfolge produziert, sondern darauf zielt, die heterogenen 
Begriffsrahmen, Standpunkte und Prinzipien in einen Austausch treten 
und sich aneinander abarbeiten zu lassen. Dieses intersubjektive Reflexi-
onsgeschehen vollzieht sich im Zuge einer kontinuierlichen Geschichte, 
in der immer neue Ergänzungen, Differenzierungen und Interventionen 
hinzukommen, welche in den tradierten Bestand integriert werden oder 
den bisherigen Diskussionsstand umzudeuten vermögen. Durch diesen 
Prozess der Integration, Differenzierung und Anreicherung schreitet das 

397	Vgl. Dieter Henrich, Fichtes ursprüngliche Einsicht, Frankfurt am Main 
1967.

FORMEN DER REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


270

Reflexionsgeschehen fort, ohne dass dieses Fortschreiten auf irgendein 
absehbares Ende hinzielt. Das progressive Reflexionsgeschehen ist ein 
unendliches Gespräch.

Diese Idee einer Reflexion, die sich als unendliches Kommunikations-
geschehen fortsetzt, steht im Zentrum der frühromantischen Philoso-
phie.398 Die Tatsache, dass deren zentrale Texte von einem Autorenkol-
lektiv publiziert wurden, weist in diese Richtung: Die Symphilosophie, 
die den Frühromantikern vorschwebte, trägt bereits in ihrer Form der 
Einsicht Rechnung, dass die philosophische Selbstvergewisserung, die 
Reflexionsarbeit, nur als gemeinschaftliches Geschehen, nur im Zu-
sammenwirken entgegen gesetzter Standpunkte gelingen kann.399 Der 
Fragmentgedanke nimmt auf diese Weise den Sinn eines vorläufigen 
Beitrags zu einem unendlichen Gespräch an.400

Mit einer solchen Auffassung eines progressiven, intersubjektiven 
Reflexionsgeschehens stehen die Frühromantiker nicht alleine. Sie ver-
schreiben sich damit dem aufklärerischen Projekt einer Bildungs- oder 
Erziehungsgeschichte der Menschheit.401 Dieser Gedanke übt seine An-
ziehungskraft bis in die Gegenwart aus. Er wurde von zwei bedeutenden 
philosophischen Strömungen des 20. Jahrhunderts wieder aufgegriffen: 
von der Hermeneutik und dem Pragmatismus. Beide haben in den Früh-
romantikern ihre Vorgänger erblickt.402

Die spekulative Hermeneutik deutet in diesem Sinne die Sprach-
geschichte als die Selbstauslegung des Seins. Das Reflexionsgesche-
hen wird hier als ein unendliches Interpretationsgeschehen gedeutet, 
in welchem jede Gegenwart sich das geschichtlich Überlieferte durch 

398	Vgl. Christoph Haffter, Grenzen der Reflexion. Pragmatismus, Idealismus 
und Frühromantik als Formen unendlicher Philosophie, in: Symphilosophie 
/1, 2019, 75–104.

399	Für die Wiederaufnahme dieser Idee im 20. Jahrhundert vgl. Emmanu-
el Alloa, The Inorganic Community: Hypotheses on Literary Commu-
nism in Novalis, Benjamin, and Blanchot, in: boundary 2 39/3, 2012, 
75–95.

400	Das Vorbild dieser gemeinschaftlichen Wahrheitssuche sind die Dialoge 
Platons, vgl. Friedrich Schlegel, Gespräch über die Posie, in: Hans Eich-
ner (Hg.), Charakteristiken und Kritiken I: (1796–1801) (Kritische Fried-
rich-Schlegel-Ausgabe, 2), München 1967, 284–351; Beiser 2006 (wie Anm. 
352); Gunnar Hindrichs, Die spekulative Struktur der Hermeneutik, in: Der 
Raum der Einbildungskraft (Internationales Jahrbuch für Hermeneutik, 14), 
Tübingen 2005, 223–241.

401	Vgl. Beiser 2006 (wie Anm. 352), 88–105.
402	Für die pragmatistische Lesart, vgl. Fred Rush, Irony and idealism: reread­

ing Schlegel, Hegel and Kierkegaard, Oxford, United Kingdom 2016, 39–
96. Im Hintergrund steht Richard Rorty, Contingency, irony, and solidari­
ty, Cambridge ; New York 1989.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


271

aktualisierende Interpretationen wiederaneignet, indem es die jeweili-
gen, zeitgebundenen Verstehenshorizonte miteinander verschmilzt.403 
Die Totalität der Welt- und Selbstverhältnisse lässt sich nicht ver-
einheitlichen, sondern bildet eine irreduzible Vielheit von Sprachen 
und Verstehenshorizonten aus, die in der Auslegungsarbeit ineinan-
der übersetzt werden. Diese Geschichte ist als Selbstauslegung des 
Seins aber kein chaotisches Interpretationsgewirr, sondern ein Wahr-
heitsgeschehen.

Die Kunstgeschichte mit ihren interpretationsbedürftigen Werken, de-
ren Sinn in der Wirkungsgeschichte sich entfaltet, liefert so etwa bei 
Gadamer das Modell für dieses gesamtgeschichtliche Wahrheitsgesche-
hen.404 Aber der Kunst kommt darüber hinaus keine Sonderstellung in 
diesem Geschehen zu: Sie fügt sich in den kontinuierlichen Reflexions-
prozess der Selbstauslegung ein, dessen Artikuliertheit und Differenziert-
heit unendlich fortschreitet, ohne dass je eine Position erreicht wäre, wel-
che die eigene Endlichkeit überwunden hätte.

Diese Idee einer unendlich-endlichen Reflexion teilt die Hermeneu-
tik mit dem Pragmatismus. Er versteht das Reflexionsgeschehen nicht 
als Interpretation, sondern als Lernprozess.405 Anders als die Herme-
neutik steht hier also nicht das Sinnverstehen, sondern das Problem-
lösen im Vordergrund. Aber auch hier wird die Geschichte als ein 
intersubjektiver Reflexionsprozess verstanden, in dessen Verlauf sich 
durch die Erfahrung von Störungen und Anpassungsschwierigkeiten 
sowie die Überwindung von Lernblockaden und traditionellen Ver-
festigungen immer differenziertere und elastischere Problemlösungs-
kompetenzen herausbilden. Der Fortschritt der Reflexion wird auch 
hier nicht so verstanden, dass sich der Lernprozess einer endgültigen 
Lösung annähern würde, sondern er bringt eine Pluralität von Lö-
sungen hervor. Gerade dieser Pluralismus des Reflexionsgeschehens 
steigert dessen Fähigkeit, an neuen Störungen und Problemen nicht 
zu zerbrechen, sondern neue Adaptionsmöglichkeiten zu finden. Der 
Fortschritt der Reflexion besteht so im Fortschritt der Lern- und An-
passungsfähigkeit.

Auch für den Pragmatismus partizipiert die Kunst und ihre Erfah-
rung an diesem überindividuellen Reflexionsprozess: Ihr Beitrag liegt 
in der Bereitstellung neuer Mittel der Artikulation von Probleme, An-

403	Vgl. Gadamer 2010 (wie Anm. 45), 311.
404	Ebd., 460–494.
405	Die Rede von Lernprozessen geht auf den amerikanischen Pragmatismus zu-

rück, besonders George H. Mead und John Dewey. Im deutschsprachigen 
Raum wurde sie geprägt von Jürgen Habermas, Theorie des kommunika­
tiven Handelns, Frankfurt am Main 1981. Daran schließt heute an Rahel 
Jaeggi, Kritik von Lebensformen, Berlin 2014.

FORMEN DER REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


272

sprüchen und Leidenserfahrungen,406 in der Vergewisserung der Leben-
digkeit und Erfahrungsfähigkeit407, im experimentellen Durchspielen 
von sozialen Selbstverständnissen,408 in der temporären Distanznah-
me von sozialen Normen und Identitäten409 oder in der Vorbildfunk-
tion des intersubjektiven Aushandlungscharakters von Improvisation 
und Interpretation.410 Die Werke der Kunst fügen sich in das progres-
sive Reflexionsgeschehen der sozialen Lernprozesse ein, indem sie die 
Verhärtungen und Trennungen des Alltagsverstandes aufbrechen, ver-
flüssigen und auf diese Weise andersartige Problemlösungen, Neube-
stimmungen sozialer Identitäten und Neuaushandlungen sozialer Nor-
men anstoßen.

Ganz abgesehen von der ideologischen Tendenz der Hermeneutik 
und des Pragmatismus, das Bestehende zu legitimieren, indem sie es 
als Resultat einer progressiven Geschichte – sei es der Bildung, des 
Seins oder des Problemlösens – deuten, stellt sich mit Blick auf die 
Kunst die Frage, wie die Werke in diesem Rahmen selbst als Reflexi-
onsgebilde verstanden werden können. Denn wenn die Reflexion ein 
soziales Aushandlungsgeschehen ist, dann sind die Werke nur Anstöße 
oder Durchgangspunkte in einem geschichtlichen Reflexionskontinu-
um. Walter Benjamin hat – in seiner eigenwilligen Interpretation des 
frühromantischen Begriffs der Kunstkritik411 – dafür den Begriff des 
Reflexionsmediums geprägt.412 Die Kunst ist demzufolge ein Medium 
eines allgemeinen, progressiven Reflexionsprozesses. Die Werke wer-
den als Mittel der Reflexion gedeutet. Benjamin führt den Begriff des 
Mediums mit der Vorstellung einer Kontinuität eng: Die Reflexion ist 
ein unendliches In-Beziehung-Setzen, das vom Funktionszusammen-
hang des Werks über den Zusammenhang von Werken und der Küns-
te bis zum Zusammenhang aller Sitten, Künste, Wissenschaften einer 
Epoche fortgeführt wird. Die Trennung zwischen einer werkimmanen-
ten Reflexion und der Reflexionen und Aneignungen durch die Rezep-
tion in Kommentar, Kritik und Umarbeitung wird so aufgehoben. Als 

406	Vgl. Rorty 1989 (wie Anm. 402), 73–95.
407	John Dewey, Art as Experience, New York 1934, 18; George H. Mead, The 

Nature of Aesthetic Experience, in: International Journal of Ethics 36/4, 
1926, 382–393.

408	Vgl. Harry Lehmann, Avantgarde heute, in: Musik & Ästhetik 10/38, 2006, 
5–41.

409	Vgl. Juliane Rebentisch, Die Kunst der Freiheit: zur Dialektik demokrati­
scher Existenz, Berlin 2012, etwa 81ff.

410	Vgl. Bertram 2018 (wie Anm. 248).
411	Vgl. Walter Benjamin, Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Roman­

tik, hg. von Uwe Steiner (Werke und Nachlass, 3), Frankfurt 2008, 76ff.
412	Im Anschluss daran wurde auch die moderne Musik als Reflexionsmedium 

rekonstruiert, vgl. Janz 2015 (wie Anm. 391), 211–276.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


273

Medium gehen Kunstgebilde in den sozialen und historischen Refle-
xionsprozess ein. Dem entspricht sowohl die hermeneutische Einge-
meindung der Kunst ins geschichtliche Wahrheitsgeschehen wie die 
pragmatistische Betonung der Kontinuität von Kunst- und Alltags-
erfahrung.

Die Werke selbst sind dann aber keine Reflexionsgebilde, sondern 
eben Reflexionsmittel, sie vollziehen keine Reflexion auf sich selbst, son-
dern partizipieren an der verallgemeinerten Reflexion der sozialen Pra-
xis. Auch das Modell eines intersubjektiven Reflexionsgeschehens ver-
mag es letztlich nicht, die Werke selbst als Reflexionsgebilde zu denken. 
In einer Art Rückimport erscheinen dann wiederum Werkformen, wel-
che sich selbst als soziale Interaktionen inszenieren, als Bilder des pro-
gressiven Reflexionsgeschehens: Die Werke der Partizipationskunst, die 
musikalische Improvisation oder aktivistische Performances nehmen die 
Teilhabe am sozialen Reflexionsprozess ins Werk selbst hinein. In dieser 
prekären Stellung versucht die Kunst sich als Reflexionsgebilde zu er-
richten, obwohl diese Absonderung selbst dem sozialen Charakter des 
Reflexionsprozesses entgegenläuft.

Im erweiterten Feld der Gegenwartsmusik können die Video-Per-
formances von Jennifer Walshe als Antworten auf diese Problemlage 
gedeutet werden. Vordergründig führt etwa The Total Mountain413 – 
im Sinne der Post-Internet-Art – den konsumistischen Irrsinn des In-
ternetzeitalters vor. Das unbegrenzte In-Beziehung-Setzen der sozialen 
Lern- und Aushandlungsprozesse erscheint hier als die wahnwitzige 
Verlinkung des Internets, das alles mit allem irgendwie verbindet. Die 
soziale Deutungs- und Verständigungspraxis zeigt sich hier als hyper-
reflexive Regression. Walshe verliert sich aber nicht in diese Hetero-
genität, sondern konstruiert ihre Video-Performance als einen durch-
gebildeten Werkzusammenhang. In diesem Sinne lässt sich auch das 
Schlagwort einer »Neuen Disziplin«414 umdeuten, das Walshe in den 
Umlauf gebracht hat: Es handelt sich um das Programm, die interme-
diale Performance-Arbeiten der Tendenz zum Unstrukturierten, Ama-
teurhaften und (schlecht) Improvisierten zu entreißen, um ihre Materi-
albehandlung derselben konstruktiven Strenge zu unterwerfen, welche 
die kompositorische Arbeit traditionellerweise prägt. In diesem Sin-
ne sind die Performances von Jennifer Walshe nicht ereignishaft oder 
ephemer, sondern durchorganisierte, wenn auch nicht notierte Werke, 

413	Vgl. Monika Voithofer aufschlussreiche Interpretation dieses Werks 
im Kontext der musikalischen Konzeptkunst, vgl. Monika Voithofer, 
»DENKEN, HÖREN, DA CAPO«. Konzeptuelle Musik im 20. und 21. 
Jahrhundert: Eine Studie zu Genealogie, Materialität, Form und Semantik, 
(im Erscheinen).

414	Vgl. Jennifer Walshe, Die Neue Disziplin, in: MusikTexte /149, 2016, 
4–5.

FORMEN DER REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


274

vergleichbar etwa einer theatralen Inszenierung oder Tanzchoreogra-
phie.

Diese Konstruktionsarbeit nimmt in Anbetracht des Materials je-
doch den Charakter des Vergeblichen an. Denn der Verweisungs-
zusammenhang, den Memes oder Twitter-Hashtags ausbilden, ist 
zugleich absolut und nichtig: Sie sind nichts anderes als ein kommu-
nikatives In-Beziehung-Setzen, und zugleich gänzlich beziehungslos. 
Die künstlerische Konstruktion ringt damit, aus diesem Material von 
Scheinbeziehungen ein verbindliches Beziehungsnetz zu knüpfen. Der 
Sinnzusammenhang eines Werks ist selbst aber ein Gefüge von Schein-
beziehungen. Deshalb droht die Verknüpfungsarbeit der Kunst ständig 
mit dem regressiven Reflexionsgeschehen der sogenannt sozialen Me-
dien zusammenzufallen. Die Tatsache, dass Walshe diese Performances 
alleine realisiert und in ihnen sichtlich bis zur Erschöpfung geht, ist 
als Zeichen dieser tour de force zu lesen, zu welcher die Kunst in die-
ser paradoxen Lage wird.

Damit wird dieses Werk aber als Absage an den progressiven Re-
flexionsbegriff lesbar. Der Grund für diese Absage ist die geistige Er-
fahrung der historischen Gegenwart, welche in solchen Werken zum 
Ausdruck drängt: Sie widerspricht der Idee, dass die soziale Praxis 
des globalisierten Kapitalismus als Resultat und Vollzug eines pro-
gressiven Reflexionsgeschehens gedeutet werden könne, dem sich die 
Kunst als Medium einfügt. Die soziale Praxis zeigt sich gerade in 
den Werken der Gegenwartskunst vielmehr als ein System der Be-
ziehungslosigkeit, dass durch Gewalt und Angst zusammenhalten 
wird. Aus kunstphilosophischer Perspektive lässt sich, ganz abgese-
hen von diesen Einwänden, feststellen, dass ein solcher Reflexions-
begriff nicht dazu taugt, die Werke selbst als einen Reflexionsvollzug 
zu bestimmen. Die Hyperreflexivität, welche die Frühromantiker be-
geistert proklamierten, bildet in diesem Begriff ein Reflexionskonti-
nuum aus, in welchem die Kunstwerke nur mehr Durchgangsstellen 
oder Knotenpunkte bilden.

Absolute Reflexion

Eine andere Antwort auf die Probleme der Metareflexion bietet die Phi-
losophie Hegels. Die Kritik eines Reflexionsbegriffs, der die Reflexion als 
ein Metadenken deutet, ist eines der Kernanliegen in Hegels Wissenschaft 
der Logik. Die Metareflexion nennt Hegel: Äußere Reflexion.415 Exem
plarisch liegt diese im Verhältnis zwischen einem reflektierenden Subjekt 

415	Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wissenschaft der Logik II (Werke, 6), 
Frankfurt am Main 2014, 28–31.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


275

und einem ihm gegebenen Objekt vor, auf welches das Subjekt von au-
ßen reflektiert. Dieses Verhältnis beschreibt Hegel als äußeres, weil es zwi-
schen Entitäten besteht, die unabhängig von der Reflexion bestehen. Die 
Äußerlichkeit besteht also darin, dass die Reflexion, die ein Subjekt voll-
zieht, ihren Gegenstand weder verändert noch konstituiert: Der Gegen-
stand ist als eine gegebene Größe gedacht, auf die das Subjekt reflektiert. 
Aber auch das reflektierende Subjekt ist vom Gegenstand seiner Reflexi-
on unabhängig: Es tritt an das Objekt heran. Diese Äußerlichkeit ist der 
Grund dafür, dass sich diese Reflexion in die leere Tiefe der unendlichen 
Selbstanwendung verliert, welche wir oben anskizziert haben: Sie führt, 
nach Hegels Sprachgebrauch, in eine schlechte Unendlichkeit.416

Hegels eigener Reflexionsbegriff setzt grundsätzlich anders an. Er 
geht, wie Kant, von der Geltungsreflexion aus: Worin ist der Wahrheits-
anspruch von einzelnen Erkenntnisurteilen begründet? Diese Frage führt 
auf Prinzipien oder Grundsätze, die in allen Einzelurteilen notwendiger-
weise vorausgesetzt werden müssen, wenn diese Urteile Geltung bean-
spruchen sollen. Solche Grundsätze sind etwa das Kausalitätsprinzip, 
die Konstanz von Einzeldingen, der Satz vom Widerspruch, der Satz der 
Identität oder der Ich-Gedanke. Die Geltungsreflexion käme zu einem 
Abschluss, wenn sie zeigen kann, dass ein solcher Grundsatz das Fun-
dament aller Geltungsansprüche bildet, aus dem alle weiteren Grund-
sätze sich ableiten ließen. Ein solcher Grundsatz wäre der Anfang aller 
Begründung, der selbst keiner weiteren Begründung bedarf – ein abso-
luter Grundsatz.

Gegen ein solches Grundsatzprogramm hatte aber bereits Schlegel ein-
gewandt, dass nicht einzusehen ist, wie das endliche, menschliche Den-
ken zu einer solchen unbedingten Erkenntnis fähig sein soll: Jeder noch 
so allgemeine Satz, den wir zu denken vermögen, ist begründungsbedür-
tig und steht somit unter Bedingungen.417 Hegels Reflexionsbegriff führt 
diesen Gedanken weiter. Die Geltungsreflexion kann nicht von einem fi-
xierten, sicheren Grundsatz ausgehen oder auf einen solchen hinführen. 
Ihr Abschluss muss grundsätzlich anders konzipiert werden.

Hegels Schachzug besteht darin, die Reflexion als ein radikales Den-
ken in Verhältnissen, als ein Verhältnisdenken zu bestimmen. Verhältnis-
se sind die Relationen oder Bezüge, welche Sachen oder Begriffe zuei-
nander unterhalten. Dem Alltagsverstand gelten solche Verhältnisse als 

416	Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wissenschaft der Logik I (Werke, 5), Frank-
furt am Main 2014, 264–267.

417	So notiert er knapp: »Erkennen bezeichnet schon ein bedingtesWissen. Die 
Nichterkennbarkeit des Absoluten ist also eine identische Trivialit.«Fried-
rich Schlegel, Philosophische Lehrjahre: 1796–1806; nebst philosophischen 
Manuskripten aus den Jahren 1796–1828, in: Ernst Behler (Hg.), Studien 
des Klassischen Altertums (Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, 18), Mün-
chen 1963, Philosophische Notizen 1976, Nr. 64, 511. 

FORMEN DER REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


276

sekundär: Wenn man wissen will, was eine Sache ist, muss man die Sache 
selbst untersuchen und bestimmen, was sie an sich ist. Wie diese Sache 
mit anderem zusammenhängt, wie sie sich zu anderem verhält, wie sie 
für anderes ist oder zu sein scheint, ist eine Frage, die sich erst in einem 
zweiten Schritt stellt. Damit geht eine metaphysische Abwertung des Sta-
tus von Relationen im Allgemeinen einher. In welchen Verhältnissen eine 
Sache steht, ist, diesem Gedanken zufolge, einer Sache äußerlich. Hegels 
radikalisiertes Verhältnisdenken wendet sich gegen diese Einseitigkeit 
des Alltagsverstands: Ihm zufolge schließt eine jede Sache die Verhältnis-
se, in denen sie steht, mit ein. Was eine Sache an sich ist, ist dann durch 
das, was sie für anderes, also im Verhältnis zu anderem ist, vermittelt.

Dieser Gedanke lässt sich in Begriffen ausdrücken, welche für die 
Bedeutung der Reflexion in der Kunst zentral sind. Was eine Sache ist, 
kann das Wesen der Sache genannt werden. Wie die Sache für anderes 
ist, ist ihr Schein.418 Für gewöhnlich werden Wesen und Schein einander 
entgegengesetzt: Der Schein ist, was vom Wesen einer Sache ablenkt. Er 
ist für die Bestimmung einer Sache belanglos. Eine Täuschung besteht 
entsprechend darin, dass jemand das, was die Sache zu sein scheint, für 
das hält, was sie in Wahrheit selbst ist. In einer solchen Täuschung wird 
ein Bezug, den die Sache zu etwas anderem unterhält, als Bestimmung der 
Sache selbst verkannt. In diesem Sinne besteht die Wahrheitssuche in einer 
Kritik des Scheins: Sie fragt, ob die Sachen wirklich so sind, wie sie mir 
zu sein scheinen. Deshalb muss man, wenn man das Wesen einer Sache 
begreifen will, sie selbst und nicht ihren Bezug zu anderem untersuchen. 

Hegel teilt dieses Wahrheitsverständnis, zieht aber eine andere Kon-
sequenz: Das Problem des trügerischen Scheins liegt nicht darin, dass er 
die Sache über ihre Relation zu anderem begreift, sondern darin, dass er 
eine partielle Relation, welche die Sache zu etwas anderem unterhält, als 
die vollständige Bestimmung dieser Sache begreift. Dann wird das, was 
etwas zu sein scheint, für das gehalten, was es an sich ist. Der Alltags-
verstand tut in Hegels Augen genau das: Er strebt danach, wesentliche 
Merkmale und Eigenschaften von wohlunterschiedenen Einzeldingen zu 
bestimmen, indem er Begriffe definiert und an solchen isolierten Begriffs-
bestimmungen festhält. Mit einem Begriff, den wir oben eingeführt ha-
ben, kann man dies als Positivismus bezeichnen und Hegels Philosophie 
als eine Vorwegnahme der Kritik der positivistischen Fixierung des Den-
kens auf die Bestimmung gegebener Einzelheiten sehen.419

Im Verhältnisdenken der Reflexion sind dagegen die Scheingestalten 
einer Sache, ihre Verhältnisse zu dem, was sie nicht ist, dieser Sache selbst 

418	Für die folgende Interpretation, vgl. Gunnar Hindrichs, Der Schein ist dem 
Wesen wesentlich, in: Tobias Braune-Krickau et al. (Hg.), Vom Ende her ge­
dacht: Hegels Ästhetik zwischen Kunst und Religion, Freiburg 2014, 68–98.

419	Vgl. Kapitel IV.2.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


277

wesentlich. Diese Auffassung hat eine radikale Konsequenz: Ist das, was 
die Sache nicht ist, sondern nur zu sein scheint, der Sache selbst wesent-
lich, so ist die Sache zugleich das, was sie ist und das, was sie nicht ist. 
Die Sache wird also als in sich selbst widersprüchlich begriffen. Der Ver-
such, die Sache an sich selbst zu bestimmen, führt so in den Widerspruch 
dieser Sache mit sich selbst. Diese Selbstnegation drängt die Sachbestim-
mung, so Hegels Leitgedanke, über sich selbst hinaus in etwas anderes. 
Das reflexive Denken ist der Nachvollzug dieser Bewegung der Selbst-
negation, in der die Scheingestalten des Denkens – die isolierten Bestim-
mungen einer Sache – ineinander übergehen. Die reflexive Bestimmung 
einer Sache, in der begriffen würde, was sie ist, kann nur als die vollstän-
dige Bestimmung der Verhältnisse gelingen, in denen sie steht und die sie 
erst zu dem machen, was sie ist. Dieser Gesamtzusammenhang ist aber 
eine Totalität von sich negierenden Positionen, ein Zusammenhang von 
an sich scheinhaften Bestimmungen.

Eine solche Verhältnisbestimmung des Wesens einer Sache geschieht 
durch Reflexion. Daher sind Schein und Wesen einer Sache in der Re-
flexion keine Gegensätze mehr. Denn das Wesen einer Sache ist durch 
ihren Schein vermittelt. Ihr Wesen kann nur im Durchgang durch den 
Gesamtzusammenhang ihrer Scheingestalten begriffen werden. Die Re-
flexion bestimmt Hegel in diesem Sinne als das Scheinen des Wesens in 
ihm selbst.420 Sie ist die Bestimmung einer Sache im Durchgang durch 
eine Verhältnistotalität von Negationen, die es erlaubt, die Sache aus ih-
rer Stelle in diesem Gesamtzusammenhang zu begreifen.

Das gilt für die realen Sachverhalte der Erfahrungswelt, für die begriff-
lichen Mittel der Sachbestimmung wie für die Unterscheidung von Sub-
jekt und Objekt, welche die philosophische Geltungsreflexion befragt.421 
Jedes Phänomen, jede theoretische Aussage, aber auch jeder Begriff und 
jede theoretische Unterscheidung erweisen sich als scheinhaft und an sich 
selbst widersprüchlich, sofern sie isoliert betrachtet werden; erst als Mo-
ment eines Gesamtzusammenhangs von Negationsverhältnissen kann ihr 
Wesen wirklich begriffen werden.

Diese Konzeption hat tiefgreifende Konsequenzen für die Aussagen 
des Alltagsverstands. In ihrer isolierenden Festlegung von Bestimmun-
gen sind sie grundsätzlich scheinhaft, und insofern unwahr. Die Refle-
xion bringt diese festgelegten Begriffsbestimmungen in Bewegung, in-
dem sie sie als Momente eines Zusammenhangs von sich negierenden 
Scheingestalten deutet. Wahrheit im emphatischen Sinne kann nur die 

420	Hegel 2014 (wie Anm. 415), 23.
421	Bei Hegel wird der Zusammenhang der begriff‌lichen Mittel der Sachbestim-

mung in der Wissenschaft der Logik reflektiert, der Zusammenhang der rea-
len Sachbestimmungen ist Thema der Realphilosophie. Der Zusammenhang 
beider Zusammenhänge bildet die Enzyklopädie der Wissenschaften. 

FORMEN DER REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


278

Artikulation des Ganzen beanspruchen: Erst der Zusammenhang sich 
negierender Scheingestalten, der sich zu einem Ganzen integriert, wäre 
selbst nicht mehr scheinhaft, er hätte kein anderes mehr außer sich, das 
er nicht ist, und wäre so keiner weiteren Negation mehr fähig. In diesem 
Abschluss würde die Reflexion absolut. Der Titel für die vollausgeführte 
Reflexion ist bei Hegel der Begriff, der, sofern er mit der Realität ineins 
fällt, als Idee bezeichnet wird.

Wir lassen es dahingestellt, ob und wie sich eine solche Konzeption 
durchführen ließe.422 Für unsere Frage nach den Reflexionsgestalten der 
Kunst öffnet Hegels Begriff der absoluten Reflexion die Möglichkeit, 
das Kunstwerk selbst als einen solchen Zusammenhang sich negierender 
Scheingestalten zu deuten. Dazu passt die gewöhnliche Redeweise, wonach 
Kunstwerke mit Schein, Illusionen und Fiktionen arbeiten. Dieser Schein, 
den Kunstwerke herstellen, ist aber kein Trug. Denn in der Kunst wird der 
Schein ja nicht als das Wesen hingestellt, die Fiktion wird nicht als Reales, 
die Illusion nicht als die Wirklichkeit gezeigt. Vielmehr zeigen Kunstwerke 
Scheingestalten als Schein. Den besonderen Sinn, welchen die Komponen-
ten, Elemente, Gestalten und Materialien in einer künstlerischen Arbeit an-
nehmen, besitzen sie nur innerhalb des Sinnzusammenhangs des Werks. Al-
les, was in einem Werk erscheint, besitzt seine besondere Bestimmung erst 
durch die Verhältnisse, die es zu allen anderen Momenten des Werks un-
terhält.

Dieser Verhältniszusammenhang lässt sich auch mit dem aus der Mu-
siktheorie vertrauten Begriff des Funktionszusammenhangs deuten: Der 
Scheincharakter des Werks ist sein Funktionszusammenhang und alles, 
was in ihn eingeht, hat seinen Sinn erst durch die Funktion, die es für 
anderes erfüllt. Die Teile eines Kunstwerks haben ihr Sein in ihrem Sein-
für-anderes; sie erhalten ihre Bestimmtheit erst durch die funktionalen 
Relationen, in denen sie stehen. Solches Sein-für-Anderes bezeichnet der 
Begriff des Scheins.

Der Sinn eines Kunstwerks ist dieser Auffassung zufolge ein Scheinzu-
sammenhang, der seine Scheinhaftigkeit nicht überspielt. In diesem Sinne 
bestimmt Hegel die Schönheit der Kunstwerke als das sinnliche Scheinen 
der Idee.423 Die Idee ist die Realität des Begriffs, der die Totalität sich ne-
gierender Bestimmungen umfasst. Die Idee scheint demnach überall in 
der Wirklichkeit, insofern diese begreifbar oder dem Begriff gemäß ist. 
Das sinnliche Scheinen der Idee in der Kunst meint aber etwas Spezifi-
scheres: Hier scheint der gesamte Scheinzusammenhang des Begriffs in 
einem sinnlichen Einzelding. Folgt man Hegels Kritik des isolierenden 
Denkens, so sind alle Einzeldinge Scheingestalten: Denn solange man 

422	Für den Versuch einer systematischen Rekonstruktion: Christian Georg 
Martin, Ontologie der Selbstbestimmung, Tübingen 2012. 

423	Hegel 2016 (wie Anm. 118), 151.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


279

sie als Einzeldinge versteht, nimmt man sie ja als etwas Selbständiges, 
wo sie doch in Wahrheit nur als unselbständige Momente eines Verhält-
niszusammenhangs das sind, was sie sind. Kunstwerke sind dahingegen 
Scheingestalten besonderer Art: Sie geben sich selbst als Scheinkomplexe 
zu erkennen, deren Momente erst durch die Verhältnisse, die sie im Werk 
eingehen, zu dem werden, was sie sind. Sie sind daher in gewisser Wei-
se weniger scheinhaft als die gewöhnlichen Einzeldinge des Alltagsver-
stands. Gemäß Heinrich Hothos Vorlesungsnachschrift formuliert He-
gel diesen Gedanken so:

Was nun den Umstand betrifft, daß die Kunst Schein hervorbringe, 
und ihn zur Weise ihrer Existenz habe, so ist dieß richtig, und setzt 
man den Schein als ein Nichtseinsollendes so ist ihre Existenz freilich 
Täuschung. […] der Schein aber ist kein Unwesentliches, sondern we-
sentliches Moment des Wesens selbst. das Wahre ist im Geiste für sich, 
scheint in sich, ist da für Andere. […] dieser Schein, der der Kunst an-
gehört kann, sagten wir, als eine Täuschung angesehn werden; und 
zwar im Vergleich mit der äußerlichen Welt, wie sie uns in ihrer Ma-
terialität umgiebt, und, auch im Vergleich mit unserer inneren sinnli-
chen Welt. […] den Schein der Kunst können wir gegen diese Wirklich-
keit als Täuschung bestimmen, aber könnten vielmehr mit mehr Recht 
behaupten, was wir sonst als Wirklichkeit gelten lassen, daß diß eine 
stärkere Täuschung ein unwahrerer Schein als der der Kunst sei. denn 
die Region der äußerlichen dinge und der innern Empfindung nennen 
wir wohl im empirischen Leben, im Leben unserer Erscheinung selbst, 
ein Wirkliches und müssen es gelten lassen, aber diese ganze Sphäre ist 
statt die Welt der Wahrheit zu sein, vielmehr die Welt der Täuschung. 
[…] die Kunst wird bei ihrem Scheine wohl der Form des Gedankens 
nachstehen, doch hat sie vor der Weise der äusserlichen Existenz we-
sentlich den Vorzug, als wir in der Kunst wie im Gedanken die Wahr-
heit suchen. die Kunst in ihrem Scheinen deutet durch sich selbst auf 
ein Höheres, auf den Gedanken hin.424

Wir können diesen Gedanken in die Begriff‌lichkeiten übersetzen, die 
wir in der Auseinandersetzung mit Kant gewonnen haben. Die Werke 
der Kunst deuten über sich hinaus auf ein Höheres hin, weil in ihnen 
die Scheinhaftigkeit der festgelegten Bestimmung des Alltagsverstands 
selbst aufscheint. Das geschieht, weil in ihnen die identifizierende Be-
stimmung ihrer Momente mithilfe festgelegter Begriffsschemata schei-
tert: Der Alltagsverstand wird durchkreuzt. Der Schein der Kunst 
vollzieht eine Kritik des Scheins des urteilenden Denkens. Der Schein-
zusammenhang, den die Kunstwerke bilden, lässt sich nur durch Refle-
xion, also durch ein Denken in Negationsverhältnissen nachvollziehen. 

424	Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Hegel: Philosophie der Kunst. Sommerse-
mester 1823. Nachschrift Hotho, in: Niklas Hebing (Hg.), Vorlesungen über 
die Philosophie der Kunst, Hamburg 2015, 220–221.

FORMEN DER REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


280

Dadurch steht alles, was im Werk erscheint, in Spannungsverhältnis-
sen. Diese Verhältnisse schließen sich im Kunstwerk, so Hegels Leitge-
danke, zu einem Integral von Scheingestalten zusammen, ganz so wie 
sich die Begriffsbestimmungen des Verstandes in der absoluten Refle-
xion als ein Gesamtzusammenhang von sich negierenden Scheinbestim-
mungen darstellen.

Auf diese Weise überträgt Hegel den Gedanken einer absoluten Refle-
xion auf die Kunst: Die Werke sind, als sinnliche Einzelgestalten, zugleich 
Vollzüge absoluter Reflexion. Die Kunst bleibt hinter der Philosophie zwar 
zurück, weil sie diesen Reflexionsprozess des Geistes doch als sinnliches 
Einzelding präsentiert – während die philosophische Reflexion einsieht, 
dass das Geistige gerade jene Form der sinnlichen Vereinzelung überstei-
gen muss. Dafür haben die Kunstwerke gegen die philosophischen Gedan-
ken den Vorrang, dass sie als sinnliche Erfahrungsdinge eine innerweltliche 
Existenz besitzen, während der philosophische Gedanke immer im Ver-
dacht steht, ein bloßes Hirngespinst, eine unwirkliche Möglichkeit darzu-
stellen.

Die Übertragung der philosophischen Geltungsreflexion auf den 
Funktionszusammenhang von Werken mag wie ein philosophischer Ge-
waltakt erscheinen, durch den der Kunst auferlegt wird, dasselbe zu tun, 
was die Philosophie schon versucht. Gegen diesen pauschalen Vorwurf 
muss die zentrale Bedeutung des Scheinbegriffs in Hegels eigenwilliger 
Konzeption der philosophischen Arbeit berücksichtigt werden. Philoso-
phie vollzieht sich demgemäß nicht als Sicherung von wahren Aussagen, 
die dann der Kunst als fremder Maßstab aufoktroyiert würden. Vielmehr 
ist die Philosophie selbst nichts anderes als der Prozess einer Selbstkritik 
der Scheingestalten des Denkens. Dieser Prozess läuft auf keine bestimm-
ten Urteile hinaus, die den sicheren Bestand philosophischer Aussagen 
bilden würden, sondern er bezieht auch noch die Kritik der Urteilsform 
selbst mit ein. Denn die Urteilsform selbst ist, für Hegel, aufgrund ih-
rer Vereinzelung und Isolation von Aussagegegenständen der Wahrheit 
unangemessen. Alles Feste und Fixierte, das als Regel der Kunst vorge-
schrieben werden könnte, wird in der philosophischen Reflexion selbst 
als Schein erkannt.

Diese radikale Dynamisierung des Denkens steht der selbstkritischen 
Schwebe der künstlerischen Gebilde daher viel näher als man zunächst 
glauben könnte. Adorno stellte in diesem Sinne gar die Vermutung an, 
dass die Übertragung in die umgekehrte Richtung verlief:

Philosophie und Kunst konvergieren in deren Wahrheitsgehalt: die fort-
schreitend sich entfaltende Wahrheit des Kunstwerks ist keine ande-
re als die des philosophischen Begriffs. Der Idealismus hat seinen eige-
nen Wahrheitsbegriff historisch, in Schelling, von der Kunst mit Grund 

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


281

abgezogen. Die in sich bewegte und geschlossene Totalität der idealisti-
schen Systeme ist aus den Kunstwerken herausgelesen.425

So sieht Adorno etwa Hegels Konzept einer absoluten Reflexion in der 
motivisch-thematischen Arbeit des mittleren Beethovens vorgezeich-
net. Wie in Hegels Begriffsarbeit würden in der thematischen Arbeit, 
z.B. im 1. Satz des Streichquartetts op. 59,2, die Gegensätze in einem 
Prozess der Vermittlung als Momente einer Einheit dargestellt.426 Die-
se Einheit kann gelingen, weil die Themen selbst »qualitätslos«, aus 
einem Minimum musikalischer Bestimmtheit (Quinten, Dreiklänge) 
herausentwickelt werden. Die gesamte kompositorische Arbeit voll-
zieht die Konstruktion eines Scheinzusammenhangs, in welchem sich 
negierende Gestalten zu einem affirmativen Ganzen zusammenschie-
ßen.427

Ob Hegel einer solchen Interpretation zugestimmt hätte, lässt sich 
schwer sagen, denn die allgemeine Bestimmung des Kunstschönen nimmt 
in seinen konkreten Ausführungen sehr unterschiedliche Gestalten an. 
Hegels Kunstphilosophie verkompliziert sich wesentlich durch die The-
se, dass der gelingende Kunstschein der Idee nur in einer Form der Kunst 
– in der klassischen Kunst – ganz realisiert ist, während die von Hegel 
als symbolische und romantische Kunst bezeichneten Formen die Idee 
als etwas sinnlich Undarstellbares vorstellig machen.428 Paradigma der 
klassischen Kunst ist die griechische Plastik, als symbolisch gilt Hegel 
exemplarisch die altägyptische Kunst und das Romantische steht für die 
gesamte nach-antike Kunst Europas. Aber selbst der klassischen Kunst 
gelingt nach Hegel das sinnliche Erscheinenlassen der Idee wiederum nur 
deshalb, weil in ihr eine unangemessene Auffassung der Idee vorherrscht; 
bringt man dagegen die angemessene Auffassung der Idee in Anschlag, so 
gelingt auch die klassische Kunst nicht. Die romantische oder moderne 
Kunstform hat Hegel umgekehrt als eine Kunst verstanden, die sich be-
wusst an der Unmöglichkeit ihres Gelingens abarbeitet. In ihr wird auch 
die Möglichkeit eines in sich abgeschlossenen Scheinzusammenhangs 

425	Adorno 2012 (wie Anm. 53), 197.
426	Adorno 2015 (wie Anm. 114), 31–54.
427	Adorno findet aber bei Beethoven darüber hinaus immer auch Momen-

te, die gegen diesen Vermittlungsprozess aufbegehren, weshalb er des-
sen Musik als wahrer denn das idealistische System einschätzt, vgl. ebd. 
37.

428	Brigitte Hilmer hat die unterschiedlichen Modelle in den unterschiedlichen 
Versionen der Kunstvorlesungen Hegels vor dem Hintergrund der Schluss-
formen der Begriffslogik untersucht. Sie unterstreicht die Diskrepanz zwi-
schen dem Handlungsmodell des Kunstideals und dem Modell der Selbst-
bezüglichkeit der griechischen Götterstatue. Vgl. Brigitte Hilmer, Scheinen 
des Begriffs, Hamburg 1997.

FORMEN DER REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


282

zum Problem.429 Hegel exponiert daher in gewissem Sinne einen Begriff 
der Kunst, dem keine Kunst je gänzlich gerecht werden konnte.430 Des-
halb ist die Deutung seiner Kunstphilosophie äußerst vertrackt.

Für unsere Frage nach den Konzeptionen künstlerischer Reflexion 
ist all dieser Schwierigkeiten zum Trotz das für Hegel paradigmatische 
Modell des klassischen Kunstwerks ausschlaggebend: In ihm wird das 
Kunstwerk als eine Vergegenständlichung der absoluten Reflexion ge-
deutet. In den Kunstformen, welche Hegel mit dem Archaischen, Erhabe-
nen, Symbolischen auf der einen und dem Romantischen oder Modernen 
auf der anderen Seite verbindet, nimmt die Reflexion andere Formen an. 
Die absolute Reflexion manifestiert sich in der klassischen Kunst als die 
Konstruktion eines in sich geschlossenen Zusammenhangs sich vernei-
nender Scheingestalten. Dadurch erscheint das Kunstwerk zugleich als 
dynamischer Prozess – die Arbeit der Negation – und als ein statisches 
System – die integrale Funktionalität. Die Reflexion, welche das Werk 
vollzieht, funktioniert nach dem Modell der abschließenden Geltungs-
reflexion. Als Prozess der Erarbeitung eines integralen Funktionszusam-
menhangs gewinnt das Werk den Schein des Selbstständigen, des in sich 
selbst Begründeten: Es hängt von keinen Bedingungen außer ihm ab, 
sondern vollzieht den Prozess einer abschlusshaften Selbstbegründung.

Dieses Modell der Reflexion lebt in der Kunsttheorie weit über die 
Zeit Hegels fort. Sie wirkt nicht nur im Organismus-Modell der Mu-
siktheorie431 fort, sondern kann bis in die Idee der seriellen Integration, 
etwa in radikalen Werken wie Boulez’ Structure I, oder in die algorith-
mischen Kompositionen der Gegenwart, etwa in Enno Poppes Speicher 

429	Vgl. Hilmer 1997, 245–258. Dazu auch Robert B. Pippin, Adorno, Aesthe
tic Negativity, and the Problem of Idealism, in: Philosophy by Other Means: 
The Arts in Philosophy and Philosophy in the Arts, Chicago, IL 2021, 143–
160; Robert B. Pippin, After the Beautiful: Hegel and the Philosophy of Pic­
torial Modernism, Chicago, IL 2015.

430	Adornos Interpretation zufolge lassen sich aber beide Reflexionsformen der 
Kunst – die klassische Integration und die romantische Dissoziation – in 
den Werken Beethovens nachvollziehen. Will man an Hegels Überlegungen 
weiterarbeiten, so sollte man sich von einer allzu direkten Engführung der 
Kunstformen mit geistesgeschichtlichen Epochen lösen. Gerade für die Mu-
sikgeschichte hat die Antike ja keineswegs jene Vorbildfunktion wie etwa 
für die Architektur, Tragödie oder Plastik. Die Versuche einer Wiederauf-
nahme antiker Musiktheorie im 17. Jahrhundert, die man in Italien unter-
nahm, führten vielmehr zu bis heute verstörenden Explorationen mikroto-
naler Harmonien, die keineswegs den Charakter des Klassischen annahmen, 
vgl. Martin Kirnbauer, Vieltönige Musik: Spielarten chromatischer und en­
harmonischer Musik in Rom in der ersten Häfte des 17. Jahrhunderts, Ba-
sel 2013.

431	Vgl. die Diskussion im Kapitel VI.2.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


283

oder Thema mit 840 Variationen weiter verfolgt werden. Ihr Kern bildet 
die Idee des Werks als einer methodisch konstruierten Totalität, in der 
sich alle Differenzen, Gegensätze und Widersprüche letztlich als durch-
einander vermittelt und in einer Einheit aufgehoben darstellen. So er-
scheint das Werk als ein sinnliches Einzelding, das in sich reflektiert ist 
und durch diese Reflexion-in-Sich als etwas Selbständiges erscheint.

Zweite Reflexion 

An diesem Schein der Selbständigkeit setzt die materialistische Kritik so-
wohl der Hegelschen Philosophie wie der entsprechenden Konzeption 
künstlerischer Reflexion an. Denn genauso wie der faktische Denkvoll-
zug von sinnlich-körperlichen Vernunftträgern den gesamtgesellschaft-
lichen Prozess der Reproduktion voraussetzt und an ihm partizipiert 
– gerade dann, wenn er sich als ein in sich selbst begründeter Gedanken-
vollzug darstellt –, genauso kann sich die künstlerische Arbeit nicht ab-
schließend selbst begründen, sondern bezieht ihre Geltung und Recht-
fertigung aus den Tendenzen eines Materials, das durch gesellschaftliche 
Vorarbeit geprägt ist. Die absolute Reflexion, die zur Kunst wird, kann 
in diesem Sinne als die Verselbständigung der künstlerischen Form ver-
standen werden: In ihr schließt sich die Form zu einem Reflexionszu-
sammenhang, der sich selbst zu tragen scheint. Sie ist der gänzlich ver-
selbständigte Schein.

Was ein solcher Schein verbirgt, ist nicht seine Scheinhaftigkeit – er 
gibt sich ja als Kunst zu verstehen –, sondern die Bezogenheit auf jene ge-
schichtliche Wirklichkeit, die er transformierend negiert. Erst aus diesem 
negativen Bezug aber, so die Gegenthese zu Hegel, erwächst dem Werk 
seine Geltung. Denn die ästhetische Geltung – die Schönheit des Werks 
– ist ja von der Selbstkritik der habitualisierten Schemata der Identifika-
tion nicht ablösbar: Nur indem das Werk diese gesellschaftlich eingeüb-
ten Schemata verstört und unter Spannung setzt, kann es ästhetisch über-
zeugen. Diese Vorprägungen, an denen die Kunstwerke sich abarbeiten, 
bringen die Kunstwerke nicht selbst hervor, sondern sie bilden die ma-
terielle Voraussetzung der künstlerischen Arbeit. Deshalb kann sich die 
künstlerische Form nicht selbst tragen, sondern überzeugt nur als Trans-
formation eines Materials, das sie nicht selbst schafft.

Die zur absoluten Reflexion verselbständigte Form bezieht in Wahr-
heit ihre Geltung nicht aus sich selbst, sondern aus ihrem Verhältnis zum 
Material, das sie verarbeitet. In diesem Sinne hat Adorno die selbstkri-
tische Reflexion als eine zweite Reflexion bezeichnet. Die zweite Re-
flexion setzt die erste Reflexion, die künstlerische Konstruktion eines 
Scheinzusammenhangs voraus. Dieser Formzusammenhang wird noch-
mals auf seine Geltungsbedingungen hin befragt und erweist sich als 

FORMEN DER REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


284

unselbständig: Er hat seine Geltung nur in der negativen Relation auf 
das Material, das er in sich aufnimmt. Die Kunstwerke vollziehen selbst 
eine solche Reflexion, indem sie einerseits einen Funktionszusammen-
hang konstruieren, aber andererseits zugleich das Material, das in die-
sen Zusammenhang eingeht, als dessen Voraussetzung geltend machen. 

Adornos Reflexion der Reflexion unterscheidet sich darin von den bis-
her diskutierten Vorschlägen. Sie ist nicht nach dem Modell der Meta-
reflexion zu verstehen: Sie bezeichnet keinen höheren Standpunkt, von 
dem aus das Tun der ersten Reflexion thematisiert würde. Auch meint 
Adornos zweite Reflexion nicht die pragmatistische bzw. hermeneutische 
Einfügung der Kunst in einen sozialen oder historischen Reflexionspro-
gress. Genauso wenig ist sie eine weitere Integrationsfigur, welche die 
Voraussetzungen noch der – scheinbar voraussetzungslosen – absoluten 
Reflexion einholt und begründet. Vielmehr besteht die zweite Reflexi­
on, welche Kunstwerke vollziehen, darin, dass der Formzusammenhang 
durch das Material, das in ihn eingeht, unterbrochen wird.

In den materiellen Voraussetzungen der Kunstwerke stecken Potenzi-
ale und Tendenzen, denen keine einzelne Form gänzlich gerecht werden 
kann. Die Idee einer gewaltlosen Integration kann sich daher nicht in 
einem geschlossenen Formzusammenhang verwirklichen. Sie kann nur 
dadurch gelingen, dass die Werke den Scheinzusammenhang, den sie er-
richten, zugleich auch brechen. In diesen Brüchen reflektiert das Werk 
auf jene Unselbständigkeit, die der Scheinzusammenhang, den es errich-
tet, zu überwinden vorgibt. Wo sich Werke auf diese Weise selbst unter-
brechen, wird der Widerstand des Materials gegen seine Integrationen 
in den Sinnzusammenhang des Werks erfahrbar: Die Form beherrscht 
das Material dann nicht einfach, sondern macht dessen Widerstand ma-
nifest. In diesem Sinne drängen die Werke nach Adornos Worten »[…] 
über Form als Totalität hinaus, ins Fragmentarische«.432 Diese zweite 
Reflexion des Reflexionszusammenhangs der Form hat Adorno in der 
Ästhetischen Theorie auch den Durchbruch des Geistes in den Kunst-
werken genannt:

Daß der Geist der Kunstwerke nicht einfach ihrem immanenten Zusam-
menhang, der Komplexion ihrer sinnlichen Momente, gleichzusetzen sei, 
bestätigt sich daran, daß sie keineswegs jene in sich bruchlose Einheit, 
jene Art von Gestalt bilden, zu welcher die ästhetische Reflexion sie zu-
rechtstilisierte. Sie sind, ihrem eigenen Gefüge nach, nicht Organismen; 
die obersten Erzeugnisse gegen ihren organischen Aspekt als den illu-
sionären und affirmativen refraktär. In ihren sämtlichen Gattungen ist 
Kunst von intellektiven Momenten durchsetzt. Genügen mag, daß große 
musikalische Formen ohne diese, ohne Vor- und Nachhören, Erwartung 
und Erinnerung, ohne Synthesis des Getrennten nicht sich konstituieren 

432	Adorno 2012 (wie Anm. 53), 221.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


285

würden. Während derlei Funktionen in gewissem Maß der sinnlichen 
Unmittelbarkeit zuzurechnen sind, also gegenwärtige Teilkomplexe die 
Gestaltqualitäten des Vergangenen und Kommenden mit sich führen, 
erreichen doch die Kunstwerke Schwellenwerte, wo jene Unmittelbar-
keit endet, wo sie ‚gedacht‘ werden müssen, nicht in einer ihnen äußer-
lichen Reflexion, sondern aus sich heraus: zu ihrer eigenen sinnlichen 
Komplexion gehört die intellektive Vermittlung und bedingt ihre Wahr-
nehmung. Gibt es etwas wie eine übergreifende Charakteristik großer 
Spätwerke, so wäre sie beim Durchbruch des Geistes durch die Gestalt 
aufzusuchen. Der ist keine Aberration der Kunst sondern ihr tödliches 
Korrektiv. Ihre obersten Produkte sind zum Fragmentarischen verurteilt 
als zum Geständnis, daß auch sie nicht haben, was die Immanenz ihrer 
Gestalt zu haben prätendiert.433

Der Geist oder das Intellektive, das den Scheinzusammenhang des Werks 
durchbricht, ist die zweite Reflexion. Geistig ist diese Unterbrechung im 
Kontrast zum Zusammenhang der sinnlichen Scheingestalten, welche 
die Kunsterfahrung nachvollzieht. Auch dieser Zusammenhang ist als 
solcher bereits geistig: Er besteht ja nur in der erinnernden und vorgrei-
fenden Reflexion, in welcher der sinnliche Nachvollzug des Zusammen-
hangs besteht. In der Unterbrechung dieses Scheinzusammenhangs ist 
dieser Nachvollzug jedoch auf etwas verwiesen, das zwar in ihm wirk-
sam ist, ihn aber zugleich übersteigt. Dieser Überschuss ist das gesell-
schaftliche erarbeitete Material mit seinen Tendenzen, denen das Werk 
niemals gänzlich gerecht werden kann.

Geistig sind diese Tendenzen, weil sie nicht als sinnlich Vorhandenes 
registriert werden können: Sie können nur als Negation gedacht werden, 
als das, was dem Formzusammenhang widersteht und seine Selbständig-
keit negiert. Durch diese Unterbrechung wird die Totalität nicht verab-
schiedet, sondern gerettet: Sie wird vor ihrer falschen Verselbständigung 
bewahrt, die das Kunstwerk in ein Stück affirmativer Kultur verwandeln 
würde. Diese Unterbrechung des Scheins durch den Geist ist somit auf die 
Negativität der bestehenden Verhältnisse bezogen: Die Durchbrechung des 
Reflexionszusammenhangs ist die Reflexion auf die materielle Bedingtheit 
des Werks in einer durch Verwertungszwänge und Antagonismen, Herr-
schafts- und Ausbeutungsverhältnisse geprägten Wirklichkeit. Die Rettung 
des Scheins durch seine Unterbrechung ist keine Absage an die Idee einer 
Überwindung dieser Verhältnisse in einer versöhnten Totalität, sondern 
stellt die Weise dar, in der die Kunst integer diese Forderung aufrechter-
halten kann. Nur indem sie ihre Scheinkonstruktion unterbricht, macht sie 
den Schein als Vorschein einer Totalität kenntlich, die noch nicht existiert.

Diesen Gedanken, den Adorno zunächst mit Blick auf die sogenann-
ten Spätwerke entwickelt, gilt, so der Kerngedanke dieser Arbeit, für die 

433	Ebd. 138–139.

FORMEN DER REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


286

moderne Kunst bis heute.434 Moderne Kunstwerke, die ihrem Begriff ge-
recht werden, sind von dieser immanenten Andersheit,435 von dieser Brü-
chigkeit und Selbstkritik geprägt, in denen sich ihre zweite Reflexion 
vollzieht. Für sie steht der Begriff des Fragments. Das Fragment benennt 
Sinnkonstruktion und deren Unterbrechung in einem und bezeichnet 
damit genau jene Doppelbewegung der zweiten Reflexion: Das Nicht-
sein der Totalität im Fragment ist der Vorschein ihres Seins. Dass diese 
Struktur für die Werke der Gegenwartskunst überhaupt entscheidend ist, 
macht Adorno an anderer Stelle deutlich:

Das Ideologische, Affirmative am Begriff des gelungenen Kunstwerks 
hat sein Korrektiv daran, daß es keine vollkommenen Werke gibt. Exis-
tierten sie, so wäre tatsächlich die Versöhnung inmitten des Unversöhn-
ten möglich, dessen Stand die Kunst angehört. In ihnen höbe Kunst 
ihren eigenen Begriff auf; die Wendung zum Brüchigen und Fragmenta-
rischen ist in Wahrheit Versuch zur Rettung der Kunst durch Demonta-
ge des Anspruchs, sie wären, was sie nicht sein können und was sie doch 
wollen müssen; beide Momente hat das Fragment.436

Adornos Idee einer zweiten Reflexion führt Hegels Reflexionsgedanken 
mit dem frühromantischen Fragmentbegriff zusammen. Sie erlaubt es 
musikalische Werke selbst als Reflexionsgebilde zu begreifen. Zweite 
Reflexion macht die materielle Bedingtheit des Werks durch die Selbst-
unterbrechung der reflexiven Scheinkonstruktion geltend.437 Diese Be-
dingtheit ist kein bloßer Mangel, nicht nur Begrenzung: Denn die Poten-
ziale und Tendenzen, die im Material auf ihre Verwirklichung drängen, 
sind ja zugleich der Grund dafür, dass die Werke, welche diesen Drang 
des Materials zur Geltung bringen, als Vorschein einer noch-nicht-sei-
enden Totalität erscheinen. Indem sich die Werke unterbrechen, machen 

434	Vgl. Theodor W. Adorno, Spätstil Beethovens, in: Musikalische Schriften IV 
(Gesammelte Schriften, 17), Frankfurt am Main 2015, 13–17; Julian Caskel, 
Adorno, Schubert, Beethoven: Zur Theoriebildung musikalischer Selbstre-
flexion im 19. Jahrhundert, in: Archiv für Musikwissenschaft 76/2, 2019, 
98–120; Matthias Schmidt, »Spätwerk«. Anmerkungen zu Phänomen und 
Begriff – unter besonderer Berücksichtigung von Igor Strawinsky und Ernst 
Krenek, in: Claudia Maurer Zenck (Hg.), Igor Strawinskys und Ernst Kre­
neks Spätwerke, Schliengen 2014, 39–54.

435	So die These bei Wacyl Azzouz, Die Andersheit des Kunstwerks. Zu Theodor 
W. Adornos Kunstwerkbegriff in der Ästhetischen Theorie, Tübingen 2022.

436	Adorno 2012 (wie Anm. 53), 283.
437	Ähnliche Überlegungen verbindet Claus-Steffen Mahnkopf mit der Idee ei-

ner musikalischen Dekonstruktion oder zweiten, reflexiven Moderne, vgl. 
konzise in Claus-Steffen Mahnkopf, Second Modernity. An attempted as-
sessment, in: Claus-Steffen Mahnkopf et al. (Hg.), Facets of the second mo­
dernity (New music and aesthetics in the 21st century, 6), Hofheim 2008, 
9–16., aber auch Mahnkopf 2006 (wie Anm. 122), 101–109.

DAS WERK ALS FRAGMENT

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


287

sie ein Drängen erfahrbar, das im Wirklichen auf die Verwirklichung von 
Selbstbestimmung zielt.

Die frühromantische Idee von Werken, die Fragmente aus der Zu-
kunft wären, wirkt so in der zweiten Reflexion fort: Sie bezeichnet die 
Vollzugsweise dieses Vorscheins in der Kunst. Die Selbstnegation, die 
Adorno ins Kunstwerk einträgt, sollte man daher nicht einseitig als Kla-
ge und Selbstkasteiung verstehen: Sie benennt jenes Moment des Drän-
genden im Kunstwerk, das davon zeugt, dass die Welt, die Menschen 
und ihre Geschichte noch nicht fertig sind. Im nächsten und letzten Teil 
dieser Arbeit sollen diese Bestimmungen des Kunstwerks, die wir bisher 
aus der Flughöhe spekulativen Denkens in den Blick nahmen, wieder auf 
die Produkte der jüngeren Kunstmusik bezogen werden. Dieser Bezug 
kann nicht als schematische Übertragung gelingen: Die zweite Reflexi-
on, welche im Spannungsverhältnis von Material und Form am Werk ist, 
nimmt so viele unterschiedliche Gestalten an, wie es gelungene Werke 
gibt – und oft haben sie nichts gemein. Die Artikulation zweiter Reflexi-
on müsste sich in jedes einzelne Werk vertiefen. Eine solche detaillierte 
Auslegung einzelner Werke würde die philosophische Fragestellung die-
ser Arbeit übersteigen: Sie fragt nach den Grundproblemen der Gegen-
wartsmusik. Um sich dennoch den Fragekomplexen der künstlerischen 
Produktion zu nähern, ohne sich in die Vielheit der einzelnen Werke zu 
verlieren, steht im Folgenden der Versuch, drei Modelle des musikali-
schen Scheins herauszuarbeiten, an denen sich viele Werke der jüngeren 
Musikgeschichte abarbeiten: Es handelt sich um den Schein der Natur, 
des Lebendigen und des Begriffs.

FORMEN DER REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


288

VI Modelle

Die bisherigen Überlegungen zielten darauf, einen Begriff des Kunst-
werks zu entwickeln, der die Herausforderungen der zeitgenössischen 
Musik und die Kritiken des jüngeren Kunstdiskurses in sich aufnimmt. 
Der Schlüssel zu einem solchen Begriff liegt im Gedanken, dass Kunst-
werke selbst als Reflexionsgebilde verstanden werden können. Die be-
sondere Form der Reflexion, welche die Werke vollziehen, ist untrenn-
bar mit der Idee einer Selbstunterbrechung des Scheins verbunden. Dafür 
steht der Begriff des Fragments: Er bezeichnet jene Doppelbewegung von 
Totalitätskonstruktion und Selbstunterbrechung, in der sich die künst-
lerische Reflexion realisiert. Im Folgenden soll diese allgemeine Bestim-
mung dadurch konkretisiert werden, dass besondere Varianten musika-
lischer Scheinbildung in den Blick genommen werden. Denn der Begriff 
des Scheins ist in der Musik nicht selbstverständlich: Ihr fiktionaler, 
scheinbildender Charakter wird gerne übersehen. In den Werken der Ge-
genwartsmusik wird diese Scheinbildung unter den Begriffen des Natür-
lichen, des Lebendigen und des Begriff‌lichen verständlich. Sie erlauben 
es, schlaglichtartig, gegenwärtige Möglichkeiten jener selbstkritischen 
Reflexion zu beleuchten, die als Grundzug der Kunst bestimmt wurde. 
Im Vordergrund stehen dabei nicht einzelne Werke, sondern komposi-
torische Techniken und künstlerische Strategien, die in ein Verhältnis 
zu den Begriffen der Natur, des Lebens und des Begriffs gesetzt werden. 
Diese explorativen Untersuchungen werden mit Adornos Ausdruck des 
Modells gefasst, weil es hier nicht um eine vollständige, systematische 
Bestimmung eines Begriffs, aber auch nicht um die differenzierte Artiku-
lation einer einzelnen Sache gehen soll, sondern um etwas dazwischen 
Liegendes: In der Auseinandersetzung mit den Begriffen der Natur, des 
Lebens und des Begriffs und ihrem Bezug zur Musik sollen Formen er-
kennbar werden, in denen sich die selbstkritische Reflexion der musika-
lischen Kunst vollzieht. Diese Auseinandersetzungen kommen nicht zu 
einer abschliessenden Bestimmung, sondern zeichnen dialektische Be-
wegungen nach, in welche diese Begriffe in ihrem Verhältnis zur Mu-
sik geraten.

1. Natur

Die Veränderungen des musikalischen Materials lassen sich nicht um-
standslos auf gesamtgesellschaftliche Transformationen zurückführen. 
Sie sind mehr als bloße Reflexe des nicht-musikalischen Weltgeschehens. 

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


289

Zugleich reichen die materiellen Verhältnisse, in denen eine Musik ent-
steht, bis ins Innerste ihrer Faktur. Diese eigentümliche Lage bezeichnet 
keinen Widerspruch, aber sie macht die Deutung der Musik zu einem 
Drahtseilakt: Das Gelingen eines Werks kann nicht alleine dadurch er-
klärt werden, dass es außermusikalische Tendenzen irgendwie in sich 
aufnimmt, um an gesellschaftliche Probleme und Diskussionen anzu-
schließen. Doch zugleich verhält sich ein Werk, das ästhetisch gelingt, 
auch niemals gleichgültig gegen die Verhältnisse, in denen es erklingt, 
gegen die Bedingungen, denen es entspringt. Musikgeschichte und Ge-
schichte überhaupt sind im Begriff des Materials verschränkt: Im mu-
sikalischen Material ist nicht nur Musikgeschichte eingelagert, sondern 
alle möglichen gesellschaftlichen Verhältnisse wirken in ihm fort, ohne 
dass die Richtung, in welche eine gelungene Form dieses Materials fort-
entwickelt, durch diese Verhältnisse restlos vorbestimmt wäre.

Diese Verschränkung von Musikgeschichte und Geschichte überhaupt 
zeigt sich modellhaft im Begriff der Natur, sobald er für die Musik in 
Anschlag gebracht wird. Anders als in der Literatur und im Theater 
kennt die Musikgeschichte keinen Naturalismus als Epochenstil. Der 
Grund liegt wohl darin, dass es eine natürliche Darstellung der Wirk-
lichkeit oder die Darstellung der natürlichen Wirklichkeit mit musikali-
schen Mitteln, wenn überhaupt, dann nur auf eine sehr indirekte, viel-
fach vermittelte Weise geben kann. Eine Übertragung der literarischen 
oder malerischen Kategorie auf die nicht-gegenständliche Kunst der Mu-
sik ist daher kaum möglich. Dennoch ist die schillernde Kategorie der 
Natur und des Naturhaften auch für das Verständnis der Musik immer 
wieder zentral geworden. Das gilt besonders für die Kunstmusik der letz-
ten Jahrzehnte.438 Die gesamtgesellschaftliche Krise des Naturverhältnis-
ses, die sich im Problem der Klimakatastrophe konzentriert, geht mu-
sikgeschichtlich einher mit einer Hinwendung zum naturhaften Klang. 
Die Paradigmen dieser Faszination fürs Natürliche in der Musik sind die 
Arbeit mit field recordings, bzw. gewisse Formen der musique concrète, 
der Spektralismus und die algorithmische Komposition. Sie bilden Va-
rianten eines gegenwärtigen musikalischen Naturalismus. Während ei-
nige Vertreterinnen dieser Tendenzen explizit den Anschluss an die ge-
samtgesellschaftlichen Debatten über das Naturverhältnis suchen, halten 
sich andere in ihrer Selbstauslegung ganz an musikalische Fragestellun-
gen. Für die materialistische Deutung sind diese Selbstauslegungen je-
doch zweitrangig. Denn der Naturalismus dieser musikalischen Tenden-
zen betrifft die Arbeit am musikalischen Material: Es sind die Klänge, 

438	Vgl. Jörn Peter Hiekel (Hg.), Ins Offene?: Neue Musik und Natur, Mainz 
2014; Jörn Peter Hiekel, Natur, in: Jörn Peter Hiekel (Hg.), Lexikon Neue 
Musik, Stuttgart 2016, 430–434; Helga de La Motte-Haber, Musik und Na­
tur: Naturanschauung und musikalische Poetik, Laaber 2000.

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


290

die so bearbeitet werden, dass sie als naturhafte Prozesse, als natürliche 
Abbilder oder Darstellungen der Natur erscheinen.

So unterschiedlich die Ansätze auch sein mögen, sie vollziehen in ih-
rem Begehren nach dem Naturhaften alle eine Absetzbewegung, die sich 
aus der Krise motiviert, in welche die Kategorien musikalischer Sinn-
bildung in der nachtonalen Musik geraten sind. Musikalischer Sinn, so 
die Stoßrichtung dieser Tendenzen, kann nicht mehr in einer geteilten 
musikalischen Sprache artikuliert werden, sondern muss sich aus der 
Angleichung der Musik an die sprachferne Natur ergeben. Diese mu-
sikalische Tendenz geht mit der gesamtgesellschaftlichen Tendenz for-
maler Rationalisierung einher. Sie kann als eine fortschreitende Natu-
ralisierung verstanden werden, insofern sie alles Übernatürliche in den 
Bereich des Subjektiven oder Kontingenten abschiebt, der keiner ratio-
nalen Bestimmung fähig ist: Interessen, Werte, Zielsetzungen, Sinnfra-
gen und Idealvorstellungen werden als subjektive Gegebenheiten, als 
faktische, aber unverbindliche psychologische Tatsachen hingenommen. 
Was sich hingegen in diesem naturalistischen Sinne rationalisieren lässt, 
sind die Erklärung der natürlichen Bedingungen und die technisch-or-
ganisatorischen Mittel zur Umsetzung jener rational nicht einholbaren 
Zwecksetzungen und faktischen Interessen. Dadurch wird auch der ge-
schichtlich-gesellschaftlichen Welt des Handelns der Geist ausgetrieben: 
Je weiter ihre Rationalisierung fortschreitet, desto mehr erscheint auch 
sie als ein geistloser – d.h. rechtfertigungsunbedürftiger – Zusammen-
hang von Sachzwängen. Die musikalische Tendenz zur Naturalisierung 
ist kein bloßer ideologischer Reflex der gesellschaftlichen Tendenz, denn 
sie kann aus der Entwicklung des musikalischen Materials verstanden 
werden. Aber diese Entwicklung bleibt bei aller Selbständigkeit auf die 
sozialen Tendenzen bezogen: Denn nur indem die Musik sich an den 
herrschenden Formen der Rationalität abarbeitet, kann sie zu ihnen in 
ein Spannungsverhältnis treten. Die Hinwendung der Musik zum Na-
turhaften ist deshalb keine Wiederholung, sondern eine Verstörung der 
naturalisierenden Rationalität.

Adorno hat diese Tendenz als eine Entqualifizierung des ästhetischen 
Materials begriffen: Das musikalische Material verliere im Verlaufe des 
20. Jahrhunderts seine sprachähnlichen, bedeutungshaften Qualitäten 
und gleiche sich immer mehr einem Naturstoff an, mit dem die Kom-
ponistinnen schalten.439 Man kann dabei an die Dissonanzqualität der 
kleinen Sekunde, des Tritonus oder der großen Septime denken, welche 
im tonalen Rahmen so eingesetzt werden konnte, dass die Musik den 
Ausdruck von Leiden annahm. In der nachtonalen Musik tendieren die-
se Intervallqualitäten zur Nivellierung: Es sind Intervalle, die zwar einen 
konstruktiven Sinn annehmen können, aber nicht mehr als besonders 

439	Adorno 2012 (wie Anm. 53), 223.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


291

spannungsgeladene Ausnahmeintervalle hervortreten. Die Entqualifizie-
rung des Materials führt so in eine Naturalisierung: Die Klanggestalten 
verlieren ihre historisch sedimentierte Bedeutung und tendieren dazu, 
als geschichtsloser Naturstoff aufgefasst zu werden. Das scheint aber die 
Konzeption des musikalischen Materialfortschritts als Ganze zu bedro-
hen: Denn wenn das künstlerische Material dazu tendiert, als geschichts-
loser Naturstoff vernommen zu werden, dann tendiert das Material zur 
Tendenzlosigkeit.440

Der Schluss auf ein Ende des Materialfortschritts wäre aber voreilig. 
Denn zum einen bezeichnet die Tendenz zur Tendenzlosigkeit nur eine 
unter vielen Entwicklungslinien des musikalischen Materials. Zum an-
deren muss diese Tendenz zur Naturalisierung des Klangs selbst als eine 
historische Materialtendenz verstanden werden. Sie bringt musikalische 
Formen hervor, die sich als enthistorisierte Gestalten zu verstehen ge-
ben. Diese Gestalten werden aber dadurch nicht selbst zu Natur, sondern 
stellen musikalische Bilder des Naturhaften dar. In solchen Bildern der 
Natur kommen Wünsche, Phantasmen, Leidenserfahrungen und Hoff-
nungen zum Ausdruck, welche den Bereich des Natürlichen sprengen: 
Deshalb besitzt auch das naturalisierte Material Tendenzen und Poten-
ziale. Das zeigt sich nicht zuletzt darin, dass die Mittel, welche solchen 
musikalischen Naturschein erzeugen, selbst dem historischen Wandel 
unterworfen sind. Sie werden damit, entgegen ihrer Absicht, ebenso sehr 
zum Ausdruck ihrer historischen Gegenwart wie jene veralteten Bilder 
der Zukunft, die uns in Fouriers Phalanstère begegnen. Der musikalische 
Naturalismus der Gegenwartsmusik ist keine Auflösung der Kunst ins 
zeitlos Naturhafte, sondern kann selbst als eine historische Materialten-
denz entziffert werden, die über das Natürliche hinausdrängt.

Der musikalische Naturalismus ist, anders gesagt, so zeitbedingt wie 
der Begriff der Natur selbst. Mit dieser Historisierung des Naturbegriffs 
ist nicht gemeint, dass die Naturgesetze der Physik, die Elemente der 
Chemie oder die Krankheitserreger der Medizin sich mit der Geschichte 
der Wissenschaft veränderten.441 Gemeint ist vielmehr, dass die Grund-
auffassung dessen, was Natur gegen sein Anderes – Kultur, Gesellschaft, 
Geschichte, Geist – auszeichnet, ebenso geschichtlich ist, wie die Auf-
fassung von Geschichte selbst. Natur ist gerade als derjenige Bereich, 
der keiner Geschichte unterworfen ist, das gedankliche Resultat einer 

440	Vgl. Azzouz 2022 (wie Anm. 435), 95ff.
441	Diese These ist der Strohmann der Relativismuspolemik zwischen Wissen-

schaftshistorikern und Szientisten. Bruno Latour hat diese Debatte mit sei-
nem Hang zur Provokation und Überspitzung angefacht. Sachlich stellt sich 
aber kaum jemand auf diesen Standpunkt, vgl. Bruno Latour, On the Partial 
Existence of Existing and Non-existing Objects, in: Lorraine Daston (Hg.), 
Biographies of scientific objects, 2000, 247–269.

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


292

Trennung des Geschichtlichen vom Ungeschichtlichen.442 Diese Tren-
nung ist keine unmittelbare Gegebenheit, sondern das Produkt gedank-
licher Arbeit. Deshalb muss der Naturbegriff immer als Gegenstück ei-
ner Selbstauslegung der geschichtlichen Gegenwart gedacht werden. Die 
folgenden Überlegungen versuchen vor diesem Hintergrund die Formen 
des musikalischen Naturalismus auf die Naturbegriffe zu beziehen, die 
in ihnen wirksam sind.

Drei Bilder des Intentionslosen

Der Begriff der Natur schillert in der Anwendung auf Musik nicht we-
niger, als er es ohnehin schon tut. Nicht umsonst gilt er als Inbegriff 
von Ideologie.443 Dieser Überlegung zufolge ist ein Gedanke ideologisch, 
wenn er Sachverhalte, die von menschlichem Handeln abhängen – also 
auf begründungsbedürftigen Urteilen beruhen –, als natürliche Gegeben-
heiten erachtet – also als notwendige und unveränderbare Tatsachen, 
die es zu akzeptieren gilt. Ideologie besteht demzufolge darin, das von 
Menschen Gemachten zu naturalisieren. Fügt man dieser Überlegung 
hinzu, dass alles, was gedacht werden kann, insofern es gedacht wird, 
vom menschlichen Tun des Denkens mitabhängt, dann fallen Natur und 
Ideologie in eins: Alles, was als Natur gedacht wird, ist in Wahrheit nicht 
Natur, sondern, als gedachte Natur, durch menschliche Denktätigkeit 
mitkonstituiert. Natur ist dann immer das Resultat einer ideologischen 
Naturalisierung.

Was immer man von dieser Überlegung hält, sie erlaubt, den Kern des 
modernen Naturbegriffs herauszuschälen, den die noch so ungleichen 
Verwendungen dieses Begriffs teilen. Natur steht im Gegensatz zu allem 
von Menschen Gemachten, Intendierten oder Erdachten: Natur ist das 
Intentionslose. In Anlehnung an den griechischen Gegensatz von phy­
sis und thesis, hat sich der philosophische Kunstausdruck des Gesetz­
ten als Gegenbegriff zum natürlich Gegebenen durchgesetzt. Das Setzen 
umfasst das menschliche Machen, Intendieren und Erdenken: Natur ist 
das Nicht-Gesetzte, also das, was nicht gemacht, erdacht oder intendiert 
wurde. Der Naturbegriff ist daher im Innersten von einer Negationsbe-
wegung erfasst: Sie ist die Negation menschlicher Anstalten.

Soll die Natur zum Gegenstand eines Gedankens werden, so führt 
diese Negativität des Natürlichen unweigerlich in eine dialektische 

442	Vgl. Philippe Descola, Par-delà nature et culture, Paris 2015. Descola argu-
mentiert freilich mit Blick auf animistische und totemistische Weltbilder für 
eine Überwindung des Naturbegriffs mit all seinen Trennungen. Wie sich 
eine solche Entscheidung begründen lassen soll, bleibt dunkel.

443	Vgl. Lorraine Daston, Against Nature (Untimely Meditations), Cambridge 
(Mass.) 2019.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


293

Situation: Denn ein Gedanke, oder zumindest das Erfassen eines Gedan-
kens, ist ja ein menschliches Erzeugnis oder Tun. Natur zu denken, be-
deutet, durch eine menschliche Tätigkeit etwas zur Geltung zu bringen, 
was nicht durch menschliche Tätigkeit hervorgebracht wird. Es bedeutet 
ein Nichterdachtes zu denken, ein Nicht-Gesetztes zu setzen. Der Ideo-
logieverdacht setzt hier an und entlarvt den Anspruch als Täuschung: 
Gerade das Nicht-Gesetzte sei eine Setzung, gerade der Gedanke eines 
Nichterdachten ist erdacht. Was als Natur gedacht wird, ist das Erzeug-
nis einer Denktätigkeit, die sich selbst vergessen machen will. Etwas als 
Natur zu begreifen, hieße dann immer die Setzungen des Denkens als 
etwas Gegebenes auszugeben. Das Gegebene ist aber in Wahrheit etwas, 
das sich das Denken selbst voraussetzt. Natur erscheint so als der Inbe-
griff des – insgeheim, illegitim – Vorausgesetzten.

Offenkundig gerät der ideologiekritische Gedanke jedoch selbst in 
Bedrängnis. Denn soll irgendein Gedanke mehr sein als ein Hirnge-
spinst, dann muss er auf etwas gehen, das nicht selbst ein bloßer Ge-
danke ist. An der Fähigkeit, in den menschlichen Setzungen etwas zur 
Geltung zu bringen, das selbst nicht eine bloße Setzung ist, hängt die In-
haltlichkeit, die Wahrheitsfähigkeit des Denkens. Der erkenntnistheore-
tische Begriff, der auf diese Fähigkeit zielt, ist der Begriff der Erfahrung. 
Dass das Denken der Erfahrung gerecht wird, dass es von Erfahrung 
gesättigt ist und sich von Erfahrungen leiten lässt, heisst nichts ande-
res, als dass es nicht ein Spiel von Setzungen und Voraussetzungen be-
treibt, kein Machwerk von Thesen und Hypothesen bildet, sondern auf 
die Artikulation eines Sachverhalts zielt, der auch dann besteht, wenn 
er nicht gedacht wird.

Die Kritik an der Naturalisierung muss daher eingeschränkt werden: 
Eine ideologische Naturalisierung findet nur dann statt, wenn etwas, das 
den Zusammenhang der Gegenstände empirischer Erfahrung übersteigt, 
auf Naturbegriffe reduziert wird. Das gilt aber für alle Zusammenhänge, 
die von subjektiver Selbstbestimmung geprägt sind: Die Freiheit des Sub-
jekts, und alle Bestimmung, die an dieser Freiheit hängen, ist kein Gegen-
stand empirischer Erfahrung. Zu diesem Bereich der Selbstbestimmung 
gehört auch die Kunst. Der künstlerische Naturalismus, die Angleichung 
der Kunstprodukte an natürliche Gegebenheiten, muss aus dieser pro-
blematischen Stellung begriffen werden: Er ist, als Kunst, die selbstbe-
stimmte Hervorbringung eines Scheins des Nicht-Hervorgebrachtseins, 
es ist die intentionale Produktion von Intentionslosem.

Für die Frage nach dem gegenwärtigen musikalischen Naturalismus 
scheinen besonders drei Varianten des Naturbegriffs entscheidend: Die 
wissenschaftliche, die vorwissenschaftliche und die ästhetische Natur. In 
Anlehnung Winfried Sellars Rede von den Bildern des Menschen kann 
man zunächst schematisch einen Unterschied ziehen zwischen einem wis-
senschaftlichen und einem manifesten oder vorwissenschaftliche Bild der 

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


294

Natur.444 In beiden Fällen bezeichnet »Natur« keinen Ausschnitt der 
Wirklichkeit, sondern eine Auffassung ihrer Totalität. Der Begriff be-
nennt eine bestimmte Perspektive, unter der die Gesamtheit des Wirkli-
chen betrachtet werden kann. Auch das menschliche Tun und seine Er-
zeugnisse können in diesem Sinne als Natur betrachtet und beschrieben 
werden.

Das wissenschaftliche Bild zeichnet sich durch seinen Modellcharak-
ter aus. Die Naturwissenschaften postulieren theoretische Entitäten, um 
methodisch beobachtete Phänomene aus wirkursächlichen Gesetzmäs-
sigkeiten zu erklären. Die postulierten Entitäten, welche in die Modelle 
kausaler Naturzusammenhänge eingehen, sind keine sinnlichen Gege-
benheiten, sondern Abstraktionsprodukte: Man denke etwa an die theo-
retischen Entitäten eines Massepunkts, einer Schallwelle oder einer Gra-
vitationskraft. Das heisst nicht, dass diese Entitäten frei erfunden oder 
die Modelle inadäquat wären. Aber die postulierten Entitäten und Mo-
delle, über welche die Naturwissenschaften streiten, sind Erklärungsmit-
tel der sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit, die selbst nicht in der sinnli-
chen Erfahrung begegnen.

Die Natur, wie sie der sinnlichen Erfahrung jedes Menschen erscheint, 
kann dagegen als das manifeste oder vorwissenschaftliche Bild der Natur 
bezeichnet werden. Es ist die empirisch-sinnlich wahrnehmbare Wirk-
lichkeit in ihrer ganzen unüberschaubaren Gestaltenvielheit; die Lebens-
umgebung oder Umwelt des Menschen, wie sie sich seinen Sinnen dar-
stellt. Diese Umwelt wird als Natur gedacht, insofern von der Bedeutung, 
dem Sinn, den Zwecken oder Intentionen abgesehen wird, die wir für 
gewöhnlich mit ihren Gegenständen verbinden. Das sinnliche Erschei-
nende als Natur zu denken, heisst, es nicht zu deuten, sondern bloß zu 
beschreiben, wie es erscheint. Nun gibt es eine ganze Reihe von Wis-
senschaften, die nicht mit postulierten Entitäten, sondern mit der Er-
scheinungswirklichkeit beschäftigen, die uns sinnlich gegeben ist. Solche 
Wissenschaften des manifesten Bildes beschreiben, vergleichen, differen-
zieren und ordnen die Vielheit der sinnlich erfahrbaren Erscheinungen, 
Gegenständen und Vorkommnisse, beobachten Regelmäßigkeiten und 
Ausnahmen. Man denke an die empirische Arbeit in der früheren Bo-
tanik und Zoologie bis zur Verhaltensforschung, der ordinary langua-
ge philosophy oder gewisser Nachfolgegestalten der Phänomenologie. 
Im Gegensatz zu dieser manifesten Umwelt des Menschen zielt die im 

444	Vgl. Wilfrid S. Sellars, Philosophy and the Scientific Image of Man, in: Ro
bert Colodny (Hg.), Science, Perception, and Reality, 1962, 35–78. Die Un-
terscheidung ist kontrovers, für unsere Absichten aber nützlich. Für eine 
ähnliche Unterscheidung mit Bezug auf die Klangkunst, vgl. Will Schrim
shaw, Immanence and immersion: on the acoustic condition in contempo­
rary art, New York 2017, 135ff. Ausführlicher dazu weiter unten.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


295

engeren Sinne wissenschaftliche Naturforschung mit ihrer Modellbil-
dung auf eine systematische Vereinheitlichung kausaler Erklärungen, wie 
sie im Verbund von Physik, Biochemie, Neuro- und Kognitionswissen-
schaften angestrebt wird. Erfahrung spielt auch hier eine zentrale Rolle, 
denn was erklärt werden soll, sind ja experimentell reproduzierbare Be-
obachtungen. Aber die Entitäten, welche in diese Erklärungen eingehen, 
sind selbst nicht der Erfahrungswelt entnommen: Sie sind modellhafte 
Mittel der Erklärung.445

In beiden Bildern steht Natur für die Gesamtheit der empirischen 
Wirklichkeit und nicht bloß für einen bestimmten Ausschnitt: Ein Werk-
zeug, ein menschlicher Körper, ein Gebäude oder ein Kunstwerk sind ge-
nauso natürliche Gegebenheiten wie ein Baum, eine Wolke oder ein Ko-
met. Alles, was überhaupt sinnlicher Erfahrung zugänglich ist, kann in 
diesem Sinne als ein Stück Natur betrachtet werden. Als Naturbilder sind 
sie jedoch beide auf den Bereich des Empirischen, der Erfahrungsgegen-
stände begrenzt: Begriffe wie Freiheit, Seele und Gott, Zweckbestimmun-
gen, Bedeutungen und Wertfragen sind als der Bereich menschlicher Set-
zungen aus diesen Bildern ausgeschlossen. Was diese Begriffe benennen, 
ist nicht Teil der natürlichen Welt; und weil die Natur hier als Totalität 
verstanden wird, bezeichnen sie Dinge, die es – innerhalb dieses Bildes – 
gar nicht gibt. Soll das, was man mit diesen Begriffen bezeichnet, in die-
sen Bildern Wirklichkeit besitzen, muss es sich auf ein Zusammenwirken 
jener Entitäten zurückführen lassen, die im Naturbild vorkommen. Die 
Kategorien des Geistigen – Bedeutung, Sinn, Werte oder Zwecke – müs-
sen sich, anders gesagt, ins Vokabular der Naturwissenschaften überset-
zen lassen, wenn sie Geltung beanspruchen wollen. Darin besteht das 
wissenschaftliche Programm der Naturalisierung, das den gegenwärti-
gen Wissenschaftsbetrieb dominiert.446

Bezeichnet der vorwissenschaftliche Naturbegriff den Inbegriff aller 
möglichen Gegenstände der sinnlichen Erfahrung, also die unüberschau-
bare Totalität von Erscheinungen, so bezeichnet der wissenschaftliche 
Naturbegriff die Totalität von modellhaften Erklärungen solcher Erfah-
rungsgegenstände. Von diesen Begriffen der Natur lässt sich ein dritter, 

445	Die Unterscheidung zwischen wissenschaftlichem und manifestem Natur-
begriff hat eine gewisse Ähnlichkeit mit der klassischen Unterscheidung 
von natura naturans und natura naturata. Die moderne natura naturans ist 
aber sowohl vom Schöpfungsgedankens wie von der Idee eines irgendwie 
in der Natur wirksamen Strebens abgelöst. Es ist daher problematisch diese 
Unterscheidung unmittelbar auf das Naturdenken des 20. Jahrhunderts zu 
übertragen. Vgl. Klaus Hedwig, Natura naturans/naturata, in: Joachim Rit-
ter und Karlfried Gründer (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie 
Sechster Bd., Basel 1984, 504. 

446	Vgl. De Caro und Macarthur 2008 (wie Anm. 18); Spiegel 2020 (wie Anm. 
18).

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


296

ästhetischer Begriff unterscheiden. Der ästhetische Naturbegriff hat sei-
nen Grund in einer besonderen Qualität gewisser Erfahrungen. Er be-
zeichnet jenen Bereich der sinnlichen Wirklichkeit, der eine besonde-
re Form ästhetischer Erfahrung erlaubt. Der ästhetische Naturbegriff 
ist deshalb kein Totalitätsbegriff, sondern ein partieller Begriff der Na-
tur: Natur bezeichnet nicht eine Perspektive auf die gesamte Wirklich-
keit, sondern einen Ausschnitt der Wirklichkeit. Der Begriff der Natur 
ist in dieser Verwendung aber keine theoretische Größe mehr, die einen 
Weltausschnitt sachlich bestimmt, sondern er bezeichnet eine besondere 
Weise, in der uns ein Weltausschnitt erscheint. Die ästhetische Natur er-
scheint uns als das Andere der menschlichen Machenschaften und Inte-
ressen, als Negation der Immanenz gesellschaftlicher Regeln und Zwän-
ge, als Transzendenz der sozialen Wirklichkeit. Natur steht hier für die 
Erfahrung des noch nicht von menschlicher Arbeit Entstellten, das Er-
lebnis eines Jenseits oder Diesseits von Sozialität, die Begegnung mit dem 
Nicht-Artifiziellen. Es ist der »romantische« Naturbegriff, der heute in 
der Werbung für Tourismus und Freizeitangebote ebenso vorherrscht, 
wie in den Diskursen der deep ecology. Ideologisch wird dieser Natur-
begriff, sobald er für eine sachliche Bestimmung genommen wird: Ein 
Naherholungsgebiet mag Naturerfahrungen ermöglichen, aber es ist, 
sachlich betrachtet, ein Erzeugnis menschlicher Arbeit. Als ästhetischer 
Begriff hingegen benennt Natur nicht das Wesen einer Sache, sondern de-
ren Schein. Dieser Schein des Natürlichen besteht darin, dass die Natur 
gleichgültig erscheint gegenüber der Welt des menschlichen Handelns: 
Ihr sind die Wünsche und Ambitionen, die Bedürfnisse und Gedanken 
der Menschen egal. Die Erfahrung solcher natürlichen Indifferenz wird 
gerne mit der Idee der Ewigkeit oder ewigen Gleichheit der Natur ver-
bunden – sie war schon immer da und wird auch noch da sein, wenn al-
les Menschenwerk zugrunde gegangen ist. Sie kann aber auch rein ne-
gativ als die Erfahrung gedeutet werden, dass die Gesamtheit dessen, 
womit wir in den Kategorien und Normen unseres Denkens und Han-
delns befasst sind, nicht alles ist. Eine solche Natur lässt sich nicht vom 
subjektiven Vollzug ihrer Erfahrung ablösen: Es handelt sich bei ihr im-
mer um eine Naturerscheinung für ein Subjekt. Das heisst aber nicht, 
dass dieser Naturbegriff völlig willkürlich und in diesem Sinne subjek-
tiv wäre: Man darf vielmehr davon ausgehen, dass Naturerfahrungen 
durchaus überindividuell sind. Aber sie sind keine Erfahrung von ob-
jektiven Tatsachen. Sein Recht hat ein solcher Naturbegriff genau darin, 
dass er den Unterschied benennt, der typischerweise zwischen dem An-
blick einer felsigen Küste und dem Anblick eines Mikrowellenherds be-
steht. Dieser Unterschied ist nicht willkürlich-subjektiv, aber er ist auch 
kein theoretisch-objektiver Unterschied in den Erfahrungsgegenständen. 
Das Naturhafte besitzt, so verstanden, eine ästhetische Objektivität.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


297

Wissenschaft und Algorithmus

Das wissenschaftliche Bild der Natur nimmt in der Gegenwartsmusik pa-
radigmatisch die Gestalt der algorithmischen Komposition an. Mit al-
gorithmischer Komposition soll hier das ganze Feld von kompositori-
schen Ansätzen benannt sein, in denen musikalische Elemente mithilfe 
von Modellen der mathematischen Naturwissenschaft zu Verlaufsformen 
organisiert werden: Serialismus, musique formelle, Komplexismus und 
die computergestützte Komposition gehören gleichermaßen diesem Pro-
gramm an.447 Der Begriff des Algorithmus bietet sich als Überbegriff an, 
sofern man darunter eine formelle Verarbeitungsregel versteht, mit der 
ein gegebener Input über eine Folge von festgeschriebenen Operationen 
zu einem Output transformiert wird. Dem entspricht die naturwissen-
schaftliche Erklärung durch das Gesetz, das zu gegebenen Bedingungen 
eine gesetzmässige Wirkung voraussagt.448 Darin gründet ihre naturbe-
herrschende Funktion: Das naturwissenschaftliche Gesetzeswissen erlaubt 
Vorhersage und Kontrolle. Diese Art der mathematischen Naturbeschrei-
bung setzt eine Abstraktionsarbeit voraus, in der die Phänomene, die auf 
diese Weise erklärt werden sollen, in eine quantitative Form gebracht wer-
den. Dasselbe gilt für die Musik. So lassen sich die seriellen und statisti-
schen Verfahren, die man mit dem Darmstädter Serialismus und den Ar-
beiten von Iannis Xenakis verbindet, auch als algorithmische Verfahren 
deuten: Der verallgemeinerte Serialismus wendet Permutationsregeln auf 
eine oder mehrere gegebene Zahlenreihen oder geordnete Mengen an, de-
ren Gliedern bestimmte Werte musikalischer Parameter (etwa Tonhöhe, 
Dauer, Lautstärke und Artikulation) entsprechen. Die Reihe ist der Input, 
der durch die Anwendung einer algorithmischen Umformungsregel in eine 
Vielzahl von Varianten als Output transformiert wird. Musikalisches Ma-
terial kann aber nur dann zum Input eines Algorithmus werden, wenn es 
in eine quantitative Form gebracht wurde; wenn etwa jeder Klang als eine 
Kombination diskreter Werte der Parameter Tonhöhe, Dauer, Lautstär-
ke und Artikulation verstanden wird. Erst diese Abstraktionsleistung er-
möglicht die Anwendung mathematischer Modelle. In den stochastischen 
Verfahren, die Iannis Xenakis in seiner musique formelle entwickelt, ist 
dieser Zusammenhang ebenfalls offenkundig: Es handelt sich um die An-
wendung von probabilistischen Umformungsregeln auf gegebene Werte, 
denen musikalische Elemente oder Aspekte zugeordnet werden.

447	Diese Aussage bezieht sich auf die kompositorischen Prinzipien, die mit die-
sen Ausdrücken benannt werden. Die Werke selbst, welche diese Prinzipi-
en anwenden, gehen darin natürlich nicht auf: Sie sind fast immer mehr als 
bloße Anwendungen algorithmischer Verfahren. 

448	Klassisch: Carl Gustav Hempel, Aspects of Scientific Explanation, in: As­
pects of Scientific Explanation and Other Essays in the Philosophy of Sci­
ence, New York 1965, 331–496.

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


298

Die Ziele dieser Verfahren sind so unterschiedlich wie die Algorithmen 
selbst: Es kann darum gehen, eine gewisse statische Gleichverteilung von 
musikalischen Werten zu erwirken, die dennoch variabel und unvorherseh-
bar erscheint; es kann aber auch darum gehen, gewisse dynamische Verläu-
fe wie Steigerungen, Verdichtungen, Gleitbewegungen und Auflösungspro-
zesse zu konstruieren, die makroskopisch fasslich sind, obwohl sie sich aus 
einem mikroskopischen Gewirr von Einzelbewegungen zusammensetzen. 
In beiden Fällen handelt es sich um eine algorithmische Behandlung von 
Klängen, die eine kompositorische Aneignung der naturwissenschaftlichen 
Arbeit an Modellen darstellt. Das gilt noch dann, wenn in der Kompositi-
on sich mehrere Anwendungen solcher Modelle und Algorithmen überla-
gern, wenn sie sich wechselseitig durchkreuzen oder annullieren, wenn mit 
inkohärenten Verfahren gespielt wird oder die Resultate dieser Operatio-
nen willkürlich umgestellt und verunklart werden, wie es im musikalischen 
Komplexismus typischerweise geschieht.449 Die Behandlungsweise des mu-
sikalischen Materials beruht auch hier auf einer Abstraktionsleistung, wel-
che die Anwendung mathematischer Modelle erst ermöglicht.

Der unmittelbare Bezug zu den Naturwissenschaften, denen diese Ver-
fahren entstammen, ist dabei nicht immer im Vordergrund: Gewisse Al-
gorithmen wie die Lindenmayer-Systeme, mit denen selbstähnliche oder 
fraktale Strukturen gebildet werden, oder die Markov-Ketten, welche die 
probabilistische Zustandsänderung von Systemen modellieren, wurden 
auch zur Erklärung von ökonomischen, linguistischen, informatischen 
oder anderen sozialen Phänomenen verwendet. Die Übertragung der ent-
sprechenden Algorithmen auf die Musik kann daher auch als eine An-
eignung sozialwissenschaftlicher Modelle hingestellt werden. Nur darf 
dabei nicht vergessen werden, dass eine solche Erklärung sozialer Phä-
nomene selbst schon eine Naturalisierung des menschlichen Handelns 
bedeutet. Gesellschaftliche Phänomene, denen begründungsbedürftiges 
und zumindest partiell selbstbestimmtes Handeln einzelner Subjekte zu-
grunde liegt, werden als Systeme von Zuständen und Veränderungen 
modelliert, die mit bestimmten Wahrscheinlichkeiten eintreten. Regelge-
leitetes Handeln wird als regelmäßiges Geschehen, normative Interakti-
on als naturgesetzlicher Zusammenhang erklärt. Akademische Diszipli-
nen wie die Systemtheorie und Komplexitätsforschung, die Kybernetik, 
Chaostheorie oder Spieltheorie vollziehen auf diese Weise eine Naturali-
sierung des Sozialen, es sind Variationen einer Physik der Gesellschaft.450 
In ihnen geht die Beherrschung der Natur durch den Menschen in eine 

449	Vgl. Cavallotti 2010 (wie Anm. 137).
450	Vgl. Philip Mirowski, More Heat than Light: Economics as Social Physics, 

Physics as Nature’s Economics (Historical Perspectives on Modern Econo
mics), Cambridge 1989; John Urry, Small Worlds and the New ›Social Phy
sics‹, in: Global Networks 4/2, 2004, 109–130.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


299

Beherrschung des Menschen durch den Menschen über: Sie sind explizit 
Wissenschaften der Steuerung, Vorhersage und Kontrolle des Sozialen. 
Solche naturalisierenden Sozialwissenschaften üben seit der Nachkriegs-
zeit einen grossen Einfluss auf die Kunstproduktion aus, meist vermit-
telt durch Kunsttheorien wie jene von Gilles Deleuze, die sich deren Vo-
kabular aneigneten.

Während die musikalischen Verfahren algorithmischer Komposition 
in der Nachkriegszeit entwickelt und heftig debattiert wurden, sind sie 
mittlerweile zu selbstverständlichen Mitteln kompositorischer Arbeit ge-
worden, um die kein großes Aufsehen gemacht wird. Dieses Absinken 
der Techniken ins Selbstverständliche sollte die kritische Reflexion auf 
sie jedoch nicht dispensieren. Im Gegenteil, gerade an ihnen lassen sich 
Aufschlüsse über die gegenwärtigen Materialtendenzen ablesen.

Arbeiten wie Hanspeter Kyburz‘ Cells (1993), Enno Poppes Speicher 
(2008/13) und Alberto Posadas Liturgia Fractal (2009) können exem
plarisch für die Fortentwicklung dieser algorithmischen Form des musi-
kalischen Naturalismus stehen.451 Das produktive Hauptproblem solcher 
Ansätze liegt, sehr schematisch gesprochen, in der Organisation des mu-
sikalischen Verlaufs, der Großform: Wie lässt sich eine komplexe, aber 
fassliche Form aus einfachen, prägnanten Motiven oder Klanggestalten 
konstruieren? Die mathematischen Modelle der Naturwissenschaft ver-
sprechen hier eine Lösung, weil sie, umgekehrt, die komplexen Formen 
und Prozesse etwa eines Astwerks, des menschlichen Gehirns oder des Fi-
nanzmarkts auf die Anwendung einer Transformationsregel auf einfache 
Grundwerte reduzieren. Daher die Übertragung: Die musikalischen Aus-
gangsmaterialien entsprechen den Grundwerten und abstrakten Entitäten 
der naturwissenschaftlichen Modelle; der musikalische Verlauf wiederum 
entspricht dem durch die algorithmische Operation errechneten, komple-
xen Arrangement.

Die Übertragung auf die Musik führt jedoch in eine grundsätzliche 
Schwierigkeit; und die Kompositionen, die diese Ansätze verfolgen, kön-
nen als Antworten auf sie verstanden werden. Die Schwierigkeit besteht 
darin, dass die musikalische Verlaufsform niemals als Ganze anschau-
lich ist: Man durchläuft hörend ein musikalisches Geschehen, das nie in 
seiner Gesamtheit gegenwärtig ist. Die komplexe Gesamtform eines mu-
sikalischen Werks ist in der ästhetischen Erfahrung nur virtuell, durch 
zusammenfassende Erinnerung gegenwärtig, oder genauer: Sie besteht 
im Prozess des ständigen Umbaus einer durch Antizipation und Erin-
nerung konstituierten virtuellen Totalität. Eine solche Prozesstotalität 

451	Vgl. die Analysen in Ulrich Tadday (Hg.), Enno Poppe (Musik-Konzepte, 
175), München 2017. Zu Kyburz’ Cells : Martin Supper, A Few Remarks 
on Algorithmic Composition, in: Computer Music Journal 25/1, 2001, 48–
53. Zu Posadas ausführlicher weiter unten.

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


300

unterscheidet sich vom Resultat einer algorithmischen Operation. Neh-
men wir ein Beispiel: Angenommen, ein Lindenmayer-System kann ver-
wendet werden, um selbstähnliche geometrische Strukturen zu bilden. 
Die Selbstähnlichkeit besteht darin, dass in der produzierten Struktur 
gewisse Muster sich in verschiedenen Grössenordnungen vom Mikro- 
zum Makrobereich wiederholen. Diese Selbstähnlichkeit wird anschau-
lich, weil die geometrische Gestalt sowohl als Ganze wie in ihren Aus-
schnitten in den Blick genommen werden kann. Wendet man dieses 
Verfahren nun etwa auf die Dauernorganisation eines musikalischen 
Werks an, so hieße das, dass sich ein rhythmisches Muster sowohl auf 
der Ebene der Einzelgestalten, der Tongruppen, der Abschnitte als auch 
in der Relation dieser Abschnitte zueinander erkennen lässt. Aber die 
Dauernverhältnisse zwischen mehreren Abschnitten eines, sagen wir, 
zehnminütigen Werks können nicht als Rhythmus nachvollzogen wer-
den. Die Änderung der Größenordnung, die Skalierung vom Mikro- 
in den Makrobereich ist nicht als musikalische Form hörbar: Das Ohr 
kann nicht zurücktreten, um den Gesamtverlauf als rhythmisches Mus-
ter zu hören.

Um dieser Schwierigkeit zu begegnen kann der Skalierungseffekt selbst 
in die musikalische Form mit einbezogen werden: Die Musik zeigt dann 
etwa zu Beginn die Verknüpfung der elementaren Bestandteile in der 
Großaufnahme, um im weiteren Verlauf immer komplexere Verdichtun-
gen solcher Verknüpfungen wie aus einer Totalansicht zu präsentieren. 
Die Selbstähnlichkeit des Details mit dem Ganzen wird so in den Ver-
lauf des Werks projiziert. Der musikalische Verlauf im Ganzen ist dann 
jedoch nicht die komplexe Struktur als solche, sondern die Geschichte 
der Betrachtung einer solchen Struktur aus verschiedenen Perspektiven. 
Dadurch wird aber das Motiv der Modellanwendung durchkreuzt: Die 
Gesamtform ist dann gerade nicht mehr durch die algorithmische Ope-
ration bestimmt, sondern durch eine ihr äußerliche Dramaturgie der Be-
trachtung ihrer Anwendung.

Ein ähnliches Problem betrifft die elementaren Klanggestalten, auf wel-
che die Transformationsregel operiert. Sie stehen in einem äußerlichen 
Verhältnis zum Algorithmus: Ihre Auswahl ist, vom Standpunkt des algo-
rithmischen Verfahrens aus betrachtet, willkürlich. Dieses Problem zeigte 
sich bekanntlich schon früh im Serialismus, und zwar in der letztlich will-
kürlichen Zuordnung etwa der Artikulationstypen, Dauern- und Laut
stärkenwerte zu den Werten der Grundreihe. Während die Unterscheidung 
der Tonhöhen in zwölf Werte aus der Konvention des dur-moll-tonalen In-
tervallsystems herrührt, ist die Unterscheidung von zwölf entsprechenden 
Lautstärken, Dauern oder Artikulationstypen und ihre lineare Anordnung 
eine Operation, die dem musikalischen Material gänzlich äußerlich ist. 

Ein ähnliches Problem stellt sich auch in post-seriellen Kompositio-
nen. Alberto Posadas Streichquartettzyklus Liturgia Fractal mag dies 

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


301

verdeutlichen.452 Posadas verwendet in den ersten beiden Sätzen ein ma-
thematisches Modell zur Beschreibung der Brown’schen Bewegung, also 
jener Zick-Zack-Bewegung, welche kleine Teilchen in Gasen oder Flüs-
sigkeiten vollziehen. Dieses Modell, das auch Wienerprozess genannt 
wird, wurde zur Beschreibung unterschiedlichster Prozesse verwen-
det, die nicht stetig verlaufen, sondern von einer Unzahl kleiner Abwei-
chungsbewegungen geprägt sind. Großen Einfluss hatte besonders die 
Anwendung dieses Modells zur Beschreibung und Voraussage des Ver-
laufs von Aktienkursen durch Fischer Black, Myron Scholes und Robert 
Merton.453 Dieses ökonomisch-physikalische Modell der Preisentwick-
lung wurde zu einem Standard der Bewertung von Aktien und prägt 
als algorithmischer Produzent von Erwartungen die finanzwirtschaftli-
che Praxis bis heute, und das, obwohl das Modell auf einer ganzen Rei-
he problematischer Idealisierungen beruht: Perfekte Märkte, vollinfor-
mierte Marktteilnehmer, widerstandlose Transaktionen etc. Man hat es 
also mit einer eigentümlichen Wechselwirkung zwischen Modell und 
Praxis, von Formalismus und materieller Wirklichkeit zu tun: Die reale 
Tätigkeit der Finanzökonomie, welche diese idealisierten Bedingungen 
des Modells nicht erfüllt, wird durch die Erwartungen strukturiert, die 
das Modell produziert. Die finanzökonomische Anwendung des natur-
wissenschaftlichen Modells stellt daher ein Paradigma von Ideologie im 
Marx’schen Sinne dar: Es ist nicht bloß eine verkehrte Auffassung der 
Wirklichkeit, sondern, wie der Warentausch als solcher, eine einseitige 
Abstraktion der wirklichen Verhältnisse, welche die materielle Wirklich-
keit der sozioökonomischen Praxis strukturiert. Es ist die reale Praxis 
selbst, die jene Abstraktionen vollzieht, welche die realen Verhältnisse 
unkenntlich werden lässt.

Wenn Posadas dieses Modell auf die Musik anwendet, so findet eine 
ganz ähnliche Verschränkung von Abstraktion und Praxis statt, welche 
die realen Verhältnisse verdeckt. Die Formel der Brown’schen Bewegung 
liefert ihm mehrere Reihen von Zahlenwerten, die eine ähnliche Progres-
sion vollziehen und zugleich unregelmäßig voneinander abweichen. Gra-
phisch dargestellt ergibt das mehrere Zick-Zack-Pfade, die um eine ge-
meinsame Kurve variieren. Posadas bildet verschiedene Umkehrungen 
und Modulationen dieser Pfade, um so zu einer noch grösseren Anzahl 

452	Vgl. José L. Besada, Metamodels in compositional practices – the case of Al­
berto Posada’s »Liturgia fractal«, Paris 2017.

453	Vgl. Fischer Black und Myron Scholes, The Pricing of Options and Corpo-
rate Liabilities, in: Journal of Political Economy 81/3, 1973, 637–654; Ro-
bert C. Merton, Theory of Rational Option Pricing, in: The Bell Journal of 
Economics and Management Science 4/1, 1973, 141–183. Für einen Über-
blick: Tobias Preis, Ökonophysik. Die Physik des Finanzmarktes, Wiesba-
den 2011; Elena Esposito, Die Zukunft der Futures: die Zeit des Geldes in 
Finanzwelt und Gesellschaft, Heidelberg 2010.

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


302

ähnlicher Zahlenreihen zu gelangen. Die Werte dieser Reihen ordnet 
Posadas sodann unterschiedlichen musikalischen Sachverhalten zu. Im 
ersten Satz sind es etwa die Zeitpunkte, in denen die vier Stimmen des 
Streichquartetts jeweils von einer Textur zur nächsten übergehen. Auf-
grund der leichten Abweichungen zwischen den vier Pfade, welche die-
se Zeitpunkte bestimmen, entsteht eine musikalische Struktur, in der die 
Stimmen ihre jeweiligen Texturen in einem gewissen Zeitraum leicht 
versetzt wechseln, sodass sich neue und alte Texturen zeitweise überla-
gern. Der Effekt ist der Gesamteindruck eines kontinuierlichen Prozes-
ses, wie man sie etwa schon in Wagners Orchestration findet,454 in der 
sich die musikalischen Texturen ohne harte Schnitte oder Zäsuren verän-
dern. Posadas verwendet die Formel aber auch, um eine Reihe von Ton-
höhen zu bestimmen. Diese Tonhöhensequenz erscheint nicht als Me-
lodie, sondern bestimmt wenige herausgehobene Töne, die als Auslöser 
von musikalischen Gesten funktionieren. Auch diese musikalischen Ges-
ten klassifiziert Posadas wiederum als eine Reihe von Typen, die er, mit 
wechselnder Zuordnungsfunktion, mit den Werten seiner Brown’schen 
Pfade korreliert.

Aus diesen wenigen Hinweisen, wie die konkrete Anwendung eines 
solchen Modells funktionieren kann, sollte bereits deutlich werden, dass 
der musikalische Erscheinungskomplex, der aus dieser Anwendung re-
sultiert, im Wesentlichen dadurch bestimmt ist, welche musikalischen 
Sachverhalte den Werten des Algorithmus zugeordnet werden. Dasselbe 
Modell kann eine ruhige oder wild bewegte, eine eintönige oder varian-
tenreiche Musik strukturieren, ja es könnte sogar einen Choral im Bach’-
schen Stil hervorbringen, je nachdem, wie man die Zuordnung definiert. 
In seiner konkreten Faktur erweist sich die Liturgia Fractal deshalb ge-
rade nicht als eine bloße Anwendung eines naturwissenschaftlichen Mo-
dells, sondern als die Erzeugung eines klanglichen Bildes der Natur. Die 
Wahl der Materialien und deren Zuordnung zielt auf ein Klangbild, das 
einer phantasmagorischen Natur entspricht, in der die mathematischen 
Modelle ihre Faszination ausüben. Diese Phantasmagorie ist nicht mehr 
die entrückte Traumwelt der Romantik, in welche sich die Moderne klei-
dete, sondern sie ist das naturwissenschaftliche Bild der Natur selbst. 
In ihm erscheint die Totalität der Wirklichkeit als ein kontinuierlicher 
Zusammenhang, in welchem Elementarteilchen und -kräfte seit Urzei-
ten nach probabilistischen Gesetzmäßigkeiten tanzen.455 Phantasmago-
risch wird dieses Bild, insofern es sich als Totalität setzt und so die Rea-
lität begründeter Selbstbestimmung, aus der es hervorgeht, – in unserem 

454	Vgl. Adorno 2017 (wie Anm. 217), 72.
455	Vgl. »[…] die Phantasmagorie konstituiert sich, indem die Moderne unterm 

Zwang der eigenen Fessel in ihren neuesten Produkten dem längst Gewese-
nen sich anähnelt.« Ebd. 90.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


303

Fall: die freie Gestaltungsmacht des künstlerischen Subjekts –, negiert. 
Die alte Regel, wonach die Natur keine Sprünge macht, verbindet sich 
in dieser Phantsmagorie mit der modernen Einsicht in die Zufallssprün-
ge des subatomaren Bereichs: Die ganze Welt wird zum Kontinuum von 
subatomaren Zuckungen. Berechenbarkeit und Unvorhersehbarkeit, Ge-
setzmäßigkeit und Unüberblickbarkeit, Einsicht und Blindheit, Ordnung 
und Chaos sind in diesem Bild untrennbar verschränkt.

Die musikalischen Mittel, welche diese Phantasmagorie im ersten Satz 
Ondulato Tiempo Sonoro erwirken, sind auf der elementaren Eben die 
Tremoli und Triller; die rau-gläsernen Farben der flageolet oder der sul 
ponticello gespielten Klänge; die mikrotonalen Kleinstmotive mit engem 
Ambitus, die wie in den Kompositionen von Enno Poppe als musikali-
sche Zellen funktionieren, die variiert werden. Diese Elemente werden in 
der bereits beschriebenen Weise als überlappende Texturen angeordnet, 
die einen musikalischen Resonanzraum aufspannen, in welchem Impuls- 
oder anschwellende Stoppklänge unmittelbar von Texturen gefolgt wer-
den, die als auskomponierter Nachhall erklingen. Die Musik bewegt sich 
im Immanenzraum solcher Resonanzen und Widerspiegelungen, ohne 
sich jemals auf einen Außenraum zu öffnen. Der ganze Satz vollzieht eine 
Steigerungsbewegung, die in mehreren Anläufen, wellenartig, in immer 
höhere Tonlagen steigt, in welchen sich die Texturen gleichsam ausdün-
nen, um zuletzt in einen dreifach wiederholten Dreischlag zu stürzen. Die 
musikalischen Motive und ihre Verknüpfung im Kleinen, die jenes natur-
hafte Gewirr von Kleinstbewegungen evozieren, das die brown‘sche Be-
wegungsgleichung beschreibt, werden so einer fasslichen Gesamtdrama-
turgie unterworfen, die dem hörenden Subjekt suggeriert, das naturhafte 
Geschehen, aller Unvorhersehbarkeit im Einzelnen zum Trotz, bewälti-
gen zu können. Die naturbeherrschende Funktion des mathematischen 
Modells findet in dieser ästhetischen Fasslichkeit seinen Widerpart: Die 
Musik vollzieht im Einzelnen nicht antizipierbare Bewegungen, deren 
Gesamtverlauf überschaubaren Mustern folgt.

Die Liturgia Fractal erschöpft sich jedoch nicht in einem solchen Na-
turbild, das die Wirklichkeit als ein indeterministisch-gesetzmäßiges 
Bewegungskontinuums vorstellt. Die fünf Sätze dieser Liturgie kreisen, 
wie die fünf Sätze der Messe, zugleich um das Problem der Erhebung; 
sie dramatisieren Prozesse der Elevation. Am deutlichsten exponiert der 
dritte Satz jenen Gegensatz, der das gesamte Werk strukturiert: dichte 
Akkordblöcke in mittlerer Lage, die einer klaren zeitlichen Begrenzung 
unterliegen, werden zu Beginn des Satzes schroff gegen fragile, lose, 
gleichsam in hohen Tonlagen schwebende Einzelklänge gesetzt. Zum 
Schluss wird die in sich zurückführende Form dieses Satzes die Ak-
kordblöcke des Beginns als das Resultat einer Verdichtung dieser losen 
Einzelklänge darstellen. In der Bogenform des vorangehenden Satzes 
Modulaciones steht umgekehrt eine richtungslose Folge schwebender 

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


304

Klänge zu Beginn und Ende, die im Mittelteil des Satzes zu einem fort-
eilenden Fugato verdichtet werden. Im vierten Satz Arborescencias löst 
sich eine Geige aus dem bisher vorherrschenden Stimmengeflecht und 
strebt, gegen den Widerstand der restlichen Stimmen, immer wieder 
einem unbewegten Hochton entgegen. Dieser dramatische Gegensatz 
zwischen dem zeitunterworfenen Gemenge der Mittellage und einem 
zeitenthobenen Schillern in den hohen Lagen findet im letzten Satz 
seinen Kulminationspunkt, wenn das musikalische Geschehen an 
mehreren Stellen in einen erlösenden Stillstand geführt wird. Die 
materiale Form der Musik fügt der naturalisierenden Klangbehandlung 
dadurch eine ganz andere Perspektive hinzu: Sie stellt sich als ein 
Ringen einer Instanz dar, die nach Aufhebung der Zeit strebt und 
sich, im Klangbild des ausdünnenden Aufstiegs, aus dem chaotisch-
gesetzmäßigen Geflecht des Zeitlichen hinauswindet. Das Bild der 
Natur nimmt dadurch einen anderen Charakter an: Die Natur er-
scheint so nicht mehr nur als die Immanenz gesetzmäßiger-zufälliger 
Bewegung, sondern auch als der Ursprung einer Tendenz, diesen Im-
manenzraum zu übersteigen.

Der spektrale Prozess

Die Anwendung algorithmischer Modelle auf musikalische Sachverhal-
te ist notwendigerweise von einer gewissen Äußerlichkeit geprägt. Die-
se Äußerlichkeit von rechnerischem Verfahren und Anwendungsmateri-
al ist keiner Schwäche einzelner Komponistinnen anzukreiden, sondern 
liegt in der Natur der Sache. Diese Abstraktheit war seit den Rechen-
operationen des Serialismus der Ansatzpunkt einer Kritik, aus der unter 
anderem jene Strömung hervorging, welche das kompositorische Den-
ken der Gegenwart dominiert: Der Spektralismus und seine Folgegestal-
ten.456 Die Kritik, die dem Spektralismus zugrunde liegt, ist leicht auf 
den Punkt zu bringen: Die algorithmische Komposition behandelt den 
Klang nicht als hörbare Gestalt, sondern als abstrakten Gegenstand. Sie 
verliert sich daher in obskuren, satztechnischen Operationen, die gar 

456	Die folgenden Überlegungen stützen sich auf James O’callaghan, Spectral 
Music and the Appeal to Nature, in: Twentieth-Century Music 15/1, 2018, 
57–73; John Croft, The Spectral Legacy, in: Robert Reigle und Paul White-
head (Hg.), Journal of the Royal Musical Association 135/1, 2010, 191–197; 
Eric Drott, Spectralism, Politics and the Post-Industrial Imagination, in: The 
Modernist Legacy: Essays on New Music, 2009; Cavallotti 2010 (wie Anm. 
137). Gegenwärtig findet eine Ausweitung des Begriffs der spektralen Mu-
sik über die hier diskutierten Zusammenhänge hinaus statt, vgl. Robert Re-
igle et al. (Hg.), Spectral world musics: proceedings of the Istanbul spectral 
musics conference, Istanbul 2008.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


305

nicht hörend nachvollzogen werden können.457 Der Spektralismus setzt 
dagegen an einem Phänomen an, das wesentlich auf die Hörerfahrung 
bezogen ist: Die Verschmelzung synchroner Klänge zu einem Gesamt-
klang eigener Färbung. Solche Gesamtklänge werden nicht als Akkord, 
als Zusammenklang distinkter Tonhöhen gehört, sondern erscheinen als 
ein Klang, dessen Timbre sich vom Timbre jener Klänge unterscheidet, 
die ihn konstituieren.458 Die spektralistische Konstruktion solcher Ge-
samtklänge fußt auf der theoretischen Einsicht, dass sich jeder statische, 
geräuscharme Ton als eine Überlagerung von periodischen Schwingun-
gen analysieren lässt. Die wahrgenommene Tonhöhe eines Klangs ent-
spricht der tiefsten Teilfrequenz, während die wahrgenommene Farbe 
eines Klanges von dessen Obertonstruktur abhängt, also davon, welche 
Teilfrequenzen oberhalb der Grundtonfrequenz mit welcher Stärke mit-
schwingen. Im Normalfall bringen Musikinstrumente Klänge hervor, de-
ren Teilfrequenzen ganzzahlige Vielfache der Grundfrequenz sind. Die 
Reihe dieser Teilfrequenzen bezeichnet man auch als harmonische Ober-
tonreihe. Der Unterschied zwischen den Klangfarben der Instrumente 
rührt von der unterschiedlichen Stärke, mit der die Teiltöne schwingen. 
Es gibt aber auch Instrumente, welche andere Teilfrequenzverteilungen, 
inharmonische Obertonstrukturen aufweisen. Ganz allgemein nennt 
man die Zusammensetzung eines Klangs aus Frequenzen und entspre-
chenden Frequenzstärken das Spektrum dieses Klangs, und daher hat 
sich der Name Spektralismus für die kompositorische Arbeit an solchen 
Klanggemischen durchgesetzt.

Eine solche Frequenzanalyse von Klängen liegt bereits jener elektro-
nischen Klangsynthese zugrunde, in welcher komplexe Klänge durch 
Überlagerung einfacher Sinusklänge entstehen; die additive Klangsyn-
these. Der Spektralismus überträgt dieses Verfahren auf die Instrumen-
talmusik: Er behandelt die einzelnen Stimmen als Teiltöne eines Klang-
gemischs. Das Prinzip des Spektralismus kann daher auf die Formel einer 
instrumentalen additiven Synthesis gebracht werden.459 In diesem Prin-
zip liegt ein sachlicher Widerspruch, der zum formbildenden Prinzip 
der Musik wird. Der Widerspruch besteht darin, dass die einzelnen In
strumentalklänge keine reinen Sinustöne sind, sondern selbst komplexe 

457	Vgl. Jérôme Baillet, Gérard Grisey: fondements d’une écriture, Paris 2000; 
Gérard Grisey, Écrits ou L’invention de la musique spectrale, hg. von Guy 
Lelong, Paris 2008; Peter Niklas Wilson, Unterwegs zu einer «Ökologie 
der Klänge«: Gérard Griseys «Partiels« und die Ästhetik der Groupe de 
l’Itenéraire, in: Melos 2, 1988, 33–55.

458	Vgl. Joshua Fineberg, Guide to the basic concepts and techniques of spec-
tral music, in: Contemporary Music Review 19/2, 2000, 81–113.

459	Nicolas Donin, Sonic Imprints: Instrumental Resynthesis in Contemporary 
Composition, in: Gianmario Borio (Hg.), Musical listening in the age of 
technological reproduction, London 2019, 323–41.

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


306

Klanggemische darstellen. Der Spektralismus baut anders als die elek-
tronische Klangsynthese Klanggemische aus Teilklängen auf, die selbst 
bereits Klanggemische sind. Das hat zur Folge, dass die Einzelklänge ih-
rer Synthese widerstehen: Sie verschmelzen nicht vollständig ins globa-
le Klanggemisch, sondern stehen aus ihm heraus. Zwei Schwierigkeiten 
kommen noch hinzu: Zum einen lassen die herkömmlichen Instrumente 
keine präzise Intonation der Teiltöne zu – die Instrumentalistinnen pro-
duzieren in der Regel Viertel- oder Sechstelton-Annäherungen an die 
errechneten Werte. Zum andern erweist sich die Erklärung der Klang-
farbe aus der Frequenzverteilung eines Klanggemischs in vielerlei Hin-
sicht als beschränkt: Die Erfahrung zeigt, dass die wahrgenommene Fär-
bung eines Klangs auch von der Dauer, Lautstärke und Verlaufskurve 
der jeweiligen Klanggestalt beeinflusst wird. Die instrumentale Synthe-
sis neuer Gesamtklänge nach der Methode der Frequenzzerlegung sieht 
sich aus beiden Gründen zu vielerlei Kompromissen und Annäherungen 
gezwungen. In diesem Sinne hat Gérard Grisey – der vielen als Grün-
der des Spektralismus gilt – seinen kompositorischen Ansatz als eine 
Arbeit am Liminalen, an Schwellenzuständen bezeichnet.460 Die Ver-
schmelzung instrumentaler Klänge zu einem neuen Timbre ist in die-
sem Sinne das Ziel einer Annäherungsbewegung, das niemals erreicht 
wird. Die musikalische Form, die sich daraus ergibt, ist das immer neue 
Heranführen von Klangkonstellation an die Schwelle ihrer Verschmel-
zung. Diese Approximationen erscheinen im musikalischen Verlauf als 
kontinuierliche Prozesse, als allmähliches Zusammen- und Auseinander-
driften von Klangschichten. Diese Prozessform steht im Gegensatz zum 
klassischen Entwicklungsgedanken, demzufolge das musikalische Werk 
eine Geschichte von Motiven darstellt, die ihr Potenzial im Durchgang 
durch Kontraste und Negationen, in der Konfrontation mit verschiede-
nen Klangsituationen verwirklichen. Der kontinuierliche Prozess teilt 
mit der Entwicklungsform zwar die Linearität oder Unumkehrbarkeit 
des Verlaufs, er unterscheidet sich jedoch darin, dass er keine individu-
ellen Gestalten oder Motive exponiert, die eine Entwicklung vollzögen. 
Vielmehr zeichnet der musikalische Verlauf die zerdehnte oder geraffte 
Genese eines unerreichten Gesamtklangs nach. In dieser Inszenierung der 
Klangentstehung greift der Spektralismus auf das Verfahren des Minima-
lismus zurück, wiederholte Klangmuster zu überlagern und gegeneinan-
der zu verschieben. Grisey verwendet immer wieder das Bild der akus-
tischen Vergrösserung, des hörenden Zooms oder der Mikrophonie, um 
diesen kompositorischen Rückgang in die elementare Schicht der Mu-
sik zu umschreiben.461 Anders als im Minimalismus zielt diese Reduktion 

460	Vgl. Grisey Gérard, La musique: le devenir des sons, in: La Revue musicale, 
L’Itinériare special, 1982, 291–300.

461	Vgl. Gérard Grisey, Tempus ex machina, in: Entretemps 8, 1989, 101.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


307

jedoch nicht auf den Eindruck des Statischen oder in sich Kreisenden, 
sondern auf die musikalische Verwirklichung eines unablässigen Stre-
bens an der Schwelle.

Der Naturalismus der Spektralmusik nimmt somit eine Stellung zwi-
schen dem wissenschaftlichen und dem manifesten Bild der Natur ein. 
Wie die algorithmische Komposition greift sie ein mathematisches Mo-
dell der Wirklichkeitsbeschreibung auf, um es zum Prinzip der musi-
kalischen Gestaltung zu machen. Das Wirkliche, welches das Modell 
der Frequenzzerlegung beschreibt, ist aber die Erscheinungsqualität ei-
nes Klangs. Es handelt sich deshalb um eine naturalistische Erklärung 
eines subjektgebundenen Klangphänomens, die hier ins Zentrum der 
Komposition gerückt wird. Damit wendet sich der Spektralismus zwar 
in einem gewissen Sinn der subjektiven Erfahrung der Musik zu – da-
rin bestand ja der Anspruch, den er den algorithmischen Operationen 
entgegensetze. Und insofern nähert sich der Spektralismus dem manife-
sten Bild der Natur an. Zugleich konzipiert er diese Hörerfahrung auf 
eine mathematisch-modellhafte Weise: Das Gehörte wird in Begriffen 
der physikalischen Akustik gedacht. Der Spektralismus bearbeitet den 
Klang somit nicht als ein künstlerisches Material, in welchem die Ge-
schichte der Werke und Klangverwendungen eingelagert ist, sondern er 
behandelt ihn als ein natürliches Phänomen, das psycho-physischen Ge-
setzmäßigkeiten unterliegt. Damit entfernt sich dieser Ansatz zugleich 
von der konkreten Erfahrung, welche niemals bloß Schallphänomene 
registriert, sondern den Klang zugleich als musikalische Funktions- und 
Sinnzusammenhang hört.

Die Werke des Spektralismus arbeiten sich an dieser Spannung ab. 
Das lässt sich am Vergleich dreier Werke veranschaulichen, welche mitt-
lerweile als Klassiker der Spektralmusik gelten: Tristan Murails Gond­
wana (1980), Georg Friedrich Haas’ In Vain (2000) und Gérard Gri-
seys Partiels (1975). Murail geht in Gondwana von Spektralanalysen 
der Klänge von Glocken- und Blasinstrumenten, sowie von durch Fre-
quenzmodulationen gewonnenen harmonischen Feldern aus, um daraus 
ein Orchesterwerk zu konstruieren, welches das Prinzip der kontinuier-
lichen Prozesse der Klangverschmelzung in Reinform ausbuchstabiert. 
Gewiss kennt auch dieses Werk Impulsklänge, Motivreste und Figuren, 
aber sie werden im Verlaufe des Stücks stets in den kontinuierlichen Ge-
samtprozess des Werks mitgerissen: Sie sind Effekte von stetigen Ver-
dichtungs- oder Zerdehnungsprozessen, die in bombastischen Momen-
ten der Eruption kulminieren und sich allmählich wieder auszudünnen. 
Was in diesen Klanggestalten vernommen wird, sind nicht bloß psycho-
akustische Versuchsanlagen, sondern zugleich das Nachbild einer vorge-
sellschaftlichen Allnatur. Die Natur vor aller Geschichte versinnblichen 
orchestrale Klangverschmelzungen seit Richard Wagners Rheingold-
Vorspiels. In solchen orchestralen Schmelzprozessen verselbständigt sich 

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


308

der musikalische Schein zu einem Geschehen, dass sich gleichsam aus 
sich selbst heraus zu bilden scheint.

Murail wendet sich in späteren Werken, besonders nach Désintégra­
tion (1982–3), von diesem Ansatz ab, unterbricht die kontinuierlichen 
Prozesse zunehmend und segmentiert die spektralistische Klangfusion 
mithilfe von Modellen des algorithmischen Komponierens. In jüngerer 
Zeit hat jedoch Georg Friedrich Haas den Ansatz von Gondwana wie-
deraufgenommen.462 Allerdings geht Haas’ kontinuierliche Prozessmu-
sik nicht mehr von Analysen bestimmter Instrumentalspektren aus. Sei-
ne musikalischen Verläufe basieren vielmehr auf einer Unterscheidung 
von Grundtypen mikrotonaler Intervallsysteme, die in Haas’ post-spek-
tralistischer Musik den tonalen Gegensatz von konsonanten und disso-
nanten Intervallen ersetzen: Die äquidistante Unterteilung der Oktave 
etwa in Halbtöne, Vierteltöne oder Sechsteltöne; die Spaltklänge, welche 
sich ergeben, wenn solche Kleinstintervalle gegeneinander gehalten wer-
den; und die nicht-äquistanten Intervalle der harmonischen Obertonrei-
he, die im Zusammenklang zu einer Klangfarbe fusionieren. Die ersten 
beiden nehmen, sehr schematisch gesprochen, die Spannungsfunktion 
der Dissonanz, letztere die Auflösungsfunktion der Konsonanz ein.463 Im 
Werk findet in kontinuierlichen Verschiebungen und Abwandlungspro-
zessen ein Geschehen der Metamorphose zwischen diesen Spannungs-
polen statt. Dieses allmähliche Geschehen weist den Charakter eines na-
turhaften Prozesses auf, den Haas’ noch dadurch zu steigern versucht, 
dass er an gewissen Stellen des Werks das Licht im Konzertsaal ausgehen 
lässt, um jene immersive Erlebnisqualität zu steigern, welche das Eintau-
chen in eine Naturlandschaft kennzeichnet.464 Zugleich löst sich dieser 
kompositorische Ansatz gänzlich von den Modellen der mathematisch-
naturwissenschaftlichen Analyse von Klangphänomenen.

Gegen diese bruchlose Errichtung des musikalischen Naturscheins 
steht Griseys Zyklus Les espaces acoustiques eigentümlich ab. Es gilt 
als Manifestwerk des Spektralismus und wurde etwa von John Croft 

462	Haas bezieht sich vorzugsweise nicht auf Grisey und Murail, sondern auf 
Komponisten wie Alois Haba, Ivan Wyschnegradsky und Giacinto Scelsi 
als Vorbilder. Diese Abgrenzung vom französischen Spektralismus ist in sei-
ner Ablehnung einer gewissen Form der Musiktheorie begründet, vgl. Ge-
org Friedrich Haas, Grundlagen für eine neue Musiktheorie. Sechs Thesen, 
in: Dissonance 117, 2012, 15–17. 

463	Hier folge ich den Analysen von Mark Hutchinson, Stairways in the Dark: 
Sound, Syntax and the Sublime in Haas’ In Vain, in: Tempo 73/288, 2019, 
7–25; Max Silva, Heard Utopia vs Utopian Hearing: Haas’s in vain and Po-
litical Ambivalence in New Music, in: Twentieth-Century Music 15/1, 2018, 
75–102. 

464	Zum Zusammenhang von ästhetischer Naturerfahrung und Immersion, vgl. 
Seel 2009 (wie Anm. 44), 269ff. 

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


309

zugleich als erstes und letztes Werk dieser Bewegung gedeutet.465 Doch 
schon der Beginn des Werkteils Partiels errichtet den Schein des verselb-
ständigten Klangprozess immer nur, um ihn auch wieder zu brechen. 
Schon die berühmte Anfangssequenz erscheint nicht als naturhaftes Ge-
schehen: Der tiefe Posaunenklang, dessen Spektrum die Anfangssequen-
zen ausorchestrieren, wird von Kontrabässen verdoppelt, welche durch 
wiederholte Sforzandi die Klangmasse erst erhitzen müssen, bevor die 
Schmelzvorgänge stattfinden. Es ist, als käme das Geschehen ohne die-
se immer wieder neu ansetzenden Impulse nicht in Gang. Die Klangver-
schmelzungen geben sich auf diese Weise von Beginn an als ein durch 
musikalische Mittel hervorgebrachter Schein zu verstehen. Das Gesche-
hen bleibt dadurch ständig prekär, fällt zusammen und muss wieder neu 
konstruiert werden. Entsprechend lösen sich immer wieder Einzelgestal-
ten aus dem Klang, die den Charakter individueller Stimmen annehmen: 
Paradigmatisch in der ad libitum wiederholten Stelle für vier Flöten im 
Mittelteil von Partiels. Auch diese Momente, in denen die Musik aus ih-
rem naturhaften Schein herausfällt, sind bei Grisey mit einem Naturto-
pos verbunden, der nun aber ganz anders gelagert ist. Es sind jene an die 
Musik Claude Debussys und Olivier Messiaens erinnernden, einsam ir-
renden Mischwesen einer verzauberten Natur, die bereits durch das Brat-
schen-Solo des Prologue der Espaces acoustiques evoziert werden. Sie 
sind keine Epiphänomene eines Naturgeschehens mehr, sondern Traum-
gestalten einer anderen Natur, welche den Immanenzraum kontinuierli-
cher Umwandlungsprozesse unterbrechen.

Umwelt, Landschaft, Strom

Vom wissenschaftlichen Bild der Natur haben wir das manifeste oder 
vorwissenschaftliche Bild unterschieden. Die manifeste Natur ist der To-
talitätsbegriff der Erfahrungsgegenstände in ihrer bloßen sinnlichen Er-
scheinung. Es ist die Umwelt menschlicher Erfahrung, sofern von ihren 
Bedeutungs- und Sinnzusammenhängen abstrahiert wird. Sie erscheint 
als eine unübersichtliche Vielheit von Gestalten und Geschehnissen, von 
Qualitäten und Einzeldingen, von Intensitäten und Vorkommnissen. 
Auch dieser Naturbegriff umfasst den Bereich menschlicher Artefakte, ja 
noch die Menschen selbst, insofern sie nicht als denkende Subjekte, son-
dern als bloße, sinnliche Gegebenheiten betrachtet werden. Die subjekti-
ve Tätigkeit, die diesem Naturbegriff entspricht, ist nicht die Suche nach 
Modellen gesetzmäßiger Erklärung, sondern die Beschreibung des sinnli-
chen So-Seins der Umgebung mit all ihren Vorkommnissen und Merkma-
len. Der naturalisierende Zug solcher objektiven Beschreibung liegt darin, 

465	Croft 2010 (wie Anm. 456).

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


310

dass sie ihre Gegenstände nicht als verstehbare Ausdrücke, als lesbare 
Zeichen, als Äußerungen einer Innerlichkeit, als Träger von Sinngehalten 
oder Ansprüchen betrachtet, sondern bloß angibt, wie sie sich den Sinnen 
darstellen. Das Ideal dieser objektiven Beschreibung scheint in den Appa-
raturen mechanischer Aufzeichnung vergegenständlicht: Die Kamera und 
das Mikrophon, so eine verbreitete Auffassung, deuten nicht, sie erklä-
ren nicht, sondern halten die Dinge in ihrer sinnlichen Äußerlichkeit fest. 

Die Apparate technischer Reproduktion von visuellen und klangli-
chen Gestalten entsprechen diesem Naturalismus des manifesten Natur-
bildes. In diesem Sinne weisen die kompositorischen Arbeiten, die man 
seit Pierre Schaeffer mit dem Titel einer musique concrète versieht, eine 
besondere Affinität zum Naturalismus auf. Wie bereits gesehen, darf die 
musique concrète nicht auf eine Musik reduziert werden, welche mit 
Aufnahmen von Klängen arbeitet, die mit gewöhnlichen Gegenständen 
des Alltags statt mit traditionellen Musikinstrumenten hervorgebracht 
wurden.466 Nach Michel Chion besteht ihre Eigentümlichkeit vielmehr 
darin, mit technisch fixierten Klängen, statt mit den symbolischen Reprä-
sentationen von Klängen zu operieren.467 Wie diese fixierten Klänge ent-
standen sind – ob es sich um Studioaufnahmen von Instrumenten oder 
elektronische Synthesen, um Kontaktmikrophonaufnahmen von Fahr-
zeugen oder zerkratzte Magnettonbänder handelt – ist für diese Bestim-
mung der musique concrète gleichgültig.

Diese Grundunterscheidung hat Konsequenzen für das, was man hier 
unter musikalischem Material verstehen muss. Die musique concrète ar-
beitet wie alle elektronische Musik mit einem Material, das nicht in der-
selben Weise vorstrukturiert ist wie die notierbare Musik. Denn die kom-
positorische Arbeit an den Abstraktionen der Notation ist eine Arbeit an 
Resultaten kompositorischer Vorarbeit: Die Stimmungssysteme, rhyth-
mischen Einheiten, Artikulationstypen und agogischen Angaben, welche 
die Elemente der Notation liefern, sind Erzeugnisse vergangener kompo-
sitorischer Arbeit und musikalischer Praktiken. Sie sind keine neutralen, 
rein technischen Angaben zur Reproduktion von Klängen, sondern sind 
auf gewisse Formen musikalischer Sinnbildung und Funktionalität hin 
zugeschnitten. In der Notationsweise sind daher bereits gewisse Auffas-
sungen und Modelle musikalischen Sinns eingelagert. So ist die Notation 
musikalischer Dauern in Takten unweigerlich auf die rhythmische Funk-
tion des Takts mit seiner wiederholenden Ordnung von betonten und un-
betonten Zeiten bezogen – und zwar noch dann, wenn die Musik, die so 
notiert wird, jede Taktordnung durchkreuzt. Dasselbe gilt für die Nota-
tion von mikrotonalen Tonhöhen als Abweichungen von der chromati-
schen Skala, die untrennbar mit der temperierten Stimmung und ihren 

466	Vgl. Kapitel III.3.
467	So die These von Chion 2009 (wie Anm. 110).

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


311

Modulationsmöglichkeiten zusammenhängt. In noch fundamentalerer 
Weise beeinflusst die Notation die notierte Musik, insofern sie unwei-
gerlich eine Selektion jener Aspekte vollzieht, die für den musikalischen 
Sinn des aufzuführenden Werks wesentlich sind. Was notiert wird, sind 
keine konkreten Einzelklänge, sondern Klangtypen, die nur in gewissen 
Aspekten bestimmt sind. Wenn in einer Partitur zehn Lautstärkegrade 
eingeführt werden oder zwischen fünf Typen von Vibrato unterschieden 
wird, während die Tonhöhnen nur vage angegeben werden, so muss die 
Interpretin davon ausgehen, dass sich der musikalische Zusammenhang 
nicht aus den Tonhöhen, sondern aus ebenjenen Aspekten zu ergeben 
hat, welche die Notation hervorhebt. Dagegen legt eine herkömmliche 
Fünfliniennotation das Hauptaugenmerk auf die Tonhöhen und Dauern: 
Sie sind präzise notiert, weil sie den Strukturkern der jeweiligen Werke 
bestimmen. Die aufführende Interpretation bringt jedoch unweigerlich 
Klänge hervor, die auch in jenen Hinsichten bestimmt sind, welche die 
Notation unbestimmt lässt. Eine gelingende Interpretation wird diese 
unnotierten Aspekte so bestimmen, dass sie jene Sinnbeziehungen zur 
Geltung kommen lassen, welche die Interpretin aus dem Notierten he
rausliest. Die Notation strukturiert auf diese Weise vor, welche Aspekte 
der Musik als bedeutungsvolle Sinnträger fungieren.

Die musique concrète umgeht diese Vermittlung durch die von tradier-
ten musikalischen Funktionen und Sinnbildungen vorgeprägte Symbo-
lisierungen der Notation. Sie bestimmt die Klangkomplexe eines Werks 
unmittelbar. Sie kappt somit die geistige Vermittlung der Musik durch 
das Notat, indem sie die Klänge nicht als Instanzen allgemeiner Klang-
typen, sondern direkt als singuläre, technisch reproduzierbare Ereignisse 
bearbeitet. Die technische Möglichkeit, fixierte Klänge wiederholt durch-
zuhören, fördert dabei jene beschreibende Haltung, die der manifesten 
Natur entspricht. Diese Haltung einzunehmen bedeutet, von der tradier-
ten und automatisierten Deutung der Klänge abzusehen, um sie in ih-
rer singulären Erscheinungsform, in ihrer Gestalt oder Morphologie zu 
vergegenwärtigen. Klänge werden nun, wie ein Naturphänomen, als zu-
nächst sinnlose Einzelgestalten erfasst: In diesem Sinne bringt die Fixie-
rung den Klang als Objekt, als objet sonore hervor.

In dieser theoretischen Reduktionsleistung hat Schaeffer eine Affini-
tät seiner Forschungen mit der phänomenologischen ἐποχή (epoché) zu 
erkennen geglaubt.468 Die Ähnlichkeit ist jedoch trügerisch: Die Phäno-
menologie sieht in ihrer Reflexion von den Geltungsansprüchen der Be-
wusstseinsakte und -gehalte ab, um diese Vollzüge und Denkkorrelate 
selbst zu thematisieren. Diese Reflexion nimmt zwar ebenfalls die Form 
einer anschauenden Beschreibung an. Aber sie richtet sich gerade nicht 

468	Die Bezüge rekonstruiert Pauline Nadrigny, Musique et philosophie au XXe 
siècle: entendre et faire entendre, Paris 2014.

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


312

auf empirische Objekte, sondern auf die transzendentalen Wesensmo-
mente, die in solche Gegenstandserscheinungen eingehen.469 Wenn die 
Beschreibung von Klangerscheinungen hingegen von gewissen Deutun-
gen absieht, welche den Klang auf ein anderes, etwa auf seine Quelle, 
auf seine sprachliche Bedeutung oder musikalische Funktion beziehen, 
dann tut sie dies nicht mit dem Ziel einer Reflexion. Vielmehr will sie 
ganz unmittelbar der empirischen Erscheinung gerecht werden, welche 
durch die Tonfixierung zuverlässig reproduziert werden kann. Die Hal-
tung Pierre Schaeffers ist daher weniger den philosophischen Phänome-
nologen verwandt als jenen naturalistes, die in Literatur wie in der Wis-
senschaft die vorurteilsfreie Inventarisierung empirischer Gegebenheiten 
dem Deuten, Werten und Erzählen vorziehen.470 Es handelt sich um eine 
Form des musikalischen Positivismus, der sich ans Feststellen tatsächli-
cher Vorkommnisse hält.471 Die Befreiung, die dieser naturalistische An-
satz verspricht, rührt vom positivistischen Zurückhalten der deutenden 
und beurteilenden Einordnung: Solange die Klangerscheinungen in ih-
rem bloßen Sosein beschrieben werden, sind sie frei von jeder Wertung; 
sie sind weder angenehm noch abstoßend, weder banal noch raffiniert, 
weder vornehm noch unwürdig, weder Lärm noch Wohlklang. Wenn 
von der Schrillheit, der Rauheit, der Dichte oder Geräuschhaftigkeit die 
Rede ist, wenn Klänge düster oder hell, sanft oder abrupt, monoton oder 
aufgeregt, fahl oder aggressiv genannt werden, dann geht es nur darum, 
eine adäquate Beschreibung der jeweiligen Erscheinung zu finden. Über 
ihre musikalische Brauchbarkeit ist damit so wenig ausgesagt, wie über 
das Können der Klangproduzentinnen. Alle möglichen Klangmerkmale 
werden als prinzipiell gleichrangige Vorkommnisse aufgefasst; alle mög-
lichen Klänge können, im Prinzip, zum Gegenstand kompositorischer 
Arbeit werden.

Die Kehrseite dieser vorurteilsfreien, naturalistischen Beschreibung 
zeigt sich jedoch darin, dass es schwierig ist, aus den theoretischen Ar-
beiten Pierre Schaeffers, wie aus den Nachfolgetheorien der Spektro-
morphologie Konsequenzen für die kompositorische Arbeit zu ziehen.472 

469	Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomeno­
logischen Philosophie, hg. von Karl Schuhmann (Husserliana, 3.1), Dord-
recht Boston London 1995, §§ 18–32, 39–66.

470	Vgl. Nadrigny 2021 (wie Anm. 187).
471	Vom wissenschaftlichen Positivismus unterscheidet sich Schaeffers Pro-

gramm dadurch, dass er die zu inventarisierenden Daten nicht auf quanti-
tativ-messbare Grössen reduziert, sondern sich ganz den Hörgegebenheiten 
verschreibt, die neben zähl- und messbaren Extensionen auch Qualitäten, 
intensive Grössen präsentieren, die sich auf keine zählbaren Einheiten brin-
gen lassen.

472	Vgl. Pierre Schaeffer, Vorwort zu: Michel Chion, Guide des Objets sonores, 
Paris 1983, 9–11.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


313

Die Theorie der musique concrète hat in diesem Sinne keine Musikthe-
orie hervorgebracht, sondern eine Typologie zur Beschreibung vormu-
sikalischer Klänge. Damit ist nicht gemeint, dass die Werke mit fixier-
ten Klängen keine Musik seien. Aber die Frage, wie die vormusikalisch 
beschriebenen Klänge musikalisiert werden können, d.h. wie aus ihnen 
musikalische Zusammenhänge entstehen, wird durch die naturalisieren-
de Beschreibung nicht berührt. Sie kann durch einen solchen Ansatz gar 
nicht thematisiert werden, weil die spektromorphologische Beschreibung 
gerade darin besteht, vom funktionalen wie semantischen Sinn der Klän-
ge abzusehen, um sie in ihrem bloßen Erscheinen isoliert zu erfassen.

Die Verfahren der musique concrète wurden in den letzten Jahrzehn-
ten besonders in jenen Praktiken der sogenannten sound art wieder auf-
genommen, die sich mit dem Sammeln und Verarbeiten von field re­
cordings auseinandersetzen. Sie hat im Verbund mit den sound studies 
mittlerweile einen selbständigen Diskurszusammenhang ausgebildet, der 
sich bewusst von den Diskussionen über Komposition und Musiktheorie 
abzugrenzen versucht.473 Für unsere Frage sind besonders jene Ansätze 
ausschlaggebend, welche die Arbeit mit fixierten Klängen als eine 
Auseinandersetzung mit dem menschlichen Naturverhältnis verstehen.

Dazu gehören zum einen die Arbeiten, die in der Nachfolge von R. 
Murray Schafers The Tuning of the World die Arbeit mit field recor­
dings als Teil eines Umweltaktivismus verstehen.474 Ihr zentraler Begriff 
ist die Klanglandschaft oder soundscape, also jene Geräuschumgebun-
gen, die im Alltagsleben für gewöhnlich unthematisch bleiben und für 
deren Spezifika die Praktiken des field recordings und des soundwalks 
ein kritisches Bewusstsein schaffen wollen. Die kritische Grundunter-
scheidung ist jene zwischen den natürlichen hi-fi soundscapes, in denen 
eine Mannigfaltigkeit diskreter Klanggestalten koexistiert, und den durch 
die menschliche Naturzerstörung herbeigeführten low-fi soundscapes, in 
denen monotone Geräusche die akustische Umwelt verschmutzen, weil 
sie jene Mannigfaltigkeit wie mit Beton zudecken.475 Die kompositori-
sche Arbeit an solchen Klanglandschaften in den Medien der Klangfixie-
rung steht aber in einem latenten Widerspruch zum klangökologischen 

473	Einen Überblick zur künstlerischen Produktion bietet der ausführliche Aus-
stellungskatalog: Museo Reina Sofía (Hg.), Audiosphere. Sound Experi­
mentation 1980–2020, Madrid 2020, https://www.museoreinasofia.es/sites/
default/files/audiosfera_ingles_26.10.20.pdf (letzter Zugriff am 14.2.2022). 
Zum theoretischen Feld, vgl. Groth und Schulze 2020 (wie Anm. 218).

474	Dazu können die Arbeiten von Annea Lockhead, Hildegard Westerkamp, 
Francisco López, Chris Watson, Jana Winderen, Toshiya Tsunoda und vie-
len anderen gezählt werden.

475	R. Murray Schafer, The Soundscape: Our Sonic Environment and the Tu­
ning of the World, Rochester, Vt. : United States 1993, 43; R. Murray Scha-
fer, Music of the Environment, 1973, 32.

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.museoreinasofia.es/sites/default/files/audiosfera_ingles_26.10.20.pdf
https://www.museoreinasofia.es/sites/default/files/audiosfera_ingles_26.10.20.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.museoreinasofia.es/sites/default/files/audiosfera_ingles_26.10.20.pdf
https://www.museoreinasofia.es/sites/default/files/audiosfera_ingles_26.10.20.pdf


314

Aktivismus. Denn durch die kompositorische Arbeit löst sich der fixier-
te Klang unweigerlich von seinem Entstehungskontext ab: Dem Plät-
schern eines Bachs hört man nicht an, wo es aufgenommen wurde. Da-
durch nimmt die dokumentarische Funktion, die für den Aktivismus 
des akustischen Umweltschutzes zentral ist, selbst den Charakter des 
Scheins an. Dieser Widerspruch prägt Kompositionen wie La Selva von 
Francisco López. Sie erscheint zunächst als eine Dokumentation einer 
Klanglandschaft im Regenwald auf Costa Rica, erweist sich aber in ih-
rem Verlauf als eine effektvolle Montage, welche die Hörerin durch-
schreitet. Die artifizielle Konstruktion dieser naturalistischen Repräsen-
tation wird sorgfältig verborgen, um der Rezipientin jene Immersion in 
den Schein einer dynamisierten Regenwaldlandschaft zu ermöglichen, 
welche wahrscheinlich in ihrer realen, kunstlosen Monotonie nicht lan-
ge auszuhalten wäre. Die Klänge erscheinen so zugleich als naturalisti-
sche Abbilder realer Vorkommnisse und als verselbständigte Konstruk-
tionen. Dieser Widerspruch ist für López‘ Arbeit Programm.476 Er fasst 
ihn in der Idee eines Ansichseins der Klänge: Die Klanglandschaften 
dürften ihm zufolge nicht als Eigenschaften jener Dinge gedacht wer-
den, die sie verursachen, sondern müssen als selbständige Entitäten, als 
»things-by-themselves«477 gedacht werden. Wie aber ein Hörbares, das 
ja ohne ein hörendes Subjekt gar nicht gedacht werden kann, als an-
sichseiendes Wesen vorstellbar ist, bleibt dunkel. Was ungesagt dahinter 
steckt, ist das Bewusstsein des Komponisten für die Eigenregelung des 
musikalischen Kunstwerks. Die fixierten Klänge erscheinen als Ansich­
seiendes, insofern sie einen in sich stimmigen, ästhetisch notwendigen 
Zusammenhang ausbilden. Nicht weil Klänge unabhängig von hören-
den Subjekten wie Dinge existierten, sondern weil ihre Verfassung ei-
genen Regeln gehorcht, können sie uns als Selbständige erscheinen, die 
sich aus ihren Entstehungskontexten befreien. Vor dieser theoretischen 
Konsequenz scheut López aber zurück, weil die Klänge dann nicht mehr 
als Dokumentationen eines bedrohten Regenwaldklangs fungieren, son-
dern alleine ästhetische Geltung beanspruchen würden. Aus diesem Zö-
gern zwischen dokumentarischem Aktivismus und Kunstanspruch er-
geben sich die theoretischen Widersprüche einer Klangkunst, welche 
die ansichseienden Klänge nicht als ästhetischen Schein, sondern als 
irgendwie selbständige Dinge zu denken beansprucht. Dieser Wider-
spruch zeigt sich im musikalischen Schein der Regenwaldphonographie 
als dessen Tendenz zum Wellness-Ambient.

476	Vgl. Francisco López, Environmental Sound Matter, 1998, http://www.
franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf (letzter Zugriff am 14.2.2022); Fran-
cisco López, Sonic Creatures, 2019, http://www.franciscolopez.net/pdf/
creatures.pdf (letzter Zugriff am 14.2.2022).

477	López 2019.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf
http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf
http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf
http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf
http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf
http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf
http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf


315

Eine philosophisch elaborierte Version dieses Widerspruchs verteidigt 
Christopher Cox unter dem Titel eines sonischen Materialismus.478 Im 
Rückgriff auf Deleuze konzipiert er die künstlerische Arbeit an Klän-
gen als ein Hörbar-Machen eines universellen Stroms chaotischen Wer-
dens, der aller empirischen Gegenständlichkeit zugrunde liege. Klang-
flüsse, Informationsströme, Migrationsströme und Magmaströme sind 
ihm gleichermaßen Manifestationen eines in aller Wirklichkeit wirken-
den Stroms von Intensitäten, Kräften und Ereignissen.479 Konsequenter-
weise lehnt Cox deshalb auch den Begriff der Natur ab: Die Ontologie 
des Werdensstroms zielt auf eine Entdifferenzierung der Sphären des 
Natürlichen und Geistigen. Aber das Vokabular von Kräften, Flüssen 
und Ereignissen macht zugleich klar, dass diese Ontologie eine Varian-
te des wiederverzauberten Naturalismus darstellt: Es sind naturwissen-
schaftliche Begriffe, die paradoxerweise zu Sinnangeboten verklärt wer-
den. Auch dieser Naturalismus wendet sich explizit gegen die Abhebung 
einer selbstbestimmenden Subjektivität aus dem Zusammenhang fremd-
bestimmter Natur,480 und auch er verzaubert die naturwissenschaftli-
chen Begriffe, indem er sie als Äußerungen von präindividuellen Trieben 
und Tendenzen, von vorsubjektiven Affekten und Perzepten, von kre-
ativer Differenzproduktion und Selbstorganisation feiert, welche noch 
die gesamte anorganische Natur durchwirkten. Musikalisch wird die-
ser Strom materieller Produktivität, laut Cox, paradigmatisch im ste-
henden Klang erfahrbar: Im drone erklingt das kontinuierliche Kräfte-
spiel, das die diskreten Gegenstände der erfahrbaren Wirklichkeit erst 
hervorbringt. In Cox’ Kommentar zur Arbeit 4 Rooms (2006), in wel-
cher der Klangkünstler Jacob Kirkegaard den Raumklang verlassener 
Gebäude in der Sperrzone Tschernobyls aufnimmt und verstärkt, wird 
diese Wiederverzauberung explizit:

Thus, the drones that emerge from these rooms are presumably inflected 
by the radioactive particles and electromagnetic waves that still move 
invisibly within them. They are also haunted by the human beings that 
once inhabited these spaces. Like sound, radiation does not die but only 
dissipates, dilates, or loses energy. Kirkegaard’s recordings, then, can 
be heard as an effort to amplify or contract these dissipated or dilated 
sounds, to rescue sonic emissions that outlive those who produced them. 
They disclose the immemorial background noise out of which human 

478	Cox 2018 (wie Anm. 21). Ein ähnliches Programm mit stärker phänomeno-
logischem Einschlag verfolgt Voegelin 2010 (wie Anm. 21).

479	Ich habe diese Position an anderer Stelle mit dem strategischen Obskuran­
tismus der Gegenwartskunst in Verbindung gebracht, vgl. Haffter 2021 (wie 
Anm. 22).

480	Vgl. Cox 2018, 4; Christoph Cox und Malik Suhail, A Questionnaire on 
Materialisms, in: October /155, 2016, 26–18. 

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


316

sounds emerge and into which they recede, pointing toward an elemen-
tal time the half-life of which dwarfs human history […]481

Die Geister der Vertriebenen, die dröhnenden Eigenklänge der Räume 
und die unhörbare Radioaktivität des Reaktormaterials vermengt Cox 
im Einerlei einer unvordenklichen Sphäre natürlicher Produktivität.482 
Die stehenden Klänge bieten sich als Bild solcher Nivellierung an. Denn 
in ihnen wird Subjektivität durchgestrichen: Sie ziehen die Hörerin in 
eine Selbstvergessenheit, ohne an die Stelle ihres aufgehobenen Selbst 
ein Objektives, einen artikulierten Verlauf, eine Konstruktion oder einen 
musikalischen Gedanken zu setzen. Der drone arbeitet mit dem Sog der 
Leere. Diese Versenkung in den stehenden Klang steht nicht im Gegen-
satz zum unaufmerksamen Konsum von Musikkonserven, sondern zur 
Arbeit der Einbildungskraft, die im musikalischen Nachvollzug unter der 
Anleitung von musikalischen Kategorien das Erklingende zu sinnvollen 
Einheiten synthetisiert. Der drone zieht, so gesehen, die Konsequenz aus 
der Krise, in welche diese musikalischen Kategorien seit der Nachkriegs-
zeit geraten sind, indem er sie bis auf den Nullpunkt musikalischer Er-
fahrung, die Erfahrung eines kontinuierlichen Zeitflusses reduziert. Das 
Scheitern der Einbildungskraft, Gestalten aus diesem Klangfluss hervor-
zuheben, treibt das hörende Subjekt zum Selbstüberstieg in die leere Tie-
fe mystischer Erfahrung.483

Im Feld der sound art haben sich aber auch Strömungen entwickelt, 
welche gegen den faulen Zauber der Immersion den Artefakt-Charak-
ter der Klangaufnahme hervorkehren. Die theoretischen Arbeiten zur 
sound art von William Shrimshaw und Seth Kim-Cohen bilden das Ge-
genprogramm zum verzauberten Naturalismus von Christopher Cox. 
Während Kim-Cohen die Fixierung auf das Hörbare als modernistische 
Altlast der Klangkunst kritisiert und in Anlehnung an Duchamp eine 
non-cochlear sonic art,484 also eine Art musikalischer Konzeptkunst pro-
klamiert, entlarvt Shrimshaw Cox’ Klangmetaphysik als eine ontologi-
sierte Phänomenologie.485 In ihr würden Erscheinungen, die nur in Bezug 
auf ein wahrnehmendes Subjekt denkbar sind, als ansichseiende Entitä-
ten hypostasiert. Shrimshaw zieht daraus den Schluss, dass die Klang-
kunst mit dem Naturalismus ernst machen sollte. In Wirklichkeit sei der 

481	Cox 2018, 129.
482	Ob diese Interpretation der Arbeit von Kirkegaard gerecht wird, sei hier da-

hingestellt.
483	Vgl. Ernst Tugendhat, Egozentrizität und Mystik: eine Anthropologische 

Studie, München 2003.
484	Kim-Cohen 2009 (wie Anm. 69).
485	Schrimshaw 2017 (wie Anm. 444), 109ff. Er übernimmt das Argument von 

Brian Kane, Sound studies without auditory culture: a critique of the onto-
logical turn, in: Sound Studies 1/1, 2015, 2–21.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


317

Klang das, was die Akustik lehrt: Eine oszillierende Luftdruckschwan-
kung. Nur das akustische Phänomen der Schallwelle kann Realität be-
anspruchen. Eine Klangkunst, die dieser Einsicht Rechnung tragen will, 
muss den Trug des hörbaren Klangs durchbrechen und ihn als substanz-
lose Erscheinung eines nicht-hörbaren, physikalischen Vorgangs präsen-
tieren. Das gelinge etwa in Werken von Nina Canell, die mit nicht-hörba-
rem Ultraschall arbeitet, oder in Katie Patersons Konzeptstücken, deren 
Beschreibung bei Shrimshaw fast schon wie eine Parodie auf die gegen-
wärtige Konzeptkunst klingt:

In Earth-Moon-Earth (2007) Beethoven’s Moonlight Sonata is conver-
ted to Morse code which, as a radio signal, is then transmitted from 
the Earth, bounced of the surface of the moon and then recaptured 
on the Earth. The romantic genius is but a conduit for forces of na-
ture; these transmissions return the genius’s work to the nature from 
which it arose. While the work of art is ›returned‹ to nature, this trans-
mission is not carried out without alteration. The recaptured trans-
mission is converted back into a musical score to be played by a Dis-
klavier piano. Having been bounced off the moon, the received signal 
has sustained losses, with parts of the original transmission having 
been absorbed by the moon’s surface. The Moonlight Sonata is con-
sequently riddled with holes, pauses and absences as a result of its 
transmission.486

An solchen Arbeiten wird deutlich, welche Folgen diese Rückkehr der 
Kunst zur Natur hat: Sie tendiert zur Selbstabschaffung. Dem konse-
quenten Naturalismus wird die Kunst zur seltsamen Versuchsanord-
nung. Es ist daher schlüssig, wenn Shrimshaw die Kunst in den Dienst 
der Wissenschaft stellt. Die Arbeit der Kunst an den manifesten Erschei-
nungen der natürlichen Welt habe zum Zweck, die Wahrnehmung unse-
rer Umwelt so zu modifizieren, dass sie zu den Modellen der naturwis-
senschaftlichen Erklärung passt: Solche Kunst »[…] seeks to modify the 
manifest image to better accommodate the scientific image that accounts 
for its conditions as well as that of wider reality.«487

In dieser Position treffen die beiden Naturbegriffe zusammen: Die 
Kunst eignet sich hier zwar keine naturwissenschaftlichen Modelle an, 
sie strebt auch nicht mehr danach, die manifeste Natur in sich wider-
scheinen zu lassen. Vielmehr versucht sie, sich durch ihre eigene Na-
turalisierung abzuschaffen. Das geschieht in Form von sinnlichen Er-
scheinungen, die darauf zielen, im Dienst der Anpassung des Menschen 
an seine Mittel der Naturbeherrschung ihre eigene Wirklichkeit zu ne-
gieren. Diese Selbstnegation der Sinnlichkeit bildet, wie wir am Ende 
dieses Kapitels zeigen werden, einen Kerngedanken der Konzeptkunst. 

486	Schrimshaw 2017, 167.
487	Ebd. 141.

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


318

Die Kunst ist ein so dialektisches Geschehen, dass auch diese künstle-
rische Strategie eines konzeptuellen Naturalismus, die auf ihre eigene 
Abschaffung zielt, zu Werken führen kann, die ästhetisch überzeugen. 
Die theoretische Position des zu Ende gedachten Naturalismus hin-
gegen kann sich nicht mehr verständlich machen, worin dieses Gelin-
gen besteht.

Schein des Nicht-Indifferenten

Von den beiden Begriffen der Natur als gesetzmäßigem Kausalzusam-
menhang mit seinen postulierten Entitäten und Modellen auf der einen 
Seite und der Natur als Umwelt mit ihrer unüberschaubaren Mannig-
faltigkeit von Gegenständen und Vorkommnissen auf der anderen Seite, 
haben wir den partiellen Naturbegriff unterschieden. Es ist die Natur, 
die als eine von Menschen unberührte Wildnis erscheint. Die Debatten 
um das sogenannte Anthropozän sind in Wahrheit kritisch auf diesen 
Begriff bezogen: Der Begriff des Anthropozän behauptet, dass die Aus-
wirkungen des menschlichen Handelns heute so weitreichend geworden 
sind, dass es eine unberührte Natur auf unserem Planeten gar nicht mehr 
gibt. Alle irdische Natur sei durch menschliches Tun überformt. Entlang 
solcher Überlegungen nimmt der Naturbegriff, als Negation des von Ge-
sellschaft Tingierten, in der heutigen Zeit eine eigentümliche Wendung: 
Tritt noch in der Kantischen Ästhetik des Erhabenen die Natur als Be-
drohung und Übermacht auf, so wird sie heute vorrangig als Bedroh-
te und Verunstaltete vorgestellt. Sie ist, wie es die Bilder der schmel-
zenden Gletscher und Polkappen suggerieren, auf dem Rückzug. Diese 
Vorstellung ist Reflex der Bedrohung des Menschen durch die ökologi-
sche Krise. In Naturkatastrophen bricht nun nicht mehr die Negation 
der Gesellschaft von außen in sie herein, sondern es ist das zerstöreri-
sche Moment der menschlichen Naturbeherrschung, das sich durch die 
Natur hindurch gegen die Gesellschaft selbst kehrt. Es ist nicht die Na-
tur als das radikal Andere der Gesellschaft, die uns in der ökologischen 
Katastrophe bedroht, sondern die unkontrollierten Auswirkungen des 
menschlichen Tuns selbst. Was zerstört wird, ist nicht die Natur der Na-
turwissenschaft, noch die Natur als Inbegriff der Erfahrungsdinge oder 
die Natur als Wildnis, sondern die Lebensgrundlage des Menschen. Das 
Bild der bedrohten Natur lässt sich unschwer als die verkehrte Projekti-
on der bedrohten Menschen auf ihr Anderes entziffern: Die Natur, wel-
che der industrielle Kapitalismus zerstört, ist der Mensch in der Gestalt 
seines Anderen. Folgt man dieser Lesart, so verschleiert der Naturbe-
griff als solche Projektion aber das eigentliche Problem, nämlich dass die 
menschliche Gesellschaft sich selbst zerstört. Aus diesem Grund schließt 
etwa Bruno Latour den partiellen Naturbegriff aus seiner einflussreichen 

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


319

politischen Ökologie aus.488 Der Unterschied der Naturbegriffe tritt in 
seinen Schriften deutlich hervor: Weist er einerseits den partiellen Na-
turbegriff als ideologisches Konstrukt ab, so besteht die Hauptforderung 
seiner politischen Ökologie andererseits genau darin, die naturwissen-
schaftlichen Erkenntnisse stärker in den politischen Prozess mit einzu-
beziehen. Sein vieldiskutiertes Parlament der Dinge steht letztlich für die 
Forderung, den Einfluss naturwissenschaftlicher Expertise in den politi-
schen Institutionen zu stärken.

Dieser Kritik entgeht der partielle Naturbegriff, sofern er nicht als 
theoretische Sachbestimmung, sondern als ästhetischer Begriff verstan-
den wird. Er bezeichnet dann den Schein des Natürlichen, der kein Trug 
ist, sondern als Schein erfahren wird. Dieser Schein ist das Naturschöne. 
Versteht man den Naturbegriff auf diese Weise, dann wird die Idee einer 
nicht-schönen Natur zum Unding. Der Naturbegriff, der auf die Erfah-
rung des Scheins eines Anderen der Gesellschaft zielt, ist im Kern ästhe-
tischer Natur – und daher mit dem Begriff der Schönheit verschwistert. 
Natur ist in diesem Sinne gar nichts anderes als das Naturschöne.

Ästhetische Natur wird in der Erfahrung eines objektiven Scheins 
des Anderen aller subjektiven oder gesellschaftlichen Setzung vorstellig, 
einer Negation von sozialer Gemachtheit. Diese Negativität der Natur 
lässt sich auf den Begriff der Indifferenz oder Gleichgültigkeit des Na-
turhaften bringen. Was als Natur erscheint, kümmert sich nicht um 
die menschlichen Machenschaften. Es scheint in einer Zeitlichkeit und 
Räumlichkeit zu existieren, die weit über die Handlungshorizonte der 
Menschengeschichte hinausreicht. Das gilt nicht nur für die typischen 
Erfahrungen des Erhaben-Großen, sondern auch für die bescheidenen 
Naturvorgänge, die scheinbar seit jeher und in alle Ewigkeit ihren im-
mer selbigen Lauf nehmen, ohne auf die Untaten und Bestrebungen, auf 
die Fähigkeiten und Bedürfnisse der Menschen zu achten.

So gesehen wäre die Erfahrung der naturhaften Gleichgültigkeit aber 
erstmal keine lustvolle, sondern eine deprimierende Angelegenheit. Das 
Schöne dieses Naturscheins liegt erst darin, dass diese indifferente Na-
tur zugleich als ausdruckshaft erscheint. Sie ist daher zugleich indifferent 
und nicht-indifferent:489 Sie ist der Schein eines Ansichseins, das doch 
irgendwie für uns ist. Worin dieser Ausdruck besteht, was die schöne 
Natur zum Ausdruck bringt, welche Gehalte sie artikuliert, all das ist 
gänzlich unbestimmbar. Denn diesen Ausdruck zu bestimmen, hieße ja, 
die Natur auf das Maß möglicher Intentionen des vergesellschafteten 

488	Bruno Latour, Politiques de la nature. Comment faire entrer les sciences en 
démocratie, Paris 1999.

489	Auf diese Dialektik zielte schon Eisenstein, wenn er Puschkins Rede von der 
indifferenten Natur negiert, vgl. Sergei Eisenstein, Nonindifferent nature, 
Cambridge ; New York 1987.

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


320

Menschen zu bringen. Ihre Schönheit liegt aber gerade darin, dass sie 
die Immanenz der menschlichen Sozialität übersteigt.

Diese intentionslose Expressivität macht das Rätselhafte des Natur-
schönen aus. In dieser Rätselhaftigkeit ist, einer Überlegung Adornos zu-
folge, die Verbindung von Natur und moderner Kunst zu suchen:

Wahrgenommen wird [das Naturschöne] ebenso als zwingend Verbind-
liches wie als Unverständliches, das seine Auflösung fragend erwartet. 
Wenig vom Naturschönen hat auf die Kunstwerke so vollkommen sich 
übertragen wie dieser Doppelcharakter. Unter seinem Aspekt ist Kunst, 
anstatt Nachahmung der Natur, Nachahmung des Naturschönen.490

Um diese rätselhafte Expressivität kreisen letztlich all jene kompositori-
schen Verfahren, die in den ersten Abschnitten dieses Kapitels diskutiert 
wurden. Auch sie zielen auf die Nachahmung des Naturschönen. Dieser 
ästhetische Naturbegriff ist indirekt auf die anderen Naturbegriffe be-
zogen. Er kann als das Resultat einer Kritik dieser Naturbegriffe gedeu-
tet werden, welche die Selbstkritik der Kunstwerke nachvollzieht. Um 
diesen Gedanken zu entwickeln, muss man sich die Grundkonstellation 
von Natur und Denken nochmals vor Augen führen. Natur ist, den ers-
ten beiden Begriffen der Natur zufolge, gedachte Natur: Sie ist der Ge-
genstand der Naturwissenschaft oder Wahrnehmungsgegenstand eines 
Erfahrungssubjekts. Der Naturbegriff setzt die Unterscheidung dieser 
Sphäre des objektiv Erkennbaren vom Subjekt der Erkenntnis voraus. 
Als objektiv Erkennbares wird das Natürliche entweder als gesetzmäßi-
ger Kausalzusammenhang oder allgemein in den Kategorien der Erfah-
rung geordnet. Was diesen Bereich des gesetzmäßig Geschehenden oder 
kategorial Geordneten übersteigt und sprengt, kann nicht Teil der Na-
tur sein: Es wäre ein Übernatürliches.

Indem das Subjekt seine Umwelt als Natur denkt, bringt es das, was 
es so denkt, in eine gesetzmäßige Ordnung. Als solcher Ordnungsvoll-
zug steht das Denken im Dienst der menschlichen Selbsterhaltung. Denn 
je vollständiger das Subjekt seine Umwelt als gesetzmäßige Ordnung zu 
begreifen vermag, desto weniger ist es seiner Umwelt ausgeliefert: Es 
kann die Einsicht in die gesetzmäßige Ordnung zu seinem Überlebens-
vorteil verwenden und sich auf diese Weise ermächtigen. In dieser Wei-
se ist der Naturbegriff intern auf den Zusammenhang der Naturbeherr-
schung bezogen: Natur ist nichts anderes als der Bereich desjenigen, 
was sich als gesetzmäßige Ordnung begreifen und dadurch kontrollie-
ren, vorhersagen und zum eigenen Vorteil nutzen lässt. Diese Beherr-
schung durch Naturalisierung greift auch auf die Weise aus, wie die 
Menschen ihre Mitmenschen und sich selbst begreifen. Auch sie wer-
den dadurch beherrschbar, dass sie nicht als selbstbestimmte Subjekte, 
sondern als Momente einer gesetzmäßigen Ordnung begriffen werden. 

490	Adorno 2012 (wie Anm. 53), 111.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


321

Insofern umfasst die Naturbeherrschung auch die Herrschaftsverhält-
nisse der Gesellschaft.

Betrachtet man nun auch das Verhalten von Lebewesen als Natur, so 
erscheint es als die gesetzmäßige Ordnung des Überlebenskampfes: Das 
Naturgesetz des Lebendigen ist das Streben nach Selbsterhaltung des In-
dividuums oder der Art. Ist aber das Denken, das seine Umwelt als Na-
tur versteht, ein Faktor der menschlichen Selbsterhaltung, dann ist das 
Naturdenken selbst naturhaft. Dadurch wird sein Vollzug zum Wider-
spruch. Denn das Naturdenken setzte ja die Unterscheidung zwischen 
dem erkennenden Subjekt und dem objektiv Erkennbaren voraus. In-
dem das Erkenntnissubjekt sich aber von der gesetzmäßigen Ordnung 
erkennbarer Objekte unterscheidet und sich aus diesem Zusammenhang 
herausnimmt, unterwirft es sich – als ein Vollzug des Selbsterhaltungs-
strebens – selbst der gesetzmäßigen Ordnung der Natur. Seine Selbster-
mächtigung ist zugleich seine Unterwerfung, die Naturbeherrschung ist 
die Fortsetzung des Naturzwangs im Denken.

Die Befreiung des Denkens aus seiner Partizipation am Naturzwang 
der Naturbeherrschung muss an jenem Punkt ansetzen, an welchem das 
Denken in Unfreiheit kippt: An seiner Indienstnahme für die Selbster-
haltung, die gesellschaftliche Reproduktion. Die Selbsterhaltung ist aber 
nichts anderes als der Widerstand gegen die Vergängnis. Wäre das na-
türliche Leben nicht dem Vergehen und Sterben ausgesetzt, so wäre es 
auch nicht dem Zwang zur Selbsterhaltung unterworfen. Die naturhafte 
Ordnung, in die das Denken verstrickt ist, muss aus diesem Verhältnis 
von Vergängnis und Selbsterhaltung verstanden werden. Erst wenn die-
ser Zusammenhang von Vergängnis und Selbsterhaltung selbst zergin-
ge, wäre das Denken aus seiner Komplizenschaft mit der Naturbeherr-
schung befreit. Die Haltung des Denkens im Anbetracht der naturhaften 
Vergängnis, welche dieser Befreiung entspricht, ist die Trauer. Sie steht 
nicht im Dienst der Selbsterhaltung, sondern ist die nutzlose Besinnung 
aufs Leiden, welches die Zwangslage von Vergängnis und Selbsterhal-
tung hervorbringt. In der Trauer liegt daher die Hoffnung darauf, dass 
der Widerstreit von Vergehen und Erhalten nicht alles ist, sondern selbst 
vergehen könnte. In der Trauer über die Vergängnis ist das Denken so-
mit über seine Verstricktheit in die Naturbeherrschung hinaus: Es denkt 
die Möglichkeit einer anderen Natur.

Der Rätselcharakter des Naturschönen, so Adornos Überlegung, ist 
die Weise, in der diese Möglichkeit erscheint.491 Den intentionslosen 

491	Vgl. die Dialektik von Natur und Kunst, wie sie Lydia Goehr in Auseinan
dersetzung mit Adorno, Danto und Cage artikuliert, Lydia Goehr, For the 
Birds/Against the Birds: Modernist Narratives on the End of art, in: Elec­
tive affinities: musical essays on the history of aesthetic theory, New York 
2008, 79–107.

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


322

Ausdruck der Natur, der sich nicht bestimmen lässt, kann man daher 
noch am ehesten als ein Ineinander von Wehmut und Hoffnung um-
schreiben. Vor ihm tritt das Subjekt aus dem Zwang zur Naturbeherr-
schung hinaus, um in der Trauer um die Vergängnis den Vorschein des 
Vergehens dieser Vergängnis selbst zu denken.

Wenn die Kunst den Rätselcharakter des Naturschönen imitiert, so 
überträgt sie dieses eigentümliche Verhältnis in den Bereich menschli-
cher Setzungen. In ihm nimmt die Natur als gesetzmässige Ordnung die 
Gestalt der durch Gewohnheit zur zweiten Natur gewordenen Konven-
tionen und Normen der Verständigung an.492 Die Kunstwerke, welche 
diese habitualisierten Schemata der Einbildungskraft ins Tanzen brin-
gen, lassen den Naturzwang der zweiten Natur zergehen. Sie errichten 
einen Scheinzusammenhang, der sich als solcher zu verstehen gibt, in-
dem er sich selbst unterbricht. Deshalb tritt an die Stelle der zweiten 
Natur habitualisierter sozialer Normen nicht eine dritte, sinnerfüllte 
Natur, eine selbständige Gegenwelt der Kunst. Wäre das der Fall, so 
würden die Werke der Kunst über die Natur triumphieren und als Illu-
sionen gelungener Naturbeherrschung den Naturzwang der Vergäng-
nis fortsetzen. Indem sie aber die Schemata der Einbildungskraft er-
schüttern, triumphieren die Werke nicht, sondern bleiben rätselhaft. 
Nur deshalb ist auch in der Kunst nicht eindeutig zu bestimmen, was 
die Werke zum Ausdruck bringen. In ihnen wird der Zerfall der habi-
tualisierten Mittel des Ausdrucks ausdruckshaft. Die Selbstkritik ha-
bitualisierter Ausdrucksformen bringt so die Möglichkeit einer ande-
ren Natur zum Vorschein, welche über die Zwangslage von Vergängnis 
und Selbsterhaltung hinaus wäre.

Diese Überlegung rückt die Frage der künstlerischen Technik ins Zen-
trum der Frage nach dem Naturverhältnis der Kunst. Denn die künst-
lerischen Techniken der Materialbeherrschung sind das Pendant zu je-
nen wissenschaftlich-technischen Mitteln der Naturbeherrschung, die 
im Naturschönen ausgesetzt werden. Die Techniken der Kunst haben 
den eigentümlichen Zweck, durch die Beherrschung des Materials zu-
gleich jene Aufhebung von Herrschaft zu erwirken, die im Rätselcharak-
ter der Kunstwerke aufscheint. Es ist daher eigentlich eine Technik, die 
auf ihre eigene Aufhebung zielt. Das lässt sich in der Gegenwart an den 
Folgegestalten des Spektralismus ablesen. Denn die instrumentale ad-
ditive Synthesis hat typischerweise einen Fortschritt der Beherrschung 
des musikalischen Materials angestoßen: Die Dimension der Klangfar-
be, die sich traditionellerweise einer systematischen Behandlung ent-
zog, wird durch diesen kompositionstechnischen Fortschritt beherrsch-
bar. Die technische Kontrolle über den Klang ist seit den Anfängen des 
Spektralismus auch durch die computergestützte Komposition erweitert 

492	Vgl. Khurana 2018 (wie Anm. 123).

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


323

worden. Die Analyse und orchestrale Imitation der Spektren fixierter 
Klänge wird heute etwa mittels Kompositionssoftwares wie Orchids ge-
leistet. Parallel dazu haben sich Musikerinnen und Ensembles die ent-
sprechenden Spieltechniken und Intonationsfähigkeiten als selbstver-
ständliche Kompetenzen angeeignet. Dies erlaubt eine Virtuosität in der 
Konstruktion von Klanggemischen, die noch vor einigen Jahrzehnten 
undenkbar gewesen wäre. Dieser Fortschritt wird offenkundig, wenn 
man die Pionierwerke der Spektralmusik mit dem plastischen Klang in 
gegenwärtigen Kompositionen wie etwa Yair Klartags Con forza di gra­
vità (2013) oder Rebecca Saunders Alba (2014) vergleicht. Das Fort-
schreiten der Materialbeherrschung zeigt sich hier eindrücklich in der 
Dynamisierung der Klangmischungen, die unter der orchestrierenden 
Hand der Komponistin scheinbar widerstandslos in unterschiedlichste 
Gestalten überführt werden können. Aber bei dieser technischen Meis-
terung eines einstmals unbeherrschbaren Materials kann es die Musik 
nicht belassen, wenn sie als Kunst überzeugen soll. In Rebecca Saun-
ders Werken wird diese technische Beherrschung etwa dadurch durch-
kreuzt, dass sie die Stringenz des Fortgangs der Musik, ihren zeitlichen 
Verlauf, zurücknimmt, sei es, dass sie diesen Verlauf wie in der Chro­
ma-Reihe in die räumliche Installation auflöst, sei es, dass die Abfolge 
wie in Void II (2014/20) einen offenen Charakter eines Durchschreitens 
selbständiger Module annimmt. Auch die Kompositionen Mark Andres 
führen vor, wie dieser Fortschritt der Materialbeherrschung sich selbst 
zurücknimmt. Werke wie Riss I und Auf I arbeiten mit einem kunstvoll 
ausdifferenzierten Material, das in der Komposition jedoch die Form 
scharf gegeneinander abgesetzter Einzelklänge annimmt. Statt sich zu 
naturhaft ineinander übergehende Prozessgestalten zu verbinden, wer-
den die ausdifferenzierten Klänge als verschwindende, nicht-verfügbare 
Gestalten auskomponiert. Bei aller Fragilität und Stille ist dieser Musik 
eine fast aggressive Härte eigen: Die klingenden Erscheinungen negie-
ren sich selbst.493

Jenen Nexus von Materialbeherrschung und Vergängnis findet man 
aber auch in Kompositionen, welche die Ansätze der musique concrète 
weiterführen. Die Kopfhörer-Musik Steven Takasugis kann das ver-
deutlichen. In der Mikromontagearbeit von A Diary of a Lung (2007) 
sind naturalistische Klangaufnahmen und kompositorische Fragmentie-
rung so ineinander geschoben, dass ein Drittes, eine Art Kunstnatur ent-
steht. Der Ausdruckscharakter dieser konstruierten Naturlaute liegt un-
entscheidbar zwischen dem Idyllischen und Abjekten: Plätschern und 
Würgen, Rieseln und Ersticken, sanftes Geschehenlassen und härteste 

493	Helmut Lachenmann, Nachdenken über Mark Andre, in: Ulrich Mosch 
(Hg.), Kunst als vom Geist beherrschte Magie: Texte zur Musik 1996 bis 
2020, Wiesbaden 2021, 385–391.

NATUR

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


324

Zerstückelung erscheinen ineins gesetzt.494 Dadurch evoziert das Werk 
jene Untrennbarkeit von Überlebenskampf und Vergängnis, und setzt 
den Gegensatz zugleich außer Kraft.

Durch die Verarbeitung von Klängen, die vom Innern eines Leibs zu 
zeugen scheinen, der gegen seine Vergängnis ankämpft, weist Takasugis 
Werk über den Komplex des Naturhaften hinaus: Musikalisch dramati-
siert es jene rätselhafte Dimension der Natur, die der Begriff des Lebens 
anzeigt. Ihm ist das nächste Kapitel gewidmet. Die Reflexion auf den 
Schein des Naturhaften in der jüngeren Kunstmusik hat ein zweideuti-
ges Resultat hervorgebracht: Zum einen können gewisse kompositori-
sche Ansätze mit gewissen Naturbegriffen eng geführt werden – die al-
gorithmische Komposition mit dem wissenschaftlichen Naturbegriff, die 
musique concrète mit dem manifesten oder vorwissenschaftlichen Na-
turbegriff, und der Spektralismus im Zwischenbereich einer naturalisti-
schen Erklärung vorwissenschaftlicher Erfahrung. Zugleich lassen sich 
die gelingenden Werke nicht auf diese Darstellung des Natürlichen redu-
zieren: Sie sind immer auch Imitationen des Naturschönen, Konstrukti-
onen eines rätselhaft-expressiven Bilds der Natur. In diesen ästhetischen 
Naturbildern wird der zwanghafte Zusammenhang von Naturbeherr-
schung, Selbsterhaltung und Unfreiheit betrauert und gerade dadurch 
unterbrochen.

2. Leben

Die Kopfhörermusik Steven Takasugis bildet einen Extrempol des ge-
genwärtigen Musikschaffens. Sie behandelt den Klang als eine technisch 
fixierte Struktur, die nicht auf die Vermittlung durch aufführende Inter-
pretinnen, ja nicht einmal mehr auf die Konzertsituation als Ort ihrer öf-
fentlichen Darbietung angewiesen ist. In ihr erscheint der Klang, ganz im 
Sinne Francisco López, als ein Ansichseiendes. Diese Selbständigkeit der 
Musik widerspricht der Tatsache ihres Gemachtseins, welches die Kom-
positionen Takasugis keineswegs verbergen. Das Ineinander von osten-
sibler Gemachtheit und radikaler Selbständigkeit lässt diese Musik als 
etwas Weltabgewandtes, als eine komponierte Abkehr von der Wirklich-
keit erscheinen: Takasugi spricht davon, dass seine Musik die Augen vor 
der Welt verschließt.495 Diese Blindheit der Musik gegen ihre wirklichen 
Bedingungen stehe aber, so Takasugi, in einer Spannung zur imaginären 

494	Dadurch steht das Werk seltsamerweise in einer Nähe zu jenem Materialis-
mus, den Juliane Rebentisch in den Filmen von Jack Smith herausgearbeitet 
hat, vgl. Juliane Rebentisch, Über eine materialistische Seite von Camp, in: 
Zeitschrift für Medienwissenschaft & Medienästhetik 8/1, 2013, 165–178.

495	Takasugi 2016 (wie Anm. 111), 13.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


325

Visualität, welche diese elektronische Musik unweigerlich evoziert. Im 
Kopf der Hörerin rufen die verselbständigten Klänge ein Spektakel her-
vor, das, Traumgebilden gleich, das Hören der Klänge begleitet. Die Mu-
sik tendiert in ihrer Loslösung von allem wirklichen Geschehen dazu, 
eine unwirkliche Gegenwelt visueller Assoziationen aufzuspannen, die 
ihre Selbständigkeit erneut bedroht: Sie tendiert zum Programmatischen. 
Aus dieser Tendenz der Musik, sich in einer imaginären Bildlichkeit zu 
verlieren, sobald sie ganz aufs Visuelle verzichtet, sieht Takasugi die ge-
genwärtige Tendenz zum Musiktheater, die Tendenz zur Inszenierung der 
elektronischen Musik auf der Bühne motiviert. Die Verschränkung der 
verselbständigten Klänge mit einem Bühnengeschehen zu einem visu-au-
ditiven Setting gilt der Rettung des verselbständigten Klangs vor seiner 
eigenen Tendenz zum Programmatischen. Erst durch die Ausgestaltung 
eines Bühnengeschehens, welches das unvermeidbare Assoziationsspiel 
der Traumbilder durchkreuzt, so die Überlegung, kann die Musik für 
sich selbst bestehen. Ein solches Bühnengeschehen ist bei Takasugi die 
instrumentale Produktion von Klängen: Musikerinnen, Instrumente, die 
Gesten der Klangerzeugung. Daraus entsteht, etwa in Takasugis Side­
show (2009–15), ein Verwirrspiel zwischen Instrumentalspiel und Play-
back.

Die Verschränkung fixierter Klänge mit einem Bühnengeschehen 
erweist sich als eine Verschränkung von Gegensätzen, von zwei ge-
gensätzlichen Grundauffassungen dessen, was Musik ist: Eine fixier-
te Klangstruktur oder ein lebendiger Vollzug, art des sons fixés oder 
art vivant. Wir sind diesem Problem schon früher unter dem Schlag-
wort des Performanzproblems der elektronischen Musik begegnet.496 
Dieses Problem lässt sich nun zuspitzen zur Frage nach der Lebendig-
keit der Musik:

And if so-called ›live music‹ exists in opposition with ›recorded music‹, 
then one might with a little playful thinking call the recorded medium, 
›dead music‹.497

Ein Werk, welches fixierte Klänge und Bühnengeschehen verknüpft, 
verschränkt Lebendes und Totes. Diese Verschränkung ist dialektisch: 
Denn in der Konfrontation mit dem fixierten Klang werden die Büh-
nenhandlungen der Musikerinnen selbst scheinhaft. Ihre Bewegungen 
sind keine notwendigen Gesten der Klangerzeugung mehr, sondern wer-
den durch die Möglichkeit des Playback tendenziell zu Körperbewe-
gungen, die jetzt etwas darstellen, das sie nicht sind. Dadurch erhält 
das Bühnengeschehen einen gespenstischen, marionettenhaften Cha-
rakter: Die tradierten Gesten der Klangerzeugung werden selbst zum 
Theater. Diesem Scheingeschehen gegenüber erscheint der elektronisch 

496	Vgl. Kapitel III.3.
497	Ebd. 14.

LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


326

fixierte, der tote Klang als das Reale, das die scheinhaften Körperbe-
wegungen belebt.

And so what does the layering of live performance and theatre accom-
plish for that now buried ›tape piece‹ of digital samples, if the balance 
among the layers creates a ruthless confusion? It aids the layer of ›the 
dead music‹ to remain buried as a subconscious perception, even if it is 
sounding alone in long passages. It therefore allows for an averting of 
the eyes – s the inward eyes afforded their suspension of disbelief requi-
site of any fiction – at the same time when the actual physical eyes are 
wide aglare, aghast by what they see on stage. […] Theatre is a sleight 
of hand. It is the distraction by which the dead rise covertly, poignant-
ly, unbeknown...or only vaguely sensed...among the live, the living.498

Im Instrumentaltheater Takasugis wird der Scheincharakter der Musik in 
den dialektischen Gegensatz von lebendiger Bühnenhandlung und toter 
Klangaufnahme übersetzt.499 Aber das Ineinander von Lebendigem und 
Unbelebtem ist das Zeichen des ästhetischen Scheins überhaupt. Wenn 
wir sagen, dass ein Kunstwerk ausdrucksvoll oder gedankenreich ist, dann 
werden ja, strenggenommen, einem unbelebten Gegenstand oder Gesche-
hen Prädikate zugeschrieben, die nur lebenden Subjekten zukommen kön-
nen. Der Scheincharakter der Kunstwerke benennt dies: Sie scheinen mehr 
zu sein, als sie sind. Darin besteht aber wiederum ihre Verwandtschaft zu 
den verkörperten Subjekten. Auch sie sind mehr als das, was sie sind, auch 
sie gehen nicht in dem auf, was an ihnen physisch vorhanden ist: Ihr phy-
sischer Bestand ist belebt – oder in der klassischen Terminologie: ihre Kör-
per sind beseelt. Diese Belebtheit oder Beseeltheit der Körper ist bekannt-
lich keine objektivierbare Eigenschaft. Dem modernen Verstand muss sie 
daher als Schein vorkommen. Zugleich ist es das Leben, die Lebendigkeit, 
die unsere Vollzüge vom bloßen Funktionieren einer mechanischen Appa-
ratur unterscheidet. Aller Widerstand gegen die Herabsetzung der Men-
schen zu leblosen Funktionsstellen in Verwaltung und Betrieb hängt daran, 
das der Begriff des Lebens mehr als ein bloßer Schein ist. Der Begriff des 
Lebens ist dem modernen Menschen – also uns – ein Problem. Er ist für 
unser Welt- und Selbstverhältnis so grundlegend wie, scheinbar, haltlos.500

In der scheinhaften Belebtheit der elektronisch fixierten Musik Ta-
kasugis reflektiert sich dieser problematische Charakter des heutigen 

498	Ebd. 15.
499	Angela Ida De Benedictis, ’Live is Dead?’ : Some Remarks about Live Elec-

tronics Practice and Listening, in: Gianmario Borio (Hg.), Musical listening 
in the age of technological reproduction, London New York 2019, 301–322.

500	Michael Thompson hat den Begriff des Lebens in jüngerer Zeit philoso-
phisch rehabilitiert, indem er ihn nicht als eine Eigenschaft, sondern als eine 
logische Form deutet, vgl. Michael Thompson, Life and action: elementary 
structures of practice and practical thought, Cambridge (Mass.) 2008.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


327

Lebens überhaupt. Dieses Problem ist aber auch am gegenüberliegenden 
Extrempunkt des Spektrums gegenwärtigen Musikschaffens wirksam: 
Es steht auch im Zentrum der so verschiedenartigen Praktiken der mu-
sikalischen Improvisation. In ihnen wird die Musik ganz als art vivant 
verstanden. Musik wird hier als Begegnung und Interaktion von leben-
digen Subjekten gedacht. Ganz abgesehen von der Frage der musikali-
schen Stile, in denen improvisiert wird, hat das seinen Grund im Begriff 
der musikalischen Improvisation selbst. Er lässt sich gar nicht losgelöst 
vom musizierenden Subjekt denken. Seine Minimalbestimmung lautet 
dahin, dass eine Musik improvisiert ist, wenn die Musikerinnen, die sie 
hervorbringen, keinem vorgegebenen Ablaufsplan folgen, sondern im 
Vollzug des Musizierens auf der Bühne den klanglichen Verlauf erst be-
stimmen.501 Der Begriff der Improvisation ist daher notwendigerweise 
auf die Idee einer Spontaneität oder Freiheit der Subjekte bezogen, wie 
immer begrenzt und eingeschränkt diese Freiheit durch Vorprägungen 
und stilistische Normen sein mag. Die Frage, ob eine Musik improvi-
siert ist oder nicht, ist deshalb keine Frage, welche die Musik, sondern 
das Subjekt betrifft, welches die Musik hervorbringt.502 Die Aussage, 
dass eine Musik improvisiert ist, trifft dann zu, wenn die Musikerinnen 
in ihren Vollzügen auf der Bühne tatsächlich frei aufeinander reagieren. 
Das lässt sich aber nicht anhand der Musik selbst entscheiden.503 Es gibt 
zwar negative Anzeichen dafür, dass eine Musik nicht improvisiert sein 
kann: Ein schnelles Unisono mehrerer Stimmen wird sich improvisie-
rend kaum realisieren lassen. Es gibt aber keine Musik, die man nur im-
provisierend hervorbringen könnte.504 Das Wissen darüber, ob eine Mu-
sik improvisiert ist oder nicht, ist daher für gewöhnlich ein Wissen aus 

501	Vgl. Marcello Ruta, Horowitz Does Not Repeat Either! Free Improvisation, 
Repeatability and Normativity, in: Proceedings of the European Society for 
Aesthetics 9, 2017, 510–532.

502	Dazu ausführlicher: Christoph Haffter, Improvisation as Aesthetic Appea
rance, in: Marcello Ruta, Alessandro Bertinetto (Hg.), The Routledge Hand­
book of Philosophy and Improvisation in the Arts, London 2021.

503	Daran kranken die Versuche, die Improvisation an eine bestimmte Ästhe-
tik etwa des Imperfekten zu binden. Sie reproduzieren ein Vorurteil über 
improvisierte Musik, das seit einem einflussreichen Text von Philip Alper-
son die philosophischen Debatten über die Improvisationsmusik beherrscht, 
nämlich dass das musikalische Produkt von Improvisationen den Produkten 
komponierter Musik unterlegen seien. Alperson glaubt daher die Improvisa-
tionsmusik als Handlungsvollzug verteidigen zu müssen. Vgl. Philip Alper-
son, On Musical Improvisation, in: The Journal of Aesthetics and Art Criti­
cism 43/1, 1984, 17–29. 

504	Für diese These argumentiert Nicholas Cook, Scripting Social Interaction: 
Improvisation, Performance, and Western »Art« Music, in: Georgina Born 
et al. (Hg.), Improvisation and Social Aesthetics, 2020, 59–77, hier: 66.

LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


328

Zeugenschaft: Es wird in Form einer Produktionsanekdote von den be-
teiligten Künstlerinnen an das Publikum vermittelt.

Diese Überlegung lässt aber das Selbstverständnis der Improvisation 
als art vivant problematisch werden. Es drängt sich die Frage auf, wie 
sich der lebendige Vollzug der künstlerischen Subjekte zum Produkt ih-
rer Arbeit – dem musikalischen Erscheinungskomplex – verhält. Denn ob 
die beteiligten Musikerinnen als lebende Subjekte spontan aufeinander 
reagieren, ist im Grunde eine praktische Frage: Es ist die Frage, ob diese 
Subjekte sich selbst bestimmen oder durch äußerliche Vorgaben bestimmt 
werden.505 Die Frage, ob das, was sie dabei hervorbringen, selbst als le-
bendiger Vollzug erscheint, ist davon unterschieden: Es ist die ästhetische 
Frage nach dem musikalischen Scheinzusammenhang. Erst mit Blick auf 
diesen Zusammenhang wird der Begriff der Improvisation zu einer äs-
thetischen Kategorie. Er löst sich dann jedoch von der praktischen Fra-
ge ab. Ob eine Musik tatsächlich improvisiert ist oder auf einer kompo-
sitorischen Vorarbeit beruht, wird dann zur Nebensache. Die ästhetische 
Frage zielt vielmehr darauf ab, ob ein Geschehen als Improvisation er-
scheint. Lydia Goehr hat in diesem Sinne den ästhetischen Begriff einer 
Variante des Improvisatorischen als impromptu ausgearbeitet: »[it] refers 
to what we do at singular moments – in the moment – when we’re put 
on the spot, particularly when we’re confronted with an unexpected dif-
ficulty or obstacle.«506 Ob ein solcher Moment unerwarteter Widerstän-
de, die nur durch Gewitztheit überwunden werden können, tatsächlich 
improvisiert oder Teil einer minutiös geprobten Inszenierung ist, spielt 
für die ästhetische Frage keine Rolle. Was zählt, ist der spezifische Cha-
rakter des Scheins. Das gilt für die Frage der Improvisation überhaupt: 
Soll der Begriff der Improvisation ästhetische Relevanz besitzen, so muss 
er den Schein des Improvisatorischen bezeichnen, der etwa ein musikali-
sches Geschehen aufweisen kann. Weil er aber seine Minimalbestimmung 
in der lebendigen Interaktion von Subjekten besitzt, gehört das Moment 
der Lebendigkeit wesentlich zu diesem Scheincharakter: Es ist ein musi-
kalisches Geschehen, das selbst als lebendiger Vollzug erscheint.

Der Organismus

Der Begriff des Lebens ist klassischerweise mit dem Begriff des Zwecks 
verknüpft: Lebendig erscheint ein natürliches Ding, insofern wir es nicht 

505	Diese praktische Frage der Improvisation wird auch in Künstlerkreisen 
durchaus heftig diskutiert, wie es etwa der Konflikt zwischen Globakar 
und Stockhausen zeigt, den Pietro Cavallotti Cavallotti rekonstruiert, vgl. 
Pietro Cavallotti, »A quale dito di Stockhausen sei appeso?«, in: Mimesis 
Journal. Scritture della performance /9, 2, 2020, 7–24.

506	Goehr 2016: 459 

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


329

anders als mithilfe von Zweckverhältnissen begreifen können.507 Die 
unbelebte Natur kann als zweckfreier Kausalzusammenhang begriffen 
werden. Etwas als Lebewesen zu begreifen, heißt dagegen, es als einen 
Zusammenhang von Zweckmäßigem zu denken. Das Modell zweckmä-
ßiger Zusammenhänge ist der Organismus: Er besteht aus Organen, die 
jeweils unterschiedliche Funktionen erfüllen. Diese Funktionalität des 
Organismus ist nicht an einen äußeren Zweck gebunden, die der Orga-
nismus zu erfüllen hätte. Vielmehr sind die organischen Zwecke zweck-
mäßig für den Zweckzusammenhang selbst: Sie haben ihren Zweck in 
der Produktion und Reproduktion des Organismus. Weil der Organis-
mus aber nichts anderes als der Zusammenhang seiner Organe ist, sind 
alle seine Organe zugleich Mittel und Zweck: Der Organismus ist in die-
sem Sinne selbstzweckhaft.

Das unterscheidet den lebenden Organismus vom Funktionszusam-
menhang einer Maschine, die sich nicht selbst und um ihrer selbst wil-
len hervorbringt, sondern von jemandem zu einem bestimmten, äußeren 
Zweck hervorgebracht wird. Der Schein des Lebendigen, den Kunstwer-
ke annehmen können, kann vor diesem Hintergrund verstanden werden: 
Musik erscheint als ein lebendiges Ganzes, wenn es jene in sich reflek-
tierte Zweckmäßigkeit aufweist, die unser Verständnis lebender Organis-
men anleitet. Es handelt sich um jene absolute Reflexion, welche Hegels 
Begriff des klassischen Kunstwerks prägt. Das Paradigma des klassischen 
Kunstwerks ist daher für Hegel auch das lebendige Individuum, das in 
jedem seiner Teile beseelt ist.508

In der Musiktheorie hatte das Modell des Organismus bekanntlich 
eine große Bedeutung.509 Es ist in den Theorien von Adolf Bernhard 
Marx bis Hans Mersmann zentral. Am konsequentesten wurde der Or-
ganismusgedanke vielleicht von Heinrich Schenker ausformuliert.510 Das 

507	Vgl. Thompson 2008 (wie Anm. 500).
508	Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I (Wer-

ke, 13), Frankfurt am Main 2016, 203. Dazu auch: Lars-Thade Ulrichs, Das 
ewig sich selbst bildende Kunstwerk. Organismustheorien in Metaphysik 
und Kunstphilosophie um 1800, in: Karl P. Ameriks et al. (Hg.), Ästhetik 
und Philosophie der Kunst (Internationales Jahrbuch des Deutschen Idea-
lismus, 4), Berlin 2007, 253–287.

509	Vgl. Lotte Thaler, Organische Form in der Musiktheorie des 19. und begin­
nenden 20. Jahrhunderts, München 1984; John Neubauer, Organicism and 
Music Theory, in: Darla Crispin (Hg.), New paths: aspects of music theo­
ry and aesthetics in the age of romanticism, Leuven 2009, 11–36; Holzer 
2011 (wie Anm. 141), 139ff.; Felix Wörner, Konzeptualisierung von Form 
in Musik: Aspekte von Formvorstellungen tonaler Musik vom 19. bis zum 
21. Jahrhundert, Basel 2022. 

510	Vgl. Heinrich Schenker, Vom Organischen der Sonatenform, in: Das Meis­
terwerk in der Musik II, München 1926, 43–54. S. 46ff. Zu Schenker 

LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


330

Modell des musikalischen Organismus besitzt generell zwei Aspekte, die 
sich als synchrone und diachrone Dimension unterscheiden lassen. Die 
synchrone Dimension des Organismus ist seine in sich reflektierte Funkti-
onalität. Eine Musik erscheint in diesem Sinne als ein Organismus, wenn 
jedes seiner Momente erst durch seine Funktion im Werkzusammenhang 
bestimmt ist und dieser Zusammenhang selbst keiner äußeren Funkti-
on unterworfen ist. Die Musik präsentiert sich dann als ein selbständi-
ger Funktionszusammenhang. Bei Schenker wird diese Funktionalität so 
nachvollzogen, dass alle aktuellen Motive und Zusammenklänge eines 
Stücks Abwandlungen einer virtuellen Urlinie und eines Ursatzes darstel-
len. In seiner Projektion in den zeitlichen Verlauf besitzt das Modell des 
Organismus aber auch eine diachrone Dimension: Die Musik erscheint 
als Organismus, insofern sie als ein Entwicklungsgeschehen begriffen wer-
den kann, im Verlaufe dessen der komplexe Funktionszusammenhang sich 
selbst aus einer musikalischen Keimzelle heraus hervorbringt, und zwar 
bis zu dem Punkt, an dem der Zusammenhang ausgeschöpft ist und ver-
geht. In Schenkers Modell entspricht dem die dreiteilige Dramaturgie der 
Sonatenform als Entwicklungsprozess. Das musikalische Modell des Or-
ganismus muss in dieser synchronen-diachronen Doppelung verstanden 
werden, die sich nicht spannungslos ausführen lässt: Es ist die Idee einer 
funktionalen Struktur, die sich selbst hervorbringt und zergeht.

Vor diesem Hintergrund erscheint die Debatte um Improvisation und 
Komposition in einem anderen Licht. Es gehört zu den Gemeinplätzen 
des Diskurses um die musikalische Improvisation, die Lebendigkeit des 
musikalischen Bühnengeschehens gegen die konstruktive Anstrengung 
der Komposition in Stellung zu bringen: Komponierte Werke werden 
als fixierte, bewegungslose Klangstrukturen hingestellt. Dagegen spricht, 
dass gerade das klassische kompositorische Ideal des Organismus so-
wohl bei Hegel wie bei Schenker mit dem Gedanken einer improvisa-
torischen Lebendigkeit des musikalischen Scheins verbunden ist: Eine 
Komposition gelingt, für Schenker, genau dann, wenn sie als improvi-
siert erscheint. Die Konstruktion eines in sich reflektierten Funktions-
zusammenhangs, der sich selbst hervorzubringen scheint, ist so gesehen 
die Weise, in der eine Musik gelingen kann, die den Schein improvisa-
torischer Spontaneität aufweist.511 Denn die spontane Reaktion des Im-
provisatorischen ist ja dadurch frei, dass sie keine äußerlichen Vorgaben 
umsetzt, sondern ihren Sinn aus dem musikalischen Geschehen selbst 
bezieht, auf das sie reagiert. Genau diesen Selbstbezug formuliert das 

allgemein: Nicholas Cook, The Schenker Project: Culture, Race, and Music 
Theory in Fin-de-siècle Vienna, Oxford, New York 2007. 

511	Vgl. Schenker 1926 (wie Anm. 510), hier: 46ff.; Georg Wilhelm Friedrich 
Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik III, hg. von Eva Moldenhauer und 
Karl Markus Michel (Werke, 13–15), Frankfurt am Main 1995, 218ff.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


331

kompositorische Ideal des Organismus aus. Die Idee einer selbstzweck-
haften Wechselwirkung des Lebendigen, die sich zu einem sinnvollen 
Ganzen schließt, findet im Gedanken des Organismus ihre konsequen-
te Ausarbeitung. Nicht umsonst greifen bis heute Theorien, welche die 
musikalische Improvisation zum Paradigma der Kunstproduktion erhe-
ben, gerne auf hegelianische Motive zurück.512 Sie aktualisieren die Idee 
des Lebendigen als eines in sich zurückkehrenden Reflexionsprozesses.

Das Organische 

Gegen dieses klassische Modell des Organismus hat sich in der moder-
nen Musik aber ein anderes Modell des Lebendigen etabliert, das die 
Idee der Selbstproduktion vom Gedanken einer in sich geschlossenen 
Totalität ablöst.513 Es ist das Modell eines Organisch-Wuchernden oder 
Rhizomatischen.514 Adorno hat diesen Begriff des »organisch Lebendi-
gen«515 besonders im Frühwerk Alban Bergs hervorgehoben und in ihm 
eine Tendenz nach-serieller Musik vorausgeahnt, die durchaus in gewis-
sen Werken Brian Ferneyhoughs oder Wolfgang Rihms bestätigt wurde. 

Nicht werden nämlich, wie bei Brahms und durchweg Schönberg, 
drastische Gestalten vor allem rhythmisch definiert und dann als 
Modelle verändert, sondern es wird aus einem Komplex jeweils ein 
Moment, welcher Art auch immer, in dem weiterzeugende Kraft ge-
spürt ist, herausgegriffen, ausgesponnen, ins nächste übergeführt, 
ohne Beziehung auf ein als Festes einmal Gesetztes, und dadurch 
ganz unschematisch. Das wohl darf als die technische Formel für das 
organisch Wuchernde in Bergs Komponieren gelten, für jene Idee des 
verschlungen Gewobenen, die vielleicht sein Wesen war.516

Das Organische, das sich nicht zum Organismus schließt, wird nach dem 
Modell sich rankender Gewächse gedacht, die keine abschlusshaften 

512	Vgl. Daniel Martin Feige, Das Werk im Lichte der Logik der Improvisation, 
in: Lutz Danneberg et al. (Hg.), Das Werk, 2019, 47–64; Georg W. Bertram, 
Improvisation als Paradigma künstlerischer Wirksamkeit und ihrer sozia-
len Dimension, in: Funktionen der Künste. Transformatorische Potentiale 
künstlerischer Praktiken, Stuttgart 2021, 17–31.

513	Die typische Absetzbewegung formuliert Jonathan D. Kramer, Postmodern 
music, postmodern listening, hg. von Robert Carl, New York 2016, 83–96. 

514	Vgl. Holzer 2011 (wie Anm. 141), 548ff.
515	Theodor W. Adorno, Berg. Der Meister der kleinsten Übergangs, in: Die mu­

sikalischen Monographien (Gesammelte Schriften, 13), Frankfurt am Main 
2017, 321–495, 322.374 Berg Adorno 13

516	Theodor W. Adorno, Bergs kompositionstechnische Funde, in: Musikalische 
Schriften 1–3 (Gesammelte Schriften, 16), Frankfurt am Main 2017, 413–
432, 422.

LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


332

Gestalt ausbilden, sondern ein zentrumsloses Gewirr von Verästelun-
gen und Abwandlungen produzieren. Diese Idee lebendiger Produktion 
steht im Widerspruch zum Formideal einer in wohlunterschiedene Teile 
gegliederten Organisation.517 Sie bringt vielmehr eine Überfülle ähnlicher 
und doch differenzierter Gestalten hervor, die sich keiner übersichtlichen 
Ordnung einfügen, sondern durch den mikrologischen Zusammenhang 
der Abwandlungen verbunden sind. Es sind »Gebilde, die aus sich heraus 
wuchern, sich verschlingen und, gleichsam pflanzenhaft, nicht durch Dis-
position von oben her sich artikulieren.«518 Der deleuzianische Begriff 
des Rhizomatischen, der die Musikdiskurse seit den 1980er Jahren prägt, 
zielt in dieselbe Richtung.519 Im Gegensatz zur hierarchischen Ordnung, 
die sich durch Subordinationsverhältnisse vereinheitlicht, bezeichnet das 
Rhizomatische eine zentrumslose Netzstruktur, die sich durch Kontigu-
itätsverhältnisse fortentwickelt.520 Musikalisch setzt sich dieses Modell 
des Lebendigen naheliegenderweise in Formen der Polyphonie um.521 
Das organische Heraustreiben von Stimmen zu einem verästelten Ge-
wirr folgt, schematisch gesprochen, im Einzelnen der Logik der kleinsten 
Übergänge: Durch Glissandi, kleine Tonschritte, subthematische Gestalt-
partikel und Mikrovariationen des Timbres bleiben die Einzelstimmen 
als kohärente Linien erkennbar, auch wenn sie sich zu einem komple-
xen Gefädel zusammenspinnen. Eine solche Struktur prägt etwa Clara 
Ianottas dead wasps in a jam-jar (ii) (2016) für Streichorchester. Das or-
ganische Gefädel wird hier durch eine fast minimalistische Reduktion 
erzielt, die das Geschehen zeitweise statisch erscheinen lässt – und doch 
erweisen sich die Texturklänge bei näherem Hinhören als innerlich be-
wegt und variierend. Geradezu programmatisch ist die Idee solch einer 
organischen Wucherung in Pierluigi Billones Solo-Werken, besonders im 
dreiteiligen Sgorgo für E-Gitarre.522 Das Werk, das sich in der Interpre-
tation von Yaron Deutsch über 75 Minuten erstreckt, scheint keinerlei 

517	Vgl. Giorgio Netti, D’istante la durata, in: Claus-Steffen Mahnkopf et al. 
(Hg.), Musical morphology (New music and aesthetics in the 21st century, 
2), Hofheim 2004, 177–195.

518	Theodor W. Adorno, Form in der Neuen Musik, in: Musikalische Schriften 
1–3 (Gesammelte Schriften, 16), Frankfurt am Main 2017, 607–627, 621.

519	Vgl. Cavallotti 2010 (wie Anm. 137); Holzer 2011 (wie Anm. 141).
520	Vgl. Gilles Deleuze und Félix Guattari, Mille plateaux. Capitalisme et schi­

zophrénie II, Paris 1972, 9–37.
521	Hier wirkt noch immer etwas von Paul Bekkers, in seiner naturalisierenden 

Herleitung dubiosen Engführung von Organischen mit dem Vokalen und 
Polyphonen und dem Mechanischen mit dem Instrumentalen und Harmo-
nischen nach, vgl. Paul Bekker, Materiale Grundlagen der Musik, in: Orga­
nische und mechanische Musik, Stuttgart 1928, 87–114.

522	Zum Organischen bei Billone, vgl. Tobias Eduard Schick, Klang, Body, Ri-
tual – A Portrait of Pierluigi Billone, in: Tempo 75/297, 2021, 6–19.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


333

formalen Disposition zu gehorchen: Im ersten Teil Sgorgo Y entwickelt 
sich das Geschehen aus den eruptiven Klangimpulsgruppen der allei-
ne mit der linken Hand angeschlagenen Saiten und den lang gedehnten, 
absinkenden oder aufsteigenden Nachklängen dieser Impulse. Die Zeit-
gestaltung ist ganz durch das Abwarten dieser modulierten Nachklänge 
bestimmt, aus welchen immer neue Klangimpulse in immer neue Rich-
tungen heraustreiben. Durch diese Anlage erklingt die Musik zugleich 
gänzlich linear, wie aus einem Faden gesponnen, und bildet in dieser Be-
wegung doch so etwas wie ein virtuelles Gespinst aus.523

Der Exzess

Das organisch Lebendige hält an der klassischen Idee einer sich selbst 
hervortreibenden musikalischen Struktur fest, befreit das Lebendige aber 
aus dem Zwang zur in sich reflektierten Individualität: Es breitet sich 
pflanzenhaft aus. Die musikalische Lebendigkeit nimmt dadurch jedoch 
einen widerstandslosen Charakter an: Der Zusammenhang dieser Mu-
sik wird durch die Auflösung von thematischen Gestalten in kleinste 
Einheiten erwirkt, aus denen unendlich Abwandlungen hervorgetrieben 
werden. Es entsteht eine Musik, die alle architektonischen Kontraste 
und Spannungsgegensätze scheut, indem sie widerstandslos mäandriert. 
Durch diese innere Widerstandslosigkeit nimmt das Lebendige etwas 
Fügsames an: Es wird, wie sein poststrukturalistisches Gegenstück in der 
Theorie, zum Bild unendlicher Anpassungsfähigkeit. Gegen diese Ten-
denz lässt sich ein drittes Modell des Lebendigen konturieren, das um-
gekehrt ganz aus der Idee einer Widerständigkeit des Lebens konzipiert 
ist. Das Lebendige steht dann für das Exzessive einer Kraft, welche sich 
gegen alle vereinheitlichenden Formungen als Überschuss manifestiert.

Christoph Menke hat in seinen jüngeren Schriften zur Ästhetik in die-
sem Sinne den Begriff eines lebendigen Kräftespiels eingeführt, das sich 
als Widerstand gegen die künstlerische Form geltend macht.524 Dahin-
ter steht eine Theorie der Subjektivität, welche das Subjekt aus dem Ge-
gensatz von innerer Natur und sozialer Normierung deutet. Das Sub-
jekt wird als Resultat eines Subjektivierungsprozesses verstanden, im 
Zuge dessen das blinde Kräftespiel des Lebendigen sozialen Formen des 
Handelns und Denkens unterworfen wird. Dieses Modell darf nicht mit 
der Idee eines authentischen Subjekts verwechselt werden, das diesem 

523	Das Werk ist freilich komplexer als es diese allgemeine Charakterisierung 
hinstellt: Sgorgo N kennt etwa Stellen, in denen das Gefädel jäh unterbro-
chen wird. Hier ging es mir nur darum, ein Verfahren hervorzuheben, auf 
das sich das Werk zentral stützt. 

524	Vgl. Menke 2013 (wie Anm. 126); Christoph Menke, Kraft: ein Grundbe­
griff ästhetischer Anthropologie, Frankfurt am Main 2008.

LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


334

sozialen Normierungsprozess vorausginge und diese Disziplinierung ge-
wissermaßen von außen erlitte. Vielmehr entsteht das Subjekt, als das-
jenige, was Handlungs- und Denkformen auszuüben vermag, erst da-
durch, dass es sich allgemein etablierte Formen aneignet – und doch geht 
das Subjekt nicht in diesen sozial eingeübten Formen und Fähigkeit auf, 
sondern wird in seinem, ihm selbst dunklen Innern, von einem blinden 
Kräftespiel getrieben, das gegen diese Formen andrängt. Das Ästhetische 
wird in diesem Modell als eine unterbrechende Störung und Destabili-
sierung der sozialen Formen des Könnens verstanden, in welchem das 
Subjekt seine innere Lebendigkeit im Scheitern der normalisierten Voll-
züge, als ein Nicht-Können, erfährt. Dieses Hervorbrechen ästhetischer 
Kraft ist nicht die Manifestation eines wahren Ich-Kerns. Was in der äs-
thetischen Entformung und Formauflösung hervortritt, ist vielmehr ein 
Ich-Fremdes im Innern des Selbst: Es ist ein anonymes, vorsubjektives 
Spiel lebendiger Kräfte.525

Diese Konzeption einer lebendigen Kraft des Ästhetischen, die sich 
negativ, als Widerstand gegen die Form, als Formauflösung und Entfor-
mung manifestiert, steht in einer Affinität zu jener Tendenz der Gegen-
wartsmusik, die mit dem Schlagwort des Saturationismus verbunden 
wird. Der Ausdruck ist eine Selbstbezeichnung, welche die Komponisten 
Franck Bedrossian, Raphaël Cendo und Yann Robin ins Spiel gebracht 
haben. Die Saturation bezeichnet zunächst den technischen Effekt der 
Übersteuerung eines Mikrophons, das den Klang ins Geräuschhafte um-
kippen lässt. Diese technische Störung wird dadurch zum kompositori-
schen Prinzip erhoben, dass systematisch musikalische Situationen des 
Kontrollverlustes herbeigeführt werden: Techniken der Rauschproduk-
tion durch Verzerrung, Feed-Back und digitalen Glitch-Effekten, wie sie 
bei Merzbow erarbeitet wurden;526 dynamische Extremwerte oder har-
monisch-polyphone Verdichtungsprozesse; die Klangbrechungen durch 
Multiphonics, das Überblasen von Flötenklängen oder den Überdruck 
bei Saiteninstrumenten, welche der kompositorischen Steuerung entglei-
ten, wie es etwa in Raphaël Cendos Graphein (2014) geschieht.527 Von 
den ähnlichen Verfahren in der Lachenmann-Nachfolge ist der Saturatio-
nismus dadurch unterschieden, dass hier das Abweichen vom Wohlklang 

525	Die Nähe zu Deleuze‘ Gedanken der Deterritorialisierung, also einer Frei-
setzung von vorsubjektiven Intensitäten, welche für gewöhnlich durch die 
sozialen Normen der Subjektivation, territorial, gebunden sind, erklärt sich 
aus dem Bezug auf Nietzsche, der sowohl für Menke als auch für Deleuze 
zentral ist, vgl.Gilles Deleuze und Félix Guattari, Qu’est-ce que la philoso­
phie?, Paris 1991, 163ff.

526	Vgl. Merzbow, Cloud Clock OO Grand (1990).
527	Vgl. die Raphaël Cendo Selbstanalyse von In Vivo (2011): Raphaël Cendo, 

Excès de geste et de matière. La saturation comme modèle compositionnel, 
in: Dissonance 125, 2014, 21–33.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


335

nicht mehr als Verfremdung aufgefasst wird, sondern als ein Ausbruch 
vorsubjektiver Energien inszeniert wird, der die Musik entformt. Plaka-
tiv zeigt sich dieser Unterschied in der Vorliebe für das tiefe Grollen, das 
in Bedrossians Transmission (2002) oder Cendos Introduction aux té­
nèbres (2009) archaisch vorsubjektive Gewalten heraufbeschwört. Das 
Phantasma brachialer Urkräfte, das schon Xenakis‘ Arbeiten heimsuch-
te, nimmt in diesen Werken den Ausdruck exzessiver Lebendigkeit an.528 
Der Widerspruch, der in der Idee eines kontrollierten Kontrollverlusts, 
eines inszenierten Ausbruchs, einer geformten Entformung liegt, zeigt 
sich kompositionstechnisch in der Prädominanz rhythmisch-dynami-
scher Großverläufe: Die Nuancen der fein ausgearbeiteten Einzelklän-
ge werden durch die Wucht der energetisch konzipierten Bewegung der 
gesamten Klangmasse überspült. Dem entspricht das kompositorische 
Vorgehen Franck Bedrossians, der für seine Ensemblewerke zuerst den 
Gesamtverlauf von Dynamik, Dichte, Geschwindigkeit, Tonumfang und 
-lage graphisch festlegt, um erst in einem zweiten Schritt diese Hüllkurve 
mit Material auszufüllen.529 Der Gegensatz von Formung und blindem 
Kräftespiel findet hier sein kompositorisches Pendant: Die entformen-
den Tendenzen der saturierten Klänge werden durch die dynamischen 
Verläufe domestiziert.

Dieses musikalische Bild der Lebendigkeit als Exzess und Störgeräusch 
übt eine Anziehungskraft aus, die weit über die Gruppe der Saturatio-
nisten hinaus geht. Es wirkt in den Rauschwänden des Noise, über den 
Glitch-Texturen der elektronischen Tanzmusik bis zu den elektronisch 
transformierten Vokal-Improvisationen von Künstlerinnen wie Char-
maine Lee. Sein Urbild findet dieses Modell in den Improvisationen der 
Komponistengruppe Musica Elettronica Viva, die in den 1960er von Al-
vin Curran, Frederic Rzewski und Richard Teitelbaum gegründet wur-
de.530 Unter dem Eindruck der Artaud-Rezeption durch die Theatergrup-
pe The Living Theater und der freigelassenen Spontaneität des Free Jazz, 
verschrieb sich diese Gruppe akademisch ausgebildeter Komponisten 
der freien Improvisation mit selbstgebauten, elektronisch modifizierten 
Instrumenten. Sie verbanden Artauds dunklen Vitalismus mit dem liber-
tären Protest gegen die bürgerliche Kultur: Rzewski bespielte etwa eine 

528	Cendo sieht in Xenakis’ Tracées (1987) ein Vorbild des Saturationismus. Ein 
anderer wichtiger Vorläufer ist Fausto Romitelli, vgl. Pierre Rigaudière, La 
saturation, métaphore pour la composition ?, in: Circuit 24/3, 2014, 37–50.

529	Vgl. Pierre Rigaudière, Franck Bedrossion: Parcours de l’oeuvre, in: Ircam 
B.R.A.H.M.S., https://brahms.ircam.fr/franck-bedrossian#_ftn2 (letzter Zu-
griff am 14.2.2022).

530	Amy Beal, Musica Elettronica Viva and the Art Ensemble of Chicago: Tradi-
tion and Improvisation in Self-Exile ca. 1970, in: Felix Meyer (Hg.), Cross­
currents: American and European Music in Interaction, 1900–2000, Basel 
2014, 364–374.

LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://brahms.ircam.fr/en/franck-bedrossian#_ftn2
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://brahms.ircam.fr/en/franck-bedrossian#_ftn2


336

mikrophonierte Glasplatte in Flügelform, während Richard Teitelbaum 
die neuronale Aktivität seines Gehirns mittels Elektroden zum Inputsi
gnal eines Syntheziser machte. Die Tonaufnahme einer solchen Impro-
visation von 1967, die unter dem Titel SpaceCraft veröffentlicht wur-
de, vermittelt einen Eindruck davon, was für Formen diese Auflehnung 
musikalischer Lebendigkeit gegen die bürgerliche Steifheit erzeugte. Das 
Werk folgt einer Steigerungsform, die als die Inszenierung einer Klang-
entstehung durch Schichtung von Texturklängen gehört werden kann. 
Am Höhepunkt dieser Klanggenese steht ein langer Teil, in welchem die 
unterschiedlichen Texturen scheinbar unkoordiniert ins Exzessive gestei-
gert werden – Alvin Curran bezeichnet solche Momente als Phasen von 
»inspiriertem Autismus«.531 In diesem von Verzerrungen, Übersteuerun-
gen und Feed-Backs entformten Ausbruch vorsubjektiver Lebendigkeit 
konkreszieren die unkoordinierten Aktionen zu einem Gesamtklang. Die 
ganze Performance gilt dieser momenthaften Konkreszenz – ihr zuliebe 
wird auf alle formale Kohärenz und Konstruktion verzichtet. Solche Stei-
gerungsformen sind mittlerweile zum Klischee live-elektronischer Impro-
visation geworden – und schon in dieser frühen Form können sie nicht 
gänzlich überzeugen. Was sie jedoch in gewisser Weise vor den raffiniert 
organisierten Ausbrüchen der Saturationisten auszeichnet, ist gerade das 
Unbeherrschte, das Nicht-Können: Ihr hörbares Scheitern, die elektroni-
schen Transformationen in den Griff zu bekommen, dem nur moment-
weise so etwas wie ein gelingendes Zusammenwirken der Klänge abge-
rungen wird. Die Aneignung der Mittel elektronischer Musik in einem 
Bühnengeschehen von lebendiger Interaktion wird hier nicht gemeistert. 
Das musikalische Modell der exzessiven Lebendigkeit verbindet sich pa-
radox mit seinem Gegenteil: Dem verselbständigten Rauschklang der 
Elektronik.532 Die elektronischen Instrumente, welche die Performer die-
ser Musica Elletronica Viva konstruierten, lösen daher auch die bürgerli-
chen Instrumente nicht ab, sie werden nicht als leistungsfähigere Mittel 
der Klangproduktion affirmiert. Vielmehr führen sie in ihrer Unkontrol-
lierbarkeit das Scheitern der elektronischen Klangerzeuger vor, dem Ide-
al einer individuellen Verlebendigung der Musik im Instrumentalspiel zu 
genügen. In ihnen wird die Idee der musikalischen Lebendigkeit als un-
gelöstes Problem ausgestellt. Diesen problematischen Charakter einer 

531	Alvin Curran, Composer’s note, in: Musica Elettronica Viva: MEV 40 
(1967–2007), 2008, https://www.dramonline.org/albums/mev-40-1967-
2007/notes (letzter Zugriff am 1.2.2023).

532	Diese eigentümliche Verbindung von elektronischer Klangproduktion und 
Vitalismus zeigt sich auch in der starken Rezeption der vitalistischen Philo-
sophien Bergsons und Deleuzes in den Diskursen um die elektronische Tanz-
musik. Sie trägt Züge dessen, was die Psychoanalyse Verneinung nannte, vgl.
Élie During, Flux et opérations : prolégomènes à une métaphysique électro-
nique, in: Rue Descartes 60/2, 2008, 51–61. 

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dramonline.org/albums/mev-40-1967-2007/notes
https://www.dramonline.org/albums/mev-40-1967-2007/notes
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.dramonline.org/albums/mev-40-1967-2007/notes
https://www.dramonline.org/albums/mev-40-1967-2007/notes


337

Lebendigkeit, welche die Musik gerade dadurch gewinnt, dass sie sich 
den mechanischen Unwägbarkeiten der elektronischen Klangproduktion 
aussetzt, hat in jüngerer Zeit besonders Stefan Prins in seinen herausge-
arbeitet. In Werken wie Inhibition Space #2 gelingt es ihm, eine musika-
lische Form aus den schwierig zu kontrollierenden Feed-Back-Effekten 
zu entwickeln, welche eine mikrophonierte Bassklarinette in räumlicher 
Nähe zum Lautsprecher hervorbringt. Ganz anders als die ausufernden 
Performances der Musica Elletronica Viva und die drastischen Skulptu-
ren der Saturationisten, wird hier die exzessive Lebendigkeit im Kleins-
ten aufgespürt. Die musikalische Form entsteht hier aus einem reinen 
Sich-Selbst-Affizieren von Rauschklängen, die immer an der Schwelle ih-
res In-Erscheinung-Tretens gehalten werden. Dadurch wird entsteht eine 
Szene der Entzweiung und Selbstentfremdung, nicht nur der Interpretin 
von ihrem schwer kontrollierbaren Instrument, sondern auch des Klangs 
von sich selbst herbeigeführt, der wie im Figur-Grund-Verhältnis, sich 
ständig innerlich von sich selbst unterscheidet. In dieser Szene scheint 
nur momenthaft die expressive Einheit von Musikerin und Klanggesche-
hen, und damit verbunden, die Einheit eines sich-selbst-gleichen Klang 
auf, um sogleich wieder ins Differenzspiel der elektronischen Spannungs-
felder aufgelöst zu werden.

Liveness und Automaten

Die Klangexzesse der Musica Elettronica Viva wie die Feed-Back-Szenen 
von Stefan Prins führen zur Ausgangsfrage dieses Kapitels zurück. Der 
Begriff des Lebendigen wird in der Gegenwartsmusik genau dann be-
sonders problematisch, wenn die Musik die Konsequenzen aus der elek-
tronischen Umwälzung der Klangproduktion zu ziehen versucht. Die 
elektronische Musik ist nicht mehr auf die Vermittlung durch leben-
dige Individuen auf der Konzertbühne angewiesen. Dadurch wird al-
les musikalische Bühnenhandeln potenziell scheinhaft. Zugleich verliert 
aber auch der verselbständigte fixierte Klang, der aus dem Kopfhörer 
oder Lautsprecher klingt, seine Selbständigkeit, sofern er zum Program-
matischen oder Anekdotischen tendiert. Die elektronische Kunstmusik 
scheint sich – zumindest bis heute – in ihrer gänzlichen Ablösung von 
einem Live-Geschehen nicht selbst tragen zu können.533

Die Lösung dieses Problems scheint auf der Hand zu liegen: Wenn 
die Liveness eines musikalischen Geschehens an das Instrumentalspiel 

533	Die elektronische Tanzmusik hat dieses Problem nicht. Die Tatsache, dass 
sie nicht im Moment der Clubnacht entsteht, tut der Lebendigkeit des Ge-
schehens keinen Abbruch. Das liegt wohl daran, dass eine Clubnacht nicht 
im Hören von Musik aufgeht: Sie bezieht ihre Lebendigkeit anderswoher.

LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


338

gebunden ist, dann kann die elektronische Musik dadurch verlebendigt 
werden, dass man ihr entsprechende Instrumente baut. Dieses Programm 
hat die Gegenwartsmusik der letzten Jahrzehnte entscheidend geprägt: 
Sie hat eine nicht überschaubare Vielzahl an elektro-akustischen Dispo-
sitiven und Instrumenten hervorgebracht, die genau auf diese Verleben-
digung elektronischer Musik zielen.534 John Croft hat die Schwierigkei-
ten, welche mit diesem Unternehmen verbunden sind, auf den Begriff 
gebracht.535 Er formuliert eine Reihe von Bedingungen, die ein elektro-
akustisches Setting erfüllen muss, wenn die Klangproduktion den Cha-
rakter des Instrumentalspiels annehmen soll. An diesem Charakter hängt 
der Schein der Liveness: Erst wenn das Bühnengeschehen als Instrumen-
talspiel aufgefasst wird, scheinen die Klänge durch dieses lebendige Ge-
schehen hervorgebracht zu sein. Croft unterscheidet die theoretische Fra-
ge, ob die Klänge tatsächlich im Voraus produziert oder erst im Moment 
des Konzertgeschehens definiert werden, von der ästhetischen Frage, wie 
die Verschränkung von Bühnengeschehen und Klanggeschehen erscheint. 
Seine Bedingungen zielen einzig auf die ästhetische Liveness. Den Cha-
rakter des Instrumentalen nimmt das Verhältnis von sichtbaren Kör-
pergesten und Klang nach Croft unter folgenden Bedingungen an: Die 
Proportionalität von Geste und Klang, die energetisch-morphologischen 
Ähnlichkeit, die Synchronizität der Geste mit dem Beginn des Klangs, die 
Stabilität, die Nachvollziehbarkeit und Nuanciertheit ihrer Zuordnung 
sowie die klangfarbliche Kohärenz des limitierten Raums von Klängen, 
die hervorgebracht werden können. Sind mehrere dieser Bedingungen 
nicht erfüllt, so tendiert das Bühnengeschehen dazu, nicht mehr als In
strumentalspiel, sondern als ein Auslösen von Klangaufnahmen aufge-
fasst zu werden, bis es zuletzt gar nicht mehr kausal gedeutet wird, son-
dern als Tanz zu einer Zuspielung erscheint. Die Performance O I (2016) 
von Celeste Oram bespielt gewitzt dieses Kontinuum zwischen elektro-
nischem Instrument und Tanz. In dieser Performance reflektiert sich das 
Problem des Instrumentalscheins elektro-akustischer Settings in Form 
einer pantomimischen Nummer. Die Äußerlichkeit zwischen Elektronik 
und Geste wird bei ihr nicht überwunden, sondern kippt, ähnlich wie in 
den Geräuschwitzen bei Jacques Tati, ins Wunderlich-Komische.

Folgt man den Überlegungen Crofts, so ist die energetisch-morpholo-
gische Ähnlichkeit von Klang und Geste ein zentrales Merkmal der in
strumentalen Verlebendigung der Musik. Vor diesem Hintergrund wird 
das gegenwärtige Interesse an dem, was wir als die gestische Dimension 
des musikalischen Verstehens diskutiert haben, nochmals neu verständ-
lich: Erst wenn die musikalische Bewegung selbst als eine Aneinander-
reihung von Gesten aufgefasst werden kann, lässt sich ein Verhältnis 

534	De Benedictis 2019 (wie Anm. 499).
535	John Croft, Theses on liveness, in: Organised Sound 12/1, 59–66. 

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


339

von Körperbewegung und elektronischer Klangproduktion konstruie-
ren, das den Schein des Instrumentalen aufweist. Offensichtlich ist diese 
Ähnlichkeit aber auch bei traditionellen Instrumenten nicht immer ge-
geben. Oftmals verstellt der Blick auf die umständlichen Verrenkungen 
der Musikerinnen die freie Wahrnehmung der gestischen Qualitäten ei-
ner musikalischen Phrase – man denke etwa an den unvermeidbaren 
Richtungswechsel des Bogenstrichs, den das Legatospiel gerade unhör-
bar zu machen versucht, um eine ununterbrochene melodische Linie her-
vorzubringen. Der Begriff der musikalischen Geste als an den leiblichen 
Nachvollzug gebundenen Ausdruck subjektiver Lebendigkeit steht des-
halb immer schon in einer Spannung zur Technizität der Körperbewe-
gungen des Instrumentalspiels. Diese Körperbewegungen sind ein hoch-
gradig artifizielles und sozial geformtes Verhalten, das sich den Schein 
natürlicher Spontaneität zu geben versucht. Wenn im Instrumentalspiel 
tatsächlich so etwas wie der Ausdruck des subjektiv Lebendigen hervor-
treten kann, so geschieht dies durch die Künstlichkeit und Konventio-
nalität der Instrumentalbewegungen hindurch.

Genau dieser konventionelle Charakter des Ausdrucksverhaltens in 
der Konzertsituation ist eines der zentralen Probleme jenes elektroni-
schen Instrumentaltheaters, das sich in den letzten Jahrzehnten zu einer 
Hauptströmung der Gegenwartsmusik entwickelt hat. Innerhalb die-
ser neuen Gattung hat sich eine Tendenz herausgebildet, die Matthew 
Shlomowitz treffend als den Automaton-Approach bezeichnet hat.536 
Die Verschränkung von elektronischen Klängen und Bühnengesche-
hen wird hier so ausgestaltet, dass die Interpretinnen selbst als maschi-
nenhafte Klangerzeuger, als Musikautomaten erscheinen. In Werken 
wie Michael Beils Blackjack (2012) oder Alexander Schuberts Seri­
ous Smile (2014) werden die konventionalisierten Ausdrucksformeln 
des Instrumentalspiels bloßgelegt, indem sie als fragmentierte Einzel-
aktionen, wie aufgeführte Samples, dargeboten werden. Wie die elek-
tronischen Klänge, mit denen sie teilweise verknüpft sind, werden sie 
zum Material einer Montage. Die Gesten des kammermusikalischen 
Zusammenspiels oder der eruptiven Virtuosität des Free Jazz werden 
als Posen und vorgefertigte Formeln behandelt, welche die Musikerin-
nen auf Abruf, automatenhaft vollziehen. Die musikalische Komposi-
tion zielt somit typischerweise nicht darauf, jene Ausdruckseffekte zu 
nutzen, sondern durchkreuzt sie. Dadurch bilden diese Arbeiten den 
Gegenpol zu den saturationistischen Ausbrüchen exzessiver Lebendig-
keit: Das Hervorbrechen einer vorsubjektiven Kraft wird hier als Effekt 
konventioneller Formeln entlarvt, mit denen die Komponistinnen nach 
Belieben schalten. Man kann diese Tendenz als eine Fortsetzung jenes 
Interpretationsideals einer affektlosen Exaktheit lesen, das sich in der 

536	Vgl. Matthew Shlomowitz, The Automaton Approach, in: MusikTexte 149, 2016.

LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


340

Nachfolge des Serialismus in den Spezialistenensembles der zeitgenös-
sischen Musik etabliert hat: So wie die Dirigentinnen solcher Ensem
bles zuweilen die komplexen Taktformen wie menschliche Metronome 
durchklopfen müssen, so werden hier noch die Ausdrucksgesten zum 
Gegenstand einer rein mechanischen Reproduktionsarbeit. Zugleich 
partizipiert das automatenhafte Instrumentaltheater an einer Tendenz, 
die über die Interpretationsgeschichte zeitgenössischer Musik hinaus-
reicht: Es ist offensichtlich auch ein Bild digitaler Entfremdung. Der 
Mensch erscheint in ihnen als Anhängsel der computerisierten Maschi-
nerie des gegenwärtigen Kapitalismus, die alle Lebensbereiche durch-
wirkt. Als solches Anhängsel kann das Subjekt am sozialen Leben nur 
teilhaben, sofern es sich den Applikationen und Benutzeroberflächen 
der digitalen Technik anpasst: Es muss die Inhalte, die es kommunizie-
ren will, die Bilder, die es von sich macht, die Kontakte, die es pflegen 
will, den Formaten und Eigenlogiken der Kommunikationstechnolo-
gie einfügen. Diese Formatierung prägt nicht nur das öffentliche Leben 
und das Verhältnis zu Anderen, sondern reicht bis ins Selbstverhältnis 
hinein. Solche Anpassung geschieht nicht aus Charakterschwäche oder 
Dummheit, sondern ist ein unvermeidbarer Faktor der sozialen Selbst-
erhaltung unter den gegenwärtigen Bedingungen: Durch sie beweist das 
Subjekt jene Anpassungsfähigkeit, die es aufweisen muss, um sich als 
Ware Arbeitskraft auf dem Markt zu behaupten. Das Klischee, wonach 
Werke installativer Kunst unter dem Gesichtspunkt ihrer Instagram-
Tauglichkeit entworfen und gehandelt würden, besitzt insofern einen 
wahren Kern, als dass die digitale Kommunikation von Erlebnisinten-
sitäten, die angeblich Kunstwerken abgewonnen worden seien, sowohl 
für die Besucherinnen als auch für die Künstlerinnen und Kunstinsti-
tutionen ein wichtiger Bestandteil ihrer Selbstvermarktungsarbeit ist. 
Das Zurschaustellen von Erlebnisfähigkeit ist keine Spielerei für Mu-
ßestunden, sondern integrales Moment der Selbstbehauptung im ge-
genwärtigen Kapitalismus.

Dieser Zusammenhang bildet den sozialen Hintergrund, vor dem die 
automatenhaften Instrumentalgesten der jüngeren Musik ihren Sinn ge-
winnen. Entfremdet ist das Subjekt in dieser Situation von sich selbst, 
insofern es noch seine intimsten Regungen zugleich als Momente der 
Kommodifizierung seiner selbst verstehen muss. Deshalb ist das Ver-
hältnis von digitaler Technologie und Ausdrucksverhalten, das im neu-
eren Instrumentaltheater bearbeitet wird, im Kern von der Entfrem-
dungsproblematik betroffen. Das Gelingen dieser Werke hängt daran, 
ob sie in der Negativität dieser Entfremdung so etwas wie einen Fun-
ken zu schlagen vermögen, der über sie hinausweist, oder ob sie sich 
letztlich mit der Entfremdung abfinden. Ein Sich-Abfinden zeigt sich in 
der Musik etwa im Charakter des Infantilen, zu welchem gewisse Wer-
ke des Automaton-Ansatzes tendieren. Sie imitieren die Klangwelt der 

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


341

Kinderspielzeugindustrie oder reduzieren die kompositorische Arbeit auf 
die rhythmisch-formale Abfolgen, um im Sinne der Marketing-Strategie 
der Gamification das musikalische Geschehen als einen spielerischen 
Wettkampf zu inszenieren, in dem es um Reaktionsschnelligkeit und die 
Meisterung von Challenges geht. Dadurch wird die Negativität, welche 
in dieser Form des elektroakustischen Instrumentaltheaters angelegt ist, 
ins Spielerisch-Infantile abgeschwächt: Die Musik weist so nicht über 
die Entfremdung hinaus, sondern richtet sich in ihr ein. Celeste Oram 
deutet aber umgekehrt auch den dystopischen Zug, den sie im elektro-
akustischen Instrumentaltheater von Stefan Prins, Jagoda Szmitka und 
Johannes Kreidler vernimmt, als ein Verharren in einem modernistischen 
Techno-Skeptizismus, den sie mit Heideggers Technikkritik assoziiert.537 
Auch dieses Insistieren auf dem Entfremdungscharakter des digitalisier-
ten Lebens, das paradoxerweise die Gestalt technologisch elaborierter 
Settings annimmt, richtet sich Oram zufolge letztlich in der schlechten 
Welt der Technik ein.

In den genannten Werken von Beil und Schubert, aber auch in der 
Nightmare-Reihe von Natasha Diel, den Werken von Simon Løff‌ler oder 
Andreas Eduardo Frank und in den eigenen Werken von Matthew Shlo-
mowitz reflektiert sich die Entfremdungserfahrung in einer bewussten 
Verarmung des Materials, das auch dort zu Samples gestutzt ist, wo es 
nicht elektronisch produziert wird. Shlomowitz verweist auf Samuel Be-
cketts Quad als Vorläufer des Automaton-Ansatzes: In dieser minima-
listischen Performance laufen vier verhüllte Gestalten einer fixen Regel 
gemäß ein auf dem Boden markiertes Quadrat ab, wobei sie beim Durch-
queren der Diagonalen den Mittelpunkt des Quadrats peinlich vermei-
den. Die Lebendigkeit der Performance hat sich hier auf ein auswegloses 
Hasten zurückgezogen. Die Verarmung der künstlerischen Mittel trifft 
mit der Härte einer willkürlichen Ausführungsregel zusammen. Die Ver-
mittlung des künstlerischen Ausdrucks durch lebendige Subjekte auf der 
Bühne findet in dieser Arbeit eine radikal negativistische Umsetzung: 
Nichts mildert die Abwesenheit lebendiger Spontaneität. An diesem Ex-
trempunkt wird der Schein des Lebendigen in der Kunst so fragwürdig, 
wie er als Moment kapitalistischer Verwertung längst geworden ist. Das 
Leben zeigt sich als eine Idee, die sich nicht mehr in den sinnlichen Ge-
stalten manifestiert, sondern von diesen Gestalten als Gegenbegriff zu 
dem, was sie zu sein scheinen, gefordert wird. So wird die Idee des Le-
bens als ein Begriff dargestellt, der sich der sinnlichen Darstellung ent-
zieht. Die sinnliche Erscheinung gibt hier zu verstehen, dass sie für et-
was einsteht, das sie selbst nicht vergegenwärtigen kann: Sie negiert sich 
selbst. In dieser selbstnegierenden Gestalt zeigt das Kunstwerk seine 

537	Vgl. Celeste Oram, Darmstadt’s New Wave Modernism, in: Tempo 69/271, 
2015, 57–65.

LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


342

begriff‌liche Verfasstheit an: Sie wird zur Konzeptkunst. So führt die 
Tendenz einer Verarmung des musikalischen Materials, die sich aus dem 
Problem des Lebendigen ergibt, hin auf einen Fragekomplex, der die 
zeitgenössische Kunst im Ganzen umtreibt: Die Frage nach dem künst-
lerischen Schein des Begriff‌lichen. Dieser Schein bildet das letzte Modell 
der Reflexion, das im Folgenden in den Blick genommen werden soll.

3. Begriff

Im Betrieb der gegenwärtigen Kunstmusik hat sich in den letzten Jah-
ren ein Gegensatz etabliert, der die Vielzahl von künstlerischen Ten-
denzen in zwei grundsätzliche Lager einteilt. Auf der einen Seite stehen 
die Nachfolgegestalten des modernistischen Musikbegriffs, die unter 
dem Spottnamen einer zeitgenössischen klassischen Musik vereint wer-
den. Auf der anderen Seite stehen die Nachfolgegestalten der Moder-
nismuskritik, welche die künstlerische Arbeit mit Klängen im Rahmen 
der post-medialen, generischen Gegenwartskunst verstehen.538 Wie be-
reits gesehen lehnt das generische Kunstverständnis Begriffe wie Mu-
sik, Malerei, Photographie und Film als überkommene Gattungsbegrif-
fe ab.539 Musik wird ihr zur Kunst, die unter anderem auch Klangliches 
verarbeitet. Der Ursprung dieser post-medialen Kunstauffassung liegt 
in der Konzeptkunst: Sie habe die Kunst, so die gewöhnliche Erzäh-
lung, aus ihrer normativen Bindung an die tradierten Gattungen be-
freit. Das sei dadurch geschehen, dass sie die begriff‌liche Dimension 
der Kunst zu ihrem Recht gebracht habe. Kunst sei nicht das Resul-
tat einer besonderen Ausgestaltung sinnlicher Formen, sondern entste-
he durch begriff‌liche Operationen und Deutungen. Etwas wird nicht 
zu Kunst, weil es eine irgendwie ansprechende sinnliche Erscheinung 
aufweist, sondern weil es gewisse begriff‌liche Gehalte und Fragen auf-
wirft, an denen sich die Deutungen abarbeiten können. Mit dieser Ein-
sicht habe die Konzeptkunst die sinnliche Erscheinung, die materialen 
Formen der Kunst radikal abgewertet, um die Ideen, Konzeptionen, Be-
griffe und Bedeutungen dieser Formen ins Zentrum der künstlerischen 
Arbeit zu stellen. Die modernistische Gegenwartsmusik hängt in dieser 
Deutungslinie einem überkommenen, naiven Ästhetizismus nach, dem 
die post-mediale Gegenwartskunst mit Klang die reflektierte Arbeit an 
begriff‌lichen Gehalten entgegensetzt.540 Musik kann sich nur dann als 
Gegenwartskunst behaupten, so die Konsequenz, wenn sie der Lehre 

538	Vgl. Rebhahn 2014 (wie Anm. 128).
539	Vgl. Kapitel I.4 und III.4.
540	Vgl. Lehmann 2012 (wie Anm. 112); Kreidler et al. 2010 (wie Anm. 62); 

Kim-Cohen 2009 (wie Anm. 69); Schrimshaw 2017 (wie Anm. 444).

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


343

des Konzeptualismus Rechnung trägt: Sie kann nur als post-konzep-
tuelle Kunst gelingen.541

Dieser Gegensatz hat ein Wahrheitsmoment, insofern er die unterschied-
lichen Selbstverständnisse gewisser Künstlerinnen trifft. Auf der einen Sei-
te steht die forcierte Naivität, mit der gewisse Komponistinnen ihre neuen 
Streichquartette und Opern anpreisen, ohne irgendeinen Zweifel an der 
gegenwärtigen Gültigkeit solcher Kunstformen durchblicken zu lassen. 
Umgekehrt wird es vielen gegenwärtigen Künstlerinnen schon dubios vor-
kommen, überhaupt eine Partitur für gewisse Instrumente auszuarbeiten, 
weil sie befürchten, dass ein solches Vorgehen – ganz unabhängig davon, 
was dabei herauskommt – bereits eine ästhetizistische Überbewertung der 
künstlerischen Arbeit an Klanggestalten bedeute.

In der Sache kann der Gegensatz jedoch nicht überzeugen. Mit Blick 
auf die Werke kann der Diskurs der Post-Medialität nicht darüber hin-
wegtäuschen, dass die sinnliche Ausgestaltung der materialen Formen 
auch in den Werken, die als generische Kunst dargeboten werden, im 
Zentrum steht. Auch sie präsentieren Erscheinungskomplexe, welche 
nur durch ihre besondere sinnliche Form jene Ideen, Gehalte und Be-
griffe evozieren können, welche die Künstlerinnen als ihr Kernanlie-
gen behaupten. Die angebliche Abwertung der sinnlichen Erscheinung 
der Werke erweist sich in Wahrheit als eine besondere Ausgestaltung 
derselben: Die Werke müssen so erscheinen, als sei ihre sinnliche Ge-
stalt Nebensache. Auch dieser Schein muss errichtet werden, auch die 
Abwertung des Sinnlichen ist inszeniert. Benjamin Buchloh hat die-
sen Sachverhalt im Stil des Bürokratischen erkannt, der die sinnliche 
Erscheinung der klassischen Konzeptkunst gerade in ihrem Versuch 
prägte, alle Stilfragen loszuwerden.542 Die Kunst kann auf keine neu-
tralen Mittel zurückgreifen, um ihre Gehalte, Begriffe oder Ideen ins 
Spiel zu bringen: Sie ist dazu verdammt, ihren Gedanken materiale 
Formen zu geben, in denen diese Ideen erst ihre wirkliche Bestimmt-
heit erlangen.543

Dieses Problem der Kunstproduktion kehrt als Widerspruch in den 
Diskursen wieder. Denn der vielbeschworenen Post-Medialität zum 
Trotz werden sie den Begriff der Musik nicht los. Dadurch entstehen 
Ausdrücke wie konzeptuelle Musik, non-cochlear sound art oder music 
beyond music, die eigentlich unsinnig sind: Sie bezeichnen offensicht-
lich einen Widerspruch. Als künstlerische Programme können solche 

541	Osborne 2013 (wie Anm. 8); Peter Osborne, The postconceptual condition, 
London 2018. Zur Gegenwartsmusik, vgl. Osborne 2017 (wie Anm. 216).

542	Benjamin Buchloh, Conceptual Art 1962–1969: From the Aesthetic of Ad-
ministration to the Critique of Institutions, in: October /55, 1990, 105–143.

543	Zu dieser Problematik, vgl. Emmanuel Alloa, Metaxy oder: Warum es kei-
ne immateriellen Medien gibt, in: Gertrud Koch et al. (Hg.), Imaginäre Me­
dialität: Immaterielle Medien, München 2012, 13–34.

BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


344

Widersprüche produktiv sein, ja es gehört wohl zur Logik des künstleri-
schen Manifests, dass es eine Kunst fordert, die noch unmöglich scheint 
und sich deshalb nur als Widerspruch denken lässt. Nimmt man sie je-
doch theoretisch ernst, so stellt sich die Frage nach den Gründen, wel-
che diese Widersprüche herbeiführen. Die folgenden Überlegungen sind 
vom naheliegenden Gedanken angeleitet, dass sich in diesen Widersprü-
chen das Spannungsverhältnis reflektiert, in das die Begriffe im ästheti-
schen Urteil geraten. Es ist die eigentümliche Stellung des Ästhetischen 
zum Begriff, die sich in den Widersprüchen der Konzeptkunst manifes-
tiert. Diese Deutung widerspricht der abstrakten Entgegensetzung von 
modernistischer Ästhetik und postmoderner Konzeptkunst, welche den 
Gegenwartsdiskurs prägt. Der Konzeptualismus, so die These, ist eine 
radikale Konsequenz der Selbstkritik des begriff‌lichen Denkens, die das 
ästhetische Urteil vollzieht.

Die Geburt der Konzeptkunst aus dem Geiste der Musik

Eine philosophische Reflexion auf das Phänomen der Konzeptkunst 
muss bei einer so einfachen wie vertrackten Frage beginnen: Was ist 
der Sinn des Wortes Konzept? Anders gesagt: Welcher Begriff des Be-
griffs liegt der Konzeptkunst zugrunde? Seltsamerweise wird diese Fra-
ge im Diskurs um die Konzeptkunst kaum gestellt. Das hat sicherlich da-
mit zu tun, dass die Werke, welche unter dieser Bezeichnung verhandelt 
werden, sehr unterschiedlich geartet sind. Die wenigsten Werke, die als 
Konzeptkunst gelten, arbeiten etwa ausschließlich mit Wörtern; viele be-
stehen aus Performances, Photographien, Installationen, Videos, Klang-
aufnahmen, Eingriffen in die Landschaft oder Architektur und natürlich 
ausgestellten Dingen. Die theoretische Reflexion muss sich dieser Hete-
rogenität stellen und das aufsuchen, was sie verbindet. Blickt man auf 
die künstlerischen Arbeiten, an denen der Begriff Conceptual Art gebil-
det wurde, so drängt sich ein erster Ansatz zu einer Begriffsbestimmung 
auf. Die Konzeptkunst kommt in den 1960er Jahren im Umfeld der Ar-
beiten von Fluxus, Minimalismus und Performance-Kunst auf. Ein con­
cept hat in diesem Umfeld die Bedeutung einer Handlungsanweisung: 
Es ist ein Handlungsbegriff. Die paradigmatischen Werke der frühen 
Konzeptkunst entstehen in der Auseinandersetzung mit solchen begriff-
lichen Handlungsvorschriften zur Herstellung von Kunstgeschehnissen 
oder Kunstobjekten.

Nehmen wir einige Beispiele. George Brechts Drip Music (1962) ex-
poniert folgendes Konzept:

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


345

Drip Music. For single or multiple performance. A source of dripping 
water and an empty vessel are arranged so that the water falls into the 
vessel.544

Der Begriff des Begriffs, der dieses Werk als Konzeptkunst verständ-
lich macht, ist der Begriff einer Handlungsregel. Eine Handlungsregel 
ist ein Begriff, der vom handelnden Subjekt als Grund seiner Hand-
lung angegeben werden könnte. Eine Handlungsregel hat für gewöhn-
lich die Form eines hypothetischen Imperativs: Wenn du diesundjenes 
willst, dann handle soundso! Wenn jemand fragt, warum ich soundso 
handle, kann ich antworten, dass ich diesundjenes will und die Hand-
lungsregel gilt: Wenn du diesundjenes willst, dann handle soundso. Der 
Wortlaut von Drip Music weist zwar nicht diese Form auf. Er scheint 
lediglich zu beschreiben, wie das Geschehen Drip Music aussieht. Aber 
diese Beschreibung lässt sich problemlos in die Form der Handlungsregel 
bringen. Das Konzept lautet dann: Willst Du George Brechts Drip Music 
aufführen, so stelle ein Gefäß unter eine tropfende Wasserquelle! Damit 
ist der praktische Begriff der Drip Music festgelegt: Will irgendjemand 
die Handlung Drip Music vollziehen, so muss sie diese Handlungsregel 
befolgen. Wenn irgendjemand ein Gefäß unter einen tropfenden Hahn 
stellt und gefragt wird, warum sie das tut, so kann sie antworten: Weil 
ich Drip Music aufführen will.

Ein anderes Beispiel bietet Sol LeWitts Wall Drawing 19 (1969):

A wall divided vertically into six equal parts, with two of the four kinds 
of line directions [vertical, horizontal, diagonal left, diagonal right] su-
perimposed in each part.545

Hier zielt die Handlungsanweisung nicht auf ein Geschehen, sondern 
auf die Herstellung einer Wandzeichnung. Anders als eine herkömmliche 
Zeichnung kann dieses Zeichnungskonzept in mehreren, unterschiedli-
chen Varianten ausgeführt werden. Auch hier funktioniert das Konzept 
als praktischer Begriff: Er gibt den Grund an, weshalb jemand sound-
so verfährt, wenn sie das Werk Wall Drawing 19 von Sol LeWitt aus-
führen will.

Das Konzept kann in diesem Sinne als ein event score, eine Auffüh-
rungs- oder Ausführungspartitur verstanden werden. Das unterscheidet 
die Konzeptkunst von der Literatur. In den Texten der frühen Konzep-
tualisten wird manchmal etwas unbedarft behauptet, dass die Konzept-
kunst eine Kunst sei, die Begriffe als Material verarbeite, so wie die Mu-
sik Klänge organisiere.546 Diese Bestimmung ist aber ungenau, denn träfe 

544	https://www.fondazionebonotto.org/en/collection/fluxus/brechtgeorge/
performance/407.html [14.2.2022]

545	https://massmoca.org/event/walldrawing19/ [14.2.2022]
546	»Concept art is first of all an art of which the material is concepts, as the 

material of e.g. music is sound.«, Henri Flynt, Concept Art, in: La Monte 

BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fondazionebonotto.org/en/collection/fluxus/brechtgeorge/performance/407.html
https://www.fondazionebonotto.org/en/collection/fluxus/brechtgeorge/performance/407.html
https://massmoca.org/event/walldrawing19/
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.fondazionebonotto.org/en/collection/fluxus/brechtgeorge/performance/407.html
https://www.fondazionebonotto.org/en/collection/fluxus/brechtgeorge/performance/407.html
https://massmoca.org/event/walldrawing19/


346

das zu, so wäre die Konzeptkunst von der Literatur nicht zu unterschei-
den. Der besondere Umgang mit Begriffen, welche die Konzeptkunst 
auszeichnet, ist die Verarbeitung von Begriffen zu Handlungsregeln. Li-
terarische Texte sind keine Aufführungspartituren. Die Begriffe, die in 
ihnen zu einer Form verbunden werden, leiten nicht die Herstellung ei-
nes Werks oder die Aufführung einer Performance an. Die Vorstellungs-
tätigkeit der Leserin ist der Nachvollzug einer sprachlichen Form, nicht 
die mentale Aufführung ihres Inhalts.

Ein Konzept ist dagegen wesentlich auf seine Ausführung bezogen. 
Diese Struktur teilt es mit der Partitur eines musikalischen Kunstwerks. 
Denn auch eine Partitur kann als eine begriff‌liche Handlungsregel ver-
standen werden. Auch sie weist jene eigentümliche Doppelung von de-
skriptiver und präskriptiver Funktion auf. Sie beschreibt, wie ein Ge-
schehen geartet ist, das dem fraglichen Werk entspricht und kann daher 
als Anleitung gelesen werden, was jemand tun muss, um dieses Werk 
aufzuführen. Auch diese Anleitung ist begriff‌licher Art. Die Zeichen 
der herkömmlichen Notation können, im Prinzip, in einen Text über-
setzt werden, der alle Angaben in propositionaler Form aufzählt. Da-
rin liegt genau jene »Abstraktheit« der notierten Musik, gegen welche 
die Konkretheit der elektronischen Musik in Stellung gebracht wurde. 
Alle notierten Werte einer Partitur sind allgemeine, typisierte Bestim-
mungen. Sie geben an, etwa welcher Instrumententyp zu welchem Zeit-
punkt im Stück welchen Tonhöhentyp von welchem Dauerntyp mit wel-
chem Lautstärkentyp hervorbringen soll. Die Übersetzung eines ganzen 
Orchesterwerks in eine solche begriff‌liche Form gäbe zwar eine völlig 
unbrauchbare Version der Partitur ab: Aber sie wäre im Prinzip mög-
lich. Die Tatsache, dass die Werte, welche in einer Partitur notiert sind, 
musikalische Sachverhalte bestimmen, tut ihrer begriff‌lichen Natur kei-
nen Abbruch. Die Tonhöhenverläufe, dynamischen Entwicklungen und 
Dauernstrukturen sind intensive Größen, die sich in entsprechende be-
griff‌liche Bestimmungen fassen lassen. In diesem Sinne ist jede Partitur 
ein Konzept.

Die vielbemühte These von der Entstoff‌lichung der Kunst in der Kon-
zeptkunst erweist sich vor diesem Hintergrund als Reflex eines vereng-
ten Kunstverständnisses.547 Als Abwertung der sinnlichen Erscheinung 
kann sie nur mit Blick auf Malerei und Skulptur erscheinen. In Wahrheit 
ist sie als Handlungsanleitung genauso auf ihre materiale Umsetzung 
angewiesen, wie eine herkömmliche Partitur, die erst in der Aufführung 

Young und Jackson Mac Low (Hg.), An Anthology of chance operations, 
concept art, anti art, indeterminacy, plans of action, diagrams, music, dance 
constructions, improvisation, meaningless work, natural disasters, compo­
sitions, mathematics, essays, poetry, New York 1970.

547	Lippard 1997 (wie Anm. 271).

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


347

zu Musik wird. Und wie in der Musik kann das Werk selbst weder mit 
der Partitur noch mit der einzelnen Aufführung identifiziert werden: Es 
hat gar keinen raum-zeitlichen Ort, sondern ist dasjenige, was die Auf-
führung aufführt, indem sie den Text interpretiert. Die Konzeptkunst 
bildet so gesehen keinen radikalen Bruch mit der traditionellen Onto-
logie der Kunst, sondern verallgemeinert jene Werkstruktur der Auf-
führungskünste, welche sich in Musik und Theater herausgebildet hat. 
Es ist deshalb kein Zufall, dass die künstlerische Form des event score 
in der Fluxusbewegung entstand, die ihre zentralen Anregungen aus 
den kompositorischen Arbeiten John Cages bezog.548 Der Begriff des 
Konzepts, den die Konzeptkunst ins Zentrum der künstlerischen Ar-
beit stellt, ist als Handlungsregel eine Folgegestalt der musikalischen 
Partitur.

Gegen diese Engführung von Partitur und Konzept ließe sich ein-
wenden, dass Partituren erst durch die musikalische Interpretation zu 
Musik werden, während Konzepte lediglich ausgeführt würden. Eine 
Partitur ist keine Handlungsanweisung, der man einfach folgt, son-
dern ein Text, dessen Sinn in der Aufführung artikuliert wird. Die Be-
folgung der Konzepte von Brecht und LeWitt hingegen verlangt keine 
Deutung, sondern geschieht automatisch. Der Einwand ist in einem 
gewissen Sinne berechtigt: Der Witz der Konzepte von LeWitt und 
Brecht besteht ja gerade in ihrer fraglosen Schlichtheit. Aber auch in 
ihnen kann der Unterschied zwischen einer gelungenen und einer miss-
ratenen Interpretation eingezogen werden. Er hängt an der Frage, ob 
die Aufführung den Sinn des Konzepts artikuliert. Worin besteht aber 
der Sinn von Drip Music oder Wall Drawing 19? Das ist nicht ein-
fach zu beantworten. Wie beim musikalischen Werk fällt dieser Sinn 
nicht mit den begriff‌lichen Angaben des Konzepts zusammen. Eine In-
terpretation von Drip Music könnte einen gewöhnlichen Mülleimer 
und ein spärliches Tropfen wählen, sodass das Werk Monotonie und 
Alltagstristesse evoziert; Tropfen und Gefäß könnten so arrangiert 
werden, dass dabei Zitate aus Händels Wassermusik erklingen, so-
dass der Sinn des Werks in seinem Verhältnis zu Tradition und Spek-
takel zu suchen wäre; das Werk könnte aber auch rahmensprengend 
dramatisiert werden, indem das Tropfen, allmählich beschleunigt, ein 
Wasserglas zum Überlaufen bringt und solange anhält, bis der Aus-
stellungsraum unter Wasser steht, wodurch das Werk ins Gefecht der 
Institutionskritik einziehen würde. Der Sinn des Werks wäre in je-
der dieser Interpretationen anders ausgelegt. Wer es aufführen will, 
kommt um den Streit der Interpretationen nicht herum. LeWitts Wall 

548	Vgl. Monika Voithofer, »DENKEN, HÖREN, DA CAPO« Konzeptuelle 
Musik im 20. und 21. Jahrhundert: Eine Studie zu Genealogie, Materialität, 
Form und Semantik, (im Erscheinen) 2021.

BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


348

Drawings werden für gewöhnlich im strengen Stil geometrischer Kon
struktion umgesetzt: Feine Linien werden in geringem, gleichmäßigem 
Abstand gezogen, wodurch ein engmaschiges Netz entsteht. So evo-
ziert die Interpretation jenen minimalistischen Chic, der sich zur De-
koration von Institutionen anbietet, die sich den Anschein rationaler 
Sachlichkeit geben wollen. Das Konzept ließe aber auch Deutungen 
mit wenigen, zittrigen Linien ungleicher Stärke zu, die das Verhält-
nis des Werks zum rationalen Kalkül in ein ganz anderes Licht stel-
len würden.

Dass solche Differenzen der Interpretation konzeptueller Werke tat-
sächlich bestehen und nicht nur der philosophischen Imagination ent-
springen, soll ein letztes Beispiel beweisen: Am 29. April 2012 hat das 
Wandelweiser Kollektiv Christian Wolffs Stones im Pariser Bois de Vin-
cennes aufgeführt. Das Konzept besteht aus folgenden Angaben:

Make sounds with stones, draw sounds out of stones, using a number 
of sizes and kinds (and colors); for the most part discretely; sometimes 
in rapid sequences. For the most part striking stones with stones, but 
also stones on other surfaces (inside the open head of a drum, for in-
stance) or other than struck (bowed, for instance, or amplified). Do not 
break anything.549

Die Mitglieder des Kollektivs hatten sich dafür entschieden, dieses 
Werk an einem Nachmittag in der Umgebung des unvollendeten Beet-
hoven-Denkmals aufzuführen. Sie verteilten sich in einem Umkreis 
von mehreren hundert Metern auf einer Wiese, auf der sich an diesem 
sonnigen Frühlingstag die Leute aus der Stadt zu Picknick und Ball-
spiel trafen, ohne etwas vom Kunstereignis zu ahnen. Entsprechend 
war von den subtilen Steingeräuschen der auf Diskretion bedachten 
Künstlergruppe nichts zu hören – ja, es war für den Besucher über-
haupt kaum möglich, die Aufführenden als solche auszumachen, bis 
sie irgendwann am Fuße des Monuments zusammenkamen, um die 
Performance gemeinsam zu beenden. Der Sockel des Denkmals, auf 
den sich die nicht vollendete Beethoven-Statue in Gestalt eines römi-
schen Herrschers in Tunika wie auf einen Divan hätte hinlagern sol-
len, erinnert an die faschistische Indienstnahme bürgerlicher Kunst, 
vor der Christian Wolffs Werk in seiner ungeschützten Kunstlosig-
keit flieht. Die Interpretation, welche die Aufführung in der Sonntags-
idylle des Stadtparks untergehen lässt, nahm so den Zug eines stillen 
und vergeblichen Protests an, oder vielmehr: eines reenactments ei-
ner vergangenen Form anti-bürgerlichen Kunstprotests, zu welchem 
sich eine Clique anarchistischer Berufsverschwörer eingefunden zu 
haben schien, um sich ihrer geheimen Bereitschaft zum aussichtslosen 

549	Christian Wolff, Prose Collection, 9, http://www.frogpeak.org/unbound/
wolff/wolff_prose_collection.pdf [14.2.2022].

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.frogpeak.org/unbound/wolff/wolff_prose_collection.pdf
http://www.frogpeak.org/unbound/wolff/wolff_prose_collection.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.frogpeak.org/unbound/wolff/wolff_prose_collection.pdf
http://www.frogpeak.org/unbound/wolff/wolff_prose_collection.pdf


349

Widerstand zu versichern. Mit diesem Zug ins Komische ist diese 
Interpretation jenen gewöhnlichen Aufführungen überlegen, welche 
Stones im Konzertsaal mit Verstärkung als fein ausgehörte Steinmu-
sik präsentieren. Der Sinn dieses konzeptuellen Werks ist nicht vom 
Bewusstsein fürs Vergebliche von Kunst überhaupt zu trennen. Die-
ses Bewusstsein drängt sie dazu, ihre eigene Erscheinung zurückzu-
nehmen. Es ist eine Kunst, die in den Worten Adornos, »ihrer Appa-
rition sich schämt«.550

Die Handlungsanweisungen der Konzeptkunst sind ebenso interpre-
tationsbedürftig wie die musikalischen Partituren. Was solche Konzep-
te von Partituren unterscheidet, ist nicht ihre begriff‌liche Natur, son-
dern ihre radikale Spärlichkeit. Während jedes banalste Klavierstück 
eine Unmenge an Spezifikationen enthält, sind die konzeptuellen event 
scores auf einige wenige Bestimmungen reduziert. Der Witz dieser Ar-
beiten besteht gerade in dieser lakonischen Kürze, mit der sie das, was 
als Kunst aufgeführt werden soll, bestimmen. Diese Bestimmungsarmut 
verbindet die Konzeptkunst mit der blinden Starrheit der Regelbefol-
gung: Alles hängt daran, dass in der Umsetzung niemals von der Hand-
lungsregel abgewichen wird. In dieser Starrheit der Regelbefolgung liegt 
die Negativität, welche die Konzeptkunst – entgegen der oberflächli-
chen Nähe – zum Alltagsleben unterhält. Das alltägliche Handeln ist 
von Improvisation, Kompromissen, Anpassungen und Halbheiten ge-
prägt: Man tut etwas, führt es nicht zu Ende, macht zugleich noch et-
was anders und wird dabei unterbrochen. In der Aufführung eines Kon-
zepts wird einer Handlungsregel stur, unbeirrt, kompromisslos gefolgt. 
Der Hang zum Abstrusen, Monotonen und Autistischen, der viele Kon-
zeptwerke der 60er Jahre prägt, ist die Konsequenz dieser begriff‌lichen 
Härte. Die Konzeptkunst ist daher trotz ihrer begriff‌lichen Unterbe-
stimmtheit der Idee künstlerischer Improvisation entgegengesetzt: Sie 
kennt kein make up the rules as we go along.551 Wir sind dieser Starr-
heit schon in Becketts Quad begegnet, das in seiner Anlage ebenfalls 
als Konzeptstück begriffen werden kann. Diese Härte prägt aber be-
reits die Zufallskompositionen John Cages. Auch wenn Cage sie nicht 
als Konzepte präsentierte, weist die Herstellung einer Zufalls-Partitur 
schon die wesentlichen Züge der Konzeptkunst auf: Die Würfelverfah-
ren, die sich Cage auferlegt, können als begriff‌liche Handlungsanwei-
sungen verstanden werden, die der Komponist stur befolgt. Nur wenn 
die Zufallsregeln kompromisslos eingehalten werden, kann die Kompo-
sition, die dadurch entsteht, als ein Akzeptieren des Zufalls verstanden 
werden. Jedes Abweichen von der selbstgesetzten Regel, die etwa da-
rauf zielte, unspielbare oder uninteressante Ergebnisse zu korrigieren, 

550	Adorno 2012 (wie Anm. 53), 127.127
551	Wittgenstein 2003 (wie Anm. 45), § 83.

BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


350

würde den Sinn des ganzen Verfahrens aufheben.552 Diese rigorose Di-
mension der Konzeptkunst wird in den berühmten Konzeptwerkreihen 
On Kawaras oder Roman Opalkas offensichtlich, die ihren – durchaus 
fragwürdigen – künstlerischen Sinn alleine daraus beziehen, dass die 
Künstler eine willkürliche Handlungsregel stur bis ans Lebensende be-
folgen. Dieselbe Struktur gilt aber schon für Konzepte, die einzelne Ak-
tionen oder Herstellungsprozesse anleiten: Sie werden sinnlos, sobald 
die Umsetzung der Handlungsregel Ausnahmen macht. Der Sinn dieser 
Starrheit erschließt sich freilich nicht aus den Konzepten selbst: Er geht 
den einzelnen Handlungsregeln voraus. Um sich ihm zu nähern, muss 
die Reflexion auf die Konzeptkunst nochmals einen Schritt zurücktreten 
und die Frage stellen, worin diese Selbstbeschränkung der Kunst durch 
den Begriff begründet sein könnte.

Konzeptkunst als Begriffskritik

In der Geschichte der Konzeptkunst ist die handlungsbezogene Begriff-
lichkeit, die wir bisher betrachtet haben, nur ein Strang, der sich mit ei-
ner ganz anders gelagerten Auffassung dessen, was ein Begriff in der 
Kunst ist, verbindet. Sie wurde wesentlich durch die Arbeiten Joseph Ko-
suths geprägt. In ihr wird der Begriff, den die Konzeptkunst ins Zentrum 
stellt, nicht primär als eine praktische Regel verstanden, sondern als eine 
theoretische Definition. Der Begriff, der die Konzeptkunst umtreibt, ist 
die begriff‌liche Definition der Kunst selbst. In diesem Sinne hat Kosuth 
verkündet, dass alle Kunst nach Duchamps konzeptuell sei: Jedes Kunst-
werk ist eine Neudefinition des Begriffs der Kunst.553

Für gewöhnlich wird Kosuths Intervention als eine Gegenposition 
zu Greenbergs angeblichen Medienessentialismus verstanden. Wäh-
rend die modernistische Kritik aus den tradierten Gattungen der Kunst 
fixe Maßstäbe zur Beurteilung von Kunstwerken bezöge, denen es die 
Kunstproduktion unterwirft, befreie sich die Konzeptkunst aus diesem 
modernistischen Traditionalismus, indem es die Kunstproduktion nach 
dem Vorbild Marcel Duchamps als performativen Akt der Künstlerin 
deutet: Wenn eine Künstlerin sagt, etwas sei Kunst, dann ist es Kunst.554 
Die Konzeptkunst entzieht sich auf diese Weise dem Zugriff der mo-
dernistischen Kunstkritik; in ihr ist die Künstlerin selbst bereits die 
Kritikerin. In dieser Lesart tendiert die Konzeptkunst jedoch zu einem 

552	Wie weit sich Cage tatsächlich an seine Regeln gehalten hat, entzieht sich 
meiner Kenntnis.

553	Joseph Kosuth, Art after Philosophy, in: Gabriele Guercio (Hg.), Art after 
Philosophy and after, Cambridge (Mass.) 1991, 13–32, hier: 15–20.

554	So zitiert Kosuth Donald Judd, ebd. 17.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


351

autoritären Subjektivismus: Was immer eine Künstlerin als Kunst de-
klariert, muss als Kunst akzeptiert werden. Die Frage drängt sich auf: 
Wie wird man zur Künstlerin, oder besser: Woher bezieht eine Person 
die Autorität, die Bestimmungsmacht, etwas als Kunst zu deklarie-
ren? Peter Osborne hat diese Problematik deutlich herausgearbeitet:555 
Während Duchamp durch seine Vorarbeiten als kubistischer Maler 
bereits den Status des Künstlers innehatte, steht die Generation Kosuths 
vor dem Problem, diese Autorität sich erst erkämpfen zu müssen. Die 
Lösung dieses Problems bestand, in Osbornes Deutung, darin, dass 
die Konzeptkünstler sich diese Deutungshoheit aus einer anderen 
Disziplin entliehen, nämlich der Philosophie. Die Personalunion von 
Künstlerin und Kritikerin wird dadurch gerechtfertigt, dass Kunst 
und Philosophie ineins gesetzt werden. Kunst zu schaffen, besteht im 
Grunde, so die Behauptung, in nichts anderem als der philosophischen 
Neubestimmung des Kunstbegriffs. Jedes Werk ist, so das Programm 
von Kosuth, eine philosophische Neudefinition der Kunst.556

Kosuths Idee einer Einheit von Kunst und Philosophie wird gerne zur 
trivialen These abgeschwächt, dass Kunstwerke wie philosophische Tex-
te grundsätzliche Lebensfragen aufwerfen und deshalb eng verwandt 
seien. Im Hintergrund von Kosuths These steht aber nicht dieses land-
läufige Verständnis von Philosophie, sondern ein sehr spezifisches phi-
losophisches Projekt, das – nebenbei gesagt – schon zu Kosuths Zeiten 
eigentlich veraltet war. Kosuths Referenz dafür, was Philosophie sei, ist 
Alfred Jules Ayers Language, Truth, and Logic.557 Die Vereinigung von 
Kunst und Philosophie in der Konzeptkunst ist eine Ästhetisierung des 
logischen Positivismus.558

Der logische Positivismus ist nun aber eine radikale Kritik dessen, 
was der Alltagsverstand als Philosophie bezeichnet. Sein Programm ist 
die Abschaffung der überlieferten Philosophie, die »Überwindung der 
Metaphysik durch die logische Analyse der Sprache«, wie es bei Rudolf 
Carnap heißt.559 Die Grundlage des logischen Positivismus ist die Unter-
scheidung von analytischen und synthetischen Sätzen: Analytische Aus-
sagen sind Begriffserklärungen. Sie sind das Geschäft der Philosophie. 
Ein analytisches Urteil expliziert die Bedeutung eines Wortes: Dass ein 

555	Vgl. Peter Osborne, Conceptual art and/as philosophy., in: Michael New-
man und Jon Bird (Hg.), Rewriting conceptual art, London 1999, 47–65.

556	Kosuth 1991 (wie Anm. 553), 20.
557	Alfred Jules Ayer, Language, truth and logic, New York, NY 1970.
558	Osborne 1999 (wie Anm. 555), 62. Die entscheidenden Kritiken am Pro-

gramm des logischen Positivismus formulierten Willard V. O. Quine, Two 
Dogmas of Empiricism, in: Philosophical Review 60/1, 1951, 20–43; Witt-
genstein 2003 (wie Anm. 45).

559	Rudolf Carnap, Überwindung der Metaphysik durch logische Analyse der 
Sprache, in: Erkenntnis 2, 1931, 219–241.

BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


352

Junggeselle nicht verheiratet ist oder ein Dreieck drei Seiten hat, sind in 
diesem Sinne analytische Aussagen. Es sind definitorische Klärungen von 
Begriffen, die alleine aufgrund der Bedeutung der in ihnen verwendeten 
Wörter wahr sind. Nun ist die Verwendung von Sprache im Alltag, aber 
auch in der Wissenschaft von Ambiguitäten, Mehrdeutigkeiten, Begriffs-
verwirrungen und Fehlschlüssen geprägt. Die philosophische Analyse 
der Sprache zielt darauf, dieses Gewirr der Sprachverwendung zu ent-
wirren, indem sie die Bedeutung von Wörtern in analytischen Begriffsde-
finitionen klärt und die komplexen Aussagenzusammenhänge der Wis-
senschaft in eindeutige, empirisch überprüfbare Elementarsätze zerlegt. 

Synthetische Aussagen sind dagegen Sätze über bestehende Sachver-
halte, die nicht schon aus der Bedeutung ihrer Begriffe folgen. Um zu 
entscheiden, ob sie zutreffen oder nicht, genügt es nicht, auf die Bedeu-
tung der Wörter zu reflektieren. Vielmehr muss man in Erfahrung brin-
gen, ob der Sachverhalt, den der synthetische Satz behauptet, tatsäch-
lich besteht. Dass Junggesellen öfter zum Friseur gehen als Verheiratete 
oder die molare Masse von H2O 18.2 g/mol beträgt, wären syntheti-
sche Aussagen, die sich nicht aus der Begriffsbedeutung ergeben. Deren 
Prüfung ist nicht Sache der Philosophie, sondern der empirischen Wis-
senschaften. Das Programm des logischen Positivismus besteht in die-
ser radikalen Trennung zwischen logischer Analyse und empirisch-po-
sitivistischer Faktenerhebung. Die Philosophie fügt dem Wissen über 
die Welt nichts hinzu, sie macht keine gehaltvollen Aussagen, sie ist 
nicht informativ: Ihre Aussagen sind Tautologien. Diese tautologische 
Begriffsklärung ist kein Selbstzweck, sondern eine Dienstleistung für 
die empirischen Wissenschaften, welche die so geklärten, experimentell 
überprüfbaren Einzelaussagen eine nach der anderen verifizieren. Erst 
durch diese Faktenerhebung in Protokollsätzen wird das Wissen über 
die Welt angereichert: Nur aus ihnen ergeben sich informative Sätze, 
Aussagen mit Gehalt.

Eine Konsequenz dieser Reduktion der Philosophie ist die Zurückwei-
sung aller nicht-empirischen Aussagen mit Gehalt: Darunter fällt etwa 
die klassische Metaphysik, die gesamte praktische Philosophie, aber 
auch die philosophische Ästhetik. Ayer versteht sie als Aussagen über 
die Gefühlslage der Aussagesubjekte. Als solche Gefühlsäußerung sind 
die Aussagen der Moralphilosophie oder Ästhetik psychologische Fak-
ten, die man kausal erklären, aber nicht rational begründen kann. Zu 
den Sinnfragen des Lebens, den Grundproblemen der menschlichen Exis-
tenz, den normativen Fragen der Moralphilosophie und Ethik und den 
Rätseln der Metaphysik hat die Philosophie, wie sie der logische Positi-
vismus versteht, eine einzige Antwort, nämlich »[…] daß die vorgebli­
chen Sätze dieses Gebietes gänzlich sinnlos sind.«560 Genauer: entweder 

560	Carnap 1931, 220.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


353

sie sind sinnlos oder sie lassen sich auf Sätze reduzieren, die sich empi-
risch überprüfen lassen.

Wenn Kosuth von der Einheit von Kunst und Philosophie spricht, so 
hat dieser Gedanke nichts mit der romantischen Idee einer Vereinigung 
von poetischer und philosophischer Selbstbegründung zu tun. Denn die 
Philosophie des logischen Positivismus begründet nichts, sondern ent-
wirrt die Sprache. Die begriff‌liche Frage, die Kosuths Konzeptkunst um-
treibt, ist die Definition des Kunstbegriffs. Dass sich ein Künstler unter 
allen möglichen Philosophiekonzeptionen gerade dem logischen Posi-
tivismus verbunden glaubt, welche alle »philosophischen« Fragen der 
Kunst als sinnlose Verwirrung zurückweist, ist erstmal merkwürdig. 
Auf den zweiten Blick ist es aber auch wieder verständlich. Denn der 
logische Positivismus partizipiert zum einen an der gesamtgesellschaft-
lichen Tendenz formaler Rationalisierung: Er reduziert den Bereich des 
Rationalen auf den logischen Kalkül, der eine Klärung und Fixierung 
begriff‌licher Bedeutungen voraussetzt. Die Selbstabschaffung der Philo-
sophie, die der logische Positivismus in dem Sinne betreibt, als er dem 
philosophischen Denken die Fähigkeit abspricht, gehaltvolle Aussagen 
zu begründen, fügt sich dieser Rationalisierungstendenz ein. Solche Ra-
tionalisierung bedeutet immer: Ausschluss der Zweckfragen ins Irrati-
onale. Genau das vollzieht der logische Positivismus im Feld der Phi-
losophie. Er gibt allen Anspruch auf Gehaltlichkeit auf, um dafür als 
besonders wissenschaftlich anerkannt zu werden. Durch diesen Verzicht 
macht sich die Philosophie, und die entsprechende Kunst, der bürgerli-
chen Kälte kompatibel.

Auf der anderen Seite liegt in dieser Abgebrühtheit aber auch ein Wi-
derstand gegen die Allianz von Philosophie und Faschismus. Sie ist gegen 
das Unverständliche, Verschwurbelte und Raunende der Philosophien 
im Stile Heideggers gerichtet, die zum irrationalen Dogmatismus tendie-
ren. Die mystifizierende Rede vom nichtenden Nichts und den Ereignis-
sen des Seins, die sich bewusst der rationalen Argumentation entzieht, 
lässt sich umstandslos mit den Inhalten der faschistischen Mythen von 
Blut und Boden, Opfertod und Heil, Volk und Führer füllen. Die Kritik 
an den Scheinbegriffen der Philosophie ist daher auch der Versuch einer 
Entmystifizierung der Sprache vor dem Hintergrund der historischen Er-
fahrung des kollektiven Wahns.

Es ist diese entmystifizierende Kälte des logischen Positivismus, wel-
che die Konzeptkunst in die Kunst trägt. Sie ist eine Kunst, welche 
den mystifizierenden Rechtfertigungsdiskursen der Kunstkritik die kal-
te Schulter zeigt, indem sie deren Begriffe als Scheinbegriffe kritisiert. 
Wenn eine Künstlerin ihr Werk als Kunst deklariert, dann ist diese Aus-
sage, wie die analytischen Aussagen des logischen Positivismus, als Tau-
tologie zu verstehen: Sie ist keine gehaltvolle Aussage über die Wirk-
lichkeit, sondern eine gehaltlose Begriffsklärung. So lautet die These 

BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


354

Kosuths. Diese Übertragung des logischen Positivismus in die Kunst 
steht jedoch vor massiven Schwierigkeiten. Denn der logische Positi-
vismus erfindet ja keine Definitionen, er vollzieht keine performati-
ve Neubestimmung der Begriffe, er macht keine Deklarationen. Seine 
Begriffsklärungen sind tautologisch, weil er nur die Bedeutungen von 
Sprachverwendungen explizit macht, die sich bereits etabliert haben. 
In Kosuths Auffassung macht die Kunst aber nicht einfach explizit, wie 
das Wort Kunst sinnvoll verwendet wird. Vielmehr meint er, dass jedes 
neue Werk eine neue Definition von Kunst artikuliert. Diese Idee der 
Neubestimmung von Begriffen ist dem logischen Positivismus fremd. 
Sie widerspricht dessen Kerngedanken, dass analytische Aussagen kei-
nen Gehalt haben: Sie enthalten keine Information, die über die eta
blierte Bedeutung der Begriffe hinausgeht. Bei der Kunstdeklaration ist 
das Gegenteil der Fall: Hier wird durch die Deklaration geradezu ein 
neuer Sachverhalt geschaffen.

Dieser Widerspruch lässt sich nur dadurch lösen, dass man Kosuths 
inkohärente Aussagen in den Zusammenhang der nominalistischen Si-
tuation der modernen Kunst stellt. Diese Situation ist, wie wir bereits 
gesehen haben, die Konsequenz des internen Bezugs der Kunst auf das 
ästhetische Urteil. Die nominalistische Situation benennt den modernen 
Zerfall der normativen Kraft der Gattungsbegriffe der Kunst. Zur Erin-
nerung sei ein Beispiel erwähnt. Der Gattungsbegriff der Sonate besaß 
während einer gewissen Zeit eine normative Verbindlichkeit, insofern 
er gewisse Regeln implizierte, wie ein Werk verfasst sein muss, um als 
Sonate zu gelingen: Die Sonatenhauptsatzform mit ihrem Themendu-
alismus, langsamer Mittelsatz, Rondofinale wären – sehr schematisch 
gesprochen – solche Regeln. Alle Kunstregeln stehen aber in einem la-
tenten Widerspruch zum ästhetischen Urteil, das seinen Bestimmungs-
grund nicht in begriff‌lichen Regeln, sondern in einem Spannungsgefühl 
besitzt: Es fordert die Eigenregelung jedes einzelnen Werks. Diese Au-
tonomieforderung lässt die Verbindlichkeiten der allgemeinen Kunst-
begriffe erodieren. So tendiert die moderne Kunst hin zu einer Situati-
on, in der es gar keine verbindlichen Allgemeintypen von Kunstwerken 
mehr gibt, sondern jedes Werk einen gänzlich singulären Zusammen-
hang ausbildet. Die Kritik an der modernistischen Kunstkritik führt die-
se Tendenz fort, indem sie noch die allgemeinsten Gattungen der Kunst 
– Malerei, Skulptur, Musik, Photographie – als implizite Kunstnormen 
kritisiert, welche die autonome Durchbildung der einzelnen Werke ei-
ner Fremdbestimmung unterwerfen. So bleibt nur mehr der ganz abs-
trakte Allgemeinbegriff der Kunst übrig, der unvermittelt die einzelnen 
Werke unter sich befasst. Abstrakt ist dieser Begriff der Kunst in dem 
Sinn, dass er keine inneren Differenzierungen in besondere Untergat-
tungen und Arten mehr kennt. Ein konkreter Allgemeinbegriff wäre 
dadurch gewonnen, dass man den Begriff der Kunst aus der Totalität 

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


355

seiner besonderen Ausgestaltungen heraus entwickelte. Die Einzigar-
tigkeit der Werke ließe sich dann aus ihrer besonderen Stellung in die-
ser Totalität begreifen. Der moderne Nominalismus der Kunst verun-
möglicht einen solchen konkret allgemeinen Begriff: In ihm steht der 
abstrakt allgemeine Kunstbegriff den ebenso abstrakt-einzelnen Wer-
ken gegenüber. Wie lässt sich in einer solchen Situation die Singularität 
der Werke begreifen? In einem gewissen Sinne sind bereits die traditio-
nellen Werke singulär: Sie sind Exemplare einer Kunstgattung, die sich 
alle voneinander unterscheiden, auch wenn sie gewisse Gattungsmerk-
male teilen. Unter nominalistischen Bedingungen kann die Singularität 
eines Werks hingegen nur mehr darin liegen, dass es alle vermittelnden 
Begriffe der Kunst, alle besonderen Gattungen negiert. Die Einzigartig-
keit eines Werks kann nur noch als seine abstrakte Negation aller Werk-
typen begriffen werden. Das bedeutet aber, dass die Singularität eines 
Werks ganz einfach darin besteht, dass so etwas noch nie als Kunstwerk 
dargeboten wurde: Jedes Werk exponiert eine neue Gattung der Kunst. 
Hier setzt Kosuths Konzeptualismus an. Weil die abstrakte Singularität 
des nominalistischen Kunstwerks sich nur noch als die abstrakte Nega-
tion aller Kunstgattungen begreifen lässt, kann die Konzeption neuer 
Kunstgattungen als der Kern der künstlerischen Arbeit auftreten. Was 
Kosuth sagen will, wenn er behauptet, die künstlerische Arbeit brin-
ge neue Definitionen der Kunst hervor, ist genau dies: Die künstleri-
sche Arbeit zielt darauf, einen Erscheinungskomplex hervorzubringen, 
der alle etablierten Gattungen der Kunst negiert, indem er eine eigene, 
neue Gattung exponiert. Der Komplex muss daher so geartet sein, dass 
er als Instanz einer solchen Gattung erscheint. So verdrängt die Arbeit 
an den Kunstbegriffen die Arbeit an der sinnlichen Ausgestaltung von 
Werken eines etablierten Typs. Adorno hat diese Entwicklung voraus-
gesehen, wenn er schreibt:

Solange Gattungen vorgegeben waren, gedieh das Neue in den Gattun-
gen. Zunehmend verlagert das Neue sich auf Gattungen selbst, weil es 
an ihnen mangelt. Bedeutende Künstler antworten auf die nominalisti-
sche Situation weniger durch neue Werke als durch Modelle ihrer Mög-
lichkeit, durch Typen; auch das unterminiert die traditionelle Katego-
rie des Kunstwerks.561

Die Ideen, Konzepte oder Begriffe, welche Kosuth ins Zentrum der 
künstlerischen Arbeit setzt, sind solche Modelle möglicher Werke. Sie 
sind keine Definitionsvorschläge des Kunstbegriffs: Keines der Konzept-
werke hat je irgendeinen Beitrag zur Begriffsklärung des Wortes Kunst 
geliefert.562 Im Gegenteil: Jedes Konzeptwerk beansprucht einen Werktyp 

561	Adorno 2012 (wie Anm. 53), 456–57.456–57
562	Das hat paradoxerweise Arthur Danto richtig erkannt: Er sieht in der Wer-

ken Warhols ja gerade die Loslösung der Kunst aus ihrer philosophischen 

BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


356

zu exemplifizieren, den es noch nicht gibt. Dadurch klärt es den Kunst-
begriff nicht, sondern destabilisiert ihn nur noch weiter. In diesem Sin-
ne ist jedes Werk eine Neukonzeption der Kunst: Das Werk ist ein sin-
gulärer Fall des Allgemeinbegriffs Kunst, indem es alle vermittelnden 
Gattungsbegriffe der Kunst negiert. In diesem Anspruch treibt es gera-
de die Nicht-Begriff‌lichkeit des ästhetischen Urteils auf die Spitze: Die 
Konzeptkunst ist die radikale Konsequenz der Kritik der Begriffsregeln 
der Kunst, welche das ästhetische Urteil ausmacht. Sie zieht diese Kon-
sequenz dadurch, dass sie die Kunstproduktion auf die Konzeption einer 
singulären Begriffsregel zur Herstellung eines Kunstwerks reduziert, die 
alle gegebenen Begriffsregeln der Kunst negiert. Die Umsetzung dieser 
Begriffsregel in einer materialen Form wird zweitrangig, weil die Einzig-
artigkeit des Werks auf der Ebene des Werktyps entschieden wird. Die-
sen Sachverhalt muss die materiale Form, der sinnliche Erscheinungs-
komplex aber selbst ausdrücken: Die materiale Form muss so geartet 
sein, dass sie als Produkt einer einzigartigen Begriffsregel der Kunst er-
scheint, welche alle gegebenen Regeln der Kunst negiert. Die konzeptu-
elle Arbeit an den Kunstbegriffen zielt deshalb nicht auf eine Definition 
von Kunst, sondern auf deren performativen Aufschub: Sie arbeitet un-
ablässig daran, Gebilde hervorzubringen, welche die etablierten Kunst-
begriffe ins Tanzen bringen.

Diese Überlegung erlaubt es, den Handlungsbegriff der Konzept-
kunst mit ihrem theoretischen Pendant, der Definition von Kunst, zu 
verbinden. Das praktische Konzept der Konzeptkunst hatte die Funk-
tion, ein Kunstwerk im Spannungsverhältnis von begriff‌licher Hand-
lungsregel und deren kompromissloser Aufführung entstehen zu las-
sen. Die Frage einer begriff‌lichen Definition der Kunst kommt in dieser 
Strategie erst einmal gar nicht auf. Umgekehrt ist die Definitionsfra-
ge, die in der Nachfolge von Kosuth ins Zentrum der Deutung der 
Konzeptkunst geriet, zunächst einmal von der künstlerischen Form ei-
ner Aufführungsregel unabhängig. Berühmte Werke von Adrian Piper, 
Bruce Nauman, Gordon Matta-Clark, Walter de Maria, Robert Smith-
son und allen voran Kosuths eigene Werke, die den Kunstbegriff in-
frage stellen, weisen gar nicht die Struktur einer Umsetzung expliziter 
Handlungsregeln auf: Sie haben gar keine konzeptuelle Form. Es ist 
aber eine Deutung möglich, welche die beiden Seiten des Konzeptua-
lismus integriert. Sie muss die Werke, welche kein praktisches Konzept 

Aufgabe der Selbstdefinition. Danto selbst hat zeitlebens im Geiste des lo-
gischen Positivismus nach einer Definition von Kunst gesucht, obwohl oder 
gerade weil er sich ständig mit Werken auseinander gesetzt hat, welche die 
begriff‌liche Festlegung von Kunst offensichtlich zu unterlaufen versuchten. 
Die Suche blieb bekanntlich ohne Ergebnis und in diesem Scheitern steckt 
wohl der Wahrheitsgehalt von Dantos Philosophie. Vgl. die Diskussion in 
Kapitel IV.4.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


357

explizit präsentieren, als Ausführungen einer impliziten begriff‌lichen 
Handlungsregel deuten.

Bei Kosuths eigenen Werke drängt sich diese Deutung geradezu auf. 
Das Konzept des berühmten Titled (Art as idea as idea) könnte so lau-
ten:

Titled (Art as idea as idea): Wähle einen Wörterbucheintrag, drucke ihn 
weiß auf schwarz vergrößert auf eine quadratische Leinwand und plat-
ziere diese wie ein Tafelbild im Ausstellungsraum!

Diese Handlungsregel hat Kosuth in einer Vielzahl von Bildern um-
gesetzt, welche als unterschiedliche Interpretationen verstanden wer-
den können. Die zentrale Interpretationsfrage besteht darin, welches 
Wort aus welchem Wörterbuch gewählt wird. Kosuth wählt Begrif-
fe wie »Theorie«, »spezifisch«, »Medium«, »Objekt«, »Definition«, 
»Kunst«, »Sprache«, aber auch »Wasser«, »rot«, »Entropie« oder 
»selbst«. Offensichtlich sind es zum einen Wörter, die den Kunstdis-
kurs jener Zeit prägten, zum anderen Begriffe, deren Sinn zur Idee ei-
ner Nominaldefinition in Spannung stehen. Die Rolle, welche diese 
Ausdrücke im Kunstdiskurs spielen, ist nicht in ihrem eindeutigen Sinn 
zu suchen, sondern rührt gerade von jenem verwirrten Ineinander von 
Begriffen, das durch diese Ausdrücke evoziert wird. Dieses Nebenei
nander inkohärenter Bedeutungen wird durch die Wörterbucheinträge 
nicht geklärt, sondern fortgesetzt. Die Neukonzeption von Kunst, wel-
che dieses Werk vollzieht, ist keine Definition des Kunstbegriffs. Viel-
mehr präsentiert dieses Werk die Konzeption eines neuartigen Werk-
modells, das sich in Form des oben rekonstruierten Handlungsbegriffs 
explizit machen lässt. Die Handlungsanweisung ist so geartet, dass 
ihre Ausführungen als Instanzen eines solchen begriff‌lichen Hand-
lungsplans erscheinen. Die serielle Ausführung unterschiedlicher In
stanzen macht diesen Instanzcharakter der einzelnen Leinwände noch 
weiter explizit. Das Werk wird zur Serie, weil es im Kern gerade auf die 
Konzeption einer Kunstgattung zielt. Weil aber jedes autonome Werk 
seine eigene Gattung erfinden muss, hat keine dieser Gattungen eine 
Zukunft: Es wird von ihr kein zweites Werk geben. So werden die In-
stanzen dieser Gattung zu Interpretationen ein und desselben Werks. 
Die Serialität vieler Konzeptwerke ist eine Konsequenz ihrer begriff‌li-
chen Verfasstheit.

Aber schon jede einzelne Leinwand von Kosuths Titled bringt in ih-
rer betonten Nüchternheit zur Erscheinung, dass hier kein literarischer 
Text ausgearbeitet, keine Druckgraphik entworfen, sondern einer starren 
Begriffsvorgabe Folge geleistet wurde. Die Wahl dieser Handlungsregel, 
sowie die Interpretation derselben in den unterschiedlichen Ausführun-
gen, werden aber offensichtlich nicht durch Begriffe angeleitet, sondern 
zielen gerade darauf, die etablierten Begriffe der Kunst unter Spannung 

BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


358

zu setzen: Sie haben ihr Maß im ästhetischen Urteil. Die besondere Stra-
tegie des Konzeptualismus besteht also darin, diese Verunsicherung des 
subsumptiven Denkens nicht dadurch zu erzielen, dass ein Erscheinungs-
komplex in einer einzigartigen Weise ausgearbeitet würde, sondern da-
durch, dass ein Erscheinungskomplex als eine von mehreren möglichen, 
im Prinzip austauschbaren Instanzen einer einzigartigen Handlungsre-
gel erscheint, welche alle etablierten Regeln zur Hervorbringung und 
Deutung von Kunst destabilisiert. Die zur Schau getragene Zufälligkeit 
oder Kunstlosigkeit der Komponenten vieler Konzeptwerke hat genau 
die Funktion, den Instanzcharakter der Ausführungen zu betonen. Diese 
Funktion lässt sich auf den Begriff der Indifferenz des sinnlich Einzelnen 
bringen: Damit das Einzelne als Fall einer allgemeinen Begriffsregel ver-
ständlich wird, muss seine singuläre sinnliche Ausgestaltung als gleich-
gültig erscheinen. Anders als die Indifferenz des Naturhaften, ist das 
Werk nicht gleichgültig gegen das Gesellschaftliche, sondern es bringt 
eine innere Indifferenz zwischen Begriff und Instanz, zwischen Regel und 
Fall zur Erscheinung.563

In dieser Indifferenz steckt immer auch eine latente Kritik der abs-
trakten Allgemeinheit, welche Begriffe für gewöhnlich aufweisen. Wie 
sich der Schein, dass das sinnlich Einzelnen gleichgültig sei, errich-
ten lässt, ist eines der zentralen künstlerischen Probleme der Konzept-
kunst. Deshalb ist die Ausgestaltung der einzelnen Objekte und Ge-
schehnisse in ihr alles andere als gleichgültig oder zufällig. Genau hier 
ist vielmehr das Moment der Virtuosität zu verorten, das die Kon-
zeptkunst aus der Tradition übernimmt: Sie besteht im kontrollierten 
Schein des Indifferenten, aus dem der konzeptuelle Witz herausspringt. 
Während das Allgemeine in der traditionellen Kunst die geteilte Spra-
che darstellt, der gegenüber die Wendungen und Einfälle der Virtuo-
sin den Reiz des Zufällig-Indifferenten annehmen, weist die Indiffe-
renz des Einzelnen in der Konzeptkunst auf ein singuläres Allgemeines, 
dass alle geteilten Allgemeinheiten der Kunst negiert. Dieser Widersinn 
eines einzigartigen Kunstallgemeinen, eines singulären Begriffs ist das 
produktive Zentrum, von dem aus sich das heterogene Feld der Kon-
zeptkunst erschließt.564 In diesem Widersinn wird die Konzeptkunst 

563	In der Gegenwartsmusik ließe sich diese Indifferenz exemplarisch an den 
Werkreihen Bernhard Langs nachvollziehen. Die algorithmischen Verfah-
ren der Fragmentierung und Rekombination, welche Lang auf bestehende 
Werke des bürgerlichen Kanons anwendet, versuchen keineswegs ihre Äu-
ßerlichkeit zu verbergen, sondern zielen darauf inmitten dieser offenkundi-
gen Indifferenz Momente einer überraschenden Stimmigkeit entstehen zu 
lassen. Besonders: Bernhard Lang, Anatomy of Disaster (Monadologie IX) 
(2010).

564	Johannes Kreidler spricht in diesem Sinne von Konzepten oder Ideen als In-
dividuen, vgl. Immatrial 1, in Kreidler 2018 (wie Anm. 62), 205.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


359

so rätselhaft wie ihre modernistischen Vorgänger. Auch ein Werk der 
Konzeptkunst gelingt aufgrund der unausdeutbaren Spannung, die 
sich zwischen der begriff‌lichen Härte einer unterbestimmten Regel und 
ihrer Umsetzung in eine materiale Form einstellt. Umgekehrt schei-
tert die Konzeptkunst, wenn sie sich in unmittelbar durchschaubaren 
Pointen erschöpft.

Die nachbegriff‌liche Kunst

Vor dem Hintergrund dieser Grundbestimmung der Konzeptkunst der 
1960er Jahre stellt sich die Frage, welche Bedeutung dieser künstle-
rischen Strategie in der Gegenwart zukommt. Peter Osborne hat eine 
vielbeachtete Antwort auf diese Frage gegeben, die es im Folgenden zu 
durchdenken gilt.565 Osborne zufolge ist die historische Konzeptkunst 
die Zäsur in der Kunstgeschichte, von der her die gegenwärtige Kunst-
produktion begriffen werden muss. Dieser Bruch ist grundlegend, weil 
die Konzeptkunst nicht bloß einen neuen Kunststil oder eine Strömung 
etabliert habe, sondern die Ontologie des Kunstwerks erneuert habe.

Osbornes versteht seine Theorie als eine historisch-kritische Ontolo-
gie des Kunstwerks der Gegenwart. Eine Ontologie der Kunst befasst 
sich mit der Seinsweise künstlerischer Entitäten. Das Paradigma solcher 
Entitäten ist auch für Osborne das Kunstwerk: Die Ontologie der Ge-
genwartskunst ist daher eine Ontologie ihrer Werke. Die Seinsweise von 
Kunstwerken zu bestimmen heißt, die Grundstruktur oder konstituti-
ven Merkmale zu erfassen, welche den Gegenständen, die man Kunst-
werke nennt, gemein sind. Dass eine solche Ontologie selbst historisch 
verfährt, meint darüber hinaus, dass die Grundstruktur der Kunstwerke 
keine Invariante ist, sondern sich in der Zeit wandelt. Die fragliche On-
tologie bezieht sich daher auf die spezifische Grundverfasstheit zeitge­
nössischer Kunstwerke, die sich von der ontologischen Struktur frühe-
rer Kunstwerke unterscheidet. Kritisch ist eine solche Ontologie zuletzt, 
weil sie nicht alles, was heute beansprucht Kunst zu sein, als zeitgenös­
sische Kunst hinnimmt. Der emphatische Begriff zeitgenössischer Kunst 
ist ein kunstkritischer Begriff, der in der gegenwärtigen Kunstproduk-
tion einen Unterschied zieht zwischen dem, was zeitgenössisch ist, und 
dem, was einer überkommenen Kunstauffassung nachhängt. Die histo-
rische Ontologie des Kunstwerks ist in diesem Sinne keine rein deskrip-
tive Angelegenheit, sondern ein normatives Unterfangen: Sie artikuliert 
die Grundverfasstheit, denen zeitgenössische Werke genügen sollen. In 
dieser Anlage ist Osbornes Theorie, die in vielerlei Hinsicht an Gedan-
ken Adornos anschließt, dem hier exponierten Projekt verwandt: Sie 

565	Osborne 2013 (wie Anm. 8).

BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


360

radikalisiert den Gedanken der Materialentwicklung dahingehend, dass 
auch die Konzeption der Grundstruktur des Kunstwerks sich als Mate-
rial der künstlerischen Arbeit verwandelt.

Die Grundstruktur zeitgenössischer Werke bestimmt Osborne als ihre 
post-konzeptuelle Bedingung.566 Die Konzeptkunst hatte die Entmate-
rialisierung der Kunst ins Auge fasste: Also die Loslösung der Kunst 
von ihrer Materialisierung in sinnlich erfahrbaren Gestalten. Mit die-
sem Anspruch sei die historische Konzeptkunst jedoch gescheitert. Die 
postkonzeptuelle Kunst der Gegenwart ist deshalb keine bruchlose Fort-
setzung der Konzeptkunst, sondern eine Kunst, welche dieses Scheitern 
bedenkt. Sie ist sich bewusst, dass Kunst auf die sinnliche Vergegen-
ständlichung angewiesen ist und bleibt doch der anti-ästhetizistischen 
Einsicht der Konzeptkunst treu, dass die Kunstwerkproduktion nicht 
in der Erfindung sinnlich ansprechender Gestalten aufgehen kann, son-
dern mit jedem Werk eine Neukonzeption von Kunst erarbeiten muss. 
Ein postkonzeptuelles Kunstwerk ist in diesem Sinn eine materialisier-
te Neukonzeption von Kunst. Entsprechend lässt sich nicht im Voraus 
angeben, welche Gegenstände oder Materialien zur Erarbeitung eines 
Kunstwerks taugen: Alles mögliche kann zur Materialisierung einer neu-
en Kunstkonzeption werden. Und auch die Einheit des Werks fällt dann 
nicht mehr mit der Geschlossenheit ihrer materialen Form zusammen, 
sondern muss als eine konzeptuelle Einheit verstanden werden. Aus die-
sem letzten Punkt ergibt sich Osbornes eigentliche Erneuerung der On-
tologie der Gegenwartskunst: Zeitgenössische Werke seien dadurch aus-
gezeichnet, dass sie über eine Vielheit heterogener Komponenten verteilt 
sind, die allein durch die besondere Neukonzeption von Kunst zusam-
mengehalten werden, die sich in ihnen materialisiert. Ein Werk kann aus 
einem Film, einer Aktion und einem Text bestehen. Die Totalität die-
ser Komponenten ist darüber hinaus historisch veränderbar: Es können 
neue Komponenten oder Werkteile hinzutreten oder alte abfallen. Die 
Grenzen dessen, was zu einem Werk gehört, sind somit in der Zeit ver-
schiebbar und die Instanzen, in denen ein und dasselbe Werk materiali-
siert ist, können ganz unterschiedlich geartet sein.

Diese eigentümliche Seinsweise des zeitgenössischen Kunstwerks 
nennt Osborne die distributive Einheit des Werks. Der Begriff bleibt in 
den Texten Osbornes dunkel. Er bezieht sich auf die kantische Unter-
scheidung von distributiven und kollektiven Einheiten, die Osborne aber 
mit deleuzianischen Überlegungen kreuzt, sodass der Begriff seinen ur-
sprünglichen Sinn verliert.567 Statt den verwinkelten Pfaden Osbornes 

566	Zusammenfassend ebd. 48.
567	Kant führt die distributive Einheit mit den Verstandesbegriffen eng, die er 

mit den kollektiven Einheiten der Vernunftsideen kontrastiert, vgl. Kant 
1998 (wie Anm. 41), A 643–644 / B 671–672. Distributiv ist etwa die 

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


361

eigener Ausführungen zu folgen, möchte ich versuchen, seine Einsich-
ten in die Begriff‌lichkeiten zu übersetzen, die in dieser Arbeit entwickelt 
wurden. Osbornes Forderungen an eine zeitgenössische Werkontologie 
umfassen wesentlich vier Aspekte:

Die Ontologie des Werks muss erstens eine Einheit ungleichartiger 
Komponenten erlauben. Diese Anforderung richtet sich etwa gegen die 
Festlegung des Werkbegriffs auf die Bearbeitung eines sinnlichen Medi-
ums (Sichtbares, Hörbares, Körperliches). Auf diese Anforderung ant-
wortet unsere Bestimmung der Werkeinheit als Artikulation eines Ge-
dankens: Das Werk drückt eine Idee aus. Es erhält seine Einheit nicht 
aus der Gleichartigkeit seiner Bestandteile, sondern aus deren Zusam-
menwirken im Ausdruck einer ästhetischen Idee.

Die zweite Anforderung besteht in der Reproduzierbarkeit der Werke. 
Das bedeutet, dass der Werkbegriff gänzlich von der Vorstellung eines 
raum-zeitlichen Einzeldings abgelöst wird und dagegen als ein Sinnzu-
sammenhang verstanden wird, der in einer Vielzahl von raum-zeitlichen 
Dingen oder Geschehnissen realisiert werden kann. Vom musikalischen 
Werkbegriff her ist diese Anforderung nichts Neues, mit Blick auf Ma-
lerei, Skulptur, Installation und Architektur bedeutet diese Bestimmung 
hingegen tatsächlich eine radikale Umdeutung. Denn sie verabschiedet 
die Idee des nicht-reproduzierbaren Unikats und mit ihm die Möglich-
keit der Fälschung.568

Die Werkeinheit muss drittens so geartet sein, dass sie eine Verän­
derung des Werks in der Zeit zulässt. Das zielt auf die Formen des 
künstlerischen Projekts und der Werkserie, die Osborne zum Paradigma 

Gesamtheit aller Gegenstände, welche die Eigenschaft »rot« aufweisen. Kol-
lektive Einheiten sind dagegen Totalitäten wie der Inbegriff aller Gegenstän-
de möglicher Erfahrung. So verstanden verträte Osborne eine Typentheo-
rie des Kunstwerks. Das kann aber nicht sein, weil er die Einheit des Werks 
zwar als begriff‌lichen Zusammenhang, nicht aber nach dem Modell eines 
Verstandesbegriffs denkt. Andernfalls wäre diese Einheit nicht heterogen 
und dynamisch, sondern eine offene Menge des Gleichartigen. 

568	Weil diese Kunstformen nicht im Zentrum unserer Überlegungen stehen, 
möchte ich die Frage offenlassen, ob eine solche Umdeutung des Werkbe-
griffs in Bezug auf die zeitgenössische Produktion gerechtfertigt ist. Da-
für spricht, dass die Diskussion um Autorschaft und Fälschung immer ei-
nen kunstfremden Einschlag hat: Sie betreffen die Kunstwerke, insofern sie 
Warenbesitz oder historische Dokumente darstellen. Für die Frage, ob ein 
Kunstwerk ästhetisch überzeugt, ist die Frage der Echtheit oder Falschheit 
sekundär, genauso wie es völlig kunstfremd wäre, eine Malerei, die man 
als zweitrangig erachtete, auf einmal zu schätzen, weil sie einer berühmten 
Künstlerin zugeschrieben werden konnte. Dass man faktisch einen Rem-
brandt anders anschaut als ein Gemälde einer unbekannten Künstlerin, ist 
ein Reflex autoritären Denkens, den es zu unterdrücken gilt.

BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


362

gegenwärtiger Kunstproduktion erhebt. Diese Anforderung ist von je-
ner der Reproduzierbarkeit zu unterscheiden, auch wenn es hier Über-
schneidungen gibt. So stellt die musikalische und dramatische Repro-
duktion als Interpretation eines Textes immer auch eine Verwandlung 
des Werks dar: Reproduktion heißt hier niemals Replikation eines Iden-
tischen, sondern eine Artikulation des Sinns unter veränderten Um-
ständen. In diesem Sinne hat das musikalische Kunstwerk sein Sein im 
Werden.569 Hiervon lässt sich zumindest prinzipiell eine Veränderung 
unterscheiden, in deren Vollzug dem Werk ganz neue Komponenten hin-
zugefügt werden, wodurch der Sinn des Werks grundsätzlich verwan-
delt wird. Der Gedanke Osbornes scheint mir auf den besonderen Fall 
zu zielen, dass der Sinnzusammenhang des Werks eine solche Verände-
rung seiner Komponenten verlangt. Wenn es sich bei einer solchen Ver-
änderung um eine Verwandlung des Werks selbst handeln soll, und nicht 
einfach um ein Hinzufügen eines neuen Werks, so darf diese Verwand-
lung dem Sinn des Werks nicht äußerlich sein: Der Sinnzusammenhang 
des Werks selbst muss seine eigene Verwandlung umfassen oder impli-
zieren. Es handelt sich dann um ein Werk, dessen Sinn gerade darin be-
steht, seinen Sinn zu wandeln, etwa dadurch, dass es keine Stabilisie-
rung seiner Komponenten in einer bleibenden Konstellation zulässt.570 
Offensichtlich wird dadurch eine Differenz im Begriff des Sinns einge-
zogen: Zwischen dem momentanen Sinnzusammenhang der Werkkom-
ponenten und dem übergeordneten Sinn des Werks, der die Veränderung 
der Werkkomponenten und somit seiner momentanen Sinnzusammen-
hänge umfasst. Der übergeordnete Sinn des Werks ist selbst keiner Ver-
änderung unterworfen. Ein Sinnveränderung implizierender Sinn würde 
ja eigentlich erst dadurch verändert, dass der Sinn des Werks nicht mehr 
verändert würde. Eine solche Veränderung des Werks durch seine Still-
stellung widerspräche dann dem Sinn des Werks, sie würde es nicht ver-
wandeln, sondern das Werk durch ein anderes Werk ersetzen. Die Fixie-
rung der verwesenden Installationen Dieter Roths stehen exemplarisch 
für einen solchen Zusammenhang: Die Stillstellung des Dekompositi-
onsprozesses zerstört hier jenen Veränderungsprozess, in welchem ge-
rade der Sinn dieser Werke zu suchen wäre.

Viertens ist die Einheit oder der Zusammenhang, den solche re-
produzierbaren, sich verändernden und aus heterogenen Komponen-
ten zusammengefügten Arbeiten ausbilden, durch den Bezug auf eine 

569	Vgl. Hindrichs 2014 (wie Anm. 51), 265. 
570	Das war der Witz jener offenen Formen, welche die Komponistinnen der 

1960er Jahre umtrieben. Eine Radikalisierung dieser Idee stellen die Poly­
werke Claus-Steffen Mahnkopfs dar, vgl. Wieland Hoban, On the metho
dology and aesthetics of Form-Polyphony, in: Claus-Steffen Mahnkopf 
(Hg.), The foundations of contemporary composition (New music and aes-
thetics in the 21st century, 3), Hofheim 2004, 85–117.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


363

problematische Idee erwirkt. Problematisch ist eine solche Idee in einem 
doppelten Sinn: Sie lässt sich einerseits nicht auf einen Begriff bringen, 
der sich von der Materialisierung des Werks ablösen ließe. Für das be-
griff‌liche Erfassen des Werks bleibt sie daher immer ein Problem, eine 
Aufgabe. Und sie muss andererseits selbst als ein Problem verstanden 
werden, auf welches das Werk Lösungen sucht. Diese beiden Momente 
kommen insofern zusammen, als sich das Problem, welches das Werk 
vereinheitlicht, nicht unabhängig von den Lösungen, die das Werk prä-
sentiert, formulieren lässt. Solche Ideen können in Analogie zur kanti-
schen Ideenkonzeption als regulative Operatoren der Vereinheitlichung 
heterogener Gehalte verstanden werden. Die Vereinheitlichung, welche 
jede Werkidee leistet, muss nicht abschlusshaft gedacht werden, son-
dern kann durchaus als eine Vereinheitlichung gedacht werden, die Ver-
änderung zulässt.

Diese Reformulierung betont die Nähe der Konzeption Osbornes zu 
den Ideen, die in dieser Arbeit entwickelt wurden. Der zentrale Unter-
schied zu Osbornes Konzeption besteht aber darin, dass der Begriff des 
ästhetischen Urteils bei ihm keine Rolle spielt. Seit der Frühromantik, so 
Osbornes Erzählung, habe sich die Kunst von ihrer Bindung ans ästheti-
sche Urteil gelöst. Die Argumente, die gegen diese Auffassung sprechen, 
müssen hier nicht wiederholt werden. An diesem Punkt ist für uns ein-
zig entscheidend, welchen theoretischen Preis diese Ausklammerung des 
ästhetischen Urteils fordert. Osbornes kritische Ontologie erscheint als 
theoretisch gewonnene Norm, der gegenwärtige Werke genügen müssen. 
Worin die normative Kraft dieser Vorgaben begründet sein soll, bleibt 
unklar. Dass post-konzeptuelle Werke auf internationalen Kunstbienna-
len, Festivals und Ausstellungsorte Erfolge feiern, wäre für sich genom-
men ein schlechtes Argument: Die Forderungen Osbornes erschienen 
dann als Forderung zur Anpassung. Da Osbornes Theorie den Bezug auf 
das ästhetische Urteil scheut, kann sie sich letztlich auf nichts anderes als 
die Faktizität historischer Entwicklungen stützen. Sie erhebt bestehende 
Tatsachen zu Normen.571

Löst man die Rede von der post-konzeptuellen Bedingung aus die-
sem normativen Rahmen, so beschreibt sie eine Tendenz, welche die Ge-
genwartskunst tatsächlich prägt. Die Strategien des Konzeptualismus 

571	Die Kritik trifft freilich nur halb zu. Denn Osborne hält – implizit und ge-
gen seine Beteuerungen – am ästhetischen Urteil fest. Das geschieht in der 
Forderung, dass die Materialisierungen der Werke nicht ästhetizistisch ver-
fahren dürfen, womit nichts anderes gemeint sein kann, als dass sie dem äs-
thetischen Urteil und nicht den Normen des Ästhetizismus genügen sollen. 
Es geschieht aber auch dadruch, dass Osborne das kunstkritische Urteil an 
dem ausrichtet, was Walter Benjamin und Theodor Adorno den Wahrheits-
gehalt der Werke nannten. Diese Wahrheit der Werke hängt am ästhetischen 
Gelingen. Vgl. Peter Osborne und Christoph Haffter, Towards a criticism of 

BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


364

gehören heute der Vergangenheit an: Sie laufen selbst Gefahr als er-
starrte Regeln der Kunst reproduziert zu werden.572 Auch die Verfahren 
des Konzeptualismus sind Teil des künstlerischen Materials der Gegen-
wartsmusik, und in ihnen sind Ansprüche eingelagert, welche über ihre 
Erstarrung zu eingeübten Kunstgriffen hinausdrängen. Diese erstarrten 
Verfallsformen des Konzeptualismus sind heute integraler Bestandteil 
von Reklame und Kulturindustrie.573 In der Gegenwartskunst verbin-
det sich der akademische Konzeptualismus typischerweise mit Gehalten 
und Themen, die in der Werbesprache einmal brisant hießen. Die post-
konzeptuelle Bedingung der Gegenwartskunst kann so umgedeutet wer-
den, dass sie diese neuen Formen des Akademismus benennt, welche sich 
aus den Strategien der Konzeptkunst gebildet haben. Post-konzeptuelle 
Kunst kann diese Strategien nicht einfach verwenden, sondern muss ei-
nen Weg finden, diese Normierungen zu unterlaufen.

Was die Bedingungen der Heterogenität und Veränderbarkeit der 
Komponenten der Kunstwerke betrifft, so ist nicht einzusehen, wie 
sie als notwendige Bedingungen der Gegenwartskunst legitimiert wer-
den könnten. Als eine solche Norm erscheint die post-konzeptuelle 
Bedingung wie eine Umkehrung jenes modernistischen Dogmas, das 
sie bekämpft. Es mag sein, dass es verschränkten Werken gegenwär-
tig leichter fällt, materiale Formen hervorzubringen, deren Einheit 
sich – als ästhetische Idee – auf keinen Begriff bringen lässt. Daraus 
lässt sich aber noch nicht folgern, dass keine überzeugenden künstle-
rischen Arbeiten mehr möglich sind, die sich auf die Bearbeitung von 
Klang beschränken, oder die allein mit Sprache, Bildern oder Raum-
anordnungen arbeiten. Die Radikalität der Konzeptkunst steht sol-
chen Selbsteinschränkungen der Kunst, wie sie die Instrumentalmusik 
vollzieht, näher als jenen Kommunikationsveranstaltungen der Ge-
genwartskunst, die alle medialen Register ziehen, um Aufmerksamkeit 
zu generieren. Die Rückbesinnung auf die konzeptuellen Strategien 
der 1960er Jahre, welche den Kunstmusikdiskurs der letzten Jahre be-
schäftigte, könnte zu einem Umbau der üblichen Entgegensetzung von 
Musik und post-medialer Konzeptkunst führen: An die Stelle der ir-
reführenden Opposition von Begriffskunst und Sinnenkunst träte die 
Unterscheidung radikaler Kunst, welche nicht ohne das Moment der 
Selbstnegation sinnlicher Erscheinungen möglich ist, und der Betriebs-
kunst, welche eingeschliffene Formen bedient. Diese Unterscheidung 

generic art. Peter Osborne in conversation with Christoph Haffter, in: Dis­
sonance 137, 2017, 2–6.

572	Christian Janecke hat einige dieser Akademismen als Maschen der Kunst 
auf den Begriff gebracht, vgl. Christian Janecke, Maschen der Kunst, Sprin-
ge 2011.

573	Das hat Jeff Wall deutlich ausgesprochen, vgl. Jeff Wall, Dan Graham’s 
Kammerspiel, Toronto 1991, 100–102.

MODELLE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


365

kann aber nicht an solchen Äußerlichkeiten festgemacht werden, wie 
der Verwendung ungleichartiger Materialien oder der Veränderlichkeit 
von Werkkomponenten in der Zeit. In Wahrheit lässt sich diese Unter-
scheidung überhaupt nicht theoretisch vorweg nehmen: Sie kann nur 
im Streit ums ästhetische Urteil vollzogen werden.

BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


366

Schluss: Ästhetische Begriffe

Mit der Reflexion auf die Begriffskunst kommt diese philosophische 
Betrachtung der Gegenwartsmusik zu einem vorläufigen Abschluss. 
An ihrem Anfang stand die Frage nach der Möglichkeit gegenwärtiger 
Kunstmusik. Vor dem Hintergrund des Programms eines ästhetischen 
Materialismus wurde eine Deutung des Piano Concerto von Steen-An-
dersen entwickelt, welche einige Grundbedingungen in den Blick brach-
te, von denen her die eigentümliche Verfasstheit zeitgenössischer Kunst-
musik verständlich wurde. Die Werke zeitgenössischer Musik antworten, 
ob sie es wollen oder nicht, auf diese historischen Bedingungen der Mu-
sikproduktion. Im Zuge dieser historischen Entwicklungen wurde aber 
der Begriff des musikalischen Werks selbst zum Problem: Auch der Werk-
begriff hat seine Selbstverständlichkeit verloren. Die Reflexion auf die 
Bedingungen der Gegenwartsmusik musste daher die Gründe einsichtig 
machen, die den Werkbegriff haben problematisch werden lassen. Diese 
Motive der Werkkritik führten weit über den Fragekreis kompositori-
scher Probleme hinaus: Ihre Rechtfertigung fand die Werkkritik letztlich 
im Widerspruch, der zwischen dem Anspruch des ästhetischen Urteils 
und jeder etablierten Norm künstlerischer Einheitsbildung besteht. Der 
Rückgang zu den historischen Gründungstexten der modernen Ästhetik 
von Kant und Schlegel machte sichtbar, dass dieser Widerspruch dem äs-
thetischen Urteil nicht von außen widerfährt, sondern diese Urteilsform 
im Kern betrifft. Aus dieser Einsicht ließ sich ein Werkbegriff formulie-
ren, der diesen Konflikt integriert: Kunstwerke können dem ästhetischen 
Urteil nur genügen, wenn ihre Formen selbst eine kritische Reflexion auf 
ihre materialen Bedingungen vollziehen. Diese selbstkritische Verfasst-
heit der Werke hat zur Folge, dass sie grundsätzlich keine konfliktfreien, 
affirmativen Ganzheiten ausbilden, sondern ihre Totalität nur als Schein 
eines Nochnichtseienden konstruieren: Sie sind fragmentarisch verfasst. 
Ein solcher Werkbegriff entschärft zwar die Problemlage der zeitgenössi-
schen Musik nicht, aber er stellt sie doch in ein anderes Licht. Er macht 
verständlich, inwiefern die Fragwürdigkeit des Werkbegriffs zum Begriff 
des Kunstwerks wesentlich dazu gehört.

Wenn das zutrifft, dann ist das Ringen der zeitgenössischen Musik 
mit dem Begriff des Werks kein Zeichen des Verfalls der Kunst. Es ist 
auch kein Anlass, auf diese Kategorie schlichtweg zu verzichten. Viel-
mehr zeigt sich die kritische Selbstbefragung der Möglichkeit von Kunst-
werken, die bis zur Verzweiflung gehen kann, als die einzige Weise, in der 
Kunst überhaupt gelingen kann. Diese Einsicht galt es in einem letzten 
Schritt zumindest auf einige kompositorische Ansätze und künstlerische 
Strategien zu beziehen, welche das gegenwärtige Musikschaffen prägen. 

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


367

Dieser Rückbezug der philosophischen Grundbegriffe auf die künstleri-
sche Produktion geschah in der Auseinandersetzung mit den Reflexions-
modellen der Natur, des Lebens und des Begriffs. Diese Begriffe wurden 
daraufhin befragt, ob sie die musikalische Arbeit am Schein, die Kon
struktion und Selbstunterbrechung von musikalischen Totalitäten, ein-
sichtig machen können, welche den Kern des modernen Werkbegriffs 
bildet. Diese Begriffe boten aber auch Scharnierstellen, an denen das 
Verhältnis von musikalischer Form und Material selbst wiederum in ein 
Verhältnis zu den gesellschaftlichen Bedingungen der Kunstproduktion 
gesetzt werden konnte. Die Arbeit am künstlerischen Material konnte 
so, schlaglichtartig, auf das so grundlegende wie problematische Verhält-
nis von Denken und gesellschaftlicher Reproduktion bezogen werden.

Dieser Reflexionsgang endete im Nachvollzug der Dialektik des künst-
lerischen Begriffs. Auch die Konzeptkunst, so die Behauptung, muss als 
eine Dramatisierung jener Selbstkritik des begriff‌lichen Denkens verstan-
den werden, die das ästhetische Urteil vollzieht. Das Wahrheitsmoment, 
das in der Rede von der post-konzeptuellen Situation der Gegenwarts-
kunst liegt, wurde dahingehend umgedeutet, dass auch die Verfahren 
und Strategien der historischen Konzeptkunst ins musikalische Material 
eingegangen sind und als solche auf ihre Erneuerung drängen.

Wenn auf diese Weise noch die theoretische Reflexion auf den Kunst-
begriff zum Faktor dessen wurde, womit Künstlerinnen gegenwärtig ar-
beiten, dann stellt sich aber die Frage, wie sich wiederum die theoretische 
Reflexion, welche die philosophische Untersuchung der Gegenwartsmu-
sik anstellt, zu diesem ganzen Komplex verhält. Denn auch die philoso-
phische Reflexion der Ästhetik ist eine Form von Theorie. Sie fällt nicht 
mit der Selbstkritik des begriff‌lichen Denkens im ästhetischen Urteil zu-
sammen, sondern ist eine gesonderte Gestalt des begriff‌lichen Denkens. 
Es stellt sich, anders gesagt, die Frage, wie sich die Begriffe der Ästhetik 
zur Begriffskritik des ästhetischen Urteils verhalten. Sie lässt sich zum 
Problem zuspitzen, wie überhaupt ästhetische Begriffe möglich sind.

Eine elaborierte Tradition der Ästhetik hat dieses Problem dadurch zu 
lösen versucht, dass es ästhetische Begriffe als Regeln konzipiert, welche 
die Subsumtion von ästhetischen Eigenschaften ermöglichen.574 Ästhe-
tische Begriffe funktionieren dann analog zur empirischen Bestimmung 
von Weltausschnitten, nur dass sie keine gewöhnlichen Gegenstands-
merkmale, sondern eben ästhetische Qualitäten der Gegenstände be-
stimmen. Diese ästhetischen Eigenschaften haben die Besonderheit, dass 
sie, wie die sekundären Eigenschaften der Farb- oder Klangwahrneh-
mung, nur in Relation zu den erfahrenden Subjekten gedacht werden 

574	Die Diskussion wurde angestoßen von Frank Sibley, Aesthetic Concepts, 
in: Philosophical Review 68/4, 1959, 421–450; Frank Sibley, Aesthetic and 
Nonaesthetic, in: Philosophical Review 74/2, 1965, 135–159.

SCHLUSS: ÄSTHETISCHE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


368

können.575 Die ästhetischen Eigenschaften bezeichneten somit relationa-
le Bestimmungen von Gegenständen, auf die sich die ästhetischen Begrif-
fe beziehen. Ästhetische Urteile können so als Erkenntnisurteile gedacht 
werden, in denen die ästhetischen Eigenschaften eines Gegenstands be-
stimmt werden. Die philosophische Reflexion der Ästhetik wird dann als 
ein Bereich der Erkenntnistheorie vorgestellt, in welchem die Eigentüm-
lichkeiten dieser ästhetischen Erkenntnisse untersucht werden.

Eine solche Konzeption der Ästhetik widerspricht aber jenem Be-
griff des ästhetischen Urteils, der die vorangehenden Überlegungen an-
geleitet hat. In ihnen wurde davon ausgegangen, dass das ästhetische 
Urteil nicht die Form eines theoretischen Urteils hat, sondern das be-
stimmende Urteilen in Schwebe versetzt. Die Vor- und Nachteile die-
ser Grundkonzeptionen können hier nicht im Einzelnen gegeneinan-
der abgewogen werden. Das entscheidende Argument, das mir gegen 
die Reduktion des ästhetischen auf ein theoretisches Urteil zu sprechen 
scheint, ist Folgendes: Wenn man das ästhetische Urteil nach dem Mo-
dell des bestimmenden Urteils versteht, so löst es sich vom kunstkriti-
schen Urteil ab. Denn die Erkenntnis, dass ein Gegenstand gewisse äs-
thetische Eigenschaften aufweist, fällt nicht mit dem Urteil zusammen, 
dass es sich um ein überzeugendes Kunstwerk handelt. Kunst kann 
nicht als eine Eigenschaft verstanden werden, die sich an einem Gegen-
stand feststellen ließe. Deshalb kann in diesem Rahmen das kunstkriti-
sche Urteil nicht mehr als ästhetisches Urteil gedeutet werden, sondern 
erscheint als ein Urteil, dass den Gegenstand aufgrund seiner ästhe-
tischen Eigenschaften als Kunst bewertet. Das kunstkritische Urteil 
müsste dann die Form eines Werturteils annehmen. Diese Form setzt 
aber voraus, dass es so etwas wie normative Ordnungen, Werthierar-
chien oder Maßstäbe gäbe, anhand derer etwas als Kunst bewertet wer-
den könnte, insofern es gewisse ästhetische Eigenschaften aufweist. Die 
Logik des kunstkritischen Streits hat aber nicht diese Struktur: In ihm 
wird nicht zunächst festgestellt, dass etwas, sagen wir, die ästhetische 
Eigenschaft elegant zu sein aufweist, und dann bewertet, dass es sich 
um ein gelungenes Kunstwerk handelt, weil Kunst elegant sein soll. Der 
Streit der Kunstkritik dreht sich vielmehr um Gebilde, die überzeugen, 
indem sie solche allgemeinen Normen durchkreuzen. Vor dem Hinter-
grund der Werke, die im Verlauf dieser Arbeit herangezogen wurden, 
scheint mir einiges dafür zu sprechen, das kunstkritische Urteil von der 
Idee eines Wertmaßstabs gänzlich abzulösen. Das kunstkritische Urteil 
zeugt vielmehr von einer lustvollen Verunsicherung aller Wertmaßstä-
be in der Erfahrung gelingender Werke.

575	Für eine überzeugende Ausarbeitung dieser Idee, vgl. Jochen Briesen, 
Ästhetische Urteile und ästhetische Eigenschaften – Sprachphilosophische 
und metaphysische Überlegungen, Frankfurt a. M. 2020.

SCHLUSS: ÄSTHETISCHE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


369

Wenn man also, wie hier vorgeschlagen, das kunstkritische Urteil selbst 
als ästhetisches Urteil versteht, dann können die Begriffe der Ästhetik 
nicht als Regeln der Identifikation ästhetischer Eigenschaften verstan-
den werden. Das ästhetische Urteil operiert nicht mit einer Menge von 
ästhetischen Begriffen, mit denen es ästhetische Gegenstandseigenschaf-
ten bestimmt. Das ästhetische Urteil wendet gar keine Begriffe an, son-
dern bringt die Begriffe in eine gespannte Schwebe. Was dadurch gedacht 
wird, ist kein Begriff, sondern eine ästhetische Idee, die ans singuläre Ver-
hältnis von künstlerischer Form und Material gebunden ist. Die ästheti-
sche Idee verleiht dem Werk seine nicht-begriff‌liche Einheit. Wie sollen 
aber dann die Ausdrücke gedeutet werden, die im Verlauf dieser Arbeit 
als ästhetische Kategorien oder ästhetische Begriffe bezeichnet wurden?

Ein Ausweg aus dieser Schwierigkeit öffnet sich, wenn man die Rede 
von ästhetischen Begriffen so deutet, dass sie nicht eine Teilmenge von 
Begriffen anzeigt, sondern eine ästhetische Verwendung von Begriffen 
meint. Der Unterschied läge dann nicht zwischen Arten von Begriffen 
oder Eigenschaften, sondern zwischen dem ästhetischen und dem nicht-
ästhetischen Gebrauch von Begriffen. Damit soll natürlich nicht ge-
meint sein, dass dieser Gebrauch zu Urteilen führt, die Kunstwerke wä-
ren. Begriffe werden ästhetisch verwendet, wenn sie zur Bestimmung 
des Scheins dienen. Sie bestimmen dann nicht, was der Gegenstand ist, 
sondern wie er zu sein scheint. Wir haben bereits gesehen, inwiefern 
die musikalische Form als ein Scheinzusammenhang verstanden werden 
kann, der sich als Schein darbietet. Die Bestimmungen des Werks sind 
scheinhaft, weil sie nur in einem Zusammenhang sich selbst negieren-
der Gestalten Bestand haben. Wenn Begriffe verwendet werden, um sol-
che einzelnen Scheingestalten eines Werks zu bestimmen, so geschieht 
das immer unter dem Vorbehalt, dass diese Bestimmungen zugleich als 
unwirkliche Sachverhalte vorliegen. Um diese Verwendung von Begrif-
fen vom gewöhnlichen Bestimmen von vorliegenden Sachverhalten ab-
zugrenzen, kann dieser Gebrauch als ein Charakterisieren des Scheins 
bezeichnet werden. Sprachlich wird diese schwebende Verwendung von 
Begriffen durch Formulierungen angezeigt wie etwa, dass sich etwas an-
hört, als ob es soundso sei, dass es ist, als sei etwas der Fall, oder dass 
etwas sich so verhält, wie wenn diesundjenes geschähe. Solche Formulie-
rungen verdeutlichen, dass die Bestimmung des Scheins, den ein Werk er-
richtet, die Selbstnegation dieser Bestimmungen im Werkzusammenhang 
mitdenkt. Die begriff‌liche Bestimmung dessen, was im Werk der Fall zu 
sein scheint, geschieht so unter der Maßgabe des ästhetischen Urteils. 
Das ästhetische Urteil denkt das Kunstwerk, indem es das begriff‌liche 
Bestimmen in eine gespannte Schwebe versetzt. Diese Schwebe kommt 
dadurch zustande, dass die schematischen Vereinheitlichungen der Ein-
bildungskraft durchkreuzt und so in eine fortwährende Umwandlung 
gedrängt werden. Die Charakterisierung der Momente des Kunstwerks 

SCHLUSS: ÄSTHETISCHE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


370

sind begriff‌liche Bestimmungen unter der Maßgabe dieser Aufhebung 
des bestimmenden Urteilens. Sie dienen dazu, die Umbildungsprozesse 
nachzuzeichnen, in welche das Kunstwerk die Vermögen des Denkens 
treibt. Sie sind daher Bestimmungen, die ihrer eigenen Momenthaftig-
keit und Partialität bewusst sind: Sie sagen nicht, was ein Ausschnitt des 
Werks ist, sondern wie es in einer gewissen Phase jenes Prozesses, den 
das Kunstwerk vergegenständlicht, aufgefasst wird.

Wenn diese Konzeption zutrifft, dann müssen auch die Begriffe des 
Kunstdiskurses, in unserem Fall: der Musiktheorie, anders gedacht wer-
den. Wenn sie als Explikationen des ästhetischen Scheins gelten sollen, 
dann können sie keine gewöhnliche Sachbestimmung leisten. Denn die 
Begriffsregeln mit ihren imaginativen Schemata werden im ästhetischen 
Urteil ja gerade in Bewegung versetzt. Die Begriffe der Musiktheorie 
müssen vielmehr auf die Selbstverwandlung der Schemata in der Aus-
einandersetzung mit den Werken bezogen werden: Sie sind Begriffe des 
freien Schematisierens der Einbildungskraft. Erst dann werden sie als 
ästhetische Begriffe verwendet: als Begriffe, welche die so unterschiedli-
chen Umbildungsprozesse auf den Begriff bringen, denen die Schemata 
der Einbildungskraft im Versuch, ein Werk zu erfassen, unterzogen wer-
den. In solchen Begriffen steckt dann immer auch ein Moment der Be-
griffskritik, die mit dem ästhetischen Urteil einhergeht: Es sind Begriffe 
eines Geschehens, das eine Selbstkritik des begriff‌lichen Denkens dar-
stellt. Nur als solche taugen die Begriffe der Kunsttheorie dazu, die äs-
thetischen Ideen zu artikulieren, welche die Kunstwerke im Spannungs-
verhältnis von Material und Form darstellen.

Adorno hat für eine solche Verwendung der musiktheoretischen Be-
griffe den Ausdruck einer materialen Formenlehre geprägt und in sei-
ner Deutung der Werke Gustav Mahlers, zumindest ansatzweise, aus-
geführt.576 Den Kerngedanken formuliert Adorno als »Deduktion der 
Formkategorien aus ihrem Sinn«.577 Musikalische Formkategorien sind 
Begriffe wie Haupt- und Nebensatz, Hin- und Überleitung, Durchfüh-
rung, Spannungs- und Auflösungsfelder, Fortsetzung, Entwicklung, 

576	Vgl. Theodor W. Adorno, Mahler. Eine musikalische Physiognomik, in: Die 
musikalischen Monographien (Gesammelte Schriften, 13), Frankfurt am 
Main 2017, 149–320, 193ff.; Theodor W. Adorno, Vers une musique infor-
melle, in: Musikalische Schriften 1–3 (Gesammelte Schriften, 16), Frankfurt 
am Main 2017, 493–540, 503–505; Theodor W. Adorno et al., Einleitung 
in die Soziologie (1968) (Nachgelassene Schriften. Abteilung IV, Vorlesun-
gen, Bd. 15), Frankfurt am Main 1993, 243–245; Hermann Danuser, Ma-
teriale Formenlehre – Ein Beitrag Adornos zur Theorie der Musik, in: Adolf 
Nowak und Markus Fahlbusch (Hg.), Musikalische Analyse und kritische 
Theorie. Zu Adornos Philosophie der Musik, Tutzing 2007, 19–49. 

577	Theodor W. Adorno, Mahler. Eine musikalische Physiognomik, 2017 (wie 
Anm. 576), 193.

SCHLUSS: ÄSTHETISCHE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


371

Reprise, Kontrast, Bestätigung, Coda und viele mehr. Werden sie als Be-
griffe des Schulgerechten verwendet, so bezeichnen sie allgemeine Re-
geln, anhand derer sich normalisierte Formteile von Kompositionen 
eines gewissen Stils identifizieren lassen. Sie bilden Schemata der Auf-
fassung musikalischer Einheiten, welche auf schematische Weise gewis-
se Formfunktionen erfüllen. Eine materiale Formenlehre wäre dagegen 
der Versuch, jene Veränderung auf Begriffe zu bringen, welche diese all-
gemeinen Schemata in der Form einzelner Werke erfahren. Der Sinn, aus 
dem eine materiale Formenlehre ihre Kategorien herleitet, ist der singulä-
re Sinnzusammenhang eines Werks. In ihm nehmen die eingeübten Sche-
mata musikalischer Einheitsbildung genau dadurch einen Sinn an, dass 
sie sich verändern. Die Begriffe einer materialen Formenlehre beziehen 
sich daher nicht auf allgemeine Formtypen und Funktionsschemata, son-
dern auf die Transformationsprozesse, welche die materiale Form eines 
Werks vergegenständlicht. Solche Begriffe sind daher mit einem zeitli-
chen Index versehen: Es sind Bestimmungen, welche auf die besonderen 
Operationen zielen, welche eine musikalische Form an ihrem Material 
vollzieht. In diesem Sinne entwickelt Adorno in seiner Interpretation der 
Symphonik Mahlers Kategorien wie Durchbruch, Suspension und Er-
füllung.578 Sie benennen die besondere Weise, wie in Mahlers Sympho-
nik etablierte Formfunktionen transformiert werden. Insofern handelt es 
sich bei ihnen um mehr als bloße Namen einzelner Stellen: Es sind Be-
griffe von einer gewissen Allgemeinheit. Aber die Allgemeinheit dieser 
Verfahren ist doch an den historischen Stand des Materials gebunden, 
das in Mahlers Symphonik verarbeitet wird: Sie bilden keine klassifika-
torischen Merkmaleinheiten, die man losgelöst von diesem Material-
stand verwenden könnte, um musikalische Sachverhalte zu identifizieren.

Mit der Idee einer materialen Formenlehre ist eine Möglichkeit äs-
thetischer Begriffe umrissen. Sie können nur in der Auseinandersetzung 
mit einzelnen Werken oder Werkgruppen gewonnen werden, indem sie 
deren spezifische Umformung des Materials etablierter Formschemata 
herausarbeiten. Die philosophische Ästhetik geht aber nicht in solchen 
Einzeluntersuchungen auf. Die vorliegende Arbeit hat sich weitgehend 
in einer höheren Abstraktionsebene bewegt, indem sie Grundbegriffe der 
Musikproduktion hinterfragte. Auch diese Begriffe müssen so verwen-
det werden, dass sie sich auf den ästhetischen Schein beziehen. Dieser 
Schein besteht aber gerade darin, dass etwas sich als etwas zu verstehen 
gibt, was es nicht ist. Begriff‌lich lassen sich solche Zusammenhänge im 
Allgemeinen daher nur dialektisch bestimmen: Es sind Sachverhalte, die 
ihre eigene Negation beinhalten. Deshalb nimmt die begriff‌liche Reflexi-
on der Ästhetik, wenn die dem Scheincharakter der Kunst genügen will, 
die Form eines dialektischen Nachvollzugs von Negationsverhältnissen 

578	Ebd. 190.

SCHLUSS: ÄSTHETISCHE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


372

an. Wenn die vorliegende Arbeit streckenweise den Zug einer Verteidi-
gung gewisser theoretischer Positionen annahm, so wurde sie dieser An-
forderung nicht gerecht. Die Kritik der Verkürzungen und Einseitigkei-
ten kunsttheoretischer Vorschläge, welche einen großen Teil dieser Arbeit 
ausmachte, darf nicht ins Beharren auf einer gesicherten Position um-
kippen, welche kaum weniger einseitig wäre. Die kritische Auseinander-
setzung hat ihren Wert darin, die Probleme, welche die Gegenwartsmu-
sik aufwirft und aus denen sie ihre unaufgelöste Dringlichkeit bezieht, 
sichtbar zu machen. Wenn in dieser Arbeit auf irgendetwas beharrt wer-
den sollte, dann ist es die Idee einer radikalen Ungesichertheit der zeit-
genössischen Musik. Anders ist sie nicht möglich.

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


373

Dank

Wenn der Monolog dieses Buches nicht völlig geistlos geblieben ist, dann 
ist es den vielen Gegenstimmen zu verdanken, die in ihm ungenannt spre-
chen. Ich danke Emmanuel Alloa, Lydia Goehr, Gunnar Hindrichs und 
Matthias Schmidt für die jahrelange Unterstützung und Betreuung mei-
nes Promotionsvorhabens. Für die Gespräche und die Hilfe am Text dan-
ke ich Thomas Aeppli, Wacyl Azzouz, Tobias Ertl, Adèle, Damian und 
Isabelle Haffter, Jim Igor Kallenberg, Markus Klammer, Silvan Moos-
müller, Golnar Narimani, Mario Schärli, Marc Nicolas Sommer, Ralph 
Ubl, Monika Voithofer, Bastian Zimmermann. Ich danke den Mitarbei-
tenden der Eikones Graduate School, des Philosophischen Seminars und 
des Musikwissenschaftlichen Seminars der Universität Basel, des Philo-
sophy Departments der Columbia University in New York sowie mei-
nen Kolleginnen und Studierenden des Departements für Philosophie 
der Universität Fribourg; sie boten mir während der Jahre, in denen die-
ses Buch entstand, ein so vergnügliches wie produktives Arbeitsumfeld. 
Für die finanzielle Unterstützung des Promotionsstudiums und der Ver-
öffentlichung bin ich der Universität Basel, der Universität Fribourg und 
dem Schweizerischen Nationalfond zu Dank verpflichtet.

Unendlich danken möchte ich Camille Hongler; allein, was ich ihr ver-
danke, geht weit über alles, was sich danksagen lässt, hinaus.

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


374

Bibliographie

Abram, Omri, Timbre-based composition, multiple perspectives and ambi-
guity in Rebecca Saunders’ compositional style, in: Tempo 75/297, 2021, 
20–34.

Adorno, Theodor W., Die Kunst und die Künste, in: Kulturkritik und Gesell­
schaft I (Gesammelte Schriften, 10), Frankfurt am Main 1977, 432–453.

– Einleitung in die Soziologie (1968) (Nachgelassene Schriften. Abteilung IV, 
Vorlesungen, Bd. 15), Frankfurt am Main 1993.

– Das Altern der Neuen Musik, in: Dissonanzen (Gesammelte Schriften, 14), 
Frankfurt am Main 2003, 143–167.

– Der Fetischcharakter der Musik und die Regression des Hörens, in: Disso­
nanzen (Gesammelte Schriften, 14), Frankfurt am Main 2003.

– Warum Zwölftontechnik, in: Musikalische Schriften (Gesammelte Schrif-
ten, 18), Frankfurt am Main 2003, 114–117.

– Zu einer Theorie der musikalischen Reproduktion: Aufzeichnungen, ein Ent­
wurf und zwei Schemata, Henri Lonitz (Hg.), Frankfurt am Main 2005.

– Philosophie der neuen Musik (Gesammelte Schriften, 12), Frankfurt am 
Main 2009.

– Ästhetische Theorie, Gretel Adorno und Rolf Tiedemann (Hg.) (Gesam-
melte Schriften, 7), Frankfurt am Main 2012.

– Beethoven: Philosophie der Musik: Fragmente und Texte, Rolf Tiedemann 
(Hg.), Frankfurt am Main 2015.

– Spätstil Beethovens, in: Musikalische Schriften IV (Gesammelte Schriften, 
17), Frankfurt am Main 2015, 13–17.

– Ästhetik: 1958–59, Eberhard Ortland (Hg.) (Nachgelassene Schriften, 3), 
Frankfurt am Main 2017.

– Berg. Der Meister der kleinsten Übergangs, in: Die musikalischen Mono­
graphien (Gesammelte Schriften, 13), Frankfurt am Main 2017, 321–495.

– Bergs kompositionstechnische Funde, in: Musikalische Schriften 1–3 (Ge-
sammelte Schriften, 16), Frankfurt am Main 2017, 413–432.

– Form in der Neuen Musik, in: Musikalische Schriften 1–3 (Gesammelte 
Schriften, 16), Frankfurt am Main 2017, 607–627.

– Mahler. Eine musikalische Physiognomik, in: Die musikalischen Monogra­
phien (Gesammelte Schriften, 13), Frankfurt am Main 2017, 149–320.

– Vers une musique informelle, in: Musikalische Schriften 1–3 (Gesammelte 
Schriften, 16), Frankfurt am Main 2017, 493–540.

– Versuch über Wagner, in: Die musikalischen Monographien (Gesammelte 
Schriften, 13), Frankfurt am Main 2017, 8–148.

– Jargon der Eigentlichkeit (Gesammelte Schriften, 6), Frankfurt am Main 
2020.

– Negative Dialektik (Gesammelte Schriften, 6), Frankfurt am Main 2020.
Adorno, Theodor W. und Max Horkheimer, Dialektik der Aufklärung: phi­

losophische Fragmente (Gesammelte Schriften, 3), Frankfurt am Main 
1997.

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


375

– Kulturindustrie. Aufklärung als Massenbetrug, in: Dialektik der Aufklä­
rung: philosophische Fragmente (Gesammelte Schriften, 3), Frankfurt am 
Main 1997, 141–191.

Aerts, Hans, ›Modell‹ und ›Topos‹ in der deutschsprachigen Musiktheo-
rie seit Riemann, in: Zeitschrift der Gesellschaft für Musiktheorie 4/1–
2, 2007, 143–158.

Agawu, Kofi, Analyzing Music under the New Musicological Regime, in: 
The Journal of Musicology 15/3, 1997, 297–307.

Agawu, V. Kofi, Playing with signs: a semiotic interpretation of classic mu­
sic, Princeton, N.J 1991.

– Music as discourse: semiotic aventures in romantic music, New York 2009.
Allison, Henry E, Kant’s theory of taste: a reading of the »Critique of aes­

thetic judgment«, Cambridge 2010.
Alloa, Emmanuel, Metaxy oder: Warum es keine immateriellen Medien gibt, 

in: Gertrud Koch et al. (Hg.), Imaginäre Medialität: Immaterielle Medi­
en, München 2012, 13–34.

– The Inorganic Community: Hypotheses on Literary Communism in Nova-
lis, Benjamin, and Blanchot, in: boundary 2 39/3, 2012, 75–95.

Alloa, Emmanuel und Christoph Haffter, De quoi l’esthétisation est-elle le 
nom ?, in: Nouvelle revue d’esthétique n° 28/2, 2021, 5–23.

Alperson, Philip, On Musical Improvisation, in: The Journal of Aesthetics 
and Art Criticism 43/1, 1984, 17–29.

Arbo, Alessandro,  »Enregistrement-document« ou »enregistrement-œuvre«? 
Un problème épistémique, in: Alessandro Arbo und Pierre-Emmanuel 
Lephay (Hg.), Quand l’enregistrement change la musique, Paris 2017, 15–
38.

Austin, J.L., How to do things with words, Oxford 1962.
Ayer, Alfred Jules, Language, truth and logic, New York 1970.
Azzouz, Wacyl, Die Andersheit des Kunstwerks. Zu Theodor W. Adornos 

Kunstwerkbegriff in der Ästhetischen Theorie, Tübingen 2022.
Baillet, Jérôme, Gérard Grisey: fondements d’une écriture, Paris 2000.
Bartel, Dietrich, Handbuch der musikalischen Figurenlehre, Laaber 1997.
Bauman, Zygmunt, Liquid modernity, Cambridge 2000.
Beal, Amy, Musica Elettronica Viva and the Art Ensemble of Chicago: Tra-

dition and Improvisation in Self-Exile ca. 1970, in: Felix Meyer (Hg.), 
Crosscurrents: American and European Music in Interaction, 1900–2000, 
Basel 2014, 364–374.

Becker, Alexander und Matthias Vogel (Hg.), Musikalischer Sinn: Beiträge 
zu einer Philosophie der Musik, Frankfurt am Main 2007.

Beckert, Jens und Stephan Gebauer, Imaginierte Zukunft: fiktionale Erwar­
tungen und die Dynamik des Kapitalismus, Berlin 2018.

Behler, Ernst, Die Theorie der romantischen Ironie, in: Studien zur Romantik 
und zur idealistischen Philosophie, Paderborn 1988, 46–65.

– German Romantic Literary Theory, Cambridge 1993.
Beiser, Frederick C., The romantic imperative: the concept of early German 

romanticism, Cambridge (Mass.) 2006.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


376

Bekker, Paul, Materiale Grundlagen der Musik, in: Organische und mecha­
nische Musik, Stuttgart 1928, 87–114.

Benjamin, Walter, Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, 
Uwe Steiner (Hg.) (Werke und Nachlass, 3), Frankfurt 2008.

Bennett, Jane, The Enchantment of Modern Life. Attachments, Crossings, 
and Ethics, Princeton, N.J 2001.

– Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Durham 2010.
Berio, Luciano et al., Two interviews, New York 1985.
Bernstein, J. M., Poesy and the arbitrariness of the sign: notes for a critique 

of Jena romanticism, in: Nikolas Kompridis (Hg.), Philosophical roman­
ticism, Abingdon, OX ; New York 2006, 143–172.

Bertram, Georg W, Kunst als menschliche Praxis. Eine Ästhetik, Berlin 2018.
– Improvisation als Paradigma künstlerischer Wirksamkeit und ihrer sozia-

len Dimension, in: Funktionen der Künste. Transformatorische Potentiale 
künstlerischer Praktiken, Stuttgart 2021, 17–31.

Bertram, Georg W. et al. (Hg.), Die Kunst und die Künste: ein Kompendium 
zur Kunsttheorie der Gegenwart, Berlin 2021.

Besada, José L., Metamodels in compositional practices – the case of Alber­
to Posada’s »Liturgia fractal«, Paris 2017.

Besseler, Heinrich, Grundfragen des musikalischen Hörens, in: Aufsätze zur 
Musikästhetik und Musikgeschichte, Leipzig 1978, 29–53.

Beyer, Stefan, Mark Bardens a tearing of vision (2012), in: Musik & Ästhe­
tik 18/71, 2014, 32–45.

Bishop, Claire, Artificial hells: participatory art and the politics of spectator­
ship, London ; New York 2012.

Black, Fischer und Myron Scholes, The Pricing of Options and Corporate Li-
abilities, in: Journal of Political Economy 81/3, 1973, 637–654.

Blanchot, Maurice, L’Athenaeum, in: L’entretien infini, Paris 2006, 515–517.
Boehmer, Konrad, Zur Theorie der offenen Form in der Neuen Musik, 

Darmstadt 1967.
Boghossian, Paul, »The Status of Content«, in: Philosophical Review 99, 

1990, 157–84.
Boltanski, Luc und Ève Chiapello, Le nouvel esprit du capitalisme (380), 

Paris 2011.
Boltanski, Luc und Arnaud Esquerre, Enrichissement: une critique de la mar­

chandise, Paris 2017.
Boulez, Pierre, Points de repère, Jean-Jacques Nattiez et al. (Hg.), Paris 1995.
Bourriaud, Nicolas, Esthétique relationnelle, Dijon 1998.
Brandes, Heinz, Studien zur musikalischen Figurenlehre im 16. Jahrhun­

dert, Berlin 1935.
Brassier, Ray, Nihil Unbound. Enlightenment and Extinction, Basingstoke; 

New York 2009.
Breton, André, Manifestes du surréalisme, Paris 1983. 
Briesen, Jochen, Ästhetische Urteile und ästhetische Eigenschaften – 

Sprachphilosophische und metaphysische Überlegungen, Frankfurt a. M. 
2020.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


377

Brodsky, Seth, From 1989, or European music and the modernist uncon­
scious, Oakland, California 2017.

Bubner, Rüdiger, Ästhetische Erfahrung, Frankfurt am Main 1989.
– Ästhetisierung der Lebenswelt, in: Ästhetische Erfahrung, Frankfurt am 

Main 1989, 143–156.
– Mutmaßliche Umstellungen im Verhältnis von Leben und Kunst, in: 

Ästhetische Erfahrung, Frankfurt am Main 1989, 121–142.
– Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik, in: Ästhetische Erfahrung, 

Frankfurt am Main 1989, 9–51.
Buchloh, Benjamin, Conceptual Art 1962–1969: From the Aesthetic of Ad-

ministration to the Critique of Institutions, in: October /55, 1990, 105–
143.

Bull, Michael und Les Back (Hg.), The auditory culture reader, London ; 
New York 2015.

Bürger, Peter, Theorie der Avantgarde, Göttingen 2017.
Butler, Judith, Performative Acts and Gender Constitution: An Essay in Phe-

nomenology and Feminist Theory, in: Theatre Journal 40/4, 1988, 519–531.
– Excitable speech: a politics of the performative, New York 2021.
Cage, John, How the Piano Came to be Prepared, in: Empty Words. Writings 

’73–’78 by John Cage, London 1980.
Carnap, Rudolf, Überwindung der Metaphysik durch logische Analyse der 

Sprache, in: Erkenntnis 2, 1931, 219–241.
Caskel, Julian, Adorno, Schubert, Beethoven: Zur Theoriebildung musika-

lischer Selbstreflexion im 19. Jahrhundert, in: Archiv für Musikwissen­
schaft 76/2, 2019, 98–120.

Cavallotti, Pietro, Differenzen: poststrukturalistische Aspekte in der Musik 
der 1980er Jahre am Beispiel von Helmut Lachenmann, Brian Ferney­
hough und Gérard Grisey, Schliengen 2010.

– »A quale dito di Stockhausen sei appeso?«, in: Mimesis Journal. Scritture 
della performance /9, 2, 2020, 7–24.

Cendo, Raphaël, Excès de geste et de matière. La saturation comme modèle 
compositionnel, in: Dissonance 125, 2014, 21–33.

Chalmers, David J., The Character of Consciousness, Oxford 2010.
Chion, Michel, Guide des objets sonores, Paris 1983.
– La musique concrète, art des sons fixés, Lyon 2009.
– Le son: traité d’acoulogie, Paris 2010.
Churchland, Paul M., Matter and Consciousness, Cambridge (Mass.) 1984.
Ciciliani, Marko, Music in the Expanded Field, in: Michael Rebhahn und Tho-

mas Schäfer (Hg.), Darmstädter Beiträge zur Neuen Musik, 2017, 23–35.
Clark, Philip, Jennifer Walshe: The Art of Faking It. Misshapen Identities, 

in: Wire 321, 2010.
Cook, Nicholas, The Schenker Project: Culture, Race, and Music Theory in 

Fin-de-siècle Vienna, Oxford; New York 2007.
– Scripting Social Interaction: Improvisation, Performance, and Western 

»Art« Music, in: Georgina Born et al. (Hg.), Improvisation and Social 
Aesthetics, 2020, 59–77.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


378

Coole, Diana H. und Samantha Frost (Hg.), New Materialisms. Ontology, 
Agency, and Politics, Durham [NC]; London 2010.

Cox, Christoph, Sonic Flux: Sound, Art, and Metaphysics, Chicago, IL 2018.
Cox, Christoph und Malik Suhail, A Questionnaire on Materialisms, in: Oc­

tober /155, 2016, 26–18.
Cox, Christoph, Jaskey, Jenny und Malik, Suhail (Hg.), Realism Materia­

lism Art, Berlin 2015.
Critchley, Simon, Very little – almost nothing: death, philosophy, literature, 

London; New York 1997.
Croft, John, The Spectral Legacy, in: Robert Reigle und Paul Whitehead 

(Hg.), Journal of the Royal Musical Association 135/1, 2010, 191–197.
– Theses on liveness, in: Organised Sound 12/1, 59–66.
Curran, Alvin, Composer’s note, in: Musica Elettronica Viva: MEV 40 

(1967–2007), 2008, https://www.dramonline.org/albums/mev-40-1967-
2007/notes (letzter Zugriff am 1.2.2023).

Dahlhaus, Carl, Seconda pratica und musikalische Figurenlehre, in: Claudio 
Monteverdi, 1995, 3–12.

– Untersuchungen über die Entstehung der harmonischen Tonalität, in: Her-
mann Danuser (Hg.), Gesammelte Schriften 3, Laaber 2001, 11–307.

– Über den Zerfall des musikalischen Werkbegriffs, in: Hermann Danuser 
(Hg.) Gesammelte Schriften 8, Laaber 2005, 223–243.

– Zur Problemgeschichte des Komponierens, in: Hermann Danuser (Hg.) 
Gesammelte Schriften 6, Laaber 2008, 447–473.

Danto, Arthur C., The Transfiguration of the Commonplace. A Philosophy 
of Art, Cambridge (Mass.)1996.

– The End of Art: A Philosophical Defense, in: History and Theory 37/4, 
1998, 127–143.

– The Philosophical Disenfranchisement of Art, New York 2005.
Danuser, Hermann, Materiale Formenlehre – Ein Beitrag Adornos zur The-

orie der Musik, in: Adolf Nowak und Markus Fahlbusch (Hg.), Musika­
lische Analyse und kritische Theorie. Zu Adornos Philosophie der Musik, 
Tutzing 2007, 19–49.

– Metamusik, Schliengen 2017.
Daston, Lorraine, Against Nature (Untimely Meditations), Cambridge (Mass.) 

2019.
Davies, David, Art as performance, Malden 2004.
De Benedictis, Angela Ida, ›Live is Dead?‹ : Some Remarks about Live Elec-

tronics Practice and Listening, in: Gianmario Borio (Hg.), Musical liste­
ning in the age of technological reproduction, London; New York 2019, 
301–322.

De Caro, Mario und David Macarthur (Hg.), Naturalism in question, Cam-
bridge (Mass.) 2008.

De Man, Paul, The Concept of Irony, in: Andrzej Warminski (Hg.), Aesthe­
tic ideology, Minneapolis 1996, 163–184.

Decroupet, Pascal, »Die Klangfarbe ist tot. Es lebe der Klang.« Sichtung ei-
niger Beiträge zur Frage der spektromorphologischen Klangkomposition 

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dramonline.org/albums/mev-40-1967-2007/notes
https://www.dramonline.org/albums/mev-40-1967-2007/notes
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.dramonline.org/albums/mev-40-1967-2007/notes
https://www.dramonline.org/albums/mev-40-1967-2007/notes


379

und Klangbeschreibung bei Instrumentalmusik, in: Musiktheorie 27/4, 
293–304.

Deines, Stefan (Hg.), Kunst und Erfahrung: Beiträge zu einer philosophi­
schen Kontroverse, Berlin 2013.

Deleuze, Gilles und Félix Guattari, Mille plateaux. Capitalisme et schizo­
phrénie II, Paris 1972.

– Qu’est-ce que la philosophie?, Paris 1991.
Derrida, Jacques, De la Grammatologie, Paris 1967.
Descola, Philippe, Par-delà nature et culture, Paris 2015.
Dewey, John, Art as Experience, New York 1934.
Dodd, Julian, Works of music: an essay in ontology, Oxford; New York 

2007.
Donin, Nicolas, Sonic Imprints: Instrumental Resynthesis in Contemporary 

Composition, in: Gianmario Borio (Hg.), Musical listening in the age of 
technological reproduction, London 2019, 323–41.

Donin, Nicolas und Laurent Feneyrou (Hg.), Théories de la composition mu­
sicale au XXe siècle, Lyon 2013.

Drott, Eric, Spectralism, Politics and the Post-Industrial Imagination, in 
Björn Heile (Hg.), The Modernist Legacy: Essays on New Music, Lon-
don 2009.

During, Élie, Flux et opérations : prolégomènes à une métaphysique élec
tronique, in: Rue Descartes 60/2, 2008, 51–61.

Duve, Thierry de, Kant after Duchamp, Cambridge (Mass.) 1996.
Dworschak, Thomas, Hörbarer Sinn. Philosophische Zugänge zu Grundbe­

griffen der Musik, Freiburg 2017.
Eggebrecht, Hans Heinrich, Zum Figur-Begriff der Musica poetica., Tros-

singen 1959.
– (Hg.), Analysen: Beiträge zu einer Problemgeschichte des Komponierens. 

Festschrift für Hans Heinrich Eggebrecht zum 65. Geburtstag (Beihefte 
zum Archiv für Musikwissenschaft, Bd. 23), Stuttgart 1984.

Eggers, Katrin und Christian Grüny (Hg.), Musik und Geste: Theorie, An­
sätze, Perspektiven (Eikones), Paderborn 2018.

Eisenstein, Sergei, Nonindifferent nature, Herbert Marshall (Übers.), Cam-
bridge (Mass.) 1987.

Eisler, Hanns, Über die Dummheit in der Musik, in: Manfred Grabs (Hg.), 
Materialien zu einer Dialektik der Musik, Leipzig 1973, 267–281.

Elkins, James, Art history versus aesthetics, New York 2006.
Elzenheimer, Regine, »… wenn in reicher Stille …«. Pause, Fermate und Stille 

im Spätwerk Luigi Nonos, in: Patrick Primavesi und Simone Mahrenholz 
(Hg.), Geteilte Zeit. Zur Kritik des Rhythmus in den Künsten, Schlien-
gen 2005, 71–84.

Emons, Hans, Montage – Collage – Musik, Berlin 2009.
Esposito, Elena, Die Zukunft der Futures: die Zeit des Geldes in Finanzwelt 

und Gesellschaft, Heidelberg 2010.
Feige, Daniel Martin, Zwischen den Künsten, in: Musik & Ästhetik 21/84, 

2017, 14–29.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


380

– Das Werk im Lichte der Logik der Improvisation, in: Lutz Danneberg et 
al. (Hg.), Das Werk, 2019, 47–64.

Feller, Ross, E-Sketches: Brian Ferneyhough’s Use of Computer-Assisted 
Compositional Tools, in: Friedemann Sallis und Patricia Hall (Hg.), A 
handbook to twentieth-century musical sketches, Cambridge 2011, 176–
88.

Ferneyhough, Brian, Time and Motion Study II, 1977.
Fineberg, Joshua, Guide to the basic concepts and techniques of spectral mu-

sic, in: Contemporary Music Review 19/2, 2000, 81–113.
Fischer-Lichte, Erika, Ästhetik des Performativen, Frankfurt am Main 2004.
Fitch, Lois, Brian Ferneyhough, 2013.
Flynt, Henri, Concept Art, in: La Monte Young und Jackson Mac Low (Hg.), 

An Anthology of chance operations, concept art, anti art, indetermina­
cy, plans of action, diagrams, music, dance constructions, improvisation, 
meaningless work, natural disasters, compositions, mathematics, essays, 
poetry, New York 1970.

Forte, Allen, The structure of atonal music, New Haven 1980.
Frank, Manfred, Einführung in die frühromantische Ästhetik: Vorlesungen, 

Frankfurt am Main 1989.
– »Unendliche Annäherung«: die Anfänge der philosophischen Frühromantik, 

Frankfurt am Main 1997.
Freyenhagen, Fabian, Honneth on Social Pathologies: A Critique, in: Criti­

cal Horizons 16/2, 2015, 131–152.
Fried, Michael, Art and objecthood, in: Art and objecthood: essays and re­

views, Chicago 1998, 148–172.
Fuhrmann, Wolfgang und Claus-Steffen Mahnkopf, Perspektiven der Musik­

philosophie, Berlin 2021.
Gabor, D., Acoustical Quanta and the Theory of Hearing, in: Nature 

159/4044, 1947, 591–594.
Gadamer, Hans-Georg, Wahrheit und Methode (Gesammelte Werke, 1), Tü-

bingen 2010.
Gadenstätter, Clemens, Semantical Investigations. Vom akustischen Signal 

zum musikalischen Ereignis. Skizzen zu einer kompositorischen Poetik, 
in: Jörn Peter Hiekel und Marion Demuth (Hg.), Freiräume und Span­
nungsfel- der. Zur Situation der zeitgenössischen Musik heute 113. Bd., 
Mainz 2009, 89–103.

Genevois, Hugues und Raphaël de Vivo (Hg.), Les nouveaux gestes de la 
musique, Marseille 1999.

Gérard, Grisey, La musique: le devenir des sons, in: La Revue musicale, L’Iti­
nériare special, 1982, 291–300.

Giomi, Francesco und Marco Ligabue, Un approccio estesico-cognitivo alla 
descrizione dell’ objet sonore, in: Rossana Dalmonte und Mario Baro-
ni (Hg.), Secondo convegno europeo di analisi musicale, Trento 1992, 
471–481.

Glaser, Bruce, Questions to Stella and Judd, in: Gregory Battcock (Hg.), Mi­
nimal art: a critical anthology, Berkeley 1995, 148–164.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


381

Goehr, Lydia, Political Music and the Politics of Music, in: The Journal of 
Aesthetics and Art Criticism 52/1, 1994, 99–112.

– The Quest for Voice: Resituation Musical Autonomy, in: The quest for 
voice: on music, politics, and the limits of philosophy: the 1997 Ernest 
Bloch lectures, Oxford; New York 2002, 88–131.

– For the Birds/Against the Birds: Modernist Narratives on the End of art, 
in: Elective affinities: musical essays on the history of aesthetic theory, 
New York 2008, 79–107.

– The Imaginary Museum of Musical Works: An Essay in the Philosophy of 
Music, Oxford 2008.

– The Pastness of the Work: Albert Speer and the Monumentalism of Inten-
tional Ruins, in: Elective affinities: musical essays on the history of aes­
thetic theory, New York 2008, 136–170.

Goodman, Nelson, Languages of art: an approach to a theory of symbols, 
Indianapolis 1976.

Gorodeisky, Keren und Eric Marcus, Aesthetic Rationality, in: Journal of 
Philosophy 115/3, 2018, 113–140.

Graham, Stephen, Sounds of the Underground: A Cultural, Political and 
Aesthetic Mapping of Underground and Fringe Music, Ann Arbor 2016.

Greenberg, Clement, Modernist Painting, in: Richard Kostelanetz (Hg.), Es­
thetics contemporary, Buffalo 1978, 198–206.

– Collage, in: Art and culture: critical essays, Boston 1984, 70–83.
Gregory Currie, An Ontology of Art, New York 1989.
Griffiths, Paul, Modern music and after, New York 2010.
Grisey, Gérard, Tempus ex machina, in: Entretemps 8, 1989, 101.
– Écrits ou L’invention de la musique spectrale, Guy Lelong (Hg.), Paris 2008.
Groth, Sanne Krogh und Holger Schulze (Hg.), The Bloomsbury handbook 

of sound art, New York 2020.
Grüny, Christian, Kunst des Übergangs: philosophische Konstellationen zur 

Musik, Weilerswist 2014.
– Rhythmus und Geste, oder Metaphysics in Mecklenburgh Street, in: Matteo 

Nanni und Christian Grüny (Hg.), Rhythmus – Balance – Metrum: For­
men raumzeitlicher Organisation in den Künsten, Bielefeld 2014, 73–94.

– Erdrückende Tradition?, in: MERKUR 75/860, 2021, 47–58.
Gumbrich, Hans Ulrich et al. (Hg.), Materialität der Kommunikation, Frank-

furt am Main 1988.
Guyer, Paul, Kant and the claims of taste, Cambridge (Mass.) 1979.
Haas, Georg Friedrich, Grundlagen für eine neue Musiktheorie. Sechs The-

sen, in: Dissonance 117, 2012, 15–17.
Habermas, Jürgen, Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt am 

Main 1981.
– Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus, Frankfurt am Main 2015.
– Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt am Main 2016.
Haffter, Christoph, Über die Schulter schauen. Gibt es eine Musiktheorie 

der Gegenwart? Christoph Haffter im Gespräch mit Johannes Menke und 
Michel Roth, in: Dissonance 139, 2017, 14–22.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


382

– Grenzen der Reflexion. Pragmatismus, Idealismus und Frühromantik als 
Formen unendlicher Philosophie, in: Symphilosophie /1, 2019, 75–104.

– Improvisation as Aesthetic Appearance, in: Marcello Ruta, Alessandro Ber-
tinetto (Hg.), The Routledge Handbook of Philosophy and Improvisation 
in the Arts, London 2021.

– Strategischer Obskurantismus, in: Positionen 129, 2021, 10–20.
– Vom Neuern der alten Musik, in: Musiktexte 171, 2021.
Haffter, Christoph und Emmanuel Alloa, Ästhetische Erfahrung, in: Judith 

Siegmund (Hg.), Handbuch Kunstphilosophie, Bielefeld 2022.
Halper, Aaron, Rethinking Kant’s distinction between the beauty of art and 

the beauty of nature, in: European Journal of Philosophy 28/4, 2020, 
857–875.

Hamilton, Andy, The aesthetics of imperfection: The finisched work, and 
process versus product, in: Lara Pearson und Andy Hamilton (Hg.), The 
aesthetics of imperfection in music and the arts: spontaneity, flaws and 
the unfinished, New York 2020, 11–19.

Harvey, David, The Condition of Postmodernity, Cambridge (Mass.); Ox-
ford 2000.

Hatten, Robert S., Interpreting musical gestures, topics, and tropes: Mozart, 
Beethoven, Schubert, Bloomington 2004.

Hatten, Robert S, Musical meaning in Beethoven: markedness, correlation, 
and interpretation, Bloomington 2004.

Hedwig, Klaus, Natura naturans/naturata, in: Joachim Ritter und Karlfried 
Gründer (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie Sechster Bd., 
Basel 1984, 504.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Vorlesungen über die Ästhetik, Eva Mol-
denhauer und Karl Markus Michel (Hg.) (Werke, 13–15), Frankfurt am 
Main 2016.

– Wissenschaft der Logik (Werke, 5–6), Frankfurt am Main 2014.
– Hegel: Philosophie der Kunst. Sommersemester 1823. Nachschrift Hotho, 

in: Niklas Hebing (Hg.), Vorlesungen über die Philosophie der Kunst, 
Hamburg 2015.

Heile, Björn, Musical modernism, global : comparative observations, in: 
Charles Wilson und Björn Heile (Hg.), The Routledge Research Com­
panion to Modernism in Music, London 2019, 175–198.

Hempel, Carl Gustav, Aspects of Scientific Explanation, in: Aspects of Sci­
entific Explanation and Other Essays in the Philosophy of Science, New 
York 1965, 331–496.

Henrich, Dieter, Fichtes ursprüngliche Einsicht, Frankfurt am Main 1967.
– Kant’s Explanation of Aesthetic Judgement, in: Aesthetic judgment and the 

moral image of the world, Stanford, Calif. 1992, 29–56.
– Kunst und Kunstphilosophie der Gegenwart, in: Fixpunkte. Abhandlungen 

und Essays zur Theorie der Kunst, Frankfurt am Main 2003, 126–155.
Hiekel, Jörn Peter (Hg.), Ins Offene?: Neue Musik und Natur, Mainz 

2014.
– (Hg.), Zurück zur Gegenwart? Weltbezüge in neuer Musik, Mainz 2015.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


383

– Natur, in: Jörn Peter Hiekel (Hg.), Lexikon Neue Musik, Stuttgart 2016, 
4530–434.

Hilmer, Brigitte, Scheinen des Begriffs, Hamburg 1997.
Hindrichs, Gunnar, Scheitern als Rettung Ästhetische Erfahrung nach Ador-

no, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistes­
geschichte 74, 2000, 146–175.

– Was heißt heute: musikalische Modernität?, in: Musik & Ästhetik 7/28, 
2003, 5–24.

– Die spekulative Struktur der Hermeneutik, in: Der Raum der Einbildungs­
kraft (Internationales Jahrbuch für Hermeneutik, 14), Tübingen 2005, 
223–241.

– Der Schein ist dem Wesen wesentlich, in: Tobias Braune-Krickau et al. 
(Hg.), Vom Ende her gedacht: Hegels Ästhetik zwischen Kunst und Reli­
gion, Freiburg 2014, 68–98.

– Die Autonomie des Klangs. Eine Philosophie der Musik, Berlin 2014.
– Ästhetischer Materialismus, in: Zeitschrift für kritische Sozialtheorie und 

Philosophie 3/2, 2016, 246–255.
– Kulturindustrie, in: Gunnar Hindrichs (Hg.), Klassiker Auslegen: Max Hork­

heimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung, Berlin 2017, 61–80.
– Musikphilosophie aus ästhetischer Vernunft, in: Wolfgang Fuhrmann und 

Claus-Steffen Mahnkopf (Hg.), Perspektiven der Musikphilosophie, Ber-
lin 2021, 43–58.

Hoban, Wieland, On the methodology and aesthetics of Form-Polyphony, in: 
Claus-Steffen Mahnkopf (Hg.), The foundations of contemporary compo­
sition (New music and aesthetics in the 21st century, 3), Hofheim 2004, 
85–117.

Holtmeier, Ludwig, Analyzing Adorno – Adorno analyzing, in: Wolfram 
Ette (Hg.), Adorno im Widerstreit. Zur Präsenz seines Denkens, Freiburg/
München 2004, 184–198.

– Vom Triebleben der Stufen. Gedanken zum Tonalitätsbegriff Arnold Schön-
bergs, in: Felix Diergarten et al. (Hg.), Musik und ihre Theorien, Dres-
den 2010, 84–107.

Holzer, Andreas, Zur Kategorie der Form in neuer Musik, Wien 2011.
Honneth, Axel et al., Verdinglichung: eine anerkennungstheoretische Stu­

die, Berlin 2015.
– Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilosophie, 

in: Das Andere der Gerechtigkeit: Aufsätze zur praktischen Philosophie, 
Frankfurt am Main 2017, 11–69.

Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: Gesammelte 
Schriften Vierter Bd., Frankfurt am Main, 162–216.

Hubig, Christoph und Klaus Jacobi (Hg.), Das Können und die Möglichkei-
ten. Potentialität und Possibilität, in: Cognitio humana – Dynamik des 
Wissens und der Werte, Berlin 1997, 451–465.

Husserl, Edmund, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomeno­
logischen Philosophie, Karl Schuhmann (Hg.) (Husserliana, 3.1), Dord
recht 1995.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


384

Hutchinson, Mark, Coherence in New Music: Experience, Aesthetics, Analy­
sis, London ; New York 2019.

– Stairways in the Dark: Sound, Syntax and the Sublime in Haas’ In Vain, 
in: Tempo 73/288, 2019, 7–25.

Jaeggi, Rahel, Kritik von Lebensformen, Berlin 2014.
Jameson, Fredric, Postmodernism, or, The Cultural Logic of Late Capitalism, 

Durham, NC 2005.
Janecke, Christian, Maschen der Kunst, Springe 2011.
Janz, Tobias, Zur Genealogie der musikalischen Moderne, 2015.
Jauss, Hans-Robert, Schlegels und Schillers Replik auf die ›Querelle des An-

ciens et des Modernes, in: Literaturgeschichte als Provokation, Frankfurt 
am Main 1970, 67–106.

Judd, Donald, Specific Objects, in: Complete Writings 1959–1975, New 
York 1975, 181–189.

Kane, Brian, Sound studies without auditory culture: a critique of the onto-
logical turn, in: Sound Studies 1/1, 2015, 2–21.

Kant, Immanuel, Kritik der reinen Vernunft, Jens Timmermann (Hg.), Ham-
burg 1998.

– Kritik der Urteilskraft, Heiner Klemme (Hg.), Hamburg 2006.
Kerman, Joseph, Contemplating music: challenges to musicology, Cam-

bridge (Mass.) 2004.
Kern, Andrea, Schöne Lust: eine Theorie der ästhetischen Erfahrung nach 

Kant, Frankfurt am Main 2000.
Kern, Andrea und Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensätze: zeitgenössi­

sche Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frankfurt am Main 2002.
Khurana, Thomas, Die Kunst der zweiten Natur und die andere Natur der 

Kunst, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 66/3, 2018, 339–361.
Kim-Cohen, Seth, In the blink of an ear: towards a non-cochlear sonic art, 

New York 2009.
Kirnbauer, Martin, Vieltönige Musik: Spielarten chromatischer und enharmo­

nischer Musik in Rom in der ersten Häfte des 17. Jahrhunderts, Basel 2013.
Kivy, Peter, Introduction to a Philosophy of Music, Oxford, New York 2002.
Klein, Richard, Der goldene Knochen. Schwierigkeiten mit Adornos Mate-

rialbegriff, in: Wolfgang Fuhrmann und Claus-Steffen Mahnkopf (Hg.), 
Perspektiven der Musikphilosophie, Berlin 2021, 334–355.

Kosuth, Joseph, Art after Philosophy, in: Gabriele Guercio (Hg.), Art after 
Philosophy and after, Cambridge (Mass.)1991, 13–32.

Kraemer, Florian, Entzauberung der Musik: Beethoven, Schumann und die 
romantische Ironie, München 2014.

Kramer, Jonathan D., Postmodern music, postmodern listening, Robert Carl 
(Hg.), New York 2016.

Krämer, Sybille, Connecting Performance and Performativity: Does It 
Work?, in: Laura Cull und Alice Lagaay (Hg.), Encounters in Performance 
Philosophy, New York 2014, 223–237.

Krauss, Rosalind, Sculpture in the Expanded Field, in: October 8, 1979, 
31–44.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


385

Krauss, Rosalind E., A voyage on the North Sea: art in the age of the post-me­
dium condition, New York 2000.

Kreidler, Johannes et al., Musik, Ästhetik, Digitalisierung: eine Kontrover­
se, Hofheim 2010.

– Zum Materialstand der Gegenwartsmusik, in: Harry Lehmann et al. (Hg.), 
Musik, Ästhetik, Digitalisierung: eine Kontroverse, Hofheim 2010, 31–36.

– Der aufgelöste Musikbegriff, in: Sätze über musikalische Konzeptkunst, 
Hofheim 2018, 70–84.

– Sätze über musikalische Konzeptkunst, Hofheim 2018.
Kubler, George, The shape of time: remarks on the history of things, New 

Haven [Conn.] 2008.
Kuplen, Mojca, Reflective and Non-reflective Aesthetic Ideas in Kant’s The-

ory of Art, in: The British Journal of Aesthetics 61/1, 2021, 1–16.
Küpper, Joachim und Christoph Menke (Hg.), Dimensionen ästhetischer Er­

fahrung, Frankfurt 2003.
La Motte-Haber, Helga de, Musik und Natur: Naturanschauung und musi­

kalische Poetik, Laaber 2000.
Lachenmann, Helmut, Klangtypen der neuen Musik, in: Josef Häusler (Hg.), 

Musik als existentielle Erfahrung: Schriften 1966–1995, Wiesbaden 1996, 
1–20.

– Musik als existentielle Erfahrung: Schriften 1966–1995, Josef Häusler 
(Hg.), Wiesbaden 1996.

– Über das Komponieren, in: Josef Häusler (Hg.), Musik als existentielle Er­
fahrung: Schriften 1966–1995, Wiesbaden 1996.

– Klang, Magie, Struktur – Ästhetische und strukturelle Dimensionen in der 
Musik Helmut Lachenmanns., in: Ulrich Mosch (Hg.), Kunst als vom 
Geist beherrschte Magie: Texte zur Musik 1996 bis 2020, Wiesbaden 
2021, 319–353.

– Nachdenken über Mark Andre, in: Ulrich Mosch (Hg.), Kunst als vom 
Geist beherrschte Magie: Texte zur Musik 1996 bis 2020, Wiesbaden 
2021, 385–391.

Lacoue-Labarthe, Philippe und Jean-Luc Nancy, L’Absolu littéraire: théorie 
de la littérature du romantisme allemand, Paris 1978.

Langenbruch, Anna (Hg.), Klang als Geschichtsmedium: Perspektiven für 
eine auditive Geschichtsschreibung, Bielefeld 2018.

Latour, Bruno, Politiques de la nature. Comment faire entrer les sciences en 
démocratie, Paris 1999.

– On the Partial Existence of Existing and Non-existing Objects, in: Lorraine 
Daston (Hg.), Biographies of scientific objects, 2000, 247–269.

Laurentius, Susanne, The Avant Gardaí arrested Jennifer Walshe. Das iri-
sche Künstlerkollektiv Grúpat im Zwiespalt, in: Dissonance 114, 2011, 
38–43.

Lehmann, Harry, Die flüchtige Wahrheit der Kunst: Ästhetik nach Luhmann, 
Paderborn 2005.

– Avantgarde heute, in: Musik & Ästhetik 10/38, 2006, 5–41.
– Die digitale Revolution der Musik: eine Musikphilosophie, Mainz 2012.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


386

Lesaffre, Micheline et al. (Hg.), Routledge companion to embodied music 
interaction, London 2019.

Levinson, Jerrold, What a Musical Work Is, in: Journal of Philosophy 77/1, 
1980, 5–28.

– (Hg.), The Oxford handbook of aesthetics, Oxford 2013.
Ligeti, György, Wandlungen der musikalischen Form, in: Monika Lichtenfeld 

(Hg.), Gesammelte Schriften Erster Bd., Mainz 2007, 85–105.
– Zustände, Ereignisse, Wandlungen. Bemerkungen zu Apparitions [1960], 

in: Monika Lichtenfeld (Hg.), Gesammelte Schriften Zweiter Bd., Mainz 
2007, 173.

Linke, Cosima, Konstellationen – Form in neuer Musik und ästhetische Er­
fahrung im Ausgang von Adorno: eine musikphilosophische und analyti­
sche Untersuchung am Beispiel von Lachenmanns »Schreiben. Musik für 
Orchester«, Mainz 2018.

Lippard, Lucy R., Six years: the dematerialization of the art object from 
1966 to 1972, Berkeley 1997.

Lissa, Zofia, Ästhetische Funktionen des musikalischen Zitats, in: Die Mu­
sikforschung 19/4, 2021, 364–378.

López, Francisco, Environmental Sound Matter, 1998, http://www.franciscolopez.
net/pdf/creatures.pdf (letzter Zugriff am 1.2.2023).

– Sonic Creatures, 2019, http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf 
(letzter Zugriff am1.2.2023).

Lukács, György, Geschichte und Klassenbewußtsein (Werke, 2), Bielefeld 2013.
Lüthy, Michael, Das Ende wovon? Kunsthistorische Anmerkungen zu Dan-

tos These vom Ende der Kunst, in: Christoph Menke und Juliane Reben-
tisch (Hg.), Kunst. Fortschritt. Geschichte, Berlin 2006, 57–66.

Maar, Kirsten et al. (Hg.), Generische Formen: dynamische Konstellationen 
zwischen den Künsten, Paderborn 2017.

Mahnkopf, Claus-Steffen, Hommage à Thomas Pynchon, in: Frank Cox et 
al. (Hg.), Electronics in New Music (New music and aesthetics in the 21st 
century, 4), Hofheim 2006, 100–139.

– Kritische Theorie der Musik, Weilerswist 2006.
– Second Modernity. An attempted assessment, in: Claus-Steffen Mahnkopf 

et al. (Hg.), Facets of the second modernity (New music and aesthetics in 
the 21st century, 6), Hofheim 2008, 9–16.

– (Hg.), Musical material today (New music and aesthetics in the 21st cen-
tury, v. 8), Hofheim 2012.

– Typen posttonaler Rhythmik, in: Matteo Nanni und Christian Grüny (Hg.), 
Rhythmus – Balance – Metrum: Formen raumzeitlicher Organisation in den 
Künsten, Bielefeld 2014, 95–108.

Marchart, Oliver, Conflictual Aesthetics. Artistic Activism and the Public 
Sphere, Berlin 2019.

Marcuse, Herbert, Über den affirmativen Charakter der Kultur, in: Kultur 
und Gesellschaft I, Frankfurt am Main 1968, 56–101.

Marquard, Odo, Aesthetica und Anaesthetica philosophische Uberlegun­
gen, München 2003.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf
http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf
http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf
http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf
http://www.franciscolopez.net/pdf/creatures.pdf


387

Martin, Christian Georg, Ontologie der Selbstbestimmung, Tübingen 2012.
Marx, Karl, Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie (Marx Engels 

Werke, 23), Berlin 1962, 11–802.
– Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (Marx Engels Wer-

ke, 1), Berlin 1983, 170–183.
Marx, Karl und Friedrich Engels, Die heilige Familie oder Kritik der kriti­

schen Kritik. Gegen Bruno Bauer und Kunsorten (Marx Engels Werke, 
2), Berlin 1972.

Mayer, Günter, Materialtheorie bei Eisler, in: Weltbild-Notenbild. Zur Dia­
lektik des musikalischen Materials, Leipzig 1978, 93–348.

McKay, Nicholas, On Topics Today, in: Zeitschrift der Gesellschaft für Mu­
siktheorie 4/1–2, 2007, 159–183.

Mead, George H., The Nature of Aesthetic Experience, in: International 
Journal of Ethics 36/4, 1926, 382–393.

Meillassoux, Quentin, Après la finitude. Essai sur la nécessité de la contin­
gence, Paris 2012.

Menke, Christoph, Die Gegenwart der Tragödie: Versuch über Urteil und Spiel, 
Frankfurt am Main 2005.

– Kraft: ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, Frankfurt am Main 
2008.

– Die Souveränität der Kunst: ästhetische Erfahrung nach Adorno und Der­
rida, Frankfurt am Main 2012.

– Ein anderer Geschmack. Weder Autonomie noch Massenkonsum, in: 
Christoph Menke und Juliane Rebentisch (Hg.), Kreation und Depressi­
on: Freiheit im gegenwärtigen Kapitalismus, Berlin 2012, 226–239.

– Die Kraft der Kunst, Berlin 2013.
Mersch, Dieter, Ereignis und Aura: Untersuchungen zu einer Ästhetik des 

Performativen, Frankfurt am Main 2002.
Merton, Robert C., Theory of Rational Option Pricing, in: The Bell Journal 

of Economics and Management Science 4/1, 1973, 141–183.
Metzer, David, Musical modernism at the turn of the twenty-first century, 

Cambridge 2011.
Metzger, Heinz-Klaus, Die Krise der Figur, in: Rainer Riehn (Hg.), Musik 

wozu: Literatur zu Noten, Frankfurt am Main 1980, 129–36.
Michaelsen, René, Der komponierte Zweifel: Robert Schumann und die 

Selbstreflexion in der Musik, Paderborn 2015.
Mirowski, Philip, More Heat than Light: Economics as Social Physics, Phy­

sics as Nature’s Economics, Cambridge 1989.
Möbius, Hanno, Montage und Collage: Literatur, bildende Künste, Film, Fo­

tografie, Musik, Theater bis 1933, Paderborn 2000.
Monelle, Raymond, The sense of music: semiotic essays, Princeton, N.J 2000.
– The musical topic: hunt, military and pastoral, Bloomington 2006.
Morat, Daniel et al. (Hg.), Handbuch Sound: Geschichte, Begriffe, Ansät­

ze, Stuttgart 2018.
Morton, Timothy, Dark Ecology. For a Logic of Future Coexistence, New 

York 2016.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


388

Museo Reina Sofía (Hg.), Audiosphere. Sound Experimentation 1980–2020, 
Madrid 2020, https://www.museoreinasofia.es/sites/default/files/audiosfera_
ingles_26.10.20.pdf (letzter Zugriff am 1.2.2023).

Nadrigny, Pauline, Musique et philosophie au XXe siècle: entendre et faire 
entendre, Paris 2014.

– Le voile de Pythagore: du son à l’objet, Paris 2021.
Netti, Giorgio, D’istante la durata, in: Claus-Steffen Mahnkopf et al. (Hg.), 

Musical morphology (New music and aesthetics in the 21st century, 2), 
Hofheim 2004, 177–195.

Neubauer, John, Organicism and Music Theory, in: Darla Crispin (Hg.), 
New paths: aspects of music theory and aesthetics in the age of romanti­
cism, Leuven 2009, 11–36.

Nielinger-Vakil, Carola, Luigi Nono: a composer in context, Cambridge; 
New York 2015.

Niemöller, Klaus Wolfgang, Der sprachhafte Charakter der Musik, Köln 
2010.

Nowak, Adolf, Musikalische Logik: Prinzipien und Modelle musikalischen 
Denkens in ihren geschichtlichen Kontexten, Hildesheim 2015.

Obert, Simon, Musikalische Kürze zu Beginn des 20. Jahrhunderts, Stutt-
gart 2008.

O’callaghan, James, Spectral Music and the Appeal to Nature, in: Twentieth-Cen­
tury Music 15/1, 2018, 57–73.

O’Connor, Brian, Adorno’s Negative Dialectic: Philosophy and the Possibi­
lity of Critical Rationality, Cambridge (Mass.) 2004.

Oh, Hee Sook, ›Das abgelehnte Genie‹ – Betrachtungen zur Kritik an der mu-
sikalischen Genieästhetik im 20. Jahrhundert, in: International Review of 
the Aesthetics and Sociology of Music 44/1, 2013, 79–99.

Oram, Celeste, Darmstadt’s New Wave Modernism, in: Tempo 69/271, 
2015, 57–65.

Osborne, Peter, Conceptual art and/as philosophy., in: Michael Newman und 
Jon Bird (Hg.), Rewriting conceptual art, London 1999, 47–65.

– Anywhere or Not At All: Philosophy of Contemporary Art., London 2013.
– The Terminology is in Crisis: Postconceptual Art and New Musik, in: The 

Postconceptual Condition: Critical Essays, London 2017, 157–170.
– The postconceptual condition, London 2018.
– (Hg.), Capitalism: Concept, Idea, Image: Aspects of Marx’s Capital To­

day, Kingston 2019.
Osborne, Peter und Christoph Haffter, Towards a criticism of generic art. 

Peter Osborne in conversation with Christoph Haffter, in: Dissonance 
137, 2017, 2–6.

Ostermann, Eberhard, Der Begriff des Fragments als Leitmetapher der ästhe-
tischen Moderne, in: Athenäum. Jahrbuch für Romantik 1, 1991, 189–206.

Pippin, Robert B., After the Beautiful: Hegel and the Philosophy of Pictori­
al Modernism, Chicago, IL 2015.

– Hegel’s Realm of Shadows. Logic as Metaphysics in the Science of Logic, 
Chicago London 2019.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.museoreinasofia.es/sites/default/files/audiosfera_ingles_26.10.20.pdf
https://www.museoreinasofia.es/sites/default/files/audiosfera_ingles_26.10.20.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.museoreinasofia.es/sites/default/files/audiosfera_ingles_26.10.20.pdf
https://www.museoreinasofia.es/sites/default/files/audiosfera_ingles_26.10.20.pdf


389

– Adorno, Aesthetic Negativity, and the Problem of Idealism, in: Philosophy 
by Other Means: The Arts in Philosophy and Philosophy in the Arts, Chi-
cago, IL 2021, 143–160.

Polzhofer, Kai Johannes, Die Vermittlung von Expressivität und Introversi-
on, in: Musik & Ästhetik 18/69, 2014, 34–51.

Preis, Tobias, Ökonophysik. Die Physik des Finanzmarktes, Wiesbaden 2011.
Pucciarelli, Daniel, Materialismus und Kritik: Konzept, Aussichten und 

Grenzen des Materialismus im Ausgang von der Negativen Dialektik 
Theodor W. Adornos, Würzburg 2019.

Putnam, Hilary, Reason, Truth and History, Cambridge 1981.
Putnam, Hillary, The Meaning of »Meaning«, in: Minnesota Studies in the 

Philosophy of Science 7, 1975, 131–193.
Quine, Willard V. O., Two Dogmas of Empiricism, in: Philosophical Review 

60/1, 1951, 20–43.
Rancière, Jacques, Malaise dans l’esthétique, Paris 2004.
– Schiller et la promesse esthétique, in: Europe /900, 2004, 6–21.
– Le spectateur émancipé, Paris 2008.
– Aisthesis. Scènes du régime esthétique de l’art, Paris 2011.
Rathert, Wolfgang, Zeit als Motiv in der Musik des zwanzigsten Jh.s. Mit ei-

nem Ausblick auf Feldman und Nono, in: Richard Klein et al. (Hg.), Mu­
sik in der Zeit. Zeit in der Musik, Weilerswist 2000, 287–312.

Ratner, Leonard G, Classic music: expression, form, and style, New York; 
London 1980.

Rebentisch, Juliane, Ästhetik der Installation, Frankfurt am Main 2003.
– Die Kunst der Freiheit: zur Dialektik demokratischer Existenz, Berlin 2012.
– Über eine materialistische Seite von Camp, in: Zeitschrift für Medienwis­

senschaft & Medienästhetik 8/1, 2013, 165–178.
– Singularität, Gattung, Form, in: Kirsten Maar et al. (Hg.), Generische 

Formen. Dynamische Konstellationen zwischen den Künsten, Paderborn 
2017, 9–23.

Rebhahn, Michael, Hiermit trete ich aus der Neuen Musik aus, in: Thomas 
Schäfer und Michael Rebhahn (Hg.), Darmstädter Beiträge zur neuen Mu­
sik /22, 2014, 89–95.

Reckwitz, Andreas, Die Erfindung der Kreativität: zum Prozess gesellschaft­
licher Ästhetisierung, Berlin 2019.

– Die Gesellschaft der Singularitäten: zum Strukturwandel der Moderne, 
Berlin 2021.

Reigle, Robert et al. (Hg.), Spectral world musics: proceedings of the Istan­
bul spectral musics conference, Istanbul 2008.

Rigaudière, Pierre, La saturation, métaphore pour la composition ?, in: Cir­
cuit 24/3, 2014, 37–50.

– Franck Bedrossion: Parcours de l’oeuvre, in: Ircam B.R.A.H.M.S., https://
brahms.ircam.fr/franck-bedrossian#_ftn2 (letzter Zugriff am 1.2.2023).

Roads, Curtis, Microsound, Cambridge (Mass.) 2002.
Rödl, Sebastian, Self-consciousness and objectivity: an introduction to ab­

solute idealism, Cambridge (Mass.) 2018.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://brahms.ircam.fr/en/franck-bedrossian#_ftn2
https://brahms.ircam.fr/en/franck-bedrossian#_ftn2
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://brahms.ircam.fr/en/franck-bedrossian#_ftn2
https://brahms.ircam.fr/en/franck-bedrossian#_ftn2


390

Rorty, Richard, Contingency, irony, and solidarity, Cambridge ; New York 
1989.

Rush, Fred, Irony and idealism: rereading Schlegel, Hegel and Kierkegaard, 
Oxford, United Kingdom 2016.

Ruta, Marcello, Horowitz Does Not Repeat Either! Free Improvisation, Re-
peatability and Normativity, in: Proceedings of the European Society for 
Aesthetics 9, 2017, 510–532.

Rutherford-Johnson, Tim, Music after the fall: modern composition and cul­
ture since 1989, Oakland, California 2017.

Sallis, Friedemann et al. (Hg.), Live electronic music: composition, perfor­
mance, study, New York 2018.

Saunders, Rebecca, https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-
saunders/ (letzter Zugriff am 14.2.2021).

Schaeffer, Jean-Marie, L’expérience esthétique, Paris 2015.
Schaeffer, Pierre, À la recherche d’une musique concrète, Paris 1952.
– Traité des objets musicaux. Essai interdisciplines, Paris 2002.
Schafer, R. Murray, Music of the Environment, 1973.
– The Soundscape: Our Sonic Environment and the Tuning of the World, 

Rochester 1993.
Schenker, Heinrich, Vom Organischen der Sonatenform, in: Das Meisterwerk 

in der Musik II, München 1926, 43–54.
Schering, Arnold, Die Lehre von den musikalischen Figuren., Regensburg; 

New York 1908.
Schering, Arnold und Wilibald Gurlitt, Das Symbol in der Musik, mit einem 

Nachwort von Wilibald Gurlitt., Leipzig 1941.
Schick, Tobias Eduard, Klang als Form : Klang als Form, in: Musik & Äs­

thetik 22/88, 2018, 10–28.
– Klang, Body, Ritual – A Portrait of Pierluigi Billone, in: Tempo 75/297, 

2021, 6–19.
Schiller, Friedrich, Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Rei-

he von Briefen, in: Theoretische Schriften (Werke und Briefe Bd. 8), Frank-
furt am Main 1992, 556–676.

Schklowski, Wiktor, Kunst als Verfahren, in: Jurij Striedter (Hg.), Russischer 
Formalismus: Texte zur allgemeinen Literaturtheorie und zur Theorie der 
Prosa, München 1994, 3–35.

Schlegel, Friedrich, Philosophische Lehrjahre: 1796–1806; nebst philosophi-
schen Manuskripten aus den Jahren 1796–1828, in: Ernst Behler (Hg.), 
Studien des Klassischen Altertums (Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, 
18), München 1963.

– Athenäums-Fragmente, in: Hans Eichner (Hg.), Charakteristiken und Kri­
tiken I: (1796–1801) (Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, 2), München 
1967.

– Gespräch über die Posie, in: Hans Eichner (Hg.), Charakteristiken und 
Kritiken I: (1796–1801) (Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, 2), Mün-
chen 1967, 284–351.

– Lyceums-Fragmente, in: Hans Eichner (Hg.), Charakteristiken und Kri­

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-saunders/
https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-saunders/
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-saunders/
https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-saunders/


391

tiken I: (1796–1801) (Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, 2), München 
1967.

– Über das Studium der Griechischen Poesie, in: Ernst Behler (Hg.), Studien 
des Klassischen Altertums (Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, 1), Mün-
chen 1979, 217–367.

Schmidt, Gunnar, Klavierzerstörungen in Kunst und Popkultur, Berlin 2013.
Schmidt, Matthias, Johannes Brahms: ein Versuch über die musikalische 

Selbstreflexion, Wilhelmshaven 2000.
– »Spätwerk«. Anmerkungen zu Phänomen und Begriff – unter besonde-

rer Berücksichtigung von Igor Strawinsky und Ernst Krenek, in: Clau-
dia Maurer Zenck (Hg.), Igor Strawinskys und Ernst Kreneks Spätwerke, 
Schliengen 2014, 39–54.

Schönberg, Arnold, Harmonielehre, Wien 1966.
– Neue Musik, veraltete Musik, Stil und Gedanke, in: Ivan Vojtěch (Hg.), 

Theoretische Schriften (Gesammelte Schriften, 1), Frankfurt am Main 
1976, 25–34.

Schrimshaw, Will, Immanence and immersion: on the acoustic condition in 
contemporary art, New York 2017.

Schulz, Walter, Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spätphilo­
sophie Schellings, Pfullingen 1975.

Schwarzkopf, Grit, Vom Schönen zum Organismus zum Geist (Konzepte. 
Hefte für Philosophie, 2), Frankfurt am Main 2016, 83–107.

Seel, Martin, Eine Ästhetik der Natur, Frankfurt am Main 2009.
– Ästhetik des Erscheinens, Frankfurt am Main 2019.
Seidl, Hannes, Music as a Social Situation, in: Claus-Steffen Mahnkopf et 

al. (Hg.), Substance and content in music today (New music and aesthe
tics in the 21st century, 9), Hofheim 2014, 151–162.

Sellars, Wilfrid S., Philosophy and the Scientific Image of Man, in: Robert 
Colodny (Hg.), Science, Perception, and Reality, 1962, 35–78.

Shaikh, Anwar, Capitalism: competition, conflict, crises, Oxford ; New York, 
NY 2016.

Shlomowitz, Matthew, The Automaton Approach, in: MusikTexte 149, 2016.
Sibley, Frank, Aesthetic Concepts, in: Philosophical Review 68/4, 1959, 421–

450.
– Aesthetic and Nonaesthetic, in: Philosophical Review 74/2, 1965, 135–159.
Silva, Max, Heard Utopia vs Utopian Hearing: Haas’s in vain and Political 

Ambivalence in New Music, in: Twentieth-Century Music 15/1, 2018, 75–
102.

Sisman, Elaine R, Mozart: the »Jupiter« symphony: no. 41 in C major, K. 
551, Cambridge 1993.

Small, Christopher, Musicking: the meanings of performing and listening, 
Hanover 1998.

Smalley, Denis, Spectromorphology: explaining sound-shapes, in: Organised 
Sound 2/2, 1997, 107–126.

Solomos, Makis, De la musique au son: l’émergence du son dans la musique 
des XIXe-XXIe siècles, Rennes 2013.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


392

Sommer, Marc Nicolas, Das Konzept einer negativen Dialektik, Tübingen 
2016.

Sommer, Marc Nicolas und Mario Schärli (Hg.), Das Ärgernis der Philoso­
phie: Metaphysik in Adornos Negativer Dialektik, Tübingen 2019.

Spiegel, Thomas Jussuf, Ist der Naturalismus eine Ideologie?, in: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 68/1, 2020, 51–71.

Steinbeck, Wolfram und Rüdiger Schumacher, Selbstreflexion in der Musik/
Wissenschaft: Referate des Kölner Symposions 2007: Im Gedenken an 
Rüdiger Schumacher, Kassel 2011.

Sterne, Jonathan, The audible past: cultural origins of sound reproduction, 
Durham 2003.

Stockhausen, Karlheinz, Momentform, in: Texte zur elektronischen und in­
strumentalen Musik I, Köln 1963, 189–210.

– Four Criteria of Electronic Music, in: Stockhausen on Music, London, 88–
111.

Straus, Joseph Nathan, Introduction to post-tonal theory, Upper Saddle Ri
ver, N.J 2005.

Streeck, Wolfgang, Gekaufte Zeit: die vertagte Krise des demokratischen Ka­
pitalismus: Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2012, Berlin 2015.

Subotnik, Rose Rosengard, Deconstructive variations: music and reason in 
western society, Minneapolis 1996.

Supper, Martin, A Few Remarks on Algorithmic Composition, in: Compu­
ter Music Journal 25/1, 2001, 48–53.

Szendy, Peter, Tubes: la philosophie dans le juke-box, Paris 2008.
Szondy, Peter, Friedrich Schlegel und die romantische Ironie, in: Helmut 

Schanze (Hg.), Friedrich Schlegel und die Kunsttheorie seiner Zeit, Darm-
stadt 1985, 143–61.

Tadday, Ulrich (Hg.), Enno Poppe (Musik-Konzepte, 175), München 2017.
Takasugi, Steven, Warum Theater?, in: MusikTexte 149, 2016, 13–15.
Thaemlitz, Terre, The Crisis of Post-Spectacle »Live« Contemporary Am­

bient Performance. (Or... Why I Can’t Get Paid to DJ A-structural Au­
dio), http://www.comatonse.com/writings/crisis.html (letzter Zugriff am 
15.2.2022).

Thaler, Lotte, Organische Form in der Musiktheorie des 19. und beginnen­
den 20. Jahrhunderts, München 1984.

Theunissen, Michael, Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegel­
schen Logik, Frankfurt am Main 1978.

Thompson, Michael, Life and action: elementary structures of practice and 
practical thought, Cambridge (Mass.) 2008.

Thoresen, Lasse und Andreas Hedman, Spectromorphological Analysis of 
Sound Objects: an Adaptation of Pierre Schaeffer’s Typomorphology, in: 
Organised Sound 12/2, 2007, 129–149.

Toop, Richard, Brian Ferneyhough’s Lemma-Icon-Epigram, in: Perspectives 
of New Music 28/2, 1990, 52–100.

Tugendhat, Ernst, Egozentrizität und Mystik: eine Anthropologische Stu­
die, München 2003.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.comatonse.com/writings/crisis.html
https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.comatonse.com/writings/crisis.html


393

Ulrichs, Lars-Thade, Das ewig sich selbst bildende Kunstwerk. Organismus-
theorien in Metaphysik und Kunstphilosophie um 1800, in: Karl P. Ame-
riks et al. (Hg.), Ästhetik und Philosophie der Kunst (Internationales Jahr-
buch des Deutschen Idealismus, 4), Berlin 2007, 253–287.

Ungeheuer, Elena und Martha Brech (Hg.), Elektroakustische Musik (Hand-
buch der Musik im 20. Jahrhundert, Bd. 5), Laaber 2002.

Unger, Hans-Heinrich, Die Beziehungen zwischen Musik und Rhetorik im 
16.–18. Jahrhundert, Hildesheim 1992.

Urbanek, Nikolaus et al. (Hg.), Von der Autonomie des Klangs zur Hetero­
nomie der Musik: musikwissenschaftliche Antworten auf Musikphiloso­
phie, Stuttgart 2018.

Urry, John, Small Worlds and the New ›Social Physics‹, in: Global Networks 
4/2, 2004, 109–130.

Utz, Christian, Neue Musik und Interkulturalität: von John Cage bis Tan 
Dun, Stuttgart 2002.

– Auf der Suche nach einer befreiten Wahrnehmung. Neue Musik als Klang-
organisation, in: Jörn Peter Hiekel (Hg.), Lexikon Neue Musik, Stuttgart 
2016, 35–53.

Utz, Christian und Dieter Kleinrath, Klang und Wahrnehmung bei Varèse, 
Scelsi und Lachenmann, in: Klangperspektiven, Hofheim 2011, 73–102.

Voegelin, Salomé, Listening to noise and silence: towards a philosophy of 
sound art, New York 2010.

Voithofer, Monika, »DENKEN, HÖREN, DA CAPO« Konzeptuelle Musik 
im 20. und 21. Jahrhundert: Eine Studie zu Genealogie, Materialität, Form 
und Semantik, (im Erscheinen) 2023.

Wagner, Hans, Philosophie und Reflexion, Paderborn 2013.
Wall, Jeff, Dan Graham’s Kammerspiel, Toronto 1991.
Walshe, Jennifer, Die Neue Disziplin, in: MusikTexte /149, 2016, 4–5.
Wang, Jing, Half sound, half philosophy: aesthetics, politics, and history of 

China’s sound art, New York 2021.
Weber, Max, Rechtssoziologie, Neuwied am Rhein 1967.
– Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der verstehenden Soziologie, Jo-

hannes Winckelmann (Hg.), Tübingen 1980.
– Zur Musiksoziologie, Christoph Braun und Ludwig Finscher (Hg.), Tü-

bingen 2004.
Wegner, Sascha, Paradigma Finalproblem? Perspektiven einer »Problem-

geschichte des Komponierens«, in: Florian Kraemer und Sascha Wegner 
(Hg.), Schließen – Enden – Aufhören: Musikalische Schlussgestaltung als 
Problem in der Musikgeschichte, München 2020, 21–61.

Wellmer, Albrecht, Versuch über Musik und Sprache, Frankfurt am Main 
2009.

Wesche, Tilo, Dialektik oder Ontologie: Adornos und Heideggers ›Grund-
satzkontroverse‹, in: Lotz, Christian et al. (Hg.), Ding und Verdinglichung, 
Paderborn 2012, 209–228.

Wieland, Wolfgang, Urteil und Gefühl: Kants Theorie der Urteilskraft, Göt-
tingen 2001.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


394

Williams, Raymond, Problems in materialism and culture: selected essays, 
London 1997.

Wilson, Peter Niklas, Unterwegs zu einer »Ökologie der Klänge«: Gérard 
Griseys »Partiels« und die Ästhetik der Groupe de l’Itenéraire, in: Melos 
2, 1988, 33–55.

Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Joachim Schulte 
(Hg.), Frankfurt am Main 2003.

Wörner, Felix, Konzeptualisierung von Form in Musik: Aspekte von Form­
vorstellungen tonaler Musik vom 19. bis zum 21. Jahrhundert, Basel 2022.

Zattra, Laura, Génétiques de la computer music, in: Nicolas Donin et al. 
(Hg.), Genèses Musicales, Paris 2015, 213–238.

Zattra, Laura und Stefano Alessandretti, La notazione della musica elettro-
acustica. Scrutare il passato per contemplare il futuro, in: Musica/Tecno­
logia 13, 2019, 5–8.

Zehentreiter, Ferdinand, Musikästhetik: ein Konstruktionsprozess, Hofheim 
2017.

Zimmermann, Bernd Alois, Intervall und Zeit, in: Rainer Peters (Hg.), In­
tervall und Zeit. Aufsätze und Schriften zum Werk, Mainz 2020, 34–39.

Zuidervaart, Lambert, Art in public: politics, economics, and a democratic 
culture, New York 2011.

BIBLIOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Musikforschung

bei Velbrück Wissenschaft

Claus-Steffen Mahnkopf
Kritische Theorie der Musik

296 Seiten · ISBN 978-3-938808-04-7 · EUR 38,-

Claus-Steffen Mahnkopf
Von der messianischen Freiheit

Weltgesellschaft – Kunst – Musik
320 Seiten · ISBN 978-3-95832-072-7 · EUR 29,90

Christian Grüny
Kunst des Übergangs

Philosophische Konstellationen zur Musik
384 Seiten · ISBN 978-3-942393-54-6 · EUR 39,90

Christian Grüny (Hg.)
Musik und Sprache

Philosophische Konstellationen zur Musik
232 Seiten · ISBN 978-3-942393-50-8 · EUR 24,90

Christian Müller
Doing Jazz

Zur Konstitution einer kulturellen Praxis
260 Seiten · ISBN 978-3-95832-102-1 · EUR 29,90

Christoph Seibert
Musik und Affektivität

Systemtheoretische Perspektiven für eine transdisziplinäre Musikforschung
376 Seiten · ISBN 978-3-95832-091-8 · EUR 39,90

www.velbrueck-wissenschaft.de

https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748915300 - am 13.01.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915300
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	Vorwort
	I  Einleitung: Ästhetischer Materialismus
	1.  Der Widerspruch
	Die ästhetische Urteilsform
	Die materialistische Kritik

	2.  Philosophischer Materialismus
	Theorie
	Spekulation
	Selbstkritik

	3.  Materialismus der Kunst
	Das Denken der Kunst
	Die Kritik der Kunst
	Das Material der Kunst
	Die Tendenzen des Materials
	Material statt Genie
	Ein Beispiel

	4.  Probleme des Materialbegriffs
	Das Ende des Materialfortschritts
	Das Verhältnis zur Gesellschaft
	Das Primat der Gegenwart


	II  Der Fall: Steen-Andersens Piano Concerto
	Material
	Zerstörung
	Aufbau
	Sampling

	Form
	Kaskaden
	Kadenz
	Komik
	Abgesang


	III  Bedingungen zeitgenössischer Musik
	1.  Sprachverlust
	Konvention und Sprache
	Das Unvertraut-Vertraute
	Theorie und Personalstil
	Gestalten
	Zeichen
	Gesten

	2.  Kulturindustrie
	Der affirmative Charakter
	Der Schematismus
	Das neue Gewand des Kapitalismus

	3.  Elektronischer Klang
	Von der Note zum Klang
	Zwei Kulturen der elektronischen Musik
	Synthese und Montage
	Das Performanzproblem

	4.  Die Verschränkung der Künste
	Entgrenzung
	Reflexion
	Auflösung
	Verschränkung


	IV  Die Krise des Werks
	1.  Das Problem der Autonomie
	Illusion, Ideologie, Irrelevanz
	Eigenregelung

	2.  Das Problem der Verdinglichung
	Entäußerung und Entfremdung
	Positivismus
	Das Dilemma der Situationskunst
	Gegendinge

	3.  David Davies: Das Werk als Tat
	Der Produktionsakt
	Das Tun im Werk
	Produktionsanekdoten

	4.  Das Problem der Wahrheit
	Bubners Dilemma
	Die Unfreiheit des Werks
	Entkunstung und Ästhetisierung
	Die Befreiung zum Subjekt
	Dantos Freilassung
	Scheinaufgeschlossenheit


	V  Das Werk als Fragment
	1.  Kant und die Kritik des Schönen
	Ästhetische Ideen
	Die Negativität des Schönen
	Das Schulgerechte

	2.  Schlegel und die Kunst der Moderne
	Vom Geschmack zur Kunstkritik
	Die Krise des Alten
	Das Interessante
	Das Fragment aus der Zukunft

	3.  Formen der Reflexion
	Meta
	Progressive Reflexion
	Absolute Reflexion
	Zweite Reflexion


	VI  Modelle
	1.  Natur
	Drei Bilder des Intentionslosen
	Wissenschaft und Algorithmus
	Der spektrale Prozess
	Umwelt, Landschaft, Strom
	Schein des Nicht-Indifferenten

	2.  Leben
	Der Organismus
	Das Organische
	Der Exzess
	Liveness und Automaten

	3.  Begriff
	Die Geburt der Konzeptkunst aus dem Geiste der Musik
	Konzeptkunst als Begriffskritik
	Die nachbegriff liche Kunst


	Schluss: Ästhetische Begriffe
	Dank
	Bibliographie

