Einleitung: Das Nadel6hr-Prinzip

»Nadelohr« ist eine weit bekannte Metapher fiir einen Engpass; aber auch dafiir,
dass sich mit der Enge etwas auftut. Aber was? Um das zu erfahren, miissen wir
durch eben diesen Engpass hindurch. Um hindurchzukommen, miissen wir uns
dem anpassen, was sich mit ihm auftut. Anpassen heif3t, uns in zwei Richtungen
zu 6ffnen: umsichtig nach auBen, lernbereit im Inneren. Offneten wir uns nicht,
erschlosse sich uns nichts. So wenig wir uns jedoch auf unkontrollierte, komplet-
te Weise 6ffnen, so wenig erschlieft sich uns alles auf einmal. Wir sind lediglich
— dafiir aber mit jedem Augenblick — aufgerufen, unseren Sinn fiir Unterschiede
wach zu halten. Nichts anderes ist Denken.

Innen und AuB3en

Der Unterschied aller Unterschiede, auf den wir gestolen werden, ist der zwi-
schen Innen und Auflen. Um ihn herum ist alles, die Welt, wir selber gebaut. Er
bedriangt und frustriert uns, iiberrascht uns mit uns selbst. Wir werden so weit
mit uns iiberrascht, wie wir uns als von allem unterschieden erleben. Dies erst
lasst uns denken. Dabei ist, paradoxerweise, mein Unterschiedensein von allem
zugleich meine Briicke zu allem: Alles erweist sich im Mafle seiner Unterschie-
denheit voneinander miteinander verbunden. Nur kraft unseres Unterschieden-
seins existieren wir {iberhaupt als Einzelwesen; darin koexistieren wir mit den
Anderen.

Es ist unser Inneres, das uns unseren Sinn fiir Unterschiede eingibt, so wie es
selber aus einer Unterscheidung von einem Aufen hervorgegangen ist. Innerli-
che Wesen, die wir sind, sind wir sozusagen noch von uns selber unterschieden.
So kommt es, dass wir, nach Montaigne*, letztlich nie bei uns selbst sind. Angst,

*  Michel de Montaigne (1533-1592), franzosischer Schriftsteller und Biirgermeister von

Bordeaux.

prf - am 14.02.2026, 14:21:20.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

10 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Hoffnung, Begehren lassen uns immer auBerhalb von uns sein.' Positiv gedeutet
sind wir uns selbst immer schon voraus. Wir miissen aus uns herausgehen, kom-
munizieren, Erfahrungen mit Anderen, mit anderem als uns selbst machen, um in
unsere eigene Ndhe zu kommen. Dass wir dauerhaft bei uns wiren, da ist der
Unterschied zwischen Innen und Auflen vor. Zu jedem Augenblick und iiberall
beherrscht er unser Leben: Jede Unterscheidung, die ich treffe, um ihr zu folgen,
ist nur ein Vorhof weiterer sich verzweigender Unterschiede, vor die ich mich
gestellt sehe, durch die ich hindurchzugehen habe. Ich gelange dabei weder zum
Innen noch zum AufBen selbst. Dorthin gelangt zu sein, kime, im Gegenteil, dem
Ende meiner Existenz gleich.

Immer wieder dndert sich aufs Neue unser Blick auf uns und die Welt. Ist es
der Blick auf uns und die Welt, der sich verdndert hat, oder tatsichlich die Welt,
wir selber? Dass wir es nicht wissen, dass wir das eine nicht vom anderen tren-
nen konnen, ist Zeichen unseres Lebendigseins; aber auch Fallstrick unserer
Freiheit: Mit ihr nehmen wir die Differenz von Innen und Auflen als Bedingung
unseres Lebens an. Das heifit, wir erfahren uns nur insoweit als frei, wie wir uns
in unfreien Verhéltnissen wissen. Erst unsere Freiheit 6ffnet unsere Augen fiir
unsere Unfreiheiten, ldsst uns diese angehen. Das neutestamentarische Gleichnis
vom Kamel und dem Nadelohr formuliert dieses Negative der Freiheit positiv,
als Versprechen und Trost.” Danach ist es das Schicksal der Reichen (und mit
ihnen der Stolzen und Maichtigen), die ihre Freiheit auskosten, statt sie einzuset-
zen, sich in ihrer eigenen Freiheit zu verlieren. Sie verlieren sich, genauer ge-
sagt, weniger in ihrer Freiheit als in der undurchschauten Innen-AufBen-Diffe-
renz, die sie beherrscht. Umgekehrt kénnen wir guten heilsgeschichtlichen
Mutes sein, den Schwierigkeiten, in denen wir augenblicklich stecken, einen tie-
feren Sinn abzuringen, der sie uns nicht nur duBerlich-pragmatisch bewiéltigen,
sondern in ihrer Bewiltigung uns unserem Leben ndherkommen ldsst.

Dazu gehort, dass wir uns unserer Bewéltigungen immer nur nachtréglich in-
newerden, eben nachdem wir durch die Differenz von Innen und Auflen hin-
durchgegangen sind. Worin aber sollte unsere Erkenntnis bestehen, wenn nicht
in einem sich vertiefenden Gefiihl fiir die Offenheit des Wirklichen? Ihm korre-
liert ein immer deutlicher werdendes Gefiihl fiir unsere innere Freiheit. Sie
macht in allem, allem voran in uns selber, einen Spalt und Spielraum aus, wo-
durch wir durch die jeweiligen Bedrdngnisse kommen. Umgekehrt verstetigt sich

1 Vgl. Michel de Montaigne: Unsere Angste und Hoffnungen versteigen sich iiber uns
selber hinaus. In: Essais. Ziirich 2000, S. 63.
2 Vgl Matthaus 19. 23, 24.

prf - am 14.02.2026, 14:21:20.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG: DAS NADELOHR-PRINZIP | 11

mit jedem gelungenen Hindurchgang unser Gefiihl fiir unsere innere Freiheit zu
ihrer Gewissheit.

Es ist diese erfahrene Offenheit des Wirklichen bei gleichzeitig sich vertie-
fendem Bewusstsein unserer eigenen Freiheit, die die Denkform des Konstrukti-
vismus hat denkbar werden lassen. Danach gibt es weder eine vorgegebene Rea-
litat, die sich per Denken und Sprache abbilden lieBe, noch sind wir selber auf
ein Wesen festgelegt. Vielmehr bauen wir in unserem Denken, Sprechen und
Handeln Wirklichkeiten auf, die es ohne uns gar nicht gédbe. Mehr noch: Indem
wir denkend, sprechend und handelnd unsere eigene Wirklichkeit erschaffen, er-
schaffen wir gewisserweise uns selber. Die Radikalen unter den Konstruktivisten
gehen noch einen Schritt weiter. Sie geben den Begriff der Wirklichkeit {iber-
haupt auf. An diese Entscheidung kniipft sich eine weitreichende Frage: Geben
wir, indem wir die Idee einer von uns unabhingig existierenden Wirklichkeit
aufgeben, nicht aber auch unsere innere Freiheit dran? Verlieren wir dariiber,
dass wir aufhoren, uns von einem Auflen unterschieden zu wissen, nicht notwen-
dig den Kontakt zu uns selbst?

Wirklichkeit als Widerstand

Hier setzt das vorliegende Buch an. Es fasst Wirklichkeit als Widerstand gegen
uns und unser Erkennen auf. Es ist, paradoxerweise, gerade die Offenheit des
Wirklichen, die unserem Wollen und Denken widersteht. Wir selber bediirfen ih-
res Widerstands, um uns unseres eigenen Wirklichseins zu vergewissern. Als
Wesen, die sich ihre eigenen Wirklichkeiten schaffen, bediirfen wir umso mehr
des Begriffs unserer eigenen Grenzen — vor allem dann, wenn wir sie verschie-
ben und iiberwinden wollen. Wir miissen uns gerade dann mit ihnen befassen,
wenn wir, wenigstens anndherungsweise, auf der Hohe unserer eigenen Moglich-
und Fahigkeiten sein wollen. Ist unser Freisein, als inneres Freisein, an die Ein-
sicht in unser Unterschiedensein von allem gebunden, so benétigen wir eben-
deswegen eine Wirklichkeit, die wir nicht schon selbst geschaffen haben. Wir
miissen, um uns selbst in irgendeiner Form erklérbar zu werden, aufsuchen, was
wir nicht schon selber sind. Dabei konnen wir immer nur Umwege gehen. Fiir
deren Unumginglichkeit steht seit jeher die Philosophie ein. Als erste Einsicht
vermittelt sie uns die Inkongruenz von Wirklichkeit einerseits und dem, wie sie
uns erscheint, andererseits. Die eingesehene Differenz von Wirklichkeit und ih-
rer Erscheinung stellt dabei nicht nur eine erkenntnistheoretische, sondern eine
ethische Problematik dar. Sie nétigt mich zur Reflexion meines Wissens von und
meines Tuns in dieser Welt. Was fiir mich selber wirklich sei, erweist sich weni-

prf - am 14.02.2026, 14:21:20.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

12 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

ger an den dufleren Daten des von mir Wahrgenommenen als an meinem eigenen
Handeln, meiner eigenen Lebensfithrung.

Ich verhalte mich nicht nur nach aulen zum Wahrgenommenen hin, sondern
zu mir als Wahrnehmenden. Mein Selbst aktualisiert sich in seinem Verhéltnis
zu sich, ohne dass ich wiisste, worin es selbst, in seiner Substanz, besteht. Mich
zu mir verhaltend, bin ich gewissermaflen erst fiir mich selber da: Ich erfahre
und zeige mich mir als aktuell existierend. Ich erfahre und zeige mich mir dabei
nicht nur als etwas duBerlich Daseiendes, das neben anderem Raum einnimmit,
sondern als Mdglichkeit meiner selbst, mich zu mir zu entwickeln. Ich bin nie
ausentwickelt; ich verharre in einer Art bleibenden Unfertigkeit, einem fortwih-
renden Status Nascendi. Nicht nur, dass genau dies die Besonderheit, den
Charme, aber auch das Krisenhafte unserer Persénlichkeiten ausmacht; wir ma-
chen uns diesen Umstand zu eigen und zunutze, wenn wir denken.

Denkend treten wir in ein reflektorisches Verhéltnis zur Wirklichkeit wie zu
uns selber ein. Wie mein Selbstverhiltnis noch mein Verhéltnis zur dulleren
Wirklichkeit bestimmt, gibt mein Begriff von Wirklichkeit einen Reflex meiner
Erwartungen an sie wider. Wie wir denken, nehmen wir wahr, und umgekehrt.
Andererseits konnen wir uns als Wahrnehmende bedenken; wir kdnnen Abstand
zu unseren Wahrnehmungen, zu uns selber, nehmen. Genauso kdnnen wir die
Spontaneitit unserer Gedankengéinge und -ketten selbstreflexiv brechen; wir
kénnen unser Denken iiberdenken, es einem Weiterdenken iiberantworten, in-
dem wir unsere aktuelle Selbst- und Weltwahrnehmung hinterfragen. Zugleich
ist Denken nichts nur ErkenntnisméBiges. Unser Nach- und Weiterdenken tiber
uns und die Welt dient unmittelbar unserer Existenz: Wir lernen, uns auf immer
realistischere, gleichwohl eigensinnigere Weise den Engpéssen unserer Lebens-
wirklichkeiten einerseits anzupassen, andererseits mit uns selbst zu fiillen, d.h. in
unseren Anpassungen unsere innere Freiheit zu erproben.

Ichstéarke

Liest man den Konstruktivismus mit den Augen eines Existenzphilosophen’, so
steht jener wie kein zweiter fiir zu erlangende Ichstirke philosophisch ein. Ist
gelingende menschliche Individuation Kernthema aller Existenzphilosophie —
und dies sowohl im engeren, philosophischen Sinne als auch in dem weiteren
eines jeden Diskurses, dem es um das erst noch zu fithrende Leben jedes Einzel-

3 Ich verwende, um seine Ungerechtigkeit wissend, aus Griinden der besseren Lesbar-

keit und stilistischen Engfligung das generische Maskulinum.

prf - am 14.02.2026, 14:21:20.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG: DAS NADELOHR-PRINZIP | 13

nen geht: Philosophische Anthropologie, Psychoanalyse, Ethik —, so macht ge-
wisserweise erst das konstruktivistische Paradigma damit ernst. Und doch stehen
kaum zwei Denkweisen einander unverstidndiger gegeniiber als diese. Abgesehen
von Bezeigungen personlich-kollegialer Wertschitzung (so Heinz von Foersters
gegeniiber Viktor E. Frankl und Jean Piagets gegeniiber Karl Jaspers'), nehmen
deren jeweilige Vertreter voneinander bis heute kaum Notiz. Dabei wire genau
dies lohnenswert, erfithren doch beide Denkrichtungen einander als heilsames
Korrektiv ihrer jeweiligen methodischen Verengungen und Uberdehnungen.

Zumal sich beide in ihrer gleicherweise radikal subjektiven Welt- und Wirk-
lichkeitsauffassung durchaus nah sind. Es ist denn auch diese Nihe, die das Gra-
vitationszentrum dieses Buches bildet in seinem Versuch, die Komplementaritit
von konstruktivistischem und existenzphilosophischem Denken auf ein Drittes
hin zu denken. Dieses Dritte stellt schlicht das Gebot dar, dem jeder von uns
untersteht: zu dem erst werden zu miissen, der er schon ist. Hierbei lasse ich
mich von der Innen-Auflen-Differenz als eines Schaltbegriffs gelingender Indivi-
duation leiten, eines Begriffs, der die Denkweisen des Konstruktivismus wie der
Existenzphilosophie in ihrem Inneren bestimmt und miteinander verbindet. Ich
konnte nicht den Nachweis einer wechselseitigen Ubersetzbarkeit konstruktivis-
tischer und existenzphilosophischer Fragestellungen erbringen wollen, wéren
nicht in beiden Denkweisen bereits Spuren auszumachen, die zur jeweils anderen
fiihren. So koénnte man Jaspers® Theorem des uns »Umgreifenden« als ein allem
Systemischen zugrunde liegendes transzendentes Geschehen ansehen. Umge-
kehrt stellt Heinz von Foersters Konzept eines unabschlieBbaren menschlichen
Werdens einen {iber die epistemologischen Grenzen des Konstruktivismus hin-
ausreichenden existenzphilosophischen Vektor dar.

Was am konstruktivistischen Denken existenzphilosophisch von Belang ist,
ist sein Lernbegriff. Nach dessen Logik bauen sich Ich und Welt des Lernenden

*  Heinz von Foerster (1911-2002), osterreichisch-amerikanischer Physiker und Kyber-
netiker. Zusammen mit dem irisch-amerikanischen Philosophen sterreichischer Her-
kunft Ernst von Glasersfeld (1917-2010) Begriinder des Radikalen Konstruktivismus.
Viktor F. Frankl (1905-1997), 6sterreichischer Psychiater und Psychotherapeut. Ent-
wickelte, nicht zuletzt aus der eigenen Erfahrung des Holocaust heraus, Methoden ei-
ner an Kategorien wie »Sinn« und »Existenz« orientierten Psychotherapie und -
analyse. Jean Piaget (1896-1980), Schweizer Entwicklungspsychologe und Lernfor-
scher. Erhielt 1979 den Balzan-Preis. Karl Jaspers (1883-1969) Philosoph und Psy-
chiater. Neben Martin Heidegger (1889-1976), von dem er sich — wie auch von der
Psychoanalyse Sigmund Freuds (1856—-1939) — zeitlebens abgrenzte, einflussreichster
Vertreter der Existenzphilosophie in Deutschland.

prf - am 14.02.2026, 14:21:20.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

wechselseitig auf- und um. Paradebeispiel hierfiir ist Piagets Konzept der
doppelten Anpassung. Danach passen wir uns zundchst objektiverseits ans zu
Lernende an (»Akkommodation«), um dann das Ergebnis dieser Anpassung uns
subjektiv, unseren eigenen Bediirfnissen, Féhigkeiten und Vorhaben, anzupassen
(»Assimilation«). Auf diese Weise kreuzen sich Innen und Auflen, durchdringen
sie sich, tauschen die Plétze.

Indem wir lernenderweise unsere eigene Wirklichkeit auf- und umbauen,
werden wir sozusagen immer mehr wir selbst. Paradox genug, da wir lernend ja
gerade von uns selber abzusehen lernen. Andererseits, nicht minder paradox, be-
wirkt die Reflexion meiner selbst einen Abstand zu mir, der mich aus mir her-
ausgehen ldsst: Sie verschafft meinem Denken den nétigen Raum, sich operativ
zu entfalten, auf dass ich, mir folgend, mich selbst darauthin entfalte. Entfalten
heif3t, nach Piaget, dass sich das denkend-lernende Ich freiwillig in seinem Inne-
ren dezentriert, um sich dann neuerlich zu orientieren, zu sortieren und aufzu-
bauen.’ Denken und Lernen sind so nicht von der Krise des Denkend-Lernenden
zu trennen, kommt er doch weder je bei einem endgiiltig Begriffenen und Ge-
lernten noch bei einem haltend-haltbaren Ich an.

Essayismus als Methode

Angesichts der unumgénglichen Krisen unseren Lebens und Denkens betrachtete
es Montaigne als unsere vornechmste Aufgabe, unser Leben zu »fithren«. Ihr
korrespondiert das Grof3te, was wir iiberhaupt zu erreichen vermogen: uns selber
zu gehoren.® Auf dieses Ziel, jene Aufgabe hin begriindete er die Gattung des
»Essays« (bzw. »Essais«). Dieser ist, als ein Versuch, Text- und Denkform in
einem. Montaigne versucht sich an allem Moglichen, was ihm zu- und auffallt,
Hauptsache, es beriihrt ihn. Er fingt mittendrin an, so wie er selbst irgendwo

4 Wenn ich mir selbst Selbstzuriickhaltung auferlege, gehe ich ebenso aus mir heraus:
nur eben nach innen.

5 Vgl. Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Stuttgart 2003, S. 370. —
Mit dem Titel des 1937 erschienenen Buches »Der Aufbau der Wirklichkeit beim
Kinde« ist er Heinz von Foerster zufolge als eigentlicher Begriinder der konstruktivis-
tischen Denkform anzusehen. Vgl. Heinz von Foerster: Verstehen verstehen. In: ders.:
Wissen und Gewissen. Versuch einer Briicke. Herausgegeben von Siegfried J.
Schmidt. Frankfurt/M. 1993, S. 292.

6 Vgl. Michel de Montaigne: Von der Einsamkeit; und: Von der Schonung des Willens.
A.a.0., S. 262 und 789f.

prf - am 14.02.2026, 14:21:20.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG: DAS NADELOHR-PRINZIP | 15

mittendrin steht und ihm, tiber seine eigene Person vermittelt, alles in irgendei-
ner Weise miteinander verkniipft vorkommt.” In Tradition dieser Text- und
Denkform beschreibt in unseren Tagen Jean Améry, wie er, noch bevor er
Essays zu schreiben begann, schon essayistisch empfand und dachte: Ganz auf
sich gestellt, hélt er das ihm Zufallende fest; bar einer eigenen Philosophie, sieht
er sich und sein Denken durch eine Vielzahl von Philosophien zusammengehal-
ten, die ihrerseits durch ein vieldeutiges Ich zusammengehalten werden.®

Montaigne bildet, wie er sagt, nicht das Sein von etwas ab, sondern zieht
lediglich den Ubergang von einer Wahrnehmung und Empfindung zur néichsten
nach. Aus der Mitte heraus, in die er sich einerseits bereits vorfindet, in die er
sich andererseits erst denkend hineinbegibt, beschreibt er (ohne mitunter die pas-
senden Uberschriften dafiir zu finden) Prozesse der Entfaltung und des Verge-
hens in einem.” Auf diese Weise folgt der Essayist gleichermafien einem sachge-
leiteten Erkenntniswillen wie einem ganz subjektiven Bediirfnis. Er sucht nach
dem Ausdruck eines erst noch zu findenden Dritten, im selben Mal3e, wie der
Denkend-Lernend-Schreibende tiber den Umweg einer Sache sich selbst aus-
driickt.

Sich auszudriicken heifit, sich immer nur miihsam, in Uberwindung einer
Scham, ausdriicken zu konnen. Es ist eher das Gefiihl eines Mangels als einer
Fiille, eben ein Bediirfnis, das uns zum Selbstausdruck driangt. So ist es auch
weniger philosophische Bildung als eher ihre Liickenhaftigkeit, die uns zum
Denken bringt. Es braucht Liicken, damit wir Urteilskraft herausbilden. Um
ihretwegen kann sich fiir einen philosophisch Gebildeten seine philosophische
Bildung als fiir sein eigenes Denken sekundér, wenn nicht als hinderlich erwei-
sen. Das Besondere essayistischen Denkens besteht darin, dass es aus dem
Gefiihl eigenen Ungeniigens heraus Allianzen mit dem AufBlen eingeht. Jedoch
nicht, um an AuBerem wiederum Geniige zu finden, sondern indem es sich im
gleichen Maf3e zu ihm hinbewegt, wie es es zu sich heranzieht. Der Selbstaus-
druck essayistischen Denkens besteht in dieser doppelten Bewegung der Selbst-
enteignung ans Auflen und der darauf folgenden Neuaneignung des eigenen
Inneren. So zeigt der Essay als Text- wie Denkform seine versuchten Querungen

Vegl. ders.: Uber Verse des Vergil. A.a.0., S. 702.

Jean Améry (1912-1978), 6sterreichischer Essayist. Verfolgter des Nationalsozialis-
mus.

Vgl. Jean Améry: Unmeisterliche Wanderjahre. Stuttgart 1985, S. 22f.

Vgl. Michel de Montaigne: Von der Reue; und: Von der Eitelkeit. A.a.O., S. 623, 642
und 775.

prf - am 14.02.2026, 14:21:20.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

und Verkniipfungen als Nihte eines sich begegnenden Inneren und AuBeren aus-
driicklich her.

Robert Musil” nennt die Essayisten »Meister des innerlich schwebenden Le-
bens«'’. »Schweben« heift, das Eigene immer nur im Durchgang fremden Mate-
rials formulieren zu kénnen, diesem jenes abzupressen. Was zunéchst Gefiihl
von Mangel, von Bediirfnis war, wandelt sich zu einem Begehren, die sich mir
auftuenden Liicken zum Anlass und Ort einer Selbstverwandlung zu nehmen.
Wo es dem Essayisten an dem Gefiihl mangelt, gebildet zu sein, sieht er sich le-
benslang, iiber die schwierige Notwendigkeit, sich auszudriicken (sich tiber den
Umweg des Auflen selber kennenzulernen), zunehmend freudiger, d.h. selbstbe-
stimmter, zur Selbstbildung genotigt.

In allem, was wir denken, wissen, sagen und tun, unterliegen wir dem ver-
schwiegenen Gebot unserer Selbstwerdung. Thr dient, paradoxerweise, unser
bleibendes Gefiihl fiir die Unverfiigbarkeit der Wirklichkeit. Gerade als aus frei-
en Stiicken Lernende, die sich, ichstark, fiir sich und ihre Lebenswirklichkeit
verantwortlich wissen, stehen wir in der bosen alten Gefahr der Hybris. Hier
setzt die existenzphilosophische Reflexion auf die Conditio humana, die Be-
dingtheit menschlichen Lebens, ein. Diese besteht allem voran in unserem Be-
stimmtsein durch die Differenz von Innen und Auflen. Mit ihr bringt sich die
Begrenztheit menschlicher Freiheit, zugleich aber auch deren Unverlierbarkeit,
in Erinnerung. Hierauf st68t uns nicht zuletzt der Anblick unseres Bauchnabels:
Er ist das fritheste, bleibende Mal unseres Bestimmtseins durch die Innen-Au-
Ben-Differenz, unserer Geburt als unseres ersten Gangs durch ihr NadelShr.
Wenn wir denken, treten wir ihn in gewisser Weise aufs Neue an.

*  Robert Musil (1880-1942), dsterreichischer Schriftsteller. Sein Hauptwerk, der Roman
»Der Mann ohne Eigenschaften«, blieb Fragment.
10 Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften. Roman. Reinbek 1981, S. 253.

prf - am 14.02.2026, 14:21:20.



https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

