
Einleitung: Das Nadelöhr-Prinzip

»Nadelöhr« ist eine weit bekannte Metapher für einen Engpass; aber auch dafür, 
dass sich mit der Enge etwas auftut. Aber was? Um das zu erfahren, müssen wir 
durch eben diesen Engpass hindurch. Um hindurchzukommen, müssen wir uns 
dem anpassen, was sich mit ihm auftut. Anpassen heißt, uns in zwei Richtungen 
zu öffnen: umsichtig nach außen, lernbereit im Inneren. Öffneten wir uns nicht, 
erschlösse sich uns nichts. So wenig wir uns jedoch auf unkontrollierte, komplet-
te Weise öffnen, so wenig erschließt sich uns alles auf einmal. Wir sind lediglich 
– dafür aber mit jedem Augenblick – aufgerufen, unseren Sinn für Unterschiede 
wach zu halten. Nichts anderes ist Denken. 

Innen und Außen 

Der Unterschied aller Unterschiede, auf den wir gestoßen werden, ist der zwi-
schen Innen und Außen. Um ihn herum ist alles, die Welt, wir selber gebaut. Er 
bedrängt und frustriert uns, überrascht uns mit uns selbst. Wir werden so weit 
mit uns überrascht, wie wir uns als von allem unterschieden erleben. Dies erst 
lässt uns denken. Dabei ist, paradoxerweise, mein Unterschiedensein von allem 
zugleich meine Brücke zu allem: Alles erweist sich im Maße seiner Unterschie-
denheit voneinander miteinander verbunden. Nur kraft unseres Unterschieden-
seins existieren wir überhaupt als Einzelwesen; darin koexistieren wir mit den 
Anderen.  

Es ist unser Inneres, das uns unseren Sinn für Unterschiede eingibt, so wie es 
selber aus einer Unterscheidung von einem Außen hervorgegangen ist. Innerli-
che Wesen, die wir sind, sind wir sozusagen noch von uns selber unterschieden. 
So kommt es, dass wir, nach Montaigne*, letztlich nie bei uns selbst sind. Angst, 

                                                
*  Michel de Montaigne (1533-1592), französischer Schriftsteller und Bürgermeister von 

Bordeaux. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf - am 14.02.2026, 14:31:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


10 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Hoffnung, Begehren lassen uns immer außerhalb von uns sein.1 Positiv gedeutet 
sind wir uns selbst immer schon voraus. Wir müssen aus uns herausgehen, kom-
munizieren, Erfahrungen mit Anderen, mit anderem als uns selbst machen, um in 
unsere eigene Nähe zu kommen. Dass wir dauerhaft bei uns wären, da ist der 
Unterschied zwischen Innen und Außen vor. Zu jedem Augenblick und überall 
beherrscht er unser Leben: Jede Unterscheidung, die ich treffe, um ihr zu folgen, 
ist nur ein Vorhof weiterer sich verzweigender Unterschiede, vor die ich mich 
gestellt sehe, durch die ich hindurchzugehen habe. Ich gelange dabei weder zum 
Innen noch zum Außen selbst. Dorthin gelangt zu sein, käme, im Gegenteil, dem 
Ende meiner Existenz gleich.  

Immer wieder ändert sich aufs Neue unser Blick auf uns und die Welt. Ist es 
der Blick auf uns und die Welt, der sich verändert hat, oder tatsächlich die Welt, 
wir selber? Dass wir es nicht wissen, dass wir das eine nicht vom anderen tren-
nen können, ist Zeichen unseres Lebendigseins; aber auch Fallstrick unserer 
Freiheit: Mit ihr nehmen wir die Differenz von Innen und Außen als Bedingung 
unseres Lebens an. Das heißt, wir erfahren uns nur insoweit als frei, wie wir uns 
in unfreien Verhältnissen wissen. Erst unsere Freiheit öffnet unsere Augen für 
unsere Unfreiheiten, lässt uns diese angehen. Das neutestamentarische Gleichnis 
vom Kamel und dem Nadelöhr formuliert dieses Negative der Freiheit positiv, 
als Versprechen und Trost.2 Danach ist es das Schicksal der Reichen (und mit 
ihnen der Stolzen und Mächtigen), die ihre Freiheit auskosten, statt sie einzuset-
zen, sich in ihrer eigenen Freiheit zu verlieren. Sie verlieren sich, genauer ge-
sagt, weniger in ihrer Freiheit als in der undurchschauten Innen-Außen-Diffe-
renz, die sie beherrscht. Umgekehrt können wir guten heilsgeschichtlichen 
Mutes sein, den Schwierigkeiten, in denen wir augenblicklich stecken, einen tie-
feren Sinn abzuringen, der sie uns nicht nur äußerlich-pragmatisch bewältigen, 
sondern in ihrer Bewältigung uns unserem Leben näherkommen lässt.  

Dazu gehört, dass wir uns unserer Bewältigungen immer nur nachträglich in-
newerden, eben nachdem wir durch die Differenz von Innen und Außen hin-
durchgegangen sind. Worin aber sollte unsere Erkenntnis bestehen, wenn nicht 
in einem sich vertiefenden Gefühl für die Offenheit des Wirklichen? Ihm korre-
liert ein immer deutlicher werdendes Gefühl für unsere innere Freiheit. Sie 
macht in allem, allem voran in uns selber, einen Spalt und Spielraum aus, wo-
durch wir durch die jeweiligen Bedrängnisse kommen. Umgekehrt verstetigt sich 

1  Vgl. Michel de Montaigne: Unsere Ängste und Hoffnungen versteigen sich über uns 
selber hinaus. In: Essais. Zürich 2000, S. 63. 

2  Vgl. Matthäus 19. 23, 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf - am 14.02.2026, 14:31:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG: DAS NADELÖHR-PRINZIP | 11

mit jedem gelungenen Hindurchgang unser Gefühl für unsere innere Freiheit zu 
ihrer Gewissheit.  

Es ist diese erfahrene Offenheit des Wirklichen bei gleichzeitig sich vertie-
fendem Bewusstsein unserer eigenen Freiheit, die die Denkform des Konstrukti-
vismus hat denkbar werden lassen. Danach gibt es weder eine vorgegebene Rea-
lität, die sich per Denken und Sprache abbilden ließe, noch sind wir selber auf 
ein Wesen festgelegt. Vielmehr bauen wir in unserem Denken, Sprechen und 
Handeln Wirklichkeiten auf, die es ohne uns gar nicht gäbe. Mehr noch: Indem 
wir denkend, sprechend und handelnd unsere eigene Wirklichkeit erschaffen, er-
schaffen wir gewisserweise uns selber. Die Radikalen unter den Konstruktivisten 
gehen noch einen Schritt weiter. Sie geben den Begriff der Wirklichkeit über-
haupt auf. An diese Entscheidung knüpft sich eine weitreichende Frage: Geben 
wir, indem wir die Idee einer von uns unabhängig existierenden Wirklichkeit 
aufgeben, nicht aber auch unsere innere Freiheit dran? Verlieren wir darüber, 
dass wir aufhören, uns von einem Außen unterschieden zu wissen, nicht notwen-
dig den Kontakt zu uns selbst?  

Wirklichkeit als Widerstand 

Hier setzt das vorliegende Buch an. Es fasst Wirklichkeit als Widerstand gegen 
uns und unser Erkennen auf. Es ist, paradoxerweise, gerade die Offenheit des 
Wirklichen, die unserem Wollen und Denken widersteht. Wir selber bedürfen ih-
res Widerstands, um uns unseres eigenen Wirklichseins zu vergewissern. Als 
Wesen, die sich ihre eigenen Wirklichkeiten schaffen, bedürfen wir umso mehr 
des Begriffs unserer eigenen Grenzen – vor allem dann, wenn wir sie verschie-
ben und überwinden wollen. Wir müssen uns gerade dann mit ihnen befassen, 
wenn wir, wenigstens annäherungsweise, auf der Höhe unserer eigenen Möglich- 
und Fähigkeiten sein wollen. Ist unser Freisein, als inneres Freisein, an die Ein-
sicht in unser Unterschiedensein von allem gebunden, so benötigen wir eben-
deswegen eine Wirklichkeit, die wir nicht schon selbst geschaffen haben. Wir 
müssen, um uns selbst in irgendeiner Form erklärbar zu werden, aufsuchen, was 
wir nicht schon selber sind. Dabei können wir immer nur Umwege gehen. Für 
deren Unumgänglichkeit steht seit jeher die Philosophie ein. Als erste Einsicht 
vermittelt sie uns die Inkongruenz von Wirklichkeit einerseits und dem, wie sie 
uns erscheint, andererseits. Die eingesehene Differenz von Wirklichkeit und ih-
rer Erscheinung stellt dabei nicht nur eine erkenntnistheoretische, sondern eine 
ethische Problematik dar. Sie nötigt mich zur Reflexion meines Wissens von und 
meines Tuns in dieser Welt. Was für mich selber wirklich sei, erweist sich weni-

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf - am 14.02.2026, 14:31:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

ger an den äußeren Daten des von mir Wahrgenommenen als an meinem eigenen 
Handeln, meiner eigenen Lebensführung.  

Ich verhalte mich nicht nur nach außen zum Wahrgenommenen hin, sondern 
zu mir als Wahrnehmenden. Mein Selbst aktualisiert sich in seinem Verhältnis 
zu sich, ohne dass ich wüsste, worin es selbst, in seiner Substanz, besteht. Mich 
zu mir verhaltend, bin ich gewissermaßen erst für mich selber da: Ich erfahre 
und zeige mich mir als aktuell existierend. Ich erfahre und zeige mich mir dabei 
nicht nur als etwas äußerlich Daseiendes, das neben anderem Raum einnimmt, 
sondern als Möglichkeit meiner selbst, mich zu mir zu entwickeln. Ich bin nie 
ausentwickelt; ich verharre in einer Art bleibenden Unfertigkeit, einem fortwäh-
renden Status Nascendi. Nicht nur, dass genau dies die Besonderheit, den 
Charme, aber auch das Krisenhafte unserer Persönlichkeiten ausmacht; wir ma-
chen uns diesen Umstand zu eigen und zunutze, wenn wir denken. 

Denkend treten wir in ein reflektorisches Verhältnis zur Wirklichkeit wie zu 
uns selber ein. Wie mein Selbstverhältnis noch mein Verhältnis zur äußeren 
Wirklichkeit bestimmt, gibt mein Begriff von Wirklichkeit einen Reflex meiner 
Erwartungen an sie wider. Wie wir denken, nehmen wir wahr, und umgekehrt. 
Andererseits können wir uns als Wahrnehmende bedenken; wir können Abstand 
zu unseren Wahrnehmungen, zu uns selber, nehmen. Genauso können wir die 
Spontaneität unserer Gedankengänge und -ketten selbstreflexiv brechen; wir 
können unser Denken überdenken, es einem Weiterdenken überantworten, in-
dem wir unsere aktuelle Selbst- und Weltwahrnehmung hinterfragen. Zugleich 
ist Denken nichts nur Erkenntnismäßiges. Unser Nach- und Weiterdenken über 
uns und die Welt dient unmittelbar unserer Existenz: Wir lernen, uns auf immer 
realistischere, gleichwohl eigensinnigere Weise den Engpässen unserer Lebens-
wirklichkeiten einerseits anzupassen, andererseits mit uns selbst zu füllen, d.h. in
unseren Anpassungen unsere innere Freiheit zu erproben. 

Ichstärke 

Liest man den Konstruktivismus mit den Augen eines Existenzphilosophen3, so 
steht jener wie kein zweiter für zu erlangende Ichstärke philosophisch ein. Ist 
gelingende menschliche Individuation Kernthema aller Existenzphilosophie – 
und dies sowohl im engeren, philosophischen Sinne als auch in dem weiteren 
eines jeden Diskurses, dem es um das erst noch zu führende Leben jedes Einzel-

                                                
3  Ich verwende, um seine Ungerechtigkeit wissend, aus Gründen der besseren Lesbar-

keit und stilistischen Engfügung das generische Maskulinum. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf - am 14.02.2026, 14:31:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG: DAS NADELÖHR-PRINZIP | 13

nen geht: Philosophische Anthropologie, Psychoanalyse, Ethik –, so macht ge-
wisserweise erst das konstruktivistische Paradigma damit ernst. Und doch stehen 
kaum zwei Denkweisen einander unverständiger gegenüber als diese. Abgesehen 
von Bezeigungen persönlich-kollegialer Wertschätzung (so Heinz von Foersters 
gegenüber Viktor E. Frankl und Jean Piagets gegenüber Karl Jaspers*), nehmen 
deren jeweilige Vertreter voneinander bis heute kaum Notiz. Dabei wäre genau 
dies lohnenswert, erführen doch beide Denkrichtungen einander als heilsames 
Korrektiv ihrer jeweiligen methodischen Verengungen und Überdehnungen.  

Zumal sich beide in ihrer gleicherweise radikal subjektiven Welt- und Wirk-
lichkeitsauffassung durchaus nah sind. Es ist denn auch diese Nähe, die das Gra-
vitationszentrum dieses Buches bildet in seinem Versuch, die Komplementarität 
von konstruktivistischem und existenzphilosophischem Denken auf ein Drittes 
hin zu denken. Dieses Dritte stellt schlicht das Gebot dar, dem jeder von uns 
untersteht: zu dem erst werden zu müssen, der er schon ist. Hierbei lasse ich 
mich von der Innen-Außen-Differenz als eines Schaltbegriffs gelingender Indivi-
duation leiten, eines Begriffs, der die Denkweisen des Konstruktivismus wie der 
Existenzphilosophie in ihrem Inneren bestimmt und miteinander verbindet. Ich 
könnte nicht den Nachweis einer wechselseitigen Übersetzbarkeit konstruktivis-
tischer und existenzphilosophischer Fragestellungen erbringen wollen, wären 
nicht in beiden Denkweisen bereits Spuren auszumachen, die zur jeweils anderen 
führen. So könnte man Jaspers‘ Theorem des uns »Umgreifenden« als ein allem 
Systemischen zugrunde liegendes transzendentes Geschehen ansehen. Umge-
kehrt stellt Heinz von Foersters Konzept eines unabschließbaren menschlichen 
Werdens einen über die epistemologischen Grenzen des Konstruktivismus hin-
ausreichenden existenzphilosophischen Vektor dar. 

Was am konstruktivistischen Denken existenzphilosophisch von Belang ist, 
ist sein Lernbegriff. Nach dessen Logik bauen sich Ich und Welt des Lernenden 

                                                
*  Heinz von Foerster (1911-2002), österreichisch-amerikanischer Physiker und Kyber-

netiker. Zusammen mit dem irisch-amerikanischen Philosophen österreichischer Her-
kunft Ernst von Glasersfeld (1917-2010) Begründer des Radikalen Konstruktivismus. 
Viktor F. Frankl (1905-1997), österreichischer Psychiater und Psychotherapeut. Ent-
wickelte, nicht zuletzt aus der eigenen Erfahrung des Holocaust heraus, Methoden ei-
ner an Kategorien wie »Sinn« und »Existenz« orientierten Psychotherapie und -
analyse. Jean Piaget (1896-1980), Schweizer Entwicklungspsychologe und Lernfor-
scher. Erhielt 1979 den Balzan-Preis. Karl Jaspers (1883-1969) Philosoph und Psy-
chiater. Neben Martin Heidegger (1889-1976), von dem er sich – wie auch von der 
Psychoanalyse Sigmund Freuds (1856–1939) – zeitlebens abgrenzte, einflussreichster 
Vertreter der Existenzphilosophie in Deutschland.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf - am 14.02.2026, 14:31:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


14 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

wechselseitig auf- und um. Paradebeispiel hierfür ist Piagets Konzept der 
doppelten Anpassung. Danach passen wir uns zunächst objektiverseits ans zu 
Lernende an (»Akkommodation«), um dann das Ergebnis dieser Anpassung uns 
subjektiv, unseren eigenen Bedürfnissen, Fähigkeiten und Vorhaben, anzupassen 
(»Assimilation«). Auf diese Weise kreuzen sich Innen und Außen, durchdringen 
sie sich, tauschen die Plätze.  

Indem wir lernenderweise unsere eigene Wirklichkeit auf- und umbauen, 
werden wir sozusagen immer mehr wir selbst. Paradox genug, da wir lernend ja 
gerade von uns selber abzusehen lernen. Andererseits, nicht minder paradox, be-
wirkt die Reflexion meiner selbst einen Abstand zu mir, der mich aus mir her-
ausgehen lässt: Sie verschafft meinem Denken den nötigen Raum, sich operativ 
zu entfalten, auf dass ich, mir folgend, mich selbst daraufhin entfalte.4 Entfalten 
heißt, nach Piaget, dass sich das denkend-lernende Ich freiwillig in seinem Inne-
ren dezentriert, um sich dann neuerlich zu orientieren, zu sortieren und aufzu-
bauen.5 Denken und Lernen sind so nicht von der Krise des Denkend-Lernenden 
zu trennen, kommt er doch weder je bei einem endgültig Begriffenen und Ge-
lernten noch bei einem haltend-haltbaren Ich an.  

Essayismus als Methode

Angesichts der unumgänglichen Krisen unseren Lebens und Denkens betrachtete 
es Montaigne als unsere vornehmste Aufgabe, unser Leben zu »führen«. Ihr 
korrespondiert das Größte, was wir überhaupt zu erreichen vermögen: uns selber 
zu gehören.6 Auf dieses Ziel, jene Aufgabe hin begründete er die Gattung des 
»Essays« (bzw. »Essais«). Dieser ist, als ein Versuch, Text- und Denkform in 
einem. Montaigne versucht sich an allem Möglichen, was ihm zu- und auffällt, 
Hauptsache, es berührt ihn. Er fängt mittendrin an, so wie er selbst irgendwo 

                                                
4  Wenn ich mir selbst Selbstzurückhaltung auferlege, gehe ich ebenso aus mir heraus: 

nur eben nach innen. 
5  Vgl. Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Stuttgart 2003, S. 370. – 

Mit dem Titel des 1937 erschienenen Buches »Der Aufbau der Wirklichkeit beim 
Kinde« ist er Heinz von Foerster zufolge als eigentlicher Begründer der konstruktivis-
tischen Denkform anzusehen. Vgl. Heinz von Foerster: Verstehen verstehen. In: ders.: 
Wissen und Gewissen. Versuch einer Brücke. Herausgegeben von Siegfried J. 
Schmidt. Frankfurt/M. 1993, S. 292. 

6  Vgl. Michel de Montaigne: Von der Einsamkeit; und: Von der Schonung des Willens. 
A.a.O., S. 262 und 789f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf - am 14.02.2026, 14:31:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG: DAS NADELÖHR-PRINZIP | 15

mittendrin steht und ihm, über seine eigene Person vermittelt, alles in irgendei-
ner Weise miteinander verknüpft vorkommt.7 In Tradition dieser Text- und 
Denkform beschreibt in unseren Tagen Jean Améry*, wie er, noch bevor er 
Essays zu schreiben begann, schon essayistisch empfand und dachte: Ganz auf 
sich gestellt, hält er das ihm Zufallende fest; bar einer eigenen Philosophie, sieht 
er sich und sein Denken durch eine Vielzahl von Philosophien zusammengehal-
ten, die ihrerseits durch ein vieldeutiges Ich zusammengehalten werden.8  

Montaigne bildet, wie er sagt, nicht das Sein von etwas ab, sondern zieht 
lediglich den Übergang von einer Wahrnehmung und Empfindung zur nächsten 
nach. Aus der Mitte heraus, in die er sich einerseits bereits vorfindet, in die er 
sich andererseits erst denkend hineinbegibt, beschreibt er (ohne mitunter die pas-
senden Überschriften dafür zu finden) Prozesse der Entfaltung und des Verge-
hens in einem.9 Auf diese Weise folgt der Essayist gleichermaßen einem sachge-
leiteten Erkenntniswillen wie einem ganz subjektiven Bedürfnis. Er sucht nach 
dem Ausdruck eines erst noch zu findenden Dritten, im selben Maße, wie der 
Denkend-Lernend-Schreibende über den Umweg einer Sache sich selbst aus-
drückt.  

Sich auszudrücken heißt, sich immer nur mühsam, in Überwindung einer 
Scham, ausdrücken zu können. Es ist eher das Gefühl eines Mangels als einer 
Fülle, eben ein Bedürfnis, das uns zum Selbstausdruck drängt. So ist es auch 
weniger philosophische Bildung als eher ihre Lückenhaftigkeit, die uns zum 
Denken bringt. Es braucht Lücken, damit wir Urteilskraft herausbilden. Um 
ihretwegen kann sich für einen philosophisch Gebildeten seine philosophische 
Bildung als für sein eigenes Denken sekundär, wenn nicht als hinderlich erwei-
sen. Das Besondere essayistischen Denkens besteht darin, dass es aus dem 
Gefühl eigenen Ungenügens heraus Allianzen mit dem Außen eingeht. Jedoch 
nicht, um an Äußerem wiederum Genüge zu finden, sondern indem es sich im 
gleichen Maße zu ihm hinbewegt, wie es es zu sich heranzieht. Der Selbstaus-
druck essayistischen Denkens besteht in dieser doppelten Bewegung der Selbst-
enteignung ans Außen und der darauf folgenden Neuaneignung des eigenen 
Inneren. So zeigt der Essay als Text- wie Denkform seine versuchten Querungen 

                                                
7  Vgl. ders.: Über Verse des Vergil. A.a.O., S. 702. 
*  Jean Améry (1912-1978), österreichischer Essayist. Verfolgter des Nationalsozialis-

mus. 
8  Vgl. Jean Améry: Unmeisterliche Wanderjahre. Stuttgart 1985, S. 22f. 
9  Vgl. Michel de Montaigne: Von der Reue; und: Von der Eitelkeit. A.a.O., S. 623, 642 

und 775. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf - am 14.02.2026, 14:31:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


16 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

und Verknüpfungen als Nähte eines sich begegnenden Inneren und Äußeren aus-
drücklich her. 

Robert Musil* nennt die Essayisten »Meister des innerlich schwebenden Le-
bens«10. »Schweben« heißt, das Eigene immer nur im Durchgang fremden Mate-
rials formulieren zu können, diesem jenes abzupressen. Was zunächst Gefühl 
von Mangel, von Bedürfnis war, wandelt sich zu einem Begehren, die sich mir 
auftuenden Lücken zum Anlass und Ort einer Selbstverwandlung zu nehmen. 
Wo es dem Essayisten an dem Gefühl mangelt, gebildet zu sein, sieht er sich le-
benslang, über die schwierige Notwendigkeit, sich auszudrücken (sich über den 
Umweg des Außen selber kennenzulernen), zunehmend freudiger, d.h. selbstbe-
stimmter, zur Selbstbildung genötigt.  

In allem, was wir denken, wissen, sagen und tun, unterliegen wir dem ver-
schwiegenen Gebot unserer Selbstwerdung. Ihr dient, paradoxerweise, unser 
bleibendes Gefühl für die Unverfügbarkeit der Wirklichkeit. Gerade als aus frei-
en Stücken Lernende, die sich, ichstark, für sich und ihre Lebenswirklichkeit 
verantwortlich wissen, stehen wir in der bösen alten Gefahr der Hybris. Hier 
setzt die existenzphilosophische Reflexion auf die Conditio humana, die Be-
dingtheit menschlichen Lebens, ein. Diese besteht allem voran in unserem Be-
stimmtsein durch die Differenz von Innen und Außen. Mit ihr bringt sich die 
Begrenztheit menschlicher Freiheit, zugleich aber auch deren Unverlierbarkeit, 
in Erinnerung. Hierauf stößt uns nicht zuletzt der Anblick unseres Bauchnabels: 
Er ist das früheste, bleibende Mal unseres Bestimmtseins durch die Innen-Au-
ßen-Differenz, unserer Geburt als unseres ersten Gangs durch ihr Nadelöhr. 
Wenn wir denken, treten wir ihn in gewisser Weise aufs Neue an. 

                                                
*  Robert Musil (1880-1942), österreichischer Schriftsteller. Sein Hauptwerk, der Roman 

»Der Mann ohne Eigenschaften«, blieb Fragment. 
10  Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften. Roman. Reinbek 1981, S. 253. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf - am 14.02.2026, 14:31:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

