
Berichte und Kommentare 575

of whom I tender my gratitude: the American Philosoph-
ical Society and the J. William Fulbright Foreign Schol-
arship Board. I would also like to thank the following
for their assistance at various times in the preparation
of this paper: Mr. Constâncio Pinto (who suggested a
critical emendation to the original text), Mrs. Gabriella
Pinto, Mr. José Texeira, Mr. José Henriques Pereira, and
Dona Rosa Maria da Costa Soares, who went over my
original text on July 2, 2005 while I was in the field, and
suggested several certain important improvements.

References Cited

Anonymous
2005 <http://www.mampam.50megs.com/polillo/2001/

Images/Birdspeciesguide/pages/
Corvus%20macrorhynchos.htm>

Coates, Brian J., K. David Bishop, and Dana Gardner
1997 A Guide to the Birds of Wallacea. Sulawesi, Moluccas,

and Lesser Sunda Islands, Indonesia. Alderly: Dove Pub-
lications.

Costa, Luís
2000 Dicionário de Têtum-Português. Lisbon: Edições Coli-

bri, Faculdade de letras da Universidade de Lisboa.

Dores, Raphael das
1907 Diccionário Teto-Português. Lisbon: Imprensa Nacional.

Forth, Gregory
1992 The Pigeon and the Friarbird. The Mythical Origin of

Death and Daylight in Eastern Indonesia. Anthropos 87:
423–441.

Hicks, David
1984 A Maternal Religion. The Role of Women in Tetum

Myth and Ritual. DeKalb: Northern Illinois University
Center for Southeast Asian Studies.

1997 Friarbird on Timor. Two Mambai Narratives of Avian
Rivalry. Anthropos 92: 198–200.

2004 Tetum Ghosts and Kin. Fertility and Gender in East
Timor. Prospect Heights: Waveland Press.

Hull, Geoffrey
1999 Standard Tetum-English Dictionary. St. Leonards: Allen

& Unwin.

Morris, Cliff
1984 Tetun-English Dictionary. Canberra: The Australian Na-

tional University.

Silva, Ramos da
n.d. Dicionário Tetum-Português.

Medium oder Message?

Wayang Kulit
zwischen Technik und Kunst

Annette Hornbacher

Das javanische Wayang Kulit sei “die Kathedrale
Javas”, ließ mich vor rund zehn Jahren der deutsch-
javanische Philosoph Franz Magnis-Suseno in Ja-
karta wissen. Gemeint war damals nicht nur der
Umstand, dass Wayang Kulit Aufführungen seit ih-
ren Anfängen zur Zeit der hindu-javanischen Kö-
nigreiche Gemeinschaft stiften, die architektoni-
sche Metapher zielte v. a. auf Art und Anlass dieser
Gemeinschaft. Das javanisch-balinesische Schat-
tenspiel ist ursprünglich – und auf Javas hinduis-
tischer Nachbarinsel Bali bis heute – eine rituel-
le Theaterform, die den mythischen Helden dich-
terischer Überlieferungen durch die flackernden
Schatten der flachen filigran gekerbten Lederpup-
pen, v. a. aber durch die mündliche Dichtung des
Dalang, des Schattenspielers, performativ Leben
und Gegenwart verleiht.

Die reflexive Anpassung mythischer Überlie-
ferungen in dieser mündlich-performativen Kunst
macht zugleich ihre ethische und Gemeinschaft
stiftende Qualität aus. In ihr gründet die Autorität
des Dalang und sie ist Gegenstand zahlreicher eth-
nologischer Untersuchungen geworden.

Die Besonderheit von Jan Mrázeks Buch “Phe-
nomenology of a Puppet Theatre. Contemplations
on the Art of Javanese wayang kulit”1 besteht nun
darin, die kulturgeschichtliche Herkunft des Schat-
tenspiels ebenso wie dessen rituelle und mythi-
sche Bedeutung weitgehend in den Hintergrund zu
rücken, um seine Beschreibung stattdessen ganz
auf das Schattenspiel als performative Technik und
besonders als Bewegungstechnik des Dalang zu
konzentrieren. Auch Mrázek bedient sich dabei
einer architektonischen Metapher. Diese weicht je-
doch in einem entscheidenden Punkt vom Bild
der “Kathedrale” ab: Wo dies die Gemeinschaft
stiftende Funktion des Wayang Kulit direkt mit
dessen religiös-ritueller Bedeutung assoziiert, ist
das Schattenspiel für Mrázek nur insofern “build-
ing” (8), als es ein vom Dalang kraft seiner tech-
nischen Fertigkeiten hervorgebrachtes Konstrukt

1 Mrázek, Jan: Phenomenology of a Puppet Theatre. Contem-
plations on the Art of Javanese wayang kulit. Leiden: KITLV
Press, 2005. 567 pp. ISBN 90-6718-252-4. (Verhandelingen
van het Koninklijk Instituut voor Taal-, Land- en Volkenkun-
de, 230) Price: € 45.00.

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-575 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:01:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-575


576 Berichte und Kommentare

verschiedener formalästhetisch beschreibbarer Ele-
mente ist, zu denen die Puppen und ihre Be-
wegungsmuster, ebenso aber auch die räumliche
Anordnung der Leinwand und die dramaturgische
Funktion von Musik und Geräuscheffekten zählen.

Der Autor verzichtet hingegen programmatisch
auf die detaillierte Auseinandersetzung mit der um-
fangreichen wissenschaftlichen – und nicht zuletzt
javanischen – Literatur zu diesem Thema (6, 8f.)
und auch der Versuch, die javanische Sicht auf
das Wayang Kulit oder dessen Deutung durch
einheimische Akteure und Zuschauer wiederzuge-
ben, entspricht nicht seinem Interesse (13), das
sich ausschließlich auf seine “persönliche Begeg-
nung” (9) mit dieser Theaterform gründet. Folge-
richtig zitiert Mrázek die Fachliteratur oder ein-
heimische Quellen nur, sofern sie seine eigenen
“Kontemplationen” zum Wayang Kulit bestätigen,
die, wie er selbst einräumt, “my own way” (13)
sind und d. h. nicht zuletzt: vor dem Hintergrund
seiner Wissenstradition durchgeführt werden. Zen-
trale Autoritäten zur Erklärung von Puppentheater
und Kunst im Allgemeinen und von Wayang Kulit
im Besonderen sind ihm E. T. A. Hoffmann, Tho-
mas Mann, Antonin Artaud aber auch Martin Hei-
degger, John Dewey, Charles Taylor und Georg W.
Hegel – “to mention just a few” (13), die freilich
ohne Erläuterung ihres eigenen kulturgeschichtli-
chen Diskurszusammenhangs zitiert werden. Die-
sem postmodern anmutenden Patchwork entspricht
die methodische Grundannahme, derzufolge we-
niger die inhaltlich-semantischen – und insofern
auch mythisch-poetischen – Traditionen der javani-
schen Überlieferung dessen wahre Bedeutung aus-
machen als vielmehr seine Repräsentationstech-
niken, die dem formalästhetisch beschreibbaren
performativen Produktionsprozess des Dalangs ent-
sprechen (299ff.). Ohne dass Mrázek die bekannte
These von Norbert Wiener direkt aufgreifen würde,
kann hier dennoch von einer Ersetzung der “mes-
sage” – in diesem Fall: der mythisch-poetischen
Inhalte des Schattenspiels – durch deren techni-
sches “medium” die Rede sein. Mit dieser Wen-
dung lässt sich das Buch insgesamt jener perfor-
mativen Wende zuordnen, die als Rückzugsgefecht
der Repräsentationskrise einsetzte und als Versuch
beschrieben werden kann, deren erkenntnistheore-
tische Aporien – die ungewisse Repräsentierbar-
keit “des” Andern im Text – zu umgehen, oh-
ne auf ethnographische Beschreibungen verzichten
zu müssen. In diesem Sinn versucht auch Mrá-
zek, die mythischen oder symbolischen “Reprä-
sentationen” des Wayang Kulit durch die formal-
ästhetische Beschreibung performativer Techniken
zu ersetzen, wobei er sich zugleich von dem An-

spruch distanziert, die javanische Sicht auf das Wa-
yang Kulit wiederzugeben: “my work is in no way
a ‘translation’ of Javanese views of wayang, al-
though I do learn from them, and am often inspired
by them . . .” (13). An die Stelle interkultureller
Übersetzung rückt so die Beschreibung des Wa-
yang Kulit als selbstreferentiellem performativem
“medium”, das nun zum Selbstzweck erklärt wird:
“I show how the wayang performance is enjoyed
as a journey, ‘for the delight of moving about and
seeing what we see’ . . .” (11).

Aber, was “sehen wir” eigentlich, wenn Mittel
und Zweck, “means and ends”, jeder Aufführung
nur noch in deren handwerklichem Ablauf liegen?
Bleibt man im Bilde des Bauwerks, so erscheint
Wayang Kulit nun als ein in sich abgeschlossenes,
aber auch leeres Gebäude, das ohne jeden Welt-
bezug und ohne die Kenntnis seines gesellschaft-
lichen und kulturellen Horizonts allein durch die
Funktionalität seiner Elemente verständlich werden
soll. Um diesen selbstreferentiellen Herstellungs-
prozess zu erläutern, werden im Verlauf der ers-
ten sieben Kapitel über rund 350 Seiten hinweg
verschiedene formalästhetische Elemente – von der
Form der Lederpuppen über eine bestimmte Be-
wegungsfolge bei Dalang und Puppe bis hin zu
musikalischen und musikdramaturgischen Aspek-
ten – minutiös, aber ohne Hinweis auf konkre-
te Aufführungen in ihrem je einzigartigen Zusam-
menhang und Weltbezug beschrieben. Das Wayang
Kulit wird so weitgehend als theoretisches Kon-
strukt einer ebenso formalen wie idealtypischen
Aufführung entworfen, und erst das letzte Drittel
des umfangreichen Buches ergänzt diese stark ver-
allgemeinernden “Kontemplationen” durch die Be-
schreibung neuer Aufführungsformen und Wand-
lungsprozesse.

In dieser Fokussierung der Aufführungstechnik
spiegelt sich nicht zuletzt die persönliche Ausbil-
dung des Autors in Gamelan und Schattenspiel.
Die dabei erworbenen handwerklichen Fertigkeiten
und Kenntnisse sind Leitfaden der theoretischen
Analyse und eröffnen durchaus Einblicke in ein-
zelne Details des Schattenspiels, wie z. B. die Be-
obachtung, dass die Gestalt der Lederpuppen einen
ästhetischen Kompromiss zwischen symbolischem
Bildgehalt und funktionalen Stabilitätsanforderun-
gen seitens des Dalang und seiner Aufführungs-
technik darstellt.

Dennoch stellt sich die Frage, ob über das java-
nische Wayang Kulit tatsächlich Wesentliches ge-
sagt wird oder gar dessen “wahre” Beschreibung
gelingt (2), wenn jeder Übersetzungsanspruch von
vornherein aufgegeben und dieses nur am Leitfaden
westlicher Kunstkonzepte und Begriffe behandelt

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-575 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:01:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-575


Berichte und Kommentare 577

wird. So wirkt etwa der Versuch, über mehrere Sei-
ten hinweg die Schattenspielpuppe mit Hilfe von
E. T. A. Hoffmanns Thesen zur Automatenpuppe
zu erklären, eher bemüht und erweckt zudem den
Verdacht, hier werde keiner Seite Gerechtigkeit zu-
teil, da beide, höchst verschiedene Wissens- und
Darstellungstraditionen ohne Not aus ihrem jewei-
ligen Zusammenhang gerissen und zusammen ge-
zwungen werden. Seit Bob Scholtes Plädoyer für
eine ebenso selbstreflexive wie kooperative Ethno-
logie sollten sich intellektuelle Vereinnahmungs-
versuche dieser Art eigentlich von selbst verbieten,
zumal ihr Erkenntniswert fraglich bleibt.

Mrázek beruft sich jedoch, frei von solchen
Selbstreflexionen, auch zur Erläuterung seines me-
thodischen Ansatzes ohne weitere Begründung auf
Martin Heideggers Phänomenologie, die er als Weg
“zu den Sachen selbst”, d. h. zur unmittelbaren –
und eo ipso kulturtranszendenten – Wirklichkeit
des Wayang Kulit betrachtet (2). Problematisch ist
an diesem Verfahren nicht nur, dass die interkultu-
relle Geltung von Heideggers Theorie weder erör-
tert noch begründet wird, sondern v. a., dass Mrá-
zeks Umgang mit ihr auf einem Missverständnis
beruht. Während Mrázek das phänomenologische
Verfahren offenbar im oben erläuterten Sinn als Be-
schreibung der formalen Aufführungstechnik und
ihrer funktionalen Teile versteht, unterscheidet der
als Gewährsmann für dieses Vorgehen herangezo-
gene Heidegger in “Sein und Zeit” ausdrücklich
zwischen der Beschreibung dessen, was – schein-
bar unmittelbar – als Fakt vor Augen liegt und dem,
was an einer Erscheinung verborgen und erst der
phänomenologischen Untersuchung zugänglich ist.
Nach Heidegger erfüllt sich Phänomenologie je-
doch nicht in formalen Beschreibungen der einzel-
nen Teile eines Funktionszusammenhangs, sondern
erst dort, wo mit Hilfe des Logos, der Sprache, das
Verborgene am Phänomen als dessen “Sein” ver-
standen wird. Dies zu erfassen setzt jedoch nach
Heidegger die hermeneutische Auslegung des je-
weils geschichtlichen Weltentwurfs, von dem her
ein Phänomen ist, was es ist, voraus.

Diese systematische Verknüpfung von Phäno-
menologie und Hermeneutik, Phänomen und Welt-
bezug in Heideggers Philosophie übergeht Mrázeks
selbstreferentielles und formalästhetisches Konzept
von Wayang Kulit ebenso wie den spezifischen
Weltbezug der javanischen Kunst. Dadurch befin-
det sich Mrázeks Ansatz gewissermaßen konstitu-
tiv in einem Selbstwiderspruch, der sich in seinem
ungeklärten Verhältnis zu dem von ihm weitge-
hend in westlichen Kategorien “kontemplierten”
Sachverhalt, dem javanischen Schattenspiel, spie-
gelt. Der Versuch, die Bedeutung des Wayang Ku-

lit ganz in dessen, scheinbar unmittelbarer Per-
formance zu finden, stiftet darum – obscurum
per obscurum kontemplierend – zweifach Verwir-
rung. Analoges wiederholt sich bei der Anwendung
von Heideggers Kunstwerkaufsatz und einem darin
erörterten Beispiel: den von van Gogh gemalten
Bauernschuhen, auf die javanischen Schattenspiel-
figuren (51ff.). Auch hier wird die Bedeutung der
javanischen Figuren im Rückgriff auf Heideggers
Kunstwerktheorie erschlossen, ohne deren eige-
nen Gedankengang zu berücksichtigen. Indem er
die Zweckmäßigkeit der Bauernschuhe mit der in-
strumentellen Zweckmäßigkeit der Puppen für den
Dalang identifiziert, versucht Mrázek abermals sei-
ne These zu stützen, dass nicht der poetische oder
narrative Sinngehalt, der sich u. a. in der Ikonogra-
phie der Lederpuppen manifestiert, deren Bedeu-
tung ausmacht, sondern einzig ihre instrumentelle
Brauchbarkeit für bestimmte theatralisch effekt-
volle Bewegungsabläufe in der Hand des Dalang.
Die Puppe, zentraler Aspekt des Wayang Kulit als
Kunstform, wird hier analog den Bauernschuhen
zum Werkzeug erklärt. Dabei verwechselt Mrázek
jedoch die – für Heideggers Kunstwerktheorie ent-
scheidende – Differenz zwischen instrumentellem
“Zeug” und künstlerischem “Werk” – oder bezo-
gen auf van Goghs Bild: zwischen den im bäuer-
lichen Alltag genutzten Schuhen und ihrer künst-
lerischen Darstellung durch van Gogh. Die Pointe
von Heideggers Kunstwerkaufsatz besteht nun ge-
rade darin, dass Schuhe, die in ihrer instrumen-
tellen Zweckmäßigkeit und Verlässlichkeit nie ei-
gens zu Bewusstsein gelangen, erst im Kunstwerk
– und damit jenseits instrumenteller Bestimmun-
gen – ihre Bedeutung, d. h. ihren Bezug zu ihrer,
in diesem Fall bäuerlichen, Welt enthüllen. Wäh-
rend der instrumentell nutzbare Gegenstand inner-
halb einer fraglos vorgegebenen Welt funktioniert,
ohne diese reflexiv zu Bewusstsein zu bringen,
ist das Kunstwerk dort, wo es diesen Gegen-
stand jenseits aller Zweckmäßigkeit zeigt, poeti-
sches “Ins-Werk-Setzen-der-Wahrheit”, weil es die
Wahrnehmung von dessen im Alltag übersehe-
nen Weltzusammenhang eröffnet. Kunstwerk und
phänomenologisch-hermeneutische Analyse ent-
sprechen einander demnach in ihrem reflexiv-
geschichtlichen Bezug auf die Welt, und daher ist
nach Heidegger besonders die Kunst nie durch jene
abstrakt definierbaren ästhetischen Funktionen zu
erfassen, die die gegenständliche Seite eines Werks
ausmachen, sondern nur im Blick auf ihren eminent
geschichtlichen Charakter, d. h. in ihrer Fähigkeit,
eine je besondere Welt zu eröffnen.

Mrázeks formalistische Deutung des Wayang
Kulit ignoriert also nicht nur javanische Interpre-

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-575 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:01:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-575


578 Berichte und Kommentare

tationen und Konzepte, sie kann sich ebenso wenig
auf Heideggers Kunstwerkbegriff oder auf dessen
Phänomenologieverständnis berufen, weil sie den
Weltbezug des Schattenspiels – wie er z. B. im
performativ variablen Verhältnis von Aufführung
und Situation oder Publikum deutlich würde – aus-
blendet. Umgekehrt lässt sich eine performative
Kunstform wie das Wayang Kulit auf Grund die-
ser Wechselbeziehung nicht hinreichend als forma-
le “Montage” verschiedener allgemeiner Techniken
verstehen, so spannend andererseits im Blick auf
einzelne Aufführungen ein Vergleich mit Heideg-
gers These sein könnte, wonach “Kunst” als “Dich-
tung” “Welt” und “Geschichte” eröffne.

Dieser geschichtlichen, das Publikum und seine
Welt einbeziehenden Deutung performativer Kunst
bleibt Mrázeks Beschreibung des Schattenspiels
als selbstreferentieller Ablauf aber konstitutiv äu-
ßerlich und eben darin nimmt sein theoretischer
Ansatz die im Schlussteil besprochene aktuelle Ver-
äußerlichung des Wayang Kulit zur rein kommer-
ziellen Massenshow bereits vorweg. Der Transfor-
mation zum multimedialen Spektakel, in dem – je
nach Laune der Geldgeber – unterschiedliche Star-
und Politikerauftritte vorgesehen sind, entspricht
die Verwandlung des Dalangs vom kreativen Ver-
mittler zwischen mythischer Überlieferung und Si-
tuation zum Moderator dessen, was einem Massen-
publikum als “modern” gilt: Karaoke, Rockmusik
und parodistische Einlagen (403ff.). Bezeichnend
erscheint es jedoch, dass Mrázek, der diesen radi-
kalen Wandel in Erscheinung und Weltbezug des
Schattenspiels beschreibt, ihn nur als quantitative,
nicht aber als qualitative Neuerung beurteilt (428).

So steht zuletzt das Urteil des Autors, der auch
Kommerzialisierung und Showauftritte als konti-
nuierliche Fortentwicklung des Wayang Kulit und
seiner seit je montierten performativen Techniken
versteht, unvermittelt gegen die, eher beiläufig und
anonym zitierte, Meinung vieler Javaner, die in die-
sem Wandel keine Fortsetzung, sondern nur noch
die Zerstörung des Wayang Kulit erkennen (415).
Diese emische Differenzierung sollte zu denken
geben – zeigt sie doch, dass das einheimische Pu-
blikum offenbar über analytische Unterscheidungs-
kriterien zwischen einer echten Wayang Kulit Auf-
führung und einer bloßen Show verfügt, die der
Forscher – um den Preis eigener theoretischer Un-
bestimmtheit – ignoriert.

So bleibt als Fazit: Das Buch von Mrázek
eröffnet – anders als der rühmende Klappentext
verspricht – keine tieferen Einblicke in das java-
nische Wayang Kulit, da es an methodischen Ge-
lenkstellen eklektisch auf verschiedenste abendlän-
dische Theorieansätze und Begriffe zurückgreift,

ohne diese in ein selbstreflexives Verhältnis zur
fremden Wissensform und Ästhetik zu bringen.
Trotz durchaus interessanter Einzelbeobachtungen
fällt das Buch deutlich hinter den selbstkritischen
Anspruch der modernen und postmodernen Ethno-
logie zurück und auch der Hinweis, es als Roman
zu lesen, kann darüber nicht wirklich hinweg-
trösten, zumal die vielen assoziativ zusammenge-
tragenen Zitate abendländischer Philosophie und
Dichtung eine eher weitschweifige Lektüre besche-
ren und die unzureichend durchdrungene Theorie
Martin Heideggers mehr Verwirrung als Erhellung
stiftet.

Seine Stärken entfaltet das Buch also nicht in
theoretisch-philosophischen “Kontemplationen”,
sondern am ehesten in konkreten Einzelbeschrei-
bungen die Musik des Wayang Kulit oder dessen
aktuelle Transformation zum Massenspektakel
betreffend.

Im Ganzen mutet das Buch damit selbst als Ge-
bäude an, dessen anspruchsvollen und bemerkens-
werten Elementen der konstruktive Zusammenhalt
– und d. h. auch die interkulturelle Tragfähigkeit –
fehlt.

Ethnologie in Text und Bild

Zum “dtv-Atlas Ethnologie”

Christoph Antweiler und Corinne Neudorfer

Die bekannten dtv-Atlanten haben die Aufgabe, in
kompakter, aber verständlicher Weise einen mög-
lichst sachlichen Überblick über ein Themenfeld
bzw. eine Disziplin zu geben. Auf Doppelseiten
stehen Farbgrafiken oder Karten gleichberechtigt
neben dem Text. Die Abbildungen sind entweder
eng auf den Text bezogen oder sollen eigenständig
und aus sich heraus verständlich sein. Dieses Prin-
zip muss für verschiedene Fachgebiete adaptiert
werden. Deshalb sind die bislang 30 dtv-Atlanten
durchaus unterschiedlich konzipiert, wie ein Ver-
gleich des Biologie-Atlas, inzwischen längst ein
Klassiker, etwa mit dem dtv-Atlas für Philosophie
zeigt.

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-575 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:01:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-575

