Berichte und Kommentare

of whom I tender my gratitude: the American Philosoph-
ical Society and the J. William Fulbright Foreign Schol-
arship Board. I would also like to thank the following
for their assistance at various times in the preparation
of this paper: Mr. Constancio Pinto (who suggested a
critical emendation to the original text), Mrs. Gabriella
Pinto, Mr. José Texeira, Mr. José Henriques Pereira, and
Dona Rosa Maria da Costa Soares, who went over my
original text on July 2, 2005 while I was in the field, and
suggested several certain important improvements.

References Cited

Anonymous

2005 <http://www.mampam.50megs.com/polillo/2001/
Images/Birdspeciesguide/pages/
Corvus%20macrorhynchos.htm>

Coates, Brian J., K. David Bishop, and Dana Gardner

1997 A Guide to the Birds of Wallacea. Sulawesi, Moluccas,
and Lesser Sunda Islands, Indonesia. Alderly: Dove Pub-
lications.

Costa, Luis
2000 Diciondrio de Tétum-Portugués. Lisbon: Edi¢des Coli-
bri, Faculdade de letras da Universidade de Lisboa.

Dores, Raphael das
1907 Dicciondrio Teto-Portugués. Lisbon: Imprensa Nacional.

Forth, Gregory

1992 The Pigeon and the Friarbird. The Mythical Origin of
Death and Daylight in Eastern Indonesia. Anthropos 87:
423-441.

Hicks, David

1984 A Maternal Religion. The Role of Women in Tetum
Myth and Ritual. DeKalb: Northern Illinois University
Center for Southeast Asian Studies.

1997 Friarbird on Timor. Two Mambai Narratives of Avian
Rivalry. Anthropos 92: 198-200.

2004 Tetum Ghosts and Kin. Fertility and Gender in East
Timor. Prospect Heights: Waveland Press.

Hull, Geoffrey
1999 Standard Tetum-English Dictionary. St. Leonards: Allen
& Unwin.

Morris, Cliff
1984 Tetun-English Dictionary. Canberra: The Australian Na-
tional University.

Silva, Ramos da
n.d. Diciondrio Tetum-Portugués.

Anthropos 101.2006

Erlaubnls Ist

IP 216.73.216.680, am 23.01.2026, 03:01:45. ©
Inhalts Im 0

575
Medium oder Message?

Wayang Kulit
zwischen Technik und Kunst

Annette Hornbacher

Das javanische Wayang Kulit sei “die Kathedrale
Javas”, lies mich vor rund zehn Jahren der deutsch-
javanische Philosoph Franz Magnis-Suseno in Ja-
karta wissen. Gemeint war damals nicht nur der
Umstand, dass Wayang Kulit Auffiihrungen seit ih-
ren Anfingen zur Zeit der hindu-javanischen Ko6-
nigreiche Gemeinschaft stiften, die architektoni-
sche Metapher zielte v. a. auf Art und Anlass dieser
Gemeinschaft. Das javanisch-balinesische Schat-
tenspiel ist urspriinglich — und auf Javas hinduis-
tischer Nachbarinsel Bali bis heute — eine rituel-
le Theaterform, die den mythischen Helden dich-
terischer Uberlieferungen durch die flackernden
Schatten der flachen filigran gekerbten Lederpup-
pen, v.a. aber durch die miindliche Dichtung des
Dalang, des Schattenspielers, performativ Leben
und Gegenwart verleiht.

Die reflexive Anpassung mythischer Uberlie-
ferungen in dieser miindlich-performativen Kunst
macht zugleich ihre ethische und Gemeinschaft
stiftende Qualitét aus. In ihr griindet die Autoritét
des Dalang und sie ist Gegenstand zahlreicher eth-
nologischer Untersuchungen geworden.

Die Besonderheit von Jan Mréazeks Buch “Phe-
nomenology of a Puppet Theatre. Contemplations
on the Art of Javanese wayang kulit”! besteht nun
darin, die kulturgeschichtliche Herkunft des Schat-
tenspiels ebenso wie dessen rituelle und mythi-
sche Bedeutung weitgehend in den Hintergrund zu
riicken, um seine Beschreibung stattdessen ganz
auf das Schattenspiel als performative Technik und
besonders als Bewegungstechnik des Dalang zu
konzentrieren. Auch Mréazek bedient sich dabei
einer architektonischen Metapher. Diese weicht je-
doch in einem entscheidenden Punkt vom Bild
der “Kathedrale” ab: Wo dies die Gemeinschaft
stiftende Funktion des Wayang Kulit direkt mit
dessen religids-ritueller Bedeutung assoziiert, ist
das Schattenspiel fiir Mrazek nur insofern “build-
ing” (8), als es ein vom Dalang kraft seiner tech-
nischen Fertigkeiten hervorgebrachtes Konstrukt

1 Mrazek, Jan: Phenomenology of a Puppet Theatre. Contem-
plations on the Art of Javanese wayang kulit. Leiden: KITLV
Press, 2005. 567 pp. ISBN 90-6718-252-4. (Verhandelingen
van het Koninklijk Instituut voor Taal-, Land- en Volkenkun-
de, 230) Price: € 45.00.

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-575

576

verschiedener formaldsthetisch beschreibbarer Ele-
mente ist, zu denen die Puppen und ihre Be-
wegungsmuster, ebenso aber auch die rdumliche
Anordnung der Leinwand und die dramaturgische
Funktion von Musik und Gerduscheffekten zdhlen.

Der Autor verzichtet hingegen programmatisch
auf die detaillierte Auseinandersetzung mit der um-
fangreichen wissenschaftlichen — und nicht zuletzt
javanischen — Literatur zu diesem Thema (6, 8f.)
und auch der Versuch, die javanische Sicht auf
das Wayang Kulit oder dessen Deutung durch
einheimische Akteure und Zuschauer wiederzuge-
ben, entspricht nicht seinem Interesse (13), das
sich ausschlieBlich auf seine “personliche Begeg-
nung” (9) mit dieser Theaterform griindet. Folge-
richtig zitiert Mrdzek die Fachliteratur oder ein-
heimische Quellen nur, sofern sie seine eigenen
“Kontemplationen” zum Wayang Kulit bestitigen,
die, wie er selbst einrdumt, “my own way” (13)
sind und d. h. nicht zuletzt: vor dem Hintergrund
seiner Wissenstradition durchgefiihrt werden. Zen-
trale Autorititen zur Erkldrung von Puppentheater
und Kunst im Allgemeinen und von Wayang Kulit
im Besonderen sind ihm E. T. A. Hoffmann, Tho-
mas Mann, Antonin Artaud aber auch Martin Hei-
degger, John Dewey, Charles Taylor und Georg W.
Hegel — “to mention just a few” (13), die freilich
ohne Erlduterung ihres eigenen kulturgeschichtli-
chen Diskurszusammenhangs zitiert werden. Die-
sem postmodern anmutenden Patchwork entspricht
die methodische Grundannahme, derzufolge we-
niger die inhaltlich-semantischen — und insofern
auch mythisch-poetischen — Traditionen der javani-
schen Uberlieferung dessen wahre Bedeutung aus-
machen als vielmehr seine Reprisentationstech-
niken, die dem formalidsthetisch beschreibbaren
performativen Produktionsprozess des Dalangs ent-
sprechen (2991f.). Ohne dass Mrézek die bekannte
These von Norbert Wiener direkt aufgreifen wiirde,
kann hier dennoch von einer Ersetzung der “mes-
sage” — in diesem Fall: der mythisch-poetischen
Inhalte des Schattenspiels — durch deren techni-
sches “medium” die Rede sein. Mit dieser Wen-
dung lédsst sich das Buch insgesamt jener perfor-
mativen Wende zuordnen, die als Riickzugsgefecht
der Reprisentationskrise einsetzte und als Versuch
beschrieben werden kann, deren erkenntnistheore-
tische Aporien — die ungewisse Reprisentierbar-
keit “des” Andern im Text — zu umgehen, oh-
ne auf ethnographische Beschreibungen verzichten
zu miissen. In diesem Sinn versucht auch Mré-
zek, die mythischen oder symbolischen “Repri-
sentationen” des Wayang Kulit durch die formal-
asthetische Beschreibung performativer Techniken
zu ersetzen, wobei er sich zugleich von dem An-

IP 216.73.216.680, am 23.01.2026, 03:01:45. ©
its Im fr oder

Berichte und Kommentare

spruch distanziert, die javanische Sicht auf das Wa-
yang Kulit wiederzugeben: “my work is in no way
a ‘translation’ of Javanese views of wayang, al-
though I do learn from them, and am often inspired
by them ...” (13). An die Stelle interkultureller
Ubersetzung riickt so die Beschreibung des Wa-
yang Kaulit als selbstreferentiellem performativem
“medium”, das nun zum Selbstzweck erklirt wird:
“I show how the wayang performance is enjoyed
as a journey, ‘for the delight of moving about and
seeing what we see’ ...” (11).

Aber, was “sehen wir” eigentlich, wenn Mittel
und Zweck, “means and ends”, jeder Auffiihrung
nur noch in deren handwerklichem Ablauf liegen?
Bleibt man im Bilde des Bauwerks, so erscheint
Wayang Kulit nun als ein in sich abgeschlossenes,
aber auch leeres Gebidude, das ohne jeden Welt-
bezug und ohne die Kenntnis seines gesellschaft-
lichen und kulturellen Horizonts allein durch die
Funktionalitit seiner Elemente verstiandlich werden
soll. Um diesen selbstreferentiellen Herstellungs-
prozess zu erldutern, werden im Verlauf der ers-
ten sieben Kapitel iiber rund 350 Seiten hinweg
verschiedene formalésthetische Elemente — von der
Form der Lederpuppen iiber eine bestimmte Be-
wegungsfolge bei Dalang und Puppe bis hin zu
musikalischen und musikdramaturgischen Aspek-
ten — minutids, aber ohne Hinweis auf konkre-
te Auffilhrungen in ihrem je einzigartigen Zusam-
menhang und Weltbezug beschrieben. Das Wayang
Kulit wird so weitgehend als theoretisches Kon-
strukt einer ebenso formalen wie idealtypischen
Auffiihrung entworfen, und erst das letzte Drittel
des umfangreichen Buches ergénzt diese stark ver-
allgemeinernden “Kontemplationen” durch die Be-
schreibung neuer Auffiihrungsformen und Wand-
lungsprozesse.

In dieser Fokussierung der Auffiihrungstechnik
spiegelt sich nicht zuletzt die personliche Ausbil-
dung des Autors in Gamelan und Schattenspiel.
Die dabei erworbenen handwerklichen Fertigkeiten
und Kenntnisse sind Leitfaden der theoretischen
Analyse und eroffnen durchaus Einblicke in ein-
zelne Details des Schattenspiels, wie z. B. die Be-
obachtung, dass die Gestalt der Lederpuppen einen
dsthetischen Kompromiss zwischen symbolischem
Bildgehalt und funktionalen Stabilititsanforderun-
gen seitens des Dalang und seiner Auffithrungs-
technik darstellt.

Dennoch stellt sich die Frage, ob iiber das java-
nische Wayang Kaulit tatsdchlich Wesentliches ge-
sagt wird oder gar dessen “wahre” Beschreibung
gelingt (2), wenn jeder Ubersetzungsanspruch von
vornherein aufgegeben und dieses nur am Leitfaden
westlicher Kunstkonzepte und Begriffe behandelt

Anthropos 101.2006

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-575

Berichte und Kommentare

wird. So wirkt etwa der Versuch, iiber mehrere Sei-
ten hinweg die Schattenspielpuppe mit Hilfe von
E.T. A. Hoffmanns Thesen zur Automatenpuppe
zu erkldren, eher bemiiht und erweckt zudem den
Verdacht, hier werde keiner Seite Gerechtigkeit zu-
teil, da beide, hochst verschiedene Wissens- und
Darstellungstraditionen ohne Not aus ihrem jewei-
ligen Zusammenhang gerissen und zusammen ge-
zwungen werden. Seit Bob Scholtes Plddoyer fiir
eine ebenso selbstreflexive wie kooperative Ethno-
logie sollten sich intellektuelle Vereinnahmungs-
versuche dieser Art eigentlich von selbst verbieten,
zumal ihr Erkenntniswert fraglich bleibt.

Mrazek beruft sich jedoch, frei von solchen
Selbstreflexionen, auch zur Erlduterung seines me-
thodischen Ansatzes ohne weitere Begriindung auf
Martin Heideggers Phianomenologie, die er als Weg
“zu den Sachen selbst”, d. h. zur unmittelbaren —
und eo ipso kulturtranszendenten — Wirklichkeit
des Wayang Kulit betrachtet (2). Problematisch ist
an diesem Verfahren nicht nur, dass die interkultu-
relle Geltung von Heideggers Theorie weder eror-
tert noch begriindet wird, sondern v. a., dass Mré-
zeks Umgang mit ihr auf einem Missverstindnis
beruht. Wihrend Mrézek das phinomenologische
Verfahren offenbar im oben erlduterten Sinn als Be-
schreibung der formalen Auffiihrungstechnik und
ihrer funktionalen Teile versteht, unterscheidet der
als Gewidhrsmann fiir dieses Vorgehen herangezo-
gene Heidegger in “Sein und Zeit” ausdriicklich
zwischen der Beschreibung dessen, was — schein-
bar unmittelbar — als Fakt vor Augen liegt und dem,
was an einer Erscheinung verborgen und erst der
phinomenologischen Untersuchung zugénglich ist.
Nach Heidegger erfiillt sich Phinomenologie je-
doch nicht in formalen Beschreibungen der einzel-
nen Teile eines Funktionszusammenhangs, sondern
erst dort, wo mit Hilfe des Logos, der Sprache, das
Verborgene am Phédnomen als dessen “Sein” ver-
standen wird. Dies zu erfassen setzt jedoch nach
Heidegger die hermeneutische Auslegung des je-
weils geschichtlichen Weltentwurfs, von dem her
ein Phianomen ist, was es ist, voraus.

Diese systematische Verkniipfung von Phino-
menologie und Hermeneutik, Phinomen und Welt-
bezug in Heideggers Philosophie iibergeht Mrazeks
selbstreferentielles und formalésthetisches Konzept
von Wayang Kulit ebenso wie den spezifischen
Weltbezug der javanischen Kunst. Dadurch befin-
det sich Mrazeks Ansatz gewissermalen konstitu-
tiv in einem Selbstwiderspruch, der sich in seinem
ungeklirten Verhiltnis zu dem von ihm weitge-
hend in westlichen Kategorien “kontemplierten”
Sachverhalt, dem javanischen Schattenspiel, spie-
gelt. Der Versuch, die Bedeutung des Wayang Ku-

Anthropos 101.2006

IP 216.73.216.680, am 23.01.2026, 03:01:45.

577

lit ganz in dessen, scheinbar unmittelbarer Per-
formance zu finden, stiftet darum — obscurum
per obscurum kontemplierend — zweifach Verwir-
rung. Analoges wiederholt sich bei der Anwendung
von Heideggers Kunstwerkaufsatz und einem darin
erorterten Beispiel: den von van Gogh gemalten
Bauernschuhen, auf die javanischen Schattenspiel-
figuren (51ff.). Auch hier wird die Bedeutung der
javanischen Figuren im Riickgriff auf Heideggers
Kunstwerktheorie erschlossen, ohne deren eige-
nen Gedankengang zu beriicksichtigen. Indem er
die ZweckmiBigkeit der Bauernschuhe mit der in-
strumentellen ZweckmiBigkeit der Puppen fiir den
Dalang identifiziert, versucht Mrazek abermals sei-
ne These zu stiitzen, dass nicht der poetische oder
narrative Sinngehalt, der sich u. a. in der Ikonogra-
phie der Lederpuppen manifestiert, deren Bedeu-
tung ausmacht, sondern einzig ihre instrumentelle
Brauchbarkeit fiir bestimmte theatralisch effekt-
volle Bewegungsablidufe in der Hand des Dalang.
Die Puppe, zentraler Aspekt des Wayang Kulit als
Kunstform, wird hier analog den Bauernschuhen
zum Werkzeug erklért. Dabei verwechselt Mrazek
jedoch die — fiir Heideggers Kunstwerktheorie ent-
scheidende — Differenz zwischen instrumentellem
“Zeug” und kiinstlerischem “Werk” — oder bezo-
gen auf van Goghs Bild: zwischen den im biuer-
lichen Alltag genutzten Schuhen und ihrer kiinst-
lerischen Darstellung durch van Gogh. Die Pointe
von Heideggers Kunstwerkaufsatz besteht nun ge-
rade darin, dass Schuhe, die in ihrer instrumen-
tellen ZweckméBigkeit und Verlésslichkeit nie ei-
gens zu Bewusstsein gelangen, erst im Kunstwerk
— und damit jenseits instrumenteller Bestimmun-
gen — ihre Bedeutung, d. h. ihren Bezug zu ihrer,
in diesem Fall bauerlichen, Welt enthiillen. Wih-
rend der instrumentell nutzbare Gegenstand inner-
halb einer fraglos vorgegebenen Welt funktioniert,
ohne diese reflexiv zu Bewusstsein zu bringen,
ist das Kunstwerk dort, wo es diesen Gegen-
stand jenseits aller ZweckméaBigkeit zeigt, poeti-
sches “Ins-Werk-Setzen-der-Wahrheit”, weil es die
Wahrnehmung von dessen im Alltag iibersehe-
nen Weltzusammenhang erdffnet. Kunstwerk und
phénomenologisch-hermeneutische Analyse ent-
sprechen einander demnach in ihrem reflexiv-
geschichtlichen Bezug auf die Welt, und daher ist
nach Heidegger besonders die Kunst nie durch jene
abstrakt definierbaren &sthetischen Funktionen zu
erfassen, die die gegenstindliche Seite eines Werks
ausmachen, sondern nur im Blick auf ihren eminent
geschichtlichen Charakter, d. h. in ihrer Fihigkeit,
eine je besondere Welt zu erdffnen.

Mrazeks formalistische Deutung des Wayang
Kulit ignoriert also nicht nur javanische Interpre-

°
fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhafts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-575

578

tationen und Konzepte, sie kann sich ebenso wenig
auf Heideggers Kunstwerkbegriff oder auf dessen
Phinomenologieverstindnis berufen, weil sie den
Weltbezug des Schattenspiels — wie er z. B. im
performativ variablen Verhiltnis von Auffiihrung
und Situation oder Publikum deutlich wiirde — aus-
blendet. Umgekehrt ldsst sich eine performative
Kunstform wie das Wayang Kulit auf Grund die-
ser Wechselbeziehung nicht hinreichend als forma-
le “Montage” verschiedener allgemeiner Techniken
verstehen, so spannend andererseits im Blick auf
einzelne Auffiihrungen ein Vergleich mit Heideg-
gers These sein konnte, wonach “Kunst” als “Dich-
tung” “Welt” und “Geschichte” eroffne.

Dieser geschichtlichen, das Publikum und seine
Welt einbeziehenden Deutung performativer Kunst
bleibt Mrdzeks Beschreibung des Schattenspiels
als selbstreferentieller Ablauf aber konstitutiv du-
Berlich und eben darin nimmt sein theoretischer
Ansatz die im Schlussteil besprochene aktuelle Ver-
duBerlichung des Wayang Kulit zur rein kommer-
ziellen Massenshow bereits vorweg. Der Transfor-
mation zum multimedialen Spektakel, in dem — je
nach Laune der Geldgeber — unterschiedliche Star-
und Politikerauftritte vorgesehen sind, entspricht
die Verwandlung des Dalangs vom kreativen Ver-
mittler zwischen mythischer Uberlieferung und Si-
tuation zum Moderator dessen, was einem Massen-
publikum als “modern” gilt: Karaoke, Rockmusik
und parodistische Einlagen (403ff.). Bezeichnend
erscheint es jedoch, dass Mrazek, der diesen radi-
kalen Wandel in Erscheinung und Weltbezug des
Schattenspiels beschreibt, ihn nur als quantitative,
nicht aber als qualitative Neuerung beurteilt (428).

So steht zuletzt das Urteil des Autors, der auch
Kommerzialisierung und Showauftritte als konti-
nuierliche Fortentwicklung des Wayang Kulit und
seiner seit je montierten performativen Techniken
versteht, unvermittelt gegen die, eher beildufig und
anonym zitierte, Meinung vieler Javaner, die in die-
sem Wandel keine Fortsetzung, sondern nur noch
die Zerstorung des Wayang Kulit erkennen (415).
Diese emische Differenzierung sollte zu denken
geben — zeigt sie doch, dass das einheimische Pu-
blikum offenbar iiber analytische Unterscheidungs-
kriterien zwischen einer echten Wayang Kulit Auf-
fiihrung und einer bloBen Show verfiigt, die der
Forscher — um den Preis eigener theoretischer Un-
bestimmtheit — ignoriert.

So bleibt als Fazit: Das Buch von Mrazek
eroffnet — anders als der riihmende Klappentext
verspricht — keine tieferen Einblicke in das java-
nische Wayang Kulit, da es an methodischen Ge-
lenkstellen eklektisch auf verschiedenste abendlén-
dische Theorieansitze und Begriffe zuriickgreift,

IP 216.73.216.680, am 23.01.2026, 03:01:45. ©
its Im fr oder

Berichte und Kommentare

ohne diese in ein selbstreflexives Verhiltnis zur
fremden Wissensform und Asthetik zu bringen.
Trotz durchaus interessanter Einzelbeobachtungen
fallt das Buch deutlich hinter den selbstkritischen
Anspruch der modernen und postmodernen Ethno-
logie zuriick und auch der Hinweis, es als Roman
zu lesen, kann dariiber nicht wirklich hinweg-
trosten, zumal die vielen assoziativ zusammenge-
tragenen Zitate abendlindischer Philosophie und
Dichtung eine eher weitschweifige Lektiire besche-
ren und die unzureichend durchdrungene Theorie
Martin Heideggers mehr Verwirrung als Erhellung
stiftet.

Seine Stérken entfaltet das Buch also nicht in
theoretisch-philosophischen  “Kontemplationen”,
sondern am ehesten in konkreten Einzelbeschrei-
bungen die Musik des Wayang Kulit oder dessen
aktuelle Transformation zum Massenspektakel
betreffend.

Im Ganzen mutet das Buch damit selbst als Ge-
bdude an, dessen anspruchsvollen und bemerkens-
werten Elementen der konstruktive Zusammenhalt
—und d. h. auch die interkulturelle Tragfdhigkeit —
fehlt.

Ethnologie in Text und Bild
Zum “dtv-Atlas Ethnologie”

Christoph Antweiler und Corinne Neudorfer

Die bekannten dtv-Atlanten haben die Aufgabe, in
kompakter, aber verstindlicher Weise einen mog-
lichst sachlichen Uberblick iiber ein Themenfeld
bzw. eine Disziplin zu geben. Auf Doppelseiten
stehen Farbgrafiken oder Karten gleichberechtigt
neben dem Text. Die Abbildungen sind entweder
eng auf den Text bezogen oder sollen eigenstindig
und aus sich heraus verstédndlich sein. Dieses Prin-
zip muss fiir verschiedene Fachgebiete adaptiert
werden. Deshalb sind die bislang 30 dtv-Atlanten
durchaus unterschiedlich konzipiert, wie ein Ver-
gleich des Biologie-Atlas, inzwischen liangst ein
Klassiker, etwa mit dem dtv-Atlas fiir Philosophie
zeigt.

Anthropos 101.2006

Erlaubnls Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-575

