
John Stuart Mill 

Mit John Stuart Mill (1806–1873) rückt nun ein Theoretiker in den Fokus, dessen Le
ben, Werk und Rezeption in vielerlei Hinsicht beeindruckend ist: Geboren als Sohn 
des Ökonomen, Historikers und utilitaristischen Philosophen James Mill kam er be
reits in der frühen Kindheit in Kontakt mit den zentralen Gegenständen intellek
tueller Auseinandersetzung seiner Zeit. In Form eines ebenso anspruchsvollen wie 
strengen Erziehungsexperiments brachte der Vater seinem Sohn bereits im Alter 
von drei Jahren die altgriechische Sprache bei. In seinem achten Lebensjahr lernte er 
nicht nur die lateinische Sprache, sondern studierte auch die griechischen Dichter 
und die höhere Mathematik. Die jungen Jahre John Stuart Mills waren demzufol
ge in erster Linie durch die Erziehung seines Vaters geprägt. Er bekannte sich zu 
den utilitaristischen Positionen, die James Mill und dessen enger Vertrauter Jeremy 
Bentham vertraten. Erst nach einer »seelischen Krise«, einer schweren Depression 
im Alter von 20 Jahren, die er – wie auch seine Erziehung – in seiner Autobiogra
phie beschreibt (vgl. AB: 3–31), kommt es zu einer vorsichtigen Distanzierung von 
deren Ideen. Im Anschluss machte sich Mill als Vertreter eines »qualitativen Uti
litarismus« einen Namen. Darüber hinaus entwickelte er sich zu einem der wich
tigsten, wenn nicht in den Augen vieler sogar dem wichtigsten Autor eines libera
len Verständnisses von politischer Ökonomie, Philosophie und demokratischer Po
litik.1 Mills Denken ist dadurch charakterisiert, dass er sich stets bereit zeigte, auch 
von ideologischen Gegnern zu neuen Erkenntnissen zu übernehmen (vgl. Kuenzle/ 
Schefczyk 2009: 19).2 Vor diesem Hintergrund ist sein Denken – mitunter auch von 
ihm selbst – als »eklektisch« (vgl. CW XII: 42) bezeichnet worden (vgl. Hamburger 
1965: 105, Harrison 2011: 298, Gray 1979, Kuenzle/Schefczyk 2009: 19).3 Tatsächlich 

1 Dabei wird er beispielsweise als »pioneer of democratic liberalism« (Schapiro 1943: 151) bzw. 
als ein Denker begriffen, der »a decisive role in the development of modern liberalism, es
pecially as it commodated itself to democracy« (Eisenach 1998: 2) gespielt habe. Zum Ein
fluss Mills als Begründer einer spezifischen Spielart des Liberalismus siehe außerdem Kelly/ 
Varouxakis (2010: 1–11). 

2 Mill selbst stellt dieses Vorgehen in Über die Freiheit vor (vgl. ÜF: 70, 76). 
3 Als besonders scharfer Kritiker dieser Methode hat sich Mills Zeitgenosse Karl Marx hervor

getan: »Herr J. St. Mill versteht es, mit der ihm geläufigen eklektischen Logik, der Ansicht 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

hat Mill seine philosophischen und politischen Positionierungen im Laufe seines 
Lebens immer wieder neu überdacht, reformuliert sowie auch teilweise stark abge
ändert, was manche Interpret:innen dazu verleitet hat, sein Werk in unvereinbare 
Bestandteile zu zergliedern.4 

Philosophisch und politisch bewegte sich Mill zunächst im Fahrwasser der phi
losophical radicals5 um Jeremy Bentham und James Mill. Im Laufe der Jahre begann 
er aber, sich von deren Idealen zu emanzipieren und teilweise abweichende Ansich
ten zu vertreten.6 So wird in der Mill-Forschung nach Robson (1968) zwischen drei 
Schaffensphasen Mills unterschieden: In der ersten Phase (1809–1826/7) waren Mills 
intellektuelle und politische Tätigkeiten noch stark von den radicals geprägt. In der 
zweiten Phase (bis 1840) ließ er sich nach seiner »seelischen Krise« von den Posi
tionen sowohl konservativer wie sozialistischer Autoren sowie nicht zuletzt seiner 
späteren Ehefrau Harriet Taylor inspirieren, welche die von ihm so genannte »Revo
lution« in seinem Denken begleiteten. In der dritten Phase, die Robson auf den Zeit
raum von 1840 bis zu Mills Tod 1873 datiert, wird seine Philosophie als ausgereift be
zeichnet. Wie Robson werde mich hier in erster Linie auf den »reifen« Mill beziehen 

seines Vaters J. Mill und zugleich der entgegengesetzten zu sein. Vergleicht man den Text 
seines Kompendiums: ›Princ. of Pol. Econ.‹, mit der Vorrede (erste Ausgabe), worin er sich 
selbst als Adam Smith der Gegenwart ankündet, so weiß man nicht, was mehr bewundern, 
die Naivetät des Mannes oder die des Publikums« (MEW 23: 138f.). Manche heutige Kom

mentator:innen heben den »Eklektizismus« demgegenüber als originelle Methodik positiv 
hervor (vgl. bspw. Arneson 1982: 243). 

4 Paradigmatisch für diese Interpretationslinie steht die Einordnung von Mills zeitgenössi
schem Kritiker James F. Stephen sowie Gertrude Himmelfarbs (1974) These der »zwei Mills« 
(vgl. Höntzsch 2010: 12f.). In dieser »traditionellen« Lesart steht das »Mill-Problem« der 
(scheinbaren) Unvereinbarkeit zwischen Mills utilitaristischen und liberalen Werkselemen

ten im Zentrum (vgl. Schefczyk 2011). Später wird jedoch vor allem die Einheit des Werkes 
konstatiert (vgl. Robson 1968, Ryan 1970). Diese nach Gray (1979) »revisionistisch« genann
ten Ansätze haben sich heute durchgesetzt, wobei sie immer noch, wie Höntzsch (2010: 14f.) 
konstatiert, einseitig liberal oder autoritär gedeutet werden. Im Anschluss an Höntzsch wer
de ich in dieser Arbeit argumentieren, dass beide Elemente bei Mill in einer eigentümlichen 
Version des Liberalismus zusammenfließen. Während Höntzsch dies ausgehend von Mills 
Menschenbild auf breiter thematischer Basis anhand seiner Schriften zu Utilitarismus, Frei
heit und Demokratie begründet, werde ich mich auf die institutionentheoretischen und -po
litischen Schriften Mills beschränken, in denen auch das autoritär-paternalistische Element 
des Liberalismus hervortritt. 

5 Die »philosophical radicals« (im Folgenden kurz »radicals«) waren eine progressive politische 
Gruppierung, die sich im 19. Jahrhundert um Jeremy Bentham und James Mill abseits der 
etablierten Parteiströmen konstituiert hat. Auf die Inhalte ihrer Politik gehe ich auf später 
genauer ein, auf die radicals als politische Partei ebenfalls, siehe Kapitel 4. 

6 Mill hat sich nach eigenen Angaben nie vollends von den Idealen der radicals abgewendet, 
sondern diese unter Anwendung seines »eklektischen« Prinzips mit neuen Erkenntnissen zu 
vereinen versucht (vgl. AB: 163, 187, siehe dazu auch Hamburger 1965: 104–110). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


John Stuart Mill 85 

und nur dann ergänzend auf Schriften des früheren Mill zurückgreifen, wenn diese 
zur Erhellung der Entstehung seiner im späteren Werk bezogenen Positionen bei
tragen (vgl. Robson 1968: VIII). Neben den werksimmanenten Gründen der Reifung 
seines Denkens spricht auch die hier angestrebte Untersuchung der Ermöglichung 
und Einschränkung effektiver Partizipation in den auf Institutionen bezogenen Tei
len von Mills Demokratietheorie für eine Fokussierung auf die Zeit nach 1840. Erst in 
dieser Zeit setzt sich Mill in Schriften wie den Gedanken über die Parlamentsreform oder 
Über die Repräsentativregierung intensiv mit diesen Fragen auseinander. Komplemen
tär dazu zeigt sich in den neueren Auflagen der Prinzipien der politischen Ökonomie7 
und den posthum erschienenen Chapters on Socialism ebenfalls ein Wandel von Mills 
sozialpolitischen Überzeugungen, die ihn dazu verleiten, manche liberale Prinzi
pien wie das Privateigentum zumindest teilweise infrage zu stellen (vgl. Kuenzle/ 
Schefczyk 2009: 188). 

Spricht man über Mills Schriften nach 1840, so sind diese nicht ohne den Ein
fluss seiner lebenslangen Freundin und späteren Frau Harriet Taylor zu denken.8 
Mit ihr gemeinsam trat er für die gesellschaftliche und politische Gleichstellung der 
Frauen ein – zunächst meist auf publizistischer Ebene, später aber auch als Abge
ordneter im britischen Unterhaus, dem Mill von 1865–1868 angehörte. In der Zeit 
der intensiven gemeinsamen Arbeit mit Harriet Taylor fand Mills eigenen Angaben 
zufolge auch eine Annäherung an sozialistische Ideen statt.9 Kurioserweise distan
zierte er sich gleichzeitig von den Demokratisierungsbestrebungen, die er noch in 
der ersten Schaffensphase gemeinsam mit den radicals vertreten hatte. In seiner Au
tobiographie bringt Mill diesen Wandel in folgenden zwei Sätzen auf den Punkt, die 
paradigmatisch für sein Denken in dieser Zeit stehen – zumindest, was seine Selbst
wahrnehmung betrifft: 

»Kurz: ich war ein Demokrat und keine Spur von einem Sozialisten. Jetzt waren wir 
[Mill und Harriet Taylor] viel weniger Demokraten, als ich es vorher gewesen war, 
weil wir, so lang die Erziehung fortfährt, so kläglich unvollkommen zu sein, die 

7 Ab der in der dritten Auflage von Mill selbst vorgenommenen Überarbeitung der Prinzipien 
wird Sozialismus »as a viable alternative to capitalism« (Claeys 2022: 35) vorgestellt. 

8 Mill bemerkt dazu in seiner Autobiographie, dass die Diskussionen über die Autorschaft der 
»sozialistischen« Textabschnitte irreführend seien, weil er seine Texte selbst als gemeinsame 
Anstrengung beider begreife (vgl. AB: 196) 

9 Vor allem die Zeit, der Ehe der Mills gilt als die Periode, in der die sozialistischen Anwand
lungen am stärksten hervortreten (vgl. Claeys 2022: 35). Sie mündete in der dritten Auflage 
der Prinzipien der politischen Ökonomie, in der vor allem das laut Mills Angaben von Harriet 
verfasste Kapitel »Über die wahrscheinliche Zukunft der arbeitenden Klassen« meist als Be
leg für seine und ihre sozialistische Gesinnung herangezogen wird. Die These liberaler und 
konservativer Autor:innen, wie zum Beispiel Hayek (1991: 391) oder Himmelfarb (1974), die 
die sozialistischen Anwandlungen Mills vollkommen dem Einfluss seiner Frau zuschreiben, 
gilt heute jedoch als überholt (vgl. McCabe 2021: 249ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

Unwissenheit, namentlich aber die Selbstsucht und Brutalität der Massen fürch
teten; doch ging unser Ideal von definitiver Verbesserung weit über die Demokra

tie hinaus und würde uns entschieden unter die Gesamtbezeichnung ›Sozialisten‹ 
einreihen.« (AB: 188) 

Damit offenbart Mill erstens, dass er ähnlich wie Tocqueville für eine Trennung der 
Demokratie vom Sozialismus eintritt – wenn auch (auf den ersten Blick) unter an
deren Vorzeichen, denn für Mill ist es nach eigener Aussage der Sozialismus, den er 
gegenüber der Demokratie zu bevorzugen scheint. Zweitens wirft das Eingeständ
nis, »viel weniger Demokrat« geworden zu sein, die Fragen auf, wie sehr er vorher 
Demokrat war, wie sehr er es nach dem Wandel noch ist und vor allem, was er über
haupt unter »Demokratie« versteht. Mill bekennt diesbezüglich einige Seiten zuvor, 
ebenfalls im Anschluss an Tocqueville, anstelle der »reinen Demokratie […] die mo
difizierte Form derselben« (AB: 155) zu favorisieren.10 Das obige Zitat spiegelt mit 
dem Fokus auf die Begriffe »Demokratie« und »Sozialismus«, der Betonung der Rol
le von Bildung und der Furcht vor dem politischen Einfluss der »Massen« auf ideal
typische Weise die Grundpfeiler und die Widersprüche11 von Mills politischem Den
ken wider. Diese werden, wie ich im Folgenden zeigen werde, besonders in seinen 
institutionenpolitischen Positionierungen deutlich. 

Mill gilt als einer der Protagonisten der Entstehung der liberalen Demo
kratietheorie. Wenn man Macphersons Aussage, dass diese für eine in Klassen 
gespaltene Gesellschaft entworfen wurde (vgl. Macpherson 1983: 19), ernst nimmt, 
dann versprechen seine Schriften auf paradigmatische Weise den gesellschaft
lichen Transformationen und den damit verbundenen Konflikten seiner Zeit in 
einer spezifisch »liberalen« Art Rechnung zu tragen: Historisch war Mill Zeuge des 
Siegeszugs der Industrialisierung, der in Großbritannien bereits seit der zwei
ten Hälfte des 18. Jahrhunderts seinen Anfang nahm. Technische Innovationen 
wie die Dampfmaschine ermöglichten nicht nur eine Vervierfachung der Wirt
schaftsleistung von 1750 bis 1850, einen Zuwachs an individuellem Konsum in 

10 Vor diesem Hintergrund ist es nicht überraschend, dass der Mill oft zugeschriebene Status als 
Wegbereiter der Demokratie in der Forschung weiterhin umstritten ist. Für diese Zuschrei
bung argumentieren etwa Baum (2003), Urbinati (2002), dagegen z.B. Kahan (1992), Conti 
(2021), Burns (1957a, 1957b) und Kern (1972). Selbst Autor:innen, die für eine demokratische 
Lesart Mills plädieren, gestehen ein, dass der besonderen Form der Demokratie, für die Mill 
steht, der liberalen Demokratie, ein Widerspruch zugrunde liegt: Laut Urbinati legt Mills po
litisches Denken den Blick auf die für repräsentative Regierungen zentrale Dialektik frei, die 
sich aus der Spannung von Liberalismus und Demokratie ergebe (vgl. Urbinati 2002: 13). Auch 
Baum stellt eine ähnliche Widersprüchlichkeit fest (vgl. Baum 2003: 420f.), ebenso auch Tur
ner (2010). 

11 Nicht zu verwechseln mit dem zentralen Widerspruch des philosophischen Werks, dem 
»Mill-Problem« (vgl. dazu Schefczyk 2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


John Stuart Mill 87 

breiteren Bevölkerungsschichten und eine rasante Bevölkerungszunahme, sondern 
bewirkten auch tiefgreifende Transformationen in der Sozialstruktur. Durch die 
Bevölkerungszunahme und die enclosures waren große Teile der Landbevölkerung 
zur Abwanderung vom Land in die Städte gezwungen, um dort eine Anstellung 
zu finden (vgl. Niedhart 1996: 15–24). Seit den 1820er Jahren ist infolgedessen 
von gesellschaftlichen »Klassen« die Rede, die sich nach ihrer sozialen Stellung 
in dieser neuen, modernen Gesellschaftsformation richten: Während der Adel 
zunächst weiterhin seine ökonomische und vor allem politische Vormachtstellung 
behaupten konnte (ebd.: 39ff.), begann das Bürgertum, auch als »Mittelklassen« 
bezeichnet, zu diesem ökonomisch in ernst zu nehmende Konkurrenz zu treten.12 
Durch die erhöhte unternehmerische Aktivität des Adels und die damit einherge
hende wirtschaftliche Interessenidentität der Mittel- und Oberklasse verlief diese 
Entwicklung im Vergleich zum revolutionären Frankreich von 1789 weitestgehend 
friedlich (vgl. Pollard 1979: 40f.). Sie erzeugte aber zugleich stärkere Spannungen 
mit den arbeitenden Klassen,13 die sowohl auf dem Land als auch in den indus
triellen Zentren vom Empfang eines Arbeitslohnes abhängig waren, der ihnen in 
vielen Fällen kaum das eigene Überleben garantieren konnte.14 Soziale Proteste, 
die Entstehung von Gewerkschaften, Streiks und auch politische Forderungen im 
engeren Sinne, allen voran nach der Ausweitung des Wahlrechts, waren die Folge. In 
England waren es zu Mills Lebzeiten allen voran die Chartisten, die die Forderungen 
nach sozialen und politischen Rechten in ihrem Programm vereinten. Diese neuen 
gesellschaftlichen Konflikte machten besonders für das aufstrebende Bürgertum 
neue Mittel zur Erhaltung des inneren Friedens erforderlich.15 Die »liberale Demo
kratie« nach Macpherson sollte nach der Ansicht von Autoren wie John Stuart Mill 
mittels der prinzipiellen Integration aller Klassen in das politische Leben zu einer 
Harmonisierung der Klassenkonflikte beitragen.16 

Anhand von Mills institutionentheoretischen Überlegungen werde ich die These 
vertreten, dass er Institutionen in seiner Theorieentwicklung und infolgedessen 
auch in seiner politischen Praxis, einen zentralen Stellenwert zuweist. Obwohl er 

12 Der Unterteilung der Einkommensquellen nach Smith, Ricardo und Marx (Landzins, Profit 
und Arbeitslohn) entspricht dabei die Klassenzugehörigkeit (Grundbesitz/Adel, Kapitalisten, 
Proletariat) (vgl. Pollard 1979: 39). 

13 Ich verwende in diesem Teil diesen Begriff anstatt der »unteren Klassen«, weil Mill selbst in 
der Regel von »working classes« spricht. 

14 Nach wie vor eindrücklich sind dazu die Schilderungen von Engels in Die Lage der Arbeitenden 
Klassen in England (vgl. MEW 2: 225–506). Für einen Überblick über die liberalen Antworten 
auf den Pauperismus in dieser Zeit siehe Metz (1985). 

15 Arneson spricht in diesem Zusammenhang bei Mills Demokratietheorie nicht von einem par
tizipatorischen, sondern von einem »›Ruhe-und-Frieden‹-Modell« (Arneson 1987: 91). 

16 Siehe dazu Macpherson (1983: 19f., 65), Held (2009: 88) sowie mit Fokus auf Institutionen 
Bermbach (1986: 336). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

sich dezidiert für die Erweiterung der Partizipationsmöglichkeiten der arbeitenden 
Klassen ausspricht, sind diese zugleich am stärksten von den von ihm vorgesehe
nen Einschränkungen gleicher und effektiver Partizipation betroffen. Dies passt 
insofern zu seinen Annäherungen an sozialistische Positionen, als dass diese eher 
ein Lippenbekenntnis und bestenfalls ein Ideal für die ferne Zukunft darstellen 
sollten. Selbst wenn man Mills Selbstbezeichnung als Sozialisten ernst nimmt, 
führt seine Distanzierung von den demokratischen Prinzipien der gleichen und 
effektiven Partizipation zu einer Entpolitisierung des Weges zum Sozialismus: Mit 
Blick auf die Vorstellung einer parlamentarischen Mehrheit der »unteren Klassen«, 
die sozialistische Programmatiken politisch umsetzen könnte, befürchtete Mill in 
erster Linie die Gefahr einer »Klassengesetzgebung« der Ungebildeten, die seiner 
Auffassung nach durch institutionelle Vorkehrungen gebannt werden sollte. 

Zunächst werde ich im Folgenden einen Einblick in die zentralen Aspekte und 
den Forschungsstand in Bezug auf Mills Demokratietheorie geben. Dabei hebe ich 
insbesondere den elitären Charakter von Mills Vorstellung einer »modifizierten De
mokratie« hervor und zeige, wie er die Demokratisierung in eine breitere Vorstel
lung von historischem Wandel einordnet. Darauf folgt eine Darstellung von Mills 
institutionentheoretischen Überlegungen inklusive der zentralen Aufgaben, die er 
politischen Institutionen in der modernen Gesellschaft zuschreibt. Anschließend 
arbeite ich den Doppelcharakter des Bildungsbegriffes bei Mill heraus, der durch 
Institutionen sowohl als gatekeeper als auch als volkserzieherische Zielvorstellung 
wirkt: Bildung ist bei Mill einerseits Kriterium für das Recht zu politischer Partizi
pation, andererseits sollen politische Institutionen zur Bildung der Gesellschaft, vor 
allem der »unteren Klassen« beitragen. Im Anschluss daran werden die vor diesem 
theoretischen Hintergrund von ihm erarbeiteten Vorstellungen zur Institutionali
sierung der Demokratie vorgestellt. Dazu gehören allen voran das Wahlrecht, insbe
sondere Mills Kommentare zur Ausweitung und Einschränkung desselben wie auch 
seine Vorschläge zu bestimmten Wahlverfahren wie des Pluralwahlrechts (»plural vo
ting«) oder des Proportionalwahlrechts (»proportional voting«). Eine oft als von Mill 
vernachlässigt angesehene Institution, die politische Partei, wird im Anschluss in
klusive der politischen Ambitionen und Ziele, die er mit ihr verbindet, vorgestellt. 
Einen weiteren Schwerpunkt der Untersuchung stellt die Institution des Parlaments 
dar, die hier insbesondere hinsichtlich ihrer Aufgabenbeschreibung durch Mill, sei
ner Kritik der Mandatsbindung der Abgeordneten sowie seiner Vorstellungen zur 
sozialen Zusammensetzung dargestellt wird – dessen Bedeutung zugleich aber, wie 
der darauffolgende Abschnitt zeigen wird, mit der Einführung einer zweiten Kam
mer relativiert wird. Schließlich werde ich auf die Partizipationsmöglichkeiten ein
gehen, die Mill in lokalen politischen Institutionen sieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


John Stuart Mill 89 

1 Liberale Demokratietheorie in der Klassengesellschaft 

Mills Einordnung in die liberale Denktradition ist weitgehend unstrittig.17 Was hin
gegen die spezifische Art des Mill’schen Liberalismus angeht, ist das Bild weniger 
klar: Bei Kahan (1992) gilt Mill als Vertreter eines »aristokratischen Liberalismus«; 
Miller (2000) rückt Mills Vorstellungen unter dem Stichwort des »civic liberalism« 
in die Nähe kommunitaristischer Ideen; Höntzsch (2010) sieht bei Mill einen »so
zialen Liberalismus«, der auf der Betonung der sozialen Grundlagen der Freiheit 
beruhe (vgl. ebd.: 15ff., 216). Baum (2007) wiederum übernimmt zwar Mills Selbstbe
zeichnung als »Sozialist«, dennoch ist der Mill’sche Sozialismus für ihn ohne Zweifel 
ein liberaler. Auch Mills Stellung im Kanon der modernen Demokratietheorie steht 
angesichts der Einträge in der einschlägigem Überblicksliteratur nicht infrage (vgl. 
Held 2009, Schmidt 2019, Buchstein et al. 2021). Für einen Großteil der Interpret:in
nen steht fest, dass Mill überzeugter Demokrat war,18 einige andere sehen in Mills 
Demokratietheorie gar eine Radikalität, die sie mit zeitgenössischen linken demo
kratietheoretischen Strömungsbezeichnungen in Verbindung bringen.19 In diesem 
Sinne wird er auch als Vertreter einer »Wirtschaftsdemokratie« gesehen.20 Wenn 
Mill dennoch Kritik an gegenwärtigen Formen und Theorien der Demokratie übt, 
so Varouxakis, stehe fest, dass er dies »as an ardent friend who wanted it to make 
the most of itself, not as a crypto-antidemocrat« (Varouxakis 2017: 469) tue. 

17 Siehe dazu etwa Schapiro (1943: 151), Eisenach (1999: 2), Macpherson (1983), Holmes (1997), 
von Beyme (2013) und Kelly/Varouxakis (2010). Selbst diejenigen Interpret:innen, die Mills 
Selbstbezeichnung als Sozialisten folgen, sprechen ihm das »Liberale« nicht ab: Er ist dann 
für sie ein »Marktsozialist« (Riley 1996) oder liberal-demokratischer Sozialist (Baum 2007). 
Wenn Mill trotzdem eine Distanz zu »liberalen« Positionen zugeschrieben wird wie bei Conti 
(2021), dann liegt dem meist eine andere Vorstellung des Liberalismus (bei Conti der »heu
tige« real existierende, vgl. ebd.: 380) zugrunde. Das viel diskutierte »John Stuart Mill-Pro

blem«, das als Unvereinbarkeit von seinen liberalen und utilitaristischen Prinzipien gesehen 
wird, widerspricht dieser Einordnung nur, wenn »liberal« als gleichbedeutend mit »libertär« 
verstanden wird (vgl. Schefczyk 2011, zu Mills Abgrenzung vom Libertarismus vgl. Höntzsch 
2011). 

18 Urbinati schreibt Mill beispielsweise einen essenziellen Beitrag zur Schaffung der modernen 
Vorstellung von Demokratie zu, indem er die Athenische Vorstellung derselben in seine Zeit 
überführt habe (vgl. Urbinati 2002: 5). Zakaras bezeichnet Mills sozial grundiertes Konzept 
der Individualität als Grundlage für das Funktionieren demokratischer Prozesse (vgl. Zakaras 
2007: 219). 

19 Für Baum (2003) gilt Mill als »radikaler Demokrat«, Arlen (2022) sieht in Mill gar einen Ver
fechter einer »plebejischen« Demokratiekonzeption. 

20 So sieht in den 1970er Jahren bereits Pateman (1970) in Mill einen Befürworter einer par
tizipatorischen Demokratie, die die Mitbestimmung der Bürger:innen auf den Arbeitsplatz 
erweitere. Ashcraft geht so weit, Mill die Favorisierung einer »democratic socialist society« 
(Ashcraft 1998: 189) zuzuschreiben, Medearis (2005) sieht in Mills Schriften eine demokrati

sche Kritik des Privateigentums. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

Insgesamt herrscht jedoch Uneinigkeit in der Frage, ob Mill überhaupt als Demo
krat bezeichnet werden kann. Vor diesem Hintergrund ist es naheliegend, dass Mill 
zumindest eine ambivalente, wenn nicht gar eine ablehnende Haltung gegenüber 
der Demokratie zugeschrieben wurde: Höntzsch sieht Mill im Anschluss an Robson 
(1968: 224) in erster Linie als Demokraten, dessen Vorstellung darüber, was demo
kratisch sei, sich jedoch im Laufe seines Lebens geändert habe. Dies drücke sich in 
seinem Bekenntnis zur »modifizierten Demokratie« infolge der Abkehr von den de
mokratischen Aspirationen der radicals aus – die modifizierte Demokratie stünde 
dabei allerdings einigen zentralen Prinzipien der modernen Demokratie, wie dem 
Gleichheitsprinzip (»one man, one vote«) entgegen (vgl. Höntzsch 2010: 184). Ryan 
zufolge schwankt Mill Zeit seines Lebens »between an elitist pessimism and a mo
re democratic optimism« (Ryan 1974: 141).21 Längst nicht alle Autor:innen würden 
diese Verbundenheit Mills zur Demokratie bestätigen. Vielmehr gibt es eine breite 
Fraktion innerhalb der Sekundärliteratur, welche die antidemokratischen Elemen
te in Mills politischer Theorie hervorhebt. So argumentiert Kahan, dass Mill kein 
Demokrat war (vgl. Kahan 1992: 8), sondern Vertreter eines aristokratischen Libera
lismus (vgl. ebd.: 4, siehe auch Conti 2021).22 Für Smart ist Mills Demokratietheo
rie das »illiberalste« Element seines Gesamtwerks, weil er den meisten Menschen 
nicht zugestanden habe, ihre Zukunft politisch selbst zu gestalten. Mill habe seine 
verfassungstheoretischen Entwürfe deshalb so ausgerichtet, dass stets eine kogni
tiv überlegene Elite über das Wohl der Anderen befinden sollte (vgl. Smart 1990: 317, 
323). Bartsch sieht in seiner marxistisch orientierten Interpretation von Mills poli
tischer Theorie den Versuch, das Interesse der bürgerlichen Klasse als allgemeines 
festzulegen und damit den Fortbestand der kapitalistischen Ökonomie auf Dauer 
sicherzustellen. Demokratie sei dabei lediglich ein Mittel, der neuen bürgerlichen 
Mittelklasse eine politische Vorrangstellung zu sichern (vgl. Bartsch 1982: 16f., 210). 
Grollios kommt in ähnlicher Weise zu dem Schluss, dass Mill nicht als Demokrat zu 
bezeichnen sei, weil er die sozialen Aspekte des Demokratiebegriffs unterschlage 
– und seine Demokratietheorie damit, auf heutige Zeit übertragen, eine Lanze für 
neoliberale Politikvorstellungen breche (vgl. Grollios 2011: 884f.). 

Einige Forscher:innen begründen ihre Skepsis gegenüber Mills Einordnung als 
Demokraten anhand der von ihm favorisierten politischen Institutionen: So stellt 
Duncan zwar fest, dass Mill zwar ernsthaft an einer bestimmten Form von Demo
kratisierung interessiert gewesen sei, aber selbst nach seinen eigenen Standards 
nicht eindeutig als Demokrat bezeichnet werden könne (vgl. Duncan 1973: 259). Da
bei seien es vor allem seine konkreten Entwürfe politischer Institutionen, die sei

21 Wenngleich die hier folgenden Untersuchungen von Mills Denken über politische Institutio
nen demzufolge in letztere Richtung weisen werden, wäre es nicht zutreffend Mill, gänzlich 
in die Ecke der »Antidemokraten« zu stellen (vgl. Thompson 1976). 

22 Eine ähnliche Argumentation verfolgt Conti (2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


John Stuart Mill 91 

ne Einordnung als Demokraten infrage stellten (vgl. ebd.: 263). Zu diesem Schluss 
kommt auch Burns in seiner detailreichen Nachzeichnung von Mills institutionen
politischem Denken (Burns 1957b: 294, siehe auch Burns 1957a), die bis heute nicht 
an Aktualität verloren hat. Auch Arneson konstatiert bei Mill vor allem in dessen 
Betrachtungen über politische Institutionen paternalistische und antidemokrati
sche Tendenzen (vgl. Arneson 1987: 79f.). Bevor die Institutionalisierung gleicher 
und effektiver Partizipation in den einzelnen institutionenpolitischen Entwürfen 
und Interventionen Mills geprüft wird, sollen im Folgenden aber noch die theoreti
schen und politischen Rahmenbedingungen geklärt werden, die seinen Demokra
tiebegriff prägen: Mills intellektuelle Entwicklung von einem Verfechter der Ideale 
der radicals zum Vertreter einer »modifizierten« Form der Demokratie sowie sei
ne Einordnung der Demokratie im geschichts- und zivilisationstheoretischen Rah
men, der seinem Denken über politische und soziale Fragen zugrunde liegt. 

1.1 Der elitäre Charakter der »modifizierten Demokratie« 

Den Anstoß für die Abgrenzung von den radicals und seine Distanzierung von der 
Demokratie ist für Mill die Auseinandersetzung mit den Schriften von Alexis de Toc
queville gewesen, die großen Einfluss auf die Entwicklung seines politischen Den
kens hatte (vgl. Brady 1977: XIX).23 Mill selbst beschreibt diesen von Tocqueville in
spirierten Wandel in seiner Autobiographie als »einzige konsequente Gesinnungs
änderung« (AB: 155) seines Lebens. Die Lektüre von Tocquevilles Über die Demokra
tie in Amerika, so Mill weiter, habe ihn zu einer Revision seiner grundlegenden po
litik- und institutionentheoretischen Überzeugungen inspiriert: Der »Übertragung 
des politischen Ideals von der reinen Demokratie […] auf die modifizierte Form der
selben« (AB: 155). So ändert sich Mills Einschätzung über die Gefahren, die von ei
ner Regierung ausgehen können: Der Grund für die Notwendigkeit einer Modifizie
rung der Demokratie seien die Gefahren, die in der »Herrschaft der zahlenmäßigen 

23 Zu den methodischen Gemeinsamkeiten und Unterschieden siehe auch Buchstein/Hummel 
(2016). Mueller (1956) bezeichnet Tocqueville, wenn auch nicht unwidersprochen (vgl. Pappé 
1964: 229), als »Lehrer« Mills. Tocqueville hatte während seiner Englandreise von 1835 nicht 
nur vor dem Ausschuss des House of Commons über Wahlkorruption gesprochen, sondern auch 
zahlreiche Treffen mit englischen Politikern und Intellektuellen wahrgenommen. Dazu ge
hörten auch Treffen mit einer Gruppe der radicals, auf denen er Mill kennenlernte (vgl. Mayer 
1988: 84–86). Die daraus entstehende Beziehung von Mill und Tocqueville zu charakterisie
ren, erweist sich als schwierig, da der persönliche Austausch trotz gegenseitiger Bewunde
rungsbekundungen auf einige wenige sporadische Briefwechsel beschränkt blieb: Der in den 
Begegnungen im Jahre 1835 übergesprungene »intellektuelle Funke« entfachte aller Wahr

scheinlichkeit nach »nicht viel mehr als ein kurzes Strohfeuer« (Buchstein/Hummel 2016: 
226) zwischen den beiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

Mehrheit« (AB: 156) in der Demokratie bestünden.24 Dementsprechend unterschei
det Mill fortan eine »wahre« von einer »falschen« Vorstellung der Demokratie: »Die 
Idee einer vernünftigen Demokratie besteht nicht darin, dass das Volk selbst regiert, 
sondern dass es eine Sicherheit besitzt, gut regiert zu werden.« (AW 4: 123, Herv.i.O.) 
Wie Tocqueville hält zwar auch Mill den Siegeszug der Demokratie für unausweich
lich. Doch anstatt diesen nach Kräften zu unterstützen, fokussiert er sich nach Toc
quevilles Vorbild auf die Abmilderung der vermeintlich schlechten Tendenzen der 
Demokratie (vgl. AW 4: 101) – ganz im Sinne von Tocquevilles Ziel, dass Demokra
tie, »wenn sie kommt, in dieser vorteilhaften Gestalt kommt« (AW 4: 102). Kurzum: 
Nachdem Mill vor seinem Wandel noch die Auffassung der radicals um seinen Vater 
James Mill und Jeremy Bentham vertrat, dass die größte Gefahr von einer regieren
den Minderheit ausgehe (vgl. Hamburger 1965: 40ff.), sieht er sie nun vor allem in 
der Herrschaft einer bestimmten Mehrheit. 

Doch worin bestehen die Positionen der radicals, und wie begründet Mill seine 
Distanzierung? »Radicalism« gilt als Bezeichnung für eine Denkströmung, deren 
Grundüberzeugungen in einer »fusion of universal suffrage, Ricardian economics 
and programmatic atheism« (Clark 2007: 241) bestanden. Wie Mill in seiner Autobio
graphie rekapituliert, war er bis zu seiner »seelischen Krise« Mitte der 1820er Jahre 
von den Doktrinen der radicals überzeugt. So übernahm er zunächst die Vorstellun
gen des Bentham’schen Utilitarismus. Doch während dieser in erster Linie von einer 
egalitären Konzeption des Glücks ausging, machte John Stuart Mill die Vorstellung 
einer »higher morality« zum Grundkriterium des eigenen Utilitarismus: Sein Vor
wurf an Bentham lautete, dass dieser nicht in der Lage gewesen sei, die moralische 
Fähigkeit und den Willen zur Vervollkommnung als Bestandteil der menschlichen 
Natur anzusehen (vgl. AW 3.1: 143f.) – mit weitreichenden Folgen für Mills politi
sche Theorie. 

Politisch kann die Stoßrichtung von Bentham und James Mill am besten als an
ti-aristokratisch bezeichnet werden (vgl. Hamburger 1965: 31). Die geheime Wahl, 
kürzere Legislaturperioden und allen voran das allgemeine Männerwahlrecht wa
ren für sie die wichtigsten Mittel, den aristokratischen Schichten die Vorherrschaft 
in Regierung und Verwaltung zu entreißen (vgl. ebd.: 30). Vor allem warfen sie die
sen die Verfolgung »sinistrer« Interessen vor, worunter sie bestimmte Partikularin
teressen verstanden, für die sie die Staatsmaschinerie zum Zweck der eigenen Vor
teilsnahme instrumentalisierten (vgl. Rinderle 2009: 182, Hamburger 1965: 40ff.). 
In seiner Autobiographie bezieht sich Mill auf seinen Vater in diesem Zusammen
hang als jemanden, der »opinions of extreme democracy« (CW I: 6) vertreten ha
be. Mill schreibt auch Bentham die Strategie zu, mit der numerischen Majorität der 
Bevölkerung ein Korrektiv gegen die sinistren Interessen der Regierung in Stellung 
zu bringen (vgl. ebd.: 160f.). Für Mill ist nun aber gerade diese Majorität und die 

24 Zur Entwicklung von Mills frühem politischem Denken siehe Burns (1957a). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


John Stuart Mill 93 

Gefahr ihrer uneingeschränkten Herrschaft das Problem. Das Konzept der radicals 
würde seiner Auffassung nach nicht dem moralischen Ziel der menschlichen Ver
vollkommnung Rechnung tragen – bestünde doch die Mehrheit in erster Linie aus 
»ungelernten Arbeitern« (AW 3.1: 161). Dies würde nämlich dazu führen, »einen eng
herzigen und niedrigen Typus der menschlichen Natur allgemein und dauernd zu 
machen und jeden Einfluss zu erdrücken, der auf eine weitere Vervollkommnung 
des sittlichen und geistigen Lebens der Menschheit hinwirkt« (ebd.: 161). Mit ande
ren Worten: Der Mehrheit mangele es gerade an jener Fähigkeit zur Vervollkomm
nung, die Mill für die positive Entwicklung der Menschheit als zentral erachtet. Die 
Menschen seien dagegen besser beraten, wenn sie sich auf die Weisheit jener stütz
ten, die ihnen an Erfahrung überlegen seien.25 Wie Letwin zusammenfasst, ist Mills 
Ziel damit »exactly contrary to Benthams. He meant to secure the leadership of those 
who knew better. Otherwise the human race could not progress to its ultimate per
fection.« (Letwin 1998: 334) 

Mill scheute sich dabei nicht, auch aus den Schriften konservativer Autoren wie 
Samuel Coleridge Inspirationen für seine neue Demokratiekonzeption zu gewin
nen. Coleridge ergänzte Mill zufolge die Defizite Benthams: Wem es gelänge, die ge
gensätzlichen Methoden und Prämissen beider zu kombinieren, »würde die ganze 
englische Philosophie ihrer Zeit besitzen« (AW 3.1: 177). Am bedeutsamsten ist hier 
das von Coleridge formulierte Ziel der Bildung einer intellektuellen Elite (»clerisy«), 
das Mill weitgehend übernahm (vgl. Arneson 1987: 84, Duncan 1987: 46). Auf ihren 
Schultern, so Mill im Anschluss an Coleridge, könne eine »nationale Erziehung« ge
deihen, die allein dazu in der Lage sei, sowohl den Bestand als auch den zukünfti
gen Fortschritt einer Gesellschaft zu sichern (vgl. AW 3.1: 203). Für Mill folgt daraus, 
»dass die große Masse der Menschheit der Leitung durch eine der ihrigen überlege
ne Einsicht und Tugend bedarf« (AW 3.1: 181). Während Coleridge hier vor allem ei
ne »natürliche«, erbliche Aristokratie vor Augen hat, distanziert sich Mill von dieser 
starren Ausrichtung auf die Herkunft (vgl. AW 3.1: 181f.).26 In Über die Freiheit bringt 

25 Analog dazu verläuft Mills Modifizierung des Bentham’schen Utilitarismus, die als eine der 
philosophischen Begründungen seiner positiven Sicht auf starke Eliten gelten kann. In der 
Schrift Utilitarismus betont Mill, dass seiner Vorstellung das größtmögliche Glück nicht nur 
quantitativ, sondern auch qualitativ zu bestimmen sei: »Der Prüfstein der Qualität wie auch 
die Regel, nach der sie gegen Quantität abgewogen wird, ist dabei die Präferenz derer, die, 
von ihren besonderen Erfahrungen begünstigt und überdies zur Selbsterkenntnis und Selbst
beobachtung geschult, über die besten Vergleichsmöglichkeiten verfügen.« (AW 3.1: 455) Da
mit wird den überdurchschnittlich »Gebildeten« in der Gesellschaft nicht nur eine politische 
Privilegierung eingeräumt, sondern auch ihr Lebensstil und die damit verbundenen Glücks
vorstellungen als überlegen und wünschenswert deklariert. 

26 Dass Mill hier vor allem die Mittelklassen als Trägerschicht vor Augen hat, werde ich im Ka
pitel zur Institution der Partei insbesondere anhand des Traktats Reorganization of the Reform 
Party darlegen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

er dagegen die intellektuelle Originalität und Überlegenheit als Kriterium für die 
Zugehörigkeit zu dieser Gruppe in Stellung. Die »unteren Klassen« sollten von die
sen »entwickelten Menschenwesen« (ÜF: 93) lernen. Mit anderen Worten: Es brau
che eine intellektuelle Elite, die in der Lage ist, die »Masse« zu »bilden« (vgl. West 
1965: 129–134). Diese Elite solle die Einführung neuer Bräuche, Lebensgewohnhei
ten, Wahrheiten und Vorlieben gewährleisten: »[D]iese wenigen sind das Salz der 
Erde, ohne sie würde das Leben ein trockener Pfuhl werden« (ÜF: 93). 

Diese Positionierung bildet die Grundlage für die von Tocqueville inspirierte 
Umdeutung27 seiner Demokratievorstellung. In seiner Rezension des ersten Bandes 
von Tocquevilles Über die Demokratie in Amerika schreibt Mill ganz in diesem Sinne: 
»Das Interesse des Volkes ist, die gebildetsten und fähigsten Personen, die zu finden 
sind, als seine Herrscher zu wählen« (AW 4: 125)28 und formuliert anderer Stelle die 
Devise: »The intelligent classes lead the government, & the government leads the 
stupid classes.« (CW XII: 27f.) An diesen Stellen tritt der elitäre Charakter von Mills 
Demokratietheorie deutlich hervor. Dieser äußert sich, wie ich in den folgenden 
Abschnitten zeigen werde, auch in seiner Institutionenpolitik. Doch es wäre nicht 
ganz zutreffend, Mills Demokratietheorie auf diesen Aspekt zu reduzieren. Denn 
Mill strebt zugleich an, diese Positionen in seine zivilisationstheoretischen und 
geschichtstheoretischen Betrachtungen einzubringen, die von einem durchaus 
progressiven Grundton geprägt sind. 

1.2 Demokratie und Zivilisation 

John Stuart Mills Schriften zu Politik, Ökonomie und zivilisatorischer Entwicklung 
sind vor allem in den späteren Schriften von einem optimistischen Blick auf die Zu
kunft geprägt.29 Insbesondere im Hinblick auf die Demokratisierung und die ma
terielle und intellektuelle Entwicklung der arbeitenden Klassen erwartet Mill große 
Fortschritte. Seine optimistische Haltung bringt er in seiner Rede an die Studieren
den der schottischen Universität St. Andrews im Jahre 1867 auf den Punkt: 

27 Zur genauen Abfolge der Änderungen von Mills Positionen siehe Burns (1957a, 1957b). 
28 Auch wenn an dieser Stelle davon ausgegangen werden kann, dass Mill hier nur Tocquevilles 

Position wiedergibt, schließt er sich dieser im Folgenden an (siehe dazu AW: 134). 
29 In den 1830er Jahren waren hingegen noch pessimistischere Töne Mills zu vernehmen. Im 

1836 erschienenen Artikel Zivilisation sieht Mill in der gesellschaftlichen Entwicklung noch 
keinen Fortschritt in der Bildung, sondern vor allem eine Steigerung des Machtanspruchs der 
»unteren Klassen« (vgl. ZIV: 79). Was die höhere Bildung betrifft, schlägt er in Bezug auf die 
Ausbildung in den Universitäten eher pessimistische Töne an (ebd.: 81). Die späteren Schrif
ten, wie seine Rede an der Universität von St. Andrews 1867 (vgl. AW 2: 299ff.) sowie das Kapi
tel zur Zukunft der arbeitenden Klassen (sowie der gesamten dritten Auflage der Prinzipien der 
politischen Ökonomie von 1852, vgl. Claeys 2022: 55), sind von einer optimistischen Sicht auf 
den zu erwartenden gesellschaftlichen Fortschritt geprägt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


John Stuart Mill 95 

»All true political science is, in one sense of the phrase, à priori, being deduced 
from the tendencies of things, tendencies known either through our general ex
perience of human nature, or as the result of an analysis of the course of history, 
considered as a progressive evolution.« (CW XXI: 237) 

Der Gang der Geschichte stellt sich für Mill als Evolution von Fortschritt dar. Mo
tor und Anzeichen für diesen Fortschritt sei die menschliche Tendenz, nach Ver
vollkommnung zu streben. Mill geht davon aus, dass sich das Ausmaß menschli
chen Wissens und die Qualität der Moralvorstellungen von Generation zu Generati
on steigere. Zentral für diesen Prozess sei jedoch die Entwicklung des Individuums, 
die durch die Adaption und Verbesserung des vorhandenen menschlichen Wissens 
die moralische Entwicklung der Menschengattung vorantreibe (vgl. Robson 1968: 
140). Das gilt in Mills Augen für die gesamte Gesellschaft: So traut er auch den von 
ihm sonst vielfach als zurückgeblieben und intellektuell unterentwickelt beschrie
benen Mitgliedern der arbeitenden Klassen zu, an diesem Prozess teilzuhaben oder 
ihn gar mit anzutreiben. 

Diese Position, wie auch die ökonomische und soziale Entwicklung der Gesell
schaft insgesamt, wird am deutlichsten in dem Buchkapitel Über die wahrscheinliche 
Zukunft der arbeitenden Klassen. In dem als Standardwerk der modernen politischen 
Ökonomie geltenden Prinzipien der politischen Ökonomie nimmt dieses Kapitel eine 
Ausnahmestellung ein.30 In Bezug auf die Positionen zur Ökonomie im engeren Sin
ne scheint das Werk vor allem durch eine Neuformulierung ricardianischer Ideen 
charakterisiert (vgl. Claeys 2022: 53). Doch besonders in der dritten Auflage, der 
insgesamt eine starke Beeinflussung durch Harriet Taylor zugeschrieben wird, gibt 
sich Mill optimistisch, dass die Gesellschaft zu einer zukünftigen »Vervollkomm
nung« in der Lage sei, die gar die Umsetzung sozialistischer Ideen machbar und 
wahrscheinlich erscheinen lässt (vgl. Claeys 2022: 35). Der Text ist von einem star
ken Grundoptimismus durchzogen, wie Mill ihn an wenigen anderen Stellen offen
bart. Zunächst stellt er fest, dass sich die intellektuellen Fähigkeiten der arbeitenden 
Klassen so weit fortentwickelt hätten, dass eine Unterordnung unter den Paterna
lismus des Adels und Bürgertums für sie nicht mehr akzeptabel erscheine: 

»Diese Frage war entschieden, als man sie lesen lehrte und ihnen Zeitungen und 
politische Abhandlungen zugänglich machte, als man zuließ, dass Wortführer der 

30 Das hat auch die Einordnung in der späteren Mill-Forschung erheblich erschwert. Mill selbst 
bemerkt in seiner Autobiographie zwar, dass dieses Kapitel aus der Feder seiner Frau stam

me (vgl. AB: 200), relativiert dies aber zugleich mit dem Verweis, dass in Bezug auf seine 
Schriften dieser Zeit insgesamt kaum zu unterscheiden sei, welcher Gedanke ihm selbst und 
welcher ursprünglich seiner Frau zuzuschreiben sei (vgl. ebd.: 196). Zur Diskussion um die 
Urheberschaft des Textes siehe auch Fußnote 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

Opposition sich unter sie mischten. […] Die arbeitenden Klassen haben die Vertre
tung ihrer Interessen selbst in die Hand genommen und zeigen in einem fort, dass 
sie die Interessen ihrer Arbeitgeber für nicht identisch mit den ihrigen, sondern 
ihnen entgegengesetzt halten.« (AW 3.2: 213) 

Für Mill folgt daraus, dass man ihnen in Zukunft alle »Anweisungen, Ermahnungen 
und Belehrungen« (ebd.: 214) als Gleichgestellte zukommen lassen müsse. Er sieht in 
der zu erwartenden und teilweise bereits eingetretenen intellektuellen Entwicklung 
der arbeitenden Klassen weitere Vorteile. So würden sie durch die Fähigkeit, die 
Presse zu verfolgen, in ökonomischen Krisensituationen und Arbeitskämpfen die 
Sicht ihrer Arbeitgeber besser verstehen können und diesen gegenüber nachsichtig 
sein, da sie so in der Vergangenheit immer »die Ursachen des sie heimsuchenden 
Unglücks verstanden und wussten, dass ihre Arbeitgeber und die Regierung nicht 
daran schuld waren« (ebd.: 216). Während hier Mills Sympathien zugunsten der Ar
beitgeber noch offensichtlich sind, schließt er für eine ferne Zukunft nicht aus, dass 
die Klassengegensätze verschwinden würden. So stellt er im weiteren Verlauf die 
Auflösung des Gegensatzes von Lohnarbeit und Kapital insgesamt in Aussicht (vgl. 
ebd.: 218).31 

Sein allgemeines Verständnis der historischen Entwicklung legt Mill bereits im 
Aufsatz Zivilisation von 1837 dar. Zivilisation ist für Mill ein gesellschaftlicher Zu
stand, der von Kooperation gekennzeichnet (vgl. ZIV: 76) und damit »direktes Ge
genteil zum rohen Naturzustand oder zur Barbarei« (ZIV: 74) sei. Hier spricht er 
vom status quo als einem Zustand der Zivilisation, verweist aber auch auf »den rei
ßenden Fortschritt zu noch größeren Leistungen, in dem sie begriffen ist« (ZIV: 73). 
Dementsprechend ist der Text in weiten Teilen vom Glauben an den zivilisatorischen 
Fortschritt geprägt: dem »Übergang der Macht von einigen wenigen auf die breite 
Masse der Bevölkerung, die im Vergleich um Einzelnen immer bedeutsamer wird« 
(ZIV: 74). Hier hat Mill auch die arbeitenden Klassen vor Augen, geht aber stärker 
auf die politischen Auswirkungen ein, die mit ihrem Zuwachs an Einfluss verbun
den sind – den Siegeszug der Demokratie: 

»Der Triumph der Demokratie oder – mit anderen Worten – der Triumph der öf
fentlichen Meinung hängt nicht von der Ansicht irgendwelcher Individuen oder 
irgendeiner Klasse von Individuen darüber ab, ob sie diesen Triumph für wün
schenswert halten oder nicht, sondern von den natürlichen Gesetzen des steigen
den Wohlstands, von der Ausbreitung des Wissens und dem Fortschritt und der 

31 Daraus folgen für Mill zwei mögliche Konsequenzen auf dem Gebiet der Ökonomie: Entwe
der die Beteiligung der Arbeiterinnen und Arbeiter am Gewinn der Unternehmen oder deren 
Überführung in von ihnen selbst geführte Genossenschaften. Entscheidend ist hier aber, dass 
ihre Entwicklung eine habituelle Anpassung an die bürgerliche Klasse voraussetzt (vgl. Jörke 
2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


John Stuart Mill 97 

immer zunehmenden Erleichterung des menschlichen Verkehrs. […] Selbst wenn 
die Institutionen, die den Fortschritt der Demokratie behindern, durch irgendein 
Wunder erhalten blieben, würden sie doch diesen Fortschritt höchstens verlang
samen.« (ZIV: 80) 

Der Siegeszug der Demokratie als »Fortschritt« wird hier zum unhintergehbaren 
Naturgesetz erklärt, sodass ihre Durchsetzung, wie zuvor schon Tocqueville fest
gestellt hat, von keiner gesellschaftlichen Kraft mehr aufgehalten werden könne. 
So blieben im Umgang mit der Demokratie nur zwei Optionen, die jeweils davon 
abhingen, ob man »die Massen für reif [für die Demokratie] hält oder nicht« (ZIV: 
80): So könne man einerseits die »Massen« auf ihrem Weg zur Macht gewähren las
sen oder gar unterstützen. Wenn man sie jedoch noch nicht für reif zur Selbstre
gierung halte und gleichzeitig die natürliche Notwendigkeit ihres Machtzuwachses 
anerkenne, bliebe nur die Option, »alle Bemühungen darauf zu richten, zu ihrer Vor
bereitung auf die Demokratie beizutragen« (ZIV: 80). Mills Befürwortung der De
mokratie hängt also im Wesentlichen davon ab, ob er die Gesellschaft hinsichtlich 
ihres Bildungsgrades für fähig erachtet. Doch dabei ist nicht immer klar, inwiefern 
er sich auf die gegenwärtige oder auf die noch zu erwartende demokratische bzw. 
sozialistische Gesellschaft bezieht.32 

Diese Spannung ist zum Teil in Mills Adaption der Geschichtstheorie der franzö
sischen Saint-Simonisten begründet. Für die Saint-Simonisten war der historische 
Verlauf von einer deterministischen Teleologie geprägt. Sie gingen von einer gesell
schaftlichen Fortschrittstendenz aus, die sich auf einen vollkommenen Endzustand 
zubewege (vgl. Capaldi 2004: 79f.). Entscheidend ist für sie dabei im Einzelnen eine 
generalisierte Abfolge zivilisatorischer Stadien, die diesen Fortschritt antreibe. Mill 
übernimmt von ihnen in erster Linie die Vorstellung, dass der historische Prozess 
sich in »organische« und »kritische« Perioden aufgliedern lasse (vgl. CW XII: 42). 
Während der organischen Perioden sei die Gesellschaft von einer ideologiegestütz
ten Stabilität geprägt. Die jeweiligen zivilen oder religiösen Glaubenssätze würden 
von nahezu allen Mitgliedern der Gesellschaft geteilt, was den sozialen und poli
tischen Institutionen unangefochtene Legitimität verleihe (vgl. AB: 133). Sobald je
doch der Glaube an diese Grundüberzeugungen erschüttert werde, wie Mill am Bei
spiel der Reformation darlegt, breche ein »kritisches« Zeitalter an. Dabei würden die 
zuvor anerkannten Glaubenssätze radikal infrage gestellt und die gesellschaftlichen 
Institutionen auf Grundlage neuer Glaubenssätze umgestaltet, bis auf ihrer Grund

32 Siehe dazu etwa die Uneinigkeiten um die historische Verortung der Empfehlung des Plural
wahlrechts zwischen Sarvasy (1984), die es als transitionale Institution betrachtet und Miller 
(2003), der das Pluralwahlrecht als Teil der Mill’schen Utopie sieht (vgl. dazu auch McCabe 
2021: 221 sowie Abschnitt 3.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

lage wieder ein neues organisches Zeitalter anbreche (vgl. AB: 133f.). Entscheidend 
ist hier, dass Mill auch sein gegenwärtiges Zeitalter als kritische Periode ansieht.33 

Insbesondere für die Autor:innen, die Mill als Demokraten begreifen, stellt sich 
die Aufgabe, Mills widersprüchliche Positionierungen zur Demokratie in Einklang 
zu bringen. Dazu wird oft auf Mills Geschichtstheorie zurückgegriffen, wobei die 
Demokratietheorie Mills als Konzept für eine Übergangsphase auf dem Weg zur ge
sellschaftlichen Vervollkommnung begriffen wird. Sarvasy, auf die diese Interpreta
tion zurückgeht,34 vertritt in diesem Zusammenhang die These, Mill sehe »his de
mocratic theory within the context of his socialist commitment« (Sarvasy 1984: 568). 
Vor dem Hintergrund der fortschrittlichen gesellschaftlichen Entwicklung, die Mill 
in seinen Schriften beschreibe, seien die von ihm favorisierten politischen Institu
tionen auf eine Periode der gesellschaftlichen Transformation ausgerichtet, an de
ren Ende nicht weniger als ein demokratischer Sozialismus stehen solle (vgl. ebd.: 
587). 

Mills Überlegungen zu politischen Institutionen sind jedoch, anders als seine 
Hoffnungen und Voraussagen über den zukünftigen historischen Verlauf westlicher 
Zivilisationen, auf die Gegenwart gerichtet. Sie sind nicht für eine Gesellschaft in 
naher oder ferner Zukunft konzipiert, wo der allgemeine Bildungsgrad so hoch ist, 
dass Mill Demokratie für möglich hält. Das kann man daran festmachen, dass er in 
seinen Reden, Briefen oder auch in Form von parlamentarischen Reformvorschlä
gen seine Zeitgenossen von ihrer unmittelbaren Umsetzung überzeugen wollte. Im 
Vorwort der hinsichtlich der Befürwortung des zu erwartenden Fortschritts der ar
beitenden Klassen radikalsten dritten Auflage der Prinzipien der politischen Ökonomie 
offenbart Mill außerdem entgegen dem sonst beschworenen Optimismus, dass er 
nach wie vor skeptisch bleibe, was den gegenwärtigen Stand und die Zukunftsaus
sichten dieses Fortschritts betreffe: 

»The only objection to which any great importance will be found to be attached 
in the present edition, is the unprepared state of mankind in general, and of the 
labouring classes in particular; their extreme unfitness at present for any order of 
things, which would make any considerable demand on either their intellect or 
their virtue.« (CW II: XCIII) 

Was Ryan unspezifisch als Mills »wavering between an elitist pessimism and a more 
democratic optimism« (Ryan 1974: 141) bezeichnet hat, wird an dieser Stelle inhalt

33 Ohne diese Begriffe direkt zu verwenden, deckt sich seine Beschreibung vom Übergang eines 
stabilen Zeitalters mit festen Glaubenssätzen und Autoritäten (Adel) hin zu einer Situation, 
in der auf vielen gesellschaftlichen und intellektuellen Ebenen große Veränderungen einge
treten sind, mit den Begriffen der Saint-Simonisten (vgl. CW XXII: 278f.). 

34 Andere Autor:innen, die Mills Selbstbezeichnung als Sozialisten bestärken, haben dies auf
genommen, siehe dazu McCabe (2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


John Stuart Mill 99 

lich konkret: Wie Corcoran gezeigt hat, ist sowohl das frühere als auch das spätere 
Denken Mills von starken pessimistischen Elementen geprägt. Während Mill stets 
an das Potenzial für zivilisatorischen Fortschritt glaubt, stellt er in seinen Analy
sen der englischen Gesellschaft fest, dass diese weit von dem dafür notwendigen 
Zustand entfernt sind (vgl. Corcoran 2019: 845). Mills Fortschrittsoptimismus und 
seine Betrachtung der realen Gesellschaft treten so auseinander:35 Zwar bleibt sein 
Denken von einem geschichtsphilosophisch inspirierten Fortschrittsoptimismus 
geprägt. Doch gleichzeitig erscheint ihm die Gesellschaft vor allem hinsichtlich des 
Bildungsgrads der breiten Mehrheit der Bevölkerung noch weit von einem Zustand 
entfernt, der deren Inklusion in die Entscheidungsprozesse und Politik und Wirt
schaft ermöglichen würde: »Die Menschheit muss sehr große Fortschritte machen, 
bevor wir eine Demokratie erhalten, die nicht durch den Mangel an weitsichtigen 
und aufgeklärten Anschauungen gekennzeichnet ist.« (AW 4: 140, vgl. GzP: 189) Hier 
zeigen sich die hohen Ansprüche, die Mill an die Bürgerinnen und Bürger einer 
zukünftigen Demokratie stellt – einer Demokratie, die er sich in der nahen Zukunft 
so noch nicht vorstellen kann (vgl. Höntzsch 2010: 185).36 Mit Feststellungen wie 
der, dass Demokratie erst nach einem grundlegendem sozialem Wandel möglich 
sei (vgl. Duncan 1987: 45), tendiert Mill stattdessen dazu, seine politischen und 
sozialen Ideale in eine sehr ferne Zukunft zu projizieren (vgl. ebd.: 44). 

Die politischen Institutionen Mills in einem Übergangsstatus zur gesellschaft
lichen »Vervollkommnung« zu platzieren, ist vor allem im Hinblick auf seine insti
tutionenpolitischen Äußerungen nicht überzeugend. Letztere richten sich, wie ich 
im Folgenden zeigen werde, als dezidiert politische Interventionen gegen die For
derungen der »unteren Klassen«. Diese traten etwa in Form sozialistischer Organi
sationen wie der Chartistenbewegung dafür ein, demokratische und sozialistische 
Transformationen auf Basis von breiter politischer Partizipation der arbeitenden 
Klassen umzusetzen. Liegt die Verwirklichung der Ziele nicht mehr in deren Hand, 

35 Koselleck hat diese für das moderne bürgerliche Denken und seine Beziehung zur (realen) 
Geschichte zentrale Denkfigur in Kritik und Krise herausgearbeitet: So habe eine spezifische 
Art bürgerlich-moralischer Kritik des absolutistischen Staates seit dem 18. Jahrhundert ein 
Zeitverständnis zur Folge gehabt, »das Zukunft und Vergangenheit auseinanderreißt« (Ko
selleck 1985: 7). Die im Absolutismus vom Bereich der Politik abgetrennte moralische Kritik 
werde dabei an eine Geschichtsphilosophie gebunden, deren Fortschrittsoptimismus im Be
griff der Utopie ihren Ausdruck findet. Diese Geschichtsphilosophie verdecke jedoch die aus 
dem Auseinandertreten von Politik und Moral entstehende Krise, indem Sie die Begründun
gen für politische Handlungen in einen prognostizierten historischen Verlauf projiziert (vgl. 
ebd.: 110). Mill bemüht aus einer optimistischen Lesart betrachtet ebenfalls eine Denkfi
gur, die der von Koselleck geschilderten Geschichtsphilosophie entspricht: Die Konsequen
zen seiner Kritik an der Gesellschaft und ihrer Institutionen entsprechen der Verlagerung der 
zu verwirklichenden Gesellschaft in eine ferne Zukunft (»Utopie«). 

36 Auch die Frage der Verwirklichung des Sozialismus schiebt Mill schiebt so in die Zukunft (vgl. 
Claeys 2022: 53). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

sondern wird dem abstrakten, hypothetischen Lauf der Geschichte überlassen, ist 
es jedoch fraglich, was die Transformation jenseits eines vagen Fortschrittsoptimis
mus antreiben könnte. Zuvor lohnt es sich daher, näher auf die konkreten Aufgaben 
und Funktionen einzugehen, die Mill politischen Institutionen zuschreibt und an 
den jeweiligen Entwicklungsstand der Gesellschaft knüpft. Denn bei den Institutio
nen steht neben dem Bildungsaspekt die Verhinderung der »Klassengesetzgebung« 
durch die numerische Mehrheit der »unteren Klassen« an prominenter Stelle. 

2 Theoretische und gesellschaftliche Grundlagen 
politischer Institutionen 

Wenngleich es übertrieben wäre, von einer allgemeinen Theorie politischer Institutio
nen zu sprechen,37 so hat Mill dennoch einige Gedanken zu diesem Thema geäu
ßert. Sie geben Aufschluss darüber, was er unter politischen Institutionen versteht, 
wie sie entstehen und legitimiert sind sowie in welchen historischen und lokalen 
Kontexten sie bestimmte Funktionen und Aufgaben erfüllen. Die wichtigsten Eck
punkte seiner institutionentheoretischen Überlegungen legt Mill zu Beginn seines 
politiktheoretischen Hauptwerks Über die Repräsentativregierung dar. Hier versucht 
er einen Kompromiss zwischen den seiner Ansicht nach vorherrschenden Theorien 
zur Entstehung politischer Institutionen38 zu finden: Weder begreift er diese in Bur
ke’scher Tradition als historisch gewachsene und in diesem Sinne evolutionäre Ein
richtungen (vgl. Burke 2019c: 136), noch geht er davon aus, dass sie im Sinne einer 
bewussten Konstruktion vom Menschen selbständig entworfen und implementiert 
werden können (vgl. BR: 9f.). In beiden Ansichten stecke jedoch eine Wahrheit: Wie 
die politischen Institutionen einer Gesellschaft zu ihrer Gestalt gelangt seien, kön
ne nicht ohne den Einfluss bewussten menschlichen Eingreifens in diese Entwick
lung erklärt werden (vgl. BR: 11).39 Institutionen sind also für Mill in gewissem Ma
ße durchaus ein »Objekt freier Entscheidung« (BR: 17). Hier tritt der Idealismus 
von Mills institutionentheoretischen Überlegungen zutage, der zugleich eine eli
täre Tendenz aufweist: Mill geht grundsätzlich davon aus, dass das »Handeln des 
Menschen […] durch sein Denken bestimmt« (BR: 20) wird, beschränkt die Fähigkeit 
dazu aber auf einen kleinen Teil der Bevölkerung. Den Überzeugungen dieser Elite 

37 Für Beispiele dieser Theorien siehe Waschkuhn (1987). 
38 Mill selbst spricht hier allgemein von »Regierungsformen«. Gegenstand des auf diese einlei

tenden Kapitel folgenden Buches sind jedoch gerade viele jener in dieser Arbeit einleitend 
als politische Institutionen definierten Bestandteile dieser Regierungsformen, weshalb ich 
seine Äußerungen hier auf den Begriff der politischen Institutionen übertrage. 

39 Für diese Interpretation spricht auch, dass Mill zwar politischen Reformen tendenziell posi
tiv gegenübersteht, revolutionäre Ansätze aber strikt ablehnt (vgl. ÜS: 85ff.), siehe für Mills 
Angst vor der politischen Revolution auch Duncan (1987: 54). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016 - am 12.02.2026, 18:30:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

