John Stuart Mill

Mit John Stuart Mill (1806-1873) riickt nun ein Theoretiker in den Fokus, dessen Le-
ben, Werk und Rezeption in vielerlei Hinsicht beeindruckend ist: Geboren als Sohn
des Okonomen, Historikers und utilitaristischen Philosophen James Mill kam er be-
reits in der frithen Kindheit in Kontakt mit den zentralen Gegenstinden intellek-
tueller Auseinandersetzung seiner Zeit. In Form eines ebenso anspruchsvollen wie
strengen Erziehungsexperiments brachte der Vater seinem Sohn bereits im Alter
von drei Jahren die altgriechische Sprache bei. In seinem achten Lebensjahrlernte er
nicht nur die lateinische Sprache, sondern studierte auch die griechischen Dichter
und die hohere Mathematik. Die jungen Jahre John Stuart Mills waren demzufol-
ge in erster Linie durch die Erziehung seines Vaters gepragt. Er bekannte sich zu
den utilitaristischen Positionen, die James Mill und dessen enger Vertrauter Jeremy
Bentham vertraten. Erst nach einer »seelischen Krise«, einer schweren Depression
im Alter von 20 Jahren, die er — wie auch seine Erziehung - in seiner Autobiogra-
phie beschreibt (vgl. AB: 3-31), kommt es zu einer vorsichtigen Distanzierung von
deren Ideen. Im Anschluss machte sich Mill als Vertreter eines »qualitativen Uti-
litarismus« einen Namen. Dariiber hinaus entwickelte er sich zu einem der wich-
tigsten, wenn nicht in den Augen vieler sogar dem wichtigsten Autor eines libera-
len Verstindnisses von politischer Okonomie, Philosophie und demokratischer Po-
litik." Mills Denken ist dadurch charakterisiert, dass er sich stets bereit zeigte, auch
von ideologischen Gegnern zu neuen Erkenntnissen zu iibernehmen (vgl. Kuenzle/
Schefczyk 2009:19).> Vor diesem Hintergrund ist sein Denken — mitunter auch von
ihm selbst — als »eklektisch« (vgl. CW XII: 42) bezeichnet worden (vgl. Hamburger
1965: 105, Harrison 2011: 298, Gray 1979, Kuenzle/Schefczyk 2009: 19).> Tatsichlich

1 Dabei wird er beispielsweise als »pioneer of democratic liberalism« (Schapiro 1943: 151) bzw.
als ein Denker begriffen, der »a decisive role in the development of modern liberalism, es-
pecially as it commodated itself to democracy« (Eisenach 1998: 2) gespielt habe. Zum Ein-
fluss Mills als Begriinder einer spezifischen Spielart des Liberalismus siehe auRerdem Kelly/
Varouxakis (2010: 1-11).

2 Mill selbst stellt dieses Vorgehen in Uber die Freiheit vor (vgl. UF: 70, 76).

3 Als besonders scharfer Kritiker dieser Methode hat sich Mills Zeitgenosse Karl Marx hervor-
getan: »Herr J. St. Mill versteht es, mit der ihm geldufigen eklektischen Logik, der Ansicht

12.02.2026, 18:30:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

hat Mill seine philosophischen und politischen Positionierungen im Laufe seines
Lebens immer wieder neu itberdacht, reformuliert sowie auch teilweise stark abge-
andert, was manche Interpret:innen dazu verleitet hat, sein Werk in unvereinbare
Bestandteile zu zergliedern.*

Philosophisch und politisch bewegte sich Mill zunichst im Fahrwasser der phi-
losophical radicals’ um Jeremy Bentham und James Mill. Im Laufe der Jahre begann
er aber, sich von deren Idealen zu emanzipieren und teilweise abweichende Ansich-
ten zu vertreten.® So wird in der Mill-Forschung nach Robson (1968) zwischen drei
Schaffensphasen Mills unterschieden: In der ersten Phase (1809-1826/7) waren Mills
intellektuelle und politische Titigkeiten noch stark von den radicals geprigt. In der
zweiten Phase (bis 1840) lief$ er sich nach seiner »seelischen Krise« von den Posi-
tionen sowohl konservativer wie sozialistischer Autoren sowie nicht zuletzt seiner
spiteren Ehefrau Harriet Taylor inspirieren, welche die von ihm so genannte »Revo-
lution« in seinem Denken begleiteten. In der dritten Phase, die Robson auf den Zeit-
raum von 1840 bis zu Mills Tod 1873 datiert, wird seine Philosophie als ausgereift be-
zeichnet. Wie Robson werde mich hier in erster Linie auf den »reifen« Mill beziehen

seines Vaters ]. Mill und zugleich der entgegengesetzten zu sein. Vergleicht man den Text
seines Kompendiums: >Princ. of Pol. Econ.c, mit der Vorrede (erste Ausgabe), worin er sich
selbst als Adam Smith der Gegenwart ankiindet, so weif} man nicht, was mehr bewundern,
die Naivetat des Mannes oder die des Publikums« (MEW 23: 138f.). Manche heutige Kom-
mentator:innen heben den »Eklektizismus« demgegeniiber als originelle Methodik positiv
hervor (vgl. bspw. Arneson 1982: 243).

4 Paradigmatisch fir diese Interpretationslinie steht die Einordnung von Mills zeitgendssi-
schem Kritiker James F. Stephen sowie Gertrude Himmelfarbs (1974) These der »zwei Mills«
(vgl. Hontzsch 2010: 12f). In dieser »traditionellen« Lesart steht das »Mill-Problem« der
(scheinbaren) Unvereinbarkeit zwischen Mills utilitaristischen und liberalen Werkselemen-
ten im Zentrum (vgl. Schefczyk 2011). Spater wird jedoch vor allem die Einheit des Werkes
konstatiert (vgl. Robson 1968, Ryan 1970). Diese nach Gray (1979) »revisionistisch« genann-
ten Ansdtze haben sich heute durchgesetzt, wobei sie immer noch, wie Hontzsch (2010: 14f.)
konstatiert, einseitig liberal oder autoritar gedeutet werden. Im Anschluss an Hontzsch wer-
deichin dieser Arbeit argumentieren, dass beide Elemente bei Mill in einer eigentiimlichen
Version des Liberalismus zusammenflieflen. Wahrend Hontzsch dies ausgehend von Mills
Menschenbild auf breiter thematischer Basis anhand seiner Schriften zu Utilitarismus, Frei-
heit und Demokratie begriindet, werde ich mich auf die institutionentheoretischen und -po-
litischen Schriften Mills beschrianken, in denen auch das autoritar-paternalistische Element
des Liberalismus hervortritt.

5 Die »philosophical radicals« (im Folgenden kurz »radicals«) waren eine progressive politische
Cruppierung, die sich im 19. Jahrhundert um Jeremy Bentham und James Mill abseits der
etablierten Parteistromen konstituiert hat. Auf die Inhalte ihrer Politik gehe ich auf spater
genauer ein, auf die radicals als politische Partei ebenfalls, siehe Kapitel 4.

6 Mill hat sich nach eigenen Angaben nie vollends von den Idealen der radicals abgewendet,
sondern diese unter Anwendung seines »eklektischen« Prinzips mit neuen Erkenntnissen zu
vereinen versucht (vgl. AB: 163,187, siehe dazu auch Hamburger 1965: 104—110).

12.02.2026, 18:30:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

John Stuart Mill

und nur dann erginzend auf Schriften des fritheren Mill zuriickgreifen, wenn diese
zur Erhellung der Entstehung seiner im spiteren Werk bezogenen Positionen bei-
tragen (vgl. Robson 1968: VIII). Neben den werksimmanenten Griinden der Reifung
seines Denkens spricht auch die hier angestrebte Untersuchung der Erméglichung
und Einschrinkung effektiver Partizipation in den auf Institutionen bezogenen Tei-
lenvon Mills Demokratietheorie fiir eine Fokussierung auf die Zeit nach 1840. Erstin
dieser Zeit setzt sich Mill in Schriften wie den Gedanken iiber die Parlamentsreform oder
Uber die Repriisentativregierung intensiv mit diesen Fragen auseinander. Komplemen-
tir dazu zeigt sich in den neueren Auflagen der Prinzipien der politischen Okonomie’
und den posthum erschienenen Chapters on Socialism ebenfalls ein Wandel von Mills
sozialpolitischen Uberzeugungen, die ihn dazu verleiten, manche liberale Prinzi-
pien wie das Privateigentum zumindest teilweise infrage zu stellen (vgl. Kuenzle/
Schefczyk 2009:188).

Spricht man tiber Mills Schriften nach 1840, so sind diese nicht ohne den Ein-
fluss seiner lebenslangen Freundin und spiteren Frau Harriet Taylor zu denken.?
Mit ihr gemeinsam trat er fiir die gesellschaftliche und politische Gleichstellung der
Frauen ein — zunichst meist auf publizistischer Ebene, spiter aber auch als Abge-
ordneter im britischen Unterhaus, dem Mill von 1865-1868 angehorte. In der Zeit
der intensiven gemeinsamen Arbeit mit Harriet Taylor fand Mills eigenen Angaben
zufolge auch eine Anniherung an sozialistische Ideen statt.” Kurioserweise distan-
zierte er sich gleichzeitig von den Demokratisierungsbestrebungen, die er noch in
der ersten Schaffensphase gemeinsam mit den radicals vertreten hatte. In seiner Au-
tobiographie bringt Mill diesen Wandel in folgenden zwei Sitzen auf den Punkt, die
paradigmatisch fir sein Denken in dieser Zeit stehen — zumindest, was seine Selbst-
wahrnehmung betrifft:

»Kurz: ich war ein Demokrat und keine Spurvon einem Sozialisten. Jetzt waren wir
[Mill und Harriet Taylor] viel weniger Demokraten, als ich es vorher gewesen war,
weil wir, so lang die Erziehung fortfahrt, so klaglich unvollkommen zu sein, die

7 Ab der in der dritten Auflage von Mill selbst vorgenommenen Uberarbeitung der Prinzipien
wird Sozialismus »as a viable alternative to capitalism« (Claeys 2022: 35) vorgestellt.

8 Mill bemerkt dazu in seiner Autobiographie, dass die Diskussionen (iber die Autorschaft der
»sozialistischen« Textabschnitte irrefithrend seien, weil er seine Texte selbst als gemeinsame
Anstrengung beider begreife (vgl. AB: 196)

9 Vor allem die Zeit, der Ehe der Mills gilt als die Periode, in der die sozialistischen Anwand-
lungen am starksten hervortreten (vgl. Claeys 2022: 35). Sie miindete in der dritten Auflage
der Prinzipien der politischen Okonomie, in der vor allem das laut Mills Angaben von Harriet
verfasste Kapitel »Uber die wahrscheinliche Zukunft der arbeitenden Klassen« meist als Be-
leg fiir seine und ihre sozialistische Gesinnung herangezogen wird. Die These liberaler und
konservativer Autor:innen, wie zum Beispiel Hayek (1991: 391) oder Himmelfarb (1974), die
die sozialistischen Anwandlungen Mills vollkommen dem Einfluss seiner Frau zuschreiben,
gilt heute jedoch als iiberholt (vgl. McCabe 2021: 249ff.).

12.02.2026, 18:30:45. - Open A

85


https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

Unwissenheit, namentlich aber die Selbstsucht und Brutalitit der Massen fiirch-
teten; doch ging unser Ideal von definitiver Verbesserung weit iiber die Demokra-
tie hinaus und wiirde uns entschieden unter die Gesamtbezeichnung>Sozialisten<
einreihen.« (AB: 188)

Damit offenbart Mill erstens, dass er dhnlich wie Tocqueville fiir eine Trennung der
Demokratie vom Sozialismus eintritt — wenn auch (auf den ersten Blick) unter an-
deren Vorzeichen, denn fiir Mill ist es nach eigener Aussage der Sozialismus, den er
gegeniiber der Demokratie zu bevorzugen scheint. Zweitens wirft das Eingestind-
nis, »viel weniger Demokrat« geworden zu sein, die Fragen auf, wie sehr er vorher
Demokrat war, wie sehr er es nach dem Wandel noch ist und vor allem, was er iiber-
haupt unter »Demokratie« versteht. Mill bekennt diesbeziiglich einige Seiten zuvor,
ebenfalls im Anschluss an Tocqueville, anstelle der »reinen Demokratie [...] die mo-
difizierte Form derselben« (AB: 155) zu favorisieren.'® Das obige Zitat spiegelt mit
dem Fokus auf die Begriffe »Demokratie« und »Sozialismus«, der Betonung der Rol-
le von Bildung und der Furcht vor dem politischen Einfluss der »Massen« aufideal-
typische Weise die Grundpfeiler und die Widerspriiche™ von Mills politischem Den-
ken wider. Diese werden, wie ich im Folgenden zeigen werde, besonders in seinen
institutionenpolitischen Positionierungen deutlich.

Mill gilt als einer der Protagonisten der Entstehung der liberalen Demo-
kratietheorie. Wenn man Macphersons Aussage, dass diese fir eine in Klassen
gespaltene Gesellschaft entworfen wurde (vgl. Macpherson 1983: 19), ernst nimmt,
dann versprechen seine Schriften auf paradigmatische Weise den gesellschaft-
lichen Transformationen und den damit verbundenen Konflikten seiner Zeit in
einer spezifisch »liberalen« Art Rechnung zu tragen: Historisch war Mill Zeuge des
Siegeszugs der Industrialisierung, der in Grofbritannien bereits seit der zwei-
ten Hilfte des 18. Jahrhunderts seinen Anfang nahm. Technische Innovationen
wie die Dampfmaschine ermdglichten nicht nur eine Vervierfachung der Wirt-
schaftsleistung von 1750 bis 1850, einen Zuwachs an individuellem Konsum in

10  Vordiesem Hintergrundistes nicht iiberraschend, dass der Mill oft zugeschriebene Status als
Wegbereiter der Demokratie in der Forschung weiterhin umstritten ist. Fiir diese Zuschrei-
bung argumentieren etwa Baum (2003), Urbinati (2002), dagegen z.B. Kahan (1992), Conti
(2021), Burns (19572, 1957b) und Kern (1972). Selbst Autor:innen, die fiir eine demokratische
Lesart Mills pladieren, gestehen ein, dass der besonderen Form der Demokratie, fiir die Mill
steht, der liberalen Demokratie, ein Widerspruch zugrunde liegt: Laut Urbinati legt Mills po-
litisches Denken den Blick auf die fiir reprasentative Regierungen zentrale Dialektik frei, die
sich aus der Spannungvon Liberalismus und Demokratie ergebe (vgl. Urbinati 2002:13). Auch
Baum stellt eine dhnliche Widerspriichlichkeit fest (vgl. Baum 2003: 420f.), ebenso auch Tur-
ner (2010).

b8 Nicht zu verwechseln mit dem zentralen Widerspruch des philosophischen Werks, dem
»Mill-Problem« (vgl. dazu Schefczyk 2011).

12.02.2026, 18:30:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

John Stuart Mill

breiteren Bevolkerungsschichten und eine rasante Bevolkerungszunahme, sondern
bewirkten auch tiefgreifende Transformationen in der Sozialstruktur. Durch die
Bevolkerungszunahme und die enclosures waren grofie Teile der Landbevilkerung
zur Abwanderung vom Land in die Stidte gezwungen, um dort eine Anstellung
zu finden (vgl. Niedhart 1996: 15-24). Seit den 1820er Jahren ist infolgedessen
von gesellschaftlichen »Klassen« die Rede, die sich nach ihrer sozialen Stellung
in dieser neuen, modernen Gesellschaftsformation richten: Wihrend der Adel
zunichst weiterhin seine 6konomische und vor allem politische Vormachtstellung
behaupten konnte (ebd.: 39ff.), begann das Biirgertum, auch als »Mittelklassen«
bezeichnet, zu diesem dkonomisch in ernst zu nehmende Konkurrenz zu treten.™
Durch die erh6hte unternehmerische Aktivitit des Adels und die damit einherge-
hende wirtschaftliche Interessenidentitit der Mittel- und Oberklasse verlief diese
Entwicklung im Vergleich zum revolutioniren Frankreich von 1789 weitestgehend
friedlich (vgl. Pollard 1979: 40f.). Sie erzeugte aber zugleich stirkere Spannungen
mit den arbeitenden Klassen,” die sowohl auf dem Land als auch in den indus-
triellen Zentren vom Empfang eines Arbeitslohnes abhingig waren, der ihnen in
vielen Fillen kaum das eigene Uberleben garantieren konnte.”* Soziale Proteste,
die Entstehung von Gewerkschaften, Streiks und auch politische Forderungen im
engeren Sinne, allen voran nach der Ausweitung des Wahlrechts, waren die Folge. In
England waren es zu Mills Lebzeiten allen voran die Chartisten, die die Forderungen
nach sozialen und politischen Rechten in ihrem Programm vereinten. Diese neuen
gesellschaftlichen Konflikte machten besonders fiir das aufstrebende Biirgertum
neue Mittel zur Erhaltung des inneren Friedens erforderlich.” Die »liberale Demo-
kratie« nach Macpherson sollte nach der Ansicht von Autoren wie John Stuart Mill
mittels der prinzipiellen Integration aller Klassen in das politische Leben zu einer
Harmonisierung der Klassenkonflikte beitragen.

Anhand von Mills institutionentheoretischen Uberlegungen werde ich die These
vertreten, dass er Institutionen in seiner Theorieentwicklung und infolgedessen
auch in seiner politischen Praxis, einen zentralen Stellenwert zuweist. Obwohl er

12 Der Unterteilung der Einkommensquellen nach Smith, Ricardo und Marx (Landzins, Profit
und Arbeitslohn) entspricht dabei die Klassenzugehorigkeit (Grundbesitz/Adel, Kapitalisten,
Proletariat) (vgl. Pollard 1979: 39).

13 Ich verwende in diesem Teil diesen Begriff anstatt der »unteren Klassen«, weil Mill selbst in
der Regel von »working classes« spricht.

14 Nach wie vor eindricklich sind dazu die Schilderungen von Engels in Die Lage der Arbeitenden
Klassen in England (vgl. MEW 2: 225-506). Fir einen Uberblick tiber die liberalen Antworten
auf den Pauperismus in dieser Zeit sieche Metz (1985).

15 Arnesonsprichtin diesem Zusammenhang bei Mills Demokratietheorie nicht von einem par-
tizipatorischen, sondern von einem »Ruhe-und-Frieden«-Modell« (Arneson 1987: 91).

16  Siehe dazu Macpherson (1983: 19f., 65), Held (2009: 88) sowie mit Fokus auf Institutionen
Bermbach (1986: 336).

12.02.2026, 18:30:45. - Open A

87


https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

sich dezidiert fir die Erweiterung der Partizipationsmdéglichkeiten der arbeitenden
Klassen ausspricht, sind diese zugleich am stirksten von den von ihm vorgesehe-
nen Einschrinkungen gleicher und effektiver Partizipation betroffen. Dies passt
insofern zu seinen Anniherungen an sozialistische Positionen, als dass diese eher
ein Lippenbekenntnis und bestenfalls ein Ideal fiir die ferne Zukunft darstellen
sollten. Selbst wenn man Mills Selbstbezeichnung als Sozialisten ernst nimmt,
fithrt seine Distanzierung von den demokratischen Prinzipien der gleichen und
effektiven Partizipation zu einer Entpolitisierung des Weges zum Sozialismus: Mit
Blick auf die Vorstellung einer parlamentarischen Mehrheit der »unteren Klassen,
die sozialistische Programmatiken politisch umsetzen kénnte, befiirchtete Mill in
erster Linie die Gefahr einer »Klassengesetzgebung« der Ungebildeten, die seiner
Auffassung nach durch institutionelle Vorkehrungen gebannt werden sollte.

Zunichst werde ich im Folgenden einen Einblick in die zentralen Aspekte und
den Forschungsstand in Bezug auf Mills Demokratietheorie geben. Dabei hebe ich
insbesondere den elitiren Charakter von Mills Vorstellung einer »modifizierten De-
mokratie« hervor und zeige, wie er die Demokratisierung in eine breitere Vorstel-
lung von historischem Wandel einordnet. Darauf folgt eine Darstellung von Mills
institutionentheoretischen Uberlegungen inklusive der zentralen Aufgaben, die er
politischen Institutionen in der modernen Gesellschaft zuschreibt. AnschliefRend
arbeite ich den Doppelcharakter des Bildungsbegriffes bei Mill heraus, der durch
Institutionen sowohl als gatekeeper als auch als volkserzieherische Zielvorstellung
wirkt: Bildung ist bei Mill einerseits Kriterium fiir das Recht zu politischer Partizi-
pation, andererseits sollen politische Institutionen zur Bildung der Gesellschaft, vor
allem der »unteren Klassen« beitragen. Im Anschluss daran werden die vor diesem
theoretischen Hintergrund von ihm erarbeiteten Vorstellungen zur Institutionali-
sierung der Demokratie vorgestellt. Dazu gehoren allen voran das Wahlrecht, insbe-
sondere Mills Kommentare zur Ausweitung und Einschrinkung desselben wie auch
seine Vorschlige zu bestimmten Wahlverfahren wie des Pluralwahlrechts (»plural vo-
ting«) oder des Proportionalwahlrechts (»proportional voting«). Eine oft als von Mill
vernachlissigt angesehene Institution, die politische Partei, wird im Anschluss in-
klusive der politischen Ambitionen und Ziele, die er mit ihr verbindet, vorgestellt.
Einen weiteren Schwerpunkt der Untersuchung stellt die Institution des Parlaments
dar, die hier insbesondere hinsichtlich ihrer Aufgabenbeschreibung durch Mill, sei-
ner Kritik der Mandatsbindung der Abgeordneten sowie seiner Vorstellungen zur
sozialen Zusammensetzung dargestellt wird — dessen Bedeutung zugleich aber, wie
der darauffolgende Abschnitt zeigen wird, mit der Einfithrung einer zweiten Kam-
mer relativiert wird. Schlieflich werde ich auf die Partizipationsméglichkeiten ein-
gehen, die Mill in lokalen politischen Institutionen sieht.

12.02.2026, 18:30:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

John Stuart Mill

1 Liberale Demokratietheorie in der Klassengesellschaft

Mills Einordnung in die liberale Denktradition ist weitgehend unstrittig."” Was hin-
gegen die spezifische Art des Mill'schen Liberalismus angeht, ist das Bild weniger
klar: Bei Kahan (1992) gilt Mill als Vertreter eines »aristokratischen Liberalismusc;
Miller (2000) ritckt Mills Vorstellungen unter dem Stichwort des »civic liberalism«
in die Nihe kommunitaristischer Ideen; Hontzsch (2010) sieht bei Mill einen »so-
zialen Liberalismusc, der auf der Betonung der sozialen Grundlagen der Freiheit
beruhe (vgl. ebd.:15ff., 216). Baum (2007) wiederum tibernimmt zwar Mills Selbstbe-
zeichnung als »Sozialist«, dennoch ist der Mill'sche Sozialismus fiir ihn ohne Zweifel
ein liberaler. Auch Mills Stellung im Kanon der modernen Demokratietheorie steht
angesichts der Eintrige in der einschligigem Uberblicksliteratur nicht infrage (vgl.
Held 2009, Schmidt 2019, Buchstein et al. 2021). Fiir einen Grof3teil der Interpret:in-
nen steht fest, dass Mill iiberzeugter Demokrat war,”® einige andere sehen in Mills
Demokratietheorie gar eine Radikalitit, die sie mit zeitgendssischen linken demo-
kratietheoretischen Stromungsbezeichnungen in Verbindung bringen.” In diesem
Sinne wird er auch als Vertreter einer »Wirtschaftsdemokratie« gesehen.*® Wenn
Mill dennoch Kritik an gegenwirtigen Formen und Theorien der Demokratie iibt,
so Varouxakis, stehe fest, dass er dies »as an ardent friend who wanted it to make
the most of itself, not as a crypto-antidemocrat« (Varouxakis 2017: 469) tue.

17 Siehe dazu etwa Schapiro (1943: 151), Eisenach (1999: 2), Macpherson (1983), Holmes (1997),
von Beyme (2013) und Kelly/Varouxakis (2010). Selbst diejenigen Interpret:innen, die Mills
Selbstbezeichnung als Sozialisten folgen, sprechen ihm das »Liberale« nicht ab: Er ist dann
fiir sie ein »Marktsozialist« (Riley 1996) oder liberal-demokratischer Sozialist (Baum 2007).
Wenn Mill trotzdem eine Distanz zu »liberalen« Positionen zugeschrieben wird wie bei Conti
(2021), dann liegt dem meist eine andere Vorstellung des Liberalismus (bei Conti der »heu-
tige« real existierende, vgl. ebd.: 380) zugrunde. Das viel diskutierte »John Stuart Mill-Pro-
blem, das als Unvereinbarkeit von seinen liberalen und utilitaristischen Prinzipien gesehen
wird, widerspricht dieser Einordnung nur, wenn »liberal« als gleichbedeutend mit »libertér«
verstanden wird (vgl. Schefczyk 2011, zu Mills Abgrenzung vom Libertarismus vgl. Hontzsch
2011).

18 Urbinatischreibt Mill beispielsweise einen essenziellen Beitrag zur Schaffung der modernen
Vorstellung von Demokratie zu, indem er die Athenische Vorstellung derselben in seine Zeit
Uberfithrt habe (vgl. Urbinati 2002: 5). Zakaras bezeichnet Mills sozial grundiertes Konzept
derIndividualitiatals Grundlage fiir das Funktionieren demokratischer Prozesse (vgl. Zakaras
2007: 219).

19 Fir Baum (2003) gilt Mill als »radikaler Demokrats, Arlen (2022) sieht in Mill gar einen Ver-
fechter einer »plebejischen« Demokratiekonzeption.

20 So sieht in den 1970er Jahren bereits Pateman (1970) in Mill einen Befiirworter einer par-
tizipatorischen Demokratie, die die Mitbestimmung der Birger:innen auf den Arbeitsplatz
erweitere. Ashcraft geht so weit, Mill die Favorisierung einer »democratic socialist society«
(Ashcraft 1998: 189) zuzuschreiben, Medearis (2005) sieht in Mills Schriften eine demokrati-
sche Kritik des Privateigentums.

12.02.2026, 18:30:45. - Open A

89


https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

Insgesamt herrschtjedoch Uneinigkeit in der Frage, ob Mill itberhaupt als Demo-
krat bezeichnet werden kann. Vor diesem Hintergrund ist es naheliegend, dass Mill
zumindest eine ambivalente, wenn nicht gar eine ablehnende Haltung gegeniiber
der Demokratie zugeschrieben wurde: Hontzsch sieht Mill im Anschluss an Robson
(1968: 224) in erster Linie als Demokraten, dessen Vorstellung dariiber, was demo-
kratisch sei, sich jedoch im Laufe seines Lebens geindert habe. Dies driicke sich in
seinem Bekenntnis zur »modifizierten Demokratie« infolge der Abkehr von den de-
mokratischen Aspirationen der radicals aus — die modifizierte Demokratie stiinde
dabei allerdings einigen zentralen Prinzipien der modernen Demokratie, wie dem
Gleichheitsprinzip (»one man, one vote«) entgegen (vgl. Hontzsch 2010: 184). Ryan
zufolge schwankt Mill Zeit seines Lebens »between an elitist pessimism and a mo-
re democratic optimism« (Ryan 1974: 141).* Lingst nicht alle Autor:innen wiirden
diese Verbundenheit Mills zur Demokratie bestitigen. Vielmehr gibt es eine breite
Fraktion innerhalb der Sekundirliteratur, welche die antidemokratischen Elemen-
te in Mills politischer Theorie hervorhebt. So argumentiert Kahan, dass Mill kein
Demokrat war (vgl. Kahan 1992: 8), sondern Vertreter eines aristokratischen Libera-
lismus (vgl. ebd.: 4, siehe auch Conti 2021).** Fiir Smart ist Mills Demokratietheo-
rie das »illiberalste« Element seines Gesamtwerks, weil er den meisten Menschen
nicht zugestanden habe, ihre Zukunft politisch selbst zu gestalten. Mill habe seine
verfassungstheoretischen Entwiirfe deshalb so ausgerichtet, dass stets eine kogni-
tiv itberlegene Elite iiber das Wohl der Anderen befinden sollte (vgl. Smart 1990: 317,
323). Bartsch sieht in seiner marxistisch orientierten Interpretation von Mills poli-
tischer Theorie den Versuch, das Interesse der biirgerlichen Klasse als allgemeines
festzulegen und damit den Fortbestand der kapitalistischen Okonomie auf Dauer
sicherzustellen. Demokratie sei dabei lediglich ein Mittel, der neuen biirgerlichen
Mittelklasse eine politische Vorrangstellung zu sichern (vgl. Bartsch 1982: 16f., 210).
Grollios kommt in dhnlicher Weise zu dem Schluss, dass Mill nicht als Demokrat zu
bezeichnen sei, weil er die sozialen Aspekte des Demokratiebegriffs unterschlage
- und seine Demokratietheorie damit, auf heutige Zeit iibertragen, eine Lanze fur
neoliberale Politikvorstellungen breche (vgl. Grollios 2011: 884f.).

Einige Forscher:innen begriinden ihre Skepsis gegeniiber Mills Einordnung als
Demokraten anhand der von ihm favorisierten politischen Institutionen: So stellt
Duncan zwar fest, dass Mill zwar ernsthaft an einer bestimmten Form von Demo-
kratisierung interessiert gewesen sei, aber selbst nach seinen eigenen Standards
nicht eindeutig als Demokrat bezeichnet werden konne (vgl. Duncan 1973: 259). Da-
bei seien es vor allem seine konkreten Entwiirfe politischer Institutionen, die sei-

21 Wenngleich die hier folgenden Untersuchungen von Mills Denken iiber politische Institutio-
nen demzufolge in letztere Richtung weisen werden, wire es nicht zutreffend Mill, gianzlich
in die Ecke der »Antidemokraten«zu stellen (vgl. Thompson 1976).

22 Eine dhnliche Argumentation verfolgt Conti (2021).

12.02.2026, 18:30:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

John Stuart Mill

ne Einordnung als Demokraten infrage stellten (vgl. ebd.: 263). Zu diesem Schluss
kommt auch Burns in seiner detailreichen Nachzeichnung von Mills institutionen-
politischem Denken (Burns 1957b: 294, siehe auch Burns 1957a), die bis heute nicht
an Aktualitit verloren hat. Auch Arneson konstatiert bei Mill vor allem in dessen
Betrachtungen iiber politische Institutionen paternalistische und antidemokrati-
sche Tendenzen (vgl. Arneson 1987: 79f.). Bevor die Institutionalisierung gleicher
und effektiver Partizipation in den einzelnen institutionenpolitischen Entwiirfen
und Interventionen Mills gepriift wird, sollen im Folgenden aber noch die theoreti-
schen und politischen Rahmenbedingungen geklirt werden, die seinen Demokra-
tiebegriff priagen: Mills intellektuelle Entwicklung von einem Verfechter der Ideale
der radicals zum Vertreter einer »modifizierten« Form der Demokratie sowie sei-
ne Einordnung der Demokratie im geschichts- und zivilisationstheoretischen Rah-
men, der seinem Denken iiber politische und soziale Fragen zugrunde liegt.

1.1 Der elitare Charakter der »modifizierten Demokratie«

Den Anstof3 fiir die Abgrenzung von den radicals und seine Distanzierung von der
Demokratie ist fiir Mill die Auseinandersetzung mit den Schriften von Alexis de Toc-
queville gewesen, die grofRen Einfluss auf die Entwicklung seines politischen Den-
kens hatte (vgl. Brady 1977: X1X).? Mill selbst beschreibt diesen von Tocqueville in-
spirierten Wandel in seiner Autobiographie als »einzige konsequente Gesinnungs-
inderung« (AB: 155) seines Lebens. Die Lektiire von Tocquevilles Uber die Demokra-
tie in Amerika, so Mill weiter, habe ihn zu einer Revision seiner grundlegenden po-
litik- und institutionentheoretischen Uberzeugungen inspiriert: Der »Ubertragung
des politischen Ideals von der reinen Demokratie [...] auf die modifizierte Form der-
selben« (AB: 155). So dndert sich Mills Einschitzung tiber die Gefahren, die von ei-
ner Regierung ausgehen konnen: Der Grund fiir die Notwendigkeit einer Modifizie-
rung der Demokratie seien die Gefahren, die in der »Herrschaft der zahlenmiRigen

23 Zuden methodischen CGemeinsamkeiten und Unterschieden siehe auch Buchstein/Hummel
(2016). Mueller (1956) bezeichnet Tocqueville, wenn auch nicht unwidersprochen (vgl. Pappé
1964: 229), als »Lehrer« Mills. Tocqueville hatte wihrend seiner Englandreise von 1835 nicht
nurvor dem Ausschuss des House of Commons (iber Wahlkorruption gesprochen, sondern auch
zahlreiche Treffen mit englischen Politikern und Intellektuellen wahrgenommen. Dazu ge-
hoérten auch Treffen mit einer Gruppe der radicals, auf denen er Mill kennenlernte (vgl. Mayer
1988: 84—86). Die daraus entstehende Beziehung von Mill und Tocqueville zu charakterisie-
ren, erweist sich als schwierig, da der personliche Austausch trotz gegenseitiger Bewunde-
rungsbekundungen auf einige wenige sporadische Briefwechsel beschrinkt blieb: Derin den
Begegnungen im Jahre 1835 libergesprungene »intellektuelle Funke« entfachte aller Wahr-
scheinlichkeit nach »nicht viel mehr als ein kurzes Strohfeuer« (Buchstein/Hummel 2016:
226) zwischen den beiden.

12.02.2026, 18:30:45. - Open A

91


https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

Mehrheit« (AB: 156) in der Demokratie bestiinden.** Dementsprechend unterschei-
det Mill fortan eine »wahre« von einer »falschen« Vorstellung der Demokratie: »Die
Idee einer verniinftigen Demokratie besteht nicht darin, dass das Volk selbst regiert,
sondern dass es eine Sicherheit besitzt, gut regiert zu werden.« (AW 4:123, Herv.i.O.)
Wie Tocqueville hilt zwar auch Mill den Siegeszug der Demokratie fiir unausweich-
lich. Doch anstatt diesen nach Kriften zu unterstiitzen, fokussiert er sich nach Toc-
quevilles Vorbild auf die Abmilderung der vermeintlich schlechten Tendenzen der
Demokratie (vgl. AW 4: 101) — ganz im Sinne von Tocquevilles Ziel, dass Demokra-
tie, »wenn sie kommt, in dieser vorteilhaften Gestalt kommt« (AW 4:102). Kurzum:
Nachdem Mill vor seinem Wandel noch die Auffassung der radicals um seinen Vater
James Mill und Jeremy Bentham vertrat, dass die grofite Gefahr von einer regieren-
den Minderheit ausgehe (vgl. Hamburger 1965: 40ff.), sieht er sie nun vor allem in
der Herrschaft einer bestimmten Mehrheit.

Doch worin bestehen die Positionen der radicals, und wie begriindet Mill seine
Distanzierung? »Radicalism« gilt als Bezeichnung fir eine Denkstromung, deren
Grundiiberzeugungen in einer »fusion of universal suffrage, Ricardian economics
and programmatic atheism« (Clark 2007: 241) bestanden. Wie Mill in seiner Autobio-
graphie rekapituliert, war er bis zu seiner »seelischen Krise« Mitte der 1820er Jahre
von den Doktrinen der radicals iiberzeugt. So iibernahm er zunichst die Vorstellun-
gen des Benthanrschen Utilitarismus. Doch wihrend dieser in erster Linie von einer
egalitiren Konzeption des Gliicks ausging, machte John Stuart Mill die Vorstellung
einer »higher morality« zum Grundkriterium des eigenen Utilitarismus: Sein Vor-
wurf an Bentham lautete, dass dieser nicht in der Lage gewesen sei, die moralische
Fihigkeit und den Willen zur Vervollkommnung als Bestandteil der menschlichen
Natur anzusehen (vgl. AW 3.1: 143f.) — mit weitreichenden Folgen fiir Mills politi-
sche Theorie.

Politisch kann die Stofrichtung von Bentham und James Mill am besten als an-
ti-aristokratisch bezeichnet werden (vgl. Hamburger 1965: 31). Die geheime Wahl,
kiirzere Legislaturperioden und allen voran das allgemeine Mannerwahlrecht wa-
ren fur sie die wichtigsten Mittel, den aristokratischen Schichten die Vorherrschaft
in Regierung und Verwaltung zu entreiflen (vgl. ebd.: 30). Vor allem warfen sie die-
sen die Verfolgung »sinistrer« Interessen vor, worunter sie bestimmte Partikularin-
teressen verstanden, fiir die sie die Staatsmaschinerie zum Zweck der eigenen Vor-
teilsnahme instrumentalisierten (vgl. Rinderle 2009: 182, Hamburger 1965: 40ft.).
In seiner Autobiographie bezieht sich Mill auf seinen Vater in diesem Zusammen-
hang als jemanden, der »opinions of extreme democracy« (CW I: 6) vertreten ha-
be. Mill schreibt auch Bentham die Strategie zu, mit der numerischen Majoritit der
Bevolkerung ein Korrektiv gegen die sinistren Interessen der Regierung in Stellung
zu bringen (vgl. ebd.: 160f.). Fiir Mill ist nun aber gerade diese Majoritit und die

24 Zur Entwicklung von Mills frithem politischem Denken siehe Burns (1957a).

12.02.2026, 18:30:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

John Stuart Mill

Gefahr ihrer uneingeschrinkten Herrschaft das Problem. Das Konzept der radicals
wiirde seiner Auffassung nach nicht dem moralischen Ziel der menschlichen Ver-
vollkommnung Rechnung tragen — bestiinde doch die Mehrheit in erster Linie aus
»ungelernten Arbeitern« (AW 3.1:161). Dies wiirde nimlich dazu fithren, »einen eng-
herzigen und niedrigen Typus der menschlichen Natur allgemein und dauernd zu
machen und jeden Einfluss zu erdriicken, der auf eine weitere Vervollkommnung
des sittlichen und geistigen Lebens der Menschheit hinwirkt« (ebd.: 161). Mit ande-
ren Worten: Der Mehrheit mangele es gerade an jener Fihigkeit zur Vervollkomm-
nung, die Mill fir die positive Entwicklung der Menschheit als zentral erachtet. Die
Menschen seien dagegen besser beraten, wenn sie sich auf die Weisheit jener stiitz-
ten, die ihnen an Erfahrung iiberlegen seien.?® Wie Letwin zusammenfasst, ist Mills
Ziel damit »exactly contrary to Benthams. He meant to secure the leadership of those
who knew better. Otherwise the human race could not progress to its ultimate per-
fection.« (Letwin 1998: 334)

Mill scheute sich dabei nicht, auch aus den Schriften konservativer Autoren wie
Samuel Coleridge Inspirationen fiir seine neue Demokratiekonzeption zu gewin-
nen. Coleridge erginzte Mill zufolge die Defizite Benthams: Wem es gelinge, die ge-
gensitzlichen Methoden und Pramissen beider zu kombinieren, »wiirde die ganze
englische Philosophie ihrer Zeit besitzen« (AW 3.1:177). Am bedeutsamsten ist hier
dasvon Coleridge formulierte Ziel der Bildung einer intellektuellen Elite (»clerisy«),
das Mill weitgehend itbernahm (vgl. Arneson 1987: 84, Duncan 1987: 46). Auf ihren
Schultern, so Mill im Anschluss an Coleridge, konne eine »nationale Erziehung« ge-
deihen, die allein dazu in der Lage sei, sowohl den Bestand als auch den zukinfti-
gen Fortschritt einer Gesellschaft zu sichern (vgl. AW 3.1: 203). Fir Mill folgt daraus,
»dass die grofRe Masse der Menschheit der Leitung durch eine der ihrigen iiberlege-
ne Einsicht und Tugend bedarf« (AW 3.1: 181). Wihrend Coleridge hier vor allem ei-
ne »natiirliche, erbliche Aristokratie vor Augen hat, distanziert sich Mill von dieser
starren Ausrichtung auf die Herkunft (vgl. AW 3.1:181f.).% In Uber die Freiheit bringt

25  Analog dazu verlduft Mills Modifizierung des Bentham’schen Utilitarismus, die als eine der
philosophischen Begriindungen seiner positiven Sicht auf starke Eliten gelten kann. In der
Schrift Utilitarismus betont Mill, dass seiner Vorstellung das grofStmaogliche Gliick nicht nur
quantitativ, sondern auch qualitativ zu bestimmen sei: »Der Priifstein der Qualitat wie auch
die Regel, nach der sie gegen Quantitat abgewogen wird, ist dabei die Praferenz derer, die,
vonihren besonderen Erfahrungen begiinstigt und iiberdies zur Selbsterkenntnis und Selbst-
beobachtung geschult, iiber die besten Vergleichsméglichkeiten verfiigen.« (AW 3.1: 455) Da-
mit wird den Gberdurchschnittlich »Gebildeten«in der Gesellschaft nicht nur eine politische
Privilegierung eingeraumt, sondern auch ihr Lebensstil und die damit verbundenen Gliicks-
vorstellungen als iberlegen und wiinschenswert deklariert.

26  Dass Mill hier vor allem die Mittelklassen als Tragerschicht vor Augen hat, werde ich im Ka-
pitel zur Institution der Partei insbesondere anhand des Traktats Reorganization of the Reform
Party darlegen.

12.02.2026, 18:30:45. - Open A

93


https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

er dagegen die intellektuelle Originalitit und Uberlegenheit als Kriterium fiir die
Zugehorigkeit zu dieser Gruppe in Stellung. Die »unteren Klassen« sollten von die-
sen »entwickelten Menschenwesen« (UF: 93) lernen. Mit anderen Worten: Es brau-
che eine intellektuelle Elite, die in der Lage ist, die »Masse« zu »bilden« (vgl. West
1965: 129-134). Diese Elite solle die Einfithrung neuer Briuche, Lebensgewohnhei-
ten, Wahrheiten und Vorlieben gewihrleisten: »[D]iese wenigen sind das Salz der
Erde, ohne sie wiirde das Leben ein trockener Pfuhl werden« (UF: 93).

Diese Positionierung bildet die Grundlage fir die von Tocqueville inspirierte
Umdeutung® seiner Demokratievorstellung. In seiner Rezension des ersten Bandes
von Tocquevilles Uber die Demokratie in Amerika schreibt Mill ganz in diesem Sinne:
»Das Interesse des Volkes ist, die gebildetsten und fihigsten Personen, die zu finden
sind, als seine Herrscher zu wihlen« (AW 4:125)*® und formuliert anderer Stelle die
Devise: »The intelligent classes lead the government, & the government leads the
stupid classes.« (CW XII: 27f.) An diesen Stellen tritt der elitire Charakter von Mills
Demokratietheorie deutlich hervor. Dieser duflert sich, wie ich in den folgenden
Abschnitten zeigen werde, auch in seiner Institutionenpolitik. Doch es wire nicht
ganz zutreffend, Mills Demokratietheorie auf diesen Aspekt zu reduzieren. Denn
Mill strebt zugleich an, diese Positionen in seine zivilisationstheoretischen und
geschichtstheoretischen Betrachtungen einzubringen, die von einem durchaus
progressiven Grundton geprigt sind.

1.2 Demokratie und Zivilisation

John Stuart Mills Schriften zu Politik, Okonomie und zivilisatorischer Entwicklung
sind vor allem in den spiteren Schriften von einem optimistischen Blick auf die Zu-
kunft geprigt.” Insbesondere im Hinblick auf die Demokratisierung und die ma-
terielle und intellektuelle Entwicklung der arbeitenden Klassen erwartet Mill grofie
Fortschritte. Seine optimistische Haltung bringt er in seiner Rede an die Studieren-
den der schottischen Universitit St. Andrews im Jahre 1867 auf den Punkt:

27  Zur genauen Abfolge der Anderungen von Mills Positionen siehe Burns (1957a, 1957b).

28  Auch wenn an dieser Stelle davon ausgegangen werden kann, dass Mill hier nur Tocquevilles
Position wiedergibt, schliefit er sich dieser im Folgenden an (siehe dazu AW: 134).

29  In den 1830er Jahren waren hingegen noch pessimistischere Tone Mills zu vernehmen. Im
1836 erschienenen Artikel Zivilisation sieht Mill in der gesellschaftlichen Entwicklung noch
keinen Fortschrittin der Bildung, sondern vor allem eine Steigerung des Machtanspruchs der
»unteren Klassen« (vgl. ZIV: 79). Was die héhere Bildung betrifft, schlidgt er in Bezug auf die
Ausbildung in den Universitaten eher pessimistische Téne an (ebd.: 81). Die spateren Schrif-
ten, wie seine Rede an der Universitdt von St. Andrews 1867 (vgl. AW 2: 299ff.) sowie das Kapi-
tel zur Zukunft der arbeitenden Klassen (sowie der gesamten dritten Auflage der Prinzipien der
politischen Okonomie von 1852, vgl. Claeys 2022: 55), sind von einer optimistischen Sicht auf
den zu erwartenden gesellschaftlichen Fortschritt gepragt.

12.02.2026, 18:30:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

John Stuart Mill

»All true political science is, in one sense of the phrase, a priori, being deduced
from the tendencies of things, tendencies known either through our general ex-
perience of human nature, or as the result of an analysis of the course of history,
considered as a progressive evolution.« (CW XXI: 237)

Der Gang der Geschichte stellt sich fiir Mill als Evolution von Fortschritt dar. Mo-
tor und Anzeichen fiir diesen Fortschritt sei die menschliche Tendenz, nach Ver-
vollkommnung zu streben. Mill geht davon aus, dass sich das Ausmaf menschli-
chen Wissens und die Qualitit der Moralvorstellungen von Generation zu Generati-
on steigere. Zentral fiir diesen Prozess sei jedoch die Entwicklung des Individuums,
die durch die Adaption und Verbesserung des vorhandenen menschlichen Wissens
die moralische Entwicklung der Menschengattung vorantreibe (vgl. Robson 1968:
140). Das gilt in Mills Augen fiir die gesamte Gesellschaft: So traut er auch den von
ihm sonst vielfach als zuriickgeblieben und intellektuell unterentwickelt beschrie-
benen Mitgliedern der arbeitenden Klassen zu, an diesem Prozess teilzuhaben oder
ihn gar mit anzutreiben.

Diese Position, wie auch die 6konomische und soziale Entwicklung der Gesell-
schaft insgesamt, wird am deutlichsten in dem Buchkapitel Uber die wahrscheinliche
Zukunft der arbeitenden Klassen. In dem als Standardwerk der modernen politischen
Okonomie geltenden Prinzipien der politischen Okonomie nimmt dieses Kapitel eine
Ausnahmestellung ein.*® In Bezug auf die Positionen zur Okonomie im engeren Sin-
ne scheint das Werk vor allem durch eine Neuformulierung ricardianischer Ideen
charakterisiert (vgl. Claeys 2022: 53). Doch besonders in der dritten Auflage, der
insgesamt eine starke Beeinflussung durch Harriet Taylor zugeschrieben wird, gibt
sich Mill optimistisch, dass die Gesellschaft zu einer zukiinftigen »Vervollkomm-
nung« in der Lage sei, die gar die Umsetzung sozialistischer Ideen machbar und
wahrscheinlich erscheinen lisst (vgl. Claeys 2022: 35). Der Text ist von einem star-
ken Grundoptimismus durchzogen, wie Mill ihn an wenigen anderen Stellen offen-
bart. Zunichst stellt er fest, dass sich die intellektuellen Fihigkeiten der arbeitenden
Klassen so weit fortentwickelt hitten, dass eine Unterordnung unter den Paterna-
lismus des Adels und Biirgertums fiir sie nicht mehr akzeptabel erscheine:

»Diese Frage war entschieden, als man sie lesen lehrte und ihnen Zeitungen und
politische Abhandlungen zuginglich machte, als man zulief3, dass Wortfiithrer der

30 Dashatauch die Einordnung in der spateren Mill-Forschung erheblich erschwert. Mill selbst
bemerkt in seiner Autobiographie zwar, dass dieses Kapitel aus der Feder seiner Frau stam-
me (vgl. AB: 200), relativiert dies aber zugleich mit dem Verweis, dass in Bezug auf seine
Schriften dieser Zeit insgesamt kaum zu unterscheiden sei, welcher Gedanke ihm selbst und
welcher urspriinglich seiner Frau zuzuschreiben sei (vgl. ebd.: 196). Zur Diskussion um die
Urheberschaft des Textes siehe auch FuRnote 107.

12.02.2026, 18:30:45. - Open A

95


https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

Opposition sich unter sie mischten. [...] Die arbeitenden Klassen haben die Vertre-
tungihrer Interessen selbstin die Hand genommen und zeigen in einem fort, dass
sie die Interessen ihrer Arbeitgeber flr nicht identisch mit den ihrigen, sondern
ihnen entgegengesetzt halten.« (AW 3.2: 213)

Fur Mill folgt daraus, dass man ihnen in Zukunft alle »Anweisungen, Ermahnungen
und Belehrungen« (ebd.: 214) als Gleichgestellte zukommen lassen miisse. Er siehtin
der zu erwartenden und teilweise bereits eingetretenen intellektuellen Entwicklung
der arbeitenden Klassen weitere Vorteile. So witrden sie durch die Fihigkeit, die
Presse zu verfolgen, in 6konomischen Krisensituationen und Arbeitskimpfen die
Sicht ihrer Arbeitgeber besser verstehen kénnen und diesen gegeniiber nachsichtig
sein, da sie so in der Vergangenheit immer »die Ursachen des sie heimsuchenden
Ungliicks verstanden und wussten, dass ihre Arbeitgeber und die Regierung nicht
daran schuld waren« (ebd.: 216). Wihrend hier Mills Sympathien zugunsten der Ar-
beitgeber noch offensichtlich sind, schlief3t er fiir eine ferne Zukunft nicht aus, dass
die Klassengegensitze verschwinden wiirden. So stellt er im weiteren Verlauf die
Auflosung des Gegensatzes von Lohnarbeit und Kapital insgesamt in Aussicht (vgl.
ebd.: 218).*

Sein allgemeines Verstindnis der historischen Entwicklung legt Mill bereits im
Aufsatz Zivilisation von 1837 dar. Zivilisation ist fiir Mill ein gesellschaftlicher Zu-
stand, der von Kooperation gekennzeichnet (vgl. ZIV: 76) und damit »direktes Ge-
genteil zum rohen Naturzustand oder zur Barbarei« (ZIV: 74) sei. Hier spricht er
vom status quo als einem Zustand der Zivilisation, verweist aber auch auf »den rei-
8enden Fortschritt zu noch grofReren Leistungen, in dem sie begriffen ist« (ZIV: 73).
Dementsprechend ist der Text in weiten Teilen vom Glauben an den zivilisatorischen
Fortschritt geprigt: dem »Ubergang der Macht von einigen wenigen auf die breite
Masse der Bevolkerung, die im Vergleich um Einzelnen immer bedeutsamer wird«
(ZIV: 74). Hier hat Mill auch die arbeitenden Klassen vor Augen, geht aber stirker
auf die politischen Auswirkungen ein, die mit ihrem Zuwachs an Einfluss verbun-
den sind - den Siegeszug der Demokratie:

»Der Triumph der Demokratie oder — mit anderen Worten — der Triumph der 6f-
fentlichen Meinung hingt nicht von der Ansicht irgendwelcher Individuen oder
irgendeiner Klasse von Individuen dariiber ab, ob sie diesen Triumph flr wiin-
schenswert halten oder nicht, sondern von den natiirlichen Gesetzen des steigen-
den Wohlstands, von der Ausbreitung des Wissens und dem Fortschritt und der

31 Daraus folgen fiir Mill zwei mégliche Konsequenzen auf dem Gebiet der Okonomie: Entwe-
derdie Beteiligung der Arbeiterinnen und Arbeiter am Gewinn der Unternehmen oder deren
Uberfithrung in von ihnen selbst gefiihrte Genossenschaften. Entscheidend ist hier aber, dass
ihre Entwicklung eine habituelle Anpassung an die biirgerliche Klasse voraussetzt (vgl. Jorke
2021).

12.02.2026, 18:30:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

John Stuart Mill

immer zunehmenden Erleichterung des menschlichen Verkehrs. [..] Selbst wenn
die Institutionen, die den Fortschritt der Demokratie behindern, durch irgendein
Wunder erhalten blieben, wiirden sie doch diesen Fortschritt hochstens verlang-
samen.« (ZIV: 80)

Der Siegeszug der Demokratie als »Fortschritt« wird hier zum unhintergehbaren
Naturgesetz erklirt, sodass ihre Durchsetzung, wie zuvor schon Tocqueville fest-
gestellt hat, von keiner gesellschaftlichen Kraft mehr aufgehalten werden konne.
So blieben im Umgang mit der Demokratie nur zwei Optionen, die jeweils davon
abhingen, ob man »die Massen fiir reif [fiir die Demokratie] hilt oder nicht« (ZIV:
80): So kdnne man einerseits die »Massen« auf ihrem Weg zur Macht gewahren las-
sen oder gar unterstiitzen. Wenn man sie jedoch noch nicht fiir reif zur Selbstre-
gierung halte und gleichzeitig die natiirliche Notwendigkeit ihres Machtzuwachses
anerkenne, bliebe nur die Option, »alle Bemithungen daraufzu richten, zu ihrer Vor-
bereitung auf die Demokratie beizutragen« (ZIV: 80). Mills Befiirwortung der De-
mobkratie hingt also im Wesentlichen davon ab, ob er die Gesellschaft hinsichtlich
ihres Bildungsgrades fiir fihig erachtet. Doch dabei ist nicht immer klar, inwiefern
er sich auf die gegenwirtige oder auf die noch zu erwartende demokratische bzw.
sozialistische Gesellschaft bezieht.*

Diese Spannung ist zum Teil in Mills Adaption der Geschichtstheorie der franzé-
sischen Saint-Simonisten begriindet. Fiir die Saint-Simonisten war der historische
Verlaufvon einer deterministischen Teleologie geprigt. Sie gingen von einer gesell-
schaftlichen Fortschrittstendenz aus, die sich auf einen vollkommenen Endzustand
zubewege (vgl. Capaldi 2004: 79f.). Entscheidend ist fiir sie dabei im Einzelnen eine
generalisierte Abfolge zivilisatorischer Stadien, die diesen Fortschritt antreibe. Mill
tibernimmt von ihnen in erster Linie die Vorstellung, dass der historische Prozess
sich in »organische« und »kritische« Perioden aufgliedern lasse (vgl. CW XII: 42).
Wihrend der organischen Perioden sei die Gesellschaft von einer ideologiegestiitz-
ten Stabilitit geprigt. Die jeweiligen zivilen oder religiésen Glaubenssitze wiirden
von nahezu allen Mitgliedern der Gesellschaft geteilt, was den sozialen und poli-
tischen Institutionen unangefochtene Legitimitit verleihe (vgl. AB: 133). Sobald je-
doch der Glaube an diese Grundiiberzeugungen erschiittert werde, wie Mill am Bei-
spiel der Reformation darlegt, breche ein »kritisches« Zeitalter an. Dabei witrden die
zuvor anerkannten Glaubenssitze radikal infrage gestellt und die gesellschaftlichen
Institutionen auf Grundlage neuer Glaubenssitze umgestaltet, bis auf ihrer Grund-

32 Siehe dazu etwa die Uneinigkeiten um die historische Verortung der Empfehlung des Plural-
wahlrechts zwischen Sarvasy (1984), die es als transitionale Institution betrachtet und Miller
(2003), der das Pluralwahlrecht als Teil der Mill’schen Utopie sieht (vgl. dazu auch McCabe
2021: 221 sowie Abschnitt 3.3).

12.02.2026, 18:30:45. - Open A

97


https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

lage wieder ein neues organisches Zeitalter anbreche (vgl. AB: 133f.). Entscheidend
ist hier, dass Mill auch sein gegenwirtiges Zeitalter als kritische Periode ansieht.*

Insbesondere fiir die Autor:innen, die Mill als Demokraten begreifen, stellt sich
die Aufgabe, Mills widerspriichliche Positionierungen zur Demokratie in Einklang
zu bringen. Dazu wird oft auf Mills Geschichtstheorie zuriickgegriffen, wobei die
Demokratietheorie Mills als Konzept fiir eine Ubergangsphase auf dem Weg zur ge-
sellschaftlichen Vervollkommnung begriffen wird. Sarvasy, auf die diese Interpreta-
tion zuriickgeht,* vertritt in diesem Zusammenhang die These, Mill sehe »his de-
mocratic theory within the context of his socialist commitment« (Sarvasy 1984: 568).
Vor dem Hintergrund der fortschrittlichen gesellschaftlichen Entwicklung, die Mill
in seinen Schriften beschreibe, seien die von ihm favorisierten politischen Institu-
tionen auf eine Periode der gesellschaftlichen Transformation ausgerichtet, an de-
ren Ende nicht weniger als ein demokratischer Sozialismus stehen solle (vgl. ebd.:
587).

Mills Uberlegungen zu politischen Institutionen sind jedoch, anders als seine
Hoffnungen und Voraussagen iiber den zukiinftigen historischen Verlauf westlicher
Zivilisationen, auf die Gegenwart gerichtet. Sie sind nicht fiir eine Gesellschaft in
naher oder ferner Zukunft konzipiert, wo der allgemeine Bildungsgrad so hoch ist,
dass Mill Demokratie fiir moglich hilt. Das kann man daran festmachen, dass er in
seinen Reden, Briefen oder auch in Form von parlamentarischen Reformvorschli-
gen seine Zeitgenossen von ihrer unmittelbaren Umsetzung tiberzeugen wollte. Im
Vorwort der hinsichtlich der Befiirwortung des zu erwartenden Fortschritts der ar-
beitenden Klassen radikalsten dritten Auflage der Prinzipien der politischen Okonomie
offenbart Mill auferdem entgegen dem sonst beschworenen Optimismus, dass er
nach wie vor skeptisch bleibe, was den gegenwirtigen Stand und die Zukunftsaus-
sichten dieses Fortschritts betreffe:

»The only objection to which any great importance will be found to be attached
in the present edition, is the unprepared state of mankind in general, and of the
labouring classes in particular; their extreme unfitness at present for any order of
things, which would make any considerable demand on either their intellect or
their virtue.« (CW I1: XCIII)

Was Ryan unspezifisch als Mills »wavering between an elitist pessimism and a more
democratic optimisme« (Ryan 1974: 141) bezeichnet hat, wird an dieser Stelle inhalt-

33 Ohnediese Begriffe direkt zu verwenden, deckt sich seine Beschreibung vom Ubergang eines
stabilen Zeitalters mit festen Glaubenssitzen und Autoritiaten (Adel) hin zu einer Situation,
in der aufvielen gesellschaftlichen und intellektuellen Ebenen grofie Verinderungen einge-
treten sind, mit den Begriffen der Saint-Simonisten (vgl. CW XXII: 278f.).

34  Andere Autor:innen, die Mills Selbstbezeichnung als Sozialisten bestarken, haben dies auf-
genommen, siehe dazu McCabe (2021).

12.02.2026, 18:30:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

John Stuart Mill

lich konkret: Wie Corcoran gezeigt hat, ist sowohl das frithere als auch das spitere
Denken Mills von starken pessimistischen Elementen gepragt. Wihrend Mill stets
an das Potenzial fiir zivilisatorischen Fortschritt glaubt, stellt er in seinen Analy-
sen der englischen Gesellschaft fest, dass diese weit von dem dafiir notwendigen
Zustand entfernt sind (vgl. Corcoran 2019: 845). Mills Fortschrittsoptimismus und
seine Betrachtung der realen Gesellschaft treten so auseinander:* Zwar bleibt sein
Denken von einem geschichtsphilosophisch inspirierten Fortschrittsoptimismus
geprigt. Doch gleichzeitig erscheint ihm die Gesellschaft vor allem hinsichtlich des
Bildungsgrads der breiten Mehrheit der Bevolkerung noch weit von einem Zustand
entfernt, der deren Inklusion in die Entscheidungsprozesse und Politik und Wirt-
schaft erméglichen witrde: »Die Menschheit muss sehr groRe Fortschritte machen,
bevor wir eine Demokratie erhalten, die nicht durch den Mangel an weitsichtigen
und aufgeklirten Anschauungen gekennzeichnet ist.« (AW 4:140, vgl. GzP:189) Hier
zeigen sich die hohen Anspriiche, die Mill an die Biirgerinnen und Biirger einer
zukiinftigen Demokratie stellt — einer Demokratie, die er sich in der nahen Zukunft
so noch nicht vorstellen kann (vgl. Héntzsch 2010: 185).>® Mit Feststellungen wie
der, dass Demokratie erst nach einem grundlegendem sozialem Wandel maoglich
sei (vgl. Duncan 1987: 45), tendiert Mill stattdessen dazu, seine politischen und
sozialen Ideale in eine sehr ferne Zukunft zu projizieren (vgl. ebd.: 44).

Die politischen Institutionen Mills in einem Ubergangsstatus zur gesellschaft-
lichen »Vervollkommnung« zu platzieren, ist vor allem im Hinblick auf seine insti-
tutionenpolitischen Auflerungen nicht {iberzeugend. Letztere richten sich, wie ich
im Folgenden zeigen werde, als dezidiert politische Interventionen gegen die For-
derungen der »unteren Klassen«. Diese traten etwa in Form sozialistischer Organi-
sationen wie der Chartistenbewegung dafiir ein, demokratische und sozialistische
Transformationen auf Basis von breiter politischer Partizipation der arbeitenden
Klassen umzusetzen. Liegt die Verwirklichung der Ziele nicht mehr in deren Hand,

35  Koselleck hat diese fiir das moderne biirgerliche Denken und seine Beziehung zur (realen)
Geschichte zentrale Denkfigur in Kritik und Krise herausgearbeitet: So habe eine spezifische
Art birgerlich-moralischer Kritik des absolutistischen Staates seit dem 18. Jahrhundert ein
Zeitverstandnis zur Folge gehabt, »das Zukunft und Vergangenheit auseinanderreifit« (Ko-
selleck 1985: 7). Die im Absolutismus vom Bereich der Politik abgetrennte moralische Kritik
werde dabei an eine Geschichtsphilosophie gebunden, deren Fortschrittsoptimismus im Be-
griff der Utopie ihren Ausdruck findet. Diese Geschichtsphilosophie verdecke jedoch die aus
dem Auseinandertreten von Politik und Moral entstehende Krise, indem Sie die Begriindun-
gen fiir politische Handlungen in einen prognostizierten historischen Verlauf projiziert (vgl.
ebd.: 110). Mill bemiiht aus einer optimistischen Lesart betrachtet ebenfalls eine Denkfi-
gur, die der von Koselleck geschilderten Geschichtsphilosophie entspricht: Die Konsequen-
zen seiner Kritik an der Gesellschaft und ihrer Institutionen entsprechen der Verlagerung der
zu verwirklichenden Gesellschaft in eine ferne Zukunft (»Utopie«).

36  Auchdie Frage der Verwirklichung des Sozialismus schiebt Mill schiebt so in die Zukunft (vgl.
Claeys 2022: 53).

12.02.2026, 18:30:45. - Open A

99


https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

sondern wird dem abstrakten, hypothetischen Lauf der Geschichte iiberlassen, ist
esjedoch fraglich, was die Transformation jenseits eines vagen Fortschrittsoptimis-
mus antreiben konnte. Zuvor lohnt es sich daher, niher auf die konkreten Aufgaben
und Funktionen einzugehen, die Mill politischen Institutionen zuschreibt und an
den jeweiligen Entwicklungsstand der Gesellschaft kniipft. Denn bei den Institutio-
nen steht neben dem Bildungsaspekt die Verhinderung der »Klassengesetzgebung«
durch die numerische Mehrheit der »unteren Klassen« an prominenter Stelle.

2 Theoretische und gesellschaftliche Grundlagen
politischer Institutionen

Wenngleich es tibertrieben wire, von einer allgemeinen Theorie politischer Institutio-
nen zu sprechen,” so hat Mill dennoch einige Gedanken zu diesem Thema geiu-
ert. Sie geben Aufschluss dariiber, was er unter politischen Institutionen versteht,
wie sie entstehen und legitimiert sind sowie in welchen historischen und lokalen
Kontexten sie bestimmte Funktionen und Aufgaben erfilllen. Die wichtigsten Eck-
punkte seiner institutionentheoretischen Uberlegungen legt Mill zu Beginn seines
politiktheoretischen Hauptwerks Uber die Reprisentativregierung dar. Hier versucht
er einen Kompromiss zwischen den seiner Ansicht nach vorherrschenden Theorien
zur Entstehung politischer Institutionen® zu finden: Weder begreift er diese in Bur-
ke’scher Tradition als historisch gewachsene und in diesem Sinne evolutionire Ein-
richtungen (vgl. Burke 2019¢: 136), noch geht er davon aus, dass sie im Sinne einer
bewussten Konstruktion vom Menschen selbstindig entworfen und implementiert
werden konnen (vgl. BR: of.). In beiden Ansichten stecke jedoch eine Wahrheit: Wie
die politischen Institutionen einer Gesellschaft zu ihrer Gestalt gelangt seien, kon-
ne nicht ohne den Einfluss bewussten menschlichen Eingreifens in diese Entwick-
lung erklart werden (vgl. BR: 11).%” Institutionen sind also fiir Mill in gewissem Ma-
3 durchaus ein »Objekt freier Entscheidung« (BR: 17). Hier tritt der Idealismus
von Mills institutionentheoretischen Uberlegungen zutage, der zugleich eine eli-
tire Tendenz aufweist: Mill geht grundsitzlich davon aus, dass das »Handeln des
Menschen [...] durch sein Denken bestimmt« (BR: 20) wird, beschrinkt die Fihigkeit
dazu aber auf einen kleinen Teil der Bevélkerung. Den Uberzeugungen dieser Elite

37  Fur Beispiele dieser Theorien siehe Waschkuhn (1987).

38  Mill selbstspricht hier allgemein von »Regierungsformen«. Gegenstand des auf diese einlei-
tenden Kapitel folgenden Buches sind jedoch gerade viele jener in dieser Arbeit einleitend
als politische Institutionen definierten Bestandteile dieser Regierungsformen, weshalb ich
seine AuRerungen hier auf den Begriff der politischen Institutionen iibertrage.

39  Furdiese Interpretation spricht auch, dass Mill zwar politischen Reformen tendenziell posi-
tiv gegeniibersteht, revolutionire Ansitze aber strikt ablehnt (vgl. US: 85ff), siehe fiir Mills
Angst vor der politischen Revolution auch Duncan (1987: 54).

12.02.2026, 18:30:45. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839409954-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

