3. Unterwegs zu einer Soziologie
der Deliberation

3.1 Der Begriff der Lebenswelt bei Habermas

Die folgenden Kapitel dienen der Rekonstruktion der Habermas’schen
Sozialtheorie mit Bezug auf das Problem der Unwabhrscheinlichkeit
von kommunikativer Einigung. Dies ist gewissermafSen die >Riickseite<
des handlungstheoretischen Problems der Erklirung sozialer Ordnung
durch Kommunikation. Kommunikation kann zur einvernehmlichen
Koordination von Handlungen fihren und so ordnungsbildend wirken
oder die Handelnden ohne Ergebnis auf ihre individuellen Handlungs-
strategien zurickwerfen. Beide Moglichkeiten sind handlungstheore-
tisch zu bertcksichtigen und die TkH stellt dafiir Optionen zur Verfu-
gung. Im Folgenden wird gezeigt, dass die Begriffe des kommunikativen
Handelns und der Lebenswelt durchaus dafur geeignet sind, die Gleich-
zeitigkeit einer Chance auf Konsens bei wahrscheinlichem Dissens zu
fassen — und die Theorie also nicht prinzipiell blind fur kulturelle Dif-
ferenz ist.

Die Habermas’sche Handlungstheorie erhebt den expliziten Anspruch,
die Entstehung sozialer Ordnung erklaren zu konnen (Habermas 1988d:
75). Der Bezug des kommunikativen Handelns zur sozialen Ordnung ist
allerdings zunichst prekir. Habermas hebt sprechakttheoretisch vor al-
lem das Negations- und Problematisierungspotenzial der Sprache hervor.
Geltungsanspriiche eroffnen Negationschancen. Wenn man aber jeden
Sprechakt in gleich drei Geltungsdimensionen zurtickweisen kann, und
also mit jedem Redezug mehr Negationsmoglichkeiten zur Verfligung
stehen als im jeweils nichsten realisiert werden konnen, wird es ritsel-
haft, wie man sich mit Hilfe von Sprache uiiberhaupt jemals einigen kon-
nen soll. An dieser Stelle kommt das Konzept der Lebenswelt ins Spiel.
Das sowohl problemerzeugende als auch problemlésende kommunikati-
ve Handeln benotigt einen Bezug zu sozialen Strukturen, um Fragen sozi-
aler Ordnung tiberhaupt adressieren zu konnen. Die Lebenswelt fungiert
als dieser sozialtheoretische »Komplementarbegriff« des kommunikati-
ven Handelns (Habermas 1987b: 217).

Gegen die im kommunikativen Handeln immanenten Dissensrisiken
sollen vor allem der spezifische Modus und die Struktur lebensweltlichen
Wissens ein Gegengewicht bilden. Die Lebenswelt ist der feste Grund,
auf dem die Kommunikation aufruht:

»Die kontinuierliche Beunruhigung durch Erfahrung und Widerspruch,
Kontingenz und Kritik bricht sich in der Alltagspraxis an einem bereiten,

136

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BEGRIFF DER LEBENSWELT BEI HABERMAS

unerschiitterlichen, aus der Tiefe herausragenden Fels konsentierter
Deutungsmuster, Loyalititen und Fertigkeiten.« (Habermas 1998a: 38)

Dem Risiko der Nichtiibereinstimmung wird also die Lebenswelt als
»Fels« geteilter Uberzeugungen und Deutungen entgegengesetzt. Als
Fundament des sprachlichen und nichtsprachlichen Handelns ermog-
licht das lebensweltliche Wissen Verstindigung und sorgt dafiir, dass
die Kommunikation nicht permanent durch Unverstindnis oder radi-
kalen Dissens bedroht wird. Vor grundsatzlicher Infragestellung ist es
durch den Modus der Gewissheit geschiitzt, in dem auf lebensweltliches
Hintergrundwissen zugegriffen wird, so dass es im prakommunikativen
Stadium noch kein fallibeles Wissen im engeren Sinne bildet — Selbst-
verstandlichkeiten verstehen sich von selbst; sie entgehen der kogni-
tiven und kommunikativen Erwiagung von Alternativen. Der Modus
lebensweltlichen Wissens wechselt jedoch bei der Zuwendung von Auf-
merksamkeit, die Habermas in erster Linie als thematische Aufmerk-
samkeit der situativen Konversation versteht (vgl. Habermas 1987b:
201f.).

An dieser Ubersetzung von implizitem in explizites Wissen betont Ha-
bermas vor allem den Wechsel des Gegebenheitsmodus fiir Sprecher:
» Absolute Gewissheiten bleiben unerschiitterlich, bis sie schockartig zer-
fallen; denn im strikten Sinne der Fehlbarkeit stellen sie tiberhaupt kein
Wissen dar« (Habermas 1988d: 92). In diesem Sinne spricht Habermas
vom Ort der Lebenswelt als »halbtranszendent«, »im Hintergrund« oder
»im Riicken« der Sprecher liegend (Habermas 1984a, 1988d). Solange
sie nicht thematisiert werden, sind Griinde, Werturteile, Beobachtungen,
Stereotype, Klischees und Theorien in einer undifferenzierten Weltge-
wissheit verschmolzen. Erst durch Versprachlichung werden sie als ein-
zelne Elemente, die sich von anderen unterscheiden und unterschiedli-
chen Geltungsdimensionen zuzuordnen sind, sichtbar. Dabei bleibt auch
das situativ-thematisierte Wissen von nicht-thematischem Hintergrund-
wissen abhingig. Der Igel des lebensweltlichen Hintergrundwissens ist
»immer schon da«, und kann vom Hasen des Konversationsthemas des-
halb nie eingeholt werden. Die zunichst phianomenologisch bestimmte
Lebenswelt als »Boden« und »Horizont« (Husserl) des Erlebens wird
in den Details ihrer Funktion fiir sprachliche Verstindigung erst dem
Sprachphilosophen, dem Textinterpreten, der Psychoanalytikerin oder
der Grammatikerin bewusst, die mit kiinstlich verfremdetem Blick im-
plizites in explizites Wissen umwandeln.

Es sind dann auch eher die letztgenannten Perspektiven, auf die Ha-
bermas theoretisch aufbaut. Die sozialphinomenologische Lebenswelt-
theorie ist nicht bruchlos an die kommunikationstheoretischen Grund-
lagen der TkH anschlussfihig. Um die theoretische Kompatibilitdt
des >subjektphilosophischen« Lebensweltkonzepts mit dem Begriff des

137

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

kommunikativen Handelns zu gewihrleisten, 16st Habermas sich von ei-
nem phianomenologischen Begriff der Lebenswelt als Korrelationsapri-
ori der Wahrnehmung (Husserl 2012; Kauppert 2010: 170-185) oder
als Sphare alltiglichen Handelns und Erlebens (Schiitz 1993). Durch die
kommunikationstheoretische Interpretation des phinomenologischen
Lebensweltkonzepts wird die Lebenswelt nochmals objektiviert, wo-
durch in vielen hier nicht weiter auszufithrenden Punkten mit der phano-
menologischen Tradition gebrochen wird (siehe Matthiesen 1985; Dietz
1993). In einem Dreischritt zunehmender >Entsubjektivierung« geht Ha-
bermas von einem sozialphinomenologischen Lebensweltkonzept tiber
das narrative » Alltagskonzept der Lebenswelt« zu einem letztlich funkti-
onalistischen Modell der pragmatischen Rolle lebensweltlichen Wissens
uiber, in dem die wechselseitigen Leistungsbeziehungen lebensweltlichen
Wissens und kommunikativen Handelns in den Blick kommen (Haber-
mas 1987b: 205—217).}

Diese kommunikationstheoretische » Zurichtung« der Lebenswelt
versteht lebensweltliches Wissen als »Ressource« des kommunikativen
Handelns. Was in theoretisch reflektierter Teilnehmerperspektive als
»Horizont« und >Boden« erscheint, d.h. standortabhangige und auf ein
Wahrnehmungszentrum bezogene Verweisungsstrukturen, erscheint in
objektivierender Perspektive als » Vorrat« des Gesprichs selbst; als endli-
cher Bestand von Geteiltem, aus dem die kommunikative Praxis (»Inter-
aktion«) schopft. Durch die Abstraktion von der Teilnehmerperspektive
kommen auch andere Kompetenzen als kognitives Wissen, das inten-
tional reprasentiert werden kann, als ermoglichende Bedingungen fiir
Gespriche in den Blick. Der kommunikationstheoretische Lebenswelt-
begriff differenziert die Einheit lebensweltlichen Wissens in drei funk-
tionale Strukturkomponenten, die in ihrer Struktur auf die Geltungs-
dimensionen des kommunikativen Handelns abgestimmt sind: Kultur,
Gesellschaft und Personlichkeit (Habermas 1987b: 209). Das allgemeine
Verhaltnis von Interaktion zu den drei lebensweltlichen Strukturkompo-
nenten hat Habermas in einem anschaulichen Schema dargestellt:

1 Durch die kommunikationstheoretische Ubersetzung bleibt das Konzept
der Lebenswelt auch in seiner Extension nicht unberiihrt. Der Begriff des
lebensweltlichen Wissens wird nun auch auf nicht-kognitive Bedingungen
und unbewusste Kompetenzen der Kommunikation ausgeweitet (vgl. Ha-
bermas 1987b: 203). Weil Habermas im Zuge dieser Transformation nicht
besonders klar zwischen den verschiedenen Modi impliziten Wissens un-
terscheidet, gleicht er den Status allen impliziten Wissens an nicht-themati-
sches propositionales Wissen an (kritisch: Renn 2006: 253). Dadurch wird
das Lebensweltkonzept gegentiber seinen phanomenologischen Urspriingen
soweit modifiziert, dass man eher von einer Neubestimmung sprechen kann
(Weif§ 2001: 31-33; Matthiesen 1985).

138

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BEGRIFF DER LEBENSWELT BEI HABERMAS

Figur 4 : Verschrankung der Personlichkeitsstrukturen mit Kultur und
Gesellschaft. Quelle: Habermas 1988d: 102

Person

I <
5 1
E
| = | Gesellschaft
3
~ N L
N sl |2 18
® £ ©
I
ERN FI
sz 12
.
Iz |
[ |
[V =|
> Leistung Ty,
N N
-—> N Interaktion
Ressource \4 Ego— Alter

Durch den Zusammenschluss von Lebenswelt und kommunikativem
Handeln entsteht ein Kreismodell, wonach sich die Lebenswelt durch
das Medium kommunikativer Interaktion reproduziert. Die Interak-
tion reproduziert Kultur, Personlichkeitsstrukturen und Gesellschaft?
als symbolische Realitdt. Sie kann diese Leistung aber nur mit Rekurs
auf die immer schon bestehenden lebensweltlichen Strukturen erbrin-
gen. Die Lebenswelt wird mithin als Reservoir impliziten und explizi-
ten Wissens begriffen, aus dem sich Kommunikation speist und die da-
durch jenes Reservoir wiederum erneuert. Lebensweltliches Wissen ist
eine Ressource, die durch Gebrauch nicht abgetragen wird, sondern an-
wiachst. Dieser Gebrauch ist die Verwendung des Wissens im kommuni-
kativen Handeln. Insofern sind Lebenswelt und kommunikative Hand-
lung theoretisch »gleichurspriinglich«, sie verweisen aufeinander (vgl.
Habermas 1987b: 201).

2 Wobei Gesellschaft irritierenderweise einerseits als Menge verbindlicher
Normen und Gruppenzugehorigkeiten, d.h. als Strukturkomponente der
Lebenswelt, und andererseits als, Lebenswelt und System umfassender
»Summenbegriff« (Schwinn 2011) auftaucht. Wegen der dualistischen Ge-
sellschaftskonzeption geht die »Gesamtgesellschaft« also auch nicht in der
Totalitdt der Lebenswelt auf. Um Missverstandnissen vorzubeugen, wird in
dieser Untersuchung statt »Gesellschaft« dem Ausdruck »normative Ord-
nungen« der Vorzug zur Bezeichnung dieser Strukturkomponente der Le-
benswelt gegeben. »Gesellschaft« wird zumeist in der tiblichen Bedeutung
eines Referenten auf die maximal umfassende Einheit soziologischer Ana-
lyse verwendet.

139

19.01.2026, 08:04:01. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

3.1.1 Strukturkomponenten der Lebenswelt

Die Strukturkomponenten der Lebenswelt verdienen eingehendere Auf-
merksambkeit, da sie der historisch-genetischen Rekonstruktion gesell-
schaftlicher Differenzierung in der TkH zugrunde liegen. Die sozialpha-
nomenologische Tradition, aus der Habermas den Begriff der Lebenswelt
entnimmt, lasst moglicherweise vermuten, dass die Lebenswelt auch nach
ihrer kommunikationstheoretischen Neufassung noch eine Art Gegen-
begriff zu Pluralismus ist. Die Lebenswelt scheint Konsens (genauer: die
Nicht-Wahrnehmbarkeit von Dissens) zu garantieren, wahrend kommu-
nikatives Handeln vor allem Differenzen erzeugt. Mit dem Ubergang zu
einem kommunikationstheoretischen Ressourcen-Modell verliert jedoch
eine einfache Zuordnung von Lebenswelt und Konsens ihre Plausibili-
tit. Ressourcen konnen unterschiedlich verteilt sein, sie konnen fiir die
Bewiltigung einer Aufgabe ausreichen oder sich als zu knapp erweisen.
Die Funktion des lebensweltlichen Wissens in den Bereichen Kultur, Ge-
sellschaft und Person fiir kommunikatives Handeln ist daher zwar er-
moglichend, aber gleichzeitig auch beschrankend. Die Ressource geteil-
ter Deutungen kann verknappen, die geteilte Normbasis kann erodieren
oder sich als inexistent erweisen oder Personen konnen sich einer kom-
munikativen Situation >nicht gewachsen« zeigen. Analog zu Bourdieus
Habitus-Konzept miissen die Strukturkomponenten der Lebenswelt also
gleichzeitig als ermoglichende Ressourcen und — weil sie endlich sind —
als »System[e] von Grenzen« (Bourdieu 1992: 33) begriffen werden.> Als
Vorrate kommunikationsrelevanter Grinde und kommunikationsermog-
lichender Kompetenzen umreifSen sie die nur aus » Beobachterperspekti-
ve« postulierbaren Grenzen (Habermas 1987b: 179), die dem Gesprach
in den Dimensionen des Thematisierbaren, der normativen Zumutbar-
keit und der personlichen Fihigkeiten auferlegt sind. Die drei Arten le-
bensweltlichen Wissens werden von Habermas dabei wie folgt bestimmt:

a) »Die Gesellschaft besteht aus den legitimen Ordnungen, iiber die die
Kommunikationsteilnehmer ihre Zugehorigkeit zu sozialen Grup-
pen regeln und Solidaritat sichern« (Habermas 1988d: 96f.). Mit
dem Begriff der Gesellschaft werden also zusammenhingende Gebil-
de von Normen, Werten und Loyalititsbeziehungen bezeichnet. Nor-
men entfalten Bindungswirkung durch ein Zugehorigkeitsgefiihl zu
sozialen Gruppen. Normative Ordnungen und Gruppenloyalititen
werden, wie alle Komponenten der Lebenswelt, tiber den Mechanis-
mus des kommunikativen Handelns reproduziert, sind aber, etwa als

3 Das ressourcentheoretische Lebensweltmodell scheint also durchaus die
konzeptionelle Moglichkeit bereitzuhalten beispielsweise die Ungleichheit
soziokultureller Ausdrucksmittel im Sinne Frasers zu beriicksichtigen, auch
wenn Habermas von dieser theoretischen Option nicht Gebrauch macht.

140

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BEGRIFF DER LEBENSWELT BEI HABERMAS

Normen tiiber legitime Themen und Meinungen oder als Standards
des angemessenen Verhaltens in Situationen, wiederum Bedingung
des kommunikativen Handelns.

b) Kultur bestimmt Habermas als den » Wissensvorrat, aus dem sich die
Kommunikationsteilnehmer, indem sie sich tiber etwas in einer Welt
verstindigen, mit Interpretationen versorgen« (Habermas 1987b:
209). Unter den Sammelbegriff Kultur fallen demnach religiose und
wissenschaftliche Sinnsysteme, Traditionen, gesellschaftliche Selbst-
beschreibungen, Geschichtsauffassungen und philosophische Stand-
punkte, die Sinngehalte der gemeinsamen Sprache und Wissen tiber
Sitten, Moden und alles, was oben als lebensweltliches Hintergrund-
wissen beschrieben wurde. Alle sprachlichen Welten konnen unter
dem Wissens- und Interpretationsaspekt thematisiert werden. Man
kann Eigenschaften seiner Person nicht nur im Handeln >mitlaufen<
lassen, sondern sie auch zu einem gewissen Grad sprachlich ausdri-
cken; sie ist dann kulturelles Thema. Auch Normen existieren einer-
seits als legitimitatsstiftende Verpflichtung (» Gesellschaft«), anderer-
seits als kulturelles Wissen tber Verpflichtungen.

c) Die Personlichkeit hingegen garantiert sowohl Handlungsfahigkeit in
der Gesellschaft als auch die Moglichkeit anderer, einen sozial zurech-
nungsfihigen Partner in Kommunikation zu haben (vgl. Habermas
1987b: 209). Definiert werden die Personlichkeitsstrukturen als »alle
Motive und Fertigkeiten, die ein Subjekt in Stand setzen, zu sprechen
und zu handeln und dabei die eigene Identitat zu sichern« (Haber-
mas 1988d: 1o1). In dieser Definition der Strukturkomponente Per-
son trifft sich eine individuelle (Identitdtssicherung) mit einer sozialen
Funktion (Interaktionskompetenz). Die Person gehort zwar zu je ei-
nem Individuum, ist aber zutiefst sozial strukturiert und geformt; sie
ist gerade durch ihre Sozialitit, nicht durch ihre Unabhingigkeit von
der Gesellschaft oder Idiosynkrasie definiert: »Organismen fallen nur
dann unter die Beschreibung von Personen, wenn und soweit sie so-
zialisiert, d.h. von gesellschaftlichen und kulturellen Sinnzusammen-
hingen durchdrungen und strukturiert sind« (ebenda). Auch wenn die
Person also primar in ihrer sozialen Funktion analysiert wird, steht
sie bei Habermas — anders als etwa bei Luhmann (z.B. 1985) — daher
gewissermaflen zwischen Individuum und Gesellschaft.

Habermas behauptet bestimmte privilegierte Beziehungen zwischen
sprachlichen Geltungsdimensionen und lebensweltlichen Strukturkom-
ponenten. Dabei stehen Kultur und sprachlicher Wabrbeitsanspruch,
Gesellschaft (normative Ordnungen) und sprachlicher Richtigkeitsan-
spruch, sowie Personlichkeit und sprachlicher Wabrhaftigkeitsanspruch
in einem Verhaltnis der Wahlverwandtschaft (vgl. McCarthy 1989: §532).
Die Trias der drei Geltungsanspriiche des kommunikativen Handelns

141

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

geht jedoch der Ausdifferenzierung der drei lebensweltlichen Struktur-
komponenten zeitlich voraus, insofern sie als zur Sprache selbst gehorig
betrachtet werden. Die drei lebensweltlichen Komponenten werden als
»Verdichtungen und Ablagerungen« von Prozessen der » Verstindigung,
der Handlungskoordinierung und der Vergesellschaftung« vorgestellt
(Habermas 1988d: 96). Damit erscheint bereits der Umriss der differen-
zierungstheoretisch-rekonstruktiven Aufgabe der TkH, lebensweltliche
Differenzierung als Ausdifferenzierung der drei lebensweltlichen Struk-
turkomponenten durch kommunikatives Handeln zu erkldren. Diese
Aufgabe verkompliziert sich wegen der Reflexivitit der Sprache. Weil es
moglich ist, sich objektivierend auf Normen zu beziehen oder den Wahr-
heitsgehalt wahrhaftiger Auflerungen zu bestreiten (und umgekehrt) —
sich die Geltungsspharen also aufeinander projizieren lassen — ergibt sich
insgesamt ein Neun-Felder-Schema moglicher Beziige von Sprache und
Welt und damit moglicher Umformungen von Wissen durch Kommu-
nikation (Habermas 1987b: 214ff.). Dabei schrinkt Habermas die ge-
sellschaftliche Lernfahigkeit auf sechs Bereiche moglicher Wissensakku-
mulation ein (Habermas 1987a: 326; kritisch McCarthy 1989: 567ff.);
er gewinnt so einen Begriff fir das Rationalisierungspotenzial des kom-
munikativen Handelns fiir die Lebenswelt. Damit ist fur Habermas die
Grundlage geschaffen, die Rationalisierung der Lebenswelt als Ausdif-
ferenzierung und Institutionalisierung von nach Geltungsaspekten ge-
schiedenen Wissensformen zu verstehen.

Unsere zu diesem Zeitpunkt spekulative These lautet nun, dass bei-
de Aspekte — das kommunikationstheoretische Verstindnis lebensweltli-
chen Wissens als (knappe) pragmatische Ressource der Kommunikation
und die differenzierungstheoretische Annahme einer kulturellen Ratio-
nalisierung durch Differenzierung — den Zusammenhang von Rationa-
litat und Heterogenitit im Sinne unserer Fragestellung erhellen konnen.
Das kommunikationstheoretisch gefasste Modell der Lebenswelt kann
als Ausgangspunkt dienen, um die Kontextabhiangigkeit allen empiri-
schen Sprechens konzeptionell zu fassen; die differenzierungstheoreti-
sche Rekonstruktion ldsst Schlusse tiber die Verfasstheit dieser Kontex-
te unter modernen Bedingungen zu. Zu zeigen ist fur diese >gegen den
Strich« tiblicher Auslegungen gehende Habermas-Lektiire zunichst, dass
die Rolle der Lebenswelt, als Einverstindnis nicht nur ermoglichende,
sondern auch verunmaglichende Bedingung, in der materialen Gesell-
schaftsanalyse in der TkH durchaus deutlich wird. In der diachronen
Perspektive, in der Habermas unter dem Stichwort der >Versprachli-
chung« die Umstrukturierung der Lebenswelt durch kommunikatives
Handeln analysiert (Habermas 1987b: 118ff.), zeigen sich die historisch
kontingenten Grenzen der lebensweltlichen Rationalisierung. Die He-
terogenitit der Lebenswelt ist die strukturelle Bedingung der Unwahr-
scheinlichkeit erfolgreichen kommunikativen Handelns.

142

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Versprachlichung: Enttraditionalisierung der
Lebenswelt und Ausdifferenzierung von Lebensformen

In der Habermas’schen Soziologie ist gesellschaftliche Rationalisierung
untrennbar mit der Ausdifferenzierung und Heterogenisierung der Le-
benswelt verkniipft. Heterogenitit und Rationalitit hingen zusammen,
wobei das AusmafS der Differenzierung einer Gesellschaft die doppelte
Rolle von Ermoglichung und Begrenzung kommunikativer Rationali-
tit spielt. Dieser Zusammenhang wird aus dem Gebrauch deutlich, den
Habermas von dem kommunikationstheoretischen Lebensweltkonzept
in der entwicklungslogischen Rekonstruktion historischer Rationalisie-
rungsprozesse macht.

Habermas beschreibt eine stilisierte Entwicklungsgeschichte der Le-
benswelt als ein » Gedankenexperiment« (Habermas 1987b: 132), in
dem die Ausdifferenzierung von Kultur, normativen Ordnungen und Per-
sonlichkeit durch kommunikatives Handeln rekonstruiert wird. Haber-
mas sieht das in der Sprache verwurzelte Rationalitatspotenzial als den
zentralen Transmissionsriemen fiir den Strukturwandel der Lebenswelt,
mit dem sich die historische Ausbildung einer universalisierten Moral,
differenzierter Wissensordnungen und individualisierter Personlichkeits-
strukturen rekonstruieren lasst (vgl. Habermas 1987b: 132f.). Dabei
sind es die »desintegrierenden Effekt[e]« von Sprechhandlungen, wel-
che die Ausdifferenzierung der Lebenswelt erklaren sollen (Habermas
1987b: 132). Die Geschichte der gesellschaftlichen Rationalitit wird als
Freisetzung der Potenziale zu kommunikativem Handeln, also als Er-
weiterung der Moglichkeiten, Sachverhalte, Normen und Einstellungen
zu benennen und zu hinterfragen, erzihlt. Gleichzeitig ist diese stilisierte
Rekonstruktion historischer Entwicklungsstufen aber auch der Ansatz-
punkt, um den Prozess kultureller Differenzierung, wie er sich der TkH
darstellt, zu rekonstruieren. Der Zusammenhang von kommunikativem
Handeln und kultureller Heterogenitit innerhalb dieser Rekonstruktion
ist komplex und bedarf einer genaueren Untersuchung.

3.2.1 Die Profanierung des Heiligen und die Verzweigung
der Geltungssphdren

Die genetisch-rekonstruktive These einer >Versprachlichung des Sakra-
len< erzdhlt die Geschichte der Umstellung der Integrationsleistung der
Lebenswelt im Verlaufe ihrer gattungsgeschichtlichen Differenzierung.
Habermas konzentriert sich zunichst auf die lebensweltliche Struktur-
komponente der >Gesellschaft<, mit Bezug auf die die Transition vom
vorsprachlich-rituellen zum modernen Normbewusstsein als Effekt der
Versprachlichung ritueller Praktiken rekonstruiert werden soll. Dieser

143

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Prozess bewegt sich vom Anfangsstadium, in dem eine unhinterfragba-
re normative Ordnung von sakraler Autoritit garantiert wird, auf den
Fluchtpunkt einer reflexiven Lebenswelt mit posttraditionalem Norm-
bewusstsein und positivem Recht zu. Dafiir verfolgt er Durkheims klas-
sische These zum Ursprung des zwingenden Charakters moralischer
Normen. Durkheim nimmt an, dass sich die moralische Autoritit der
Normen, ihre unpersonliche Geltung und ihr verpflichtender Charakter,
aus der ehrfurchtgebietenden Heiligkeit einer sakralen Ordnung speisen
(Durkheim 1996). In der archaischen Gemeinschaft wird die normati-
ve Integration zunachst performativ im Ritus hergestellt (vgl. Durkheim
1988: 171). Rituell inszenierte kollektive Symbole synchronisieren Vor-
stellungen und Emotionen und bekriftigen und erneuern dadurch die
Solidaritit der Gemeinschaft (fiir den Versuch einer theoretischen Aktu-
alisierung siehe Collins 2004).4 Das Kollektiv erfihrt seine Einheit im Ri-
tus und erneuert dadurch den normativen Konsensus der Gemeinschaft
(Habermas 1987b: 85). Die kollektiven Normen, die bestimmte Verhal-
tensweisen oder deren Unterlassung gebieten, sind in diesem Stadium
nicht als explizite Grunde verfugbar. Das uiber das Sakrale vermittelte
Kollektivbewusstsein stiftet das Normenbewusstsein, Strafen fiir Nor-
meniibertretungen werden nicht explizit gerechtfertigt, sondern sind im
vorsprachlichen Grenzfall nur eine » Reaktion auf die Verletzung von Ta-
bus« (Habermas 1987b: 120).

Die archaische Gemeinschaft weist kaum lebensweltliche Differen-
zierungen auf. In so einer Gemeinschaft hitten sich »die Strukturen des
Weltbildes, der Institutionen und der einzelnen Personlichkeit noch nicht
ernstlich voneinander getrennt« (Habermas 1987b: 134); es herrsche
nach modernen MafSstiben eine »Konfusion zwischen Natur und Kul-
tur« (Habermas 1987a: 79), das sprachliche Weltbild sei nicht von der
Welt selbst unterschieden und die Natur werde nach dem Muster ei-
nes magisch adressierbaren und responsiven Kommunikationspartners
behandelt (vgl. Habermas 1987a: 75-85). Durch die Verstrickung von
subjektiver, normativer und objektiver Welt kann kaum jene kritische
Distanz zu einem Weltbild eingenommen werden, die fur die bewusst
selektive Fortsetzung einer Tradition notig ist.

Habermas mochte von diesem hypothetischen Ausgangszustand aus
zeigen, dass sich die stirkere Rationalitit von modernen gegeniiber
archaischen Gesellschaften an der Freisetzung des kritischen Potenzi-
als sprachlicher Kommunikation festmachen ldsst und diese mit der
Trennung der drei >Welten« einhergeht. Denn wenn sich im Laufe der

4 Insofern kommt der Ritus auch als ein phylogenetischer Mechanismus der
Formierung und Stabilisierung intersubjektiver Symbole in Frage — eine spa-
ter durch Habermas aufgestellte Hypothese zum gattungsgeschichtlichen
Sinn des Ritus (2012¢).

144

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSPRACHLICHUNG

Phylogenese sprachliche Fihigkeiten zur Explikation impliziter Prakti-
ken ausbilden, dndert sich die Ausgangslage. Das zunichst unausdriick-
bare und in scharfer Diskontinuitit zur alltiaglichen Praxis stehende ri-
tuelle Sakrale wird im Zuge sprachlicher Symbolisierung in derselben
Sprache artikulierbar, die fiir die Organisation alltaglicher Handlungen
gebraucht wird. Alles, was man sagen kann — Heiliges und Profanes bis
hin zu Banalitdten — ist in assertorischer Form ausdriickbar (vgl. Haber-
mas 1987b: 135). Durch die Verfigbarkeit religiosen Wissens als Wissen
wird es in seiner sprachlichen Struktur dem profanen Wissen strukturell
gleichgestellt. Wegen der Macht der sakralen Sphire fithrt diese sprach-
lich ermoglichte Veralltaglichung des Sakralen zunichst zu einer religi-
osen Ausdeutung des Alltags. Die Profanierung des Heiligen im Medi-
um der Sprache befordert eine religiose Ausdeutung des Profanen (vgl.
Habermas 1987b: 135). Dennoch wird das religiose Wissen dadurch in
praktische Bewidhrungskontexte einbezogen, die das Wissen selbst pro-
blematisch erscheinen lassen konnen. Es entsteht ein Bedarf der Absi-
cherung der Autoritdt des Sakralen auf einer neuen Stufe. Der Myzhos
ubernimmt diese Funktion: Er schirmt einerseits den Ritus gegen » Auf-
l6sungstendenzen« ab, die sich etwa aus Lerneffekten bei zweckrationa-
ler aber sprachvermittelter Handlungssteuerung einstellen, tiberbriickt
aber narrativ auch die Handlungsbereiche sakraler und profaner Hand-
lungspraxen (Habermas 1987b: 288). Diese Vermittlung zwischen den
Bereichen des Sakralen und des Profanen, die durch das Medium der
Sprache sowohl zusammengeschlossen werden als sich auch voneinan-
der differenzieren, setzt sich historisch auf immer neuen Stufen fort. Ist
der Geist der Versprachlichung einmal aus seiner Flasche gelassen, infi-
ziert er immer weitere Bereiche der Kultur mit Profanitit, setzt sie dem
Druck alltiglicher Bewihrung aus und zwingt zur kommunikativen Be-
festigung des vorher unhinterfragt Geltenden. Der so in Gang gesetzte
phylogenetische Rationalisierungs- und Ausdifferenzierungsprozess lasst
sich an den Stationen von Ritus — Mythos — religiosem Weltbild — de-
zentriertem Weltverstandnis nachvollziehen (etwas feingliedriger: Ha-
bermas 1987b: 286).

Im Zuge der religiosen Interpretation der Welt wird die Ausdeutungs-
funktion und Erklarungsleistung religioser Weltbilder immer mehr zur
Grundlage ihrer Legitimitat (Habermas 1987b: 136f.). Dies gilt nicht nur
fur >kulturelles« Wissen in seinem Verhiltnis zu zweckrationalen Lern-
prozessen, sondern auch mit Bezug auf die systematische Absicherung
der gesellschaftlichen Moral im Rahmen einer >gerechten Ordnung<. Mit
Bezug auf die Legitimationsgrundlage von (Straf-)Normen wird die un-
problematische Geltung des sakral gestiitzten Tabus schliefSlich durch
das explizite und begriindete religiose Verbot ersetzt und im Rahmen
eines versprachlichten und dogmatisch durchstrukturierten Weltbildes
gerechtfertigt. Das Grundproblem, mit dem religiose Weltbilder in der

145

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Dimension der >normativen Ordnung« zu kimpfen haben, ist — nach Ha-
bermas, Weber und im Prinzip auch schon Marx — die herrschaftslegiti-
mierende Erkliarung der drastischen Ungleichverteilung von Gliicksgii-
tern, bzw. die »Inkongruenz zwischen Schicksal und Verdienst« (Gartner
2011: 2715 vgl. Weber 2005: 317-488). Nach Habermas bewiltigen reli-
giose Weltbilder dieses Problem, indem sie einerseits Legitimationsfunk-
tionen dadurch tibernehmen, dass sie gegentiber ihren Vorldufern hoch-
abstrakte metaphysische »Hinterwelten« erschaffen, die » Ordnungen
der stratifizierten Klassengesellschaft als Homologien dieser Weltord-
nung« darstellen (Habermas 1987b: 281). Andererseits immunisieren
sie sich gegen dissonante Erfahrungen und kritische Einwande dadurch,
dass sie Kommunikation strukturell einschranken (etwa durch die insti-
tutionelle Trennung von sakralem und profanem Handlungsbereich oder
hochabstrakte Grundbegriffe, in denen verschiedene Geltungsanspriiche
untrennbar fusioniert sind; vgl. Habermas 1987b: 282).

Wir interessieren uns hier lediglich fiir den Typus der in dieser phylo-
genetischen Rekonstruktion beanspruchten Erklarung und das Verhalt-
nis von lebensweltlicher Differenz und Rationalitat. Heterogenisierung
und Rationalisierung der Lebenswelt erscheinen in dieser Optik nicht als
Gegensitze, sondern als sich wechselseitig verstirkende Momente eines
Entwicklungsprozesses. Die entscheidende Dynamik liegt in der Uber-
lastung tradierter Sinnsysteme durch das Einstromen heterogener lebens-
weltlicher Erfahrungen. Die gesellschaftlichen Weltbilder werden durch
die Dynamik der gesellschaftlichen Differenzierung unter fortlaufenden
Komplexitatssteigerungs- und Rationalisierungszwang gesetzt. Gerade
weil Konsens nicht mehr ohne Weiteres verfiigbar ist, muss vernuinftig
argumentiert werden.

Mit dieser Einsicht im Riicken kann man nun danach fragen, wie die
spezielle Konfiguration von lebensweltlicher Heterogenitat und Kom-
munikationsverhaltnissen in der Moderne zu beschreiben ist. Zweifel-
los gibt es auch in der Moderne eine Pluralitit von Weltbildern und
weltanschauliche Differenzen, die gleichzeitig als Ergebnis und als Her-
ausforderung der Kommunikation beschrieben werden konnen. Lebens-
weltliche Heterogenitit hatte dann die Form einer Pluralitdt abstrakter
Weltbilder, die weitgehend koharente Welt-, Selbst- und Gemeinschafts-
deutungen uber ein Set diffuser Pramissen integrieren. In der Tat scheint
Habermas’ spatere Beschaftigung mit der Differenz von religiosem und
sakularem Weltverhiltnis und dem offentlichen Vernunftgebrauch na-
hezulegen, dass die Differenz der Weltbilder aus seiner Perspektive auch
noch heute eine wichtige Quelle kultureller und normativer Hetero-
genitit ist (Habermas 1996a, 2012d). Allerdings konstatiert die ent-
wicklungslogisch begriindete Zeitdiagnose der TkH fiir die Moderne
eine Doppelentwicklung von Verbindlichkeitsverlust und Desintegrati-
on metaphysischer Weltbilder, sodass ein immer geringerer Anteil der

146

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSPRACHLICHUNG

Kommunikationspraxis durch die Berufung auf die Autoritit kollekti-
ver Weltbilder vor Dissensrisiken geschiitzt ist. Die Ursache sieht Haber-
mas in der weitergehenden Dynamik der Versprachlichung des Sakralen
selbst. Unter der Bedingung zunehmend komplexer Produktionsprozes-
se und Rollenstrukturen wird es immer schwieriger, Deutungsmuster zur
Verfiigung zu stellen, die ideologisch-legitimatorische Aufgaben fir die
normative Sozialintegration tibernehmen und gleichzeitig das neu ein-
stromende Wissen in die kognitive Ordnung des Weltbildes integrieren
konnen. Ab einem bestimmten gesellschaftlichen Komplexitdtsniveau
fithrt die Uberlastung kultureller Weltbilder durch heterogene lebens-
weltliche Erfahrungen schliefSlich zu deren Zusammenbruch. Es ergibt
sich eine weitergehende und gewissermafsen >dezentrale« Differenzierung
der Lebenswelt, die Habermas durch das noch weitere Auseinandertre-
ten von Personlichkeit, Kultur und normativer Ordnung kennzeichnet.
Neben dieser lebensweltlichen Differenzierung macht Habermas aufSer-
dem, die » Trennung von Form und Inhalt« und das »Reflexivwerden der
symbolischen Reproduktion« als phylogenetische Tendenzen aus, die auf
den »Fluchtpunkt einer rationalisierten Lebenswelt« zulaufen (Haber-
mas 1987b: 219; siche auch Habermas 1990b: 88).

Diese Differenzierungs- und Dezentrierungsprozesse der Lebenswelt
mochte Habermas noch so lange als gesellschaftliche Rationalititsgewin-
ne verstanden wissen, wie sich diese Prozesse als zwangloses Ergebnis des
kommunikativen Handelns verstehen lassen (vgl. Habermas 1987b: 164).
Allerdings schrumpfen mit der kommunikativen Freisetzung lebensweltli-
cher Wissensbestidnde auch die intersubjektiv verbindlichen Grundlagen,
auf deren Basis sich individuelle Handlungen und Meinungen sozial legi-
timieren lieflen. Gerade die partielle Verselbststandigung der Personlich-
keit scheint fiir den Wandel der Form lebensweltlicher Integration verant-
wortlich zu sein. Integrationsleistungen werden von der kulturellen Ebene
zunehmend an Personen delegiert. In der von Habermas skizzierten Mo-
derne konnen zwar in der Sozialisation noch abstrakte Fahigkeiten der
Selbststeuerung erworben werden, aber es gibt keine festen traditionellen
Gehalte, die als Leitlinien fiir Kommunikation und die immer mehr zur
>Privatsache« werdende Lebensfuhrung dienen konnten:

»Unter dem Druck diskursiv verflussigter Traditionen und selbsterzeug-
ter Normen bildet sich ein prinzipiengeleitetes moralisches BewufStsein
heraus, das auch die Sozialisationsmuster veriandert. Wir konnen die
Identitdt unseres Ich immer weniger an den konkreten Rollen festma-
chen, die wir als Angehorige einer Familie, einer Region oder Nation
erwerben. Das, was uns inmitten komplexer und wechselnder Rollen-
erwartungen erlaubt, wir selber zu sein und zu bleiben, ist die abstrak-
te Fahigkeit zu einem ganz und gar individuellen Lebensentwurf. Den
Fluchtpunkt einer rationalisierten Lebenswelt, auf den diese Tendenzen
strahlenformig zulaufen, charakterisiere ich (...) mit den Stichworten (1)

147

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

einer Dauerrevision verfliissigter Traditionen und (2) einer Umpolung
der Legitimitit beanspruchenden Ordnungen auf diskursive Verfahren
der Normsetzung und -begriindung; fiir die vergesellschafteten Indivi-
duen bleibt (3) nur noch die Moglichkeit der riskanten Selbststeuerung
durch eine hoch abstrakte Ich-Identitit.« (Habermas 199ob: 88)

Durch die weitergehende Differenzierung und Dezentrierung der Lebens-
welt brechen kulturelle Weltbilder als verbindliche Instanzen weg, an die
kommunikativ Handelnde in Diskursen appellieren konnten; die empi-
rische Chance auf Herstellung eines zwanglosen Einverstandnisses ist
damit immer mehr eine Frage der personalen Kompetenzen der Betei-
ligten und der gesellschaftlichen Sozialisationsmuster, die diese Kompe-
tenzen tradieren.

3.2.2 Die Verlagerung der rationalen Integrationsleistung in
die Identititen und Kompetenzen der Akteure

Wenn man an dieser Stelle innehalt und nach der Bedeutung dieses Pro-
zesses fir den Zusammenhang kultureller Heterogenitit und kommu-
nikativer Rationalitit fragt, fallt auf, dass gemafS dieser Rekonstruktion
immer mehr kulturelle Inhalte, Lebensorientierungen, letzte Glaubens-
fragen, konkrete Sittlichkeit und Entwicklungspfade an kollektiver Ver-
bindlichkeit verlieren und an lokale Kommunikationspraxen verwiesen
werden. Die religios-metaphysischen Weltbilder verschwinden nicht ein-
fach, aber Habermas behauptet einen Trend zunehmender Reflexivitat.
In der Moderne erscheint das Weltbild immer starker als solches — als ein
Bild, an dessen Stelle moglicherweise ein anderes stehen konnte, und das
sich daher in Kommunikation nicht problemlos voraussetzen ldsst (die-
selbe Beobachtung findet sich unter umgekehrten Vorzeichen der Bewer-
tung bei Heidegger 1977). Weltbilder lassen sich im Rahmen des kom-
munikationstheoretischen Lebensweltmodells daher zwar als kulturelle
Ressourcen beschreiben, aus denen sich die interpretativen und kom-
munikativen Leistungen der Interaktionsteilnehmer speisen, sie deter-
minieren aber nicht mehr das Gelingen oder Fehlschlagen von Kommu-
nikationsprozessen. Wenn die Hypothese eines schwindenden Einflusses
verbindlicher Weltbilder auf Kommunikation richtig ist, liegt die Hetero-
genitit, die es in Kommunikation zu iiberbriicken gilt, nicht in erster Li-
nie in der Inkommensurabilitit der Weltbilder, sondern in den Identiti-
ten, Kompetenzen und Loyalititen der Sprecher selbst:

»Das Spektrum der Unterschiede, die von Einzelnen auf der Ebene ein-
facher Interaktionen verarbeitet werden miissen, wiachst in der zeit-
lichen, sozialen und sachlichen Dimension. In immer kiirzeren Inter-
vallen, bei immer fliichtigeren Kontakten, miissen wir uns mit immer
fremderen (durch ganz andere soziokulturelle Herkiinfte gepragten)

148

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSPRACHLICHUNG

Personen iiber immer zahlreichere und speziellere (durch den erforder-
lichen Vertrauensvorschuss in unbekannte Experten eher verscharfte)
Probleme verstindigen. Die Individualisierung der Lebensstile und vor
allem die ethnisch heterogene Zusammensetzung multikultureller Ge-
sellschaften belegen diese Abstraktionszumutungen nur auf besonders
drastische Weise, weil die aufeinanderstofsenden Stile und Lebensformen
identitdtsbildende, die Personlichkeitsstrukturen im ganzen ergreifende
Totalititen sind und daher sexistentielle« Wertkonflikte auslosen. « (Ha-
bermas 1996a: 319)

Die Antwort auf die Frage, ob »die Gesellschaft< zu heterogen sei, um
vernunftige Meinungsbildung zuzulassen, ldsst sich dann nicht durch
eine Explikation verschiedener Weltbilder und eine Suche nach Méglich-
keiten ihrer sinnhaften Relationierung (»overlapping consensus«) kla-
ren, sondern hingt entscheidend davon ab, inwieweit in kontingenten
lebensweltlichen Kommunikationssituationen ausreichende kommuni-
kative Fahigkeiten verkorpert sind, um mit den Anforderungen einer
differenzierten und reflexiven Kultur und einer formalisierten und ent-
moralisierten Rechtsstruktur umzugehen.

Damit wird der Kommunikationspraxis offensichtlich viel zugemu-
tet. Es obliegt den kommunizierenden Akteuren, mit konkurrierenden
Meinungen und heterogenen Quellen der Begrindung umzugehen und
daraus situative Losungen zu verfertigen. Was von statischen Weltbil-
dern nicht geleistet werden kann, soll in der kommunikativen Alltagspra-
xis doch noch ermoglicht werden: das Auffinden geteilter Bezugspunk-
te und Griinde, auf die sich ein transitiver Konsens bauen lisst. Ob ein
in einem weiten Sinne >politischer< Konsensus von Fall zu Fall gefunden
werden kann, ist dann eine Sache der Akteure selbst, die autonom tiber
die offentliche Zustimmungsfihigkeit von Aussagen zu befinden haben.
Sozialtheoretisch betrachtet kommen die Sprecher in diesem Modell ge-
wissermafen zweimal vor: einmal als souverane Akteure mit kommuni-
kativer Kompetenz (»Teilnehmerperspektive«), denen die Fahigkeit zu
kommunikativem Einverstindnis zugeschrieben wird, andererseits als
Effekte von Sozialisations- und Enkulturationsprozessen (»Beobachter-
perspektive«) und somit als Produkte heterogener »Lebensformen« (vgl.
fiir den Begriff Habermas 1984a: 539; 1981b: 111f.; 166). Diese zweite
Perspektive relativiert die in der ersten Perspektive betonte Autonomie:

»So wenig dem einzelnen die Tradition, in der er aufgewachsen ist, zur
Disposition steht, so wenig ist er Herr der kulturellen Interpretationen,
in deren Licht er seine Motive und Handlungsziele, seine Interessen und
Wertorientierungen versteht.« (Habermas 1987b: 146)

Die Akteure sind keine »cultural dopes« (Garfinkel), aber sie konnen
ihre Motive, kulturellen Selbstverstindlichkeiten und moralischen Bin-
dungen nicht vollig frei wihlen, sondern immer nur im Rahmen einer

149

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

bereits konstituierten Lebenswelt aus- und umbilden. Was den kommu-
nikativ Handelnden fir eine Einigung im Wege steht, sind sie also gewis-
sermafSen selbst. Lebensweltliche Heterogenitit wird bei Habermas un-
ter der Pramisse einer individualisierten Sozialstruktur personalisiert; sie
besteht in der Unterschiedlichkeit der handlungsleitenden Normen, kul-
turellen Schemata und Loyalititsbeziehungen von Individuen, die jedoch
immer in die kollektive Praxis einer Lebensform eingebunden bleiben.

Unter der Bedingung einer individualisierten Sozialstruktur muss die
handlungsermoglichende Konsensbeschaffung also immer starker in lo-
kaler Kommunikation der Gesprachsteilnehmer erbracht werden, wo-
bei die materialen Griinde und kulturellen Selbstverstandlichkeiten sich
der subjektiv-willkiirlichen Verfugung entziehen. Auf die naheliegende
Frage, wie das eigentlich praktisch geschehen soll, bietet die TkH jedoch
keine klare Antwort. Offen bleibt, wie der Prozess der kommunikati-
ven Restrukturierung von Wissen unter der Bedingung individualisierter
Personlichkeitsmuster ablauft und unter welchen Umstinden kommuni-
kative Handlungskoordination gelingt. Habermas beschreibt zwar den
Problemdruck, unter dem die moderne Lebenswelt steht, nicht aber wie
dieser situativ bewiltigt werden kann (oder wann er die Kommunika-
tion uberlastet). Wie schon bei der Sprechakttheorie werden wir darauf
gestoflen, dass eine empirische Pragmatik in Gestalt einer Prozesstheo-
rie des kommunikativen Handelns fehlt, die die Austauschbeziehungen
von kommunikativem Handeln und Lebenswelt nicht nur abstrakt-funk-
tional bestimmt, sondern die Prozesse der Restrukturierung lebenswelt-
lichen Wissens durch kommunikatives Handeln und die kommunikativ
Handelnden handlungstheoretisch beschreiben und explanativ fruchtbar
machen kann. Diese Notwendigkeit einer weitergehenden >Pragmatisie-
rung< der TkH ist von Ralph Weif$ hervorgehoben worden:

»Die Lebenswelt ist — so wie Habermas sie beschreibt — keine Welt, son-
dern ein Prozess. Ihre >strukturellen Komponenten« sind keine Elemen-
te oder Sphiren der Gesellschaft, sondern methodische Dimensionen
des gesamtgesellschaftlichen Reproduktionsprozesses. (...) Habermas
operiert also mit methodischen Kategorien, gibt aber gleichwohl keine
Formbestimmungen gesellschaftlicher Reproduktionsprozesse an. (Sol-
che Formbestimmungen hétten dariiber Auskunft zu geben: wie exi-
stieren und vermitteln sich Uberlieferung, Norm, Kompetenz — fiir das
Subjekt, in der Interaktion, im Funktionieren von Institutionen u.s.f.).«
(Weif$ 2001: 32)

Diese theoretisch unterbestimmten Prozesse der Reproduktion und Mo-
difikation der Lebenswelt im kommunikativen Handeln sind die ent-
scheidenden Leerstellen, die eine Soziologie der Deliberation fullen muss.

150

19.01.2026, 08:04:01. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Restumee: Die Frage nach den praktischen Grenzen
der kommunikativen Vernunft

Die bisherigen Uberlegungen erlauben es, Form und Inhalt der weite-
ren Untersuchung relativ klar abzuleiten. Die Form, die eine Soziolo-
gie der Deliberation annehmen muss, um die Schwierigkeiten der TkH
zu uberwinden, ist die einer Prozesstheorie des kommunikativen Han-
delns, die die Formung sozialer Ordnung in und durch Kommunikation
in ihrem Verlauf erklaren kann. Inhaltlich ist, durch die Rekonstrukti-
on des lebensweltlichen Differenzierungsprozesses ebenfalls ersichtlich,
in welchem Zusammenhang die Relation von kultureller Differenz und
kommunikativer Rationalitdt diskutiert werden muss: Man muss bis
auf die Ebene der lokal und temporal eingebetteten Identitatsstrukturen
und zu ihren Verflechtungen mit der kommunikativen Praxis hinunter-
gehen, wenn man Aufschluss tiber die Transformationsleistung kommu-
nikativen Handelns erhalten will. Nicht in der Inkommensurabilitit von
komprehensiven Weltbildern, sondern in der Differenz individualisierter
Weltverhaltnisse liegt das charakteristische Problem des kommunikati-
ven Handelns in der Moderne. Zu fragen ist insbesondere, in welchem
Verhiltnis die individuellen Kompetenzen der kommunikativen >Verflis-
sigung« von Ansichten und Meinungen in Argumentationsprozessen zu
den Beharrungskriften gelebter Traditionen und den in ihnen verwur-
zelten Selbst- und Weltbildern stehen.

Die Frage nach den praktischen Grenzen der kommunikativen Ver-
nunft lasst sich damit in zwei komplementire Teilprobleme zerlegen.
Einerseits in die handlungstheoretische Frage danach, in welchen kom-
munikativen Formaten sich der >zwanglose Zwang des besseren Argu-
ments< manifestiert und welche spezifischen Unwahrscheinlichkeiten in
solchen Prozessen auftreten. Damit eng verkniipft ist die identitdtstheo-
retische Frage danach, in welchem Bezug kommunikatives Handeln zu
personalen Identitaten steht. Der identititstheoretischen Frage wird zu-
nachst der Vorzug gegeben, weil sich von ihr aus auch die Moglichkeit ei-
nes Zwangs durch Griinde (und damit ein wichtiger Teil der empirischen
Pragmatik des kommunikativen Handelns) klarer erschlieft. Das wich-
tigste sozialtheoretische Ratsel ist dabei die oben herausgearbeitete Dop-
pelrolle von Akteuren als Produkte und Produzenten des kommunikati-
ven Handelns — als autonome Agenten und als Effekte lebensweltlicher
Uberlieferung und Tradition. Die Moglichkeit der Selbsttransformati-
on durch Geltungsanspriiche ist dabei eine notwendige sozialtheoreti-
sche Grundannahme — und zwar nicht nur der Habermas’schen TkH,
sondern aller Versuche, eine handlungstheoretische Basis fiir deliberati-
ve Politikvorstellungen anzugeben. Soziologische Plausibilitdt gewinnt
eine Deliberationstheorie nur, wenn sie erklart, warum Teilnehmer an

I51

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Deliberation nicht nur Motivation zur Auseinandersetzung mit konfli-
gierenden Ansichten, sondern auch zur Revision ihres politischen Selbst-
verstandnisses aufbringen konnten (dazu Warren 1995, 1993, 1992).5
Dabei kann die Zustimmung oder Ablehnung von Geltungsanspriichen
offenkundig nicht als Willktirentscheidung der Teilnehmer an Deliberati-
onsprozessen gedacht werden. Ein Grund konnte nicht >zwingen<, wenn
man sich einfach entscheiden konnte, ihn nicht zu beachten (fiir ein dhn-
lich gelagertes Argument im Kontext einer Kritik an der existenzialis-
tischen Freiheitsvorstellung vgl. Taylor 1988b). Warum ignoriert man
nicht einfach Argumente, deren Griinde zwar uberzeugen, deren Kon-
klusionen aber unangenehme Konsequenzen haben? Damit ist die Af-
fizierbarkeit von Identitdtsstrukturen durch kommunikative Geltungs-
anspruiche das theoretische Kernproblem.

Die Aufgabe der Identitatstheorie ist es also, die Offenheit fur den
Zwang guter Argumente zu erkldren, aber gleichzeitig auch Aufschluss
iiber mogliche Grenzen der Flexibilitat der deliberativen Selbsttransfor-
mation zu gewihren. Die konfliktive Doppelrolle der Akteure als Au-
toren und Produkte ihrer zunehmend rationalisierten Lebenswelt muss
soweit geklart werden, dass der Prozess der personalen Vermittlung kul-
tureller Partikularitdt und >formaler< Allgemeinheit seinen ratselhaften
Charakter verliert. Diese identititstheoretische Frage ist der handlungs-
theoretischen Ausarbeitung einer Soziologie der Deliberation vorgeord-
net; nur identititstheoretisch lasst sich kliaren, welche Motive Individu-
en zur sozialen AufSerung, Rechtfertigung und Revision von Meinungen
und Einstellungen veranlassen kénnen und welchen strukturellen Be-
schrankungen diese Selbsttransformation unterliegt. Die nun folgen-
de Rekonstruktion der Habermas’schen Identititstheorie vor dem Hin-
tergrund ihres Mead’schen Erbes bildet die Basis, auf der im ndchsten
Schritt eine Theorie der empirischen Wirkung, der pragmatischen Dy-
namik und der praktischen Grenzen des kommunikativen Handelns ent-
worfen und damit eine empirisch aufschlussreiche Soziologie der Deli-
beration vorbereitet wird.

5 Warren ist einer der wenigen Deliberationstheoretiker, die diesen Zusam-
menhang erkannt haben. Allerdings spiirt er nicht der Verbindung von Iden-
titit und kommunikativem Handeln in der TkH nach, sondern rekurriert
auf Habermas’ iltere Uberlegungen zur therapeutischen Kommunikation
im Anschluss an Freud (Habermas 1973, Kapitel 1o und 11), wodurch die
Verflechtung von kommunikativen und subjektiven Strukturen in der TkH
nicht addquat gefasst werden kann und Warren eine zu starke Differenz zwi-
schen therapeutischer und diskursiver Kommunikation postulieren muss
(vgl. insbesondere Warren 1993: 221ff.).

152

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4 Identitat und kommunikatives Handeln:
Die Identitdtstheorie von George Herbert Mead

Die Habermas’sche Identitdtstheorie lasst sich als eine komplexe Adap-
tion und Weiterfithrung der pragmatistischen Identititstheorie von Ge-
orge Herbert Mead verstehen, weshalb eine kurze Rekapitulation des
Mead’schen Grundmodells angebracht scheint.® Es werden im Folgen-
den sowohl die Mead’sche Identitatstheorie als auch Habermas’ nicht
vollig bescheidener Versuch, Meads Theorie »vielleicht etwas besser« zu
verstehen als dieser selbst, nachvollzogen (Habermas 1988¢: 215). Da-
bei soll gezeigt werden, dass Identitit bei Mead und Habermas aus ei-
ner Entwicklungs- und Aneignungsperspektive thematisiert wird. Identi-
tdt ist untrennbar mit Sprache und daher auch mit Griinden verbunden.
Es besteht ein innerer Zusammenhang zwischen kultureller Lebensform,
personaler Identitdt, Diskurs und kommunikativem Handeln, der den
Schlissel fur eine Bestimmung der kommunikativen Formen bietet, in
denen sich die Umwandlung der Lebenswelt vollzieht und in denen die
Rationalitdt an ihre praktischen Grenzen stofst.

Die Theorie von Mead (mafSgeblich 1995) legt die Grundlagen ei-
ner interaktionistischen Sicht auf personale Identitat, die fur samtli-
che spiteren Versuche der Uberwindung eines sozialtheoretischen Sub-
jektivismus immer noch mafigeblich ist. Gegeniiber akteurzentrierten
Handlungstheorien liegt bei Mead eine »Umkehrung des Fundierungs-
verhiltnisses zwischen individuellem Handeln und sozialer Interaktion«
vor (Schneider, 2008: 180). Konkret heifdt das: Statt von sinnhaft han-
delnden »Subjekten« auszugehen, die soziale Ordnungen erzeugen, the-
matisiert Mead den Erwerb von Identitit und Handlungsfihigkeit in
Interaktion. Er beschiftigt sich also zundchst mit der Frage, wie die In-
teraktion die Akteure formt, nicht, wie diese die Interaktion gestalten
(vgl. Mead 1995: 174). Die Begriffspaare von Selbstwahrnebhmung und
Fremdwabrnebhmung, Denken und Handeln, Identitit und Rollenkon-
formitdt werden dabei in ein gegentiber individualistischen Erklarun-
gen umgekebrtes Verhiltnis gebracht. Meads Ansatz dient Habermas als
Vorlage fir eine kommunikationstheoretische Identitatstheorie, die nicht

6  Es gibt bereits Aufarbeitungen der Habermas’schen Identitatstheorie mit
ahnlichem Erkenntnisinteresse, allerdings beziehen sie sich entweder auf
frithe Schriften von Habermas, die personale Identitit am »therapeutischen
Modell« der Psychoanalyse festmachen (Warren 1995), oder lesen die Sub-
jekttheorie als Perfektionstheorie des Subjekts weitgehend ohne soziologi-
schen Bezug (Edelmayer 2012). Der hier vorgenommenen Rekonstruktion
liegt hingegen die Intuition zugrunde, dass man Habermas’ Ankniipfung an
Mead besonders hervorheben muss, um das soziologische Potenzial dieser
Identititstheorie fir eine Soziologie der Deliberation auszuschopfen.

153

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

beim menschlichen >Subjekt«, sondern bei der sprachlich verfassten In-
teraktion zwischen mindestens zwei Akteuren ansetzt. Meads sozialthe-
oretische Grundlagen sind daher notwendiger Hintergrund fiir das Ver-
stindnis der Habermas’schen Identititstheorie.

Mead will aus einer evolutionstheoretisch inspirierten Perspektive er-
klaren, wie aus instinkthaft interagierenden Organismen handlungs- und
kommunikationsfihige Akteure werden. Er sieht den funktionalen Sinn
menschlicher Selbstbewusstseins- und Kommunikationsfahigkeit in der
Moglichkeit, steuernd auf soziale Prozesse einzuwirken. Evolutionar er-
geben sich individuelle und kollektive Vorteile, wenn Wissen symbolisch
gespeichert und tradiert werden kann und man die Reaktion anderer
verstehend antizipieren und mithilfe von Symbolen manipulieren kann
(fiir aktuellere und weitgehend kompatible Uberlegungen siche Tomasel-
lo 2006: 12—24). Fiir den bewussten kommunikativen Sprachgebrauch
muss die Bedeutung des Handelns jedoch erst einmal fiir die Individu-
en selbst verfiighar werden. Man kann deshalb den Ausgangspunkt von
Meads pragmatistischer Theorie von Symbol- und Identitiatserwerb an
der Frage festmachen, »wie ein Subjekt iberhaupt zu einem BewufStsein
von der sozialen Bedeutung seiner HandlungsaufSerungen zu gelangen
vermag« (Honneth 2003: 117). Mead geht dabei von der Grundbedin-
gung einer Vielzahl von immer schon auf ihre Umwelt abgestimmten Or-
ganismen aus. Vorausgesetzt ist dabei bereits die Existenz eines »kom-
plexen gesellschaftlichen Ganzen, einer komplexen Gruppenaktivitit«,
wie sie auch in komplexeren Tiersozietiten vorkommt und deren Koor-
diniertheit im behavioristischen Vokabular der Reiz-Reaktions-Termino-
logie beschrieben werden kann (Mead 1995: 45; vgl. Aboulafia 2007:
197). Von dort ausgehend rekonstruiert er die Emergenz von Sprache
und Selbstbewusstsein aus dem Sozialen im Laufe der phylogenetischen
Hominisation und der individuellen Sozialisation (Ontogenese).

3.4.1 Symbolerwerb

Mead versucht zunichst zu klaren, wie sich einfache Symbole als Grund-
lage von Sprache, Identitit und Selbstbewusstsein aus einer nicht-symbo-
lisch strukturierten Lebensform entwickeln konnten. Dabei stofst er auf
die in Tiersozietiten verbreitete Form der Gestenkommunikation, die er
als Vorlaufer der Sprache behandelt und die Aufschluss uiber die Genese
der Sprache bieten soll: »Die Sprache muf$ also unter dem Gesichtspunkt
eines gestischen Verhaltens untersucht werden, in dem sie existierte, ohne
als solche schon eine definitive Sprache zu sein« (Mead 1995: 55f.).
Fiir den Ubergang zur sinnhaften Kommunikation haben Lautgesten
eine zentrale Bedeutung fur Mead. Obwohl viele Tiere Lautgesten ein-
setzen, ohne in kommunikativer Absicht Symbole zu verwenden, sind

154

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITAT UND KOMMUNIKATIVES HANDELN

sie fiir Mead eine notwendige Bedingung fiir die Ausbildung intersub-
jektiver Symbole. Denn die Lautgeste hat die Eigenschaft, dass Verursa-
cher und Adressat der Geste auf dieselbe Weise affiziert werden. Ein dro-
hender Hund sieht seine eigenen zuriickgezogenen Lefzen nicht. Ebenso
wenig kann er seine angelegten Ohren oder die sprungbereite Haltung
auf die gleiche Weise sehen, wie sie dem bedrohten Hund erscheint. Die
Lautgeste ermoglicht es jedoch, »auf die eigenen Reize so zu reagieren,
wie andere es tun« (Mead 1995: 105). Wenn der Hund knurrt oder bellt,
wirkt derselbe von ihm ausgehende Reiz auf den anderen Hund und
ihn. Die fur den Hund potenziell verfiigbare Bedeutung des Knurrens ist
das Zuriuckweichen oder das Die-Kehle-Darbieten des anderen Hundes.
Nur durch die wahrnehmbare Reaktion des anderen Hundes, so Meads
Hypothese, sei es moglich, die objektive Bedeutung des eigenen Knur-
rens als Ankundigung eines Angriffs zu lernen. Aus der Reaktion ande-
rer konnen also dafur disponierte Organismen (Menschen), die Bedeu-
tung einzelner Handlungen erschliefSen und als Symbole vom konkreten
Handlungsvollzug [6sen. Dem Menschen wird also die Moglichkeit zur
Internalisierung sozialer Bedeutungen zugeschrieben. Die anthropologi-
sche These, die man Mead unterstellen kann, lautet also nicht, dass Men-
schen nattirliche Symbolverwender sind, sondern dass sie die natiirliche
Fihigkeit zur Internalisierung sozial verkorperter Bedeutungen besitzen.
Das Kind kann tiber den Umweg des Alter Ego lernen, bestimmte Sym-
bole in ihrer Bedeutung zu verstehen und schliefSlich kommunikativ ein-
zusetzen. Der Symbolgebrauch und die in der Reaktion von Alter Ego
verkorperte soziale Perspektive auf die Aktion von Ego werden darii-
ber hinaus auch noch als Ursprung des Selbstbewusstseins gedacht. Die
von signifikanten Anderen gezeigten Reaktionen und Handlungen, de-
ren Bedeutung internalisiert werden kann, enthalten einen Index auf das
symbol-lernende Kind selbst — und sind damit die genetisch vorrangige
Bedingung der Moglichkeit einer propositionalen Selbstwahrnehmung.

3.4.2 Die Entwicklung des Selbstbewustseins

Menschen konnen, so Meads Hypothese, Symbole lernen, weil sie die
zunichst reizbasierte Reaktion von Alter als Interpretation des eigenen
Verhaltens deuten (Habermas 1988c: 216). Dabei lernen sie nicht nur
etwas tiber die Symbole, sondern auch tiber sich selbst. In der Reaktion
von alter ist nicht nur eine Information tiber die Bedeutung der Geste,
sondern immer auch ein Moment der Interpretation, also eine Fremd-
perspektive, enthalten.” Alter nimmt in seiner Reaktion eine bestimmte

7  Diese Hypothese liefSe sich im Rahmen von Tomasellos Theorie weiter
verfeinern, wenn man annimmt, dass das Kind sich in Szenen geteilter

155

19.01.2026, 08:04:01. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Perspektive auf Ego ein, die aus den Reaktionen von Alter erschlos-
sen werden kann (vgl. Mead 1995: 180).® So kann Ego gleichzeitig die
Symbolbedeutung erfassen und etwas tiber sich selbst aus der Perspek-
tive des Anderen lernen — denn Ego kann sich selbst als jemand (»me«)
wahrnehmen, der so und so handelt und anderen als So-Und-So-Han-
delnder erscheint. Das Kind lernt demnach erst durch die an das eigene
Verhalten anschlieSenden Reaktionen der anderen, welche Bedeutung
sein eigenes prireflexives Tun hat. Ego kann nicht nur Symbolbedeu-
tungen, sondern auch Identitdtszuschreibungen von Alter internalisie-
ren und sich gleichsam mit dessen Augen sehen. Die Ubernahme dieses
Blickes von aufden ist dem Selbstbewusstsein bei Mead prinzipiell vorge-
lagert: »Der Einzelne erfihrt sich — nicht direkt, sondern nur indirekt —
aus der besonderen Sicht anderer Mitglieder der gleichen gesellschaftli-
chen Gruppe oder aus der verallgemeinerten Sicht der gesellschaftlichen
Gruppe als Ganzer, zu der er gehort« (Mead 1995: 180). Dem heran-
wachsenden Kind wird im Verlauf der Ontogenese vonseiten der >signi-
fikanten Anderenc« stindig Handlungsabsicht, Normverstofs oder sinn-
hafte Kommunikation gespiegelt, wo blofSes »Sich-Verhalten« (Weber)
war. Pragend fiir Meads Identititstheorie ist also der indirekte Erwerb
individueller Identitat auf dem Umweg tiber die Reaktion anderer. Der
primire Selbstbezug des Individuums ist fir Mead eine verinnerlichte
Fremdperspektive.

3.4.3 Die Stufentheorie des Selbst

Mead Begreift Identitit nicht aus der individuellen Psyche, sondern aus
der sozialisatorischen Interaktion. Die einfachste von Mead analysierte
Form der Interaktion ist das nachahmende Rollenspiel (>play<), in dem
das Kind die Rollen partikularer anderer internalisiert:

»Es [das Kind, F. A.] spielt zum Beispiel, daf§ es sich etwas anbietet, und
kauft es; es gibt sich selbst einen Brief und trigt ihn fort; es spricht sich
selbst an — als Elternteil, als Lehrer, es verhaftet sich selbst — als Polizist.

Aufmerksamkeit iber die Intentionen des Anderen begrifflich reprisentie-
ren lernt (vgl. Tomasello 2006: 118ff.).

8  Allerdings scheint die grundsitzliche Fihigkeit zur Perspektiviibernahme
dabei schon vorausgesetzt zu sein. Ego interpretiert die Reaktion von Al-
ter als Interpretation. Das Erklarungsmodell setzt eine Art von natiirlicher
Fihigkeit des Menschen zur Interpretation (von Reaktionen) bereits voraus
(Schneider 2008a: 186; Renn 2013). Es ist eine interessante Frage, inwie-
fern man eine primitive Fihigkeit zur Perspektiviibernahme explanativ noch
weiter auflosen kann oder ob es fiir stufenférmige Entwicklungsrekonstruk-
tionen nicht schon aus erklirungslogischen Griinden unvermeidlich ist, ein
unerkldrtes Set primitiver Fertigkeiten zu unterstellen.

156

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITAT UND KOMMUNIKATIVES HANDELN

Es hat in sich Reize, die in ihm selbst die gleiche Reaktion auslésen

wie in anderen. Es nimmt diese Reaktionen und organisiert sie zu ei-

nem Ganzen. Das ist die einfachste Art und Weise, wie man sich selbst
gegentiber ein anderer sein kann. (...) So entwickelt sich in ihm und in
seiner anderen, antwortenden Identitat eine organisierte Struktur. Beide

Identitdten pflegen einen Dialog mit Hilfe von Gesten.« (Mead 1995:

192-193).

Da das Kind auf die Handlungen anderer qua Reaktion »antwortets,
bildet sich eine innere Interaktion heraus zwischen dem sozialen Ich,
das aus den im Rollenspiel angeeigneten Perspektiven der Anderen be-
steht, und einer spontan antwortenden Instanz (dem Biindel der Reak-
tionen auf interaktionelle Anforderungen). Diese beiden Aspekte des
Selbst werden von Mead als soziales »me« und davon verschiedenes
» [« bezeichnet. Das soziale Selbst (me) besteht aus den angeeigneten
Perspektiven der Interaktionspartner. Das vorsprachliche Selbst (I), ist
das vorreflexive Ich der unmittelbaren Erfahrung. Es ist der Teil des
Ichs, der nicht sprachlich strukturiert ist, sondern sich im aktuellen
Handlungsverlauf durch tiberraschende Impulse bemerkbar macht.
Das vorsoziale >I« ist fiir Mead also nicht der Ort der reflektierten
Selbstbeziehung. Jener ist vielmehr Teil der sozialen Identitit (me) und
daher untrennbar mit der Interaktionsgemeinschaft bzw. Lebensform
des Individuums verwoben. Die rationale Kontrolle der Handlungs-
und Reaktionsdispositionen des I« ist fiir Mead nicht Bedingung, son-
dern Ergebnis einer stufenformig ablaufenden Personlichkeitsentwick-
lung. Alle komplexeren Arten der reflektierten Selbstbeziehung werden
tber den Mechanismus der Perspektiveniibernahme erklart (vgl. Hink-
le 1992: 330).

Die schrittweise Ausbildung einer komplexen Identitdt wird von
Mead nach einem Stufenmodell der schrittweisen Generalisierung des
normativen Selbstbezugs vorgestellt; also als Fihigkeit, eigene Hand-
lungen an immer abstrakteren Regeln zu orientieren. Die Fihigkeit,
Normen zu erkennen und zu befolgen, wird nicht als Beschrinkung,
sondern als Zuwachs von Identitit und Autonomie gewertet. Schnei-
der (2008) unterscheidet drei Stufen der Identitdt bei Mead, die ver-
deutlichen, inwiefern die Bildung des Normbewusstseins bei Mead als
sukzessive Verallgemeinerung des Normbewusstseins von situativen
und personengebundenen Bezugspunkten bis hin zur imaginierten Aus-
weitung der Gruppe zur Gemeinschaft aller Menschen gedacht ist (Fi-

gur 3).

157

19.01.2026, 08:04:01. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Figur 5: Stufen der Entwicklung des Normbewusstseins bei Mead (nach
Schneider 2008, S. 201)

Stufe I Stufe II Stufe III
Regeloeleitete Universelle Koope-
Interaktions- Nachahmendes Ko% §ration ration und Verstin-
modus: Rollenspiel (play) P digung (universe of
(game) ;
discourse)
Bezugsounkt Begrenzte Universale mensch-
der Pgerls) ekti- Individueller Gemeinschaften liche Gesellschaft
venﬁbergahme anderer (generalisierter (universeller an-
anderer) derer)
Universalisierungs-
Orientierungs- Antizipierte Gemeinschafts- prinzip und dadurch
grundlage des . gerechtfertigte
Handlungen spezifische Normen . .
Handelns universalistische
Normen

Auf der Stufe von Play ist eine einfache Form von Selbstbewusstsein er-
reicht, die darin besteht, dass das Kind sich auf sich selbst als Rollentri-
ger beziehen kann (allerdings ohne tiber eine begriffliche Vorstellung der
Rolle zu verfugen). Das Selbstverhiltnis, das sich auf dieser Stufe ergibt,
ist eine unverbundene Abfolge verschiedener Rollen: »Das Kind ist im
einen Moment dieses, im anderen jenes. Was es in diesem Moment ist,
entscheidet nicht dartiber, was es im nichsten Moment sein wird« (Mead
1995: 201). Was also auf der Stufe des einfachen Rollenspiels fehlt oder
nur schwach ausgebildet ist, ist die Integration verschiedener sozialer
Perspektiven. Fir einen »Zwang guter Argumente« ist dieses Selbst noch
nicht empfinglich, denn das Kind lasst sich nicht auf einen Standpunkt
festlegen; sondern wechselt die noch undifferenzierte personale Identi-
tit mit dem Ubergang zu einer anderen Rolle. Auch fehlt die Vorstellung
einer Rollenstruktur, die von beliebigen anderen eingenommen werden
konnte. Die Perspektive der Gemeinschaft, aus der sich der funktionale
Sinn der Rolle erschliefSt, kann erst mit dem Ubergang von Play zu Game
eingenommen werden. Auf der zweiten Stufe, der regelgeleiteten Koope-
ration im Zuge eines Wettkampfspiels (Game), erwirbt das Kind die Fa-
higkeit, die Perspektive der gesamten Gemeinschaft oder Gruppe einzu-
nehmen. Dies wird erforderlich, wenn das Kind ein organisiertes Spiel
mit festen Regeln erlernt, wie beispielsweise Fuf$ball. Komplexe Wett-
kampfspiele erfordern, dass das Kind die eigene Rolle aus der Perspek-
tive aller Mitspieler reflektiert und die Rollen aufeinander bezieht. Um
einen guten Pass zu spielen, muss das Kind die Handlungsoptionen, die
samtlichen Mitspielern und Gegnern zur Verfiigung stehen, kennen und
antizipieren. Ein Mannschaftssportler ist fiir Mead in gewisser Weise

158

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITAT UND KOMMUNIKATIVES HANDELN

»jedes Mitglied der Mannschaft« (Mead 1995: 196). Auf der Stufe von
Game werden die Rollen in Beziehung zueinander gesetzt und in der so-
zialen Identitit des Individuums integriert. Die Identitdt des Einzelnen
bildet sich also nicht mehr, wie noch auf der Stufe von Play, durch die
Organisation partikularer Verhaltenserwartungen signifikanter Anderer,
»sondern auch durch eine Organisation der gesellschaftlichen Haltun-
gen (...) der gesellschaftlichen Gruppe als Ganzer« (Mead 1995: 200,
Hervorh. F. A.). Das Kind lernt so, Ziele und Verhaltensnormen aus der
Perspektive einer sozialen Gruppe insgesamt zu beurteilen. Es denkt und
handelt dann, in Meads Terminologie, aus der Perspektive des »verall-
gemeinerten« bzw. »generalisierten Anderen« (Mead 1995: 196). Am
Beispiel des Sports wird auch deutlich, dass diese Internalisierung von
Gruppenzielen nicht nur verinnerlichten Zwang, sondern auch indivi-
duelle Freiheit bedeutet. Das Individuum versichert sich seiner, indem es
den gesellschaftlichen Zusammenhang, in dem es steht, durchschaut und
so den sozialen Sinn der Normen versteht und internalisiert.

»[N]ur insoweit er [der Einzelne, F. A.] die Haltungen der organisier-
ten gesellschaftlichen Gruppe, zu der er gehort, gegentiber der organi-
sierten, auf Zusammenarbeit beruhenden gesellschaftlichen Tatigkeiten,
mit denen sich diese Gruppe befafit, annimmt, kann er eine vollstindi-
ge Identitit entwickeln und die, die er entwickelt hat, besitzen.« (Mead
1995: 197)
Mit der Internalisierung von Gruppenzielen und -normen bildet sich
auch ein einfaches Moralbewusstsein als Vorstellung von Recht und Un-
recht, das freilich das moralisch Gebotene blind mit den regelmafSig be-
folgten Normen der Gemeinschaft identifizieren muss (vgl. Mead, 1995:
204). Das konventionelle m¢ ist » Trager eines moralischen BewufStseins,
das an den Konventionen und Praktiken einer besonderen Gruppe haf-
tet« (Habermas 1988c¢: 221). Trotzdem behauptet Mead, dass das Indi-
viduum lernen kann, sich von sozial etablierten Handlungs- und Urteils-
mustern zu einem gewissen Grad zu distanzieren. Mead geht mit einer
dritten Stufe der Ontogenese davon aus, dass sich das Individuum in
einem weiteren Abstraktionsprozess von seiner konkreten Lebensform
16st. Das Individuum setzt sich in einem weiteren Schritt der Verallgemei-
nerung der Normgeltung zu der noch umfassenderen Gemeinschaft ins
Verhiltnis. Mead bezeichnet diese Gemeinschaft mit wechselnden Ter-
mini als » Gemeinschaft der Denker« oder »Welt der Gedanken«, des-
sen strukturlogische Rolle im Rahmen der Mead’schen Theorie jedoch
am besten im Begriff des »universalen anderen« (Mead 1995: 245) zur
Geltung kommt. Das Grundschema der Mead’schen Identititstheorie be-
steht also darin, die Entstehung komplexerer Selbst- und Weltverhaltnis-
se Uber die Aneignung komplexerer sozialer Strukturen zu erkldren. Ich
mochte an dieser Stelle aber nicht auf Meads (von Peirce iibernommenes)

159

19.01.2026, 08:04:01. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Modell des »universalen anderen« eingehen, sondern direkt thematisie-
ren, wie Habermas diesen Aspekt in Meads Theorie des Selbst aufgreift
und modifiziert.

3.5 Habermas’ Adaption des Mead’schen Modells

Meads Theorie der Identitdt kann als radikale Gegenthese zu subjekt-
theoretischen Identititstheorien gelesen werden. Das Mead’sche Selbst
ist nicht einfach da, sondern muss miihevoll aus divergierenden Ein-
driicken und Erwartungen anderer konstruiert werden (vgl. Joas 1990:
188), wobei jede Konstruktion eine nachtrigliche Re-konstruktion ist.
Die Fremdperspektive der anderen geht jedem Selbstbezug voran, denn
das Ich findet sich bereits als soziales >mich< vor. Um ein kompeten-
tes Mitglied der Gesellschaft zu sein, muss das normative Bewusstsein
der Komplexitdt der sozialen Lebensform, in die das Selbst eingebet-
tet ist, mindestens entsprechen. Die Freiheit des Individuums wird dann
nicht durch Flucht vor gesellschaftlichen Zwangen moglich, sondern erst
durch die Fahigkeit, diese Zwinge im eigenen Selbst bestimmten gesell-
schaftlichen Zielen zuzuordnen und diese Ziele auf Legitimitit zu pri-
fen. Die Emanzipation von partikularen normativen Erwartungen wird
durch kognitive Verallgemeinerung des sozialen Geltungsbereichs von
Normen geleistet: von partikularen Anderen, zu Gruppen bis hin zur
universellen Kommunikationsgemeinschaft.

Habermas ubernimmt fast alle wichtigen Grundgedanken der Identi-
tatstheorie von Mead und zieht sie in der dialektischen Figur der » Indivi-
duierung durch Vergesellschaftung« zusammen (Habermas 1988c). Da-
mit ist die Vorstellung gemeint, dass der Einzelne Individualitit erwirbrt,
indem (und nicht: obwohl) er durch Sozialisation Mitglied einer Gesell-
schaft wird. McCarthy fasst treffend zusammen, dass fiir Habermas »In-
dividuationsprozesse gleichzeitig Sozialisationsprozesse sind« und »daf$
individuelle Intentionen und Interessen, Begierden und Gefiihle nicht we-
sentlich privat, sondern an Sprache und Kultur gebunden sind und so-
mit wesentlich empfinglich fir Deutung Diskussion und Verdnderung
bleiben« (McCarthy 1989: 527). Der intersubjektive Ausgangspunkt der
Identitatstheorie harmoniert mit den Grundlagen der TkH. Auch diese
beginnt sozialtheoretisch bei der Interaktion mindestens zweier Han-
delnder, deren subjektive Identitit nur aus diesem Interaktionsverhdltnis
heraus verstanden werden kann (vgl. Habermas 1988d). Da der Einzel-
ne sich selbst nur tiber den Umweg der Perspektive der anderen ken-
nenlernt, besitzt das Selbstbewusstsein einen »intersubjektiven Kern«
(Habermas 1988c: 217). Vergesellschaftung ermaoglicht aus dieser Per-
spektive Individualitit statt sie einzugrenzen oder ihr als »argerliche Tat-
sache« (Dahrendorf 2003 [1959]) im Wege zu stehen.

160

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABERMAS’ ADAPTION DES MEAD’SCHEN MODELLS

Dennoch ist der Habermas’sche Riickgriff auf Mead keine blofle Re-
kapitulation, sondern eine synthetisierende Rekonstruktion, die die
Theorie auf die Anforderungen einer »linguistisch informierten Inter-
subjektivitatstheorie« zuschneidet (Hinkle 1992: 320). Ihre besondere
Leistung liegt mithin in der Berticksichtigung der sprachlichen Verfasst-
heit von Interaktionspraxen. Denn auch wenn Mead die Sprache vor-
aussetzt, fehlt ihm eine Theorie der Sprache, die tiber blofSen Symbolge-
brauch hinausgeht.

Die Reflexionsfihigkeit des sprachlich sozialisierten Menschen hat of-
fensichtlich eine andere Qualitit als der Selbstbezug, der sich im Rah-
men symbolisch strukturierter aber nichtsprachlicher Lebensformen er-
gibt. Wihrend sich Mead primar fiir den Erwerb der Fahigkeit, Normen
zu folgen und Rollen einzunehmen, interessiert, betont Habermas die
gleichzeitig erworbene Fahigkeit, die Welt deskriptiv zu erfassen und
sich selbst expressiv auszudriicken. Habermas’ theoretische Modifika-
tion besteht also vor allem in der Zusammenfiibrung der Mead’schen
Identititstheorie mit der Theorie sprachlicher Geltungsanspriiche und
den kommunikativen Reflexionsformen (Diskurse, Argumentationen),
auf die sie verweisen. Habermas stellt einerseits die Frage, welche Iden-
titdtsstrukturen ermoglicht werden, wenn man im Unterschied zu Mead
von Interaktionszusammenhingen des kommunikativen Handelns statt
von solchen des normkonformen Handelns ausgeht. Zweitens geht er
von der Einschitzung aus, dass moderne Gesellschaften zu heterogen
sind, um durch eine verallgemeinerte Gruppenmoral (als die Mead auch
die Orientierung am >universellen anderenc letztlich denken muss) aus-
reichend individuelle Orientierung zu liefern. Das Ausmaf$ der sozialen
Differenzierung und Individualisierung erfordert nach Habermas’ Auf-
fassung eine Erweiterung der Mead’schen Theorie um die Idee der post-
konventionellen Identitdt. Im Folgenden wird beiden Erweiterungen der
Mead’schen Theorie nachgegangen.

5.5.1 Das sprachlich differenzierte Selbst

Mit Bezug auf die Ontogenese interessiert Habermas sich primar da-
fiir, wie ein Kind in eine Lebensform sozialisiert wird, welche bereits
uber eine propositional ausdifferenzierte Sprache mit den drei Weltbezii-
gen von Wahrheit, Richtigkeit und Wahrhaftigkeit verfuigt. Erst sprach-
lich strukturierte Interaktion ermoglicht die begriindete Annahme oder
Ablehnung von Sprechakten und dadurch einen reflektierten Selbstbe-
zug (Habermas 1987b: 115). Mit der Differenzierung der Sprache in
drei verschiedene Welten, tritt auch das Selbst bei Habermas sozusa-
gen dreifach auf, da es sich und die Welt aus jeder der drei sprachlichen
Perspektiven betrachten lernt. Es baut als erkennendes, epistemischen

161

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Selbst eine Vorstellung der realen Wirklichkeit auf (Wahrheit), entwi-
ckelt als Mitglied der Gesellschaft einen Sinn fiir legitime Normen (1710-
ralisches Selbst)’ und erwirbt als pathisches Selbst die Fahigkeit zum
subjektiven Ausdruck des inneren Fihlens und Erlebens (vgl. Haber-
mas 1987b: 116).

Das moralische und das epistemische Selbst lassen sich durch ihre
Uberzeugungen kennzeichnen. Das moralische Selbst apprisentiert die
fuir legitim gehaltenen und daher auch fur eigenes Handeln verbindlichen
Normen; das epistemische Selbst die Uberzeugungen iiber die Realitit.
Das pathische Selbst stellt in kommunikativen Handlungsvollziigen eine
Verbindung zwischen der Gesellschaft und der inneren Sphire privile-
giert zuganglicher Erlebnisse, Gefithle und Handlungsimpulse her. Der
Ausdruck, den das pathische Selbst sich gibt, lisst sich nicht als AufSe-
rung von Tatsachenbehauptungen verstehen. Es handelt sich »nicht um
Berichte und Feststellungen aus der Perspektive eines Beobachters, auch
nicht um Selbstbeobachtungen, sondern um interessierte Selbstdarstel-
lungen, mit denen ein komplexer Anspruch gegentiber zweiten Personen
gerechtfertigt wird: der Anspruch auf Anerkennung der unvertretbaren
Identitat eines in bewufSter Lebensfiihrung sich manifestierenden Ich«
(Habermas 1988c: 206, Hervorh. i. O.).

Das Selbst kann aus diesen drei unterschiedlichen, sprachlich ver-
ankerten Perspektiven auf sich selbst Bezug nehmen, bleibt aber in
der Erfahrung immer ein und dasselbe (vgl. Habermas 1987b: 116).
Die Perspektiven konnen komplementidre Zuginge zu ein und dem-
selben Gegenstand bieten. Ein Selbst kann sich also legitimen Nor-
men verpflichtet fuhlen, aber dieselben Normen auch als sozialen Fakt
beschreiben und NormverstofSe leidenschaftlich missbilligen. All die-
se Momente im Normverhiltnis gehoren zu einem Selbst und kon-
nen sich in diesem Fall auf denselben Handlungsvollzug beziehen. Ich
schlage vor, diese etwas verwirrende Dreifaltigkeit als Theorie der ge-
danklichen und kommunikativen Thematisierbarkeit des Selbst zu ver-
stehen. Das Selbst bleibt zwar durch die Kontinuitit des Erlebens und
der Lebenspraxis fraglos mit sich identisch, kann sich aber nicht auf
sich selbst als Ganzes beziehen. Es war ja schon die Pointe der Diffe-
renz von I und me, dass das Ich sich selbst immer nur in vergegenstind-
lichter Form, als >michs, zu fassen kriegt. Habermas fugt gewisserma-
Ben einen weiteren Umweg hinzu, weil das me auch noch sprachlich
differenziert ist.

9  Bei Habermas wird fiir das moralische Selbst der Terminus »praktisches
Selbst« verwendet, der allerdings aufSerhalb der Moralphilosophie eher ir-
refithrend ist (Habermas 1988c: 218).

162

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABERMAS’ ADAPTION DES MEAD’SCHEN MODELLS

Figur 6: Das sprachlich differenzierte Selbst

Eﬁﬁ;:mlsc}les ls\/ellobrsathsches Pathisches Selbst
Leistung fur_ Aussggen/ (normgeleitete) Expression und
den Interaktions-  kognitive Erwar- Handl Selbstd 1
prozess tungen andlungen elbstdarstellung
Wabhrhaftigkeit
Geltungs- Wabrbeit Richtigkeit Bezug aqf N ub._
. jektiv privilegiert
anspruch und Bezug auf eine Bezug auf norma- yugineliches Ge-
Weltbezug Welt der Tatsachen  tive Ordnungen £ang

fihls- und Aus-
drucksrepertoire

Mead hatte den individuellen Selbstbezug als dialogischen Prozess ge-
dacht, in dem Vorstellungen tiber das eigene Selbst aus Interaktionszu-
sammenhangen gewonnen werden und sich in der Folge an den Reaktio-
nen und Fremdperspektiven der Interaktionspartner sbewdhren« miissen.
Diese Bewdhrung individuell synthetisierter Selbst-und Weltverhaltnisse
wird nun als sprachlich differenziert gedacht, da sie in Zusammenhdngen
des kommunikativen Handelns erfolgt. Entlang der drei Geltungsdimen-
sionen gilt fiir die drei Aspekte des Selbst ein jeweils unterschiedliches
Kriterium der Bewahrung. Wahrheits- und Richtigkeitsiiberzeugungen
des epistemisch-moralischen Selbst sind im engeren Sinne kognitiv be-
arbeitbar und rational korrigierbar, wihrend das Ausdruckshandeln des
pathischen Selbst zwar kritisiert oder vielleicht therapiert, nicht aber
nach objektiven MafSstiben korrigiert werden kann (siehe Figur 6).

3.5.2 Die Herausforderung der postkonventionellen Identitdit

Diese schon auf der Ebene des basalen Selbstbezugs fragmentierte Iden-
titat ist bereits ein Hinweis darauf, dass es in heterogenen Gesellschaf-
ten nicht so einfach ist, zu sagen, was zu einer gelungenen Identitit
gehort. Hinzu kommt, dass die drei »Welten< im Laufe der phylogeneti-
schen Entwicklung und im Zuge von Differenzierungsprozessen immer
heterogener und komplexer werden. Mit der Heterogenisierung und Ent-
traditionalisierung der Lebensformen multiplizieren sich mogliche Be-
zugsgruppen fiir das Individuum. Wihrend Sozietdten instinktgesteuer-
ter Organismen tiber Reiz-Reaktions-Ketten und einfache Gesellschaften
durch normativen Konsens integriert werden, erfordern moderne Ge-
sellschaften Individuen, die unter der Bedingung multipler Gruppen-
mitgliedschaften und kontradiktorischer normativer Anforderungen
handeln konnen und dennoch solidarische Beziehungen zum sozialen

163

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Zusammenhang bewahren (so schon Durkheim 1988). Konkret bedeu-
tet dies fur Habermas (der an dieser Stelle explizit Ulrich Becks Indivi-
dualisierungsthese aufgreift) einen enormen Druck auf die Individuen:

»Fiir die Individuen stellt sich die Enttraditionalisierung ihrer Lebens-
welt zunichst als eine schicksalhaft erfahrene Ausdifferenzierung ver-
vielfdltigter Lebenslagen und konfligierender Verhaltenserwartungen
dar, die sie mit neuen Koordinations- und Integrationsleistungen belas-
tet. Wahrend in den vergangenen Generationen Geburt, Familie, Ehe-
partner, Beruf und politische Stellung eine sozialschichtenspezifische
Konstellation bildeten, die das biographische Muster weitgehend pra-
judizierte, l6sen sich die normativ gebiindelten Lebenslagen und Le-
benspline immer mehr auf. In erweiterten Optionsspielraumen wichst
der individuell abzuarbeitende Entscheidungsbedarf. Sein Milieu nimmt
dem Einzelnen nicht einmal mehr die biographisch folgenreichsten Ent-
scheidungen ab: welche Schule man besucht, welchen Beruf man wihlt,
welche Beziehungen man eingeht, ob und wann man heiratet, Kinder
bekommit, in eine Partei eintritt, ob man die Frau, den Beruf, die Stadt
oder das Land wechselt usw.« (Habermas 1988c: 236)

Das moderne Selbst ist aus der einengenden aber tibersichtlichen Zwangs-
ordnung der Tradition entlassen. Mit der Lockerung von Gruppenzuge-
horigkeiten verliert das Selbst aber auch fixe soziale Orientierungspunk-
te, die man gemifl dem Mead’schen Ansatz fir die Ausbildung einer
stabilen Identitat fur notig halten konnte. Gerade die widerspriichlichen
normativen Erwartungen in heterogenen Gesellschaften stellen Indivi-
duen daher vor Probleme, die eine Individualisierung des Selbstbezugs
erzwingen (vgl. Habermas 1988c¢: 190). Angesichts der inkompatiblen
normativen Ordnungen in modernen Gesellschaften stofSen ein traditio-
nales Normbewusstsein und Weltverstindnis an ihre Grenzen: Die Kon-
frontation mit Angehorigen anderer Lebensformen muss entweder zu
Feindseligkeiten fuhren oder das eigene Normbewusstsein erschiittern.
Ein unreflektierter Bezug zu traditionell erworbenen Uberzeugungen und
Normen wird mit eingeschriankter Interaktionsfahigkeit bestraft; das In-
dividuum lebt im Grenzfall in einer Welt, die es weder versteht noch be-
herrscht. Es droht der Sinn- und Freiheitsverlust der Weber’schen Moder-
ne (vgl. Habermas 1987a: 332-366; Weber 1993 [1904-5]).

Auf der Linie des Pragmatismus ist es konsequent, in diesem Proble-
matisch-Werden des Selbst fiir das Ich auch einen Anlass fiir Rationali-
sierungsschiibe zu sehen.* Wenn Interaktionsfahigkeit nicht mehr durch

10 Der Konnex zwischen Identitatskrise und Lernprozessen ist freilich kein All-
einstellungsmerkmal des Pragmatismus. Die Verbindung von Krise und Per-
sonlichkeitsentwicklung wird von Habermas denn zunichst auch vor allem
in Ankniipfung an Psychoanalyse und Entwicklungspsychologie entwickelt
(Habermas 1995: 63—91). In frithen Schriften diente aufSerdem nicht Mead,

164

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABERMAS’ ADAPTION DES MEAD’SCHEN MODELLS

Konformitit mit bestehenden Normen und eingespielten Routinen her-
gestellt werden kann, wichst die Unsicherheit und das Individuum sieht
sich mit Gestaltungsfreiriumen konfrontiert, die es ausfiillen muss (zu
dieser Ambivalenz siehe Keupp 2012). Auf der positiven Seite des Indi-
vidualisierungsdrucks steht die Moglichkeit, die entstehenden Freirdu-
me kreativ zu nutzen. Schon Mead gibt eine Art sozialphinomenologi-
sche Beschreibung dieses Aspekts:

»Es ist sehr interessant in das eigene innerste BewufStsein zuriickzugrei-
fen und das zu suchen, wovon die Aufrechterhaltung unseres Selbstre-
spekts abhingt. Natiirlich gibt es tiefe und solide Grundlagen. Man hilt
sein Wort, erfiillt seine Verpflichtungen. Das gibt bereits eine Basis fiir
den Selbstrespekt. Doch handelt es sich hier um Eigenschaften, die den
meisten Mitgliedern unserer Gemeinschaft zuzuschreiben sind. Wir alle
versagen gelegentlich, aber im GrofSen und Ganzen stehen wir zu unse-
rem Wort. Wir gehoren zu einer Gemeinschaft, und unsere Selbstach-
tung hingt davon ab, dass wir uns als selbstbewufSte Biirger sehen. Doch
geniigt uns das nicht, da wir uns in unseren Unterschieden gegentiber
anderen Personen erkennen wollen« (Mead 1995: 248f., Hervorh. F A.)

Konformitit und Abweichung von allgemeinen Mustern konnen so der
erfolgreichen Individuierung dienen. Die verianderte Anspruchslage und
die Differenzierung von Moral und Individualitit lassen sich an der Be-
hauptung verdeutlichen, mit der Rousseau seine Bekenntnisse einleitet:

»Ich bin nicht gemacht wie einer von denen, die ich bisher sah, und ich
wage zu glauben, daf§ ich auch nicht gemacht bin wie irgend einer von
allen, die leben. Wenn ich nicht besser bin, so bin ich doch wenigstens
anders.« (Rousseau 1907: 1, Hervorheb. F. A.)

Dieser radikale Besonderungswille scheint auf den ersten Blick den Rah-
men der Mead’schen Identititstheorie zu sprengen. Das Individuum soll
seine Identitdt ja gerade durch die Aneignung der sozialen Identitit in-
nerhalb einer Gemeinschaft erwerben. In der Tat hat Mead diesen As-
pekt der einzigartigen Individualitdt in dem emphatischen Sinn, in dem
wir das Wort noch heute verwenden, kaum ausgearbeitet (vgl. Honneth
2003: 140). Wie Habermas zeigt, muss die Besonderung des Einzelnen
aber nicht als entgegengesetzter Impuls zur Vergesellschaftung verstan-
den werden, sondern kann immer noch als sozialer Akt gedacht wer-
den. Fur die gelingende Selbstverwirklichung eines Individuums reicht
namlich die erratische Abweichung nicht aus. Der Anspruch auf Einzig-
artigkeit, muss, wie alle Aspekte der postkonventionellen Identitat, auf

sondern Hegel als Vorbild fiir die Grundlagen einer intersubjektiven Iden-
titatstheorie (siehe Henrich 2005) — insofern Mead seine Theorie freilich
selbst als naturwissenschaftlich informierte Aktualisierung der Hegel’schen
Theorie verstanden hat (Aboulafia 2002), handelt es sich aber nicht um ei-
nen starken Bruch.

165

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

soziale Anerkennung stofsen. Selbst ein Rousseau wendet sich an eine Le-
serschaft, vor der er »anders« sein kann.™

Fiir die Theorie der postkonventionellen Identitit setzt Habermas an
dem von Mead eher angedeuteten als ausgearbeiteten Unterschied der
beiden Quellen des »Selbstrespekts« an und unterscheidet zwei Aspek-
te postkonventioneller Identitit (zu denen ich in der Folge einen weite-
ren erginzen mochte). Problematisch fiir das Selbst ist unter modernen
Bedingungen einerseits die (identitatsbedrohende) kulturell-moralische
Heterogenitit der Gesellschaft, andererseits die Kompatibilitdt der ein-
zelnen >Selbste« untereinander. Die Losung liegt fiir Habermas in einer
differenzierten postkonventionellen Identitat, die auch angesichts einer
unubersichtlichen Kultur zu verniinftigen Entscheidungen fahig ist (ohne
mit sich selbst in Konflikt zu geraten oder sich an traditionelle Vorla-
gen zu klammern). Die Gegensitze von Allgemeinem und Besonderem
in der Identitidt des posttraditionalen'* Individuums werden von Ha-
bermas als die Aspekte von Selbstbestimmung (moralische Autonomie)
und Selbstverwirklichung (freie Entfaltung der Personlichkeit) thema-
tisiert, deren Integration in die individuelle Personlichkeit sich als Auf-
hebung der Spannung deuten lasst.”> Mit der erfolgreichen Individuie-
rung legt die Person fest, wer sie fiir sich selbst und andere sein will.
Zu diesem, im Fall des Gelingens als Selbstverwirklichung zu begreifen-
den, Prozess muss jedoch noch der Aspekt der moralischen Autonomie

11 Honneth (2003: 133ff.) versucht in seiner Mead-Interpretation jene positi-
ven Aspekte des Ausdrucks von Partikularitit fir das Selbst als Ursache fiir
Individuierung (und gesellschaftliche Kimpfe um Anerkennung) zu interpre-
tieren. Er fiihrt soziale Konflikte auf den inneren Freiheitsdrang des Ich (I)
zuriick, das sich in der bestehenden moralischen Ordnung noch nicht ange-
messen verwirklichen kann und deshalb nach einer Ausweitung der gesell-
schaftlichen Moral strebt. In einem neuen Nachwort riickt er allerdings von
dieser Interpretation von Meads Thesen ab, die sich fiir eine anthropologi-
sche Fundierung eines Kampfes um Anerkennung vermutlich nicht eignen
(ebenda: 312ff.). Es scheint daher plausibler, der Habermas’schen Linie zu
folgen, wonach Individualisierung eher Effekt denn Ursache gesellschaftli-
cher Differenzierung ist, wobei Individualisierung und Differenzierung sich
wechselseitig verstiarken (dazu auch Pollack 2016).

12 Ich verwende die Begriffe » postkonventionell « und » posttraditional« syno-
nym.

13 Die Habermas’sche Identititstheorie kann also auch als Fortfithrung einer
Hegel’schen Problemstellung verstanden werden; namlich als Versuch, das
romantische Ausdrucksideal von Identitit mit der Kantischen Idee morali-
scher Perfektion zusammen zu denken. Das Individuum verwirklicht und
erkennt sich im Ausdruck in seiner Besonderheit selbst — Ausdruck meint
hier die Einheit von » Zweckerfiillung und Klarung der Bedeutung« (Taylor

1983: 34).

166

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABERMAS’ ADAPTION DES MEAD’SCHEN MODELLS

oder Selbstbestimmung hinzukommen. Letztere wird fiir das individuel-
le Handeln notwendig, wenn das Individuum angesichts konfligierender
Erwartungen nach normativer Orientierung sucht und sich fragt, wozu
es gegentiber anderen, insbesondere Fremden, verpflichtet ist und was es
legitimerweise von ihnen erwarten darf (Habermas 1987b: 148; 1988c:
223). Formal, im Anschluss an das obige Schema des Dreifach-Selbst,
bedeutet dies, dass sich gelungene Identitdt nicht nur durch die Aneig-
nung der »richtigen« Normen (moralisches Selbst) erlangen lasst, son-
dern auch das pathische Selbst einen angemessenen Ausdruck von Indivi-
dualitdt finden muss. Aus systematischen Griinden ist zudem der Aspekt
der kognitiven Bildung zu erginzen, die der Modus ist, in dem sich das
sepistemische Selbst« in der Welt orientiert.

3.5.3 Aspekte der postkonventionellen 1dentitit

3.5.3.1 Selbstbestimmung — Moralische Autonomie

Moralische Selbstbestimmung soll normativ richtiges Handeln auch in
heterogenen Gesellschaften ermoglichen, die nicht mehr tiber einen sub-
stanziellen normativen Konsens integriert werden. Das Individuum muss
die Kompetenz erwerben, sich bei der Beurteilung von Normen von der
konkreten sozialen Ordnung, in die es hineinsozialisiert wurde, zu dis-
tanzieren. Dazu ist ein weiterer Schritt der Generalisierung des Norm-
bewusstseins erforderlich, der sich wiederum durch die Generalisierung
des sozialen Geltungsbereichs der Normen vollzieht. In diesem Punkt
schliefSt sich Habermas der Mead’schen Moraltheorie an. Moralische
Autonomie ist fur Habermas und Mead moglich, weil sich das Indi-
viduum an eine Gemeinschaft aller Menschen wenden kann, vor der
die Vernunftigkeit und Legitimitat eines moralischen Anspruchs beur-
teilt werden konnen (vgl. Mead 1995: 24 5; Habermas 1988c: 224). Die
Moglichkeit dieses Vorgriffs liegt in der Kontexttranszendenz sprachli-
cher Geltungsanspriiche begriindet (Habermas 1988c¢: 225). Das Indivi-
duum muss sich angesichts heterogener moralischer Vorstellungen eine
Gemeinschaft vorstellen, in der sowohl das Individuum als auch die An-
gehorigen anderer Lebensformen als Mitglieder mit legitimen Interessen
anerkannt sind (Habermas 1987b: 144). Moralische Probleme konnen
gelost werden, indem sich das Individuum hypothetisch fragt, welche
Norm fur die fragliche Situation auf die allgemeine Zustimmung einer
vernunftigen Gemeinschaft stoffen konnte. Moralische Autonomie be-
deutet also fur Habermas und Mead die Abschuittelung der Herrschaft
eines konkreten Kollektivs zugunsten eines verallgemeinerten Kollek-
tivs rationaler Diskursteilnehmer. Das moralisch autonome Individuum

167

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

zeichnet sich demnach durch einen spezifischen Modus der Revision der
zunédchst konventionell internalisierten Verhaltensnormen aus. An die
Stelle einer traditional legitimierten Moral tritt die Fahigkeit, sich an
moralischen Geltungsanspriichen zu orientieren und den zunachst dufSe-
ren Zwang guter Argumente in die innere Freiheit, das Richtige zu tun,
transformieren zu konnen.

3.5.3.2 Individuelle Selbstverwirklichung

Unter Selbstverwirklichung versteht Habermas die Ausbildung einer ein-
zigartigen Personlichkeit, die trotz wechselnder Gruppen und sozialer
Zugehorigkeiten eine koharente Identitdt behauptet. Das eigene Han-
deln lasst sich in posttraditionalen und heterogenen Gesellschaften mit
einer allgemeinen und abstrakten Moral nicht ausreichend bestimmen.
Viele Situationen erfordern Entscheidungen, die zwar von grofSer Trag-
weite sind, aber moralisch unterdeterminiert sind (Berufs- und Partner-
wahl, Themenwahl in Gesprachen usw.). Dieses Problem soll das Indi-
viduum im Ruckbezug auf seine eigene Geschichte 16sen konnen. Im
Laufe des Lebens, mit den wechselnden Perspektiven und Erfahrungen,
in denen sich ein Individuum ausbildet, entwickelt sich eine narrativ
einholbare Lebensgeschichte, die Interpretationen dariiber zulasst, wer
man ist — oder besser: wozu die anderen einen bereits gemacht haben
(vgl. Habermas 1988c: 209). Die eigene Lebensgeschichte kann dem In-
dividuum zur Orientierung dienen, weil das narrativ konstruierte Selbst
(me) gegen die Unsicherheit iber adiquates Verhalten aufgeboten wer-
den kann. Angesichts der widerstrebenden Handlungsimpulse, die aus
dem >I« herandriangen und der Heterogenitit der sozialen Ordnungen,
kann das Selbst sich fragen: »Wie wiirde ich in dieser Situation handeln?<
—und kann sich im Riickblick auf die eigene Vergangenheit eine Ant-
wort geben. So konstruiert sich, unabhingig von der allgemeinen Mo-
ral, ein ethisches Selbst', das sich selbst-verwirklichen kann (vgl. Ha-
bermas 1988c: 207).

3.5.3.3 Eine Ergianzung: Der Aspekt der kulturellen Bildung

Irritierenderweise taucht das »epistemische Selbst« (s.0.) in der Haber-
mas’schen Theorie postkonventioneller Identitit nicht mehr systema-
tisch auf. Das ist vermutlich damit zu erkliren, dass rein kognitive Uber-
zeugungen und Theorien von Individuen in der Regel nicht als pragend

14 Das »ethische Selbst« wird von Habermas in kein klares Verhiltnis zum
»pathischen Selbst« gesetzt, wobei es sich offensichtlich um einen Nachfol-
geterminus handelt. Ich kann mir zwei mogliche Interpretationen denken:

168

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABERMAS’ ADAPTION DES MEAD’SCHEN MODELLS

fir ihre Identitdt erlebt werden. Verwunderlich ist dieser Umstand an-
gesichts der an anderer Stelle von Habermas betonten Notwendigkeit,
die Reproduktion der Lebenswelt unter allen drei Weltaspekten zu un-
tersuchen, dennoch (vgl. Habermas 1987b: 182—228). Fiir die Rekonst-
ruktion der Theorie mit Blick auf eine Soziologie der Deliberation, ist es
erforderlich, alle drei Weltbeztige des posttraditionalen Selbst zu bertick-
sichtigen. Denn das Problem, souveridn tiber die Annahme oder Ableh-
nung von Wahrheitsanspriichen entscheiden zu miissen, ldsst sich weder
durch moralische Selbstbestimmung noch individuelle Selbstverwirkli-
chung losen, sondern erfordert postkonventionelle epistemische Kom-
petenzen. Fiir Deliberation ist dieser Aspekt besonders wichtig, da die
Fihigkeit wahre von falschen Aussagen zu unterscheiden von manchen
Autoren als Kernkompetenz deliberativer Akteure angesetzt wird (etwa
Estlund 1997).

Ich rekonstruiere daher den Typus der epistemischen Selbstbestim-
mung, den ich einfach Bildung nennen mochte, analog zu den beiden
anderen Aspekten postkonventioneller Identitat. Selbstbestimmung und
Selbstverwirklichung kann man als die Ermoglichung eines erfolgrei-
chen Umgangs des Individuums mit der soziokulturellen Heterogenitit
der Gesellschaft verstehen. Sie sind als Antworten auf die Frage konzi-
piert, wie es dem Individuum gelingen kann, trotz der Unterschiedlich-
keit der Normen einen zuverldssigen moralischen Maf$stab auszubilden
und wie es gegeniiber einer Vielzahl moglicher Lebensmodelle und wech-
selnder Bezugsgruppen eine kohirente, einzigartige Identitdt ausbilden
kann. Wenn man sich fragt, was das analog fiir das epistemische Selbst
bedeutet, dann wire das Problem die Vielzahl der Weltbilder, Wissens-
bestinde und Deutungsangebote, mit denen sich das Selbst konfrontiert
sieht. Das Ziel der Bildung besteht aus einer pragmatistischen Perspek-
tive darin, eine verlassliche kognitive Orientierung fiir eigenes (kommu-
nikatives) Handeln zu erwerben. Das kann angesichts der modernetypi-
schen Komplexitit und Revisionsoffenheit von Sachwissen nur uiber die
Reflexivitit des eigenen Uberzeugungssystems geleistet werden. Dafiir
muss das Selbst ein Weltbild entwickeln, das zwar hinreichend Raum fiir
die Integration neuer Erkenntnisse bietet, aber nicht unter dem Druck

1. Das ethische Selbst bezeichnet dasselbe, wie das pathische Selbst, soll aber
die Aufmerksamkeit weg von den »inneren« Leidenschaften, hin zum dufSe-
ren Ausdruck von Innerlichkeit in der individuellen aber sittlich eingebette-
ten Lebensfithrung lenken.

2. Das pathische Selbst geht in das ethische Selbst iiber, wenn es zum Aus-
druck kommt und sich in einer bewusst iibernommenen Lebensgeschichte
und Lebensweise duflert. Das pathische Selbst wire also eine Art Vorstufe
des ethischen Selbst.

Fir die hier verfolgte Rekonstruktion ist es allerdings nicht erforderlich, die-
se Terminologie abschliefSend zu kliren.

169

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

inkompatibler Deutungsangebote zusammenbricht. Bildung muss aufsei-
ten des Selbst also das sicherstellen, was Habermas der kulturellen Re-
produktion der Lebenswelt insgesamt als Aufgabe zuschreibt:

»Die kulturelle Reproduktion der Lebenswelt stellt sicher, daf§ in der
semantischen Dimension neu auftretende Situationen an die bestehen-
den Weltzustinde angeschlossen werden: Sie sichert die Kontinuitit der
Uberlieferung und eine fiir die Alltagspraxis jeweils hinreichende Koha-
renz des Wissens.« (Habermas 1987b: 212)

Das Ziel der Bildung ist dabei, Neues angemessen integrieren zu konnen,
ohne zu bestehendem Wissen in (handlungshemmenden) Widerspruch
zu geraten. Deshalb sind die Koharenz und Offenheit des Weltbildes die
beiden wichtigsten Aspekte der gelungenen Bildung, denn an diesen bei-
den Parametern macht sich die Lern- und Handlungsfihigkeit des Selbst
fest. Mit dieser Erganzung resultiert ein Dreifachschema postkonventio-
neller Identitdt, wobei die Aspekte als nach sprachlichen Welten differen-
zierte Antworten auf das Bezugsproblem gesellschaftlicher Heterogenitit
und Enttraditionalisierung verstanden werden konnen (siehe Figur 7).

Figur 7: Aspekte des posttraditionalen Selbst

Bezugsproblem

(Gefahr fiir das Individuum) Angestrebtes Gut

Selbstbestimmung

Verstandnis eigener  Pluralitit der normativen

Rechte und Pflich- Ordnungen Gerechtigkeit

ten gegeniiber an- (Unmiindigkeit)

deren

Selbstverwirklichung

Streben nach einer Pluralitit der Lebensformen D Leb

einzigartigen Iden-  (Entfremdung) as gute Leben

titat

gillggi'éilung eines Pluralitat der - .

handl leitenden WelFangchauungep . Verlissliches Wissen
anciungsieiten (Orientierungslosigkeit)

Weltbildes

Habermas geht also davon aus, dass als Antwort auf die soziale Differen-
zierung die Differenzierung des Selbst folgen muss, wenn soziale Patho-
logien verhindert werden sollen.*s Die Differenzierung und Abstraktion

15 Die Theorie der postkonventionellen Identitit ist also in gewisser Weise
eine Ausarbeitung dessen, was Luhmann als semantische Zumutung an den
>Menschenc« seit dem 18. Jahrhundert beschreibt: »IThm [dem Menschen, F.
A.] wird zugemutet, als Teil der Gesellschaft Ganzes und Teil zugleich zu

170

19.01.2026, 08:04:01. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIALEN BEDINGUNGEN POSTKONVENTIONELLER IDENTITAT

von Identitatsmustern ldsst sich als Losung fiir die Probleme normativer
Unmiindigkeit, ethischer Entfremdung und kultureller Orientierungslo-
sigkeit verstehen, die in heterogenen Gesellschaften stets latent sind. Das
moralische Selbst strebt nach moralischer Autonomie, indem es Normen
kritisch auf ihre Anwendbarkeit in einer allinklusiven Lebensform testet.
Fur das pathische Selbst hingegen bedeutet das Gelingen der Identitdt
nicht die Ubereinstimmung mit den Interessen aller, sondern die selekti-
ve Verwirklichung einer Ich-Identitit, die sich aus der eigenen, partiku-
laren Lebensgeschichte ergibt. Dieser Anspruch auf Selbstverwirklichung
bleibt vom Urteil der Interaktionspartner abhangig, die die spezifische
Art Person zu sein anerkennen miissen. Die Vielzahl an differenzierten
Wissensbestanden, die ein Individuum fiir die Bewaltigung unterschied-
licher Situationen in Bezug setzen muss, konnen in Prozessen der person-
lichen Bildung synthetisiert werden. Auch eine gelingende postkonventi-
onelle Identitit ist niemals vollig vollendet, sondern als kontinuierlicher
Vollzug und Bildungsprozess gedacht; sie bleibt daher immer »transito-
rische Identitit« (Renn/Straub 2002).

3.6 Die sozialen Bedingungen
postkonventioneller Identitat

Bisher wurde vor allem die >innere<¢ Seite der Habermas’schen Identi-
tatstheorie rekonstruiert und ergdnzt, also das Individuum mit seinen
Welt- und Selbstbeziigen dargestellt und die Korrespondenz von inne-
ren Strukturen und dufleren, gesellschaftsstrukturellen Anforderungen
und Problemen gezeigt. Dabei wird das Grundschema des von Mead
entlehnten Stufenmodells der Ontogenese, das von einem zunehmenden
Abstraktions- und Universalisierungsvermogen im Sozialisationsverlauf
ausgeht, auch von Habermas beibehalten. Das am Beginn der Sozialisa-
tion stehende primordiale Selbst muss man sich dabei zunachst als En-
semble teils unverbundener, teils widerspriichlicher Uberzeugungen und
Verhaltensdispositionen denken, die aus verschiedenen Interaktionser-
fahrungen resultieren und sich zu einer Pluralitit von Gewissheiten und
Verhaltensdispositionen verfestigen konnen. Erst durch die Bildung eines
sprachlich differenzierten und grundegeleiteten Selbst wird dieses histo-
risch gewachsene >Identitatsdickicht« auf die Form einer individuellen

sein: einerseits als homme universel oder dann als transzendentales Subjekt
das Allgemeinmenschliche zu verkorpern und andererseits im HochstmafSe
individuell und damit einzigartig zu sein« (Luhmann 1997: 925).

16 >Innen<meint hier selbstverstindlich nicht die Innenwelt eines Bewusstseins,
das erst noch zur Welt kommen miisste, sondern hat den Sinn einer funktio-
nalen Bestimmung (vgl. dazu Keupp 2012: 79).

171

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Personlichkeit zugeschnitten. Die entscheidende Pointe der pragmatisti-
schen Identititstheorie ist es aber, diese Leistung der sukzessiven Person-
lichkeitsdifferenzierung als intersubjektive zu denken.

Eine stabile Identitit kann im intersubjektiven Paradigma nicht
von einem Individuum allein verwirklicht werden und auch eine post-
konventionelle Identitit ist kein Produkt individueller Entscheidung,
sondern bedarf angesichts des Problems kultureller, normativer und
ethischer Heterogenitit besonderer Sozialisations- und Interaktions-
bedingungen, die bei Habermas immer Kommunikationsbedingungen
sind. Erst wenn man diesen Aspekt berticksichtigt, zeigt sich die vol-
le Starke einer Identitdtstheorie, die die Ontogenese nicht als subjek-
tiven Reifungsprozess fasst, sondern aus der Praxis des kommunikati-
ven Handelns denkt.

Um das Verhaltnis von >innen< und »aufSen< der soziologischen Iden-
tititstheorie von Habermas genauer zu verdeutlichen und zu prizisie-
ren, bietet sich ein Vergleich mit der Simmel’schen Soziologie an. Sim-
mel zieht eine analytische Grenze zwischen individuellen Dispositionen
und den gesellschaftlichen Formungsprozessen, in denen diese aus- und
umgebildet werden (um dann das Zusammenspiel von individuellen Im-
pulsen und Formen der Vergesellschaftung zum Gegenstand der >for-
malen< Soziologie zu erklaren — vgl. Simmel 1968a: 8). In Prozessen der
Vergesellschaftung werden individuelle Dispositionen in gesellschaft-
liche Formen transponiert und dabei aus- und umgeformt, ohne dass
die »Triebe« dabei mehr wiren als der Anlass eines sozialen Prozes-
ses sui generis (vgl. ebenda: 4). Eben diese, unabhingig von Kommu-
nikation diffus bleibende, Angewiesenheit individueller Identitidt auf
Vergesellschaftung findet sich auch bei Habermas. Freilich werden bei
Habermas nicht mehr prisoziale Triebe in kommunikativen Formaten
sublimiert, sondern sozialstrukturell induzierte Bediirfnisse in kommu-
nikativen Formaten realisiert. Statt z. B. eine natiirliche » Kampflust«
(Simmel) als Grundlage von »>Streit< anzunehmen, kann man auf Ba-
sis der oben skizzierten Theorie lebensweltlicher Differenzierung davon
ausgehen, dass der phylogenetische Prozess kultureller Differenzierung
ein individuelles Bediirfnis nach Erwerb und Riickversicherung sozialer
Identitdt evoziert. Im nachsten Schritt wire zu fragen, welche Kommu-
nikationsverhiltnisse fur die Ausbildung postkonventioneller Identita-
ten notwendig sind — denn auch die Entstehung des Unkonventionellen
und scheinbar vollig Individuellen muss gemafS der Mead’schen Vorla-
ge aus der Internalisierung und Synthetisierung bereits bestehender so-
zialer Gehalte erklart werden. Das (postkonventionelle) Individuum ist
auf bestimmte Formen der Vergesellschaftung angewiesen. Durch die
Parallelisierung von Habermas und Simmel fillt jedoch auch auf, wie
viel Differenzierungspotenzial beziiglich der Formen der Vergesellschaf-
tung Habermas ungenutzt lasst. Fir Habermas ist es namlich schlicht

172

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIALEN BEDINGUNGEN POSTKONVENTIONELLER IDENTITAT

das kommunikative Handeln, in dem Reflexivitit, Autonomie und Indi-
vidualitit erworben werden konnen.

Es ist verwunderlich, dass Habermas an dieser entscheidenden Stelle
nicht, wie Mead mit >play< und >games, verschiedene Formate der kom-
munikativen Interaktion mit Bezug auf ihren sozialisatorischen Gehalt
unterscheidet.'” Es ldge ja nahe, anzunehmen, dass Gespriche, die das
latente Potenzial des kommunikativen Handelns traditionale Sinngehal-
te reflexiv zu verfliissigen, faktisch in Anspruch nehmen, deutlich grofSe-
re Bildungschancen fiir postkonventionelle Identitit bieten, als solche,
in denen ein bestehender Konsens nur kommunikativ aktualisiert wird.
Die Unterscheidung dafir liegt gewissermafSen schon »in der Schubla-
de«. Es handelt sich um die begriffliche Differenz zwischen kommuni-
kativem Handeln und Diskurs beziehungsweise Argumentation.™® Das
kommunikative Handeln setzt Griinde voraus, deren Giiltigkeit unter-
stellr wird; Argumentationen und Diskurse thematisieren diese Griinde
in ihrem Bezug zu erhobenen Geltungsanspriichen. Wihrend das kom-
munikative Handeln der blofSen Aktualisierung eines handlungsermog-
lichenden Konsenses dient, problematisiert der Diskurs Griinde mit Be-
zug auf erhobene Geltungsanspriiche (vgl. schon Habermas 1971: 115).
Die Vermutung driangt sich auf, dass gerade die Teilnahme an Diskursen
ein reflexives Verhiltnis zu etabliertem Wissen befordert, wihrend das
seinfache«, Wissen reproduzierende und Konsens aktualisierende kom-
munikative Handeln kaum Distanz zur eigenen Tradition erzeugt. Post-
konventionalitit erfordert Argumentativitt.

17 Ich nehme an, dass dieser Differenzierungsverzicht den internen Beziehun-
gen der Kommunikationsformen zwischen kommunikativem Handeln, Kri-
tik, Argumentation und Diskurs geschuldet ist. Die Fahigkeit, das kommuni-
kative Handeln anderer zu verstehen, liegt fiir Habermas in einer impliziten
Stellungnahme zu den Griinden, die ein Sprecher fiir seine Auflerung vor-
bringen konnte (Habermas 1987a: 192). In allem kommunikativen Handeln
ist daher die Argumentation latent und moglicherweise will Habermas des-
halb eine zu strikte Trennung vermeiden. Doch es scheint durchaus plausi-
bel, dass fur die Wahrnehmung bzw. >Internalisierung« dieses rationalen Po-
tenzials Erfahrungen mit tatsdchlichen Argumentationen vonnéten sind, die
Griinde >verfliissigens, statt sie blof$ zu zitieren. Woher sonst soll die komple-
xe Fahigkeit zur kritischen Priifung von latent implizierten Griinden kom-
men, wenn man sie gerade nicht voraussetzen, sondern ihre Genese erkldren
will? Erste Ansitze zu einer begrifflichen Differenzierung der Interaktions-
weisen nach ihrem sozialisatorischen Gehalt finden sich allerdings in Wabr-
heit und Rechtfertigung (Habermas 2004b).

18 Die Differenz von Diskurs und Argumentation liegt, wie oben gesehen, in
der An- oder Abwesenheit universeller Geltungsanspriiche. Ich begreife Dis-
kurse daher als eine Sonderform von Argumentationen (und nicht etwa um-
gekehrt).

173

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Wenn wir diese Unterscheidung ernster nehmen als Habermas selbst,
konnen Argumentation, Diskurs, und kommunikatives Handeln mit
Simmel als relativ eigenstandige soziale Formen begriffen werden, die
bestimmten pragmatischen Regeln folgen und die sich unabhingig von
den konkreten Inhalten in ihrem Format als Geselligkeit, Streit, Argu-
mentation usw. bestimmen lassen. Die sozialen Formen von kommuni-
kativem Handeln und Diskurs weisen besondere Perspektivenstrukturen
auf, die vom Individuum angeeignet werden konnen. Dann folgt aber,
dass die Moglichkeit der Ausbildung bestimmter — etwa postkonventio-
neller — Personlichkeitsstrukturen kommunikationstheoretisch zu klaren
ist. Die ndchsten Abschnitte gehen diesem Zusammenhang von kommu-
nikativer Form und individueller Identitidt genauer nach.

3.6.1 Der Erwerb von Reflexivitit in argumentativer Kommunikation

Eine besondere Rolle fir den Erwerb individueller Reflexionsfdhigkeit
spielen Argumentationen, in denen die Kommunikation nicht mehr dem
direkten Handeln, sondern der Klarung strittiger Handlungspramissen
und Geltungsanspriiche dient. Implizit wird das Individuum zwar in al-
len Gesprachen als zurechnungsfihig adressiert; also als jemand, dem
man die begriindete Akzeptanz oder Ablehnung von Geltungsansprii-
chen zutraut. In der Argumentation wird diese stillschweigende Prasup-
position des kommunikativen Handelns jedoch in explizite Reflexivitit
iibersetzt und so erfahrbar gemacht. Wer versucht, sich argumentativ mit
anderen zu einigen, unterstellt, dass die Interaktionspartner sich von rati-
onalen Grunden leiten lassen und individuell Sprechakte annehmen oder
zurickweisen konnen. Die Struktur des argumentativen Gesprachs no-
tigt die Teilnehmer dazu, sich als autonome und individuelle Wesen zu
behandeln, und sie beanspruchen — performativ — dasselbe fiir sich selbst
(vgl. Habermas 1988c¢: 2325 Habermas 2006). Diese wechselseitige Un-
terstellung von Miindigkeit und der Fihigkeit, Griinde zu prifen, bietet
eine Fremdperspektive, in der sich das Individuum selbst wiedererkennen
kann. Das Individuum kann durch die Teilnahme an Argumentationen
lernen, was es heifdt, jemand zu sein, der eine Handlung auf ihre Griinde
hin befragen und im Lichte dieser Griinde billigen, ablehnen oder mo-
difizieren kann. Erst dadurch, dass das Individuum durch andere als je-
mand behandelt wird, der begriindet Ja oder Nein sagen kann, lernt es
sich selbst als an Grunden orientiertes und rationales Wesen kennen.
»So erkennt im kommunikativen Handeln jeder im anderen die eigene
Autonomie« (Habermas 1988c: 230). Die Fahigkeit, Handeln an ver-
nunftige Griinde zu binden (und damit personale Autonomie schlecht-
hin), erschliefst sich als Resultat der Teilnahme an geltungsorientierter
Kommunikation.

174

19.01.2026, 08:04:01. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIALEN BEDINGUNGEN POSTKONVENTIONELLER IDENTITAT

Weil das autonome Abwigen von Griinden immer im Modus der Dis-
tanznahme von aktuell handlungsleitenden Griinden stattfindet und den
nattrlichen Handlungsfluss unterbricht, impliziert die in Argumentatio-
nen eingeiibte Fahigkeit zum autonomen Entscheiden immer auch eine
Disposition zur >Exzentrizitdts, d.h. die Fihigkeit, sich von Situationen
und dem eigenen Dasein in dieser Situation zu distanzieren. Zur Dis-
tanznahme gehort nicht nur der vorlaufige Handlungsverzicht, sondern
auch die Fahigkeit, die eigene Perspektive zu dezentrieren, d.h. eigene
Griinde und gemeinschaftliche Traditionen >dahingestellt< sein zu las-
sen und vor dem Gesprach kontingent zu setzen. Zurechnungsfihigkeit,
die Kompetenz des griindegeleiteten Handelns und die Fahigkeit zur ab-
standnehmenden Reflexion lassen sich als internalisierte Momente der
sozialen Form der Argumentation entschlisseln. Diese Differenzierung
scheint Habermas nachtriglich auch anzuerkennen, wenn er schreibt:
»In der Reflexion der verniinftigen, von sich selbst Distanz nehmenden
Person spiegelt sich mithin allgemein jene Rationalitit, die der Struktur
und dem Verfahren der Argumentation innewohnt« (Habermas 2004b:
106, Hervorh. i. O.).

Die in der Teilnahme an der kulturellen Praxis des Argumentierens er-
worbene Reflexionsfahigkeit ist fur alle drei Aspekte des postkonventi-
onellen Selbst konstitutiv — sie ermdglicht jene Distanz gegeniiber sich
selbst, die die Fragen, was man fir wahr halt, wozu man verpflichtet ist
und wer man sein will, erst in die Reichweite des Individuums bringt.
Das universalistische Sonderformat der Argumentation, der Diskurs, hat
demgegeniiber vor allem den sozialisatorischen Sinn, enge Gruppenori-
entierungen im Sinne eines >kognitiven Kommunitarismus< zu transzen-
dieren, indem sachliche Geltungsfragen sozial generalisiert werden. Der
»Uberschuss, der sich in der Kontexttranszendenz universeller Geltungs-
anspriiche bemerkbar macht, wird so zum Vorgriff auf die normative
Struktur einer universellen Diskursgemeinschaft, aus deren Perspekti-
ve das Individuum auf sich selbst zuriickblicken kann. Die in den Dis-
kursarten jeweils monopolisierten Geltungsanspriiche entsprechen dabei
den Weltverhiltnissen des Selbst. Insbesondere im moralischen Diskurs
gewinnt der universalistische Zug des Diskurses seine personlichkeits-
bildende Relevanz. Wer den universalistischen Gesichtspunkt des prak-
tischen Diskurses internalisiert, kann sich die kantische Frage stellen,
»ob alle wollen konnten, daf in meiner Lage jedermann nach derselben
Maxime verfihrt« (Habermas 1992: 105), so dass sich aus der kom-
munikativen Situation des Diskurses, in dem sich Geltungsfragen ganz
von Fragen der Gruppenzugehorigkeit differenziert haben, allgemei-
ne Grundsitze moralischen Handelns und Urteilens gewinnen lassen.
Auch postkonventionelle Bildung erfordert jene, gegen soziale Zugeho-
rigkeiten indifferente, rein sachliche Abwagung moglicher Erklarungen
von Phinomenen, wie sie am ehesten in universalistischen Diskursen

175

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

erworben werden kann (vgl. Habermas 2004b: 108). In theoretischen
Diskursen kann sich das Individuum bestehender Deutungen vergewis-
sern und Unzutreffendes korrigieren, um in der kulturellen Welt ange-
messen handeln zu konnen.

Doch im Fall der postkonventionellen Selbstverwirklichung liegt der
Fall etwas anders. Zwar ermoglicht die Internalisierung der hypotheti-
schen Einstellung iéiberhaupt, Gestaltungsspielraume und Handlungs-
alternativen aufzudecken. Das Individuum kann deshalb fragen, wer
es angesichts einer interpretationsbediirftigen Lebensgeschichte und
aufgrund bestehender Uberzeugungen sein méchte (statt einfach zu
sein, was es ist). Wie im Folgenden zu zeigen ist, ist die Reflexivitit in
Bezug auf die eigene Personlichkeit jedoch keine hinreichende Bedin-
gung fur gelingende Selbstverwirklichung, die an partikulare und le-
bensformspezifische Sozialisations- und Interaktionsbedingungen ge-

bunden bleibt.

3.6.2 Selbstverwirklichung durch Anerkennung
im kommunikativen Handeln

Neben der Forderung einer selbstbestimmten Lebensweise unterstellt
Habermas dem kommunikativen Handeln auch die Ermoglichung der
Selbstverwirklichung. Im kommunikativen Handeln sei nicht nur der
Anspruch auf Autonomie als Spiegelbild der reziprok unterstellten Zu-
rechnungsfihigkeit, sondern ebenso der Anspruch auf eine unverwech-
selbare Individualitdt enthalten (Habermas 1988c: 232). Kommunikati-
ves Handeln dient dem wahrhaftigen Selbstausdruck, indem es Sprecher
illokutionir daran bindet, was sie im kommunikativen Handeln von
sich offenbart haben. Den Anspruch auf Selbstverwirklichung sieht Ha-
bermas bereits in der grammatischen Struktur der Verwendung von Per-
sonalpronomen begriindet — also etwa darin, dass man >Ich«< oder >Wir«
sagen muss, wenn man kommuniziert. Das Individuum konne sich dem
Zwang nicht entziehen, sich auch in den verschiedensten Rollen in der
ersten Person zu duflern und fiir sich und andere identisch mit sich selbst
zu bleiben (Habermas 1988c: 23 1). Deshalb ist auch das normenkonfor-
me Handeln fiir Habermas latent individualisierend, insofern es kom-
munikativ iiberformt ist:

»Normative Kontexte legen die Menge aller interpersonalen Beziehun-
gen fest, die jeweils in einer intersubjektiv geteilten Lebenswelt fiir le-
gitim gehalten werden. Indem ein Sprecher mit einem Horer eine inter-
personale Beziehung eingeht, verhilt er sich zugleich als sozialer Aktor
zu einem Netz von normativen Erwartungen. Jedoch kann die Erfullung
sozialer Rollen niemals deren blofse Reproduktion bedeuten, solange die
Interaktionen sprachlich strukturiert sind. Die ineinander verschriankten

176

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIALEN BEDINGUNGEN POSTKONVENTIONELLER IDENTITAT

Perspektiven der ersten und der zweiten Person sind zwar austauschbar;
aber der eine Teilnehmer kann die Perspektive des anderen nur in der er-
sten Person, und das heift auch: niemals blofs als Stellvertreter, sondern
unausweichlich in propria persona tibernehmen. So wird der kommuni-
kativ Handelnde durch die blofSe Struktur sprachlicher Intersubjektivi-
tit dazu angehalten, auch im normenkonformen Verhalten, er selbst zu
bleiben. Im normengeleiteten Handeln kann grundsatzlich niemandem
die Initiative, zugleich sich selbst zu verwirklichen, abgenommen werden
—und niemand kann diese Initiative abgeben.« (Habermas 1988c: 226)

Selbst die blofSe Reproduktion sozialer Erwartungen hat demnach das
Potenzial der Selbstverwirklichung, denn in das kommunikative Han-
deln ist die Unterstellung der Unvertretbarkeit eingebaut.” Gleichzei-
tig gibt Habermas (etwas wolkig) zu verstehen, dass der Grad, zu dem
die individualisierende Perspektivstruktur des kommunikativen Han-
delns tatsiachlich »zum Vorschein kommt oder implizit bleibt, ja neut-
ralisiert wird, (...) von der Handlungssituation und dem weiteren Kon-
text« abhange (Habermas 1988c: 232). Auch hier wire zu vermuten,
dass Habermas zu keiner klaren These beziglich der individualisie-
renden oder nicht-individualisierenden Funktion des kommunikativen
Handelns kommt, weil er verschiedene Formen kommunikativer Hand-
lungskoordination nicht ausreichend auseinanderhilt. Es ist ja durch-
aus erklarungsbediirftig, warum das romantische Ideal der individuel-
len Einzigartigkeit und zugehorige Praktiken der Besonderung nicht in
allen Sprachgemeinschaften und Lebensformen fest verankert sind, die
Personalpronomen kennen.

Habermas stellt postkonventionelle Selbstverwirklichung als eine be-
wusste und daber reflexive Ubernahme der eigenen Lebensfithrung dar
(Habermas 1987b: 168). Sie erfordert vom Individuum eine Einstellung
zum eigenen Leben, in dem alternative Handlungsmoglichkeiten, Pro-
jekte und Lebenspldne als Moglichkeiten in Betracht gezogen werden
konnen. Dies ist dieselbe >hypothetische Einstellungs, die Argumentati-
onsteilnehmer gegeniiber Griinden an den Tag legen. Man kann daher
vermuten, dass postkonventionelle Selbstverwirklichung die Vertrautheit
mit diskursiven Kommunikationsformen notwendig voraussetzt. Aller-
dings ist der universalistische Bezugspunkt des Diskurses ungeeignet, um
nicht nur die Moglichkeit der Frage nach dem eigenen Selbst, sondern
auch deren (immer vorldufige) Antwort zu liefern. Postkonventionelle
Selbstverwirklichung ist nicht an allgemeinen moralischen oder epistemi-
schen MafSstaben, sondern an solchen »des Gliicks und des Gelingens«
orientiert und bleibt deshalb untrennbar mit konkreten Lebensformen

19 Die weitergehende Behauptung eines kreativen und expressiven Charakters
allen Handelns — und somit seine Zurechenbarkeit als Ausdruck von Indivi-
dualitdt — ist insbesondere von Hans Joas herausgearbeitet worden (1992).

177

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

und partikularen Lebensgeschichten verflochten (Habermas 1987b:
168).2° Wihrend bei moralischen oder theoretischen Argumentationen
eine natiirliche Korrespondenz von universaler Kommunikationsgemein-
schaft und universalistischer Moral besteht, gilt dies fiir den ethischen
Diskurs aber gerade nicht. Ich kann nicht die zur Selbstbestimmung ana-
loge Frage stellen, ob alle wollen konnen, dass ich diese und nicht jene
Person bin bezichungsweise sein werde. Dies lduft hochstens auf mora-
lische Selbstbeschrinkung, nicht aber auf individuelle Selbstentfaltung
hinaus. Deshalb kann das >objektive« Prufen der Grinde fiir expressi-
ve AuSerungen auch keine sicheren Grundlagen der Individuierung bie-
ten — mit dem Entwurf der eigenen Identitit kann man es nicht jedem
recht machen. Der Aspekt der Selbstverwirklichung liegt offenkundig
zwischen Argumentation und kommunikativem Handeln; zwischen Re-
flexivitidt und Ausdruck in Interaktion.

Es scheint, dass man die, von Habermas zwar gesehene, nicht aber the-
oretisch explizierte, Anerkennungsdimension der individuellen Selbst-
verwirklichung im kommunikativen Handeln stirker berticksichtigen
muss. Damit wiirde man sich, Honneths Mead-Interpretation folgend,
auf die Komponente der anerkennenden Reaktion in Kommunikation
konzentrieren:

20 Die Trennung von Moral und Selbstverwirklichung bei Habermas ist nicht

so eindeutig, wie die Formulierung suggeriert. Habermas schreibt dem
Standpunkt der Unparteilichkeit auch in der narrativen Aneignung der ei-
genen Lebensgeschichte grofSes Gewicht fiir postkonventionelle Individua-
tion zu. Der Diskurs fungiert dabei als universelles Forum, vor dem das In-
dividuum die Gesamtheit der eigenen Lebensgeschichte reflektiert: »Das Ich
selbst entwirft jenen Interaktionszusammenhang, der die Rekonstruktion ei-
ner zerbrochenen konventionellen Identitdt auf hoherem Niveau erst mog-
lich macht« (Habermas 1988c: 227). Habermas fiihrt diesen vorgestellten
Interaktionszusammenhang ein, um die Kohirenz der Identitit jenseits kon-
kreter Interaktionszusammenhinge zu verbiirgen. Die universelle Kommu-
nikationsgemeinschaft wird so zum profanen Aquivalent einer allwissenden
Instanz, die verbiirgt, dass der gesamte und nicht nur der aktuell interakti-
onsrelevante Teil der Vergangenheit zum Ausgangspunkt der Individuation
wird.
Gegen diese Vorstellung einer narrativ angeeigneten Lebensgeschichte, die
gegeniiber einem unbegrenzten Publikum prisentiert und gerechtfertigt
wird, lisst sich einwenden, dass sie mit der interaktionistischen Grundan-
lage der Identititstheorie nicht besonders gut harmoniert. Fiir >Lebensge-
schichten im Ganzen« gibt es in Interaktion offensichtlich keinen Platz und
der Spielraum fur explizit narrative Elemente ist durch das gesprachstypi-
sche »turn-taking« (Sacks et al. 1974) begrenzt. Der Versuch des Ausdrucks
der Totalitit einer Lebensgeschichte ist eher charakteristisch fiir den Grenz-
fall des Intellektuellen und scheint sich am ehesten im Rahmen schriftstel-
lerischer oder anderer kiinstlerischer Tatigkeiten zu vollziehen.

178

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIALEN BEDINGUNGEN POSTKONVENTIONELLER IDENTITAT

»Unter Selbstverwirklichung versteht Mead den Prozef3, in dem ein Sub-
jekt Fahigkeiten und Eigenschaften entwickelt, iiber deren einzigartigen
Wert fiir die soziale Umuwelt es sich anhand der anerkennenden Reaktio-
nen seiner Interaktionspartner zu iiberzeugen vermag.« (Honneth 2003:
139, Hervorh. F A.)

Bei Habermas wird das Spannungsverhiltnis zwischen Innerlich-
keit und sozialer Anerkennung mit Emphase auf erstere vorgestellt:
»[N]ur ich selbst kann performativ den Anspruch stellen, als Individu-
um in meiner Einzigartigkeit anerkannt zu werden« (Habermas 1988e:
184). Der Satz wire aber um den folgenden zu ergdnzen: Nur die an-
deren konnen diesen Anspruch bestatigen oder ablehnen. Dies wiirde
bedeuten: Gerade durch die Reaktion der anderen entscheidet sich, ob
das kommunikative Handeln sein latentes Potenzial zur Individuierung
entfaltet. Damit erscheint Selbstverwirklichung als zweiseitiger, dialo-
gischer Prozess: als Kommunikation von Ego und Alter, in der Identi-
taten verhandelt werden. Die Frage des ethischen Selbstverstindnisses
»Wer will ich sein?«, ist bei Habermas immer in die praktische Fra-
ge »Als wer will ich anerkannt werden?«, zu tibersetzen (Vermeyen
2000: 74). Habermas arbeitet jedoch keine soziologische Theorie da-
ruber aus, wie der Anspruch auf Anerkennung in Interaktion vorge-
bracht und kommunikativ bearbeitet wird. Auch bei Honneth findet
sich noch keine kommunikationstheoretische Fassung des Anerken-
nungsbegriffs, allerdings kann das oben angefiihrte Zitat eine Vorlage
fur eine analytische Trennung von Ausdruck und anerkennender Re-
aktion bieten, die sich nach dem Modell kommunikativer Interaktion
interpretieren lasst. Daher lassen sich die fehlenden kommunikations-
theoretischen Annahmen zum Prozess der Individuierung durch kom-
munikatives Handeln nachtriglich aus den sozialtheoretischen Grund-
lagen gewinnen.

Individuierung im kommunikativen Handeln muss als Ausdruckshan-
deln des pathischen Selbst gedacht werden, das performativ Anspruch
auf die Anerkennung der Wahrhaftigkeit dieses Ausdrucks erhebt. Die
implizite und minimale Anerkennung im konventionellen kommunikati-
ven Handeln, die sich bereits in der Tatsache ausdriickt, dass man mitei-
nander spricht, ist jedoch viel zu vage, um auf konkrete Personen in ih-
rer Individualitit beziehbar zu sein. Vielmehr muss eine spezifische Art
der Darstellung und des Ausdrucks von Individualitit von einem Pub-
likum in seiner Reaktion anerkannt werden. Zu denken ist hier insbe-
sondere an Auflerungen mit enthiillendem Charakter, in denen Sprecher
Einblick in ihre Innerlichkeit gewihren und sich dem Urteil des Publi-
kums anvertrauen. Wenn man diesen Sachverhalt im Rahmen des Ha-
bermas-Mead’schen Dialogmodells der Identitit reflektieren will, bietet
es sich an, zwei pragmatische Komponenten postkonventioneller Selbst-
verwirklichung zu unterscheiden.

179

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Figur 8: Selbstverwirklichung durch Anerkennung

Selbst
| | Me

erhebt performativ/narrativ Internalisierung
Anspruch der Bewertung
Identitatsentwurf
gewahren/verweigern
Anerkennung

Interaktionsgemeinschaft(en)

Auf Basis einer reflexiven Entscheidung, als wer man anerkannt werden
will, konnen Akteure ihrem Handeln erstens einen (stilisierten) Ausdruck
verleihen, der zweitens in sozialen Reaktionen anerkannt oder missach-
tet wird (Figur 8). Die analytische Trennung der Komponenten von Aus-
druck und Stellungnahme darf freilich nicht dariiber hinwegtiauschen,
dass sie sich in laufenden Situationen unter Interaktionsbedingungen
nahezu simultan vollziehen konnen. Diese elementare Dialogizitit der
Selbstverwirklichung, die schon in der Mead’schen Ausgangsdyade von
Reiz und Reaktion angelegt ist, nimmt unterschiedliche Formen an, je
nachdem, ob der Anspruch auf Individualitit in sprachlichem oder nicht-
sprachlichem Handeln vorgebracht wird.

Postkonventionelle und also bewusste Selbstverwirklichung impliziert
nicht, dass das sich-ausdriickende Selbst notwendigerweise zum Thema
werden miusste. Man darf sich den typischen Fall der Selbstverwirkli-
chung nicht so vorstellen, als schlage das Individuum seinen Peers einen
Entwurf der eigenen Personlichkeit zur Billigung vor — etwa in Form ei-
ner Auflerung nach dem Muster: »Ich bin ein Mensch, der auf X be-
sonderen Wert legt«. Das mag vorkommen, ist aber eine eher krude Art
der Selbstprasentation, die in Interaktion nur begrenzt goutiert wird.
Viel haufiger erheben Individuen durch die Art, wie sie etwas tun, wie
sie sprechen und sich verhalten, einen impliziten Anspruch auf Indivi-
dualitit, der sich als Unnachabmlichkeit eines Habitus und als Eingzig-
artigkeit performativ ausgedriickter Charaktereigenschaften zeigt. Die

180

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIALEN BEDINGUNGEN POSTKONVENTIONELLER IDENTITAT

Professorin, die im Seminar mit lauter und entschiedener Stimme Ein-
winde der Studierenden verwirft, erhebt einen performativen Anspruch
auf Anerkennung ihrer Autoritit, die nie nur der sozialen Rolle, sondern
immer auch der Person (>die durchsetzungsstarke Frau X<) angehort. Stu-
dierende, die nach dem >Machtwort« weiterdiskutieren, verweigern die-
sem Entwurf, ebenfalls performativ, die Anerkennung. Dieser Aushand-
lungsprozess innerhalb der Interaktion bleibt meist implizit und weist
eine konventionelle Asymmetrie in Richtung einer Bestitigung der An-
spriiche auf, weil jede Fortsetzung, die den Anspruch nicht implizit oder
explizit bestreitet, als Billigung gewertet wird.>'

Die performativ mitlaufende Individuierung ist sicherlich der Alltags-
modus auch postkonventioneller Selbstverwirklichung. In der alltigli-
chen Performanz eines individuell angeeigneten Identitatsentwurfs wird
das Handeln der Person als >charakteristisch< und damit als gleichzeitig
snatiirliche< und >individuelle< Reaktion erlebt, in der sich Partikularitit
ausdriickt, ohne thematisch zu werden. Das Moment der bewussten An-
eignung und Gestaltung des eigenen Selbst wird im Handeln und in des-
sen Wahrnehmung durch andere in den Hintergrund gedrangt; es zeigt
sich das »Typische« der Person in der selektiven Reaktion auf Gelegen-
heitsstrukturen von Situationen. Die Darstellungsmoglichkeiten fiir indi-
viduelle Differenz bleiben daher an situative Opportunitaten gebunden
und sind weitgehend abhingig von konventionellen Ausdrucksmitteln
(die freilich kreativ genutzt werden konnen).

Es gibt allerdings ein kulturell etabliertes Sonderformat, in dem es le-
gitim und erforderlich ist, dass das Selbst zum Gesprichsthema wird.
Gemeint ist die Narration bzw. Erzablung. In der Ich-Erzihlung werden
Sprecher als unvertretbar erlebende und handelnde Individuen in einem
partikularen Kontext dargestellt, weshalb die Erzdhlung eine besondere

21 Auch bei Luhmann findet sich die Ansicht, dass Individualitit sich durch still-
schweigende Akzeptanz von Anspriichen auf Individualitit in Gesprachen
und Interaktion stabilisiert. Luhmann behauptet allerdings, in einer Umdre-
hung gingiger Sichtweisen, dass das Aufrichtigkeitsproblem sich eher fiir das
Publikum als fiir die Darsteller stelle, da das Publikum auch offensichtliche
Unoriginalitdt aus Takt nicht thematisieren diirfe. »Die Individualitat kommt
so durch eine Konspiration des Schweigens zustande« (Luhmann 1985: 436).
Dieser unterhaltsame Zynismus ist eine konsequente Folge einer Theorie, die
die Differenz von Wahrheit und Wahrhaftigkeit nicht berticksichtigt und In-
dividualitdt iiber deskriptiv erfassbare Abweichungen von Erwartungen fas-
sen mochte. Dadurch wird der Praxis der Individuierung das Problem einer zu
geringen Variationsbreite moglicher >wahrer« Selbstdarstellungen unterstellt,
so dass die Anerkennung unwahrhaftig werden muss. Empirisch wire aller-
dings sowohl der Stellenwert des Problems als auch die Annahme zu bezwei-
feln, dass der ironisch distanzierte Umgang mit Ideenlosigkeit tatsichlich eine
dominante Grundhaltung in >personlichen« Gesprachen ist.

181

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Rolle fiir die explizite Beanspruchung von Individualitit und Partikulari-
tat spielen kann. Wer eine Geschichte iiber sich erzihlt, transzendiert den
Kontext der Erzihlsituation hin zum Kontext der erzihlten Situation,
gibt dem narrativen Selbst eine Form und setzt sich dem anerkennenden
oder missbilligenden Urteil eines Publikums iiber dieses Selbst aus. Nar-
rative Sequenzen eroffnen groffere Freiheiten der Expression und kénnen
Entscheidungen mit ihrem Motivhintergrund sichtbar machen. Sie sind
daher das Medium postkonventioneller Selbstverwirklichung par excel-
lence, insofern sie Ausdrucksmoglichkeiten fur die differierenden Ho-
rizonte des individuellen Welterlebens bieten, die im alltidglichen Han-
deln von der Generalthesis der »Reziprozitit der Perspektiven« (Schiitz
1993) uberlagert werden. Die Narration erfordert eine von der unmit-
telbaren Handlungskoordination entlastete Gesprachssituation und eine
duldsame Zuhorerschaft, deren Wohlwollen zwar durch unterhaltsame
Erzahltechniken gesteigert werden kann, zumeist aber im Tausch gegen
eigene Chancen der Selbstdarstellung bei zirkulierender Sprecherrolle er-
worben wird. Situationen, in denen die Kommunikation mit ausfiihrli-
chen Ich-Erzihlungen belastet werden kann, sind daher in »geselliger«
(Simmel) Interaktion selten, ergeben sich aber typisch im Rahmen von
Intimbeziehungen — besonders wenn man mit Luhmann annimmt, dass
gerade die Differenz des Erlebens ein wichtiger Bezugspunkt der Intim-
kommunikation ist (Luhmann 1982).>

Fiir samtliche Modi der postkonventionellen Selbstverwirklichung, ob
narrativ oder performativ mitlaufend, gilt: Berticksichtigt man die Not-
wendigkeit einer anerkennenden Reaktion fiir die Stabilisierung indivi-
dueller Identititsentwiirfe, kommt das konventionelle Element auch der
postkonventionellen Identitiaten zum Vorschein. Offensichtlich hiangen an-
erkennende Reaktion und Expressionschancen stark von den normativen
Erwartungen eines Publikums ab — und damit dem, was Habermas noch
in der Tradition Parsons’ als »Gesellschaft« fasst. Die Urteile des Publi-
kums iiber angemessene und unangemessene Selbstdarstellungen referie-
ren auf allgemeine normative Standards, die in die Konstitution der Situa-
tion eingehen und somit dem Handeln i ibr vorausliegen. Diese allgemein
unterstellbaren normativen Kontexte geben Orientierung tber zulissige
und unangemessene Selbstverwirklichungsanspriiche und regulieren da-
durch die Darstellungschancen (so schon Scott/Lyman 1968: 52ff.). Was in
der Beziehung zu Geschiftspartnern als unzuldssige Vertraulichkeit gewer-
tet wiirde, kann unter Freunden als unterkiihlte Reaktion wahrgenommen
werden. Die konventionellen Schranken der Selbstverwirklichung kon-
nen zwar selbst als Ressourcen der expressiven Selbstdarstellung genutzt

22 Aus ganz anderen Griinden ergeben sich giinstige Rahmenbedingungen fiir
narrative Expression auch, wie weiter unten gezeigt wird, in deliberativen
Verfabren (siehe Kapitel 4.5).

182

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIALEN BEDINGUNGEN POSTKONVENTIONELLER IDENTITAT

werden (gezielter Normbruch als Individuierungsstrategie), werden da-
durch aber auch nicht notwendig aufgehoben, sondern tendenziell eher
reproduziert. Daher lassen sich auch gegeniiber den fliichtigen Einzelsi-
tuationen relativ zeitfeste normative Randbedingungen der Identitatsent-
wicklung angeben. Fiir eine grobe Orientierung tiber die unterschiedlichen
normativen Strukturbedingungen der Anerkennungsvergabe, kann etwa
Honneths Typologie von Kontexten der Anerkennung dienen, die zwi-
schen Intimbeziehungen, Solidarbeziehungen und rechtlichen Beziehun-
gen unterscheidet. Dabei nimmt die Anerkennung in Intimbeziehungen die
Form der Liebe oder tiefen Freundschalft, in solidarischen Gruppen die der
Wertschitzung und in rechtlichen Beziehungen die der Achtung an, wobei
die Intensitat der positiven Validierung von Individualitat mit zunehmen-
der Abstraktion sinkt (Honneth 2003: 148-211).

Bei aller Nutzlichkeit dieser Heuristik fiir die Erfassung gesellschaft-
licher Anerkennungsverhiltnisse gilt jedoch: Die tatsichlich operativen
Regeln, nach denen in bestimmten Interaktionsgemeinschaften Anerken-
nung vergeben wird, lassen sich nur situationsspezifisch und vor dem
Hintergrund dichter Kulturkenntnisse explizieren, weshalb Uberlegun-
gen wie die von Honneth lediglich heuristischen Status haben konnen.
Die interaktionswirksamen normativen Kontexte existieren zudem nicht
kommunikationsunabhingig; sie transformieren sich im Wechsel der Si-
tuation und des Themas und kommen als auffillige Strukturbeschran-
kungen erst in den Blick, wenn Anspriiche auf Anerkennung scheitern.
Die Untersuchung der Pragmatik solcher Prozesse in ihrer strukturbil-
denden Bedeutung ist daher eher Aufgabe der qualitativen Sozialfor-
schung denn der theoretischen Analyse.>

Noch ein weiterer Aspekt fallt besonders ins Auge, wenn personale
Identitdt kommunikationstheoretisch gedacht wird. Im Gegensatz zu

23 Hier verfiigt die Soziologie bereits tiber geeignetes Handwerkszeug. Metho-
disch wird der Aushandlungsprozess von Identititen innerhalb von sprach-
lich strukturierter Interaktion von der Positionierungsanalyse erschlossen
(Wetherell 1988; Bartlett 2014: 11ff.). Die methodologische Grundannahme
dieses Analyseverfahrens ist, dass sich jeder beliebige Sprechakt in Interak-
tion als Anspruch auf Besonderheit verstehen lisst (Lucius-Hoene/Depper-
mann 2004: 171). Die Positionierungsanalyse geht also, wenn auch unter
eher Foucault’schen Vorzeichen, praktisch von Sprecherorientierungen aus,
die sich als postkonventionelle Wahrhaftigkeitsanspriiche interpretieren las-
sen. Sie nimmt in den Blick, wie sich Sprecher innerhalb von Interaktionen
zu »sozial bestimmbaren Person[en]« machen (Lucius-Hoene/Deppermann
2004: 168) und wie Selbst- und Fremdpositionierungen innerhalb von Ge-
spriachen durch Akzeptanz oder Zuriickweisung verhandelt werden. Dabei
werden explizite Selbstbeschreibungen genauso in den Blick genommen, wie
performative Anspriiche, die sich in den Gelingensbedingungen sprachlicher
Handlungen ausdriicken.

183

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

subjektivistischen Identititstheorien macht eine Kommunikationstheorie
der Identitit nicht nur auf restringierende oder ermoglichende Kontexte,
sondern auch auf die situationsimmanente Normativitit selbstdarstelleri-
scher Kommunikation aufmerksam. Mit der Anerkennung impliziter oder
expliziter Anspriiche auf Individualitdt erwachsen nicht nur Moglichkei-
ten, derjenige zu sein, der man (vor anderen) sein will, sondern es entsteht
gleichzeitig eine komplementire Pflicht, derjenige zu bleiben, als der man
von anderen anerkannt wurde. Die Ubernahme einer bestimmten Identitit
ist immer auch eine Verpflichtung, vor deren Hintergrund die Teilnehmer
fir die konsistente Fortsetzung ihrer Individualitat biirgen (vgl. Habermas
1988c: 226). Dass es sich tatsdchlich um eine Burgschaft und daher eine
(schwache) Pflicht handelt, kann man daran sehen, dass andere Interak-
tionsteilnehmer mit Irritation reagieren, wenn jemand >aus dem Charak-
ter fallt«. Der selbsterklarte Kunstkenner, der die Kritzelei der Nichte im
Wohnzimmer als Meisterwerk preist, sorgt dafiir, dass die Situation auch
fiir die anderen Interaktionsteilnehmer unangenehm wird und diese gege-
benenfalls sogar MafSnahmen ergreifen, um die allerseits peinliche Situati-
on zu Uberspielen (»Schutzmannover« nach Goffman 2003: 16).

Durch eine unhaltbare Selbstdarstellung wird die reziproke Unter-
stellung von Wahrhaftigkeit verletzt. Das kommunikative Handeln wird
dadurch seiner Grundlage beraubt und kann ohne Reperaturleistungen
nicht fortgesetzt werden. Der entlarvte >Experte« kann namlich auch in
seinen Reaktionen auf die performativen Anspriiche anderer Teilneh-
mer nicht mehr ernst genommen werden. Anerkennung wird also nur
vergeben, wenn die Interaktionsteilnehmer reziprok von einer authenti-
schen Selbstdarstellung ausgehen, also Wabrbaftigkeit unterstellen. Weil
Wahrhaftigkeit fiir die Interaktionspartner nur indirekt zu erschliefSen ist
(ndmlich daran, ob jemand seinen Worten passende Taten folgen lasst)
entstehen soziale Pflichten zur kohirenten Selbstprasentation, die das In-
dividuum tendenziell auf mehr Konstanz des eigenen Selbst verpflichten,
als »authentisch< vorhanden ist. Durch das Wissen tber soziale Erwar-
tungen an Kohirenz, entsteht auch jener Raum fiir Tduschungsmanno-
ver, auf den die Theorie der Selbstinszenierung von Goffman so ein-
driicklich aufmerksam macht (Goffman 2003). Aus der Habermas’schen
Theorie folgt jedoch die interessante Konsequenz, dass ein in Goffmans
Sinne zynisches Rollenspiel nicht der Individuierung der Person dienen
kann. Unwahrhaftige Auflerungen kénnen zwar dazu dienen, Vorteile
zu erlangen, weil ein >niitzliches< Selbstbild transportiert wird, aber sie
sind kein Ausdruck der Personlichkeit mehr, der sozial validiert werden
konnte (vgl. Habermas 1988c: 233). Das Individuum kann sich in der
Wertschitzung, die der unaufrichtig gespielten Rolle entgegengebracht
wird, nicht wiedererkennen. Identitdtstheoretisch gesehen, ist die strate-
gische Tauschung also ein echt altruistischer Akt.

184

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIALEN BEDINGUNGEN POSTKONVENTIONELLER IDENTITAT

3.6.3 Das Rationalititsgefalle zwischen den Aspekten
der posttraditionalen Identitdt

Aus der nunmehr identitdtstheoretisch angereicherten Perspektive kann
das Problem der Reichweite der Vernunft unter der Bedingung kulturel-
ler Heterogenitat neu angegangen werden. Fur eine theoretisch hinrei-
chende Explikation der imperativen Kraft guter Argumente muss erklart
werden, warum und unter welchen Umstinden Menschen sich von >gu-
ten Grunden< zwingen lassen und unter ihrem Einfluss von einmal ge-
fassten Ansichten und Handlungsplinen wieder abriicken. Noch liegen
nicht alle Elemente einer Antwort vor, aber einige Aspekte lassen sich
bereits beim aktuellen Stand der Untersuchung erhellen. Im Rahmen der
Habermas’schen Identititstheorie zeigt sich, dass der Einfluss von Kom-
munikation auf Personen nicht als ein dufSerliches Ursache-Wirkungsver-
haltnis gedacht werden kann. Personen sind vielmehr wesentlich kom-
munikative Strukturen. Die Orientierung an Griinden ist demnach nicht
etwas, das Personen gelegentlich tun, meist aber lassen kénnen, sondern
das konstitutive Prinzip der Bildung von Personlichkeiten ziberbaupt.
Aus dieser Perspektive ist daher eigentlich nicht die Uberzeugungskraft
guter Griinde erklarungsbediirftig oder ratselhaft, sondern vielmehr die
Starrheit der Meinungen und Weltsichten angesichts einer Vielzahl von
Hinweisen, dass und wie man es besser wissen konnte. Diese scheinbar
blofSe Inversion der Problemstellung ebnet im Verbund mit der Identi-
tatstheorie den Weg zu einem differenzierteren Bild der kommunika-
tiv-rationalen Plastizitit von Individuen.

Schon aus der Theorie der Geltungsanspriiche folgt, dass nicht alle
Aspekte der individualisierten Identitit gleichermaflen in den Strudel
kommunikativer Verfliissigung geraten. Die Beeinflussbarkeit des Selbst
durch Kommunikation im Allgemeinen und den Zwang guter Argumen-
te im Besonderen, unterscheidet sich fur die einzelnen Komponenten der
Identitit. Habermas beschreibt mit der Differenzierung von Zustim-
mung und Anerkennung auch ein Allgemeinheits- und Rationalitatsge-
falle zwischen den einzelnen Aspekten des postkonventionellen Selbst.
Insbesondere fiir den Bereich von Tatsachenbehauptungen und damit
den Bereich der individuellen Bildung (siche Kapitel 3.5) gilt eine hohe
Intersubjektivitit und daher wechselseitige kommunikative Beeinfluss-
barkeit. Die postkonventionelle Bildung soll das situationsangemesse-
ne Unterscheiden von wahren und falschen Aussagen angesichts einer
differenzierten Kultur ermoglichen. Fur das Erlernen und Internalisie-
ren dieser Aufgabe kommt theoretischen Diskursen eine wichtige Rol-
le zu. In theoretischen Diskursen gilt eine weitreichende Intersubjekti-
vitdtsunterstellung. Es diirfen nur solche Aussagen als wahr akzeptiert
werden, denen keine allgemein einsichtigen Griinde entgegenstehen. Die-
se Diskursstruktur sorgt dafiir, dass eigene Tatsachenbehauptungen mit

185

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

der Erwartung der allgemeinen Zustimmungsfihigkeit geaufsert wer-
den. Entweder die Arbeitslosenzahlen sind gesunken oder nicht; entwe-
der ist die Europdische Union weitgehend technokratisch oder nicht. Bei
derartigen (zumindest scheinbar) objektiven Fragen lauft die Kommu-
nikation zumeist unter der Pramisse, dass sich durch Zugriff auf ange-
messene Evidenz und ausreichende Diskussion ein allgemeiner Konsens
herstellen lassen miisste, auch wenn faktisch unterschiedliche Meinun-
gen bestehen. Auch wenn man iiber die EU geteilter Meinung sein kann
(insbesondere tiber die im Technokratiebegriff nahegelegte Wertung),
wird typischerweise vorausgesetzt, dass sich eine allgemein akzeptable
Beschreibung ihres politischen Systems geben lassen musste. Das heifSt
nicht, dass man notwendigerweise eine solche Beschreibung immer fin-
det, aber im Bereich der Tatsachenaussagen wird die beharrliche Ab-
weichung der Positionen eher auf Fehler oder Unkenntnis zurtickge-
fiihrt, als schlicht auf (anerkennenswerte) Vorlieben oder Sitten. Person
A glaubt an die experimentelle Wissenschaft und Person B an Wahrsa-
ger und Winschelrutenginger, aber beide sind davon uberzeugt, dass es
eine Welt gibt, die eine der beiden Ansichten validiert. Dieser » Alltags-
realismus« (siche Ross/Ward 2013) bindet Tatsachenbehauptungen fest
an (kontrafaktisch aufrechterhaltene) Konsenserwartungen und lasst di-
vergierende Auffassungen tendenziell als illegitim erscheinen.>* Wahr-
heitsanspriiche sind daher universell und eigene >Wahrheiten< rechnen
deshalb auf Zustimmung anderer. Die Unfahigkeit, gewichtige Gegenar-
gumente zu eigenen Aussagen zu entkriften, muss daher kognitive Dis-
sonanzen nach sich ziehen, die zur Umstrukturierung der eigenen An-
sichten motivieren konnen.

Habermas reklamiert fiir moralische Uberzeugungen eine dhnliche
kontexttranszendierende Kraft wie fiir Wahrheitsanspriiche (Habermas
1988¢: 233; 1991b: 134). Sein deskriptiv-soziologisches Argument fiir
die besondere Stellung der Moral ist die Art, wie moralische Konflikte
ausgetragen werden:

»Unabhingig davon, ob ein blofler modus vivendi ausreichen wiirde,
streiten sich die Leute iiber moralische Fragen mit Griinden, die sie fur
ausschlaggebend halten. Sie fithren moralische Diskurse im Alltag wie
in der Politik, erst recht in verfassungspolitischen Streitfragen. Diese
Diskurse gehen weiter, obwohl nicht klar ist, ob moralische Konflikte
tberhaupt noch mit Hilfe von Argumenten beigelegt werden konnen.

24 Schon Weber macht darauf aufmerksam, dass moderne Menschen sich von
Mitgliedern einfacher Gesellschaften nicht durch ein besseres Verstindnis
ihrer Welt, sondern vor allem durch den Glauben an die objektive Erklar-
barkeit der Welt unterscheiden (Weber 2002). Die Unterstellung der prinzi-
piellen Moglichkeit einer zustimmungsfihigen Beschreibung 16st sich somit
von ihrer tatsichlichen Erreichbarkeit. Sie ist »kontrafaktisch«.

186

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIALEN BEDINGUNGEN POSTKONVENTIONELLER IDENTITAT

Stillschweigend unterstellen sich die Biirger gegenseitig ein moralisches
BewufStsein oder einen Sinn fiir Gerechtigkeit, der iiber weltanschauli-
che Grenzen hinweg operiert, wahrend sie gleichzeitig lernen, weltan-
schauliche Differenzen als Quelle verniinftiger Meinungsverschiedenhei-
ten zu tolerieren.« (Habermas 1996f: 99)

Das individuelle Verstandnis von Moral als Grundlage der Selbstbestim-
mung kann man sich demnach als eine Art individuelle Theorie dartber
vorstellen, welchen Normen alle anderen Menschen zustimmen konnen
miissten. Habermas setzt deshalb voraus, dass das autonome Individuum
in Bezug auf seine moralischen Ansichten deshalb nicht nur nach Anerken-
nung sucht (als jemand, der zu moralischem Handeln und Urteilen fihig
ist), sondern auch nach Zustimmung zum Inhalt des moralischen Urteils
verlangt — nur deshalb sind fiir Habermas moralische Diskurse moglich.
Habermas behauptet allerdings keinen tatsachlich geteilten moralischen
Rahmen, sondern lediglich dessen interaktionswirksame Unterstellung.
Nur der abstrakte »Sinn fir Gerechtigkeit« sowie das kommunikative
Format selbst dienen als kontexttranszendierendes Mittel; ein substan-
zieller Konsens tiber Grundprinzipien jedoch fehlt (Habermas 1996a).>s
Wihrend sich moralische oder theoretische Uberzeugungen nach Haber-
mas’ Auffassung an allgemeinen Standards bewihren, kann eine gelunge-
ne Selbstverwirklichung des pathischen Subjekts nicht universalistisch be-
stimmt werden (Habermas 1987b: 168). Gelungene Identitdt bemisst sich
im Falle des pathischen Selbst nicht an der Korrektheit der Uberzeugungen

25 Neben diesen Schwierigkeiten, moralisches Wissen sozial zu etablieren, gibt
es im Fall der Moral auch ein Motivationsproblem, das zur Nichtberiick-
sichtigung moralischer Normen fithren kann. Da in der Moderne eine ge-
samtgesellschaftlich verbindliche religiose Zentralinstanz wegfillt, die durch
jenseitige Reparation sicherstellt, dass moralisches Handeln gleichzeitig dem
wohlverstandenen personlichen Interesse entspricht, ist die kommunikativ
gewonnene Uberzeugung der moralischen Richtigkeit einer Handlung nicht
automatisch Garant fiir deren Ausfithrung. »Wenn sich die moralische Pra-
xis nicht mehr tiber die Person des Erlosergottes — und dessen Funktion im
Heilsplan — mit der personlichen Heilserwartung und einem als exemplarisch
ausgezeichneten Lebenswandel verschrinkt, ergeben sich zwei missliche Kon-
sequenzen. Zum einen 16st sich das moralische Wissen von den subjektiven
Handlungsmotiven, zum anderen differenziert sich der Begriff des moralisch
Richtigen von der Konzeption eines guten, eben gottgewollten Lebens« (Ha-
bermas 1996b: 50). Auch affirmierte moralische Argumente entfalten des-
halb nicht notwendig eine handlungsmotivierende Kraft. Habermas hofft an
dieser Stelle auf »entgegenkommende Sozialisationsprozesse«, fiir die es aber
keine theoretische Garantie gibt (Habermas 1998a: 145f.). Diese Sonderstel-
lung der Moral kontrastiert mit dem ethischen Selbstverstandnis und kultu-
rellem Wissen. Eine Abweichung von einer als gut erkannten Form des Le-
bens wire nur durch Willensschwiche zu erkldren. Auch fiir Tatsachenwissen

187

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

oder der Verallgemeinerbarkeit normativer Urteile, sondern an der Au-
thentizitit der Selbstdarstellung (vgl. Habermas 1988c: 206). Uber die Bin-
dung an soziale Anerkennung gibt es zwar eine soziale Komponente, doch
anders als im Fall des epistemischen und moralischen Selbst verweisen die
Bedingungen fiir die Aufrechterhaltung von Geltungsanspriichen nicht auf
das >AufSen< der kommunikativen Bewihrung, sondern zu einem erhebli-
chen Teil auch auf die Innenwelt des individuellen Fithlens und Erlebens.

Die diskursive Prifung nimmt in Bezug auf Selbstverwirklichung (bzw.
Ethik) daher einen anderen Charakter an, als in Bezug auf Moral und
Wahrheit. Die quasi-hypothetische Einstellung gegenuber sich selbst,
etwa in der Selbstkritik, behilt den partikularistischen Charakter einer
Selbstverstandigung, die nur vor dem Hintergrund einer spezifischen
Lebensform erfolgen kann und Sache »der Betroffenen, nicht der Philo-
sophen« ist (Habermas 1991b: 184). Vor dem Hintergrund der Haber-
mas’schen Theorie gibt es keine allgemein rationalen Grinde, die das
Individuum von der Notwendigkeit iiberzeugen konnten, sein ethisches
Selbstverstindnis zu dndern. Die kulturellen Werte, auf die sich ein Kri-
tiker berufen konnte, transzendieren »nicht in derselben radikalen Wei-
se lokale Schranken, wie Wahrheits- und Richtigkeitsanspriiche« (Ha-
bermas 1987a: 7of.). Dies gilt sogar fiir den eigenen Selbstbezug, denn
»[n]iemand kann die Lebensform, in der er sozialisiert worden ist, in
derselben Weise reflektiert wihlen wie eine Norm oder ein Regelsys-
tem, von deren Giltigkeit er sich tiberzeugt hat« (Habermas 1991c:
35f.). Daher verschiebt sich das Kriterium fiir gelungene Identitatsent-
wiirfe von Zustimmung auf Anerkennung bei Themen, die dem guten
Leben, den Sitten oder dem Geschmack zugerechnet werden. Fiir em-
pirische Gespriache wire daher zu vermuten, dass Individuen insbeson-
dere dann kommunikativ beeinflussbar sind, wenn sie Widerspruch zu
Aussagen in Bereichen erfahren, fiir die sie allgemeine Zustimmung er-
warten. In diesem Fall muss die faktische Uneinigkeit irritieren, denn
entweder man selbst oder die anderen mussen sich — angesichts ei-
ner als objektiv unterstellten Welt — irren. Das heifst nicht, dass man
iiber Werte oder Geschmack nicht mit guten Griinden streiten konn-
te (sieche etwa Jaeggi 2014), sehr wohl heifit es aber, dass sich nie-
mand ernstlich wundert, wenn man sich nach dem Streit nicht geeinigt
hat. In diesen Bereichen kollektiver und individueller Selbstverwirkli-
chung werden Anschauungen daher nicht durch allgemeine Zustim-
mung, sondern durch die Anerkennung der Legitimitdt der Sichtweise
gebilligt. Eine >Szenex, die sich um eine bestimmte Musikrichtung gebil-
det hat, strebt eben nicht die gesellschaftsweite Zustimmung zu dieser

ist es unplausibel Akteuren zu unterstellen, dass sie zwar eine bestimmte Auf-
fassung fiir wahr halten, aber dieses Wissen in ihren Handlungsplanen mis-
sachten.

188

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHE LEERSTELLE

Musikrichtung an (die dadurch ihren Distinktionswert verlieren wiir-
de) — aber auch die Anhinger der rebellischsten Subkultur werden ih-
ren Musikgeschmack nur ungern als Febler oder Missverstindnis in-
terpretiert sehen wollen.

Figur 9: Kommunikationsbezug postkonventioneller Individuierung

Identititsstabilisierende Soziale Form der Kom-
Reaktion der Anderen munikation
Selbstverwirkli- AnerA/eenmfﬁ ‘i ¢ Kommunikatives Han-
chung von Anspriichen au deln
Individualitit
Selbstbestim- Zustimmung . Moralischer Diskurs
mung zu moralischen Urteilen
Bildung Zustimmung

. . Theoretischer Diskurs
zu Wahrheitsanspriichen

Man muss daher vermuten, dass der Grad, zu dem andere, insbesondere
Fremde, auf das Selbst einwirken konnen, je nach Thema differiert. Wah-
rend Fragen der Moral und der Gerechtigkeit bei Habermas als univer-
sell und damit iiberindividuell definiert sind, konnen Fremde, die meine
spezifische Lebensgeschichte und Lebensfithrung nicht kennen, mich in
Fragen der Lebensweise und Personlichkeit nicht korrigieren (siehe Figur
9). In ethischen Fragen ist man zwar Grinden zuginglich; diese stehen
aber nicht jedermann zur Verfigung. Es entsteht also ein Rationalitits-
bzw. Allgemeinheitsgefalle im Selbstverhaltnis, das sich an dem Grad be-
misst, zu dem auch Unbekannte Egos Auffassungen korrigieren konnen.
Man kann demnach Fehler im Bereich seiner moralischen oder theoreti-
schen Uberzeugungen nachgewiesen bekommen, aber Kritik an der eige-
nen Individualitat kann nur in Form einer alternativen Interpretation der
eigenen Bediirfnisse und durch alternative Selbstbeschreibungen erfolgen.

3.7 Theoretische Leerstelle:
die eigentiimliche Tragheit des Selbst

Die systematisierende Rekonstruktion der Habermas’schen Identitits-
theorie ist damit eigentlich abgeschlossen. Allerdings bleibt eine ent-
scheidende Leerstelle, die insbesondere fiir eine Soziologie der Delibera-
tion problematisch ist. Zwar ist die Problemlage, mit der sich Personen
unter der Bedingung postkonventioneller Lebenswelten konfrontiert
sehen, niher umschrieben. Die unter Bedingungen sozialstrukturell

189

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

induzierter Individualisierung gestellte Aufgabe lautet, gegen die Plu-
ralitat der Normensysteme und Lebensformen eine handlungsadaquate
Identitdt zu behaupten. Dem Individuum wird in diesem Prozess eine
abstrakte Syntheseleistung zugemutet, in der es die eigene Partikulari-
tat gleichzeitig gegen die Beliebigkeit der lebensgeschichtlichen Kontin-
genzen behauptet und mit allgemeinen Forderungen (Geltungsansprii-
chen) kompatibel macht.

Auch wird klar, dass die Form, die Personlichkeitsstrukturen unter
diesen Bedingungen annehmen miissen, diejenige der postkonventionel-
len Identitdt ist. Allerdings ist die Art des Bezugs postkonventioneller
Individuen zu jenen traditionalen Strukturen der eigenen Lebensform,
die es zunachst formen und zu denen es qua universalistischer Transzen-
dierung der Gemeinschaft Distanz gewinnen soll, bei niherer Betrach-
tung ratselhaft. Wie genau bleibt das postkonventionelle Individuum den
Konventionen, von denen es sich qua universalistischer Uberschreitung
partikularer Gemeinschaften zu l6sen vermag, dennoch verpflichtet? Fuir
welche Griinde bleibt es »ansprechbar< und woran bleibt es gebunden,
wenn die Tradition diskursiv verflussigt wird?

Der Erwerb einer postkonventionellen Identitit bedeutet ja gera-
de nicht Traditionslosigkeit. Ein Gegenbegriff zur postkonventionellen
Identitdt wire vielmehr der einer situationistischen ldentitit: ein kon-
turloses Selbst, das von Situation zu Situation driftet und seine Erfah-
rungen nicht zu einer kohirenten Lebensgeschichte, moralischen Stan-
dards und einem orientierenden Weltbild verdichten kann. Jemand, der
gegentiber jedem neuen Gesprichspartner seine Meinung adaptiert und
sich auf kleine Signale hin in Weltanschauung und Moral flexibel zeigt,
wire aus dieser Perspektive kein Held der Anpassungsfahigkeit, son-
dern wiirde einen Mangel an »Ich-Stiarke« (Habermas 1987b: 213) of-
fenbaren. In der Vorstellung gelingender Identitat ist situationsadiaqua-
te Flexibilitdt zwar angesichts einer heterogenen Gesellschaft zwingend
vorausgesetzt, allerdings muss die postkonventionelle Identitat der Be-
liebigkeit des Handelns auch Grenzen setzen. Diese Grenzen liegen aber
nicht mehr in tradierten lebensweltlichen Normen und traditionell gebil-
ligten Reaktionsmustern, und nur zum Teil in den sozialen Verpflichtun-
gen, die mit der Ubernahme einer Identitit vor anderen immer einherge-
hen (s.0.). Sie liegen offenkundig in der individuellen Lebensgeschichte
selbst, d.h. in den impliziten und expliziten Bindungen, die das Indivi-
duum im Laufe der Ontogenese eingegangen ist.

Eine postkonventionelle Identitit erfordert, eine gewisse biographi-
sche Kohdrenz zu wahren. Die Theorie enthilt die Annahme, dass Iden-
titdtsentwirfe auch inaddquat sein konnen und das Verhiltnis von Selbst
und Welt und sogar das Selbst-Verhiltnis in sich nicht stimmig sein kon-
nen — und zwar auch, wenn dies den Interaktionspartnern nicht auffallt
(*Unwahrhaftigkeit<). Nicht jede Geschichte passt zu einem partikularen

190

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHE LEERSTELLE

Individuum, auch wenn sie keine Unwahrheiten enthilt. Aber um die-
ses Passungsverhiltnis genauer zu beschreiben, sind zusitzliche Begriffe
tber die interne Organisation des Akteurs notwendig.

Das Problem einer ausschliefSlich auf die sprachlichen Weltbeziige des
individuellen Selbst abstellenden Identitatstheorie liegt darin, dass sie
die eigenttimliche >Tragheit« des Selbst nicht konzeptionell fassen kann.
Identititen sind wesentlich unflexibler als die wechselhaften Interaktio-
nen, in denen sie sich bilden.>¢ Diese Trigheit wird bei Habermas immer
wieder angedeutet und lauft als implizite Pramisse mit, wird aber nicht
selbst konzeptionell eingeholt. Das Konzept der kooperativ erzeugten,
narrativen Identitit etwa, das Habermas fiir die individuelle Selbstver-
wirklichung annimmt, setzt implizit ein gewisses Material voraus, dass
fur die Narration in Anspruch genommen wird. Man kann nicht alles
sein, was man gerne wire. Doch mit was spricht und handelt das >au-
thentische« Selbst im Einklang, wenn die Habermas-Mead’sche Identi-
tatstheorie die Moglichkeit eines direkten Selbstzugangs (also eines vol-
lig transparenten Selbstbezugs) doch gerade verneint?

Ein Seitenblick auf andere Theorietraditionen zeigt, dass es verschie-
dene Moglichkeiten gibt, die >Tragheit« von Identititen zu bestimmen.
Was Bourdieu mit »Habitus« und »Hysteresis« (Mesny 2002), Heideg-
ger mit der » Geworfenheit«, Ricceur mit dem Begriff der » Charakterzi-
ge« (Ricceur 1996: 150 ff.) und Joas als »vor-reflexiv(e] Strebungen und
Gerichtetheiten« des sozialisierten Korpers (1992: 232) einzukreisen su-
chen und was Taylor als Differenz von Bedeutung und Expression fasst
(1971) — all diese Begriffe scheinen auf eine im Zeitverlauf erworbene
Trigheit des Individuums gegen Verdnderungen hinzudeuten, die hiufig
an der Korperlichkeit festgemacht wird. Auch das Mead’sche Individu-
um ist zunéchst ein sozial Gemachtes, bevor es zum Mit-Schopfer seiner
selbst werden kann und findet sich deshalb immer schon als sozialisiertes
Wesen vor. Diese >Gemachtheit< wird aber in der Habermas’schen Iden-
titatstheorie nicht weiter begrifflich reflektiert. Es fehlt ein Begriff jener
Aspekte des Selbst, die die erworbene Widerstandigkeit des Selbst gegen
Anderungen auf den Punkt bringen kénnten.*”

Eine >Erganzung« der Habermas’schen Identititstheorie um die Leibdi-
mension oder ein Aquivalent zum Habitusbegriff liefe allerdings Gefahr,

26 Nicht ganz zu Unrecht wirft Warren groflen Teilen der Deliberationsfor-
schung und auch Habermas einen »overly optimistic account of the moti-
vational powers of reason« vor (1993: 222).

27 Renn arbeitet dieses Problem bei Habermas heraus und gibt die Antwort,
dass die >Entsprechung« der Artikulation einerseits in der Verbindlichkeit in-
tersubjektiver Handlungserwartungen liege, andererseits auf Meads Katego-
rie des I« verweise (1993: 558). Letzteres ist besonders deshalb plausibel, weil
Habermas fiir die postkonventionelle Identitit von einem Positionswechsel
von >me« und >I< ausgeht, wobei das >I< sich mit Bezug auf eine antizipierte

191

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

die Theorie zu sprengen — zu tiefgreifend wire die Veranderung an der
Begriffsarchitektur und zu stark wiirde man sich von der Verbindung
von Identitit und kommunikativem Handeln entfernen, die fiir eine So-
ziologie der Deliberation so zentral ist.>® Aus ihrer Perspektive interes-
siert identitdtstheoretisch nicht die Gesamtheit der prareflexiven Vorpri-
gungen in ihrem Verhiltnis zu expliziten Sprechakten, sondern lediglich
die eigentimliche Inflexibilitit der Meinungen gegeniiber Modifikati-
onsversuchen. Die theoretische Modifikation kann also auf der Ebene
des kognitiven Selbstbezugs verbleiben, sich einiger Hinweise bedienen,
die man bei Habermas beziiglich der internen kognitiven Struktur des
Subjekts findet und diese zu einer passenden Begrifflichkeit fiir die >in-
nere« Differenziertheit von Personen (im Gegensatz zur >dufSeren« Diffe-
renziertheit ihrer Weltbeziige) ausbauen.

3.7.7 Relevanzen und Relationalitit von Uberzeugungen

Unzweifelhaft sind manche Uberzeugungen wichtiger als andere. Fiir
das epistemische Selbst ist beispielsweise das Ursache-Wirkungsschema

Gemeinschaft aller vergesellschafteten Wesen entwirft: »Jetzt wird dem Ich
selbst die antizipatorische Herstellung interaktiver Beziehungen zu einem
Adressatenkreis zugemutet, aus dessen Perspektive es auf sich zuriickkom-
men und sich seiner selbst als autonomer Willen und individuiertes Wesen
vergewissern kann« (Habermas 1988c: 227). Aber die Figur des >I< verdich-
tet auf einen Punkt, was sich in der Artikulation nur als narratives Geflecht
von Aussagen und Wertungen ausdriicken ldsst. Es ist daher eine interessante
Alternative, die Relationalitit von Gewissheiten selbst zum Ausgangspunkt
der Uberlegung zu machen, so dass die Artikulation sich nicht an der fiktiven
Entsprechung von priakognitivem >I< und Aussage, sondern an der Addquat-
heit der Aussage im Kontext eines Netzes vorsprachlicher Gewissheiten misst.

28 Daher werden auch Habermas’ spate Bemithungen, die vorpradikative und
korperliche Normativitat und Abgestimmtheit des Organismus, herauszu-
arbeiten, hier nicht aufgegriffen (Habermas 2012d). Zu unklar ist der Be-
zug von korperlichen Dispositionen und argumentativen Sprechakten, als
dass erstere fiir eine angemessene Theorie der Wirkungsweise letzterer in
Anspruch genommen werden konnten. Wenn ich recht sehe, fihrt die Loka-
lisation der Griinde in einem materiellen Substrat (-Korper<) nicht zu einer
Theorie der Wirkungsweise argumentativer Sprechakte; zumindest, wenn
man die Wirkungsweise von Griinden nicht analog zu Reiz-Reaktions-Sche-
mata, etwa als eine Art »Einklang der Dispositionen desjenigen, der die Mei-
nung verbreitet, und desjenigen, der sie aufnimmt« (Bourdieu 2010: 202)
bestimmen will. Das Problem ist nicht nur das behavioristische Vokabular,
sondern auch der Umstand, dass man Gefahr lauft, die Akzeptanz eines Ar-
gumentes tautologisch iiber die »Disposition« zur Akzeptanz eines Argu-
mentes zu erklaren.

192

19.01.2026, 08:04:01. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHE LEERSTELLE

kognitiv nahezu unverzichtbar und kann nicht einfach >wegargumen-
tiert« werden, wihrend sich das (Nicht-)Wissen tiber die Hauptsitze der
Thermodynamik in einer einzigen Physikstunde revidieren ldsst. Man-
che Uberzeugungen sind offensichtlich schwieriger zu dndern als andere,
was bisher mit der Metapher der >Tragheit« umschrieben wurde. Bei Ha-
bermas findet sich die Differenzierung der Uberzeugungen nach wichtig/
unwichtig nur angedeutet, und zwar, wenn er tiber jene Tiefenschicht der
Uberzeugungen spricht, die man Gewissheiten nennt und die das Han-
deln und Erleben als implizites Wissen einbetten. Gewissheiten a la >das
ist meine Hand< sind so selbstverstandlich und ubiquitar, dass sie sprach-
lich nie vollig expliziert werden konnen (vgl. Habermas 1987a: 451). Fur
phanomenologisch uninteressierte Individuen wird die Abhangigkeit des
normalen Handelns von solchen Gewissheiten nur in bestimmten Krisen-
situationen wahrnehmbar, »die unser natiirliches Weltbild erschiittern«
(Habermas 1987a: 450). Habermas zitiert Wittgenstein als Zeugen da-
fiir, dass diese Gewissheiten im Laufe der Interaktions- und Erfabrungs-
geschichte eines Individuums erworben werden und sich im Zusammen-
spiel mit anderen impliziten Uberzeugungen festigen:

»Das Kind lernt eine Menge Dinge glauben. D. h. es lernt z.B. nach die-
sem Glauben handeln. Es bildet sich nach und nach ein System von Ge-
glaubtem heraus und darin steht manches unverriickbar fest, manches
ist mehr oder weniger beweglich. Was feststeht, tut dies nicht, weil es
an sich offenbar oder einleuchtend ist, sondern es wird von dem, was
darum herumliegt, festgehalten.« (Wittgenstein 2003: 46; vgl. dazu Ha-
bermas 1987a: 451)

Der Zusammenhang scheinbar selbstevidenter Gewissheiten mit anderen
Uberzeugungen, die unsere Gewissheiten >festhalten<, wird erst aus der
Beobachterperspektive des Sprachspielanalysten deutlich. Sobald Ha-
bermas die unmittelbare Teilnehmerperspektive der in lebensweltliche
Handlungszusammenhinge verstrickten Individuen verlasst, scheint ihm
alles Verstehen und damit auch der Nachvollzug von Argumenten »re-
lativ zu einem tiefverankerten, impliziten Wissen« (Habermas 1987a:
451). In einem spiteren Vortrag expliziert Habermas diese Relativitit
des Verstehens auf Griinde:

»Mit jedem Sprechakt, der eine Uberzeugung, ein Gefiihl oder eine Ab-
sicht ausdriickt, mit jeder Aufforderung, jedem Versprechen verbindet
sich stillschweigend eine ganze Kette von Griinden. Die meisten Aufe-
rungen blieben namlich opak, oder vieldeutig, wenn der Sprecher mit
dem Horer nicht ein implizites Vorwissen teilen wiirde.« (Habermas
2012b: 1378)

Habermas hat diese >Beobachterperspektive« auf die Relationalitdt in-
dividueller Uberzeugungen und Griinde jedoch nicht konzeptionell ent-
wickelt — vielleicht, weil er davon ausgeht, dass man die Wirkung von

193

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Argumenten und Sprechakten tberhaupt nur aus der Teilnehmerper-
spektive nachvollziehen kann (vgl. Habermas 1987a: 165ff.). Die von
Habermas nur angedeutete Relationalitit der Uberzeugungen unterein-
ander konnte aber gerade den Schliissel bieten, um jene kognitive Trag-
heit des Subjekts, die einer situationistischen Identitit im Wege steht
und die den inneren Widerstand gegen narrative oder argumentative
Anderungsversuche erklirt, nicht nur nachzuvollziehen, sondern auch
begrifflich zu rekonstruieren. Um mehr Spielraum fiir eine soziologi-
sche Erkliarung dieses Phinomens zu gewinnen, muss man also starker
als Habermas von der Teilnehmerperspektive abstrahieren. In allen drei
Welt-Selbst-Verhiltnissen muss die pragmatische Aufgabe bewiltigt wer-
den, Wichtiges von Unwichtigem, fiir die Lebenspraxis Unverzichtbares
von Irrelevantem zu unterscheiden. Die Dimension der Relevanz ist da-
bei jedoch kein sprachlicher Weltbezug, sondern bezeichnet die interne
Organisation von Uberzeugungen.

3.7.2 Das Selbst als Netz von Uberzeugungen

Um die Relationierung von Uberzeugungen auf andere, >tiefere« Uberzeu-
gungen theoretisch zu fassen, bietet sich eine Idee von William James an,
fiir die Richard Rorty den passenden Terminus » Uberzeugungsnetz«*
zur Verfligung stellt (James 1981; Rorty 1993b). Rorty und James be-
stimmen, wie auch der spate Wittgenstein, auf den Habermas sich be-
ruft, die Wichtigkeit einer Uberzeugung nicht iiber ihren Wahrheitswert,
sondern relational zur Gesamtheit der iibrigen Uberzeugungen, mit de-
nen sie verkntipft ist. Die kognitive Strukturierung der Psyche wird so als
Netzwerk miteinander verkniipfter Uberzeugungen vorgestellt. Bestimm-
te Uberzeugungen sind von besonderer Relevanz, weil sie helfen, andere
Uberzeugungen zu koordinieren — James nennt etwa die Uberzeugung,
dass es >Dinge« in der Welt gibt. Diese Uberzeugung bewihrt sich als
Vorurteil der Objektkonstanz exzellent in der alltiglichen Lebenspraxis,
strukturiert das Handeln und lasst sich auch von skeptisch stimmenden
Behauptungen der Physik nicht irritieren.

Mit der Netz-Metapher lasst sich der Kohdrenzbegriff als minima-
le Strukturannabme postulieren, denn die Rede vom Uberzeugungs-
netz erlaubt, zentrale und periphere Uberzeugungen zu unterscheiden,
ohne von einem festen Personlichkeitskern auszugehen, der mit der

29 Rorty behauptet, damit einen Subjektbegriff vorzulegen, doch als brauchbare
Theorie des Subjekts ist dieser Begriff viel zu diinn. Er kann die Differenzen
von I und Me, von Erfahrung, Affekt und Wissen, explizitem und implizitem
Wissen oder auch nur von Denken und Handeln nicht fassen. Der Begriff eig-
net sich jedoch sehr gut, um jene Relationalitit von Uberzeugungen hervor-
zuheben, die fiir komplexe Argumentationen vorausgesetzt werden muss.

194

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHE LEERSTELLE

Habermas’schen Identitatstheorie in Konflikt kommen miisste. Der Vor-
teil dieses Ansatzes gegeniiber konkurrierenden Versuchen der Bestim-
mung der »Struktur des Willens« (Jaeggi 2005: 133), ist, dass >subjektive«
Uberzeugtheit als Kontinuum zentraler und peripherer Uberzeugungen
gedacht werden kann. Man ist nicht dazu gezwungen, die Anderung
von Meinungen als Kampf unterschiedlicher Selbste (Mead 1913) oder
Konflikt zwischen Uberzeugungen erster und zweiter Ordnung zu den-
ken (Frankfurt 2001) und dadurch die Alltagsfiktion weitgehender Ein-
heitlichkeit des eigenen Glaubens und Wollens auf theoretischer Ebene
zu spiegeln. Durch die Netz-Metapher fillt das Problem weg, die Be-
ziehung eines »Ich« zu seinen Uberzeugungen erkliren zu miissen — die
Vorstellung der Ich-Identitit selbst ist einfach Teil der gesamten Uber-
zeugungen, die jemand hat und seine Uberzeugungen indern, bedeutet
immer auch, sich selbst zu dndern. Die Tragheit des menschlichen Sub-
jekts, die einer volligen Verfliissigung von Selbst- und Weltkonzepten im
Wege steht, besteht in der Relation der bereits bestehenden und histo-
risch gewachsenen Uberzeugungen. Ein komplexes Netz kennt Relevan-
zen von wichtig und weniger wichtig, zentral und peripher, aber keine
kategorialen Unterschiede zwischen seinen Elementen, deren Vermitt-
lung unweigerlich zu theoretischen Problemen fuhrt (fur die Probleme
bei Frankfurt zusammenfassend: Quante 2002). Uberzeugungsnetze sind
nicht statisch, werden aber auch in ihrem Wandel nicht zentral gesteuert.
Das Netz enthilt zwar das Ich-Konzept, wird aber von diesem nicht kon-
trolliert. Das Netz, »selbst webt sich neu, indem es auf Reize reagiert«
(Rorty 1993b: 65-66). Wenn man den Begriff des Reizes durch den der
Kommunikation ersetzt, scheint mir, dass man eine hilfreiche begriffliche
Anniherung an jene fluiden Identititsstrukturen erhilt, die in der inter-
subjektivistischen Identitdtstheorie von Mead und Habermas impliziert
sind.>* Das Subjekt ist selbst die Grenze seiner Moglichkeiten; es kann

30 Es soll allerdings nicht behauptet werden, dass Habermas diese Beschrei-
bung psychischer Strukturen schon immer gemeint hat oder er ihr auch nur
zustimmen wiirde. Ich behaupte lediglich, dass der Begriff des Uberzeu-
gungsnetzes eine Leerstelle in der Habermas’schen Identitatstheorie aus-
zufiillen vermag, ohne die Theorie dabei durch zu starke Strukturannah-
men oder theoriefremde Elemente (etwa instinkthafte » Dispositionen«) von
dem Grundanliegen einer interaktionistischen und kommunikationstheore-
tischen Identititstheorie zu entfernen. Dass die Annahme eines Begriffs, der
zumindest dhnliche Funktionen hat, wie der Begriff des Uberzeugungsnet-
zes, fir das Funktionieren komplexerer Argumentationen unerlasslich ist
und sich somit aus ihrer Pragmatik rekonstruieren ldsst, wird weiter unten
gezeigt (siehe Kapitel 4.7).

In einer neueren Schrift ldsst sich allerdings ein Hinweis darauf finden, dass
auch Habermas eine untergriindige, theoretisch nicht ausgearbeitete Netz-
metapher verwendet, um die differenzielle Affizierbarkeit von Personen

195

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

nicht alles wollen und will nicht alles, was es will (vgl. dazu Frankfurt
20071, 1998).

Das Uberzeugungsnetz verdeutlicht die kognitive >Trigheit< des Sub-
jekts und seiner kulturellen Einbettung. Der Begriff zeigt, warum man
nicht alles sein oder meinen kann, was man will, auch wenn man auf
die Vorstellung eines festen Personlichkeitskerns verzichtet. Das Indivi-
duum findet sich historisch immer schon als >Uberzeugtes« vor, weshalb
es laut Habermas gerade die Auseinandersetzung mit dem eigenen Bil-
dungsprozess ist, die dem Selbst Struktur und Handlungsfahigkeit gibt.
In solchen Prozessen versucht man, Uberzeugungen neu an- und umzu-
ordnen, zu Beschreibungen des eigenen Selbst zu verdichten, und so das
Uberzeugungsnetz -umzuweben«. Auch wenn die Realitit keine Uberzeu-
gungen diktiert, konnen sich manche Uberzeugungen hartnickig gegen
Modifikation sperren. Aus Teilnehmerperspektive erscheint dies kogni-
tiv als »Grad der Schwierigkeit der Vorstellung, wie man das Gegenteil
[oder den Verzicht auf die Uberzeugung, F. A.] mit seinen iibrigen Uber-
zeugungen in Einklang bringen konnte« (Rorty 1993b: 61). Man mochte
bei der Hochzeit fest an das Gelingen der Ehe glauben, aber man kann
den ebenfalls bestehenden Glauben an die Scheidungsstatistik nicht ein-
fach ablegen, auch wenn man dieses Wissen lieber nicht hitte. Der Glau-
be an den Orientierungswert von Statistiken kann nicht einfach elimi-
niert werden, sondern muss durch zusitzliche Uberzeugungen mit dem
eigenen Handeln in Einklang gebracht werden (»... aber wir sind etwas
Besonderes. «).3"

Wenn zentrale Uberzeugungen infrage gestellt werden, tritt eine emo-
tionale Reaktion auf, die James als »inneren Aufruhr« beschreibt (vgl.
James 1981: 34—35). Dieses Phinomen ist in empirischer Forschung gut
dokumentiert und sozialwissenschaftlich unter dem Begriff der »kog-
nitiven Dissonanz« geldufig (Festinger 1978). Die gleichzeitige Wahr-
nehmung widerspriichlicher Kognitionen fiihrt zu einem unangenehmen
Erregungszustand, der nach Auflosung verlangt (Elliot/Devine 1994).
Die Dissonanz ist umso grofer, je wichtiger die konfligierenden Uber-
zeugungen fir die Person — und das heifst: fur die bereits bestehenden

durch Griinde vorzustellen: »Freilich wiren Praferenzen kaum durch Griin-
de zu bewegen, wenn diese nicht auch deren Einbettungskontext, also Wer-
torientierungen und Gerechtigkeitsvorstellungen, affizieren konnten. Dieser
ganze Komplex ist nicht etwa in einer sozialintegrativen Lebensform fest
zementiert, sondern besteht aus einem hochmobilen Gewebe aus semanti-
schen Beziehungen, die jeweils neue Priferenzen selegieren, wenn neue Er-
fahrungen, Informationen und Griinde verarbeitet werden miissen« (Ha-
bermas 2015: 149).

31 Das klassische Beispiel ist natiirlich die Problematik von >Pascals Wette«
Auch wenn man davon iiberzeugt ist, dass der Glaube an Gott nur vorteil-
haft sein kann, kann man fiir den Glauben nicht einfach optieren.

196

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHE LEERSTELLE

Uberzeugungen — sind (vgl. Festinger 1978: 28). Die Raucherin etwa, die
mit Informationen zu den karzinogenen Eigenschaften von Tabak kon-
frontiert wird, versplirt eine unangenehme Spannung zwischen ihrem
Wunsch zu rauchen und dem Wunsch die Gesundheit zu erhalten. Eine
aufmerksame Beschreibung dieses Zustandes kann man auch schon bei
Durkheim finden:

»Darum kann sich keine Uberzeugung, die unserer Uberzeugung ent-
gegengesetzt ist, in unserer Gegenwart dufSern, ohne uns zu verwirren;
denn indem sie in uns eindringt, befindet sie sich mit allem, was ihr dort
begegnet, im Gegensatz und verursacht damit ein wahres Durcheinan-
der. Solange der Konflikt nur zwischen abstrakten Ideen ausbricht, ver-
ursacht er naturlich keinen Schmerz, weil er nicht sehr tief geht. Die
Region dieser Ideen ist zugleich die hochste und die oberfliachlichste
des BewufStseins, und die Verianderungen, die sich dort ereignen, haben
keine ausgedehnten Wirkungen und beriihren uns daher nur schwach.
Wenn es sich aber um eine Uberzeugung handelt, die uns lieb ist, erlau-
ben wir nicht — und konnen es gar nicht erlauben —, dafs man ungestraft
Hand an sie legt.« (Durkheim 1988: 148)

Anderungsversuche an der operativen Tiefenstruktur zentraler Uberzeu-
gungen treffen auf teils heftigen emotionalen Widerstand, den man im
Bereich der Personlichkeit als existenzielle Infragestellung erfihrt, im
sozialen Bereich als Entsetzen iiber fundamentale NormuverstéfSe und
im Bereich der Kultur als Krise des Weltbildes erlebt. Zentrale Uber-
zeugungen bei einem Gesprachspartner anzugreifen, kann dazu fihren,
dass die kommunikative Beseitigung des Dissenses auf physisch orien-
tierte Strategien der Konfliktbewaltigung umgestellt wird.3* Aber Durk-
heims Beschreibung macht auch darauf aufmerksam, dass Anfechtun-
gen von Uberzeugungen, die aus philosophischer Sicht méglicherweise
besonders wichtig (weil allgemeiner) erscheinen, vielleicht gar nicht die-
jenigen sind, die die meiste Dissonanz auslosen. Der Glaube an Gott,
an Willensfreiheit oder Determinismus, die kognitive Vorstellung tiber
die Identitdt und die >starken Wertungen« (Taylor 1988b) oder das »fi-
nale Vokabular« (Rorty 1992a), die aus Sicht der Philosophen vielleicht
die tiefsten und umfassendsten Formulierungen darstellen, die jemand
seinen Auffassungen geben konnte, sind fir die Bewiltigung des Alltags
nicht notwendig zentral. Wie Joas in einer Rekonstruktion von Deweys

32 »(...) by far the most usual way of handling phenomena so novel that they
would make for a serious rearrangement of our preconceptions is to ig-
nore them altogether, or to abuse those who bear witness for them.« (James
1981: 35). Vgl. dazu auch Bergers und Luckmanns Hinweis darauf, dass hi-
storisch eher der »derbere Stock« als das bessere Argument tiber die Durch-
setzung von Wissensordnungen entschieden habe. (Berger/Luckmann 1969:
117).

197

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

Handlungstheorie zeigt, sind Werte und Handlungsmotive aus pragma-
tistischer Sicht, als Abstraktionen aus Handlungsprozessen zu deuten, in
denen Zwecke und Mittel in einem uniibersichtlichen Wechselverhaltnis
stehen (Joas 1992: 226 ff.; siche auch Mitchell 194 5). Taylor sieht gerade
die »hochsten< Werte als die unklarsten und gegeniiber Fehlformulierun-
gen anfilligsten Aspekte des Selbst an (Taylor 1988b: 25f.). Offensicht-
lich darf man sich das Uberzeugungsnetz also nicht als hierarchisches
Gebilde vorstellen, das von Werten gekront und von Handlungsdisposi-
tionen fundiert wird. Die Abstraktion von Werten oder Zwecken kann
auch als intellektuelles Spiel ohne praktische Folgen oder zum Zwecke
der Rechtfertigung ex post betrieben werden. Integration und Hierar-
chisierung der Uberzeugungen und Wiinsche erfolgen je nach dem kog-
nitiven Anspruch der Lebensformen und Kulturbedingungen, in denen
sich Individuen befinden.

Dieser minimale Strukturbegriff des Selbst schliefst nicht nur an empi-
rische Evidenz aus der Forschung zu kognitiver Dissonanz an, sondern
fugt sich auch in die Habermas-Mead’sche Identititstheorie. So wie das
sIch« (L) nur vergegenstandlicht als >me< vorgestellt werden kann, du-
Bert sich die Relationalitit wichtiger und unwichtiger Uberzeugungen
des Subjekts nur indirekt tiber das Dissonanzempfinden des >I< - die wie-
derum zu kognitiven Urteilen des >me« verdichtet werden kénnen. Das
Subjekt kann sich also durchaus im Unklaren dariiber sein, welche Uber-
zeugungen ihm heilig sind — aber, wenn sie jemand durch Handlungen
verletzt oder Meinungen duflert, die diesen zuwiderlaufen, wird es das
deutlich fihlen. Die Bedeutung des Aktes tritt dann in Widerspruch mit
zentralen Uberzeugungen und verlangt nach einer Reaktion, die entwe-
der durch Anpassung der Umwelt oder durch Anpassung der eigenen
Uberzeugungen die Spannung reduziert (vgl. Festinger 1978: 31 ff.).

Vor dem Hintergrund der Habermas’schen Identititstheorie muss
man davon ausgehen, dass miteinander verkniipfte Uberzeugungen
sich primar in Interaktion und fir Interaktion bilden und deshalb nur
im Bedarfsfall auf situationsiibergreifende Koharenz gepriift werden.
Ein véllig konsistentes, also logisch vollig durchstrukturiertes Uber-
zeugungsnetz ist weder moglich noch wiinschenswert. Vollige Konsis-
tenz wurde, ebenso wie vollige Inkonsistenz, Lernunfihbigkeit bedeuten,
denn es gibe keinen Ansatzpunkt fur (Selbst-)Kritik.3? Die Konsistenz-
prufung erfolgt probleminduziert angesichts praktischer Handlungspro-
bleme oder durch Kritik (siehe auch Keith/Danisch 2014). Kognitive Dis-
sonanz ist also eine Bedingung des Lernens. In dieser Aussage wird die

33 So verstehe ich Davidsons statement: »A theory that could not explain ir-
rationality would be one, that could not explain our salutary efforts, and
occassional successes, at self-criticism and self-improvement.« (Davidson
1990: 464). Wer von vollstindig rationalen Akteuren mit einem vollstindig

198

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESUMEE: DIE HABERMAS’SCHE IDENTITATSTHEORIE

pragmatistische These, dass sich Lernen gerade an Problemen entziindet
auf die Ebene kognitiver Beziehungen gehoben. Dass Inkonsistenzen der
eigenen Uberzeugungen nicht einfach hingenommen werden, sondern
psychisch auf ihre Auflosung driangen, 6ffnet Individuen fir Kritik und
Lernprozesse. Vielleicht nicht bis zu dem Punkt, an dem sie philosophi-
sche Systeme entwerfen, aber doch so, dass sie im Alltag nicht dauernd
tiber ihre eigene Inkonsistenz stolpern.

3.8 Restimee: Die Habermas’sche Identitatstheorie

Habermas entwirft, im Anschluss an Mead, eine interaktionistische
Identitdtstheorie mit einer starken Betonung der sozialen und sprach-
lichen Einbettung des Individuums. Individuen erwerben ihre Identitat
aus der Ubernahme und Relationierung der Perspektiven anderer. Au-
tonomiegewinne in der Identititsentwicklung werden im Mead’schen
Modell uber die Generalisierung der sozialen Geltungsbasis von Nor-
men und Urteilen erklirt. Die reale oder fiktive Ausweitung der Grup-
pe erschliefSt eine soziale Perspektive auf das Selbst, welche die konven-
tionell gruppenbezogenen Maf$stibe des Handelns transzendiert. Diese
Grundgedanken werden von Habermas an die TkH angeschlossen und
mit der Theorie der postkonventionellen Identitit auf das Bezugspro-
blem der soziokulturellen Individualisierung angewandt. Wihrend sich
die soziale Anerkennung in traditionalen Lebensformen aus der Nach-
ahmung sozial zustimmungsfihiger Handlungsweisen ergibt, miissen
Individuen, die in enttraditionalisierten und heterogenen Gesellschaf-
ten leben, den Maf$stab fiir richtiges Handeln und authentische Selbst-
verwirklichung in Abstraktion von konkreten Gruppen finden. In der
kommunikationstheoretischen Interpretation dieser Problematik liegt
wahrscheinlich die Hauptleistung der Habermas’schen Ankniipfung an
Mead: Er zeigt, wie sich die Entstehung jener Freiheit, die Mead tiber
die Figur des universalen Anderen schlicht setzt, als immanente Ten-
denz geltungsorientierter Interaktion denken lasst. Auch der Bildungs-
prozess des postkonventionellen Selbst kann mit dem Mechanismus der
Internalisierung von Perspektiven erklart werden. Je nach der Struktur

konsistenten System von Uberzeugungen ausginge, konnte keinen theoreti-
schen Zugang zu Lernprozessen mehr finden, sondern hochstens die Unter-
ordnung neuer Informationen unter bestehende Kategorien erklaren. Von
diesem gedanklichen Grenzfall aus, lasst sich aber kein Zugang zu empi-
rischen Argumentationsprozessen mehr finden. Dass auch gute Argumente
manchmal ohne Wirkung auf Interaktionsteilnehmer bleiben und schlechte
— »populistische« — Apelle verfangen, ist ein soziologisch relevantes Faktum,
dass eine Soziologie der Deliberation in Betracht ziehen muss.

199

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

der Interaktion werden iiber diesen Mechanismus verschiedene Fremd-
perspektiven individuell verfiigbar. Dabei sind es das kommunikative
Handeln und insbesondere der Diskurs, die das Potential fiir postkon-
ventionelle Selbstbeziehungen enthalten. Kommunikatives Handeln und
Diskurs werden mit der Enttraditionalisierung, Differenzierung und In-
dividualisierung der Gesellschaft relevanter fiir die Reproduktion der
Lebenswelt, denn die selbstverstindliche Ubereinstimmung der Meinun-
gen und Normen durch Tradition muss immer mehr durch Verstian-
digungsleistungen der Teilnehmer ersetzt werden. An die Stelle eines
engmaschigen Netzes festgelegter Rollen treten daher immer haufiger
Situationen, in denen die Beziehung der Interaktionsteilnehmer im kom-
munikativen Handeln erst ausgehandelt werden muss. Uber die Fra-
ge, wer man ist und wer man sein will, besteht Verstandigungsbedarf.
Habermas sieht in diesen Zwingen auch neue Freiheiten: Dem Indivi-
duum stehen durch die Befreiung aus Traditionen die Moglichkeiten
der Selbstverwirklichung, Selbstbestimmung und Bildung offen, die sich
aber gleichzeitig als sozialstrukturelle Imperative aufdringen. Die per-
sonale Identitat wird unter der Bedingung einer individualisierten So-
zialstruktur also zum Schnittpunkt von Allgemeinem und Besonderem;
subjektive Strukturen differenzieren sich in Antwort auf die Differenzie-
rung sozialer Institutionen und Lebensformen. Die Habermas’sche The-
orie postkonventioneller Identitat ldsst sich damit als Versuch lesen, die
Idee der Einheit der individuellen Identitit mit der modernen, kulturell
differenzierten Gesellschaft zu versohnen, die weder klare inhaltliche
MafSstibe richtigen Handelns vorgibt, noch zuldsst, dass eigene Werte
direkt in allgemeine Prinzipien oder politische Ideale umgemiinzt wer-
den. Die postkonventionelle 1dentitit ist die Form, in der sich auch un-
ter Bedingungen fragmentierter Lebenswelten eine individuelle und au-
tonome Existenz behaupten lasst.

Die intersubjektivistische Grundlegung der Identitatstheorie macht
es dabei unmaoglich, die Bewiltigung von Heterogenitit durch Ausbil-
dung einer postkonventionellen Identitat als rein individuelles Projekt
zu sehen. Das gesellschaftsstrukturell induzierte Bediirfnis nach post-
konventioneller Identititsstabilisierung ist laut Habermas auf Soziali-
sations- und Kommunikationsverhaltnisse angewiesen, in denen sich
»ich-starke« Identititen bilden konnen. Kommunikatives Handeln und
Diskurs sind dabei wichtige soziale Formen, die eine Selbstwahrneh-
mung als autonomes und einzigartiges Wesen begiinstigen. In ihnen ver-
sichert sich das Individuum der Akzeptabilitit und Anschlussfihigkeit
der eigenen Uberzeugungen und Wertprimissen durch die soziale Va-
lidierung seiner Sprechakte und Handlungen. Diese soziale Stabilisie-
rung individueller Geltungsanspriiche erfolgt entweder qua sachlicher
Zustimmung oder durch Anerkennung von Sprecherpositionen. Dabei
gilt ein Rationalitits- bzw. Allgemeinheitsgefille zwischen den einzelnen

200

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESUMEE: DIE HABERMAS’SCHE IDENTITATSTHEORIE

Aspekten des Selbst. Dies impliziert, dass Individuen je nach Thema fiir
den sozialen Einfluss durch Griinde mehr oder weniger offen sind. Ha-
bermas zeigt mit dieser Figur, wie sich die innere Freiheit und Autonomie
sowie die Individualitit des Selbst als Aneignung der pragmatischen Ein-
stellung in geltungsorientierter Kommunikation denken lassen.

Die Theorie des postkonventionellen Selbst ist keine empirische Zu-
standsbeschreibung der typischen Identitatsstruktur in heterogenen und
enttraditionalisierten Gesellschaften. Die Theorie gibt vielmehr an, wel-
che Art von Identitit in heterogenen Gesellschaften erforderlich wiire,
damit sich die Individuen in Interaktion nicht stindig selbst zum Pro-
blem wiirden. Bekanntlich sieht Habermas wegen der Kolonisierung le-
bensweltlicher Sozialisationsprozesse durch Systemimperative empirisch
eher eine Tendenz zu pathologischen Entwicklungen (Habermas 1987b:
569ff.). Faktisch ist in Bezug auf die gesellschaftliche Verteilung von Per-
sonlichkeitsstrukturen also nicht volle Selbstverwirklichung und morali-
sche Autonomie, sondern vielmehr ein diffuses Nebeneinander von tra-
ditionalen und mehr-oder-weniger posttraditionalen Ich-Identititen zu
erwarten. Empirisch geht Habermas sogar davon aus, dass eine autono-
me Identitdt »meistens verfehlt« wirde (Habermas 1995: 64; vgl. auch
Habermas 1988c¢: 185-186). Allerdings gibt es, aufgrund der Enttraditi-
onalisierung der Lebensformen durch die Versprachlichung des Sakralen,
Grund zu der Annahme, dass das posttraditionale Konzept der Identitat
in zunehmendem MafSe das Ich-Ideal vieler Akteure pragt (vgl. Haber-
mas 1987b: 162). Die Konfrontation mit der Norm der Individualisie-
rung, »die uns befiehlt eine Person und immer mehr eine Person zu sein«
(Durkheim 1988: 445f.), ist eine weithin geteilte Erfahrung in moder-
nen Gesellschaften (Nunner-Winkler 1985; Berger 1996; Berger/Luck-
mann 1995). Der Problemdruck, den Habermas in den strukturellen
Ursachen der sozial forcierten Individualisierung ausmacht, ist ein pa-
radoxer Imperativ zur Autonomie: Selbstverwirklichung, Selbstbestim-
mung und Bildung sind gleichzeitig Formate der individuellen Formge-
bung und der gesellschaftlichen Formung des Selbst, so dass die gangige
Rede von »Subjektivierung« (Foucault) zwar nicht falsch, aber doch ein-
seitig erscheint. Zwar ist es richtig, dass Kommunikation ihre Teilnehmer
formt, aber in den (moglicherweise seltenen) Situationen geltungsorien-
tierter Kommunikation sind Akteure immer gleichzeitig Produkte und
Autoren der Kommunikationsverhiltnisse. Situationen, in denen soziale
Anerkennung erworben werden kann und die Individuen sich als mora-
lisch kompetent zeigen konnen, sind daher wichtige Instanzen der For-
mung postkonventioneller Identitatsentwiirfe.>

34 Mead schreibt im Zusammenhang mit befriedigenden beruflichen Titig-
keiten, dass es fiir den Einzelnen die Moglichkeit geben miisse sich auszu-
driicken: »Situationen, in denen man diese Ausdrucksmoglichkeiten findet,

201

19.01.2026, 08:04:01. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

3.9 Soziologische Relevanz der Identitatstheorie und
ihre Implikationen fiir eine Soziologie der Deliberation

Die Habermas’sche Identititstheorie formuliert offensichtlich hohe An-
spriiche an das Gelingen von Identitdt und ist am Idealtypus der voll
ausgebildeten postkonventionellen Identitit orientiert. Dieser auf den
ersten Blick idealistische Zug macht bei ndherer Betrachtung gerade ih-
ren soziologischen Wert aus. Erst durch einen normativ anspruchsvol-
len Begriff von Identitit und Autonomie wird der Problemdruck, unter
den das Selbst in kulturell pluralistischen Gesellschaften gerit, sichtbar.
Die durch sie aufgedeckte Dialektik der Individuierung besteht darin,
dass durch Differenzerfahrungen zwar die Entstehung einzigartiger Per-
sonlichkeitsmuster wahrscheinlicher wird, diese jedoch nicht mehr iiber
allgemeine Zustimmung zu den Spezifika von Lebensstil und Lebens-
fuhrung sozial abgesichert werden konnen. Die Theorie fordert damit
eine hintergrundige Spannung zwischen kulturellem Pluralismus und der
Abhangigkeit stabiler Identititen von sozialer Bestatigung zutage. Man
kann daher individuelle und kollektive Identititen daraufhin befragen,
welche empirische Losung sie fiir das Problem der Unwahrscheinlich-
keit allgemeiner Anerkennung und Zustimmung finden. Die von Ha-
bermas hervorgehobene Losung der >postkonventionellen Identitat« ist
dabei ein hochst anspruchsvoller, voraussetzungsreicher und daher un-
wahrscheinlicher Modus der individuellen Differenzbewiltigung. Durch
Dialog und Auseinandersetzung mit anderen sollen sich hoch abstrakte
moralische Prinzipien und Weltdeutungen ausmachen lassen, die einver-
nehmliche Andersartigkeit im Rahmen geteilter Referenzpunkte ermog-
lichen. Die in diesem Prozess sich bildende universalistische Moral ist,
wie schon fiir Mead, bei Habermas das harte Riickgrat der Personlich-
keit, das ihr ermoglicht, sich mit Bezug auf die Prinzipien der (idealen)
Gemeinschaft gegen die Gemeinschaft selbst zu stellen. Diese Moglich-
keit der Selbstbehauptung ist normativ wiinschenswert aber empirisch
sicherlich nicht alternativlos.3s

scheinen besonders wertvoll zu sein, nimlich Situationen, in denen der Ein-
zelne selbstindig [sic!] handeln, in denen er Verantwortung iibernehmen,
die Dinge auf seine Weise verwirklichen und dabei seine eigenen Gedanken
denken kann.« (Mead 1995: 257).

35 Man denke etwa an >Homophilie« als Prinzip der Bildung sozialer Netzwer-
ke (Lizardo 2006) — eine Institution, die die Bildung von Inseln erhéhter Zu-
stimmungswahrscheinlichkeit im Meer der unterschiedlichen Lebensformen
ermoglicht und so individuellen Identititsentwiirfe tiber die virtuelle Allge-
meinheit der eigenen Kontakte absichert. Oder an den von Sennett beobach-
tete Verlust von Expressivitit im 6ffentlichen Raum (Sennett 2008), der sich
als Effekt der Knappheit sozialer Zustimmung unter Differenzbedingungen
rekonstruieren liefSfe. Wer vor einem »Publikum von Fremden« (Sennett)

202

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIOLOGISCHE RELEVANZ DER IDENTITATSTHEORIE

Fur die spezielleren Ziele einer Soziologie der Deliberation ist die Ha-
bermas’sche Identitatstheorie insbesondere mit Blick auf die durch sie
aufgedeckte Motiv- und Risikostruktur geltungsorientierter Rede inter-
essant. Die Identitatstheorie klart die Verankerung der Geltungsbasis der
Rede in Identititsstrukturen und damit die eigentiimliche Doppelrolle,
die den Sprechenden im Rahmen der Habermas’schen Theorie als Pro-
duzenten und Produkten von Kommunikation zukommt. Insbesonde-
re Warrens Frage danach, wie Deliberation zur »Selbsttransformation«
fithren konne (Warren 1993, 1990, 1992) und die von Weif$ angerisse-
ne Frage nach den »Bindungseffekten« des kommunikativen Handelns
(Weif§ 2002) lassen sich nun klaren. Die Motive, sich von sprachlichen
Geltungsanspriichen leiten zu lassen, sind in die Konstruktionsprinzipi-
en von Identititen von Haus aus eingebaut. Individuen verwickeln sich
in geltungsorientierte Gesprache, weil es ihnen immer auch um die Giil-
tigkeit von Identitdtsentwurfen, Weltbildern und moralischen Vorstel-
lungen geht und diese Giiltigkeit nicht monologisch, sondern immer nur
im Dialog mit anderen erprobt werden kann. Interaktionen bergen da-
bei gleichzeitig die Pramie der sozialen Bestatigung handlungsleitender
Griinde und die Gefahr der kognitiven und sozialen Destabilisierung.

Die in Kommunikation angelegte Moglichkeit zur Selbsttransforma-
tion und Offenheit fiir Identitiatsentwicklung bei gleichzeitiger >Trig-
heit< des Selbst und seiner situationsiibergreifenden Stabilitat wurde mit
dem Begriff des Uberzeugungsnetzes weiter aufgelost. Die wechselseiti-
ge Verwiesenheit von Uberzeugungen ermoglicht einerseits die Offen-
heit von Uberzeugungsnetzen; ihre spezifische Anfilligkeit fiir Argumen-
te und Gegenargumente zu denken — und zwar nicht obwohl, sondern
weil nicht alle Uberzeugungen des Individuums in ein konsistentes Glau-
benssystem integriert sind. Andererseits erhilt man einen Begriff fur die
Widerstindigkeit von Uberzeugungen gegen Anderungen nach Mafigabe
ihrer Verkniipfungsrelevanz. Wenn es sich um zentrale Uberzeugungen
handelt, muss ihre Modifikation die Anderung anderer (méglicherweise
handlungsleitender) Uberzeugungen nach sich ziehen. Damit wird auch
die spezifische Dynamik geltungsorientierter Kommunikation im Ge-
gensatz zu alltdglicher Kommunikation durch die Identitatstheorie bes-
ser verstandlich. Das Erfordernis der sozialen Stabilisierung individuel-
ler Identitat macht erst plausibel, warum Argumentationen die Tendenz
dazu haben, Individuen zu binden und immer weiter in das Gesprach

nichts sagt oder nur das, was alle sagen, haftet nicht mit seiner Personlich-
keit und vermeidet das Risiko der wahrscheinlichen Ablehnung. Dabei sen-
sibilisiert gerade der hohe Anspruch, den die Habermas’sche Theorie fiir das
Gelingen von Identitatsentwiirfen formuliert, firr die psychologischen und
sozialen Kosten, die mit >Vermeidungsstrategien< durch thematische oder so-
ziale Abschottung der Kommunikationsverhiltnisse einhergehen.

203

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNTERWEGS ZU EINER SOZIOLOGIE DER DELIBERATION

hineinzuziehen. In jeder Behauptung steckt ein Stiick Selbstbehauptung.
Die Identititstheorie erklirt also, warum Individuen dazu motiviert sind,
Geltungsanspriiche mit Griinden einzul6sen und auf Kritik zu reagie-
ren —und zwar auch dann, wenn Konsens faktisch unwahrscheinlich ist.

Ein weiteres wichtiges und fiir unser Vorhaben folgenreiches Ergeb-
nis der Rekonstruktion der Habermas’schen Identititstheorie ist die du-
ale Struktur des kommunikativen Handelns. Um die Personlichkeitsent-
wicklung nicht rationalistisch zu verzeichnen, aber dennoch die These
aufrecht zu erhalten, dass sich Personen als Sedimente des kommunika-
tiven Handelns bilden, ldsst Habermas einen weiteren Modus der Bezug-
nahme auf Geltungsanspruiche zu: die Anerkennung nicht geteilter Griin-
de. Dann ist aber nicht blof§ das sachliche Einverstindnis qua geteilter
Griinde ein mogliches Resultat des kommunikativen Handelns, wie es
die »offizielle« Version der Habermas’schen Handlungstheorie nahelegt,
sondern auch die Relativierung von universellen Geltungsanspriichen
durch die Anerkennung von Partikularitat.

Die Extrapolation der handlungstheoretischen Implikationen dieser
material notwendigen Annahme aus der Habermas’schen Identitatstheo-
rie bildet die Basis der in den folgenden Kapiteln zu entwickelnden Sozio-
logie der Deliberation. Diese kann sich auf die Identititstheorie stiitzen,
muss den analytischen Fokus jedoch verlagern. Es geht ihr nicht in erster
Linie um die Funktion verschiedener Kommunikationsmodi fiir die Ent-
wicklung und Absicherung von Identitit, sondern um die transformative
Kraft der Kommunikation in Prozessen sozialer Handlungskoordination.
Die Personlichkeit ist, wie bereits gesehen, nur eine von mehreren lebens-
weltlichen Strukturkomponenten. Interaktion ist nicht nur und nicht ein-
mal primar Sozialisationsagentur (auch wenn es natiirlich padagogische
Sonderformate gibt). Der manifeste Sinn der Gesprache liegt zunachst der
Abstimmung von handlungsrelevanten Wissensanspriichen:

»Waihrend die Interaktionsteilnehmer, »der Welt zugewendet, das kul-
turelle Wissen aus dem sie schopfen, durch ihre Verstindigungsleistun-
gen hindurch reproduzieren, reproduzieren sie zugleich ihre Zugehorig-
keit zu Kollektiven und ihre eigene Identitdt.« (Habermas 1987b: 211)

Im Zentrum des Gesprichs stehen normalerweise nicht die Teilnehmer
selbst, sondern ein geteiltes Thema in seinen kulturellen Beztigen. Eine
Soziologie der Deliberation kann daher nicht akteurszentriert angelegt
werden, sondern muss den Bezug des kommunikativen Handelns zur ge-
samten Lebenswelt reflektieren. Der rekonstruktive Weg tiber die Iden-
titdtstheorie liefert dabei den sozialtheoretischen Hintergrund, um die
Wirkung von Griinden, Geschichten, Argumenten und kommunikativen
Reaktionen auf Gesprichsteilnehmer konzeptionell zu fassen. Aus diesen
handlungstheoretischen Grundlagen wird im Folgenden die Soziologie
der Deliberation ausgearbeitet.

204

19.01.2026, 08:04:01. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905257-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1  Der Begriff der Lebenswelt bei Habermas
	3.2  Versprachlichung: Enttraditionalisierung der Lebenswelt und Ausdifferenzierung von Lebensformen
	3.3  Resümee: Die Frage nach den praktischen Grenzen der kommunikativen Vernunft
	3.4  Identität und kommunikatives Handeln: Die Identitätstheorie von George Herbert Mead
	3.5  Habermas’ Adaption des Mead’schen Modells
	3.6  Die sozialen Bedingungen postkonventioneller Identität
	3.7  Theoretische Leerstelle: die eigentümliche Trägheit des Selbst
	3.8  Resümee: Die Habermas’sche Identitätstheorie
	3.9  Soziologische Relevanz der Identitätstheorie und ihre Implikationen für eine Soziologie der Deliberation

