
Vom Göttlichen aus der kosmologischen
Differenz her

Virgilio Cesarone

Am Ende von Heideggers Vortrag »Hölderlins Erde und Himmel«, der
im November 1959 in der Aula der Universität Freiburg gehalten wur-
de, sagte Eugen Fink zu seinem ehemaligen Assistenten, Friedrich-Wil-
helm von Herrmann, dass er die Konzeption des Gevierts in sein Den-
ken hätte einbeziehen können, aber unter Ausschluss der Göttlichen.1

Mit meinem Beitrag habe ich vor, den Grund zu explizieren, warum es
Fink nicht möglich schien, innerhalb seines Denkens einen »Raum« für
die Göttlichen aufzufinden; ich versuche diese Ansicht Finks zu prüfen,
indem ich die Sagbarkeit des Göttlichen innerhalb der so genannten
kosmologischen Differenz – dem Kern von Finks Weltkonzeption– be-
denke, das also, was Fink selber als das Ergebnis seiner Überlegungen
darlegte. Doch scheint es zunächst notwendig, den konzeptuellen Rah-
men zu verdeutlichen.

Bekanntlich erläutert Heidegger in seinem Vortrag »Hölderlins
Erde und Himmel« die dritte Fassung von Griechenland. Das Gedicht
wird dem Spätwerk des Dichters zugerechnet, in dem seine Seele, laut
Heidegger, in dem erworbenen Bewusstsein dessen zur Ruhe gekom-
men schien, was eigentlich dem Abendland zugehört. Dennoch geht
das Gedicht von einer Überlegung darüber aus, was Griechenland war
und was für die Griechen die physis bedeutete. Diese wird hier als die
Enthüllung der Natur gedichtet, als das, worin und woraus die Grie-
chen ihr eigenes Leben lebten. Der Dichter bewohnt eben diese Natur,
indem er in seinen Versen hütet, was in dieser Natur in einem »zarte-
ren unendlichen Verhältnis« aufgeht, d. h. Erde und Himmel, Götter
und Menschen. In der Natur, in solchem Entstehen dessen, was ist,
kommt diese Unendlichkeit zum Vorschein, die aber nicht als ein End-

308

1 Diese Anekdote hat von Herrmann in einer Diskussion anlässlich der Tagung Welt
kontrovers erzählt; ich danke ihm an dieser Stelle für seine Zustimmung, sie hier wie-
derzugeben.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


loses interpretiert werden darf, sondern im Sinne der spekulativen Dia-
lektik Schellings und Hegels zu verstehen ist. Die Vier des Verhältnis-
ses sollen nicht als Einseitige gedacht werden, die für sich stehen, son-
dern als zusammengehörig in der Mitte. Die Mitte ist dasjenige, was
die Vier zueinander vermittelt, und dies in einer un-endlichen Form,
die abgründig verschieden ist von allem Endlosen. Evident ist hier Hei-
deggers Absicht, sich von der Aristotelischen bzw. metaphysischen
Auffassung von kinesis, von Bewegung, zu verabschieden, und in Folge
dessen auch von dem hierdurch bedingten Begriff der Unendlichkeit.
Das Verhältnis wird dank dem reineren Werden der Intimität der Vier
in ihrem Gegenübersein immer unendlicher.2 Der Dichter sei derjeni-
ge, der den Ort dieser Zusammengehörigkeit der Vier in ihrer Geschie-
denheit bewohnt. Er bewohnt die Erde als solche, als »Bau der Himm-
lischen«, die »das Heilige, d. h. die Sphäre des Gottes«, »birgt und
trägt« (Heidegger 1981, 161). Derjenige, der dichterisch wohnt, kann
das Verhältnis von Geschiedenheit und Begegnung, die andauernde
Tätigkeit von Erde und Himmel, Sterblichen und Göttlichen zu sich
selbst zu kommen, halten. Man muss hier die Unentbehrlichkeit her-
vorheben, die sich als Bezug zwischen den Vieren hält. Ohne den Ge-
sang zum Himmel, ohne die Stimme der Götter, ohne vom Donner
gestimmt zu sein,3 wäre die Erde nicht, was sie ist: »Vier Stimmen sind
es, die tönen: Der Himmel, die Erde, der Mensch, der Gott. In diesen
vier Stimmen versammelt das Geschick das ganze unendliche Verhält-
nis. Doch keines der Vier steht und geht einseitig für sich. Keines ist in
diesem Sinne endlich. Keines ist ohne die anderen. Un-endlich halten
sie sich aneinander, sind, was sie sind, aus dem un-endlichen Verhält-
nis, sind dieses Ganze selbst.« (Ebd. 170)

Heidegger versucht dieses Verhältnis innerhalb des Gevierts au-
ßerhalb eines jeden metaphysischen Einflusses zu deuten. Die ange-
deutete Unendlichkeit ist kein Immersein, sondern das Zu-sich-selbst-
Kommen der Vier in einer ständigen Unterscheidung, die zugleich eine
kontinuierliche Begegnung ermöglicht: Neben der bloßen Unendlich-

309

Vom Göttlichen aus der kosmologischen Differenz her

2 Beim Lesen des Vortrags denken wir heute natürlich an das, was Heidegger in den
Beiträgen in Hinsicht auf das Verhältnis von Menschen und Göttern schreibt, die dank
dem ›Zwischen‹ des Ereignisses in dem Gefüge von Ereignung, Entscheidung, Entgeg-
nung zueinander stehen (vgl. Heidegger 1989, 470–471).
3 Hier beruft sich Heidegger auf Hölderlins Gedicht Was ist Gott: »Aber der Donner /
Der Ruhm ist Gottes«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keit ist es die metaphysische Idee von Einheit, die hier zurückgewiesen
wird.

Nun stellt sich die Frage, inwiefern Heideggers Gedanke des Ge-
vierts von Fink nachvollzogen wird und vor allem, ob dieser Gedanke
mit dem der kosmologischen Differenz in der Tat unvereinbar ist. Die
kosmologische Differenz wird in den unter dem Titel Welt und End-
lichkeit zusammengefassten Vorlesungen Finks ausführlich vor-
gestellt, doch schon vorher lassen sich Spuren dieses Gedankens finden.
Diese Vorlesungen, die Fink im Jahr 1949 zum ersten Mal hielt und
dann 1966 wiederholte,4 stellen sich als eine Auseinandersetzung mit
dem dar, was Heidegger in seiner von Fink besuchten Vorlesung vom
Wintersemester 1929/1930, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt –
Endlichkeit – Einsamkeit,5 zum Thema machte. Das heißt, Finks Vor-
lesung kann als eine echte Antwort mit einem Befreiungswunsch auf
die genannte Thematik gelesen werden. Hier setzt Heidegger sein Pro-
jekt einer Metaphysik des Daseins fort, das in der letzten Marburger
Vorlesung entworfen und in seinem Kantbuch systematischer formu-
liert worden ist, d. h., er skizziert die Grundlinien einer philosophi-
schen Anthropologie aufgrund des menschlichen Vermögens, weltbil-
dend zu sein. Seinerseits schreibt Fink in einer Anmerkung zu seinem
Vorlesungsmanuskript: »Die Vorlesung will das Problem, das bei Hei-
degger verdeckt bleibt, aufhellen.« (Fink 1990, 213)

Wenn man darauf achtet, was Fink hier notiert, könnte man sa-
gen, die Vorlesung enthalte ein Problem, das »auch« bei Heidegger
verdeckt geblieben sei. Die Frage nach der Welt wird nämlich als ein
verdrängtes Problem innerhalb der ganzen Geschichte der Metaphysik
dargestellt. Indem die Tradition der Schulmetaphysik des 18. Jahrhun-
derts das Weltproblem als rationale Kosmologie in der metaphysica
specialis neben die rationale Theologie und die rationale Psychologie
stellt, missversteht sie in der Tat die Tragweite der kosmologischen
Frage. Gewiss spielen in dieser systematischen Einordnung des Pro-

310

Virgilio Cesarone

4 Die veröffentliche Ausgabe enthält die Vorlesung von 1966, die im Vergleich einige
Verbesserungen zu der vorherigen aufweist (vgl. das Nachwort von F.-A. Schwarz in:
Fink 1990, 213).
5 Beachtenswert ist, dass eben dieser Band eine Widmung an Eugen Fink trägt: »Er hat
diese Vorlesung mit nachdenksamer Zurückhaltung gehört und dabei schon eigenes
Ungedachtes erfahren, das seinen Weg bestimmte. Vermutlich ist hierin der Grund zu
suchen, weshalb er in den vergangenen Jahrzehnten wiederholt den Wunsch äußerte,
diese Vorlesung möchte vor allen anderen veröffentlicht werden.« (Heidegger 1983, V)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


blems das Christentum und sein Begriff von wechselseitigen Bezügen
zwischen dem Gott außerhalb der Welt und dem Subjekt gegenüber
der Welt eine wesentliche Rolle. Auf die Kritik an dieser Perspektive
gründet sich Finks Absicht, das Problem Welt vom metaphysischen
Ansatz zu befreien und es mit der menschlichen Endlichkeit zusam-
menspielen zu lassen. So versucht er darüber nachzudenken, was der
Metaphysik den Boden bereitet, damit sie ihr Fragen entfalten kann:
die zeitlich-räumliche Offenheit der Welt. Das bedeutet: Die eigentli-
che Möglichkeit einer Frage nach dem Sein der Welt gibt sich also nur,
wenn zwischen Welt und binnenweltlichem Seiendem eine Unter-
scheidung vorgenommen wird, d. h. von der kosmologischen Differenz
her. Von einer Differenz zwischen Welt und binnenweltlichem Seien-
dem auszugehen, bedeutet zunächst, dass das Seiende nicht als zeitli-
ches und räumliches Maß für das Begreifen der Welt zu nehmen ist,
dass die Welt nicht nach dem Maßstab eines binnenweltlichen Seien-
den interpretiert werden darf. Im Gegenteil ist die Welt als Zeit und
Raum gebende diejenige, die dem Seienden seinen Raum gewährt und
seine Zeit lässt (vgl. ebd. 19). Dies bedeutet aber nicht, dass die Welt zu
einer Art Übersubstanz wird, zu einem höheren Ding, das andere Din-
ge in sich zusammenhält. Es geht hier vielmehr darum, eine via nega-
tionis einzuschlagen, die ein Begreifen der Welt ermöglicht, indem sie
die Kategorisierung des Seienden ablehnt.

Wenn man den Ursprung der kosmologischen Differenz aufspü-
ren will, ist es wichtig, sich zu vergegenwärtigen, was Fink in seiner
Vorlesung Grundfragen der antiken Philosophie ausführt, die ein Jahr
nach Welt und Endlichkeit gehalten wurde. Hier kann man auf eviden-
te Weise die Quelle von Finks Begriff der kosmologischen Differenz
erkennen: Auf den Spuren der Deutung von Heraklits Fragment 41,6

in dem der »dunkle« Philosoph den sophon beschreibt, unterscheidet
Fink das Wissen des Weisen von dem des Subjekts, d. h. desjenigen, der
vernünftig ist. Was auf den ersten Blick wie ein Widerspruch erscheint,
erlaubt bei näherem Hinsehen, einer sophia zu begegnen, von der her
das Vernünftigsein des vernünftigen Menschen zu erfassen ist. Hera-
klit zeigt mit dem Wort sophon einen ursprünglichen Bereich an, der
jeder kognitiven Tätigkeit des Subjekts vorausgeht: »Es ist die Helle, in
der sich alle Entgegensetzung von Subjekt und Objekt schon hält. Das

311

Vom Göttlichen aus der kosmologischen Differenz her

6 »Eins nur ist das Weise, sich auf den Gedanken zu verstehen, als welcher alles auf alle
Weise zu steuern weiß.« (Übersetzung von Hermann Diels, Diels 1957, Bd. 1 S. 160).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sophon ist das Offene, sagten wir. Es ist eine kosmische Macht. Es ge-
hört weder dem Menschen an noch den Dingen, sondern ist der über-
greifende Bezug, ein Weltbezug, der vorgängig alles ordnet. Kosmisch
ist das sophon in dem Doppelsinn von ›Welt‹ und ›Ordnung‹.« (Fink
1985, 157)

Der Kern des von Heraklit Gedachten liegt also durchaus nicht im
menschlichen Vermögen, das anschauend mit den Dingen umgeht,
sondern im Aufgehen der Dinge selbst vom Naturschoß zum Erleuch-
ten des Offenen. Das Offene wird so als der Grund (oder eher Ab-
grund) dargestellt, der es den Dingen ermöglicht, ans Licht zu kom-
men, wie sie eigentlich sind. So ermöglicht das Offene auch dem
menschlichen Vermögen, die Dinge zu erkennen, d. h. die Beziehung
zwischen Subjekt und Objekt zu konstituieren. In diesem Sinne stellt
sich das, was die Moderne mit dem Wort Erscheinung meint, als eine
Einengung der semantischen Reichweite dar, die die Bedeutung von
erscheinen bzw. von Ins-Scheinen-Kommen im Ursprung des abend-
ländischen Denkens enthielt. Meines Erachtens muss eines der tiefsten
– und vielleicht der gelungensten – Werke Finks in dieser Hinsicht
interpretiert werden. Ich meine das Buch Sein, Wahrheit, Welt – Vor-
Fragen zum Problem des Phänomen-Begriffs, das eben dem Problem
gewidmet ist, dasjenige ins Zentrum der philosophischen Aufmerk-
samkeit zu stellen, was der moderne Phänomenbegriff voreilig hinter
sich gelassen hat.

In dieser Schrift von 1958, in der Fink den Zugang zu einer kos-
mologischen Philosophie entwickelt, wird das philosophische ›Weben‹
als das Verflechten eines Fadens der kosmologischen Spannung geschil-
dert, welche die ganze menschliche Existenz in ihrer Endlichkeit an-
geht. Erneut wird das Weltproblem vom Ans-Licht-Kommen des Sei-
enden her behandelt. Nun meint ein solches Ans-Licht-Kommen nach
der üblichen Fassung eigentlich ein Zum-Denken-Kommen, d. h. ein
Vorgestelltsein des Seienden. Das Denken stellt sich dem Seienden vor-
stellungsmäßig gegenüber, doch bleibt eine unüberholbare Zäsur zwi-
schen dem vorstellungsmäßigen Denken und dem vorgestellten Seien-
den bestehen. Insofern jede Erscheinung maßgeblich infolge eines
äußeren Angeschautwerdens Erscheinung ist, bleibt sie immer und
nur Anschein. Wir haben es mithin mit einem Scheinen zu tun, das
auch den Charakter des Betrugs haben kann, insofern die Dimension
des Selbstseins des erscheinenden Seienden unantastbar bleibt. Es gibt
aber noch eine weitere Möglichkeit, die Erscheinung des Seienden zu

312

Virgilio Cesarone

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


denken, wenn wir die Voraussetzung alles Erscheinens berücksichti-
gen: das Licht. Diese Bezeichnung bezieht Fink auf »den ganzen weiten
Bereich, worin überhaupt Seiendes erscheint« (Fink 1958, 101).7 In
dieser Hinsicht ist das Licht nichts anderes als das Offene, in dessen
»Horizont« das, was ist, erscheint. Der Begriff »Phänomen« erhält so
eine denkerische Dimension, die von derjenigen des Denkens qua Vor-
stellung verschieden ist, und hierin erweist sich das Phänomen nicht
mehr als Anschein, sondern als Vorschein. Mit diesem Ansatz kann
Fink das autonome Ans-Licht-Kommen des Seienden hervorheben,
seine epiphanische Bewegung jenseits jeder erkenntnistheoretischen
Mühe des Menschen. Die Bewegung des Erscheinens eines Seienden
wird nicht durch menschliches Vermögen und menschliche Willkür
geleitet, sondern verdankt sein Ans-Licht-Treten zuallererst dem Blitz,
der jedes Endliche zu sich selbst führt, gemäß dem Spruch Heraklits: ta
de panta oiakizei keraunos.8

Aus dieser Perspektive wird die Unterscheidung zwischen einem
existenzialen und einem kosmologischen Weltbegriff evident, wie Fink
sie in der Vorlesung Welt und Endlichkeit darlegt. Einerseits gibt es
nämlich die Auffassung der Welt als Quintessenz der Erscheinungen,
in der die Welt sich darstellt als das, was infolge des Angeschautwer-
dens des Seienden durch das Subjekt gedacht wird.9 Ganz anders ist der
Weltsinn, wenn er sich unabhängig von der erkenntnistheoretischen
Tätigkeit des Menschen darbietet: Alles, was in der Welt erscheint –

313

Vom Göttlichen aus der kosmologischen Differenz her

7 Man kann diese Behauptung besser verstehen, wenn man sie ins Verhältnis zu Finks
Kritik an Husserls Phänomenbegriff setzt. Die Husserlsche Einstellung zur Welt der
Phänomene scheint Fink ungenügend, um die Gegebenheit der Dinge zu gewinnen,
denn in ihr kann das Sichgeben des Lichts, des Wassers, der Luft und all dessen, was
das Erschienene erhält, ohne in den Blick zu kommen, nicht angeschaut werden. ›Phä-
nomen‹ ist also nicht zu fassen als dasjenige, das dem Bewusstsein in den Grenzen
erscheint, in denen es sich ihm gibt, sondern vom Ausgangspunkt her: Es ist vom Sei-
enden mehr das, was sich verbirgt, als das, was sich gibt. Eben von dem räumlich-zeitli-
chen Sichgeben der Phänomenalität der Seienden her hat man einen Zugang zum Welt-
labyrinth (vgl. Fink 1976, 232ff.).
8 »Das Weltall aber steuert der Blitz.« (Fragment 64, Diels 1957, Bd. 1 S. 165). Es ist zu
bemerken, dass eben die Analysen dieses Fragments in dem von Heidegger und Fink
gehaltenen Seminar gründlich verschiedene Interpretationen zutage fördern, die auf der
unterschiedlichen Bedeutung des Verhältnisses von Welt und Phänomen beruhen (vgl.
Heidegger/Fink 1996, 118f.).
9 Laut Fink deutet auch Heidegger die Welt in Sein und Zeit in diesem Sinne. Fink
interpretiert also die Behauptung Heideggers, die Welt sei ein Existenzial des Daseins,
subjektivistisch (vgl. Fink 1990, III. Teil).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Mensch selbst wie die anderen binnenweltlichen Seienden –, ist in
seinem Ans-Licht-Kommen von der Endlichkeit seines Aufgehens be-
stimmt. In dieser kosmologischen Sicht sind alle Dinge auf derselben
Ebene gleichrangig, eben weil die zeitlich-räumliche Ordnungssicht
des Menschen fehlt. Fink bemerkt dazu: »Das umgreifende Ganze, wel-
ches alle Orte und alle Zeiten umfängt, hat selbst keinen Ort und selbst
keine Dauer; es ist aber nicht jenseits von Raum und Zeit, es ist viel-
mehr gerade räumlicher und zeitlicher als alles, was in ihm vorkommt.
Diesen Weltbegriff, der ein an sich seiendes Ganzes, eine vom Men-
schen unabhängige Allheit meint, nennen wir den kosmischen Welt-
begriff.« (Fink 1990, 33)

Damit sich dieser kosmologische Weltbegriff behaupten kann,
scheint es nötig, jede transzendentale Subjektivität preiszugeben, um
die menschliche Endlichkeit vollkommen im Zusammenhang mit den
anderen in die Welt aufgehenden Dingen zu denken. Die menschliche
Endlichkeit, d. h. die Sterblichkeit des Menschen, erweist sich dabei als
der unhintergehbare Zugang zur Preisgabe einer existenzialen Kon-
zeption der Welt auf der Suche nach einer kosmologischen.10 Umge-
kehrt gewährt die Gewinnung eines kosmologischen Weltbegriffs die
Möglichkeit, die menschliche Endlichkeit in ihrem ganzen Umfang
auszuloten. Diese findet ihr Ereignis und ihre Gabe eben im kos-
mischen Dynamismus.

Vor dem Hintergrund des bisher Gesagten erscheint das, was Fink
nach Heideggers Vortrag als Kommentar äußerte, völlig zutreffend: Im
kosmologischen Denken gibt es durchaus keinen Platz für das Gött-
liche. Doch eine renommierte Interpretin hat bemerkt, dass sowohl
das Problem der Welt als auch dasjenige des Menschen eben dank des
Problems des Göttlichen ihre Orientierung im Denken Finks finden
(vgl. Depraz 2006, 102–113). Meines Erachtens handelt es sich dabei
um eine überzeugende Deutung.

Versucht man, die Quelle von Finks Weigerung, das Göttliche zu
behandeln, ausfindig zu machen, ist auf §58 der Ideen I zu verweisen.
Dort fordert Husserl, die Phänomenologie müsse die Ausschaltung der
natürlichen Welt auf die Transzendenz Gottes ausweiten. Husserl
selbst deutet – nebenbei gesagt – eine mögliche Behandlung dieses
Themas in einer teleologischen Sicht an.11 In diesem Zusammenhang

314

Virgilio Cesarone

10 Zu diesem Thema siehe Blecha 2006, 173–182.
11 Es ist auffällig, wie diese methodologische Vorschrift noch bei Heidegger wirkt. In

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lässt sich eine Betrachtung anstellen, die die späten Gedanken Finks
betrifft: nämlich die Ausarbeitung einer personalen Kritik am Trans-
zendentalismus sowohl Husserls wie Heideggers und dann die Not-
wendigkeit, das Projekt der Phänomenologie dialektisch zu interpretie-
ren. Nach Fink bleibt die Gottesfrage notwendigerweise in einem
metaphysischen Ansatz verankert. Die außerweltliche Betrachtung
von Gott scheint mit einem Denken unvereinbar zu sein, das versucht,
von der Metaphysik auszugehen, um den Zugang zu einer kosmologi-
schen Dimension zu gewinnen, die eben durch die Metaphysik über-
sehen wurde, und ferner gegen die phänomenologische »Vorschrift«
Husserls verstößt. Andererseits würde die binnenweltliche Behand-
lung der Gottesfrage mit dem kollidieren, was Fink von Nietzsche
lernt. Es ist kein Zufall, dass Fink ausgerechnet in seinen Schriften über
die Bildung auf das Göttliche verweist, d. h. dort, wo seine Überlegun-
gen die Selbstbildung des Menschen betreffen, mithin das Sich-selbst-
Bilden durch einen erzieherischen Prozess unter Bezug auf ein Ideal.12

Produktion und Sich-selbst-Bilden des Menschen kennzeichnen den
wesentlichen Übergang von einem passiven Nihilismus, der nur in der
Ablehnung der göttlichen Bilder als Vorbilder und in der Preisgabe der
überirdischen Kategorien für die Beschreibung der menschlichen Exis-
tenz besteht, zu einem aktiven Nihilismus, der das Gefühl meidet, um
in eine Praxis zu münden, in der der Mensch in ständigem Umgang mit
dem Nichts existiert und sich als Provokant des Seins sieht.13 Das volle
Bewusstsein der Gewalt, die der Mensch über die Dinge ausübt, kenn-
zeichnet zugleich die Auflösung dessen, was Fink ›mythische Substanz‹
nennt, d. h. des aus Riten, Traditionen, Bräuchen bestehenden Mono-
liths, der das richtige Verhalten sowohl im Privatleben als auch in der
Gemeinschaft bestimmte. Diese mythische Substanz ist durch die Epo-

315

Vom Göttlichen aus der kosmologischen Differenz her

seinem Beitrag zur Festschrift für Husserls 70. Geburtstag, »Vom Wesen des Grundes«,
schreibt Heidegger, dass die Erläuterung der Transzendenz allein die Aufgabe habe,
einen angemessenen Begriff vom Dasein anzubieten, d.h. von dem Seienden, das wir
selbst sind. Erst von der Klärung der ontologischen Verfassung dieses Seienden her ist es
möglich, an eine Beziehung zu Gott zu denken (vgl. Heidegger 1976, 159). Gewiss wäre
es interessant und höchst fruchtbar, die Deutung dieser Husserlschen Vorschrift in einen
Bezug zu dem Versuch einer Phänomenologie der Phänomenologie zu setzen, den Fink
mit der VI. Cartesianischen Meditation unternimmt (siehe Fink 1988, dazu den Kom-
mentar von van Kerckhoven 1998).
12 Vgl. Fink 1992, 18 und 205. Zum Thema Erziehung siehe auch Cesarone 2004, 373–
382.
13 Dies ist das Ergebnis der letzten Arbeit Finks (vgl. Fink 1974, 214f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


che der Metaphysik und ihre Hypostasierungen ersetzt worden, die
ihren Platz wiederum heute der Epoche der Produktion räumen muss.
Die Arbeit als bewusste Fähigkeit, die eigene Welt zu prägen, markiert
die Preisgabe der Schilderung des Menschen als eines vernünftigen
Tiers oder imago dei. Sie, die einmal die Schwelle zwischen mensch-
lichem Kummer und müßigem Götterleben bildete, befreit in der Epo-
che der Aneignung der Gewalt über die Dinge das menschliche Sich-
selbst-Bilden. Die Verheißung der Schlange, den Menschen wie Gott
zu machen, wird von der produzierenden Gewalt des Menschen ver-
drängt.

Trotzdem scheint es mir nicht, dass theologische Themen aus
Finks philosophischer Kosmologie ausgeschaltet wurden. Ein evidentes
Beispiel dafür kann man den Grundphänomenen des menschlichen
Daseins entnehmen. In diesen Vorlesungen konzipiert Fink seine phi-
losophische Anthropologie, indem er sich von der Phänomenologie
Husserls und von der existenzialen Analytik Heideggers distanziert.
Wieder wendet er die Methode an, die menschliche Existenz von ihrem
Weltbezug her und mit der Betonung ihrer Endlichkeit sehen zu lassen.
Nur mit diesem Blick, der von der differentia zum Tier und der Bezie-
hung zum Göttlichen absieht, kann man laut Fink die Menschlichkeit
des Menschen erfassen. Eine solche Anthropologie muss daher die von
der metaphysischen Tradition überlieferten Substanzialisierungen
preisgeben, denn sie lehnt es ab, Begriffe wie Vernunft, Wahrheit und
Körper zu verwenden (da diese einen nicht-menschlichen Bezug zu
einer göttlichen Fülle aufweisen), um vielmehr die Verflechtung dieser
Phänomene in das Geschehen der menschlichen Existenz selbst in
ihren fünf Grundphänomenen aufzudecken: Tod, Arbeit, Herrschaft,
Liebe und Spiel.

Eben in der Behandlung eines dieser Grundphänomene, der Liebe,
verweist Fink auf die Unentbehrlichkeit eines Bereichs des Unend-
lichen, also des Göttlichen, um die Koordinaten aufzufinden, die die
Menschlichkeit des Menschen verstehen lassen. Die Liebe ist nämlich
bei Fink eine ständige dialektische Spannung zwischen der Anwesen-
heit bei sich selbst und einem Entführtsein der Liebenden in der rezi-
proken Preisgabe ihrer Ichheit. Doch Liebe ist auch, wenn nicht sogar
wesentlich, die Liebe zu Kindern. Diese deutet Fink jedoch nicht als die
Absicht zweier Liebender, ihre Leidenschaft in einem anderen Lebe-
wesen zu objektivieren, sondern als einen Drang nach Immersein, nach
Fortdauern, nach ständiger Wiederholung des Lebens. Deutlich ist, dass

316

Virgilio Cesarone

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


es hier nicht um Unendlichkeit geht, d. h. um die unaufhörliche Anwe-
senheit Gottes: Der Mensch existiert in der Zeit und also im Vergehen
der Zeit mit dem Erscheinen und Verschwinden des Seienden, das uns
in der Zeit begegnet. Eben deswegen gründet das »sicherste« Wissen
des Menschen auf dem Bewusstsein des Todes, auf seiner Zugehörig-
keit zum Tod, die seine ganze Existenz umhüllt, auch die Liebe. Es gibt
eine enge Verbindung zwischen den Geheimnissen der Liebe und den-
jenigen des Todes, die beide für Fink die Grundstruktur unserer Exis-
tenz bilden. Eine transzendentale Phänomenologie, welche die inter-
subjektiven Beziehungen von bloßen Subjekten analysiert, vermag
die Tragweite solcher Phänomene nicht zu erfassen. Der wesentliche
Seinsgehalt eines Grundphänomens wie das der Liebe kann nur er-
schlossen werden, wenn man beachtet, dass es in jeder Liebe einen
Bezug zum Tod gibt und dass man keinen Zugang zu ihrem eigentli-
chen existenzialen Sinn finden kann, solange man diese einander bin-
dende Zusammengehörigkeit nicht berücksichtigt. Als ›panische‹ Er-
fahrung des ursprünglichen Einen, des Lebensgrundes, ist die Liebe
untrennbar an den Tod gebunden: »Die Fortdauer in den Prozessen
der Zeugung und Geburt, die Fortdauer in der ›Gattung‹, im Eros, ist
die irdische Weise der Unsterblichkeit der Sterblichen.« (Fink 1979,
347) Bei der Liebe ist die Sehnsucht nach dem Ganzen, nach dem Vol-
len, dem Einem-und-Allem im Spiel. Dieser Gedanke Finks scheint
offensichtlich eine Berufung auf das zu sein, was Diotima Sokrates im
Symposion (207a) über den engen Zusammenhang zwischen Zeugung,
Unsterblichkeit und Streben nach dem Guten mitteilt, und eben dies
wird wiederum von Fink auf folgende Worte Zarathustras bezogen:
»Nie noch fand ich das Weib, von dem ich Kinder möchte, es sei denn
dieses Weib, das ich liebe: denn ich liebe dich, oh Ewigkeit.« (Nietzsche
1988, 287)

Offensichtlich tritt in diesem Zusammenhang ein Gegensatz auf
zwischen Finks Willen, die metaphysischen Hypostasierungen des
Menschlichen und damit jeden Bezug zum göttlichen Bereich preis-
zugeben, und der Kennzeichnung der Liebe als Sehnsucht nach Unend-
lichkeit, als nostalgisches Streben nach dem Unendlichen, nach der
Vollendung als Grundprinzip des Sich-Einlassens auf den anderen
Menschen. Einerseits weist Fink biologische Reduktionen auf das leib-
liche Sich-Vereinigen der Geschlechter durchaus zurück. Andererseits
ist trotz der Ablehnung jeder Analogie mit dem Göttlichen die nicht
gelegentliche, sondern betonte und stete Hervorhebung dieses Stre-

317

Vom Göttlichen aus der kosmologischen Differenz her

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bens nach Einheit, nach Vereinigung dessen, was in der Faktizität zer-
streut scheint, ein evidentes Zeichen des Transzendierens einer Dimen-
sion, die Fink zuerst vollkommen und nur endlich fassen wollte. Auch
die enge Verbindung von Eros und Tod lässt das Ende der Existenz so
interpretieren, dass es eine Offenheit zum eigentlichen Lebenssinn ist,
der nicht im bloß Gelegentlichen des Alltäglichen liegt.

Hält man sich vor diesem Hintergrund den spekulativen Kern von
Heideggers Vortrag erneut vor Augen, kann man m.E. eine Unfolge-
richtigkeit bemerken: Das Zu-sich-selbst-Kommen der Vier des
Gevierts lässt den Ausschluss des göttlichen Elements aus der kosmo-
logischen Differenz als nicht plausibel erscheinen. Versteht man den
Kosmos als das, wovon und worin alles, was ist, zum Licht kommt,
dann darf man nicht ausschließen, dass sich die Epiphanie des Gött-
lichen im Kosmos ereignet. Erweist sich Finks Ablehnung eines Offen-
barungsbegriffs demnach eher als ein ungangbarer Weg für ein Den-
ken, das die Metaphysik hinter sich lassen will, oder ist sie darauf
zurückzuführen, dass es Fink nicht gelang, die Offenbarung in einer
von der Metaphysik abweichenden Begrifflichkeit zu denken? Das Bild
eines Weltalls, das sich wie das Feuer Heraklits nach Maßen entzündet
und erlischt, das im Tilgen dessen, was in ihm erscheint, das Maß des
Seinsgeschehens sieht, steht gewiss in Widerspruch zu einer Konzepti-
on des Göttlichen substanzial-metaphysischer Art, aber nicht zu einem
Göttlichen, das in der binnenweltlichen Erscheinung und im binnen-
kosmischen Bezug zu den Sterblichen zu sich selbst kommt, obschon es
immer als seine Erscheinung verbleibt. Die binnenkosmische Offen-
barung (mir erscheint das lateinische Wort re-velatio passender) könn-
te als eine ikonische Vermittlung der Gottheit im Sinne von Dionysius
Pseudo-Areopagita gedeutet werden: »Wenn jemand sagen würde,
Gott sei ohne Vermittler erschienen, dann sollte er aus der heiligen
Schrift entnehmen, dass niemand das geheime Wesen Gottes, was auch
immer es sein mag, je gesehen hat oder je sehen wird.« (Dionysius
1999a, 180c) In dieser Hinsicht ist auch die Offenbarung gegenüber
Moses zu deuten, nämlich räumlich-kosmisch: Denn Moses »trennt
sich von der Volksmenge und steigt mit den ausgewählten Priestern
bis zur Spitze der göttlichen Gipfel, und dort tritt er nicht in direkte
Beziehung zu Gott und sieht ihn nicht, da Gott unsichtbar ist, sondern
er sieht nur den Ort, an dem Gott war« (Dionysius 1999b, 1000c). Ein
solcher Ansatz einer kosmologischen Gottesfrage scheint in Finks spe-
kulativem Horizont ausgeschlossen zu sein, ohne dass er jedoch da-

318

Virgilio Cesarone

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gegen argumentiert. Der Autor dieser Zeilen hofft, dass die Veröffent-
lichung der Materialen aus Finks Nachlass Ansätze bieten, um besser
zu verstehen, welche Behausung – wenn überhaupt – für das Göttliche
in der kosmologischen Differenz gedacht werden kann.

Literatur

Blecha, I. (2006): »Das Weltganze und die Endlichkeit der menschlichen Existenz.
Zur Dialektik des kosmologischen Denkens bei Eugen Fink«, in: A. Böhmer
(Hg.): Eugen Fink. Sozialphilosophie, Anthropologie, Kosmologie, Pädagogik,
Methodik, Würzburg, 173–182.

Cesarone, V. (2004): »L’uomo come frammento: Eugen Fink e la questione della
paideia nell’età della produzione«, in: L’educazione del nuovo millennio in pro-
spettiva europea: la complessità, i valori, la conoscenza scientifica, Merano (At-
ti del XXVI convegno internazionale di studi italo-tedeschi, Accademia di Studi
italo-tedeschi), 373–384.

Depraz, N. (2006): »Die Frage des Ideals«, in: A. Böhmer (Hg.): Eugen Fink. Sozi-
alphilosophie, Anthropologie, Kosmologie, Pädagogik, Methodik (Orbis Phae-
nomenologicus Perspektiven N.F., Bd. 12), Würzburg, 102–113.

Diels, H. (1957): Die Fragmente der Vorsokratiker, Hamburg.
Dionysius Pseudo-Areopagita (1999 a): »De coelesti hierarchia«, in: Dionigi Are-

opagita: Tutte le opere: Gerarchia celeste; Gerarchia ecclesiastica; Nomi divini;
Teologia mistica; Lettere; traduzione di Piero Scazzoso; introduzioni, prefazioni,
parafrasi, note e indici di Enzo Bellini, Milano.

– (1999b): »Mystica Theologia«, in: Dionigi Areopagita: Tutte le opere: Gerarchia
celeste; Gerarchia ecclesiastica; Nomi divini; Teologia mistica; Lettere; traduzio-
ne di Piero Scazzoso; introduzioni, prefazioni, parafrasi, note e indici di Enzo
Bellini, Milano.

Fink, E. (1958): Sein, Wahrheit, Welt. Vor-Fragen zum Problem des Phänomen-
Begriff, Den Haag.

– (1974): Traktat über die Gewalt des Menschen, Frankfurt/M.
– (1976): Nähe und Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze, hg. v.

F.-A. Schwarz, Freiburg/München.
– (1979): Grundphänomene des menschlichen Daseins, hg. v. E. Schütz u. F.-A.

Schwarz, Freiburg/München.
– (1985): Grundfragen der antiken Philosophie, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
– (1988): VI. Cartesianische Meditation. Die Idee einer transzendentalen Metho-

denlehre (Husserliana-Dokumente, Bd. II,1), hg. v. H. Ebeling, J. Holl u. G. van
Kerckhoven, Dordrecht/Boston/London.

– (1990): Welt und Endlichkeit, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
– (1992): Natur, Freiheit, Welt: Philosophie der Erziehung, hg. v. F.-A. Schwarz,

Würzburg.

319

Vom Göttlichen aus der kosmologischen Differenz her

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Heidegger, M. (1976): Wegmarken (Gesamtausgabe, Bd. 9), hg. v. F.-W. von Herr-
mann, Frankfurt/M.

– (1983): Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt, Endlichkeit, Einsamkeit (Ge-
samtausgabe, Bd. 29/30), hg. v. F.-W. von Herrmann, Frankfurt/M.

– (1981): »Hölderlins Erde und Himmel«, in: Erläuterung zu Hölderlins Dichtung
(Gesamtausgabe, Bd. 4), hg. v. F.-W. von Herrmann, Frankfurt/M.

– (1989): Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis) (Gesamtausgabe, Bd. 65), hg. v.
F.-W. von Herrmann, Frankfurt/M.

Heidegger, M. u. E. Fink (1996): Heraklit, Frankfurt/M.
van Kerckhoven, G. (1998): Mondanizzazione e Individuazione – La posta in gioco

nella Sesta Meditazione cartesiana di Husserl e Fink, hg. v. M. Mezzanzanica,
Genova; dt.: ders.: Mundanisierung und Individuation bei Edmund Husserl und
Eugen Fink. Die sechste Cartesianische Meditation und ihr »Einsatz« (Orbis
Phaenomenologicus Studien, Bd. 2), Würzburg 2003.

Nietzsche, F. (1988): Also sprach Zarathustra (Kritische Studienausgabe, Bd. 4),
hg. v. G. Colli u. M. Montinari, Berlin/München.

320

Virgilio Cesarone

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Literatur

