4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche:
Raumlichkeit, Temporalitat und Intensitat
der Grenzerfahrung

Prolog

Wir sind angelangt am [...] [Wasser]/
Die irrwitzigen Wellen am Strand
branden an, ziehen sich zuriick/

In alle Ewigkeit, wie es scheint/

Ein winziges Boot ein paar Meter vom
Ufer/

Keine Zeit zu verlieren/

Wir miissen los, wir steigen ein’

Noghte bedeutet Punkt. Noghte ist ein Punkt an der Grenze. Ein Punkt am Wasser,
an dem ein Gefliichtete:r mit der eigenen Prekaritit konfrontiert wird; an dem der
Koérper die Grenze mit sich nimmt. Die Grenze bleibt beim Korper.

Grenzen, zumindest die der Nationalstaaten, die im Mittelpunket dieses Kapi-
tels stehen, sind seit der Entstehung der modernen Nationalstaaten durch die Wis-
senschaft, aber auch durch vielfiltige soziokulturelle, politische und wirtschaftli-
che Prozesse immer wieder als klare, miteinander verbundene Linien dargestellt
worden, die die Erde in unterschiedlichen Farben auf unzihligen Landkarten tei-
len. Diese meist schon gezeichneten Linien auf der Landkarte gehéren zweifellos
zu den michtigsten und einflussreichsten Produkten der Moderne. Obwohl sie in
der Realitit nicht sichtbar sind, sind sie prisent, zumindest fiir viele Menschen und
Gruppen.

Dieses Kapitel beginnt mit der Frage, ob Grenzen wirklich Linien sind und ob sie
von allen Menschen als (unsichtbare) Linien wahrgenommen werden oder vielleicht
als intensive und stark prisente Punkte wie Noghte. Es konzentriert sich auf Grenz-
erfahrungen und nicht auf die Grenze selbst. Die Grenzerfahrungen akkumulieren

1 Boochani und Tofighian, Kein Freund auf3er den Bergen, 26.

14,02.2026, 08:08:56.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

sich im Gedichtnis und machen den Kdrper zu einem Grenzkirper. Der Prozess, in
dem der Korper zu einem Grenzkdrper wird, ist im Begriff »Grenze« unsichtbar. Die
Grenze durch die Perspektive der Noghte zu betrachten, ist ein Versuch, diesen Pro-
zess theoretisch sichtbar zu machen. Grenze als Begriff, sowohl in der Fliichtlings-
und Migrationspolitik als auch in der diszipliniren Wissensproduktion der Migra-
tionsstudien und border studies, basiert meistens auf der Nationalstaatlichkeit und
reproduziert dadurch die kolonialen Diskurse. Im Gegensatz zu »Grenze« ist Noghte
eine Moglichkeit, die Grenze und Grenzerfahrungen aus einer emischen Perspekti-
ve zu verstehen und theoretisieren. Noghte weist auf die kérperliche Erfahrung der
Grenze hin. Noghte schreibt sich in den Korper und Erinnerung ein. Noghte wird er-
zdhlt.

Erinnerungsbriiche und Narrativ

Das erste Mal, dass ich eine internationale Grenze iiberschritt, war im August 2014,
als ich einen Hochschulsommerkurs in Deutschland besuchen wollte. Die Erfah-
rung, in ein anderes Land zu fliegen, war nichts, dem ich als iranischer Student
jeden Tag begegnete. Fiir diese Erfahrung musste ich ungefihr sechs Stunden von
Fooladshahr, meiner Heimatstadt, bis zum Flughafen nach Teheran fahren, von wo
ich dann nach Frankfurt abfliegen konnte. Alles schien in Ordnung; ich hatte einen
giiltigen Pass, ein Visum, ein Flugticket und alles, was ich brauchte. Ich selbst war
aber nicht in Ordnung. Jede Sekunde, die ich unterwegs war, zihlte ich und fithlte
die Intensitit der Zeit ganz genau. Der Gedanke, dass ich in Teheran in ein Flugzeug
ein- und finf Stunden spiter in Frankfurt aussteigen wiirde, liefd mich erkennen,
dass diese Bianke, Schalter und Liden, die Passkontrolle, die Polizei und der Zoll im
Flughafen die Grenze reprisentieren und der Flughafen selbst die Grenze ist. Die
zwei Flughifen (in Teheran und Frankfurt) als zwei geografische Punkte liegen im
Moment der Grenzitberschreitung aufeinander und stellen sich als ein Grenzpunkt
dar. Das voriibergehende Aufeinanderliegen der zwei Punkte verbirgt die ganzen
Linder und Grenzen mit Staaten und die sich bewegenden Menschen, die Grenz-
kontrollsysteme stindig herausfordern. Dieser Grenzpunkt, der aus zwei voneinan-
der entfernten, aber in diesem einen Moment aufeinanderliegenden Punkte, nim-
lich zwei Flughifen, besteht, steht geografisch nicht auf der Grenzlinie, die auf der
Karte zu sehen ist. Er reprisentiert diese Grenze aber. Die unterschiedlichen Repri-
sentationen, Vorstellungen und Realititen der Grenze zeigen Balibar® zufolge, dass
die Grenzen nicht mehr als eine Linie auf der Karte oder ein Raum auf dem frontier
sind. Die Grenzen, so Balibar, sind vacillating®. Sie sind iiberall.

2 Vgl. Balibar, Politics and the Other Scene.
3 Vgl.ebd., 8off.

14,02.2026, 08:08:56.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

»The fact that borders are vacillating is a matter of experience: first and foremost.
They are no longer at the border, an institutional site that can be materialized on
the ground and inscribed on tile map, where one sovereignty ends and another
begins; where individuals (ex)change obligations as well as currency; where in
peacetime Customs examinations, verifications of identity, and payment of duties
and tolls are carried out; where in wartime armed populations converge, coming
to defend the Fatherland by attacking the enemy’s expansionism.«*

Mezzadra und Neilson® beschreiben Grenzen als »sites of confrontation, contact,
blocking and passage [...] [ilnvented and instituted through often violent histor-
ical processes«®. Die Konfrontationen und der Kontakt mit den unterschiedlichen
Grenzen und Blockaden sowie mit der Durchlissigkeit dieser Grenzen fithrt zu un-
terschiedlichen Grenzerfahrungen fir die Menschen, die sich in den Grenzriumen
bewegen. Meine Begegnung der Grenze (mit giiltigem Pass und Visum) formt mei-
ne Erfahrung. Ali, ein Beteiligter dieser Untersuchung, berichtet von einer anderen
Erfahrung. Er muss um Mitternacht mit seinem finfjihrigen Sohn sein Leben in
Maschhad/Iran hinter sich lassen, damit er nicht von der iranischen Polizei fest-
genommen wird. Er fliichtet iiber den Landweg; erst in die Tiirkei und spiter auf
einem Boot nach Griechenland.

Ali formuliert die Drastik der Grenzerfahrung auf seinem Fluchtweg folgender-
maflen: »Es gibt Punkte, die das Leben eines Menschen in zwei Hilften teilen kon-
nen; [die Zeit] vor dem Punkt und [die Zeit] nach dem Punkt.«” In dieser Aussage
spricht er nicht nur von Raum, Ort und Zeit, sondern er bringt auch seine Vorstel-
lung von Erinnerung und die Intensitit dieser Erfahrung in der Zeit zum Ausdruck.
Diese Erfahrung lisst sich somit als intensiver Zeitraum beschreiben.

Der von Ali erwihnte Punkt (der nicht mit »Grenze« zu verwechseln ist) kann
als Zeitpunkt oder Ort, aber auch als beides zusammen verstanden werden. Genau-
er gesagt sind diese besagten Punkte die Orte, an denen Raum und Zeit aufeinan-
dertreffen, und dies fithrt dazu, dass die Wahrnehmung der Ereignisse, die inner-
halb dieser Punkte stattfinden, stirker als das davor oder danach Erlebte empfun-
den wird; dies wiederum fiithrt zu einem stetigen Erinnern an diese Punkte.

Diese Erfahrungen sind nicht unbedingt Erfahrungen, an die sich gerne erin-
nertwird oder die als freudige Anekdoten erzihlt werden. Vielmehr ist das Gegenteil
der Fall. Oftmals versucht das Individuum, diese Ereignisse zu vergessen. Es han-
delt sich dabei um Erinnerungen, die wie die Narbe einer lingst verheilten Wun-
de in die Haut eingebrannt sind. Diese Erinnerungen kénnen zwar in Vergessen-
heit geraten, sind aber vermutlich nicht ginzlich aus dem Gedichtnis des Individu-

4 Ebd., 89.

5 Vgl. Mezzadra und Neilson, Border as Method, or, the Multiplication of Labor.
6 Ebd., 27.

7 Eigene Ubersetzung aus dem Farsi.

14,02.2026, 08:08:56. A

87


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

ums zu 16schen. Das Individuum bildet um diese Punkte herum immer wieder aufs
Neue Narrative, die als Zeugen fungieren sollen. Die Narrativbildung als Zeuge hat
nicht zum Ziel, dass sich das Individuum selbst an das Erlebte erinnert, vielmehr
soll es die anderen dazu bringen, das Geschehene nicht zu vergessen. Karin Kénig
beschreibt das als Paradoxien der Erinnerung:

»[W]o nicht vergessen werden kann [oder wo Vergessen iiberhaupt nicht er-
wiinscht ist], bleibt nur das Erinnern, das mit dem Vergessen allerdings in einem
unaufléslichen, paradoxen Zusammenhang steht: Erst was zuvor gewusst —
erinnert —wird, kann anschliefend aktiv vergessen werden <

In diesem Sinne ist das Narrativ die Darstellung dieser Paradoxien, weil das Indivi-
duum einerseits den Drang verspiirt, das Erlebte zu erzihlen — manchmal (und in
diesem Kapitel meistens) auch unaufgefordert. Auf der anderen Seite ist ebenfalls
ein Drang vorhanden, das Erlebte zu vergessen.

Diese Arbeit geht aus von einer Unterscheidung zwischen den Momenten, in
denen die Menschen anfangen, ihre Geschichten zu erzihlen, ohne aufgefordert zu
werden, und den Momenten, in denen sie tatsichlich dazu aufgefordert werden.
Die unaufgeforderten Erzihlungen nehmen meist die Form von Tagebiichern, Blogs
und Geschichten und seltener die von Interviews an. Es scheint, als wiirden diese Er-
zdhlungen wie Lava bei einem Vulkanausbruch ihren Weg nach aufen finden oder,
wie Ali es beschreibt: Diese Erzihlungen sind wie »Ab-e ju$an ke az sine mi-jusad«,
wie »sprudelndes Wasser, das aus der Brust herausflief3t«.

Wenn wir das Erzahlen als eine Kulturtechnik, die Erinnerungen und Erfahrun-
gen strukturiert und gestaltet, und die Erzdhlungen als grundlegenden Weg anse-
hen, mit welchem Menschen die Welt fiir sich (und andere) sinnvoll beschreiben,’
dann sehen wir, dass Narrative auf dem Prozess des meaning-making beruhen. Au-
3erdem sind die oben genannten Momente des unaufgeforderten Erzihlens mit den
»acts of remembering«™® verbunden." In diesem Vorgang erzihlen die Beteiligten
Forscher:innen und Freund:innen und allgemein allen zuh6renden (und beteiligten)
Personen, was ihnen wichtig ist oder wichtig erscheint, damit andere nicht nur da-
von erfahren, sondern auch am Akt des Erzihlens selbst teilhaben. Orkideh Behrou-
zan zufolge kann man diesen act of remembering mit dem Tagebuchschreiben verglei-
chen, den Behrouzan als einen »Versuch zur Unsterblichkeit« beschreibt:

8 Konig, »Paradoxien der Erinnerungc, 1.

9 Vgl. Marzolph und Bendix, »Introduction«; Bendix, »Reflections on Earthquake Narratives«;
Meyer, »Was heifdt Erzdhlen?«.

10  Behrouzan, Prozak Diaries, 17.

h8 Das heifdt nicht, dass ein aufgefordertes Erzdhlen nicht mit acts of remembering verbunden
sein kann. In dieser Arbeit wird stattdessen versucht, die Unmittelbarkeit und Direktheit der
Erinnerung einer experience hervorzuheben.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

»Diaries are our attempt at immortality. Writing them, literally or metaphorically,
online or offline, is almost always a precarious yet calculated choice to remember
and be remembered.«?

Auf der anderen Seite sind die obengenannten Erzihlungen und Narrative eine Re-
prasentationsform der »Neigung zum Teilen« also eine Eigenschaft des Begrifts »Er-
innerungsbriiche«. In diesem Sinne wird ein Narrativ hier nicht nur erzihlt, um die
Erfahrung mitanderen zu teilen oder die subjektive Formulierung eines Ereignisses
(oder besser gesagt einer experience) in die Offentlichkeit zu tragen, sondern auch
um die Erfahrung/en, die bereits in der Vergangenheit gemacht wurde/n, aufar-
beiten zu kénnen.” Diese Aufarbeitung (working through) vergangener Erfahrungen
»by wittnessing and retrospective meaning making helps people to (re)imagine and
(re)negotiate what has been felt, desired, feared, repressed, denied, remembered,
or forgotten«**. Narrative und Erzihlungen sind in diesem Sinne die Verbindung
zwischen den acts of remembering, den acts of sharing und den acts of working through.

AufRerdem werden Narrative und Erzihlungen nicht nur als Erinnerung, Erzih-
lung oder Verarbeitung betrachtet, sondern auch als Zeugen des Geschehenen, was
Veena Das als act of witnessing bezeichnet.” Dieser act of witnessing ist das (un-)be-
wusste Agieren in die Gegenrichtung des Vergessens; gegen das Vergessen des Er-
lebten, das die Person selbst oder andere (in diesem Kontext Mitreisende) erfahren.
Das zeigt, wie sich eine intensive experience im Alltagsleben der Menschen einnisten
kann, sich als ein act of witnessing darstellt und deren Leben veridndern kann.

»What is it to bear witness to the criminality of the societal rule that consigns
the uniqueness of being to eternal forgetfulness through a descent in everyday
life—to not simply articulate loss through a dramatic gesture of defiance but to
inhabit the world, or inhabit it again.«'®

Mit der Artikulation des Verlustes kénnen nach Veena Das auch Erzihlungen der
Erfahrungen gemeint sein, die die Personen aus einer Form der Illegalitit in eine
andere Form, aus einer Prekaritit in die andere oder, wie Agamben” es formuliert,
aus bios oder dem politischen Leben ins nackte Leben bewegen.

Damit sind Momente und Erfahrungen gemeint, deren Mitteilung fiir die be-
troffenen Menschen besonders wichtig scheint; die Momente, in denen die Zeit mit

12 Behrouzan, Prozak Diaries, 5.

13 Vgl. Behrouzan, Prozak Diaries; Behrouzan, »Ruptures and Their Afterlife«; Das, Life and Words;
Surak, »Rupture and Rhythme.

14 Behrouzan, Prozak Diaries, 8.

15 Vgl. Das, »The Act of Witnessing, Violence, Poisonous Knowledge and Subjectivity«.

16  Das, Violence and subjectivity, 62.

17 Vgl. Agamben, Homo sacer.

14,02.2026, 08:08:56. A

89


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

einer grofieren Intensitit und Affektivitit wahrgenommen wird und sich die Zu-
sammenhinge und Verhiltnisse zwischen Zeit und Raum als einer der wichtigsten
und sinnstiftenden Dimensionen des menschlichen kulturellen Lebens'® verindern.
In diesem Prozess des Erinnerns und Erzihlens spielt der Kérper eine entscheiden-
de Rolle. In erster Linie ist es der Korper, der den Raum perzipiert, in dem er sich in
der Zeit befindet.” Diese Erkenntnis ebnet uns den Weg zum Begriff experience als
raumlich-temporaler Begriff, der nicht nur als kérperliche Perzeption des Raumes
in der Zeit definiert werden kann, sondern sich auf »an active self, [...] a human
being who not only engages in but shapes an action«*® bezieht.

Damit in Verbindung bringen lisst sich Setha M. Lows Begriff des embodied
space™, der Korper, Raum und Zeit analytisch aufeinander bezieht. Basierend auf
phinomenologischen Ansitzen zu den Begriffen Raum und Perzeption** sowie zu
kulturanthropologischen Beitrigen zum Begriff Embodiment™ und materieller Kul-

18 Diese Arbeit geht von der Unterscheidung und zugleich starken Verbindung zwischen Raum
(space) und Ort (place) sowie den unterschiedlichen Bedeutungen aus, die die beiden Begriffe
fiir die Theoretisierung der menschlichen Erfahrung in der anthropologisch-ethnografischen
Analyse haben. In diesen Analysen — beispielsweise in der Kulturanthropologie —wird Raum
als ein zentrales Element des sozialen Lebens betrachtet, als eine der drei Dimensionen der
Raum-Zeit-Kultur, in die das menschliche Leben eingetaucht ist und die zugleich universell
und doch von verschiedenen Kulturen unterschiedlich konzipiert und erfahren wird (vgl. Bru-
ner und Turner, Anthropology of Experience). Raum lasst sich hier verstehen als »an important
cultural medium, an idiom through which individuals can think and that can be culturally or-
ganized to produce spatial practices that are social, aesthetic, political, religious or economic.
Once embedded with significance, spatial constituents can be made to carry meaning as part
of a geo-symbolic order« (McKenzie Aucoin, »Toward an Anthropological Understanding of
Space and Place, 396). In dieser Arbeit wird der oben erwdhnte Zusammenhang von Raum,
Korper, experience und Zeit betont, um sich von der rein abstrakten Vorstellung von Raum zu
distanzieren. Ort wird verstanden als »framed space that is meaningful to a person or group
over time« (Thornton 2008, 10); »a presence that comes into being through human experi-
ence, dreaming, perception, imaginings, and sensation, and within which a sense of beingin
the world can develop. It involves culturally meaningful sites whose significance rests in lived
experience: with naming, local events and conflicts, the attachment of stories, experiences
of affect, and the affixation of meanings and memory to locations, landscapes, built environ-
ments, and places of the body. Those cultural activities in which people engage in order to
render spaces meaningful, whether these spaces are built, worked over, lived in, or part of a
space imaginary, are place-making practices. As sites take on cultural meaning, they come to
be distinguished from generalized space as places« (ebd., 396f.).

19 Vgl. Harvey, Spaces of Capital; Harvey, Spaces of Global Capitalism; Lefebvre, The Production of
Space.

20  Bruner und Turner, Anthropology of Experience, 5.

21 Vgl. Low, »Towards an Anthropological Theory of Space and Place«.

22 Vgl. Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception; Merleau-Ponty, Primacy of Perception.

23 Vgl. Csordas, »Embodiment as a Paradigm for Anthropology«.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

tur* definiert sie den Begriff embodied space als being-in-the-world und »the location
where human experience and consciousness takes on material and spatial form«**.
Unter der materiellen und riumlichen Form versteht Low nicht nur physische,
sondern auch symbolische Darstellungen und Vorstellungen der menschlichen
Erfahrung. Sie geht der Frage nach,

»how body experience and perception become material by considering how we
transform experience to symbol and then remake experience into an object, such
asan artifact, a gesture, or aword. We use objects to evoke experience, thus, mold-
ing experience into symbols and then melting symbols back into experience.«*®

Low sieht im »embodied space« eine Moglichkeit, das Globale in den Alltag zu inte-
grieren. Beziiglich des Alltagslebens als ein inscribed space, in dem attachement, Emo-
tionen und Moral ins Spiel kommen, nimmt sie eine raumtheoretische Perspek-
tive ein.?” Mithilfe des affekttheoretischen Begriffs Intensitit*®, der sich ebenfalls
auf Emotionen und attachements bezieht, soll hier eine Annihrung an den besag-
ten inscribed spaces und zum Verstindnis von Raum-Zeit-Verhiltnissen in einer be-
stimmten biografischen Raumzeit* unternommen werden. Durch diese biografi-
sche Raumzeit kann der Korper eine bestimmte Intensitit spiiren und so schreibt
sich die Raumzeit in den Kérper und das Gedichtnis ein. Eskann argumentiert wer-
den, dass dies zu den oben genannten Momenten fithren kann, in denen die Person
unaufgefordert ihre/seine Erinnerungsbriiche mitteilt.

Zu diesen unaufgeforderten Momenten zihlen in dieser Arbeit Momente von
Grenziiberquerungen. Fluchtbewegungen nach und in Europa (besonders an den
europiischen Grenzen) wurden im Laufe der Zeit immer stirker kriminalisiert und
illegalisiert, was wiederum direkte und indirekte Einfliisse auf das Leben jener Men-
schen hat, die versucht haben, die Grenzen Europas fiir ein sicheres und besseres
Leben zu iiberschreiten.*® Diese seit 2015 stattfindenden Border und Bordering Poli-
tics verhirtet nicht nur die Grenzen, sondern produziert und verindert insbeson-
dere Bordering Practices, was sich in einer Left-to-die-Politik widerspiegelt.** Dariiber
hinaus iibt sie einen enormen Einfluss auf das Leben der Menschen aus, die es iiber-
haupt geschafft haben, die Grenzen zu itberschreiten.

24 Vgl. Richardson, »Being-in-the-Market versus Being-in-the-Plaza«.

25  Low, »Towards an Anthropological Theory of Space and Place, 26.

26 Ebd., 29.

27 Vgl.ebd, 22.

28  Vgl. Gregg und Seigworth, The Affect Theory Reader; Kim und Bianco, The Affective Turn.

29  Vgl. Weidenhaus, Soziale Raumzeit.

30 Vgl Hess und Kasparek, »The Post-2015 European Border Regime. New Approaches in a Shif-
ting Field«.

31 Vgl. Hess, »Nach 2015: Konturen des neuen Grenzregimes in Europac.

14,02.2026, 08:08:56. A

91


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Dies fithrt zu einer »Wie-Frage«: Wie schligt sich diese Politik im alltiglichen
Leben der Menschen nieder? Durch eine Analyse der Erzidhlungen lisst sich aufspii-
ren, was diese Bordering Politics und Practices im Gedichtnis des Individuums und
Kollektivs hinterlassen haben. Erinnerungsbriiche werden, so das Argument, erzih-
lend greifbar.

Mit den vorliegenden Zeilen wird versucht, eine temporal-riumliche Perspekti-
ve auf den Begriff Grenze einzunehmen, um dem Alltagsleben der betroffenen Men-
schen, der Intensitit der experience und dem Einfluss dieser Erfahrung aufihr Leben
ethnografisch niherzukommen. Wie im vorherigen Kapitel diskutiert wurde, las-
sen sich soziale Formationen und Diskurse wie Integration als eine Schrift auf dem
menschlichen Korper oder als ein Bruch im Gedichtnis darstellen. Damit verfolgt
dieses Kapitel dieselbe Frage, die Achille Mbembe in seiner Arbeit iiber die Politik
des Lebens und Todes, die Nekropolitik, gestellt hat:

»When politics is considered a form of war, the question needs to be asked about
the place that is given to life, death, and the human body (in particular when it
is wounded or slain). How are these aspects inscribed in the [...] [memory and
life]?«3?

Acts of Remembering

»Du, Reza! Ich mochte dir etwas erzihlen,
damit du es in deiner Arbeit schreibst.«

Das sagte mir Ahmad, als wir Bandmitglieder — Siamak, Amin, er und ich - an ei-
nem Herbsttag in einem Donerladen salen. Das war November 2017, fast ein Jahr
nach unserem ersten Konzert itberhaupt, das wir zusammen in Deutschland gege-
ben hatten. Ahmad fing an, mir von seiner (in seinen Worten) heftigen Grenzerfah-
rung zu erzihlen: »Nicht, dass du denkst, dass wir auch wie Adamizad® [...]in das
Flugzeug im Iran ein- und in Deutschland ausgestiegen sinds, erzihlte er weiter.
»Genauc, stimmte Amin zu. Siamak schaute mich die ganze Zeit an und beobachte-
te vermutlich meine Reaktionen. Schlieflich sagte er: »Wenn du solche Geschichten
in deiner Arbeit schreiben kannst, habe ich auch vielleicht eine oder mehrere Ge-
schichten, die dir niitzlich sein kénnen.«

Als Ahmad von seiner Grenzerfahrung berichtete, waren Siamak und Amin kei-
ne blofRen Zuhorer, da sie ihre eigenen Geschichten immer wieder in Ahmads Nar-
rative einbetteten. Dieses Mitmachen oder Miterzihlen zeigte sich nicht nur in ih-
rem gelegentlichen Nicken, Zustimmen oder Korrigieren, sondern auch in ihrem

32 Mbembe, Necropolitics, 66.
33 Ein Wort in Farsi fiir Mensch oder Menschenkind.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

Versuch, ein gemeinsames Narrativ zu bilden und erzihlen. Ein Narrativ nicht im
Sinne einer linearen, sauberen oder kohirenten Erzihlung, sondern ausgehend von
den gemeinsamen Punkten der Erzihlung und den geteilten Erfahrungen in unter-
schiedlichen Raumzeiten.

Sie begannen mit dem Erzihlen ihrer Geschichten, was mehrere Stunden dau-
erte. Als wir zu Hause waren, kochte Ahmad uns Tee und fiihrte seine Erzihlungen
fort.

»Wir haben alles selber gemacht. Vielleicht kannst du es nicht glauben, aber ich
bin mit einem Schlauchboot gesegelt«, sagte Ahmad stolz.

»Habt ihr Griechenland oder quasi das Ziel gesehen? Wusstet ihr, wohin ihr se-
geln musstet?«, fragte ich.

»Ja, genau! Weifdt du? Als wir auf dem Noghte standen, konnten wir die Insel in
Griechenland sehen. Auferdem am Mittag, als wir mit dem Schlauchboot losfahren
wollten«, antwortete Siamak und guckte mich an, als ich vermutlich abgelenkt aus-
sah. In diesem Moment war ich davon abgelenkt, dariiber nachzudenken, was er als
Noghte bezeichnet hatte. Ich wusste natiirlich, dass Noghte ein Wort fiir »Punkt« in
Farsi ist, aber nicht, was er damit meinte.

»Siamak, kannst du weitererzihlen, damit ich meinen Tee austrinken kann?,
fragte Ahmad Siamak. Siamak nickte, als ob er Ahmads Gedanken lesen kénnte.

»Was ist Noghte?«, fragte ich sofort, bevor ein anderes Thema aufkam. Sie schau-
ten sich an, lichelten und dann erzihlte Siamak weiter.

»Sie nennen das Noghte, die Schmuggler meine ich. Noghte ist der Punkt an der
Kiiste, an dem wir mit dem Schlauchboot absegeln musstenc, antwortete Siamak.

»Bei uns war das nicht am Mittag, sondern am Morgen. Wir mussten warten,
bis wir die Insel sehen konntenc, fiigte Ahmad hinzu, als er seinen Tee austrank.

Thre Grenzerfahrungen fanden nicht zur selben Zeit statt, jedoch waren sie in
manchen Punkten gleich — aber ganz anders als meine. Das konnte ich von ihrem
gemeinsamen Licheln erkennen, nachdem ich nach Noghte gefragt hatte. Da hat-
te das Licheln die Bedeutung, dass diese bestimmte Erfahrung unvermeidlich ist,
wenn man sich auf diesen Weg macht. Es lisst sich feststellen, dass diese Erfah-
rung, die von jeder und jedem unterschiedlich wahrgenommen und interpretiert
wird, in ein nicht lineares, chaotisches, aber einheitliches Narrativ materialisiert
wird. Das heif3t, dass die Beteiligten diese Erfahrung gemacht haben und deswegen
wissen, wie sie sich anfithlt. Licheln hat die Bedeutung, dass nicht alle Iraner:in-
nen in Deutschland so etwas erfahren haben. Sie bilden dieses Narrativ zusammen,
damit sie sich von denjenigen, die solche Erfahrungen nicht gemacht haben, un-
terscheiden; von denjenigen, die wie ich mit einem Pass und giiltigem Visum (und
mit Ahmads Worten wie Adamizad) in das Flugzeug steigen und nach Deutschland
fliegen. Obwohl jede und jeder das Geschehene unterschiedlich erfahren hat, haben
sie versucht, ihre verschiedenen Erfahrungen und Interpretationen in ein Narrativ
einzubetten.

14,02.2026, 08:08:56. A

93


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Wie in den letzten Zeilen erwihnt wurde, stehen die acts of remembering und die
daraus gebildeten Narrative im Mittelpunkt des Prozesses des meaning-making. An
dieser Stelle ist hinzuzuftigen, dass dieser Prozess weder mit Narrativen noch mit
den acts of remembering beginnt. Vielmehr ist er ein laufender Prozess, der fortwih-
rend experience mit dem Narrativ verbindet. Diese Verbindung wird sich vor allem in
der Darstellung und Integration der experience in die Narrative zeigen oder, anders
formuliert, durch die Art und Weise, in der experiences verstanden und in Narrative
integriert werden, um ihnen einen Sinn zu geben.*

Was in unserem Gesprach auffillt, ist die Neigung meiner Freunde, die Ge-
schichten als eine gemeinsam Erlebte zu teilen. Die Betroffenen wollen ihre Er-
fahrungen teilen, damit wir (jene, die solche Grenzerfahrungen nicht erlebt haben
und von denen sie sich abgrenzen wollen) davon erfahren; damit wir wissen, wie
es sich anfiihlt, unter Uberwachung der Kiistenwache mit einer grofien Gruppe in
einem kleinen Schlauchboot fast zwei Stunden nach Griechenland zu segeln und
jede Sekunde fiirchten zu miissen, entweder von der Kiistenwache festgenommen
zu werden oder ein Leck im Schlauchboot zu haben und zu ertrinken, ohne dass die
Welt jemals davon erfihrt. Vor allem ist ihnen hier wichtig, dass sie zusammen ein
Narrativ bilden und demzufolge versuchen, einer Erfahrung einen gemeinsamen
Sinn zu geben.

Bei der Analyse der Narrative, wie oben Behrouzan folgend, liegt der analytische
Fokus nicht unbedingt auf den Ereignissen selbst oder der Genauigkeit der Erinne-
rungen oder gar auf der Interpretation ihrer Narrator:in, sondern

»the pointis to understand cultural references, emotional themes, and languages
with which the [...] experience of events is internalized, reconstructed, and inter-
preted. These accounts do not speak for everyone [...], but are meant to capture
asense of [...] [shared] affectedness among those who actively underscore these
[...] demarcations and engage in such modes of remembering and retelling.«*

In diesem Sinne ist nicht nur wichtig, was die Betroffenen erzihlen oder wie sie
die Geschehnisse interpretieren, sondern wie sie sich an all das erinnern; wie sie
erzihlen, woran sie sich erinnern; wie sie es formulieren; welche Worter sie dafiir
verwenden; und nicht zuletzt, was sie in thren modes of remembering and retelling un-
terstreichen.*

Wie sich in der oben erzihlten Situation und im Gesprich zeigt, war der Pro-
zess des Erzdhlens und Narrativbildens zufillig und nicht geplant, genau wie die
Erfahrung selbst. Planen, wie Ahmad das woanders erwihnte, ist in einer Situation

34 Vgl. Surak, »Rupture and Rhythmg, 314.
35  Behrouzan, Prozak Diaries, 125f.
36 Vgl ebd.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

(Raumzeit) moglich, in der es mindestens Stabilitdt gibt, nicht in den Riumen der
Prekaritit und Illegalitit. Das heif3t jedoch nicht, dass sich die betreffenden Men-
schen ohne jeglichen Plan auf den Weg der Flucht begeben haben. Genau das Ge-
genteil ist hier der Fall. Wie die vorliegenden Zeilen zeigen, haben sie den Flucht-
weg geplant. Sie haben jene gefragt, die es bereits geschafft haben, die Grenzen zu
tiberqueren, um sich zu informieren. Wegen der Prekaritit der Situation ist hier die
Erfahrung, und damit das darauffolgende Erinnern und Erzihlen, zufillig und un-
geplant.

Fast keine:r der an dieser Untersuchung Beteiligten hatte an erster Stelle
Deutschland als Ziel gewihlt. Sie sind vielmehr nach Deutschland gelangt. Oder,
wie sie es nennen, dast-e sarnevest (die Hand des Schicksals) hat sie nach Deutsch-
land gebracht, obwohl sie einen anderen Plan hatten (oder zumindest den Versuch
unternommen hatten, den Weg zu planen). Dieser von ihnen als dast-e sarnevest
bezeichnete Verlauf ihrer Flucht schreibt sich nicht nur in die Erfahrung des
Fluchtwegs ein, sondern auch in die daraus folgenden Narrative. Insofern die
Fluchterfahrung zufillig, ungeplant und fragmentiert ist, ist auch das Narrativ
dieser Erfahrungen chaotisch, nicht linear und heterogen.

Die Vielseitigkeit der Narrative kann vor allem in den Momenten gesehen wer-
den, in denen eine Person der Geschichte von anderen etwas hinzugefiigt hat und
so versucht, das Narrativ zu vervollstindigen. Der erste Baustein des Narrativs von
Ahmad, Siamak und Amin basiert auf Vielseitigkeit. Solche acts of remembering and
retelling zeigen, dass zwischen der Vielseitigkeit der Narrative und der Einzigartig-
keit der Geschichten kein Widerspruch bestehen muss. Im oben erzdhlten Gesprich
haben Ahmad, Siamak und Amin versucht, ein Narrativ zu bilden beziehungsweise
ihre (einzigartigen) Geschichten in ein (chaotisches, fragmentiertes und nicht linea-
res, aber immer noch ein gemeinsames) Narrativ einzubetten. Die Gemeinsamkeiten
der Geschichte, ob raumzeitlich, sprachlich oder affektiv, eréffnen Spielriume fir
Menschen, in denen sie Narrative gestalten kdnnen. Da werden bestimmte Grenz-
erfahrungen ein- und andere ausgeschlossen; bestimmte Erfahrungen erzihlt und
auf andere verzichtet; bestimmte Worter und Formulierungen verwendet und be-
stimmte Punkte (wie Noghte) betont.

Ahmad hat von Anfang an verdeutlicht, von welchen Erfahrungen er sprechen
wolle. Er hat mit dem Wort Adamizad die von ihm erfahrene experience von den an-
deren Grenzerfahrungen unterschieden. Adamizad ist in Farsi ein Wort fiir Mensch
oder Menschenkind. Das Wort wird aber auch verwendet, um auszudriicken, wie
man etwas richtig und angemessen macht und um einer anderen Person zu sagen oder
zu zeigen, dass sie etwas falsch macht. Die nachfolgenden Beispielsitze verdeutli-
chen diese Verwendung: mesl-¢ Adamizad anjam bede (»Mach das wie ein Mensch«)
oder besinid mesl-e Adamizad ba ham Harf bezanid (»Sitzt und redet wie Menschen«).
Hier wird das Richtige oder Angemessene vom Falschen in Bezug auf entweder
Menschlichkeit oder Entmenschlichung der handelnden Person unterschieden.

14,02.2026, 08:08:56. A

95


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Wenn Ahmad sagt, dass seine Grenzerfahrung nicht wie Adamizad war, heif3t
das nicht, dass er die Menschen mit solchen Erfahrungen entmenschlicht, sondern
dass diese Grenzerfahrungen nicht so waren, wie sie sein sollten. Das bezieht sich
auf die Brutalitit der Grenzpolitik und der Grenzkontrolle, die menschliches Leben
zum nackten Leben macht. Solche Beschreibungen passen zu dem, was Shahram
Khosravi*” als dehumanization of border transgressors bezeichnet. Fiir Khosravi zahlt
dehumanization zu einem der Hauptmerkmale der heutigen Grenzpolitik. Diese be-
fordert die Menschen mit Grenzerfahrung aufierhalb des rechtlichen Schutzes, de-
humanisiert sie und setzt sie dem Tod aus, anstatt die Macht direkt zum Toten zu
nutzen.*®

Noghte: Ein raumlich-temporaler Aspekt der Grenze

Es war dunkel, als Ahmad und die anderen, mit denen er sich in der Tiirkei getrof-
fen hatte und die Grenze tiberschreiten wollte, hodandaz nach Griechenland segeln
wollten. Hodandaz heiflt, dass sie Dinge wie Schlauchboot und Motor selbst gekauft
und vorbereitet hatten und ohne Schmuggler tiber das Meer bis zu einer Insel in
Griechenland segeln wollten. Sie taten es nicht, weil sie erfahren waren oder keinen
Schmuggler brauchten, sondern weil zu dieser Zeit keine Schmuggler frei waren.

»Es war eine schwierige und schlechte Zeit. Wir hatten keinen Schmuggler ge-
fundenc, sagte Ahmad, als er anfing, uns zu erzihlen, was er auf dem Weg erlebt hat.
An der Kiiste warteten sie dann auf zwei Mitglieder der Gruppe, die die Sachen fir
sie vorbereiten wollten. Zwischendurch haben sie noch zwei Gruppen von Kurden
gesehen, die auch hodandaz segeln wollten. Die zwei Freunde kamen verpriigelt und
verwundet zuriick. Sie erzahlten, dass die Polizei ihre Sachen gefunden und alles
zerstort hatte, einige Dinge mitnahm und die zwei festnehmen wollten. Die Poli-
zei nahm sogar Gelder an sich und zerstdrte die Musikinstrumente. Danach muss-
ten sie ein paar Nichte an der Kiiste itbernachten, bis sie einen Schmuggler finden
konnten.

»Dann konnten wir durch einen iranischen Freund von uns einen Schmuggler fin-
den. Er hat uns gesagt, dass er uns von Cesme, in der Nahe von Izmir, schmug-
geln wiirde. [...] Er hat uns bis zum Hotel gefahren und gesagt, dass wir morgen
losfahren missen. Am nachsten Tag um 2:30 Uhr oder um 3 Uhr morgens in der
Dunkelheit kam er mit zwei Autos, um uns abzuholen. Er hat uns bis zum Nogh-
te gefahren. [...] Noghte war genau der Punkt an der Kiiste, von dem die Leute
geschmuggelt werden. [...] Da konnten wir eine erschreckende Héhle sehen, in

37  Vgl. Khosravi, »lllegal« Traveller.
38 Vgl.ebd, 27.

14,02.2026, 08:08:56.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

der der Schmuggler das Schlauchboot schon aufgepumpt, versteckt und den Mo-
tor auch vorbereitet hat. [...] Er sagte, dass wir ihm Bescheid sagen sollten, wenn
wir Griechenland erreicht hatten, und er danach verschwinden wirde. [...] Wir
haben uns in der Dunkelheit versteckt mit vielen Problemen und Angst. [...] Die
tlrkische Kiistenwache fuhr mit ihren Booten 100 Meter entfernt von uns vorbei.
Das war unsere letzte Chance. Wir dachten, entweder gehen wir oder wir werden
festgenommen. Der Schmuggler hatte gesagt, dass wir losfahren missen, wenn
wir das Dammerlicht auf der Meeresoberfliache sehen, damit wir den Weg bezie-
hungsweise den sicheren Weg finden konnen. [...] Uns wurde gesagt, dass wir
beim Schichtwechsel der Kiistenwache eine Viertelstunde Zeit hitten, um mit un-
serem Schlauchboot nach Griechenland zu gelangen. Wir oder unser Schlauch-
boot kdnnten angeschossen werden. Wir mussten richtig vorsichtig sein. Entwe-
der Tod durch Erschiefen oder Ertrinken.«

Abbildung 2: Die Mitreisenden von hinten, Foto: Masoud Khorabeh

Genau an diesem Punkt beginnt der besondere oder (wie Ahmad es formuliert)
richtige Teil der Migrations- und Fluchterfahrung fiir Iraner:innen. Ihre Mobilitit bis
nach Cegme, eine Grenzstadt in der Tiirkei, gelingt ohne Probleme, denn bis dahin
isteiniranischer Pass giiltig. Offiziell konnen Iraner:innen drei Monate lang als Tou-
rist:innen in die Tiirkei reisen, ohne ein Visum beantragen zu miissen. Bis zu diesem
Punktin Cesme, den die Schmuggler (und auch Asylsuchende) Noghte nennen, ist ein
Iraner:in gesetzlich kein:e Undocumented, lllegale:r, Flichtling oder Migrant:in, son-
dern ein:e Tourist:in. Die Bezeichnungen Undocumented, Illegale:r, Fliichtling oder
Migrant:in gelten aber fiir die flichende Person ab dem Moment, in dem sie sich fiir
die Flucht entscheidet. Wie alle meine Gesprichspartner:innen betonen, hatten sie

14,02.2026, 08:08:56.

97


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

von Freunden und Bekannten viel iiber Flucht, Reise, Zielland und sogar die Tiirkei
gehort. Sie hatten sich im Vorfeld dariiber informiert, was sie auf dem Weg oder im
Zielland erwartet.

»Ich hatte von anderen gehort, wie der Weg aussieht und was ich sehen wiirde.
Viele Dinge waren nicht neu fiir mich, aber andere schon. Das ist sehr wichtig. Man
muss sich mit sowas richtig beschiftigen und dariiber informieren«, sagte Amin.
Thm war von Anfang an bewusst, welche Rechte er hat und welche nicht. »Pi-¢ hame
Ciz ro be tanam malide budam« erzihlte er weiter. Diese Aussage lautet wortwortlich
»Ich hatte mich bereits mit Schmalz eingerieben« und bedeutet »Ich hatte mich fiir
alles gewappnet«. Er wusste, dass er kein Tourist ist und dass seine juristische Lage
bis zum Noghte eine andere war. Hier ldsst sich ein Bruch zwischen dem Leben der
Menschen und der juristischen Definition von Leben erkennen. Ahmad und Amin
verstehen sich als Gefliichtete, seitdem sie ihr Zuhause in Teheran verlassen haben.
Zwar sind Flichtling, illegale:r Migrant:in, Undocumented usw. juristische Begriffe
und Zuschreibungen. Es ist aber zu bemerken, dass das Leben von Menschen vom
Rechtssystem itberhaupt erst definiert und dann gestaltet wird und somit den Bruch
zwischen dem Leben und der juristischen Vorstellung von diesem beibehalten und
immer wieder mit anderen Worten reproduziert wird.

Trotz aller Vorstellungen und Informationen haben Amin und Ahmad das ei-
gentliche Leben eines Gefliichteten erst ab Noghte erlebt. Hier geht es nicht darum,
was fiir eine Vorstellung man von sich selbst hat, sondern, wie man von der Welt
beziehungsweise vom Rechtssystem erkannt wird; wie das Gesetz das Leben einer
Person (il-)legalisiert; wie man im Gesetz (un-)sichtbar wird. Wie Ahmad selbst er-
wihnte, hatte er bereits von Fluchterfahrungen von Freunden gehort, die in der Zeit
schon in Deutschland, oder anderen europiischen Lindern waren, aber so richtig
erlebt hat er das alles erst ab dem Noghte. Dort lernte er, dass er sich an die Angst, an
die Verunsicherung gewohnen sollte.

Noghte kann in diesem Zusammenhang als eine Metapher verstanden werden,
mit der sich einerseits den Lebensumstinden und Lebensformen der Menschen eth-
nografisch angenihert werden kann. Andererseits kann der Begriff verwendet wer-
den, um das Leben situativ, politisch und als in Bewegung zu beschreiben.

Noghte ist nicht nur ein geografischer Punkt oder ein Punkt im Koordinatensys-
tem beziehungsweise auf der Landkarte. Er muss und kann nicht nur als Ortlich-
keit verstanden werden, sondern auch als Temporalitit; als die Intensitit von Zeit
im Raum. Eine Intensitit, die die Wahrnehmung von Zeit veriandert. Die uns zeigt,
dass das Leben und die Mobilitat nicht nur Punkte und Zeitpunkte sind beziehungs-
weise sich in einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort vollziehen; vielmehr
sind sie auch von dauerhafter Intensitit. Diese Intensitit hat eine inhaltliche Ver-
bindung zur Dauer als einem der wichtigsten Begriffe des franzésischen Philoso-
phen Henri Bergson.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

In seinem Buch Zeit und Freiheit. Versuch iiber das dem Bewusstsein unmittelbar Ge-
gebene® unterscheidet Bergson zwischen der messbaren Zeit und der Zeit, die sich
nicht durch Zeitmessung erfassen lisst. Was wir als Zeit verstehen, ist fiir ihn ein
Konstrukt des Bewusstseins oder der Bewusstseinszustinde. Das hat zur Folge, dass
wir die Zeit immer in riumlichen Kontexten verstehen kénnen:

»[W]enn die Zeit, wie sie vom reflektierten Bewufdtsein vorgestellt wird, ein Me-
dium ist, worin unsre Bewufitseinszustinde so wohlunterschieden aufeinander-
folgen, dafd man sie zihlen kann, und wenn andrerseits unsre Auffassung von der
Zahl darauf hinauslauft, da alles, was man zahlt, im Raume ausgestreut wird, so
ist zu vermuten, daf die Zeit, im Sinne eines Mediums genommen, in dem man
unterscheidet und zihlt, nichts anderes ist als Raum.«*°

Die Wissenschaft reduziere die Zeit zu Zeitpunkten (Augenblicken), damit sie sie be-
rechnen und analysieren kann. Das wiederum habe als Konsequenz, dass Zeit nur
als atomisierte Zeitpunkte und in Verbindung mit Riumlichkeit verstanden werden
konne - wie es aus Filmen bekannt ist. Im Kino werden die (unbeweglichen) Bil-
der nebeneinander in eine Reihenfolge gestellt. Da die Bilder im Film in schneller
Reihenfolge hintereinander gezeigt werden, erzeugt das die Vorstellung von Bewe-
gung. Das ist nach Bergson jedoch keine Bewegung, sondern nur die Illusion davon.
Das impliziert, dass Zeit als eine homogene Reihe von Zeitpunkten im Raum ver-
standen wird. Wir frieren die Zeit in Augenblicke ein, obwohl die Zeit nicht wartet
und sich nicht einfrieren lisst. Diese Vorstellung vernachlissigt den Aspekt der Be-
wegung oder mit Bergsons Worten* die Dauer; die Ununterbrochenheit des FliefSens;*
das stindige Werden. Wenn wir die Zeit nur als eine Reihe von Zeitpunkten verstiin-
den, so Bergson, witrden wir die Dauer und Verinderung verpassen. Wenn eine Per-
son sich zum Beispiel zum Zeitpunkt t=1s von Punkt x =1m bewegt und zum Zeit-
punkt ¢ =5sim Ziel x = 20 m angelangt ist, erfahren wir nichts iiber ihre Bewegungs-
qualitit, ihre Gefiihle, Verinderungen usw. In der Wissenschaft sind t=1sundt=5s
gleich und haben dieselbe Qualitit, obwohl deren Intensitit komplett verschieden
seinkann. Mit Bergsons Worten: »Diese Figur reprisentiert aber eine Sache und kei-
nen Fortschritt.«* Deswegen meinte er, dass die Zeit als Dauer verstanden werden
muss. Die Methode, mit der die Dauer gemessen werden kann, ist die Intuition.
Bergson sieht das Leben als Dauer und versucht, Bewegung und Dauer zu theo-
retisieren. Er beschiftigt sich in diesem Sinne mit der Frage: Wie stellt sich die Ver-

39  Bergson, Zeit und Freiheit. Dieses Buch wurde erst im Jahr 1889 auf Franzésisch veroffentlicht.
Die deutsche Erstausgabe erschien im Jahr1911.

40 Ebd, 43.

41 Vgl.ebd.

42 Vgl. Jurevics, Henri Bergson. Eine Einfiihrung in seine Philosophie., 33.

43 Bergson, Zeit und Freiheit, 85.

14,02.2026, 08:08:56. A

99


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100 Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

gangenheit in die Gegenwart und wie verliuft der Prozess der stindigen Kreation
(Zukunft)? Elizabeth Grosz beschreibt diesen Prozess wie folgt:

»Life is [according to Bergson] temporal, durational, which means that within it,
there can never be any real repetition but only continual invention insofar as the
living carry the past along with the present, which implies that even a formally
identical state can be differentiated from its earlier instantiations only because of
the persistence of memory, the inherence and accumulation of srepetitions<in the
present. | am not the same subject in each repetition, for | carry all earlier repe-
titions within me as memory. Memory is not so much added to each perception
as each perception inheres in an order of the virtual that expands and elaborates
it through its difference from, and thus in its addition to, each earlier repetition.
If matter compresses and thus reduces the past to its present forms, to the actual
contained in the present, the living are distinguished from the non-living through
the ever-continuous growth and accumulation of the past, through their inherent
immersion in virtuality.«**

Bergson sieht das »Leben« als Gedichtnis; als Akkumulation der Vergangenheit; die
Vergangenheit, die nicht nur in Bezug auf Zeitpunkte kategorisierbar und trennbar
ist; die Vergangenheit, die nicht unbedingt eine kohirente und lineare Sequenz der
Ereignisse ist, sondern auch Dauer und Temporalitit unterschiedlicher Intensitit.

Die Intensitit der Grenzriume, in denen man sich vom Rechtsgebiet wegbe-
wegt, zeigt vor allem, warum die Narrative der Grenziiberschreitung unaufgefor-
dert erzihlt werden; warum wollten Ahmad und die anderen mir unbedingt die Ge-
schichte erzihlen, damit ich Bescheid weif3, wie intensiv ihre Grenzerfahrung war
und wie es sich anfiihlt, nicht als Adamizad gezihlt zu werden und sich mit Schmalz
einreiben zu miissen.

Die Erfahrung, die Ahmad darstellte, bezieht sich auf Ungewissheit und Angst.
Alles konnte passieren; »entweder Tod durch Ertrinken« oder von der tiirkischen
Kiistenwache erschossen zu werden. Solche Grenzerfahrung mit einem hohen Grad
an Intensitit setzen sich im Gedachtnis fest und tragen zur »Akkumulation der Ver-
gangenheit« bei; zum Leben, das gelebt wird; das Leben, das erzihlt wird.

Wir tranken unseren Tee aus und safSen im Wohnzimmer, als Siamak mit dem
Kochen anfing.

»Deswegen hatte ich fiir eine Weile kein Instrument, nachdem ich in Deutsch-
land ankam. Ich denke, das ist etwas, worauf man stolz sein kann: dass das Instru-
ment von der Polizei zerbrochen wirds, sagte Ahmad sarkastisch.

»Ich konnte es schaffen, ein Instrument mit nach unvar-e Ab* bringenc, sagte
Amin stolz.

44  Grosz, »Deleuze, Bergson and the Concept of Life«, 292.
45 Das kann als »Ubersee« iibersetzt werden, hier ist aber »Europa« gemeint.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

Unvar-e Abbezieht sich in der »iranischen« Kultur auf das utopische Ausland. Die
Dinge, die aus unvar-e Ab kommen, sind ebenfalls mit diesem utopischen Ausland
verbunden. Sie bekommen ein Wert. Diese Dinge werden als az Ab gozaste oder »iiber
die Wasser getragen«bezeichnet. Der Wert kommt vom Wasser und das Erlebenvon
Noghte.

Indieser Hinsicht kann Noghte die Momente der Grenziiberquerungen erkliren,
die sich mit einer besonderen Intensitit im Gedichtnis einprigt. Noghte liegt in den
Grenzriaumen. Als ein Begriff soll er aber nicht mit dem Begriff »Grenze« gleichge-
setzt oder verwechselt werden. Wihrend »Grenze« sich auf die Trennung von zwei
Riumen bezieht, verweist Noghte auf die detachement von etwas in Bezug auf Grenze
und Grenziiberquerung; eine detachment, die wegen der Bewegung und mit beson-
derer Intensitit geschieht. Durch diese Intensitit wird die Dauer der Zeit, so Berg-
son, intensiver erlebt und sich die experience als Erinnerungsbruch im Gedichtnis
einbettet. Noghte ist daher einer der Hauptpunkte des Narrativs eines Grenzmen-
schen und ebenfalls ein Versuch, die Intensitit von Erfahrungen wie Grenziiber-
schreitungen und somit die Darstellung der Erfahrung im Gedichtnis besser zu ver-
stehen.

Raumzeitliche Perspektive von Noghte

In seinem Narrativ verortet Ahmad Noghte in der Nihe von Cesme, einer Stadt in
der Tiirkei. Er beschrieb Noghte als Raum der Ungewissheit (»Uns wurde gesagt, dass
wir eine Viertelstunde zwischen dem Schichtwechsel der Kiistenwache Zeit hitten«)
und Angst (>Wir haben uns in der Dunkelheit versteckt mit vielen Problemen und
Angst«), Gewalt und Prekaritit (»Die tiirkische Kiistenwache fuhr 100 Meter entfernt
von uns vorbei mit ihren Booten«).

Siamak und Ahmad erwihnten im selben Gesprach ebenfalls die Schénheit von
Cesme als eine touristische Stadt mit schonen Strinden.

»Wir waren dort eingesperrt, aber konnte man nicht iibersehen, wie schon Ces-
me war. Schade, dass wir nicht diese Schonheit geniefRen konnten. Wir waren zu
einem anderen Zweck dort«, sagte Ahmad.

»Ja, dort war wirklich schén. Als wir am Strand waren und absegeln wollten,
konnte man die ganze Wasseroberfliche gleichmifiig sehen, die in der Zeit wie ein
Spiegel das Licht reflektiert hat«, bestitigte Siamak.

Die Schoénheit von Cesme ist vor Border Crossers nicht versteckt, aber die Border
Crossers sind vor den Augen der Tourist:innen unsichtbar. Diese Dynamiken gestal-
tet diesen Raum als eine landscape oder besser gesagt als eine borderscape, in dem un-
terschiedlichen Akteur:innen den Raum durch ihre verschiedenen Praktiken stin-
dig (re-)produzieren.

14,02.2026, 08:08:56. A

101


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

»Cesme« bedeutet Quelle. Der Name dieser Stadt reprisentiert das Wasser.

Noghte hat ebenfalls mit Wasser und Fliissigkeit zu tun. Noghte liegt am Wasser.

Um die Intensitit der Erfahrung des Grenziiberschreitens und somit der Erin-

nerungsbriiche in der Fluchterfahrung theoretisch analysieren zu konnen, ist eine
raumzeitliche und ethnografische Perspektive auf Grenzen notwendig. Die Verwen-
dung der Noghte in dieser Arbeit macht diese raumzeitliche Ansicht, wie bereits in

den vorherigen Teilen beziehend auf die Arbeit von Setha Low besprochen wurde,
moglich, da eine Untersuchung der Raumvorstellung, sowohl in der Philosophie als
auch in den Sozial- und Kulturwissenschaften*®, immer schon mit dem Blick auf

Zeitvorstellungen verbunden war.*

46
47

Vgl. Schroer, Riume, Orte, Grenzen; Low, Raumsoziologie; Low, Vom Raum aus die Stadt denken.
David Harvey nimmt beispielsweise eine marxistisch-theoretische Perspektive zu Raum und
Zeit und unterscheidet zwischen drei dominanten Ideen und Perspektiven zu Raumfragen
und Ruamvorstellungen: 1. Die absolute Konzeption, die zum grofden Teil der klassischen Me-
chanik und Newton entstammt, betrachtet Raum und Zeit als gegeben und existent. Hier
werden Raum und Zeit als unabhingig davon gedacht, was sie beinhalten und mit welchen
Prozessen und Verhaltnissen sie operieren. Raum wird in diesem Sinne meist als ein Behilt-
nisanderer Einheiten vorgestellt; 2. In der relativen Konzeption sind Raum und Zeit unabhin-
gige und fiir sich existierende Einheiten, die sich jedoch je nach der Natur der Materie, ih-
rer Dichte und ihres Charakters verindern; 3. Relationale Konzeptionen sind in der heutigen
raumtheoretischen Vorstellung in den Sozial- und Kulturwissenschaften haufiger vertreten
und verstehen Raum und Zeit nicht mehr als unabhidngig gegebene Realititen, sondern als
Produkte sozialer Prozesse (Vgl. Harvey, Spaces of Capital; Harvey, Spaces of Global Capitalism).
Auch Henri Lefebvre beschéftigte sich mit der Unterscheidung von physischem und sozia-
lem Raum und konstatiert, dass die physische Ansicht zum Raum immer mehr verschwin-
det. Er theoretisiert Raum daher als ein soziales Produkt. Raum, so Lefebvre, bildet sich in
einer »konzeptionelle[n] Triade« oder im Mittelpunkt einer tripolaren Dialektik von percei-
ved, conceived und lived, die sich gegenseitig beeinflussen, einschranken und tiberlappen.
In seiner Raumtheorie ist Raum einerseits ein field of action, in dem Akteur:innen handeln
(actual), anderseits eine basis for action, was wiederum die Grundlage fiir das Handeln dar-
stellt (potential) (Vgl. Lefebvre, The Production of Space; Low, Vom Raum aus die Stadt denken,
26). Mit seiner marxistischen Perspektive iibt Lefebvre Kritik an der politischen Okonomie
des Kapitalismus und stellt die These auf, dass Menschen innerhalb einer Gesellschaft nicht
nur soziale Relationen und Gebrauchswerte produzieren, sondern auch soziale Raume (Vgl.
Fuchs, »Henri Lefebvre’s Theory of the Production of Space and the Critical Theory of Com-
munication«). Nach Lefebvre beinhaltet sozialer Raum »the social relations of reproduction
(personal and sexual relations, family, reproduction of labor power) and the relations of pro-
duction« (Vgl. Lefebvre, The Production of Space, 32). Raum ist ein Produkt, das konsumiert
wird, gleichzeitig ist es ein Produktionsmittel der »networks of exchange and flows of raw
materials and energy fashion space and are determined by it. Thus this means of production,
produced as such, cannot be separated either from the productive forces, including technol-
ogy and knowledge, or from the social division of labour which shapes it, or from the state
and the superstructures of society.« (Ebd., 85)

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

Ein weiteres Konzept im Zusammenhang mit Raumzeit ist landscape. Prem Ku-
mar Rajaram und Carl Grundy-Warr gehen beim Begriff landscape in der Kulturgeo-
grafie von »repositories of contesting interpretations of the meaning of a piece of
land and of its appropriate use«*® aus und diskutieren, dass eine temporale Ansicht
der Grenze notwendig ist. Die landscapes stehen Rajaram und Grundy-Warr zufol-
ge im Mittelpunkt des Prozesses des meaning-making eines Landes. Dieser Prozess
ist nicht fest und statisch, sondern dynamisch, provisorisch und kontingent.* Das
machtden Begriff landscapes so fruchtbar und so die temporale Dimension der Gren-
ze verstehbarer. Rajaram und Grundy-Warr argumentieren, dass die Grenze nicht
nur riumlich analysiert werden soll, sondern auch temporal. Ausgehend von mar-
xistisch-raumtheoretischen Ansitze wie jenen Lefebvres und Harveys verstehen sie
Raum nicht als fixed spaces, sondern als in being oder [in] processes of change.>® Raum
ist also immer verinderbar:

»[I]n this sense, space and spatial relations should be considered in terms of pro-
cesses of change, and of landscapes as always in the process of becoming rather
than temporally fixed spaces.«”'

Raumvorstellung ist nicht méglich ohne eine Zeitvorstellung. Wie bereits erwihnt,
sind Raum und Zeit beide weder unabhingig voneinander gegeben noch sind sie
statisch, sondern vielmehr dynamisch. Was Harvey als change theoretisiert und was
Rajaram und Grundy-Warr als processes of change und process of becoming®> darstellen,
ist die analytische Essenz von Raum und Zeit. Eine analytische Perspektive, mit der
Rajaram und Grundy-Warr den Begriff landscape begriindet und von diesem ausge-
hend borderscape entwickelt haben. Der Begriff borderscape weist auf die Fliissigkeit
und Verianderbarkeit der Grenze hin. Borderscapes sind Riume, die stindig durch die
Zirkulation der Korper verindert werden. Borderscapes sind von den bordering prac-
tices der Akteur:innen beriihrt und gestaltet. Diese practices werden ebenfalls durch
borderscapes beschrankt und produziert.

Was in dieser Arbeit als temporale Dimension der Grenze verstanden wird, ist
nah an der Perspektive, die Sandro Mezzadra und Brett Neilson*® in Border as Method,
or, The Multiplication of Labor entwickeln. Sie unternehmen den Versuch, die etablierte
Ansicht von Grenze in der Wissenschaft im Allgemeinen und in den Border Studies
im Besonderen zu dekonstruieren. Diese Ansicht, so Mezzadra und Neilson, basiere
immer noch auf den Mauer-Vorstellungen. Sie hingegen verwenden den Ansatz

48  Rajaram und Grundy-Warr, Borderscapes, xxv.

49  Ebd.

50  Ebd., xxiv.
51 Ebd.

52 Vgl.ebd.

53  Vgl. Mezzadra und Neilson, Border as Method, or, The Multiplication of Labor.

14,02.2026, 08:08:56. A

103


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

»to separate the border from the wall, showing how the regulatory functions and
symbolic power of the border test the barrier between sovereignty and more flexi-
ble forms of global governance in ways that provide a prism through which to track
the transformations of capital and the struggles that mount within and against
them.<*

Mezzadra und Neilson beschreiben die Grenze nicht nur als internationale Grenze,
sondern auch als linguistische, urbane und soziale Grenze; nicht nur anhand ihrer
geografischen und territorialen Rinder, sondern auch anhand ihrer »complex social
institutions, which are marked by tensions between practices of border reinforce-
ment and border crossing«**. Sie nehmen »die Perspektive der Grenze als episte-
mischen Blickwinkel«* ein, um eine tiefere Analyse der internationalen Mobilitit
und der »Transformation von der Souverdnitit« in der globalen governance zu ver-
mitteln.”’

In dieser Hinsicht wird Noghte als eine territorial-rechtliche borderscape sowohl
physisch als auch semantisch so produziert und konstruiert, dass eine bestimmte
Intensitit vermittelt wird. Diese Intensitit wird als eine bestimmte (gebrochene) Er-
innerung und infolgedessen als Zugehdorigkeitsgefiihl imaginiert. Eine Zugehorig-
keit, die die Unterscheidung der abweichenden Lesarten oder Nutzungen der land-
scape mdglich macht.*® Eine Zugehérigkeit, die unterscheiden kann, wer Noghte er-
fahren hat und wer eine bestimmte Vorstellung von Noghte erzahlt.

Es ist jedoch wichtig zu erwahnen, dass mit der Verwendung von Noghte kei-
ne Ablehnung des Begriffs der Grenze einhergeht. Stattdessen sollen die affektiv-
korperlichen und raumlich-temporalen Merkmale der Grenzen betont werden, um
eine tiefer gehende Analyse zu erméglichen. Es bedarf auch der Temporalitit, um,
nach Bergson, den Weg zur Erinnerung und infolgedessen den Weg zum Leben fin-
den zu kénnen. Das kann uns dem Verstehen der Darstellung solcher Erfahrungen
im Leben niherbringen. Im Folgenden wird ausgehend vom Begrift der Grenze das
Konzept von Noghte weiter beschrieben. Noghte soll als ein temporaler kérperlicher
Begriff mithilfe von Konzepten wie Kontaktzone, borderlands, nationaler Geokérper
und spaces of death, die alle in enger Beziehung zu den Erinnerungsbriichen stehen,
kontextualisiert werden.

54 Ebd., 8.

55 Ebd, 3.

56  Kasparek, Europa als Grenze.

57  Vgl. Mezzadra und Neilson, Border as Method, or, the Multiplication of Labor.
58  Vgl. Rajaram und Grundy-Warr, Borderscapes.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

Von »Grenze« zu Noghte

Weitere Aspekte, die der Begriff »Grenze« verbirgt, sind die historischen und bio-
grafischen Dimensionen von Kérpern in Bewegung. Die Vorstellung einer Grenze
als lange, einheitliche Linie zwischen Lindern fiihrt zu einer essenzialistischen
Perspektive, die davon ausgeht, dass eine Grenze tatsichlich als konkrete Trennli-
nie zwischen Staaten existiert und Menschen sie iiberschreiten. Die Komplexitit,
die die Grenze in die Kérper und das Leben der Menschen einschreibt, vor allem
derjenigen, die sie iiberqueren, werden in dieser Vorstellung nur teilweise erfasst.
Die Grenze beeinflusst das Leben jedes Menschen, aber nicht in gleicher Weise,
denn biografische Dimensionen spielen bei den individuellen Grenzerfahrungen
eine wichtige Rolle. Mathematisch gesehen besteht eine Linie aus unzahligen Punk-
ten, die sich in einem bestimmten Zusammenhang zu einer langen Figur (ohne
Breite) verbinden. Auch die Grenze bezieht sich auf dieses Konzept und bietet beide
Aspekte, sie ist sowohl Linie als auch Punkt. Die Perspektive der Noghte ladt hierbei
dazu ein, in die Grenze hineinzuzoomen und die vorhandenen intensiven Punkte
zu sehen. Als ergidnzende Perspektive hilft sie, die erwihnte Komplexitit sichtbar
zu machen.

Neben weiteren Definitionen sind mit »Grenzen« im Zusammenhang mit Mi-
gration und Gefliichteten meistens nationale Grenzen gemeint. Von daher denken
wir womoglich als Erstes daran, wenn wir in diesem Kontext iiber »Grenze« spre-
chen. Die Funktion der nationalen Grenze ist, die »Nation« zu schiitzen. Thongchai
Winichakul beschreibt die Nation als das, was das Leben eines jeden Menschen be-
trifft:

»A nation touches everyone’s life. It has a government, an economy, a social and
cultural condition, all of which affect individuals. Indeed, nationhood has a pow-
erful grip that can hold together a community whose members may never know
each other. So powerful is it that lives can be sacrificed for it. It has inspired gener-
ations to strive for innovative and constructive achievements. In fact, nationhood
is desired even among the radicals in many countries who may be no less loyal to
their country than their adversaries.«*®

In seinem Buch Siam Mapped. A History of the Geo-body of a Nation untersucht
Thongchai Winichakul, wie Nationalitit — willkiirlich und kiinstlich — durch eine
Wissenschaft, nimlich die Geografie und ihre zentralen Technologien des Wissens
und der Kartografierung, in verschiedenen (kolonialen) Momenten der Konfron-
tation von Diskursen hervorgebracht wurde.® Mit »Konfrontation« meint er jene

59  Winichakul, Siam Mapped, 1x.
60 Vgl.ebd., x.

14,02.2026, 08:08:56. A

105


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

historischen Situationen, in denen unterschiedliche Diskurse aufeinandertreffen
und neue Diskurse entstehen. Als Beispiel nennt er das Zusammentreffen von tradi-
tioneller und moderner Geografie, das Aufeinandertreffen westlicher Wissenschaft
mit indigenem Wissen sowie die Konfrontation westlicher und indigener kosmolo-
gischer Vorstellungen in Thailand. Er argumentiert, dass diese Konfrontationen zu
einer neuen Art der Wahrnehmung von Raum und Territorialitat fithrten.

Er sieht dabei eine Verbindung zwischen der verinderten Raumwahrnehmung
und der Vorstellung vom menschlichen Kérper und entwickelt dafiir den Begriff des
»nationalen Geokdrpersc, der zur Analyse von Nation und Nationalitit dient. Die-
ser Begrift bezieht sich auf die imaginierte oder wahrgenommene territoriale Form
einer Nation, die durch moderne Kartierung, politische Diskurse und historische
Erzihlungen konstruiert wurde. Der »nationale Geokdrper« ist dabei nicht nur ei-
ne geografische oder politische Entitit, sondern ein emotionaler und symbolischer
»Korper«, mit dem sich Menschen im nationalen Diskurs identifizieren und den sie
— wie ihren eigenen Korper — schiitzen. Dieses Konzept hilft zu erkliren, warum
Nationen so stark auf Grenzen und territoriale Integritit fixiert sind. Beim »natio-
nalen Geokorper« geht es nicht nur um physischen Raum, sondern auch darum, wie
Menschen sich die territoriale Gestalt einer Nation vorstellen, wie sie diese definie-
ren und sich emotional mit ihr verbinden. Er ist ein zentraler Bestandteil des mo-
dernen Nationalismus und beeinflusst politische Entscheidungen, das historische
Gedichtnis und die nationale Identititsbildung.

Winichakul argumentiert, es werde allgemein angenommen, eine Nation sei
einerseits ein kollektiver Korper, zu dem die Individuen gehéren miissten. Anderer-
seits werde unterstellt, dass eine Nation aus kleinsten Einheiten — den sogenannten

»Atomen der Nation«®

— bestehe, die eine dhnliche Natur teilten. Diese angenom-
mene Gleichartigkeit von Nation und Kérper erzeugt die Vorstellung einer kohiren-
ten und homogenen nationalen Gemeinschaft innerhalb der Nation. Winichakul
zeigt, dass nationale Zugehorigkeiten durch Ideen wie Patriotismus, Loyalitit und
andere Gefithle und Praktiken als »natiirliche Beziehungen« konstruiert wurden.
Zugleich wird behauptet, dass eine Nation in einer globalen Gemeinschaft von
Nationen existiere — mit anderen Nationen, die andere Interessen verfolgten, mit
»uns« konkurrierten oder »uns« sogar feindlich gegeniiberstanden.®*

Er unterscheidet das Konzept des Geokdrpers von anderen Konzepten, Prakti-
ken und Institutionen, die sich nur auf die Territorialitit einer Nation beziehen oder
innerhalb der Rahmung und Begrenzung des Geokdrpers operieren — etwa Integri-
tit und Souverinitit, Grenzkontrollen, bewaffnete Konflikte, Invasionen und Krie-
ge sowie die territoriale Organisation von Wirtschaft, Produkten, Industrie, Han-
del, Steuern, Zollen, Bildung, Verwaltung oder Kultur. Der Begriff des Geokorpers

61 Winichakul, Siam mapped, 1.
62 Vgl.ebd., 1.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

verweist jedoch nicht nur auf Raum oder Territorium, sondern auch auf das »Le-
ben« einer Nation. Er ist Quelle von Stolz, Loyalitit, Liebe, Leidenschaft, Vorein-
genommenbheit, Hass, Vernunft und Unvernunft. In diesem Zusammenhang wird
die (nationalstaatliche) Grenze nicht nur als territorial-riumliches, sondern auch
als symbolisch-affektives Konzept verstanden.

In Bezug auf den nationalen Geokérper sollen Grenzen - in ihrer grundlegendsten
Funktion — die Souverdnitit eines Staates sowie die Macht und Eigenheit der Nation
symbolisieren.® Die allgemeine, vor allem westlich geprigte Vorstellung von Gren-
zen, die erst im Laufe der letzten Jahrhunderte konstruiert, jedoch fortlaufend neu
verhandelt wurde, zeigt, dass sie weit mehr sind als blofRe Rinder eines Staatsge-
bietes.®® Wenn die Nation als Kérper verstanden wird,”” dann fungiert die Grenze
als deren Haut - eine schiitzende Hillle, die den Kérper vor Schmutz und Krank-
heit bewahren soll, oder, in den Worten von Mary Douglas, vor dem, was als »un-
rein« gilt.*® Daraus folgt die Annahme, dass alles, was sich innerhalb des Kérpers
befindet, als »rein« gilt, wihrend alles auf3erhalb als »unrein« wahrgenommen wird.
Diese Produktion der Dichotomien steht im Zentrum des modernen national-staat-
lichen Grenzbegriffs: innen/aufien, wir/die anderen, Reinheit/Unreinheit etc. Ent-
sprechend der Logik der Grenze — ohne die laut Benedict Anderson Nation und Na-
tionalitit iiberhaupt nicht vorstellbar wiren® — werden grenziiberschreitende Men-
schen regelmifiig als »Gefahr« oder, in der Terminologie der Medien, als »Krise«
dargestellt.

Auch feministische Theoretiker:innen haben seit Langem auf die Konstruktion
und Vorstellung der Nation als menschliche Korper hingewiesen — insbesondere
darauf, dass Nationen hiufig als weiblich konnotierte Kérper dargestellt werden.
Nira Yuval-Davis und Anne McClintock argumentieren, dass Frauen im Kontext der
Nationen als eine Art der nationalen Ehre, verbunden mit kultureller Reinheit und
biologischer Reproduktion, symbolisiert werden.” Der Schutz der »Haut der Na-
tion« oder der nationalen Grenze wird somit auch zum Schutz eines als weiblich
imaginierten Korpers, dessen Reinheit gewahrt und dessen Kontrolle abgesichert
werden soll. In diesem Diskurs erscheinen Grenziiberschreitungen nicht nur als Be-
drohung, sondern auch als sexualisierte und ethnisierte Vorstellungen von »Vermi-
schungs, die die Reinheit des nationalen Korpers gefihrden kénnten.”

63 Vgl.ebd.,17.

64  Vgl. Khosravi, »lllegal« Traveller, 2.

65  Vgl. Anderson, Imagined Communities.

66 Vgl ebd.

67  Vgl. Winichakul, Siam Mapped; Ahmed, Cultural Politics of Emotion.
68  Vgl. Douglas, Purity and Danger.

69  Vgl. Anderson, Imagined Communities.

70 Vgl
71 Vgl

Yuval-Davis, Gender and Nation; Mcclintock, Imperial Leather.

Hess und Lenz, Geschlecht und Globalisierung.

14,02.2026, 08:08:56. A

107


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

In diesem Sinne fokussiert Floya Anthias ebenfalls auf die symbolische und bild-
liche Konstruktion von »Nation« als weiblichem Kérper — oder, wie sie es formuliert,
als »mothers of patriots, as symbolic of boundaries and as carrier of culture«’. Sie
argumentiert dabei, dass nationale Zugehorigkeit nicht nur durch rechtliche Kate-
gorien oder territoriale Abgrenzung definiert wird, sondern auch durch soziale und
symbolische Ordnungen, in denen Frauen eine zentrale Rolle als biologische und
kulturelle »Reproduzentinnen« der Nation spielen. Im Kontext von Flucht und Mi-
gration und den Zusammenhingen von Korper, Nation, Identitit und Zugehorig-
keit betont Avtar Brah in ihrer Analyse von »diasporic space«, dass nationale Identi-
titen stets durch Prozesse von Inklusion und Exklusion, von »belonging« und »othe-
ring« gepragt sind. Diese Prozesse schreiben sich tiefin Korper ein, insbesondere in
rassifizierte und sexualisierte Kérper von weiblichen Migrantinnen. Fir Brah sind
Nationen nicht nur politische Riume, sondern auch affektiv und korperlich organi-
sierte Ordnungen, in denen Zugehorigkeit immer auch mit korperlicher Lesbarkeit
(race, Gender, Klasse) verkniipft ist. Der nationale Krper wird somit zum Ort der
Regulierung — und migrantische Kérper werden als »fremd« und potenziell stérend
wahrgenommen.”

Diese gegenderte und rassifizierte Produktion der Nation verschrankt sich mit
der von Mary Douglas formulierten »Reinheit« und unterstreicht die Symbolik des
Geokorpers als Korper, der nicht nur geordnet, sondern auch diszipliniert, reguliert
und von »Unreinheit« freigehalten werden muss.

Diese Produktivitit von Grenze lisst sich als ein »categorical ordering«™ ver-
stehen — eine Ordnung, die Menschen erst eine oder mehrere Nationalititen zu-
schreibt und sie bestimmten Kategorien zuweist. Diese kategoriale Ordnung wird
naturalisiert, was Liisa Malkki als die »national order of things« bezeichnet.” Sie
plddiert dafiir, eben diese »nationale Ordnung der Dinge« kritisch zu hinterfragen,
da sie durch Prozesse nationaler Grenzziehung konstruiert wird, zugleich aber ihre
Funktion — etwa die »Illusion« von Sicherheit — als natiirlich erscheinen lisst und
somit die Gewalt von Grenzregimen legitimiert.”

In ihrem Buch Purity and Exile. Violence, Memory, and National Cosmology among
Hutu Refugees in Tanzania diskutiert Malkki, wie »displacement and deterritorializa-
tion — conditions which are >normal« for increasingly large numbers of people to-
day — may shape the social construction of nationness and history, identity and en-
mity«””. Die Konstruktion nationaler Vergangenheit erscheint dabei als eine beson-

72 Anthias, »Evaluating>Diaspora« Beyond Ethnicity?«, 573.

73 Vgl. Brah, Cartographies of Diaspora.

74 Vgl. Malkki, Purity and Exile.

75  Vgl. Malkki, »National Geographic«; Malkki, »Citizens of Humanity«; Malkki, Purity and Exile.
76  Vgl. Malkki, Purity and Exile, 1—17.

77  Ebd., 1.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

dere Form von Geschichtsschreibung: eine, die Territorien mit moralischer Bedeu-
tung verkniipft und dabei vermeintlich uralte Bindungen zwischen Menschen, Poli-
tik und Raum voraussetzt. Deshalb ist die »national order of things an order which,
despite its historical recency, presents itself as ancient and natural«’®.

Als Schutz des Korpers der Nation reprisentieren Grenzen eine spezifische le-
gale und symbolische Struktur der Territorialitit und Zugehorigkeit. Diese Struktur
definiert, wer drinnen ist und wer drauflen, wer als eigen gilt und wer als fremd, wer
Grenzen iiberschreiten darf und wer nicht; wer dazugehért und wer als »Fremde:r«
gilt; wer Rechte besitzt und wer nicht. Dabei wurde Nation nicht nur als lokales Phi-
nomen konstruiert, das an bestimmte Territorien und Zeiten gebunden ist, sondern
zugleich als ein globales, supralokales Phinomen. Malkki argumentiert:

»[TThe modern system of nation-states has come to be a natural order of things in
many dimensions of human lives. [...] [The national order of things] is intended
to describe »a class of phenomena that is deeply cultural and yet global in its
significance<— to underscore that the nation is always associated with particular
places and times, yet simultaneously constitutes a supralocal, transnational
cultural form.«”®

Dieses Zitat verdeutlicht den Status der Nation als kategoriale Ordnung im inter-
nationalen Staatensystem - eine Ordnung, die Essenzialisierung, Asthetisierung
und Policing sozialer und politischer Identititen hervorbringt. In dieser Logik wer-
den Asylsuchende als subversive Figuren dargestellt, die die nationale Ordnung der
Dinge herausfordern. Sie gelten als eine »Verunreinigung« der vorgestellten Rein-
heit der Nation — eine Verunreinigung, die jedoch von der oben beschriebenen kate-
gorialen Ordnung selbst produziert und sinnvoll gemacht wird. In den Worten von
Mary Douglas®® erscheinen Asylsuchende als gefihrliche Unklassifizierbare, weil
sie nationale Grenzen verwischen und die grundlegende Unterscheidung zwischen
»nationals« und »foreigners« verschwimmt.®

Noghte als »Dissonanz« - Missklang an Grenze

Diese symbolische und rechtliche Konstruktion von Zugehorigkeit und Ausschluss
wird in der Figur des »Fliichtlings« besonders deutlich - einer Figur, die die Gren-
zen der nationalen Ordnung der Dinge exemplarisch sichtbar macht. In ihrem be-
rithmten Essay »Wir Fliichtlinge« beschreibt Hannah Arendt die Figur des Fliicht-

78  Ebd., 2.

79 Ebd., 37.

80 Vgl. Douglas, Purity and Danger.
81 Vgl. Malkki, Purity and Exile, 6-8.

14,02.2026, 08:08:56. A

109


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

lings als ein zentrales Merkmal der Moderne, das exemplarisch fiir das widerspriich-
liche Zusammenspiel von Nationalstaat, (Menschen-)Rechten, Staatsbiirgerschaft
und Identitit steht. Arendt versteht den Fliichtling nicht nur als juristischen Status,
sondern als eine komplexe existenzielle und politische Figur: als einen Menschen,
dem die politische Zugehorigkeit entzogen wurde und der dadurch auf sein blof3es
Menschsein, auf sein »nacktes Leben« reduziert ist.®*

Arendt erkennt einen grundlegenden Widerspruch in der Konzeption der
»Menschenrechte« innerhalb des nationalstaatlich organisierten Weltsystems.
Denn gerade in jenen Momenten, in denen Menschen aus ihrer Staatszugehorig-
keit herausfallen — also in Situationen von Flucht und Staatenlosigkeit —, zeigt sich,
dass die Menschenrechte ohne politischen Rahmen wirkungslos bleiben. Das Wort
»Mensch« in »Menschenrechte« bezieht sich in solchen Kontexten auf ein abstrak-
tes, politisch entleertes Menschsein, das in der Realitit kaum Schutz garantiert.
Anders gesagt: Man ging davon aus, dass staatenlose Menschen wenigstens durch
universale Rechte geschiitzt sein sollten — doch genau das versagte in der Praxis.
Fiir Arendt ist diese Gleichsetzung von Politik und Staatlichkeit ein spezifisch mo-
dernes Phinomen.® Im nationalstaatlichen Kontext bedeutet das: Das Recht auf
politische Teilhabe wird als das alleiniges Recht von Staatsangehorigen verstanden.
Wer aber staatenlos ist, dem bleiben nur noch jene Menschenrechte, die ihm allein
aufgrund seines »Menschseins« — also seines blofen Kérpers — zustehen. Damit
wird das »nackte Leben« zum Ausgangspunkt eines rechtlichen Status, was fir
Arendt gerade das Problem darstellt.

Mit der Genfer Flichtlingskonvention von 1951 versuchte die internationa-
le Staatengemeinschaft, diesen Widerspruch zumindest teilweise aufzufangen.
Sie definierte eine volkerrechtlich anerkannte Kategorie von »Fliichtlingen« und
gewihrte ihnen bestimmte Rechte. Doch obwohl mit dieser Konvention ein interna-
tionaler Rechtsrahmen geschaffen wurde, bleiben Gefliichtete und Migrant:innen
in der Praxis hiufig unklassifizierbar — jenseits juristischer Kategorien. Sie wer-
den nicht in die bestehende nationale Ordnung jener Staaten zugelassen, in die
sie fliehen oder migrieren. Das verweist auf die zentrale Rolle von Grenzen und
Territorium fiir das Verstindnis politischer Zugehdrigkeit im nationalstaatlichen
Denken. Die Fragen von Territorium und politischer Zugehoérigkeit in Europa
stellen sich jedoch mit dem Schengener Abkommen komplexer, das die Vorstellung
nationaler Grenze grundlegend verindert hat.

Seit Bilden des Schengener Abkommens haben sich die Mitgliedstaaten der EU
eine gemeinsame Auflengrenze gegeben. Sie dient nicht mehr nur der Abgrenzung
zwischen souverinen Staaten, sondern hat eine neue Rolle in der Konstruktion des

82  Arendt, »Wir Flichtlinge«.
83  Loick, »Wir Fliichtlinge. Uberlegungen zu einer Biirgerschaft jenseits des Nationalstaatsc,
577.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

»Anderen« eingenommen. In seinem Text »Mapping Schengenland: Denaturalizing
the Border« entwickelt William Walters eine vielschichtige und historisierende Ge-
nealogie des Grenzbegriffs. Ziel ist es, den vermeintlich natiirlichen Charakter von
Grenzen zu hinterfragen und politische Prozesse wie die Entstehung des Schengen-
raums als supranationale Institution besser zu verstehen.®* Walters entfaltet diese
Genealogie entlang dreier Linien: der geopolitischen Ordnung, der nationalen so-
wie der »biopolitischen Grenze« — allesamt zentral fiir das Verstindnis des Schen-
genraums. Er argumentiert, dass die Schengengrenzen nicht mehr ausschliefllich
durch die Linse nationalstaatlicher Grenzen betrachtet werden kénnen, auch wenn
sie historisch auf diesen aufbauen. Wihrend sich die Machtverhiltnisse im Raum
verteilen und die Verantwortung fiir innere Sicherheit dezentralisiert wird, verin-
dern sich auch die ideologischen Grundlagen der Grenzpolitik: Die »Anderen« des
Schengenraums sind nicht mehr primir benachbarte Nationen, sondern transna-
tionale soziale Bedrohungen. Walters fasst das prignant zusammen: »The security
threat takes the form of a host of transnational, social threats, and is often personi-
fied in the racialized figure of Islamic and nonwhite people.«*

Die nationale und supranationale Wirkung der Grenze als politische, rechtliche,
kulturelle und soziale Einheit — insbesondere im Rahmen von Nationalstaaten, aber
auch supranationaler Konstrukte wie der EU und des Schengenraums — spielt eine
zentrale Rolle in der ideologischen Funktion der Nation. Diese Funktion lisst sich
mithilfe des Begriffs der »Anrufung [Interpellation]«® nach Louis Althusser fassen,
der beschreibt, wie Ideologien Subjekte hervorbringen, indem sie Individuen in be-
stimmte Rollen »anrufenc, die diese dann als ihre eigenen erkennen.

Die Nation »ruft« Menschen in spezifischen Rollen an - etwa als Biirger:in, Mi-
grant:in oder Gefliichtete:n — und das Subjekt erkennt sich in dieser Rolle wieder.
Entscheidend ist dabei, dass Ideologie bei Althusser nicht als reines Kontrollinstru-
ment verstanden wird, sondern als ein struktureller und weitgehend unbewusster
Prozess, in dem das Subjekt scheinbar freiwillig der ihm zugewiesenen Rolle zu-
stimmt. Anrufung geschieht nicht durch Zwang, sondern durch Sprache — das Sub-
jekt wird angesprochen und erkennt sich darin wieder. Dieser Prozess ist tief kor-
perlich verankert: Er erfolgt iiber Sozialisation, Rituale und Gewohnheiten, die sich
in den Korper einschreiben. Der Korper »gehorcht« oft, ohne dass dieser Gehorsam
als solcher wahrgenommen wird. Althusser beschreibt die Anrufung als Prozess, der
vom Subjekt Zustimmung verlangt — und sich damit von Foucaults Konzept der Sub-
jektivierung unterscheidet, das stirker auf Disziplinierung, Uberwachung und Un-
terwerfung abzielt.

84  Vgl. Walters, »Mapping Schengenland«.
85 Ebd,s70.
86  Vgl. Althusser und Wolf, Ideologie und ideologische Staatsapparate.

14,02.2026, 08:08:56. A

m


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Auch wenn Althussers Theorie stark strukturalistisch geprigt ist und wenig
Raum fiir die Agency des Subjekts lisst, haben spitere Denker:innen - insbe-
sondere Judith Butler — diesen Begriff erweitert. Butler hebt die »performative«
Dimension der Anrufung hervor und betont, dass in jeder Wiederholung der
ideologischen Rolle auch ein Moment der Verschiebung liegt. Ideologie »existiert
immer in einem Apparat [Apparatus] und in seinen Praktiken«*, schreibt sie - und
genau in diesen Praktiken liegt die Méglichkeit, die Anrufung »zu irritieren oder
umzucodieren«:

»Although [Althusser] refers to the possibility of >bad subjects,< he does not con-
sider the range of disobedience that such an interpellating law might produce. The
law might not only be refused, but it might also be ruptured, forced into a reartic-
ulation that calls into question the monotheistic force of its own unilateral op-
eration. Where the uniformity of the subject is expected, where the behavioral
conformity of the subject is commanded, there might be produced the refusal of
the law in the form of the parodic inhabiting of conformity that subtly calls into
question the legitimacy of the command, a repetition of the law into hyperbole, a
rearticulation of the law against the authority of the one who delivers it.<*®

Da Anrufung tiber Sprache funktioniert, sieht Butler darin ein Potenzial zur »Ver-
drehung oder Parodie«: Das Subjekt kann die Sprache der Ideologie anders verwen-
den, sie ironisieren oder unterwandern. Das heif3t aber nicht, dass das Subjekt au-
Berhalb der Ideologie handelt oder gar existiert. Vielmehr gibt es da die Moglichkeit,
die Ideologie zu verdrehen und sie subversiv zu verwenden. Der Korper bleibt da-
bei zentral — als Triger der Ideologie, als Adressat der Anrufung, aber auch als Ort
der performativen Verschiebung. Vor diesem Hintergrund stellen sich die Fragen:
Wie funktioniert die Anrufung von Nation und Nationalitit im Kontext von Flucht
und Migration? Wie wird das Subjekt an Grenzen angesprochen — dort, wo sich un-
terschiedliche nationale Ideologien, Apparate und Praktiken iiberlagern? Und: Auf
welche Anrufung soll der Kérper einer grenziiberschreitenden Person reagieren?
Noghte reprisentiert in diesem Sinn einen metaphorischen Punkt, an dem
verschiedene Anrufungen aufeinandertreffen und an dem verschiedene nationale
Ideologien mit unterschiedlichen »Stimmen« miteinander interagieren. Noghte
steht fiir einen Ort der Dissonanz, an dem verschiedene nationale Ideologien mit un-
terschiedlichen symbolischen und rechtlichen Gewichten gleichzeitig wirken und
das Subjekt auf widerspriichliche Weise anrufen. In dieser Verflechtung entsteht
ein Missklang - eine ideologische Uneindeutigkeit, in der fiir den Kérper nicht

87  Butler, Bodies That Matter, 193.
88 Ebd., 89.

14,02.2026, 08:08:56.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

klar ist, wie oder auf welche Stimme er reagieren soll. Trotz der Vielzahl von Anru-
fungen und Kontrollmechanismen kann genau diese ideologische Dissonanz, so lisst
sich mit Althusser und Butler sagen, die Briiche im ideologischen Gefiige sichtbar
machen. Und in diesen Briichen liegen Momente der Verschiebung, Irritation und
der Moglichkeit von Widerstand und Handlungsmacht.

Der Begriff Dissonanz wird hier verwendet, um Spannungsverhiltnisse zwi-
schen widerspriichlichen normativen Ordnungen, Identititszuschreibungen und
ideologischen Anrufungen zu beschreiben. In Anlehnung an die musikalische Her-
kunft des Begriffs (lat. dissonare — »missklingen«) verstehe ich Dissonanz als eine
gebrochene, widerspriichliche Uberlagerung von Anrufungen, die im normativen
(Klang-)Verstindnis als unangenehm, falsch oder schief wahrgenommen wird. Ge-
rade diese Irritation macht Briiche in hegemonialen Normen sichtbar und erdffnet
damit Potenziale fiir Verschiebung und Verinderung. Mein Verstindnis ist einer-
seits beeinflusst von Adornos Verwendung des Begriffs in der Asthetischen Theo-
rie und der Musiksoziologie. Er bezeichnet Dissonanz als die »Wahrheit der Har-
monie, ein »Signum aller Moderne«® und als Ausdruck isthetischer wie gesell-
schaftlicher Spannungen, die kritisches Denken iiberhaupt erst erméglichen.*® An-
dererseits orientiere ich mich an Judith Butlers Analyse jener Spannungen zwischen
Sex, Gender und Verlangen, die den scheinbar kohirenten Zusammenhang zwi-
schen diesen Aspekten destabilisieren.”

An dieser Stelle méchte ich erneut auf die metaphorische Formulierung von
Noghte zuriickkommen. Noghte beschreibt nicht nur einen Ort des ideologischen
Aufeinandertreffens an der Grenze, sondern haftet auch dem Korper an, der die
Intensitit davon erfahren hat - als wiirde Noghte sich an den Koérper anhaften und
dort kleben bleiben. In diesem Bild wird der Korper, der Noghte erlebt hat, selbst
zu einem Ort der Dissonanz: Er wird von mehreren nationalen Ideologien zugleich
angerufen, die ihn in widerspriichliche Rollen zu pressen versuchen. Beispielsweise
ruft ihn auf der einen Seite die deutsche Anrufung mit dem Begriff »Integration«
an — oft als Anpassung an ein homogenisiertes Selbstbild. Auf der anderen Seite
wirkt eine iranische Anrufung, die auf eine idealisierte, oft nationalistisch aufgela-
dene »persische (Leit-)Kultur« verweist. Der Kdrper steht damit im Spannungsfeld
unterschiedlicher Anrufungen, die nicht harmonisch zusammenpassen, sondern
sich gegenseitig iiberlagern, irritieren oder ausschlief3en.

Wie ich im folgenden Kapitel zur »Integration« noch niher ausfithre, kénnen
Menschen, die Noghte erlebt haben, nicht nur die ideologischen Briiche erkennen,
die durch diese Dissonanz sichtbar werden, sondern sie kénnen diese Briiche durch

89  Adorno, Asthetische Theorie, 29.
90  Vgl. Adorno, Asthetische Theorie.
91 Vgl. Butler, Gender Trouble.

14,02.2026, 08:08:56. A

n3


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

den kollektiven Akt des Erzihlens, Erinnerns und Wiedererzihlens in Erinnerungs-
briiche verwandeln und sich damit aneignen. Aus diesen Briichen kénnen sie ein Po-
tenzial zur Verschiebung, Irritation, zum Ungehorsam und Widerstand generieren
und daraus eigene Narrative formen, die den dominanten Erzihlungen nationaler
Ideologien etwas entgegensetzen; Narrative, die nicht auf Einheit und Identitit be-
ruhen, sondern auf Fragment, Reibung und Bewegung.

Die Vertreter:innen des nationalen Korpers

Ich habe dieses Buch mit dem Protest begonnen, bei dem Minner — hauptsichlich
aus dem Iran - an der griechisch-mazedonischen Grenze aus Protest ihre Lippen
zugendht und das Wort »Iran« in roter Schrift auf ihre Korper geschrieben haben.
Die »Nation« wird in Grenzerfahrungen sichtbar - in diesem Fall sogar am Kérper
und auf eine viszerale Weise. Ein Bild dieser Proteste zeigt eine Person unter den
Demonstrierenden, die sich nicht nur die Lippen zugeniht und »Iran« auf die Stirn
geschrieben hat, sondern auch die Region Kurdistans als »Landkarte« auf den Kor-
per titowiert trigt. Das Zusammentreffen der Worte »Iran« und »Kurdistan« auf
einem Korper — vor dem Hintergrund der langjihrigen Proteste und Kimpfe der
kurdischen Minderheit fiir ihre Rechte im Iran — erschien mir als eine widerspriich-
liche und zugleich interessante Kombination. Die Erfahrung der Noghte bringt un-
terschiedliche und teils widerspriichliche Narrative zusammen. »Gutex, »heftigex,
»brutale«, »einfache« und »schwere« Grenzerfahrungen finden durch den Akt des
Erzihlens gemeinsame Berithrungspunkte, an denen sie sich begegnen und mit-
einander verbinden. Sie treten durch die Narrativierung in einen Dialog. Aus diesen
verflochtenen Erzihlungen entstehen ganz bedahe®* neue Themen und Fragestellun-
gen.

Auchinunserer Runde, in einem scheinbar beildufigen Gesprich, begannen sich
vom Anfang an unterschiedliche Grenzerfahrungen miteinander zu verflechten:

»Meine Erfahrung an der Grenze war ziemlich gut. Ich kam mit der berithmten
Welle 2015 nach Deutschland und alles lief einigermafien gut. Es gab viel Hilfe von
Organisationen, und die Polizei hat keine grofen Probleme gemacht, sagte Sia-
mak.

»War es bei euch nicht so, dass sie nur Leute aus bestimmten Lindern durch-
gelassen haben?«, fragte Amin in einem Ton, bei dem allen klar war, dass er seine
eigene Geschichte erzihlen wollte.

»Nein, sie haben alle durchgelassen, glaube ich. Wenn sie die Iraner durchgelas-
sen haben, dann haben sie alle durchgelassen«, antwortete Siamak sarkastisch, und
wir lachten.

92  Siehe Einleitung.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

»Das stimmt! Als ich nach Mazedonien wollte, war die Grenze geschlossen, und
sie haben keinen Iraner durchgelassen. Ich war lange dort. Das war schrecklich. Die
Leute haben sogar protestiert — die Iraner haben sich die Lippen zugeniht, erzihl-
te Amin aufgeregt, und wir horten gespannt zu. Es war das erste Mal, dass ich diese
Geschichte von ithm horte. Bis dahin kannte ich sie nur aus den Medien - aus Be-
richten und Bildern.

»Ich sehe keine Wunde auf deinen Lippen. Erzihl mir nicht, dass du es nicht
gemacht hast«, sagte Siamak.

»Natiirlich nicht, bist du bescheuert? Das war heftig. Trotzdem hat es nichts ge-
bracht«, sagte Amin mit ernster Miene.

»Wieso hat es nichts gebracht? Es war doch iiberall in den Nachrichten. Ich habe
es sogar im Iran gesehenc, sagte ich interessiert.

»Ja, aber ich habe nichts davon gehabt. Die haben uns trotzdem nicht durchge-
lassen«, antwortete Amin.

»Du vor allem bist doch durchgekommen — das war unser Pech!«, scherzte Sia-
mak.

»Ja, aber mit vielen Schwierigkeiten«, erwiderte Amin lachend.

Zwei Jahre spater erzihlte er mir, wie es ihm gelungen war, die griechisch-maze-
donische Grenze zu iiberqueren. Er war nach Griechenland zuriickgekehrt und hat-
te sich mithilfe seiner Muttersprache — Kurdisch — als Kurde mit irakischer Staats-
angehorigkeit registrieren lassen. Diese Schliche, mit nationalen Zugehdorigkeiten
zu spielen, hat fiir ihn funktioniert.

Der Protest verweist nicht nur metaphorisch, sondern auch materiell-kérper-
lich und politisch auf die Rolle des menschlichen Kérpers als Ort der Wahrheitspro-
duktion - als jener Punkt, an dem Grenze und Nation, aber auch internationale Be-
ziehungen zusammenkommen und sichtbar werden. Doch diese Begegnung bleibt
an den Kdrper gebunden.

Im Sommer 2019, als wir uns fiir eine Performance trafen, erzihlten mir Amin,
Ahmad und Siamak, dass sie vor einigen Monaten begonnen hitten, einen irani-
schen Literaturzirkel zu besuchen. Der Kreis war offenbar von einer kleinen Gruppe
Interessierter neu gegriindet worden. Ziel war es, sich wochentlich zu treffen und
Gedichte oder Kurzgeschichten zu lesen. Da es in iranischen Literaturkreisen — die
iiblicherweise »Mahfel-e adabi« oder »literarischer Orden« genannt werden — ib-
lich ist, (Live-)Musik zu héren, insbesondere iranische Musik, luden die Organisa-
tor:innen Ahmad und Siamak ein. Amin hatte damals bei Ahmad tibernachtet und
kam deshalb ebenfalls mit.

»Sie sind ein bisschen arrogant und so. Sie tun so, als ob sie grofde Schriftstel-
ler:innen wiren, aber das sind sie nicht«, sagte Ahmad, und die anderen nickten.

»Wenigstens lest ihr jedes Mal gute Texte, oder?«, fragte ich interessiert.

»Ja, aber man muss sich auch viel Mist anhéren - das ist nicht gut fiir die Ner-
ven, antwortete Amin lachend.

14,02.2026, 08:08:56. A

115


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

»Ich verstehe das total. Ich habe das auch erlebt, auch in der Musikszene. Aber
ich glaube, in der Literaturszene ist es noch stirker«, sagte ich.

»Meinst du, wir sind auch so?«, fragte Siamak scherzhaft.

»Wir reden gerade iiber sie. Also denke ich, dass wir auch so sind«, witzelte ich
zuriick, und wir lachten.

»Nein, nein, nein! Wir kdnnen gar nicht so sein. Eine von ihnen meinte mehr-
mals, dass wir hier — in Deutschland - die Verantwortung tragen, ein gutes Bild vom
Iran und von Iraner:innen zu vermitteln. Und das sollten wir mit unseren guten und
modernen Manieren tun. Sie sagte, dass wir in Deutschland >den Iran< reprisentie-
ren. Was soll das?«, sagte Ahmad erstaunt und schaute mich an, als ob er Zustim-
mung oder zumindest einen Kommentar von mir erwartete.

»Das hort man tatsichlich oft von manchen Iraner:innen hier. Ich habe das auch
mehrmals gehort: Dass wir hier angeblich Reprisentant:innen des Iran und aller
Iraner:innen seien — und ein gutes Bild vom Iran zeigen sollten. Als ob uns alle Ira-
ner:innen in einer Wahl zu ihren Vertreter:innen ernannt hitten, sagte ich, etwas
genervt von dieser Erwartungshaltung.

»Ja, genau! Ich wollte sie fragen: Wer hat dich zur Vertreterin aller Iraner:innen
gemacht?«, sagte Ahmad.

»Wenn ich gewusst hitte, dass es eine Wahl gibt, hitte ich mich selbst zur Wahl
gestellt«, sagte Siamak sarkastisch — und wir brachen in Gelichter aus.

Der Satz »Wer hat dich zur Vertreterin aller Iraner:innen gemacht?« begleitete
uns bis zum Ende der Feldforschung. Wir kehrten immer wieder zu diesem Scherz
zuriick, um solche Situationen zu thematisieren und weitere Witze dariiber zu ma-
chen. Eine:r von uns hat beispielsweise sofort gesagt: »Wer hat dich zur Vertreter:in
aller Iraner:innen gemacht?«, wenn jemand — besonders aus unserer Gruppe — beim
Sprechen tiberheblich oder wichtigtuerisch klang.

Auch diese Situation weist auf die Ausdehnung der Begriffe Grenze und Nation
hin. Der Koérper wird in diesem Sinn von mehreren Nationalititen »angerufen«. In
diesem Fall verflechten sich die »Stimmen« der iranischen mit deutschen Nationa-
lititen und bilden eine Dissonanz, auf der der Korper reagieren soll. Der Korper, der
Noghte erlebt hat, ist von beiden geprigt — geprigt von Erfahrungen, von Schutzme-
chanismen, von gesellschaftlichen Erwartungen. Die iranische Seite ruft den Korper
an, der deutschen ein »gutes Gesicht« zu zeigen. Dieses gute Gesicht, das von Teilen
der iranischen Diaspora aktiv gefordert und als »Verantwortung aller Iraner:innen
in Deutschland« dargestellt wird, bedeutet in den meisten Fillen jedoch eine Grenz-
ziehung zwischen den »gut integrierten Iraner:innen« und anderen Migrant:innen
aus anderen Lindern. Diese Anrufung impliziert Homogenitit, fithrt aber zu Span-
nungen und Briichen innerhalb der iranischen Diaspora selbst. Nicht alle Iraner:in-
nen gehoren zu diesem imaginierten »Wir Iraner:innen in Deutschlands, die ein
gutes Gesicht des Iran prisentieren wollen. Kérperlich-performative Akte spielen
in diesen Prozessen eine zentrale Rolle. Schweinefleisch essen oder Alkohol trinken

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

sind nur kleine Beispiele fiir Handlungen, mit denen mikropolitische Grenzen zu
anderen »muslimischen« Migrant:innen gezogen werden. Da nicht alle Iraner:in-
nen solche performativen Akte in ihren Alltag in Deutschland einbetten wollen, wer-
den nicht alle Iraner:innen als »Reprisentant:innen« der iranischen Kultur gezihlt.

Kande Sodan: Die affektive Abtrennung

Nicht alle Grenzen haben fiir iranische Gefliichtete die oben genannte Erfahrungs-
dimension. Auch unter den Iraner:innen werden unterschiedliche Grenzen unter-
schiedlich erfahren. Als iranische:r Biirger:in mit einem iranischen Pass kann man
sich bis Noghte frei bewegen. Die Grenzen zwischen dem Iran und der Tiirkei diir-
fen von den jeweiligen Biirger:innen aus konomischen und politischen Griinden
frei iberschritten werden. Das bezieht sich jedoch auf die Iraner:innen, die als Tou-
rist:innen gelesen werden, und nicht beispielsweise auf kurdische und afghanische
Gefliichtete, fiir die die Grenze zwischen Iran und Tiirkei immer wieder dichter und
unsicherer wird.

Vor Noghte sind die Beteiligten dieser Forschung im internationalen Rechtssys-
tem als Tourist:innen definiert und besitzen Rechte. Im Iran sind sie Citizens und
werden — unter bestimmten Bedingungen — als Teil des Eigenen wahrgenommen,”
in der Tiirkei sind sie Tourist:innen, die die Okonomie des Landes unterstiitzen, in-
dem sie dort ihr Geld ausgeben.”

In der Tiirkei sind iranische Gefliichtete, die nicht in der Tiirkei bleiben méchten
und sich auf den Weg nach Europa machen, kein Teil des Eigenen, aber sie werden
auch nicht als Bedrohung fiir die Reinheit der Nation oder als illegal wahrgenom-
men, obwohl sie die Grenze zur Tiirkei tiberschritten haben. Noghte ist auf der an-
deren Seite des europiischen Grenzregimes ein Ort und eine Zeit, in der rechtliche
Legalitit zu Illegalitit, Reinheit zu Verunreinigung und Citizenship oder Bios* (die
politische oder politisierte Form des Lebens) zum nackten Uberleben wird. Diesen

93 Hier muss erwidhnt werden, dass es Fille (und nicht wenige) gibt, in denen selbst Menschen
mitiranischem Pass im Iran nicht als das Eigene wahrgenommen werden. Das ist auch einer
der Fluchtgriinde fiir die iranische Bevolkerung nach Europa. Trotz iranischem Pass fremd im
eigenen Land zu sein ist nicht nur, was ein Teil der iranischen Bevélkerung im Iran empfindet,
sondern auch, was sogar im iranischen Nationalfernsehen dargestellt wird (siehe Kapitel 7).
Das ist anders in einem Land wie Deutschland, in dem es so etwas wie ein Einbiirgerungs-
gesetz gibt und der Pass nicht unbedingt die Zugehorigkeit zum Eigenen bedeutet. Laut ira-
nischem Migrationsgesetz bekommen die Gefliichteten und Migrant:innen nur in seltenen
Ausnahmefillen den iranischen Pass.

94  Die Situation dndert sich jedoch, wenn iranische Gefliichtete in der Tiirkei bleiben méchten.

95  Vgl. Agamben, Homo sacer.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

T8  Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Vorgang beschreibt Hadi, einer der Befragten dieser Untersuchung, mit dem Aus-
druck kande Sodan (abgetrennt/abgehakt sein):

»[W]ir haben auch vieles erlebt, was psychisch belastend sein kann; besonders fiir
mich, weilich [...] mein1s-jahriges Kind mit dabeihatte. [...] Die Grenze zwischen
der Tiirkei und dieser Insel in Griechenland war sehr heftig. Als wir auf See waren,
fiel der Motor unseres Boots fiinf Mal aus. Wir waren fast 80 Personen in einem
15-Personen-Boot. Jede Sekunde konnte das Boot kaputt gehen und wir wiirden
ertrinken. [...] An der Kiiste in der Tiirkei [Noghte] habe ich vieles erlebt. Da habe
ich eine Leiche gesehen. Mein Sohn hat sie auch gesehen. Das war furchtbar. Wir
habenvon morgens bis spat abends gewartet und uns dann auf den Weg gemacht.
Die turkische Kiistenwache war sehr harsch. [...] Das Schlauchboot musste selber
vorbereitet werden. Die Bootsteile haben wir selber getragen und montiert. Das
war sehr anstrengend. Als wir alles vorbereitet hatten, hat der Schmuggler einer
anderen Cruppe unser Boot gegeben, nur, weil unsere Anzahl nicht grof genug
war. Er war bewaffnet. Als wir uns beschwert haben, hat er geschossen; nicht auf
uns, aber in unsere Richtung, damit wir Angst kriegen. Das war furchtbar. Ich bin
von der Personlichkeit her sehr behutsam und habe mich nicht als erste Perso-
nen beschwert. Mein Sohn und ich haben uns normalerweise hinter den Personen
versteckt, die sich beschwerten; natiirlich, weil wir Angst hatten. Aber diejenigen,
die mutiger waren und sich beschwert haben, hat der Schmuggler mit einer Keu-
le geschlagen. Die Situation war schrecklich. Mein Sohn sagte nichts die ganze
Zeit. Er hatte riesige Angst. Er hat nur zu anderen, die ihm etwas sagten, das Wort
chashm® gesagt. Wir wollten nur iberleben. Wir hatten die ganze Zeit Angst und
wussten nicht, wie weit wir es noch schaffen kénnen, wo wir bleiben, und ob wir
iiberhaupt einen Platz zum Ubernachten finden kénnen. Wir hatten nichts. Wir
waren kande Sode ([von unserem alten Leben] abgetrennt/abgehackt). Weder hat-
te jemand von uns gehért noch hatte jemand auf uns gewartet.«

Noghteist die Verkérperung des Abgetrennt/Abgehakt-Seins. In der beschriebenen Zeit
war Hadi bewusst, dass sein Sohn und er nicht mehr zu einem vorgestellten Rechts-
korper gehoren; dass sie in der Zeit nichts haben und ihnen nicht klar ist, was mit
ihnen passieren wiirde. Daftir benutzt er den Ausdruck kande Sodan. Im Persischen
wird er benutzt, wenn etwas von einer Gesamtheit plétzlich mit Druck und Kraft ab-
getrennt wird. Diese Formulierung bezieht sich nicht auf Zeit und Quantitit, son-
dern auf die Qualitit des Bruchs und der Trennung. Sie fragt, wie etwas abgetrennt
wird: und zwar plotzlich, gewaltig und kraftvoll. Neben der Qualitit des Abtrennens
verweist der Ausdruck auch auf die Begegnung mit Noghte als Punkt der Intensitit.
Noghte als Punkt zu beschreiben ist nicht im Sinne einer statischen Ortlichkeit
gemeint, sondern nach Bergson im Sinne einer Dauer, Intensitit und Temporalitit,

96  Wortwortlich heifst das »Auge«, aber es impliziert Gehorsambkeit.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

die auf die Menschen prallt (impingement), sie affiziert und verindert.”” Der Zusam-
menhang der Affekte mit dem Aufprall lisst sich in der Definition von »Affekt« ab-
lesen, wie sie Melissa Gregg und Gregory J. Seigworth in ihrem Buch The Affect Theory
Reader begriinden:

»Affect arises in the midst of inbetweenness: in the capacities to act and be acted
upon. Affect is an impingement or extrusion of a momentary or sometimes more
sustained state of relation as well as the passage (and the duration of passage) of
forces or intensities. That is, affect is found in those intensities that pass body to
body (human, nonhuman, part-body, and otherwise), in those resonances that cir-
culate about, between, and sometimes stick to bodies and worlds, and in the very
passages or variations between these intensities and resonances themselves. Af-
fect, atits most anthropomorphic, is the name we give to those forces [...] thatcan
serve to drive us toward movement, toward thought and extension, that can like-
wise suspend us (as if in neutral) across a barely registering accretion of force-rela-
tions, or that can even leave us overwhelmed by the world’s apparent intractabil-
i'Ey.«98

Begriffe wie Aufprall, Augenblicklichkeit, Kraft und Intensitit sind alle bedeutungs-
stiftend fiir das Wort, das Hadi verwendet (kande Sodan), und verdeutlichen die af-
fektiven Eigenschaften des Noghte. Das folgende Zitat von Gregg und Seigworth be-
schreibt die Kraft der Affekte und die Verbindung zwischen Begegnung (encounter)
und Affektion:

»Affect is in many ways synonymous with force or forces of encounter. The term
>force,« however, can be a bit of a misnomer since affect need not be especially
forceful (although sometimes, as in the psychoanalytic study of trauma, itis). [...]
Affect marks a body’s belonging to a world of encounters or; a world’s belonging
to a body of encounters but also, in non-belonging, through all those far sadder
(de)compositions of mutual in-compossibilities. Always there are ambiguous or
>mixed<encounters that impinge and extrude for worse and for better, but (most
usually) in-between.«*®

Das kraftvolle Abtrennen (kande Sodan), das im Noghte passiert, bewegt den Korper
nach Gregg und Seigworth im Raum der Kapazititen von to act und be acted upon.
Diese kande Sodan ist nicht nur eine Trennung, sondern auch eine neue Begegnung
und Konfrontation. Der Begriff »Begegnung« (encounter), wie ihn Lieba Faier und Li-
sa Rofel in ihrem Artikel »Ethnografies of Encounter« verwenden, bezieht sich auf

97  Vgl. Bergson, Zeit und Freiheit.
98  Cregg und Seigworth, The Affect Theory Reader, 1.
99 Ebd, 2.

14,02.2026, 08:08:56. A

9


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

engagements across difference: eine zufillige Begegnung, ein sensorischer Austausch,
eine erweiterte Konfrontation, ein »leidenschaftliches Stelldichein«**°. So fithren
Begegnungen laut den Autorinnen zu unerwarteten Reaktionen und improvisierten
Handlungen sowie langfristigen Verhandlungen mit unvorhergesehenen Ergebnis-
sen, die sowohl Gewalt als auch Liebe einschliefien. Es geht um »Ethnografien der
Begegnung« im Sinne eines methodologischen Ausblicks. Diese Ethnografien kon-
zentrieren sich auf die interkulturelle und relationale Dynamik der Prozesse der
Begegnung. Sie zeigen auf, »how meanings, identities, objects, and subjectivities
emerge through unequal relationships involving people and things that may at first
glance be understood as distinct«™".

Noghte, an dem die von Faier und Rofel erwihnten »Unterschiede durch Affek-
te und Emotionen« materialisiert werden und an dem die Verbindung zwischen
Raum, Ort und Zeit intensiv spiirbar wird, sollte auch als Punkt der Begegnung be-
zeichnet werden. Die hier gemeinte Begegnung verursacht unterschiedliche Krif-
te, die Menschen und Dinge in Bewegung bringen; die Intensitit der Zeit im Raum
fithlbar und an manchen Stellen auch sichtbar machen. Diese besondere Raum-
Zeit-Verbindung durch die Begegnungen im Noghte markiert die Zugehorigkeit des
Korpers zur Welt der Begegnungen, produziert die Kérper durch diese Begegnun-
gen.

Im Kontext der Begegnung in Noghte bezieht sich das Wort »Unterschied« in der
Definition von Begegnung als engagements across difference auf die Rechtslage der be-
troffenen Menschen und Dinge. Ebenfalls bezieht es sich auf die Zeit, in der Men-
schen und Dinge mit einer neuen Rechtsordnung (legal system) konfrontiert werden;
wie sie in dieser Rechtsordnung definiert werden und wie ihre Leben sich durch die-
se Begegnung verindern, wenn Leben und Tod miteinander in Kontakt treten. In
dieser Kontaktzone'** begegnen sich nicht nur Leben und Tod, sondern neben Grenz-
tiberquerenden auch Schmuggler und Dinge wie Bargeld, Pisse, Rucksicke, Mu-
sikinstrumente, Familienbilder usw., und auch Schlauchboote, Paddel, Keulen und
Waffen. Mit Faier und Rofel (2014) kann gesagt werden, dass dieser Punk der Be-
°* und spaces of
death'> bildet. Diese neuen Kontaktzonen werden im Folgenden theoretisch niher
beschrieben, da sie den Kernaspekt von Noghte ausmachen.

gegnung (Noghte) neue Geografien wie Kontaktzonen'®, borderlands

100 Faier und Rofel, »Ethnografies of Encounter, 364.

101 Ebd.

102 Vgl. Pratt, Imperial Eyes.

103 Vgl. ebd.

104 Vgl. Anzaldia, Borderlands.

105 Vgl. Taussig, Shamanism, Colonialism, and the Wild Man.

14,02.2026, 08:08:56.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

Grenze als Kontaktzone: Die Konfrontation mit der eigenen Prekaritat

Kontaktzone ist ein Begriff, den Mary Louise Pratt 2007 in ihrem Buch Imperial
Eyes. Travel Writing and Transculturation entwickelt hat. Darin wird Kontaktzone als
sozialer Raum gedacht, in dem verschiedene Kulturen aufeinandertreffen, oft in
héchst asymmetrischen Herrschafts- und Unterordnungsverhiltnissen wie Kolo-
nialismus, Sklaverei und deren Nachwirkungen, wie sie heute noch weltweit zu
beobachten sind. Pratt verwendet den Begriff, um den Raum imperialer Begegnun-
gen zu bezeichnen, »in which peoples [and things] geographically and historically
separated come into contact with each other and establish ongoing relations, usu-
ally involving conditions of coercion, radical inequality, and intractable conflict«**¢.
Sie legt dar, dass der Begrift »Kontakt« aus der Sprachwissenschaft stammt. Dort
wird sich mit dem Begriff »Kontaktsprache« auf eine improvisierte Sprache be-
zogen, die sich zwischen Sprecher:innen verschiedener Sprachen entwickelt; die
Sprachen, die Menschen fir gewdhnlich im Kontext des Handels genutzt haben,
um sich konsistent miteinander verstindigen zu kénnen.

Kontaktzone ist in Pratts Diskussion oft gleichbedeutend mit »kolonialer Gren-
ze« (colonial frontier). Wihrend der Begriff »koloniale Grenze«in einer europiischen,
expansionistischen Perspektive wurzelt, riickt der Begriff »Kontaktzone« die inter-
aktiven, improvisatorischen Dimensionen imperialer Begegnungen in den Vorder-
grund, die von aus der Perspektive des Eindringlings erzihlten Berichten iiber Er-
oberung und Herrschaft meist ignoriert oder unterdriickt wurden. Eine Kontakt-
Perspektive betont, wie sich Subjekte in und durch ihre Beziehungen zueinander
konstituieren. Sie behandelt die Beziehungen zwischen Kolonisator:innen und Ko-
lonisierten oder travellers und travellees nicht im Sinne von Getrenntheit (separaten-
ess), sondern im Sinne von Koprésenz, Interaktion, ineinandergreifenden Verstind-
nissen und Praktiken und oft innerhalb radikal asymmetrischer Machtverhaltnis-
se.'”’

Der Begrift »Kontaktzone« ist fiir diese Arbeit hilfreich, da er Begegnungen
in Raum und Zeit kontextualisiert. Er geht davon aus, dass Konfrontationen
neue Geografien entwickeln, in denen die Subjekte innerhalb asymmetrischer
Machtverhiltnisse miteinander interagieren. Bei einer Begegnung innerhalb der
Kontaktzone nach Pratts Definition ist die Begegnung der Kolonialisierten mit
den Kolonisator:innen gemeint. Im Noghte ist die Konfrontation die Begegnung
der Person mit ihrem kolonialisierten Status in der neoliberalen Welt und damit
mit der Prekaritit, die dieser Status verursacht. In dieser Hinsicht ist Noghte eine
Kontaktzone, die die Menschen an der Grenze nicht nur mit anderen Menschen

106 Pratt, Imperial Eyes, 8.
107 Vgl. Pratt, Imperial Eyes.

14,02.2026, 08:08:56. A

121


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

konfrontiert, sondern auch mit ihrer (internationalen) Rechtsordnung, die sie
ausgrenzt und ihre Leben auf das nackte Leben reduziert.

Korper als borderland

This is my home this thin edge of
barbwire. But the skin of the earth is
seamless.

The sea cannot be fenced,

el mar does not stop at borders. To survive
the Borderlands you must live sin
fronteras,
bea
crossroads.’®®

In den letzten Absitzen habe ich argumentiert, dass die Intensitit von Noghte auf
den Koérpern der Grenziiberschreitenden sichtbar wird. Die verwendete Metapher
der Mitnahme von Noghte weist darauf hin, dass der markierte Korper selbst Noghte
reprisentiert — einen Punkt, an dem unterschiedliche Diskurse aufeinandertreffen
und miteinander interagieren. Dadurch wird der Kérper zu einem borderland und
die grenziiberschreitende Person lebt ab Noghte im borderland, unabhingig davon,
wobhin sie danach geht.

Das Konzept der borderlands, das von Gloria Anzaldda entwickelt wurde, be-
schreibt ebenfalls einen Ort, an dem sich zwei oder mehr »Kulturen« begegnen, an
dem Menschen unterschiedlicher Hintergriinde dasselbe Territorium teilen oder
an dem sich soziale Schichten — Unter-, Mittel- und Oberschicht — iiberschneiden.
Ebenso umfasst es Riume, in denen die Distanz zwischen zwei Individuen durch
Intimitit schrumpft. In ihrem Buch Borderlands. The New Mestiza bezeichnet sich
Anzalda als eine »Grenzfrau« (border woman). Sie befindet sich »at the juncture
of cultures«, an einer offenen Wunde, an der US-amerikanisch/mexikanischen
Grenze, wo sich die Dritte Welt an der Ersten reibt und blutet, wobei das Lebenseli-
xier der Welten zu einem dritten Raum verschmilzt: zu einer Grenzkultur. Grenzen
werden errichtet, um Orte zu definieren, die sicher und unsicher sind, um »uns«
von »ihnen« zu unterscheiden. Ein borderland ist jedoch ein vager und unbestimm-
ter Ort. Er befindet sich in einem stindigen Zustand des Ubergangs. Die prohibited
und die forbidden sind seine Bewohner:innen. Aus diesem Grund ist borderland mit
Illegalitit verkniipft. Der Begriff unterscheidet sich daher vom Begrift »Grenze«.

108 Anzaldda, Borderlands, 3.
109 Ebd., Preface.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

Die Erfahrung der borderlands bleibt bei den Menschen. Die Menschen der border-
lands sind und bleiben, so Anzaldia, Grenzmenschen: genauso wie Anzaldia selbst,
die sich nach ihrer Grenzerfahrung immer wieder »Grenzfrau« nannte.

Anzaldaa beschreibt borderlands als eine offene Wunde, die nie vollstindig hei-
len kann und in verschiedenen Situationen immer wieder aufbricht. Diese visze-
rale Darstellung eréffnet eine doppelte Metapher von Kérper und Grenze: Grenzen
schaffen borderlands als Riume der Uberschneidungen und machen die Kérper der
Menschen selbst zu borderlands. Thre poetische Sprache macht die kérperliche und
kumulative Erfahrung des Grenzlebens sichtbar. Dabei evoziert sie Bilder, die an
das Tragen des Zuhauses erinnern — eine Vorstellung, die im Farsi als »das Tragen
des Zuhauses auf den Schultern« bezeichnet wird. Das bedeutet auch, dass der Kér-
per die Merkmale von Heimat mit sich tragt und dadurch als Grenzmensch sichtbar
wird. Sie schreibt:

»To live in the Borderlands means you

are neither hispana india negra Espafiola
ni gabacha, eres mestiza, mulata, half-breed
caught in the crossfire between camps
while carrying all five races on your back
not knowing which side to turn co, run from;
[...]

In the Borderlands

you are the battleground

where enemies are kin to each other;

you are at home, a stranger,

the border disputes have been settled

the volley of shots have shattered the truce
you are wounded, lost in action

dead, fighting back;

[...]

In the Borderlands

you are the battleground

where enemies are kin to each other;

you are at home, a stranger,

the border disputes have been settled

the volley of shots have shattered the truce
you are wounded, lost in action

dead, fighting back;

[...]

14,02.2026, 08:08:56.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124 Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

To survive the Borderlands
you must live sin fronteras
be a crossroads.

[.. .]<<110

Spaces of Death

Zuriick zu Hadis Beschreibung (kande Sodan) der Situation in Noghte, in der er und
sein Sohn eine Leiche an der Kiiste sahen. In diesem Moment wurden sie sich der
Vulnerabilitit und Prekaritit ihres Lebens bewusst. Es wird ihnen klar, dass sie yek
qadam ba marg fasele darand — »nur einen Schritt von Tod entfernt sind«. Diese Au-
8erung auf Farsi zeugt von der Nacktheit ihres Lebens und der Vulnerabilitit ihrer
Korper. Der Tod ist in diesem Moment anwesend und bewegt sich zwischen den un-
terschiedlichen Kérpern wie ein Klebstoff. Er kann jeden Kérper berithren, sich an
jeden Korper haften. Es ist dies ein Raum, in dem der Korper, oder genauer gesagt:
das Leben des Korpers im Schatten des Todes steht.

In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France (1975- 76) und in Der
Wille zum Wissen entwickelt Michel Foucault den Begriff Bio-Macht als Domine des

" Hier definiert er auch das

Lebens, »over which power has asserted its control«
Territorium der Souverinitit beziiglich des Lebens.™ Fiir Foucault liegt der zentra-
le Fokus des Staates in der modernen Bio-Macht nicht mehr auf dem »Propagieren
des Todes«, sondern dem »Abwehren des Todes«.™ Bio-Macht ist somit »the man-
agement of life — the distribution of risk, possibility, mortality, life chances, health,
environment, quality of living — the differential investment of and in the imperative
to live«™.

Foucault betrachtet Macht als Motor zur Optimierung des Lebens und be-
schreibt, dass die moderne Bio-Macht, die sich Ende des 18. Jahrhunderts heraus-
bildete, sich stirker auf das Leben als auf den Tod konzentriert. Dabei versteht er
Tod nicht als aktive biopolitische Kraft, sondern als »Sterbenlassen« im Rahmen der
generativen Verwaltung des Lebens, so wird die vitale Kraft von Biopolitik zu einem
grofien Totungsapparat fiir unterschiedlichen Gruppen der Menschen. Er setzt aber
diesen Tétungsapparat nicht im Gegenteil zu der Vitalitit der Lebensverwaltung,
sondern ein Teil davon, da er letztendlich zu der biologischen Kategorisierung und
Verwaltung der Bevolkerungsgruppen dient.

110 Ebd.194-195

111 Mbembe, Necropolitics, 66.

112 Vgl. ebd.

113 Puar, Terrorist Assemblages. 10th Anniversary Edition, 32.
114 Ebd.

14,02.2026, 08:08:56.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

Aufbauend auf dem Begriff »Biopolitik« verbindet Mbembe Macht und Tod
durch eine umfassende Erzihlung iiber die systematische »suffocation of life th-
rough the omnipotent forces of killing«”*. Diese Form von Macht nennt Mbembe
Necropower. Er zeigt, dass der Begriff der Biopolitik unzureichend ist, um die zeit-
gendssischen Mechanismen der Souveridnitit zu erfassen, da sich dieser primir
auf »Disziplinierung und Dressur, Normalisierung und Normierung des Lebens«
konzentriert — und nicht auf das Téten als zentrale Form der Machtausiibung.
Daher konne dieser Begriff, so Mbembe, nicht die Umstinde hinreichend erkliren,
unter denen grofen Bevolkerungsgruppen systematisch der Tod auferlegt wird
und ihnen ein Status als living dead verliehen wird. Mbembe argumentiert, dass
Souverdnitit durch die Macht definiert wird, zu bestimmen, wer leben darf und wer
sterben muss. Toten und Lebenlassen markieren dabei die Grenzen der Souveri-
nitit. Anders ausgedriickt bedeutet Souverinitit, so Mbembe, die Herrschaft iiber
die Sterblichkeit auszuiiben. Dieses Verstindnis fasst Mbembe unter dem Begriff
Nekropolitik zusammen. Anders als bei der Biopolitik steht in der Nekropolitik
im Zentrum, wie das T6ten als aktive Macht bestimmte Kérper dem Tod aussetzt
und einen Pridsenz des Todes fiir bestimmte Gruppen von Menschen etabliert und
legitimiert.

Noghte ist der Raum und die Zeit, in denen Recht und Politik vollstindig mit-
einander und ineinander verflochten sind; der Ausnahmezustand, in dem der
Mensch zum Homo sacer wird, wo sein bios aufs nackte Leben reduziert wird. Die
von Hadi und seinem Sohn gesehene Leiche verkdrpert vor allem diejenige Politik,
die menschliche Kérper dem Tod aussetzt, bzw. das, was Mbembe als Nekropolitik
bezeichnet. Weiterhin spricht die von Hadi und seinem Sohn erlebte Situation
(Noghte) von Riumen, in denen necropower itber Kérper ausgeiibt wird. Diese Riume
hat Michael Taussig als spaces of death™ bezeichnet.

Die Anwesenheit des Todes bzw. des Risikos des Todes, dass man sich in diesem
Raum und dieser Zeit (Noghte) nur einen Schritt vom Tod entfernt befindet, zeigt sich
auch ander Leiche, die Hadi und sein Sohn und womdoglich auch andere Mitreisende
in Noghte sahen. In Farsi wird dies als ein Raum oder ein Zustand bezeichnet, in dem
man vom Schatten des Todes verfolgt wird. Das Risiko des Todes, oder was Mbembe
als »omnipotent forces of killing« bezeichnet, wird durch diesen Ausdruck als die
Prisenz des Todes in Form eines begleitenden Schattens dargestellt.

Dieser Anblick fithrte ihnen den Tod und die schmale Grenze zwischen Leben
und Tod vor Augen, bezeichnete ihre Korper als »wertlos« oder leftovers. Die Leiche
kann als Verkérperung eines space of death gelten, in dem die oben erzihlte Begeg-
nung mit dem Tod in einem bzw. durch einen space of death produziert und reprodu-

115 Ebd., 33.
116  Vgl. Taussig, Shamanism, Colonialism, and the Wild Man.

14,02.2026, 08:08:56.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

ziert wird. In seiner Arbeit iiber Kultur des Terrors und Folter weist Taussig darauf
hin, dass

»the space of death is crucial to the creation of meaning and consciousness,
nowhere more so than in societies where torture is endemic and where the cul-
ture of terror flourishes. We may think of the space of death as a threshold that
allows for illumination as well as extinction.«'”

Spaces of death lassen Menschen merken, dass ihr Korper, ihr Leben und ihr Tod als
entbehrlich, als nicht zihlbar angesehen werden.™ Da sind die Todesflle nicht nur
unzihlbar oder nicht wert, gezihlt zu werden, sondern auch unsichtbar. Hadi und
sein Sohn haben eine unbekannte Leiche auf dem Boden gesehen. Sie wussten nicht,
wer es war, vielleicht war es ihnen nicht wichtig. Diese Transformation der Men-
schen (oder Menschenleben) zu Leichen ist etwas, das auf die Intensitit von Noghte
hinweist.

Space of death wird hier verwendet, um auf die Transformation des menschlichen
Korpers durch die Intensitit von Affekten, Emotionen und Gefiihlen hinzuweisen.
Oder, wie Taussig es formuliert: »The space of death is preeminently a space of trans-
formation: through fear, loss of self and conformity to a new reality; or through evil,
good.«ng

Noghte und die Fliissigkeit des Wassers

As Inda puts it, borders do not kill or want
immigrants to die but are>willing to
tolerate casualties< (2007: 149). Sacrifice is
a primary act of worship. Sacrificing
border transgressors is part of the worship
of the nation-state and acknowledgement
of its sovereignty.'*°

Noghte ist stark mit Grenzen, Nationalitit und der nationalen Ordnung der Dinge
verbunden, gleichzeitig aber auch mit Ambiguitit, Flussigkeit und Liminalitit der
Grenzriume. Noghte befindet sich am Meer, und dieser Ort verbindet ihn mit dem

117 Taussig, »Culture of Terror-Space of Death: Roger Casement’s Putumayo Report and the Ex-
planation of Torture, 39.

118 Vgl. Scheper-Hughes und Scheper-Hughes, »Bodies, Death and Silence«, 173.

119  Taussig, »Culture of Terror-Space of Death: Roger Casement’s Putumayo Report and the Ex-
planation of Torture, 40.

120 Khosravi, »lllegal« Traveller, 29.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbriiche

Wasser. Wasserriume werden oftmals als Freirdume wahrgenommen, aufgrund der
Verbindung von Gewissern mit der Freiheit.'”™ Noghte aber hat noch mehr vom Was-
ser als diese Verbundenheit mit dem Begriff »Freiheit«, und zwar dessen Spuren
verwaschende Eigenschaft:

»When fluidity is epitomized in this way, it washes away any remaining trace of
grounded existence and as Escobar reminds us, it is imagined that»transnational
flows<lead to deterritorialization and that>fluidities of time and space<lead to the
erasure of >placecas something we can rely on.«'*

In diesem Kontext ist washing away nicht nur im Sinne von being free oder not being
traceable by the authorities oder by the police gemeint (was hier jedoch trotzdem der Fall
sein kann), sondern auch im Sinne von nicht auffindbar, falls jemandem etwas pas-
siert. Das zeugt von einer anderen Stufe der Vulnerabilitit, die aufgrund von Was-
serrdumen, oder hier: Wassergrenzen, erstellt wird. Hier wird der Korper als nicht
kategorisiert und die Person als leffover dargestellt, was wiederum eine Konsequenz
der Lefi-to-die-Politik ist, wie Khosravi es formuliert, und die das Mittelmeer in einen
Friedhof fiir transgressive Reisende verwandelt.

»The Mediterranean Sea has turned into a cemetery for transgressive travellers,
and the floating dead bodies washing up on the shores of European tourist is-
lands are evidence of border-necropolitics. The border regime exercises its power
not only through sthe right to live or die< but pre-eminently through >the right
to expose to death« (Mbembe 2003; Perera 2006). The border regime exposes
transgressive refugees/travellers to death by consigning them to >the zones of
exemption where the sovereign power cease to function« (Rajaram and Grundy-
Warr 2004: 38).«'?3

Epilog

Dieses Kapitel begann mit den unaufgeforderten Narrativen und endete mit der ver-
wischenden Qualitat fliissiger Grenzen. Dieses Zusammentreffen war jedoch kein
Zufall: Die unaufgeforderten Narrative sind gerade deshalb unaufgefordert, weil sie
die grenziiberschreitenden Korper wieder spiirbar machen wollen.

In diesem Kapitel wurde argumentiert, dass der Noghte-erlebte Korper eine dis-
sonante Situation verkdrpert — einen Zustand, in dem verschiedene ideologische
Anrufungen aufeinandertreffen, sich iiberlagern und nicht kohdrent miteinander

121 Vgl. Mannik, Migration by Boat, 6.
122 Ebd., 7.
123 Khosravi, »lllegal« Traveller, 28.

14,02.2026, 08:08:56. A

127


https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

verschmelzen. Es ist, als triige der Korper Noghte mit sich, wihrend er ihn durch-
lebt. In diesem Sinn wird der Noghte-erlebende Korper selbst zu einem borderland
- einem Ort, an dem Anrufungen sich begegnen, sich vermischen, sich widerspre-
chen.

In diesem Spannungsfeld zeigt sich nicht nur die missklingende Vermischung
ideologischer Adressierungen, sondern auch, wie Menschen mit dieser Dissonanz
umgehen; wie sie sie in Narrative verwandeln, sie erzihlen, tiber sie scherzen, um
sie kimpfen — und wie Menschen versuchen, diese Erinnerungsbriiche zu bewah-
ren, und zugleich, sie zu vergessen.

Die Frage, die sich daraus ergibt, ist: Kann die Fliissigkeit von Noghte diese Dis-
sonanz verwischen? Durch die Fokussierung auf Erzihlungen von Grenzerfahrun-
gen wurde deutlich, dass das Verwischen nicht das Gegenteil der Dissonanz ist —
sondern selbst Teil von ihr. Das (Wieder-)Erzihlen dieser Geschichten ist ein Ver-
such, sieund die mitihnen verbundenen Erfahrungen vor dem Vergessen zu bewah-
ren. Gerade weil die Anrufungen hiufig darum bemitht sind, Briiche und Spannun-
gen unsichtbar zu machen, machen diese Narrative die Dissonanz immer wieder
sichtbar.

Solche acts of witnessing bewegen sich im Paradox des Erinnerns: Einerseits gibt
es Erlebnisse, die vergessen werden wollen. Andererseits werden sie immer wieder
erzihle, geteilt, performt, um zu verhindern, dass Menschen, Korper, Erfahrungen
in der Flussigkeit von Noghte verschwinden.

Der Koérper steht im Zentrum dieses Prozesses. Er wird angerufen. Er soll re-
agieren. Er trigt die Markierungen. Er spiirt die Intensitit. Er wird vernarbt. Er er-
innert — er vergisst. Und er erzihlt.

14,02.2026, 08:08:56. A



https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

