
4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche: 

Räumlichkeit, Temporalität und Intensität 

der Grenzerfahrung 

Prolog 

Wir sind angelangt am [. . . ] [Wasser]/ 
Die irrwitzigen Wellen am Strand 
branden an, ziehen sich zurück/ 
In alle Ewigkeit, wie es scheint/ 
Ein winziges Boot ein paar Meter vom 
Ufer/ 
Keine Zeit zu verlieren/ 
Wir müssen los, wir steigen ein1 

Noghte bedeutet Punkt. Noghte ist ein Punkt an der Grenze. Ein Punkt am Wasser, 
an dem ein Geflüchtete:r mit der eigenen Prekarität konfrontiert wird; an dem der 
Körper die Grenze mit sich nimmt. Die Grenze bleibt beim Körper. 

Grenzen, zumindest die der Nationalstaaten, die im Mittelpunkt dieses Kapi
tels stehen, sind seit der Entstehung der modernen Nationalstaaten durch die Wis
senschaft, aber auch durch vielfältige soziokulturelle, politische und wirtschaftli
che Prozesse immer wieder als klare, miteinander verbundene Linien dargestellt 
worden, die die Erde in unterschiedlichen Farben auf unzähligen Landkarten tei
len. Diese meist schön gezeichneten Linien auf der Landkarte gehören zweifellos 
zu den mächtigsten und einflussreichsten Produkten der Moderne. Obwohl sie in 
der Realität nicht sichtbar sind, sind sie präsent, zumindest für viele Menschen und 
Gruppen. 

Dieses Kapitel beginnt mit der Frage, ob Grenzen wirklich Linien sind und ob sie 
von allen Menschen als (unsichtbare) Linien wahrgenommen werden oder vielleicht 
als intensive und stark präsente Punkte wie Noghte. Es konzentriert sich auf Grenz
erfahrungen und nicht auf die Grenze selbst. Die Grenzerfahrungen akkumulieren 

1 Boochani und Tofighian, Kein Freund außer den Bergen, 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

sich im Gedächtnis und machen den Körper zu einem Grenzkörper. Der Prozess, in 
dem der Körper zu einem Grenzkörper wird, ist im Begriff »Grenze« unsichtbar. Die 
Grenze durch die Perspektive der Noghte zu betrachten, ist ein Versuch, diesen Pro
zess theoretisch sichtbar zu machen. Grenze als Begriff, sowohl in der Flüchtlings- 
und Migrationspolitik als auch in der disziplinären Wissensproduktion der Migra
tionsstudien und border studies, basiert meistens auf der Nationalstaatlichkeit und 
reproduziert dadurch die kolonialen Diskurse. Im Gegensatz zu »Grenze« ist Noghte 
eine Möglichkeit, die Grenze und Grenzerfahrungen aus einer emischen Perspekti
ve zu verstehen und theoretisieren. Noghte weist auf die körperliche Erfahrung der 
Grenze hin. Noghte schreibt sich in den Körper und Erinnerung ein. Noghte wird er
zählt. 

Erinnerungsbrüche und Narrativ 

Das erste Mal, dass ich eine internationale Grenze überschritt, war im August 2014, 
als ich einen Hochschulsommerkurs in Deutschland besuchen wollte. Die Erfah
rung, in ein anderes Land zu fliegen, war nichts, dem ich als iranischer Student 
jeden Tag begegnete. Für diese Erfahrung musste ich ungefähr sechs Stunden von 
Fooladshahr, meiner Heimatstadt, bis zum Flughafen nach Teheran fahren, von wo 
ich dann nach Frankfurt abfliegen konnte. Alles schien in Ordnung; ich hatte einen 
gültigen Pass, ein Visum, ein Flugticket und alles, was ich brauchte. Ich selbst war 
aber nicht in Ordnung. Jede Sekunde, die ich unterwegs war, zählte ich und fühlte 
die Intensität der Zeit ganz genau. Der Gedanke, dass ich in Teheran in ein Flugzeug 
ein- und fünf Stunden später in Frankfurt aussteigen würde, ließ mich erkennen, 
dass diese Bänke, Schalter und Läden, die Passkontrolle, die Polizei und der Zoll im 
Flughafen die Grenze repräsentieren und der Flughafen selbst die Grenze ist. Die 
zwei Flughäfen (in Teheran und Frankfurt) als zwei geografische Punkte liegen im 
Moment der Grenzüberschreitung aufeinander und stellen sich als ein Grenzpunkt 
dar. Das vorübergehende Aufeinanderliegen der zwei Punkte verbirgt die ganzen 
Länder und Grenzen mit Staaten und die sich bewegenden Menschen, die Grenz
kontrollsysteme ständig herausfordern. Dieser Grenzpunkt, der aus zwei voneinan
der entfernten, aber in diesem einen Moment aufeinanderliegenden Punkte, näm
lich zwei Flughäfen, besteht, steht geografisch nicht auf der Grenzlinie, die auf der 
Karte zu sehen ist. Er repräsentiert diese Grenze aber. Die unterschiedlichen Reprä
sentationen, Vorstellungen und Realitäten der Grenze zeigen Balibar2 zufolge, dass 
die Grenzen nicht mehr als eine Linie auf der Karte oder ein Raum auf dem frontier 
sind. Die Grenzen, so Balibar, sind vacillating3. Sie sind überall. 

2 Vgl. Balibar, Politics and the Other Scene. 
3 Vgl. ebd., 89ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 87 

»The fact that borders are vacillating is a matter of experience: first and foremost. 
They are no longer at the border, an institutional site that can be materialized on 
the ground and inscribed on tile map, where one sovereignty ends and another 
begins; where individuals (ex)change obligations as well as currency; where in 
peacetime Customs examinations, verifications of identity, and payment of duties 
and tolls are carried out; where in wartime armed populations converge, coming 
to defend the Fatherland by attacking the enemy’s expansionism.«4 

Mezzadra und Neilson5 beschreiben Grenzen als »sites of confrontation, contact, 
blocking and passage [. . . ] [i]nvented and instituted through often violent histor
ical processes«6. Die Konfrontationen und der Kontakt mit den unterschiedlichen 
Grenzen und Blockaden sowie mit der Durchlässigkeit dieser Grenzen führt zu un
terschiedlichen Grenzerfahrungen für die Menschen, die sich in den Grenzräumen 
bewegen. Meine Begegnung der Grenze (mit gültigem Pass und Visum) formt mei
ne Erfahrung. Ali, ein Beteiligter dieser Untersuchung, berichtet von einer anderen 
Erfahrung. Er muss um Mitternacht mit seinem fünfjährigen Sohn sein Leben in 
Maschhad/Iran hinter sich lassen, damit er nicht von der iranischen Polizei fest
genommen wird. Er flüchtet über den Landweg; erst in die Türkei und später auf 
einem Boot nach Griechenland. 

Ali formuliert die Drastik der Grenzerfahrung auf seinem Fluchtweg folgender
maßen: »Es gibt Punkte, die das Leben eines Menschen in zwei Hälften teilen kön
nen; [die Zeit] vor dem Punkt und [die Zeit] nach dem Punkt.«7 In dieser Aussage 
spricht er nicht nur von Raum, Ort und Zeit, sondern er bringt auch seine Vorstel
lung von Erinnerung und die Intensität dieser Erfahrung in der Zeit zum Ausdruck. 
Diese Erfahrung lässt sich somit als intensiver Zeitraum beschreiben. 

Der von Ali erwähnte Punkt (der nicht mit »Grenze« zu verwechseln ist) kann 
als Zeitpunkt oder Ort, aber auch als beides zusammen verstanden werden. Genau
er gesagt sind diese besagten Punkte die Orte, an denen Raum und Zeit aufeinan
dertreffen, und dies führt dazu, dass die Wahrnehmung der Ereignisse, die inner
halb dieser Punkte stattfinden, stärker als das davor oder danach Erlebte empfun
den wird; dies wiederum führt zu einem stetigen Erinnern an diese Punkte. 

Diese Erfahrungen sind nicht unbedingt Erfahrungen, an die sich gerne erin
nert wird oder die als freudige Anekdoten erzählt werden. Vielmehr ist das Gegenteil 
der Fall. Oftmals versucht das Individuum, diese Ereignisse zu vergessen. Es han
delt sich dabei um Erinnerungen, die wie die Narbe einer längst verheilten Wun
de in die Haut eingebrannt sind. Diese Erinnerungen können zwar in Vergessen
heit geraten, sind aber vermutlich nicht gänzlich aus dem Gedächtnis des Individu

4 Ebd., 89. 
5 Vgl. Mezzadra und Neilson, Border as Method, or, the Multiplication of Labor. 
6 Ebd., 27. 
7 Eigene Übersetzung aus dem Farsi. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

ums zu löschen. Das Individuum bildet um diese Punkte herum immer wieder aufs 
Neue Narrative, die als Zeugen fungieren sollen. Die Narrativbildung als Zeuge hat 
nicht zum Ziel, dass sich das Individuum selbst an das Erlebte erinnert, vielmehr 
soll es die anderen dazu bringen, das Geschehene nicht zu vergessen. Karin König 
beschreibt das als Paradoxien der Erinnerung: 

»[W]o nicht vergessen werden kann [oder wo Vergessen überhaupt nicht er
wünscht ist], bleibt nur das Erinnern, das mit dem Vergessen allerdings in einem 
unauflöslichen, paradoxen Zusammenhang steht: Erst was zuvor gewusst – 
erinnert – wird, kann anschließend aktiv vergessen werden.«8 

In diesem Sinne ist das Narrativ die Darstellung dieser Paradoxien, weil das Indivi
duum einerseits den Drang verspürt, das Erlebte zu erzählen – manchmal (und in 
diesem Kapitel meistens) auch unaufgefordert. Auf der anderen Seite ist ebenfalls 
ein Drang vorhanden, das Erlebte zu vergessen. 

Diese Arbeit geht aus von einer Unterscheidung zwischen den Momenten, in 
denen die Menschen anfangen, ihre Geschichten zu erzählen, ohne aufgefordert zu 
werden, und den Momenten, in denen sie tatsächlich dazu aufgefordert werden. 
Die unaufgeforderten Erzählungen nehmen meist die Form von Tagebüchern, Blogs 
und Geschichten und seltener die von Interviews an. Es scheint, als würden diese Er
zählungen wie Lava bei einem Vulkanausbruch ihren Weg nach außen finden oder, 
wie Ali es beschreibt: Diese Erzählungen sind wie »Āb-e jušān ke az sine mi-jušad«, 
wie »sprudelndes Wasser, das aus der Brust herausfließt«. 

Wenn wir das Erzählen als eine Kulturtechnik, die Erinnerungen und Erfahrun
gen strukturiert und gestaltet, und die Erzählungen als grundlegenden Weg anse
hen, mit welchem Menschen die Welt für sich (und andere) sinnvoll beschreiben,9 
dann sehen wir, dass Narrative auf dem Prozess des meaning-making beruhen. Au
ßerdem sind die oben genannten Momente des unaufgeforderten Erzählens mit den 
»acts of remembering«10 verbunden.11 In diesem Vorgang erzählen die Beteiligten 
Forscher:innen und Freund:innen und allgemein allen zuhörenden (und beteiligten) 
Personen, was ihnen wichtig ist oder wichtig erscheint, damit andere nicht nur da
von erfahren, sondern auch am Akt des Erzählens selbst teilhaben. Orkideh Behrou
zan zufolge kann man diesen act of remembering mit dem Tagebuchschreiben verglei
chen, den Behrouzan als einen »Versuch zur Unsterblichkeit« beschreibt: 

8 König, »Paradoxien der Erinnerung«, 1. 
9 Vgl. Marzolph und Bendix, »Introduction«; Bendix, »Reflections on Earthquake Narratives«; 

Meyer, »Was heißt Erzählen?«. 
10 Behrouzan, Prozak Diaries, 17. 
11 Das heißt nicht, dass ein aufgefordertes Erzählen nicht mit acts of remembering verbunden 

sein kann. In dieser Arbeit wird stattdessen versucht, die Unmittelbarkeit und Direktheit der 
Erinnerung einer experience hervorzuheben. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 89 

»Diaries are our attempt at immortality. Writing them, literally or metaphorically, 
online or offline, is almost always a precarious yet calculated choice to remember 
and be remembered.«12 

Auf der anderen Seite sind die obengenannten Erzählungen und Narrative eine Re
präsentationsform der »Neigung zum Teilen« also eine Eigenschaft des Begriffs »Er
innerungsbrüche«. In diesem Sinne wird ein Narrativ hier nicht nur erzählt, um die 
Erfahrung mit anderen zu teilen oder die subjektive Formulierung eines Ereignisses 
(oder besser gesagt einer experience) in die Öffentlichkeit zu tragen, sondern auch 
um die Erfahrung/en, die bereits in der Vergangenheit gemacht wurde/n, aufar
beiten zu können.13 Diese Aufarbeitung (working through) vergangener Erfahrungen 
»by wittnessing and retrospective meaning making helps people to (re)imagine and 
(re)negotiate what has been felt, desired, feared, repressed, denied, remembered, 
or forgotten«14. Narrative und Erzählungen sind in diesem Sinne die Verbindung 
zwischen den acts of remembering, den acts of sharing und den acts of working through. 

Außerdem werden Narrative und Erzählungen nicht nur als Erinnerung, Erzäh
lung oder Verarbeitung betrachtet, sondern auch als Zeugen des Geschehenen, was 
Veena Das als act of witnessing bezeichnet.15 Dieser act of witnessing ist das (un-)be
wusste Agieren in die Gegenrichtung des Vergessens; gegen das Vergessen des Er
lebten, das die Person selbst oder andere (in diesem Kontext Mitreisende) erfahren. 
Das zeigt, wie sich eine intensive experience im Alltagsleben der Menschen einnisten 
kann, sich als ein act of witnessing darstellt und deren Leben verändern kann. 

»What is it to bear witness to the criminality of the societal rule that consigns 
the uniqueness of being to eternal forgetfulness through a descent in everyday 
life—to not simply articulate loss through a dramatic gesture of defiance but to 
inhabit the world, or inhabit it again.«16 

Mit der Artikulation des Verlustes können nach Veena Das auch Erzählungen der 
Erfahrungen gemeint sein, die die Personen aus einer Form der Illegalität in eine 
andere Form, aus einer Prekarität in die andere oder, wie Agamben17 es formuliert, 
aus bios oder dem politischen Leben ins nackte Leben bewegen. 

Damit sind Momente und Erfahrungen gemeint, deren Mitteilung für die be
troffenen Menschen besonders wichtig scheint; die Momente, in denen die Zeit mit 

12 Behrouzan, Prozak Diaries, 5. 
13 Vgl. Behrouzan, Prozak Diaries; Behrouzan, »Ruptures and Their Afterlife«; Das, Life and Words; 

Surak, »Rupture and Rhythm«. 
14 Behrouzan, Prozak Diaries, 8. 
15 Vgl. Das, »The Act of Witnessing, Violence, Poisonous Knowledge and Subjectivity«. 
16 Das, Violence and subjectivity, 62. 
17 Vgl. Agamben, Homo sacer. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

einer größeren Intensität und Affektivität wahrgenommen wird und sich die Zu
sammenhänge und Verhältnisse zwischen Zeit und Raum als einer der wichtigsten 
und sinnstiftenden Dimensionen des menschlichen kulturellen Lebens18 verändern. 
In diesem Prozess des Erinnerns und Erzählens spielt der Körper eine entscheiden
de Rolle. In erster Linie ist es der Körper, der den Raum perzipiert, in dem er sich in 
der Zeit befindet.19 Diese Erkenntnis ebnet uns den Weg zum Begriff experience als 
räumlich-temporaler Begriff, der nicht nur als körperliche Perzeption des Raumes 
in der Zeit definiert werden kann, sondern sich auf »an active self, [. . . ] a human 
being who not only engages in but shapes an action«20 bezieht. 

Damit in Verbindung bringen lässt sich Setha M. Lows Begriff des embodied 
space21, der Körper, Raum und Zeit analytisch aufeinander bezieht. Basierend auf 
phänomenologischen Ansätzen zu den Begriffen Raum und Perzeption22 sowie zu 
kulturanthropologischen Beiträgen zum Begriff Embodiment23 und materieller Kul

18 Diese Arbeit geht von der Unterscheidung und zugleich starken Verbindung zwischen Raum 
(space) und Ort (place) sowie den unterschiedlichen Bedeutungen aus, die die beiden Begriffe 
für die Theoretisierung der menschlichen Erfahrung in der anthropologisch-ethnografischen 
Analyse haben. In diesen Analysen – beispielsweise in der Kulturanthropologie – wird Raum 
als ein zentrales Element des sozialen Lebens betrachtet, als eine der drei Dimensionen der 
Raum-Zeit-Kultur, in die das menschliche Leben eingetaucht ist und die zugleich universell 
und doch von verschiedenen Kulturen unterschiedlich konzipiert und erfahren wird (vgl. Bru
ner und Turner, Anthropology of Experience). Raum lässt sich hier verstehen als »an important 
cultural medium, an idiom through which individuals can think and that can be culturally or
ganized to produce spatial practices that are social, aesthetic, political, religious or economic. 
Once embedded with significance, spatial constituents can be made to carry meaning as part 
of a geo-symbolic order« (McKenzie Aucoin, »Toward an Anthropological Understanding of 
Space and Place«, 396). In dieser Arbeit wird der oben erwähnte Zusammenhang von Raum, 
Körper, experience und Zeit betont, um sich von der rein abstrakten Vorstellung von Raum zu 
distanzieren. Ort wird verstanden als »framed space that is meaningful to a person or group 
over time« (Thornton 2008, 10); »a presence that comes into being through human experi
ence, dreaming, perception, imaginings, and sensation, and within which a sense of being in 
the world can develop. It involves culturally meaningful sites whose significance rests in lived 
experience: with naming, local events and conflicts, the attachment of stories, experiences 
of affect, and the affixation of meanings and memory to locations, landscapes, built environ
ments, and places of the body. Those cultural activities in which people engage in order to 
render spaces meaningful, whether these spaces are built, worked over, lived in, or part of a 
space imaginary, are place-making practices. As sites take on cultural meaning, they come to 
be distinguished from generalized space as places« (ebd., 396f.). 

19 Vgl. Harvey, Spaces of Capital; Harvey, Spaces of Global Capitalism; Lefebvre, The Production of 
Space. 

20 Bruner und Turner, Anthropology of Experience, 5. 
21 Vgl. Low, »Towards an Anthropological Theory of Space and Place«. 
22 Vgl. Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception; Merleau-Ponty, Primacy of Perception. 
23 Vgl. Csordas, »Embodiment as a Paradigm for Anthropology«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 91 

tur24 definiert sie den Begriff embodied space als being-in-the-world und »the location 
where human experience and consciousness takes on material and spatial form«25. 
Unter der materiellen und räumlichen Form versteht Low nicht nur physische, 
sondern auch symbolische Darstellungen und Vorstellungen der menschlichen 
Erfahrung. Sie geht der Frage nach, 

»how body experience and perception become material by considering how we 
transform experience to symbol and then remake experience into an object, such 
as an artifact, a gesture, or a word. We use objects to evoke experience, thus, mold

ing experience into symbols and then melting symbols back into experience.«26 

Low sieht im »embodied space« eine Möglichkeit, das Globale in den Alltag zu inte
grieren. Bezüglich des Alltagslebens als ein inscribed space, in dem attachement, Emo
tionen und Moral ins Spiel kommen, nimmt sie eine raumtheoretische Perspek
tive ein.27 Mithilfe des affekttheoretischen Begriffs Intensität28, der sich ebenfalls 
auf Emotionen und attachements bezieht, soll hier eine Annährung an den besag
ten inscribed spaces und zum Verständnis von Raum-Zeit-Verhältnissen in einer be
stimmten biografischen Raumzeit29 unternommen werden. Durch diese biografi
sche Raumzeit kann der Körper eine bestimmte Intensität spüren und so schreibt 
sich die Raumzeit in den Körper und das Gedächtnis ein. Es kann argumentiert wer
den, dass dies zu den oben genannten Momenten führen kann, in denen die Person 
unaufgefordert ihre/seine Erinnerungsbrüche mitteilt. 

Zu diesen unaufgeforderten Momenten zählen in dieser Arbeit Momente von 
Grenzüberquerungen. Fluchtbewegungen nach und in Europa (besonders an den 
europäischen Grenzen) wurden im Laufe der Zeit immer stärker kriminalisiert und 
illegalisiert, was wiederum direkte und indirekte Einflüsse auf das Leben jener Men
schen hat, die versucht haben, die Grenzen Europas für ein sicheres und besseres 
Leben zu überschreiten.30 Diese seit 2015 stattfindenden Border und Bordering Poli
tics verhärtet nicht nur die Grenzen, sondern produziert und verändert insbeson
dere Bordering Practices, was sich in einer Left-to-die-Politik widerspiegelt.31 Darüber 
hinaus übt sie einen enormen Einfluss auf das Leben der Menschen aus, die es über
haupt geschafft haben, die Grenzen zu überschreiten. 

24 Vgl. Richardson, »Being-in-the-Market versus Being-in-the-Plaza«. 
25 Low, »Towards an Anthropological Theory of Space and Place«, 26. 
26 Ebd., 29. 
27 Vgl. ebd., 22. 
28 Vgl. Gregg und Seigworth, The Affect Theory Reader; Kim und Bianco, The Affective Turn. 
29 Vgl. Weidenhaus, Soziale Raumzeit. 
30 Vgl. Hess und Kasparek, »The Post-2015 European Border Regime. New Approaches in a Shif

ting Field«. 
31 Vgl. Hess, »Nach 2015: Konturen des neuen Grenzregimes in Europa«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Dies führt zu einer »Wie-Frage«: Wie schlägt sich diese Politik im alltäglichen 
Leben der Menschen nieder? Durch eine Analyse der Erzählungen lässt sich aufspü
ren, was diese Bordering Politics und Practices im Gedächtnis des Individuums und 
Kollektivs hinterlassen haben. Erinnerungsbrüche werden, so das Argument, erzäh
lend greifbar. 

Mit den vorliegenden Zeilen wird versucht, eine temporal-räumliche Perspekti
ve auf den Begriff Grenze einzunehmen, um dem Alltagsleben der betroffenen Men
schen, der Intensität der experience und dem Einfluss dieser Erfahrung auf ihr Leben 
ethnografisch näherzukommen. Wie im vorherigen Kapitel diskutiert wurde, las
sen sich soziale Formationen und Diskurse wie Integration als eine Schrift auf dem 
menschlichen Körper oder als ein Bruch im Gedächtnis darstellen. Damit verfolgt 
dieses Kapitel dieselbe Frage, die Achille Mbembe in seiner Arbeit über die Politik 
des Lebens und Todes, die Nekropolitik, gestellt hat: 

»When politics is considered a form of war, the question needs to be asked about 
the place that is given to life, death, and the human body (in particular when it 
is wounded or slain). How are these aspects inscribed in the [. . . ] [memory and 
life]?«32 

Acts of Remembering 

»Du, Reza! Ich möchte dir etwas erzählen, 
damit du es in deiner Arbeit schreibst.« 

Das sagte mir Ahmad, als wir Bandmitglieder – Siamak, Amin, er und ich – an ei
nem Herbsttag in einem Dönerladen saßen. Das war November 2017, fast ein Jahr 
nach unserem ersten Konzert überhaupt, das wir zusammen in Deutschland gege
ben hatten. Ahmad fing an, mir von seiner (in seinen Worten) heftigen Grenzerfah
rung zu erzählen: »Nicht, dass du denkst, dass wir auch wie Ādamizād33 [. . . ] in das 
Flugzeug im Iran ein- und in Deutschland ausgestiegen sind«, erzählte er weiter. 
»Genau«, stimmte Amin zu. Siamak schaute mich die ganze Zeit an und beobachte
te vermutlich meine Reaktionen. Schließlich sagte er: »Wenn du solche Geschichten 
in deiner Arbeit schreiben kannst, habe ich auch vielleicht eine oder mehrere Ge
schichten, die dir nützlich sein können.« 

Als Ahmad von seiner Grenzerfahrung berichtete, waren Siamak und Amin kei
ne bloßen Zuhörer, da sie ihre eigenen Geschichten immer wieder in Ahmads Nar
rative einbetteten. Dieses Mitmachen oder Miterzählen zeigte sich nicht nur in ih
rem gelegentlichen Nicken, Zustimmen oder Korrigieren, sondern auch in ihrem 

32 Mbembe, Necropolitics, 66. 
33 Ein Wort in Farsi für Mensch oder Menschenkind. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 93 

Versuch, ein gemeinsames Narrativ zu bilden und erzählen. Ein Narrativ nicht im 
Sinne einer linearen, sauberen oder kohärenten Erzählung, sondern ausgehend von 
den gemeinsamen Punkten der Erzählung und den geteilten Erfahrungen in unter
schiedlichen Raumzeiten. 

Sie begannen mit dem Erzählen ihrer Geschichten, was mehrere Stunden dau
erte. Als wir zu Hause waren, kochte Ahmad uns Tee und führte seine Erzählungen 
fort. 

»Wir haben alles selber gemacht. Vielleicht kannst du es nicht glauben, aber ich 
bin mit einem Schlauchboot gesegelt«, sagte Ahmad stolz. 

»Habt ihr Griechenland oder quasi das Ziel gesehen? Wusstet ihr, wohin ihr se
geln musstet?«, fragte ich. 

»Ja, genau! Weißt du? Als wir auf dem Noghte standen, konnten wir die Insel in 
Griechenland sehen. Außerdem am Mittag, als wir mit dem Schlauchboot losfahren 
wollten«, antwortete Siamak und guckte mich an, als ich vermutlich abgelenkt aus
sah. In diesem Moment war ich davon abgelenkt, darüber nachzudenken, was er als 
Noghte bezeichnet hatte. Ich wusste natürlich, dass Noghte ein Wort für »Punkt« in 
Farsi ist, aber nicht, was er damit meinte. 

»Siamak, kannst du weitererzählen, damit ich meinen Tee austrinken kann?«, 
fragte Ahmad Siamak. Siamak nickte, als ob er Ahmads Gedanken lesen könnte. 

»Was ist Noghte?«, fragte ich sofort, bevor ein anderes Thema aufkam. Sie schau
ten sich an, lächelten und dann erzählte Siamak weiter. 

»Sie nennen das Noghte, die Schmuggler meine ich. Noghte ist der Punkt an der 
Küste, an dem wir mit dem Schlauchboot absegeln mussten«, antwortete Siamak. 

»Bei uns war das nicht am Mittag, sondern am Morgen. Wir mussten warten, 
bis wir die Insel sehen konnten«, fügte Ahmad hinzu, als er seinen Tee austrank. 

Ihre Grenzerfahrungen fanden nicht zur selben Zeit statt, jedoch waren sie in 
manchen Punkten gleich – aber ganz anders als meine. Das konnte ich von ihrem 
gemeinsamen Lächeln erkennen, nachdem ich nach Noghte gefragt hatte. Da hat
te das Lächeln die Bedeutung, dass diese bestimmte Erfahrung unvermeidlich ist, 
wenn man sich auf diesen Weg macht. Es lässt sich feststellen, dass diese Erfah
rung, die von jeder und jedem unterschiedlich wahrgenommen und interpretiert 
wird, in ein nicht lineares, chaotisches, aber einheitliches Narrativ materialisiert 
wird. Das heißt, dass die Beteiligten diese Erfahrung gemacht haben und deswegen 
wissen, wie sie sich anfühlt. Lächeln hat die Bedeutung, dass nicht alle Iraner:in
nen in Deutschland so etwas erfahren haben. Sie bilden dieses Narrativ zusammen, 
damit sie sich von denjenigen, die solche Erfahrungen nicht gemacht haben, un
terscheiden; von denjenigen, die wie ich mit einem Pass und gültigem Visum (und 
mit Ahmads Worten wie Ādamizād) in das Flugzeug steigen und nach Deutschland 
fliegen. Obwohl jede und jeder das Geschehene unterschiedlich erfahren hat, haben 
sie versucht, ihre verschiedenen Erfahrungen und Interpretationen in ein Narrativ 
einzubetten. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Wie in den letzten Zeilen erwähnt wurde, stehen die acts of remembering und die 
daraus gebildeten Narrative im Mittelpunkt des Prozesses des meaning-making. An 
dieser Stelle ist hinzuzufügen, dass dieser Prozess weder mit Narrativen noch mit 
den acts of remembering beginnt. Vielmehr ist er ein laufender Prozess, der fortwäh
rend experience mit dem Narrativ verbindet. Diese Verbindung wird sich vor allem in 
der Darstellung und Integration der experience in die Narrative zeigen oder, anders 
formuliert, durch die Art und Weise, in der experiences verstanden und in Narrative 
integriert werden, um ihnen einen Sinn zu geben.34 

Was in unserem Gespräch auffällt, ist die Neigung meiner Freunde, die Ge
schichten als eine gemeinsam Erlebte zu teilen. Die Betroffenen wollen ihre Er
fahrungen teilen, damit wir (jene, die solche Grenzerfahrungen nicht erlebt haben 
und von denen sie sich abgrenzen wollen) davon erfahren; damit wir wissen, wie 
es sich anfühlt, unter Überwachung der Küstenwache mit einer großen Gruppe in 
einem kleinen Schlauchboot fast zwei Stunden nach Griechenland zu segeln und 
jede Sekunde fürchten zu müssen, entweder von der Küstenwache festgenommen 
zu werden oder ein Leck im Schlauchboot zu haben und zu ertrinken, ohne dass die 
Welt jemals davon erfährt. Vor allem ist ihnen hier wichtig, dass sie zusammen ein 
Narrativ bilden und demzufolge versuchen, einer Erfahrung einen gemeinsamen 
Sinn zu geben. 

Bei der Analyse der Narrative, wie oben Behrouzan folgend, liegt der analytische 
Fokus nicht unbedingt auf den Ereignissen selbst oder der Genauigkeit der Erinne
rungen oder gar auf der Interpretation ihrer Narrator:in, sondern 

»the point is to understand cultural references, emotional themes, and languages 
with which the [. . . ] experience of events is internalized, reconstructed, and inter
preted. These accounts do not speak for everyone [. . . ], but are meant to capture 
a sense of [. . . ] [shared] affectedness among those who actively underscore these 
[. . . ] demarcations and engage in such modes of remembering and retelling.«35 

In diesem Sinne ist nicht nur wichtig, was die Betroffenen erzählen oder wie sie 
die Geschehnisse interpretieren, sondern wie sie sich an all das erinnern; wie sie 
erzählen, woran sie sich erinnern; wie sie es formulieren; welche Wörter sie dafür 
verwenden; und nicht zuletzt, was sie in ihren modes of remembering and retelling un
terstreichen.36 

Wie sich in der oben erzählten Situation und im Gespräch zeigt, war der Pro
zess des Erzählens und Narrativbildens zufällig und nicht geplant, genau wie die 
Erfahrung selbst. Planen, wie Ahmad das woanders erwähnte, ist in einer Situation 

34 Vgl. Surak, »Rupture and Rhythm«, 314. 
35 Behrouzan, Prozak Diaries, 125f. 
36 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 95 

(Raumzeit) möglich, in der es mindestens Stabilität gibt, nicht in den Räumen der 
Prekarität und Illegalität. Das heißt jedoch nicht, dass sich die betreffenden Men
schen ohne jeglichen Plan auf den Weg der Flucht begeben haben. Genau das Ge
genteil ist hier der Fall. Wie die vorliegenden Zeilen zeigen, haben sie den Flucht
weg geplant. Sie haben jene gefragt, die es bereits geschafft haben, die Grenzen zu 
überqueren, um sich zu informieren. Wegen der Prekarität der Situation ist hier die 
Erfahrung, und damit das darauffolgende Erinnern und Erzählen, zufällig und un
geplant. 

Fast keine:r der an dieser Untersuchung Beteiligten hatte an erster Stelle 
Deutschland als Ziel gewählt. Sie sind vielmehr nach Deutschland gelangt. Oder, 
wie sie es nennen, dast-e sarnevešt (die Hand des Schicksals) hat sie nach Deutsch
land gebracht, obwohl sie einen anderen Plan hatten (oder zumindest den Versuch 
unternommen hatten, den Weg zu planen). Dieser von ihnen als dast-e sarnevešt 
bezeichnete Verlauf ihrer Flucht schreibt sich nicht nur in die Erfahrung des 
Fluchtwegs ein, sondern auch in die daraus folgenden Narrative. Insofern die 
Fluchterfahrung zufällig, ungeplant und fragmentiert ist, ist auch das Narrativ 
dieser Erfahrungen chaotisch, nicht linear und heterogen. 

Die Vielseitigkeit der Narrative kann vor allem in den Momenten gesehen wer
den, in denen eine Person der Geschichte von anderen etwas hinzugefügt hat und 
so versucht, das Narrativ zu vervollständigen. Der erste Baustein des Narrativs von 
Ahmad, Siamak und Amin basiert auf Vielseitigkeit. Solche acts of remembering and 
retelling zeigen, dass zwischen der Vielseitigkeit der Narrative und der Einzigartig
keit der Geschichten kein Widerspruch bestehen muss. Im oben erzählten Gespräch 
haben Ahmad, Siamak und Amin versucht, ein Narrativ zu bilden beziehungsweise 
ihre (einzigartigen) Geschichten in ein (chaotisches, fragmentiertes und nicht linea
res, aber immer noch ein gemeinsames) Narrativ einzubetten. Die Gemeinsamkeiten 
der Geschichte, ob raumzeitlich, sprachlich oder affektiv, eröffnen Spielräume für 
Menschen, in denen sie Narrative gestalten können. Da werden bestimmte Grenz
erfahrungen ein- und andere ausgeschlossen; bestimmte Erfahrungen erzählt und 
auf andere verzichtet; bestimmte Wörter und Formulierungen verwendet und be
stimmte Punkte (wie Noghte) betont. 

Ahmad hat von Anfang an verdeutlicht, von welchen Erfahrungen er sprechen 
wolle. Er hat mit dem Wort Ādamizād die von ihm erfahrene experience von den an
deren Grenzerfahrungen unterschieden. Ādamizād ist in Farsi ein Wort für Mensch 
oder Menschenkind. Das Wort wird aber auch verwendet, um auszudrücken, wie 
man etwas richtig und angemessen macht und um einer anderen Person zu sagen oder 
zu zeigen, dass sie etwas falsch macht. Die nachfolgenden Beispielsätze verdeutli
chen diese Verwendung: mesl-e Ādamizād anjām bede (»Mach das wie ein Mensch«) 
oder bešinid mesl-e Ādamizād bā ham Harf bezanid (»Sitzt und redet wie Menschen«). 
Hier wird das Richtige oder Angemessene vom Falschen in Bezug auf entweder 
Menschlichkeit oder Entmenschlichung der handelnden Person unterschieden. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

Wenn Ahmad sagt, dass seine Grenzerfahrung nicht wie Ādamizād war, heißt
das nicht, dass er die Menschen mit solchen Erfahrungen entmenschlicht, sondern
dass diese Grenzerfahrungen nicht so waren, wie sie sein sollten. Das bezieht sich
auf die Brutalität der Grenzpolitik und der Grenzkontrolle, die menschliches Leben
zum nackten Leben macht. Solche Beschreibungen passen zu dem, was Shahram
Khosravi37 als dehumanization of border transgressors bezeichnet. Für Khosravi zählt
dehumanization zu einem der Hauptmerkmale der heutigen Grenzpolitik. Diese be
fördert die Menschen mit Grenzerfahrung außerhalb des rechtlichen Schutzes, de
humanisiert sie und setzt sie dem Tod aus, anstatt die Macht direkt zum Töten zu
nutzen.38

Noghte: Ein räumlich-temporaler Aspekt der Grenze

Es war dunkel, als Ahmad und die anderen, mit denen er sich in der Türkei getrof
fen hatte und die Grenze überschreiten wollte, ḫodandāz nach Griechenland segeln
wollten. Ḫodandāz heißt, dass sie Dinge wie Schlauchboot und Motor selbst gekauft
und vorbereitet hatten und ohne Schmuggler über das Meer bis zu einer Insel in
Griechenland segeln wollten. Sie taten es nicht, weil sie erfahren waren oder keinen
Schmuggler brauchten, sondern weil zu dieser Zeit keine Schmuggler frei waren.

»Es war eine schwierige und schlechte Zeit. Wir hatten keinen Schmuggler ge
funden«, sagte Ahmad, als er anfing, uns zu erzählen, was er auf dem Weg erlebt hat.
An der Küste warteten sie dann auf zwei Mitglieder der Gruppe, die die Sachen für
sie vorbereiten wollten. Zwischendurch haben sie noch zwei Gruppen von Kurden
gesehen, die auch ḫodandāz segeln wollten. Die zwei Freunde kamen verprügelt und
verwundet zurück. Sie erzählten, dass die Polizei ihre Sachen gefunden und alles
zerstört hatte, einige Dinge mitnahm und die zwei festnehmen wollten. Die Poli
zei nahm sogar Gelder an sich und zerstörte die Musikinstrumente. Danach muss
ten sie ein paar Nächte an der Küste übernachten, bis sie einen Schmuggler finden
konnten.

»Dann konnten wir durch einen iranischen Freund von uns einen Schmuggler fin
den. Er hat uns gesagt, dass er uns von Çeşme, in der Nähe von Izmir, schmug

geln würde. [. . . ] Er hat uns bis zum Hotel gefahren und gesagt, dass wir morgen

losfahren müssen. Am nächsten Tag um 2:30 Uhr oder um 3 Uhr morgens in der
Dunkelheit kam er mit zwei Autos, um uns abzuholen. Er hat uns bis zum Nogh
te gefahren. [. . . ] Noghte war genau der Punkt an der Küste, von dem die Leute
geschmuggelt werden. [. . . ] Da konnten wir eine erschreckende Höhle sehen, in

37 Vgl. Khosravi, »Illegal« Traveller.
38 Vgl. ebd., 27.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 97

der der Schmuggler das Schlauchboot schon aufgepumpt, versteckt und den Mo

tor auch vorbereitet hat. [. . . ] Er sagte, dass wir ihm Bescheid sagen sollten, wenn
wir Griechenland erreicht hätten, und er danach verschwinden würde. [. . . ] Wir

haben uns in der Dunkelheit versteckt mit vielen Problemen und Angst. [. . . ] Die
türkische Küstenwache fuhr mit ihren Booten 100 Meter entfernt von uns vorbei.
Das war unsere letzte Chance. Wir dachten, entweder gehen wir oder wir werden
festgenommen. Der Schmuggler hatte gesagt, dass wir losfahren müssen, wenn
wir das Dämmerlicht auf der Meeresoberfläche sehen, damit wir den Weg bezie
hungsweise den sicheren Weg finden können. [. . . ] Uns wurde gesagt, dass wir
beim Schichtwechsel der Küstenwache eine Viertelstunde Zeit hätten, um mit un
serem Schlauchboot nach Griechenland zu gelangen. Wir oder unser Schlauch
boot könnten angeschossen werden. Wir mussten richtig vorsichtig sein. Entwe
der Tod durch Erschießen oder Ertrinken.«

Abbildung 2: Die Mitreisenden von hinten, Foto: Masoud Khorabeh

Genau an diesem Punkt beginnt der besondere oder (wie Ahmad es formuliert)
richtige Teil der Migrations- und Fluchterfahrung für Iraner:innen. Ihre Mobilität bis
nach Çeşme, eine Grenzstadt in der Türkei, gelingt ohne Probleme, denn bis dahin
ist ein iranischer Pass gültig. Offiziell können Iraner:innen drei Monate lang als Tou
rist:innen in die Türkei reisen, ohne ein Visum beantragen zu müssen. Bis zu diesem
Punkt in Çeşme, den die Schmuggler (und auch Asylsuchende) Noghte nennen, ist ein
Iraner:in gesetzlich kein:e Undocumented, Illegale:r, Flüchtling oder Migrant:in, son
dern ein:e Tourist:in. Die Bezeichnungen Undocumented, Illegale:r, Flüchtling oder
Migrant:in gelten aber für die fliehende Person ab dem Moment, in dem sie sich für
die Flucht entscheidet. Wie alle meine Gesprächspartner:innen betonen, hatten sie

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

von Freunden und Bekannten viel über Flucht, Reise, Zielland und sogar die Türkei
gehört. Sie hatten sich im Vorfeld darüber informiert, was sie auf dem Weg oder im
Zielland erwartet.

»Ich hatte von anderen gehört, wie der Weg aussieht und was ich sehen würde.
Viele Dinge waren nicht neu für mich, aber andere schon. Das ist sehr wichtig. Man
muss sich mit sowas richtig beschäftigen und darüber informieren«, sagte Amin.
Ihm war von Anfang an bewusst, welche Rechte er hat und welche nicht. »Pi-e hame
čiz ro be tanam mālide budam« erzählte er weiter. Diese Aussage lautet wortwörtlich
»Ich hatte mich bereits mit Schmalz eingerieben« und bedeutet »Ich hatte mich für
alles gewappnet«. Er wusste, dass er kein Tourist ist und dass seine juristische Lage
bis zum Noghte eine andere war. Hier lässt sich ein Bruch zwischen dem Leben der
Menschen und der juristischen Definition von Leben erkennen. Ahmad und Amin
verstehen sich als Geflüchtete, seitdem sie ihr Zuhause in Teheran verlassen haben.
Zwar sind Flüchtling, illegale:r Migrant:in, Undocumented usw. juristische Begriffe
und Zuschreibungen. Es ist aber zu bemerken, dass das Leben von Menschen vom
Rechtssystem überhaupt erst definiert und dann gestaltet wird und somit den Bruch
zwischen dem Leben und der juristischen Vorstellung von diesem beibehalten und
immer wieder mit anderen Worten reproduziert wird.

Trotz aller Vorstellungen und Informationen haben Amin und Ahmad das ei
gentliche Leben eines Geflüchteten erst ab Noghte erlebt. Hier geht es nicht darum,
was für eine Vorstellung man von sich selbst hat, sondern, wie man von der Welt
beziehungsweise vom Rechtssystem erkannt wird; wie das Gesetz das Leben einer
Person (il-)legalisiert; wie man im Gesetz (un-)sichtbar wird. Wie Ahmad selbst er
wähnte, hatte er bereits von Fluchterfahrungen von Freunden gehört, die in der Zeit
schon in Deutschland, oder anderen europäischen Ländern waren, aber so richtig
erlebt hat er das alles erst ab dem Noghte. Dort lernte er, dass er sich an die Angst, an
die Verunsicherung gewöhnen sollte.

Noghte kann in diesem Zusammenhang als eine Metapher verstanden werden,
mit der sich einerseits den Lebensumständen und Lebensformen der Menschen eth
nografisch angenähert werden kann. Andererseits kann der Begriff verwendet wer
den, um das Leben situativ, politisch und als in Bewegung zu beschreiben.

Noghte ist nicht nur ein geografischer Punkt oder ein Punkt im Koordinatensys
tem beziehungsweise auf der Landkarte. Er muss und kann nicht nur als Örtlich
keit verstanden werden, sondern auch als Temporalität; als die Intensität von Zeit
im Raum. Eine Intensität, die die Wahrnehmung von Zeit verändert. Die uns zeigt,
dass das Leben und die Mobilität nicht nur Punkte und Zeitpunkte sind beziehungs
weise sich in einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort vollziehen; vielmehr
sind sie auch von dauerhafter Intensität. Diese Intensität hat eine inhaltliche Ver
bindung zur Dauer als einem der wichtigsten Begriffe des französischen Philoso
phen Henri Bergson.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 99 

In seinem Buch Zeit und Freiheit. Versuch über das dem Bewusstsein unmittelbar Ge
gebene39 unterscheidet Bergson zwischen der messbaren Zeit und der Zeit, die sich 
nicht durch Zeitmessung erfassen lässt. Was wir als Zeit verstehen, ist für ihn ein 
Konstrukt des Bewusstseins oder der Bewusstseinszustände. Das hat zur Folge, dass 
wir die Zeit immer in räumlichen Kontexten verstehen können: 

»[W]enn die Zeit, wie sie vom reflektierten Bewußtsein vorgestellt wird, ein Me

dium ist, worin unsre Bewußtseinszustände so wohlunterschieden aufeinander
folgen, daß man sie zählen kann, und wenn andrerseits unsre Auffassung von der 
Zahl darauf hinausläuft, daß alles, was man zählt, im Raume ausgestreut wird, so 
ist zu vermuten, daß die Zeit, im Sinne eines Mediums genommen, in dem man 
unterscheidet und zählt, nichts anderes ist als Raum.«40 

Die Wissenschaft reduziere die Zeit zu Zeitpunkten (Augenblicken), damit sie sie be
rechnen und analysieren kann. Das wiederum habe als Konsequenz, dass Zeit nur 
als atomisierte Zeitpunkte und in Verbindung mit Räumlichkeit verstanden werden 
könne – wie es aus Filmen bekannt ist. Im Kino werden die (unbeweglichen) Bil
der nebeneinander in eine Reihenfolge gestellt. Da die Bilder im Film in schneller 
Reihenfolge hintereinander gezeigt werden, erzeugt das die Vorstellung von Bewe
gung. Das ist nach Bergson jedoch keine Bewegung, sondern nur die Illusion davon. 
Das impliziert, dass Zeit als eine homogene Reihe von Zeitpunkten im Raum ver
standen wird. Wir frieren die Zeit in Augenblicke ein, obwohl die Zeit nicht wartet 
und sich nicht einfrieren lässt. Diese Vorstellung vernachlässigt den Aspekt der Be
wegung oder mit Bergsons Worten41 die Dauer; die Ununterbrochenheit des Fließens;42 
das ständige Werden. Wenn wir die Zeit nur als eine Reihe von Zeitpunkten verstün
den, so Bergson, würden wir die Dauer und Veränderung verpassen. Wenn eine Per
son sich zum Beispiel zum Zeitpunkt t = 1 s von Punkt x = 1 m bewegt und zum Zeit
punkt t = 5 s im Ziel x = 20 m angelangt ist, erfahren wir nichts über ihre Bewegungs
qualität, ihre Gefühle, Veränderungen usw. In der Wissenschaft sind t = 1 s und t = 5 s 
gleich und haben dieselbe Qualität, obwohl deren Intensität komplett verschieden 
sein kann. Mit Bergsons Worten: »Diese Figur repräsentiert aber eine Sache und kei
nen Fortschritt.«43 Deswegen meinte er, dass die Zeit als Dauer verstanden werden 
muss. Die Methode, mit der die Dauer gemessen werden kann, ist die Intuition. 

Bergson sieht das Leben als Dauer und versucht, Bewegung und Dauer zu theo
retisieren. Er beschäftigt sich in diesem Sinne mit der Frage: Wie stellt sich die Ver

39 Bergson, Zeit und Freiheit. Dieses Buch wurde erst im Jahr 1889 auf Französisch veröffentlicht. 
Die deutsche Erstausgabe erschien im Jahr 1911. 

40 Ebd., 43. 
41 Vgl. ebd. 
42 Vgl. Jurevics, Henri Bergson. Eine Einführung in seine Philosophie., 33. 
43 Bergson, Zeit und Freiheit, 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

gangenheit in die Gegenwart und wie verläuft der Prozess der ständigen Kreation
(Zukunft)? Elizabeth Grosz beschreibt diesen Prozess wie folgt:

»Life is [according to Bergson] temporal, durational, which means that within it,
there can never be any real repetition but only continual invention insofar as the
living carry the past along with the present, which implies that even a formally

identical state can be differentiated from its earlier instantiations only because of
the persistence of memory, the inherence and accumulation of ›repetitions‹ in the
present. I am not the same subject in each repetition, for I carry all earlier repe
titions within me as memory. Memory is not so much added to each perception
as each perception inheres in an order of the virtual that expands and elaborates
it through its difference from, and thus in its addition to, each earlier repetition.
If matter compresses and thus reduces the past to its present forms, to the actual
contained in the present, the living are distinguished from the non-living through
the ever-continuous growth and accumulation of the past, through their inherent
immersion in virtuality.«44

Bergson sieht das »Leben« als Gedächtnis; als Akkumulation der Vergangenheit; die
Vergangenheit, die nicht nur in Bezug auf Zeitpunkte kategorisierbar und trennbar
ist; die Vergangenheit, die nicht unbedingt eine kohärente und lineare Sequenz der
Ereignisse ist, sondern auch Dauer und Temporalität unterschiedlicher Intensität.

Die Intensität der Grenzräume, in denen man sich vom Rechtsgebiet wegbe
wegt, zeigt vor allem, warum die Narrative der Grenzüberschreitung unaufgefor
dert erzählt werden; warum wollten Ahmad und die anderen mir unbedingt die Ge
schichte erzählen, damit ich Bescheid weiß, wie intensiv ihre Grenzerfahrung war
und wie es sich anfühlt, nicht als Ādamizād gezählt zu werden und sich mit Schmalz
einreiben zu müssen.

Die Erfahrung, die Ahmad darstellte, bezieht sich auf Ungewissheit und Angst.
Alles konnte passieren; »entweder Tod durch Ertrinken« oder von der türkischen
Küstenwache erschossen zu werden. Solche Grenzerfahrung mit einem hohen Grad
an Intensität setzen sich im Gedächtnis fest und tragen zur »Akkumulation der Ver
gangenheit« bei; zum Leben, das gelebt wird; das Leben, das erzählt wird.

Wir tranken unseren Tee aus und saßen im Wohnzimmer, als Siamak mit dem
Kochen anfing.

»Deswegen hatte ich für eine Weile kein Instrument, nachdem ich in Deutsch
land ankam. Ich denke, das ist etwas, worauf man stolz sein kann: dass das Instru
ment von der Polizei zerbrochen wird«, sagte Ahmad sarkastisch.

»Ich konnte es schaffen, ein Instrument mit nach unvar-e Āb45 bringen«, sagte
Amin stolz.

44 Grosz, »Deleuze, Bergson and the Concept of Life«, 292.
45 Das kann als »Übersee« übersetzt werden, hier ist aber »Europa« gemeint.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 101 

Unvar-e Āb bezieht sich in der »iranischen« Kultur auf das utopische Ausland. Die 
Dinge, die aus unvar-e Āb kommen, sind ebenfalls mit diesem utopischen Ausland 
verbunden. Sie bekommen ein Wert. Diese Dinge werden als az Āb gozašte oder »über 
die Wasser getragen« bezeichnet. Der Wert kommt vom Wasser und das Erleben von 
Noghte. 

In dieser Hinsicht kann Noghte die Momente der Grenzüberquerungen erklären, 
die sich mit einer besonderen Intensität im Gedächtnis einprägt. Noghte liegt in den 
Grenzräumen. Als ein Begriff soll er aber nicht mit dem Begriff »Grenze« gleichge
setzt oder verwechselt werden. Während »Grenze« sich auf die Trennung von zwei 
Räumen bezieht, verweist Noghte auf die detachement von etwas in Bezug auf Grenze 
und Grenzüberquerung; eine detachment, die wegen der Bewegung und mit beson
derer Intensität geschieht. Durch diese Intensität wird die Dauer der Zeit, so Berg
son, intensiver erlebt und sich die experience als Erinnerungsbruch im Gedächtnis 
einbettet. Noghte ist daher einer der Hauptpunkte des Narrativs eines Grenzmen
schen und ebenfalls ein Versuch, die Intensität von Erfahrungen wie Grenzüber
schreitungen und somit die Darstellung der Erfahrung im Gedächtnis besser zu ver
stehen. 

Raumzeitliche Perspektive von Noghte 

In seinem Narrativ verortet Ahmad Noghte in der Nähe von Çeşme, einer Stadt in 
der Türkei. Er beschrieb Noghte als Raum der Ungewissheit (»Uns wurde gesagt, dass 
wir eine Viertelstunde zwischen dem Schichtwechsel der Küstenwache Zeit hätten«) 
und Angst (»Wir haben uns in der Dunkelheit versteckt mit vielen Problemen und 
Angst«), Gewalt und Prekarität (»Die türkische Küstenwache fuhr 100 Meter entfernt 
von uns vorbei mit ihren Booten«). 

Siamak und Ahmad erwähnten im selben Gespräch ebenfalls die Schönheit von 
Çeşme als eine touristische Stadt mit schönen Stränden. 

»Wir waren dort eingesperrt, aber konnte man nicht übersehen, wie schön Çeş
me war. Schade, dass wir nicht diese Schönheit genießen konnten. Wir waren zu 
einem anderen Zweck dort«, sagte Ahmad. 

»Ja, dort war wirklich schön. Als wir am Strand waren und absegeln wollten, 
konnte man die ganze Wasseroberfläche gleichmäßig sehen, die in der Zeit wie ein 
Spiegel das Licht reflektiert hat«, bestätigte Siamak. 

Die Schönheit von Çeşme ist vor Border Crossers nicht versteckt, aber die Border 
Crossers sind vor den Augen der Tourist:innen unsichtbar. Diese Dynamiken gestal
tet diesen Raum als eine landscape oder besser gesagt als eine borderscape, in dem un
terschiedlichen Akteur:innen den Raum durch ihre verschiedenen Praktiken stän
dig (re-)produzieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

»Çeşme« bedeutet Quelle. Der Name dieser Stadt repräsentiert das Wasser.
Noghte hat ebenfalls mit Wasser und Flüssigkeit zu tun. Noghte liegt am Wasser.

Um die Intensität der Erfahrung des Grenzüberschreitens und somit der Erin
nerungsbrüche in der Fluchterfahrung theoretisch analysieren zu können, ist eine
raumzeitliche und ethnografische Perspektive auf Grenzen notwendig. Die Verwen
dung der Noghte in dieser Arbeit macht diese raumzeitliche Ansicht, wie bereits in
den vorherigen Teilen beziehend auf die Arbeit von Setha Low besprochen wurde,
möglich, da eine Untersuchung der Raumvorstellung, sowohl in der Philosophie als
auch in den Sozial- und Kulturwissenschaften46, immer schon mit dem Blick auf
Zeitvorstellungen verbunden war.47

46 Vgl. Schroer, Räume, Orte, Grenzen; Löw, Raumsoziologie; Löw, Vom Raum aus die Stadt denken.
47 David Harvey nimmt beispielsweise eine marxistisch-theoretische Perspektive zu Raum und

Zeit und unterscheidet zwischen drei dominanten Ideen und Perspektiven zu Raumfragen

und Ruamvorstellungen: 1. Die absolute Konzeption, die zum großen Teil der klassischen Me

chanik und Newton entstammt, betrachtet Raum und Zeit als gegeben und existent. Hier
werden Raum und Zeit als unabhängig davon gedacht, was sie beinhalten und mit welchen
Prozessen und Verhältnissen sie operieren. Raum wird in diesem Sinne meist als ein Behält
nis anderer Einheiten vorgestellt; 2. In der relativen Konzeption sind Raum und Zeit unabhän
gige und für sich existierende Einheiten, die sich jedoch je nach der Natur der Materie, ih
rer Dichte und ihres Charakters verändern; 3. Relationale Konzeptionen sind in der heutigen
raumtheoretischen Vorstellung in den Sozial- und Kulturwissenschaften häufiger vertreten
und verstehen Raum und Zeit nicht mehr als unabhängig gegebene Realitäten, sondern als
Produkte sozialer Prozesse (Vgl. Harvey, Spaces of Capital; Harvey, Spaces of Global Capitalism).
Auch Henri Lefebvre beschäftigte sich mit der Unterscheidung von physischem und sozia
lem Raum und konstatiert, dass die physische Ansicht zum Raum immer mehr verschwin
det. Er theoretisiert Raum daher als ein soziales Produkt. Raum, so Lefebvre, bildet sich in
einer »konzeptionelle[n] Triade« oder im Mittelpunkt einer tripolaren Dialektik von percei
ved, conceived und lived, die sich gegenseitig beeinflussen, einschränken und überlappen.
In seiner Raumtheorie ist Raum einerseits ein field of action, in dem Akteur:innen handeln
(actual), anderseits eine basis for action, was wiederum die Grundlage für das Handeln dar
stellt (potential) (Vgl. Lefebvre, The Production of Space; Löw, Vom Raum aus die Stadt denken,
26). Mit seiner marxistischen Perspektive übt Lefebvre Kritik an der politischen Ökonomie

des Kapitalismus und stellt die These auf, dass Menschen innerhalb einer Gesellschaft nicht
nur soziale Relationen und Gebrauchswerte produzieren, sondern auch soziale Räume (Vgl.
Fuchs, »Henri Lefebvre’s Theory of the Production of Space and the Critical Theory of Com

munication«). Nach Lefebvre beinhaltet sozialer Raum »the social relations of reproduction
(personal and sexual relations, family, reproduction of labor power) and the relations of pro
duction« (Vgl. Lefebvre, The Production of Space, 32). Raum ist ein Produkt, das konsumiert

wird, gleichzeitig ist es ein Produktionsmittel der »networks of exchange and flows of raw
materials and energy fashion space and are determined by it. Thus this means of production,
produced as such, cannot be separated either from the productive forces, including technol
ogy and knowledge, or from the social division of labour which shapes it, or from the state
and the superstructures of society.« (Ebd., 85)

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 103 

Ein weiteres Konzept im Zusammenhang mit Raumzeit ist landscape. Prem Ku
mar Rajaram und Carl Grundy-Warr gehen beim Begriff landscape in der Kulturgeo
grafie von »repositories of contesting interpretations of the meaning of a piece of 
land and of its appropriate use«48 aus und diskutieren, dass eine temporale Ansicht 
der Grenze notwendig ist. Die landscapes stehen Rajaram und Grundy-Warr zufol
ge im Mittelpunkt des Prozesses des meaning-making eines Landes. Dieser Prozess 
ist nicht fest und statisch, sondern dynamisch, provisorisch und kontingent.49 Das 
macht den Begriff landscapes so fruchtbar und so die temporale Dimension der Gren
ze verstehbarer. Rajaram und Grundy-Warr argumentieren, dass die Grenze nicht 
nur räumlich analysiert werden soll, sondern auch temporal. Ausgehend von mar
xistisch-raumtheoretischen Ansätze wie jenen Lefebvres und Harveys verstehen sie 
Raum nicht als fixed spaces, sondern als in being oder [in] processes of change.50 Raum 
ist also immer veränderbar: 

»[I]n this sense, space and spatial relations should be considered in terms of pro
cesses of change, and of landscapes as always in the process of becoming rather 
than temporally fixed spaces.«51 

Raumvorstellung ist nicht möglich ohne eine Zeitvorstellung. Wie bereits erwähnt, 
sind Raum und Zeit beide weder unabhängig voneinander gegeben noch sind sie 
statisch, sondern vielmehr dynamisch. Was Harvey als change theoretisiert und was 
Rajaram und Grundy-Warr als processes of change und process of becoming52 darstellen, 
ist die analytische Essenz von Raum und Zeit. Eine analytische Perspektive, mit der 
Rajaram und Grundy-Warr den Begriff landscape begründet und von diesem ausge
hend borderscape entwickelt haben. Der Begriff borderscape weist auf die Flüssigkeit 
und Veränderbarkeit der Grenze hin. Borderscapes sind Räume, die ständig durch die 
Zirkulation der Körper verändert werden. Borderscapes sind von den bordering prac
tices der Akteur:innen berührt und gestaltet. Diese practices werden ebenfalls durch 
borderscapes beschränkt und produziert. 

Was in dieser Arbeit als temporale Dimension der Grenze verstanden wird, ist 
nah an der Perspektive, die Sandro Mezzadra und Brett Neilson53 in Border as Method, 
or, The Multiplication of Labor entwickeln. Sie unternehmen den Versuch, die etablierte 
Ansicht von Grenze in der Wissenschaft im Allgemeinen und in den Border Studies 
im Besonderen zu dekonstruieren. Diese Ansicht, so Mezzadra und Neilson, basiere 
immer noch auf den Mauer-Vorstellungen. Sie hingegen verwenden den Ansatz 

48 Rajaram und Grundy-Warr, Borderscapes, xxv. 
49 Ebd. 
50 Ebd., xxiv. 
51 Ebd. 
52 Vgl. ebd. 
53 Vgl. Mezzadra und Neilson, Border as Method, or, The Multiplication of Labor. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

»to separate the border from the wall, showing how the regulatory functions and
symbolic power of the border test the barrier between sovereignty and more flexi
ble forms of global governance in ways that provide a prism through which to track
the transformations of capital and the struggles that mount within and against
them.«54

Mezzadra und Neilson beschreiben die Grenze nicht nur als internationale Grenze,
sondern auch als linguistische, urbane und soziale Grenze; nicht nur anhand ihrer
geografischen und territorialen Ränder, sondern auch anhand ihrer »complex social
institutions, which are marked by tensions between practices of border reinforce
ment and border crossing«55. Sie nehmen »die Perspektive der Grenze als episte
mischen Blickwinkel«56 ein, um eine tiefere Analyse der internationalen Mobilität
und der »Transformation von der Souveränität« in der globalen governance zu ver
mitteln.57

In dieser Hinsicht wird Noghte als eine territorial-rechtliche borderscape sowohl
physisch als auch semantisch so produziert und konstruiert, dass eine bestimmte
Intensität vermittelt wird. Diese Intensität wird als eine bestimmte (gebrochene) Er
innerung und infolgedessen als Zugehörigkeitsgefühl imaginiert. Eine Zugehörig
keit, die die Unterscheidung der abweichenden Lesarten oder Nutzungen der land
scape möglich macht.58 Eine Zugehörigkeit, die unterscheiden kann, wer Noghte er
fahren hat und wer eine bestimmte Vorstellung von Noghte erzählt.

Es ist jedoch wichtig zu erwähnen, dass mit der Verwendung von Noghte kei
ne Ablehnung des Begriffs der Grenze einhergeht. Stattdessen sollen die affektiv- 
körperlichen und räumlich-temporalen Merkmale der Grenzen betont werden, um
eine tiefer gehende Analyse zu ermöglichen. Es bedarf auch der Temporalität, um,
nach Bergson, den Weg zur Erinnerung und infolgedessen den Weg zum Leben fin
den zu können. Das kann uns dem Verstehen der Darstellung solcher Erfahrungen
im Leben näherbringen. Im Folgenden wird ausgehend vom Begriff der Grenze das
Konzept von Noghte weiter beschrieben. Noghte soll als ein temporaler körperlicher
Begriff mithilfe von Konzepten wie Kontaktzone, borderlands, nationaler Geokörper
und spaces of death, die alle in enger Beziehung zu den Erinnerungsbrüchen stehen,
kontextualisiert werden.

54 Ebd., 8.
55 Ebd., 3.
56 Kasparek, Europa als Grenze.
57 Vgl. Mezzadra und Neilson, Border as Method, or, the Multiplication of Labor.
58 Vgl. Rajaram und Grundy-Warr, Borderscapes.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 105 

Von »Grenze« zu Noghte 

Weitere Aspekte, die der Begriff »Grenze« verbirgt, sind die historischen und bio
grafischen Dimensionen von Körpern in Bewegung. Die Vorstellung einer Grenze 
als lange, einheitliche Linie zwischen Ländern führt zu einer essenzialistischen 
Perspektive, die davon ausgeht, dass eine Grenze tatsächlich als konkrete Trennli
nie zwischen Staaten existiert und Menschen sie überschreiten. Die Komplexität, 
die die Grenze in die Körper und das Leben der Menschen einschreibt, vor allem 
derjenigen, die sie überqueren, werden in dieser Vorstellung nur teilweise erfasst. 
Die Grenze beeinflusst das Leben jedes Menschen, aber nicht in gleicher Weise, 
denn biografische Dimensionen spielen bei den individuellen Grenzerfahrungen 
eine wichtige Rolle. Mathematisch gesehen besteht eine Linie aus unzähligen Punk
ten, die sich in einem bestimmten Zusammenhang zu einer langen Figur (ohne 
Breite) verbinden. Auch die Grenze bezieht sich auf dieses Konzept und bietet beide 
Aspekte, sie ist sowohl Linie als auch Punkt. Die Perspektive der Noghte lädt hierbei 
dazu ein, in die Grenze hineinzuzoomen und die vorhandenen intensiven Punkte 
zu sehen. Als ergänzende Perspektive hilft sie, die erwähnte Komplexität sichtbar 
zu machen. 

Neben weiteren Definitionen sind mit »Grenzen« im Zusammenhang mit Mi
gration und Geflüchteten meistens nationale Grenzen gemeint. Von daher denken 
wir womöglich als Erstes daran, wenn wir in diesem Kontext über »Grenze« spre
chen. Die Funktion der nationalen Grenze ist, die »Nation« zu schützen. Thongchai 
Winichakul beschreibt die Nation als das, was das Leben eines jeden Menschen be
trifft: 

»A nation touches everyone’s life. It has a government, an economy, a social and 
cultural condition, all of which affect individuals. Indeed, nationhood has a pow
erful grip that can hold together a community whose members may never know 
each other. So powerful is it that lives can be sacrificed for it. It has inspired gener
ations to strive for innovative and constructive achievements. In fact, nationhood 
is desired even among the radicals in many countries who may be no less loyal to 
their country than their adversaries.«59 

In seinem Buch Siam Mapped. A History of the Geo-body of a Nation untersucht 
Thongchai Winichakul, wie Nationalität – willkürlich und künstlich – durch eine 
Wissenschaft, nämlich die Geografie und ihre zentralen Technologien des Wissens 
und der Kartografierung, in verschiedenen (kolonialen) Momenten der Konfron
tation von Diskursen hervorgebracht wurde.60 Mit »Konfrontation« meint er jene 

59 Winichakul, Siam Mapped, ix. 
60 Vgl. ebd., x. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

historischen Situationen, in denen unterschiedliche Diskurse aufeinandertreffen
und neue Diskurse entstehen. Als Beispiel nennt er das Zusammentreffen von tradi
tioneller und moderner Geografie, das Aufeinandertreffen westlicher Wissenschaft
mit indigenem Wissen sowie die Konfrontation westlicher und indigener kosmolo
gischer Vorstellungen in Thailand. Er argumentiert, dass diese Konfrontationen zu
einer neuen Art der Wahrnehmung von Raum und Territorialität führten.

Er sieht dabei eine Verbindung zwischen der veränderten Raumwahrnehmung
und der Vorstellung vom menschlichen Körper und entwickelt dafür den Begriff des
»nationalen Geokörpers«, der zur Analyse von Nation und Nationalität dient. Die
ser Begriff bezieht sich auf die imaginierte oder wahrgenommene territoriale Form
einer Nation, die durch moderne Kartierung, politische Diskurse und historische
Erzählungen konstruiert wurde. Der »nationale Geokörper« ist dabei nicht nur ei
ne geografische oder politische Entität, sondern ein emotionaler und symbolischer
»Körper«, mit dem sich Menschen im nationalen Diskurs identifizieren und den sie
– wie ihren eigenen Körper – schützen. Dieses Konzept hilft zu erklären, warum
Nationen so stark auf Grenzen und territoriale Integrität fixiert sind. Beim »natio
nalen Geokörper« geht es nicht nur um physischen Raum, sondern auch darum, wie
Menschen sich die territoriale Gestalt einer Nation vorstellen, wie sie diese definie
ren und sich emotional mit ihr verbinden. Er ist ein zentraler Bestandteil des mo
dernen Nationalismus und beeinflusst politische Entscheidungen, das historische
Gedächtnis und die nationale Identitätsbildung.

Winichakul argumentiert, es werde allgemein angenommen, eine Nation sei
einerseits ein kollektiver Körper, zu dem die Individuen gehören müssten. Anderer
seits werde unterstellt, dass eine Nation aus kleinsten Einheiten – den sogenannten
»Atomen der Nation«61 – bestehe, die eine ähnliche Natur teilten. Diese angenom
mene Gleichartigkeit von Nation und Körper erzeugt die Vorstellung einer kohären
ten und homogenen nationalen Gemeinschaft innerhalb der Nation. Winichakul
zeigt, dass nationale Zugehörigkeiten durch Ideen wie Patriotismus, Loyalität und
andere Gefühle und Praktiken als »natürliche Beziehungen« konstruiert wurden.
Zugleich wird behauptet, dass eine Nation in einer globalen Gemeinschaft von
Nationen existiere – mit anderen Nationen, die andere Interessen verfolgten, mit
»uns« konkurrierten oder »uns« sogar feindlich gegenüberstanden.62

Er unterscheidet das Konzept des Geokörpers von anderen Konzepten, Prakti
ken und Institutionen, die sich nur auf die Territorialität einer Nation beziehen oder
innerhalb der Rahmung und Begrenzung des Geokörpers operieren – etwa Integri
tät und Souveränität, Grenzkontrollen, bewaffnete Konflikte, Invasionen und Krie
ge sowie die territoriale Organisation von Wirtschaft, Produkten, Industrie, Han
del, Steuern, Zöllen, Bildung, Verwaltung oder Kultur. Der Begriff des Geokörpers

61 Winichakul, Siam mapped, 1.
62 Vgl. ebd., 1.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 107 

verweist jedoch nicht nur auf Raum oder Territorium, sondern auch auf das »Le
ben« einer Nation. Er ist Quelle von Stolz, Loyalität, Liebe, Leidenschaft, Vorein
genommenheit, Hass, Vernunft und Unvernunft. In diesem Zusammenhang wird 
die (nationalstaatliche) Grenze nicht nur als territorial-räumliches, sondern auch 
als symbolisch-affektives Konzept verstanden.63 

In Bezug auf den nationalen Geokörper sollen Grenzen – in ihrer grundlegendsten 
Funktion – die Souveränität eines Staates sowie die Macht und Eigenheit der Nation 
symbolisieren.64 Die allgemeine, vor allem westlich geprägte Vorstellung von Gren
zen, die erst im Laufe der letzten Jahrhunderte konstruiert, jedoch fortlaufend neu 
verhandelt wurde,65 zeigt, dass sie weit mehr sind als bloße Ränder eines Staatsge
bietes.66 Wenn die Nation als Körper verstanden wird,67 dann fungiert die Grenze 
als deren Haut – eine schützende Hülle, die den Körper vor Schmutz und Krank
heit bewahren soll, oder, in den Worten von Mary Douglas, vor dem, was als »un
rein« gilt.68 Daraus folgt die Annahme, dass alles, was sich innerhalb des Körpers 
befindet, als »rein« gilt, während alles außerhalb als »unrein« wahrgenommen wird. 
Diese Produktion der Dichotomien steht im Zentrum des modernen national-staat
lichen Grenzbegriffs: innen/außen, wir/die anderen, Reinheit/Unreinheit etc. Ent
sprechend der Logik der Grenze – ohne die laut Benedict Anderson Nation und Na
tionalität überhaupt nicht vorstellbar wären69 – werden grenzüberschreitende Men
schen regelmäßig als »Gefahr« oder, in der Terminologie der Medien, als »Krise« 
dargestellt. 

Auch feministische Theoretiker:innen haben seit Langem auf die Konstruktion 
und Vorstellung der Nation als menschliche Körper hingewiesen – insbesondere 
darauf, dass Nationen häufig als weiblich konnotierte Körper dargestellt werden. 
Nira Yuval-Davis und Anne McClintock argumentieren, dass Frauen im Kontext der 
Nationen als eine Art der nationalen Ehre, verbunden mit kultureller Reinheit und 
biologischer Reproduktion, symbolisiert werden.70 Der Schutz der »Haut der Na
tion« oder der nationalen Grenze wird somit auch zum Schutz eines als weiblich 
imaginierten Körpers, dessen Reinheit gewahrt und dessen Kontrolle abgesichert 
werden soll. In diesem Diskurs erscheinen Grenzüberschreitungen nicht nur als Be
drohung, sondern auch als sexualisierte und ethnisierte Vorstellungen von »Vermi
schung«, die die Reinheit des nationalen Körpers gefährden könnten.71 

63 Vgl. ebd., 17. 
64 Vgl. Khosravi, »Illegal« Traveller, 2. 
65 Vgl. Anderson, Imagined Communities. 
66 Vgl. ebd. 
67 Vgl. Winichakul, Siam Mapped; Ahmed, Cultural Politics of Emotion. 
68 Vgl. Douglas, Purity and Danger. 
69 Vgl. Anderson, Imagined Communities. 
70 Vgl. Yuval-Davis, Gender and Nation; Mcclintock, Imperial Leather. 
71 Vgl. Hess und Lenz, Geschlecht und Globalisierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

In diesem Sinne fokussiert Floya Anthias ebenfalls auf die symbolische und bild
liche Konstruktion von »Nation« als weiblichem Körper – oder, wie sie es formuliert,
als »mothers of patriots, as symbolic of boundaries and as carrier of culture«72. Sie
argumentiert dabei, dass nationale Zugehörigkeit nicht nur durch rechtliche Kate
gorien oder territoriale Abgrenzung definiert wird, sondern auch durch soziale und
symbolische Ordnungen, in denen Frauen eine zentrale Rolle als biologische und
kulturelle »Reproduzentinnen« der Nation spielen. Im Kontext von Flucht und Mi
gration und den Zusammenhängen von Körper, Nation, Identität und Zugehörig
keit betont Avtar Brah in ihrer Analyse von »diasporic space«, dass nationale Identi
täten stets durch Prozesse von Inklusion und Exklusion, von »belonging« und »othe
ring« geprägt sind. Diese Prozesse schreiben sich tief in Körper ein, insbesondere in
rassifizierte und sexualisierte Körper von weiblichen Migrantinnen. Für Brah sind
Nationen nicht nur politische Räume, sondern auch affektiv und körperlich organi
sierte Ordnungen, in denen Zugehörigkeit immer auch mit körperlicher Lesbarkeit
(race, Gender, Klasse) verknüpft ist. Der nationale Körper wird somit zum Ort der
Regulierung – und migrantische Körper werden als »fremd« und potenziell störend
wahrgenommen.73

Diese gegenderte und rassifizierte Produktion der Nation verschränkt sich mit
der von Mary Douglas formulierten »Reinheit« und unterstreicht die Symbolik des
Geokörpers als Körper, der nicht nur geordnet, sondern auch diszipliniert, reguliert
und von »Unreinheit« freigehalten werden muss.

Diese Produktivität von Grenze lässt sich als ein »categorical ordering«74 ver
stehen – eine Ordnung, die Menschen erst eine oder mehrere Nationalitäten zu
schreibt und sie bestimmten Kategorien zuweist. Diese kategoriale Ordnung wird
naturalisiert, was Liisa Malkki als die »national order of things« bezeichnet.75 Sie
plädiert dafür, eben diese »nationale Ordnung der Dinge« kritisch zu hinterfragen,
da sie durch Prozesse nationaler Grenzziehung konstruiert wird, zugleich aber ihre
Funktion – etwa die »Illusion« von Sicherheit – als natürlich erscheinen lässt und
somit die Gewalt von Grenzregimen legitimiert.76

In ihrem Buch Purity and Exile. Violence, Memory, and National Cosmology among
Hutu Refugees in Tanzania diskutiert Malkki, wie »displacement and deterritorializa
tion – conditions which are ›normal‹ for increasingly large numbers of people to
day – may shape the social construction of nationness and history, identity and en
mity«77. Die Konstruktion nationaler Vergangenheit erscheint dabei als eine beson

72 Anthias, »Evaluating ›Diaspora‹: Beyond Ethnicity?«, 573.
73 Vgl. Brah, Cartographies of Diaspora.
74 Vgl. Malkki, Purity and Exile.
75 Vgl. Malkki, »National Geographic«; Malkki, »Citizens of Humanity«; Malkki, Purity and Exile.
76 Vgl. Malkki, Purity and Exile, 1–17.
77 Ebd., 1.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 109 

dere Form von Geschichtsschreibung: eine, die Territorien mit moralischer Bedeu
tung verknüpft und dabei vermeintlich uralte Bindungen zwischen Menschen, Poli
tik und Raum voraussetzt. Deshalb ist die »national order of things an order which, 
despite its historical recency, presents itself as ancient and natural«78. 

Als Schutz des Körpers der Nation repräsentieren Grenzen eine spezifische le
gale und symbolische Struktur der Territorialität und Zugehörigkeit. Diese Struktur 
definiert, wer drinnen ist und wer draußen, wer als eigen gilt und wer als fremd, wer 
Grenzen überschreiten darf und wer nicht; wer dazugehört und wer als »Fremde:r« 
gilt; wer Rechte besitzt und wer nicht. Dabei wurde Nation nicht nur als lokales Phä
nomen konstruiert, das an bestimmte Territorien und Zeiten gebunden ist, sondern 
zugleich als ein globales, supralokales Phänomen. Malkki argumentiert: 

»[T]he modern system of nation-states has come to be a natural order of things in 
many dimensions of human lives. [. . . ] [The national order of things] is intended 
to describe ›a class of phenomena that is deeply cultural and yet global in its 
significance‹ – to underscore that the nation is always associated with particular 
places and times, yet simultaneously constitutes a supralocal, transnational 
cultural form.«79 

Dieses Zitat verdeutlicht den Status der Nation als kategoriale Ordnung im inter
nationalen Staatensystem – eine Ordnung, die Essenzialisierung, Ästhetisierung 
und Policing sozialer und politischer Identitäten hervorbringt. In dieser Logik wer
den Asylsuchende als subversive Figuren dargestellt, die die nationale Ordnung der 
Dinge herausfordern. Sie gelten als eine »Verunreinigung« der vorgestellten Rein
heit der Nation – eine Verunreinigung, die jedoch von der oben beschriebenen kate
gorialen Ordnung selbst produziert und sinnvoll gemacht wird. In den Worten von 
Mary Douglas80 erscheinen Asylsuchende als gefährliche Unklassifizierbare, weil 
sie nationale Grenzen verwischen und die grundlegende Unterscheidung zwischen 
»nationals« und »foreigners« verschwimmt.81 

Noghte als »Dissonanz« – Missklang an Grenze 

Diese symbolische und rechtliche Konstruktion von Zugehörigkeit und Ausschluss 
wird in der Figur des »Flüchtlings« besonders deutlich – einer Figur, die die Gren
zen der nationalen Ordnung der Dinge exemplarisch sichtbar macht. In ihrem be
rühmten Essay »Wir Flüchtlinge« beschreibt Hannah Arendt die Figur des Flücht

78 Ebd., 2. 
79 Ebd., 37. 
80 Vgl. Douglas, Purity and Danger. 
81 Vgl. Malkki, Purity and Exile, 6–8. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

lings als ein zentrales Merkmal der Moderne, das exemplarisch für das widersprüch
liche Zusammenspiel von Nationalstaat, (Menschen-)Rechten, Staatsbürgerschaft
und Identität steht. Arendt versteht den Flüchtling nicht nur als juristischen Status,
sondern als eine komplexe existenzielle und politische Figur: als einen Menschen,
dem die politische Zugehörigkeit entzogen wurde und der dadurch auf sein bloßes
Menschsein, auf sein »nacktes Leben« reduziert ist.82

Arendt erkennt einen grundlegenden Widerspruch in der Konzeption der
»Menschenrechte« innerhalb des nationalstaatlich organisierten Weltsystems.
Denn gerade in jenen Momenten, in denen Menschen aus ihrer Staatszugehörig
keit herausfallen – also in Situationen von Flucht und Staatenlosigkeit –, zeigt sich,
dass die Menschenrechte ohne politischen Rahmen wirkungslos bleiben. Das Wort
»Mensch« in »Menschenrechte« bezieht sich in solchen Kontexten auf ein abstrak
tes, politisch entleertes Menschsein, das in der Realität kaum Schutz garantiert.
Anders gesagt: Man ging davon aus, dass staatenlose Menschen wenigstens durch
universale Rechte geschützt sein sollten – doch genau das versagte in der Praxis.
Für Arendt ist diese Gleichsetzung von Politik und Staatlichkeit ein spezifisch mo
dernes Phänomen.83 Im nationalstaatlichen Kontext bedeutet das: Das Recht auf
politische Teilhabe wird als das alleiniges Recht von Staatsangehörigen verstanden.
Wer aber staatenlos ist, dem bleiben nur noch jene Menschenrechte, die ihm allein
aufgrund seines »Menschseins« – also seines bloßen Körpers – zustehen. Damit
wird das »nackte Leben« zum Ausgangspunkt eines rechtlichen Status, was für
Arendt gerade das Problem darstellt.

Mit der Genfer Flüchtlingskonvention von 1951 versuchte die internationa
le Staatengemeinschaft, diesen Widerspruch zumindest teilweise aufzufangen.
Sie definierte eine völkerrechtlich anerkannte Kategorie von »Flüchtlingen« und
gewährte ihnen bestimmte Rechte. Doch obwohl mit dieser Konvention ein interna
tionaler Rechtsrahmen geschaffen wurde, bleiben Geflüchtete und Migrant:innen
in der Praxis häufig unklassifizierbar – jenseits juristischer Kategorien. Sie wer
den nicht in die bestehende nationale Ordnung jener Staaten zugelassen, in die
sie fliehen oder migrieren. Das verweist auf die zentrale Rolle von Grenzen und
Territorium für das Verständnis politischer Zugehörigkeit im nationalstaatlichen
Denken. Die Fragen von Territorium und politischer Zugehörigkeit in Europa
stellen sich jedoch mit dem Schengener Abkommen komplexer, das die Vorstellung
nationaler Grenze grundlegend verändert hat.

Seit Bilden des Schengener Abkommens haben sich die Mitgliedstaaten der EU
eine gemeinsame Außengrenze gegeben. Sie dient nicht mehr nur der Abgrenzung
zwischen souveränen Staaten, sondern hat eine neue Rolle in der Konstruktion des

82 Arendt, »Wir Flüchtlinge«.
83 Loick, »Wir Flüchtlinge. Überlegungen zu einer Bürgerschaft jenseits des Nationalstaats«,

577.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 111 

»Anderen« eingenommen. In seinem Text »Mapping Schengenland: Denaturalizing 
the Border« entwickelt William Walters eine vielschichtige und historisierende Ge
nealogie des Grenzbegriffs. Ziel ist es, den vermeintlich natürlichen Charakter von 
Grenzen zu hinterfragen und politische Prozesse wie die Entstehung des Schengen
raums als supranationale Institution besser zu verstehen.84 Walters entfaltet diese 
Genealogie entlang dreier Linien: der geopolitischen Ordnung, der nationalen so
wie der »biopolitischen Grenze« – allesamt zentral für das Verständnis des Schen
genraums. Er argumentiert, dass die Schengengrenzen nicht mehr ausschließlich 
durch die Linse nationalstaatlicher Grenzen betrachtet werden können, auch wenn 
sie historisch auf diesen aufbauen. Während sich die Machtverhältnisse im Raum 
verteilen und die Verantwortung für innere Sicherheit dezentralisiert wird, verän
dern sich auch die ideologischen Grundlagen der Grenzpolitik: Die »Anderen« des 
Schengenraums sind nicht mehr primär benachbarte Nationen, sondern transna
tionale soziale Bedrohungen. Walters fasst das prägnant zusammen: »The security 
threat takes the form of a host of transnational, social threats, and is often personi
fied in the racialized figure of Islamic and nonwhite people.«85 

Die nationale und supranationale Wirkung der Grenze als politische, rechtliche, 
kulturelle und soziale Einheit – insbesondere im Rahmen von Nationalstaaten, aber 
auch supranationaler Konstrukte wie der EU und des Schengenraums – spielt eine 
zentrale Rolle in der ideologischen Funktion der Nation. Diese Funktion lässt sich 
mithilfe des Begriffs der »Anrufung [Interpellation]«86 nach Louis Althusser fassen, 
der beschreibt, wie Ideologien Subjekte hervorbringen, indem sie Individuen in be
stimmte Rollen »anrufen«, die diese dann als ihre eigenen erkennen. 

Die Nation »ruft« Menschen in spezifischen Rollen an – etwa als Bürger:in, Mi
grant:in oder Geflüchtete:n – und das Subjekt erkennt sich in dieser Rolle wieder. 
Entscheidend ist dabei, dass Ideologie bei Althusser nicht als reines Kontrollinstru
ment verstanden wird, sondern als ein struktureller und weitgehend unbewusster 
Prozess, in dem das Subjekt scheinbar freiwillig der ihm zugewiesenen Rolle zu
stimmt. Anrufung geschieht nicht durch Zwang, sondern durch Sprache – das Sub
jekt wird angesprochen und erkennt sich darin wieder. Dieser Prozess ist tief kör
perlich verankert: Er erfolgt über Sozialisation, Rituale und Gewohnheiten, die sich 
in den Körper einschreiben. Der Körper »gehorcht« oft, ohne dass dieser Gehorsam 
als solcher wahrgenommen wird. Althusser beschreibt die Anrufung als Prozess, der 
vom Subjekt Zustimmung verlangt – und sich damit von Foucaults Konzept der Sub
jektivierung unterscheidet, das stärker auf Disziplinierung, Überwachung und Un
terwerfung abzielt. 

84 Vgl. Walters, »Mapping Schengenland«. 
85 Ebd., 570. 
86 Vgl. Althusser und Wolf, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

Auch wenn Althussers Theorie stark strukturalistisch geprägt ist und wenig
Raum für die Agency des Subjekts lässt, haben spätere Denker:innen – insbe
sondere Judith Butler – diesen Begriff erweitert. Butler hebt die »performative«
Dimension der Anrufung hervor und betont, dass in jeder Wiederholung der
ideologischen Rolle auch ein Moment der Verschiebung liegt. Ideologie »existiert
immer in einem Apparat [Apparatus] und in seinen Praktiken«87, schreibt sie – und
genau in diesen Praktiken liegt die Möglichkeit, die Anrufung »zu irritieren oder
umzucodieren«:

»Although [Althusser] refers to the possibility of ›bad subjects,‹ he does not con
sider the range of disobedience that such an interpellating law might produce. The
law might not only be refused, but it might also be ruptured, forced into a reartic
ulation that calls into question the monotheistic force of its own unilateral op
eration. Where the uniformity of the subject is expected, where the behavioral
conformity of the subject is commanded, there might be produced the refusal of
the law in the form of the parodic inhabiting of conformity that subtly calls into
question the legitimacy of the command, a repetition of the law into hyperbole, a
rearticulation of the law against the authority of the one who delivers it.«88

Da Anrufung über Sprache funktioniert, sieht Butler darin ein Potenzial zur »Ver
drehung oder Parodie«: Das Subjekt kann die Sprache der Ideologie anders verwen
den, sie ironisieren oder unterwandern. Das heißt aber nicht, dass das Subjekt au
ßerhalb der Ideologie handelt oder gar existiert. Vielmehr gibt es da die Möglichkeit,
die Ideologie zu verdrehen und sie subversiv zu verwenden. Der Körper bleibt da
bei zentral – als Träger der Ideologie, als Adressat der Anrufung, aber auch als Ort
der performativen Verschiebung. Vor diesem Hintergrund stellen sich die Fragen:
Wie funktioniert die Anrufung von Nation und Nationalität im Kontext von Flucht
und Migration? Wie wird das Subjekt an Grenzen angesprochen – dort, wo sich un
terschiedliche nationale Ideologien, Apparate und Praktiken überlagern? Und: Auf
welche Anrufung soll der Körper einer grenzüberschreitenden Person reagieren?

Noghte repräsentiert in diesem Sinn einen metaphorischen Punkt, an dem
verschiedene Anrufungen aufeinandertreffen und an dem verschiedene nationale
Ideologien mit unterschiedlichen »Stimmen« miteinander interagieren. Noghte
steht für einen Ort der Dissonanz, an dem verschiedene nationale Ideologien mit un
terschiedlichen symbolischen und rechtlichen Gewichten gleichzeitig wirken und
das Subjekt auf widersprüchliche Weise anrufen. In dieser Verflechtung entsteht
ein Missklang – eine ideologische Uneindeutigkeit, in der für den Körper nicht

87 Butler, Bodies That Matter, 193.
88 Ebd., 89.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 113 

klar ist, wie oder auf welche Stimme er reagieren soll. Trotz der Vielzahl von Anru
fungen und Kontrollmechanismen kann genau diese ideologische Dissonanz, so lässt 
sich mit Althusser und Butler sagen, die Brüche im ideologischen Gefüge sichtbar 
machen. Und in diesen Brüchen liegen Momente der Verschiebung, Irritation und 
der Möglichkeit von Widerstand und Handlungsmacht. 

Der Begriff Dissonanz wird hier verwendet, um Spannungsverhältnisse zwi
schen widersprüchlichen normativen Ordnungen, Identitätszuschreibungen und 
ideologischen Anrufungen zu beschreiben. In Anlehnung an die musikalische Her
kunft des Begriffs (lat. dissonare – »missklingen«) verstehe ich Dissonanz als eine 
gebrochene, widersprüchliche Überlagerung von Anrufungen, die im normativen 
(Klang-)Verständnis als unangenehm, falsch oder schief wahrgenommen wird. Ge
rade diese Irritation macht Brüche in hegemonialen Normen sichtbar und eröffnet 
damit Potenziale für Verschiebung und Veränderung. Mein Verständnis ist einer
seits beeinflusst von Adornos Verwendung des Begriffs in der Ästhetischen Theo

rie und der Musiksoziologie. Er bezeichnet Dissonanz als die »Wahrheit der Har
monie«, ein »Signum aller Moderne«89 und als Ausdruck ästhetischer wie gesell
schaftlicher Spannungen, die kritisches Denken überhaupt erst ermöglichen.90 An
dererseits orientiere ich mich an Judith Butlers Analyse jener Spannungen zwischen 
Sex, Gender und Verlangen, die den scheinbar kohärenten Zusammenhang zwi
schen diesen Aspekten destabilisieren.91 

An dieser Stelle möchte ich erneut auf die metaphorische Formulierung von 
Noghte zurückkommen. Noghte beschreibt nicht nur einen Ort des ideologischen 
Aufeinandertreffens an der Grenze, sondern haftet auch dem Körper an, der die 
Intensität davon erfahren hat – als würde Noghte sich an den Körper anhaften und 
dort kleben bleiben. In diesem Bild wird der Körper, der Noghte erlebt hat, selbst 
zu einem Ort der Dissonanz: Er wird von mehreren nationalen Ideologien zugleich 
angerufen, die ihn in widersprüchliche Rollen zu pressen versuchen. Beispielsweise 
ruft ihn auf der einen Seite die deutsche Anrufung mit dem Begriff »Integration« 
an – oft als Anpassung an ein homogenisiertes Selbstbild. Auf der anderen Seite 
wirkt eine iranische Anrufung, die auf eine idealisierte, oft nationalistisch aufgela
dene »persische (Leit-)Kultur« verweist. Der Körper steht damit im Spannungsfeld 
unterschiedlicher Anrufungen, die nicht harmonisch zusammenpassen, sondern 
sich gegenseitig überlagern, irritieren oder ausschließen. 

Wie ich im folgenden Kapitel zur »Integration« noch näher ausführe, können 
Menschen, die Noghte erlebt haben, nicht nur die ideologischen Brüche erkennen, 
die durch diese Dissonanz sichtbar werden, sondern sie können diese Brüche durch 

89 Adorno, Ästhetische Theorie, 29. 
90 Vgl. Adorno, Ästhetische Theorie. 
91 Vgl. Butler, Gender Trouble. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

den kollektiven Akt des Erzählens, Erinnerns und Wiedererzählens in Erinnerungs
brüche verwandeln und sich damit aneignen. Aus diesen Brüchen können sie ein Po
tenzial zur Verschiebung, Irritation, zum Ungehorsam und Widerstand generieren
und daraus eigene Narrative formen, die den dominanten Erzählungen nationaler
Ideologien etwas entgegensetzen; Narrative, die nicht auf Einheit und Identität be
ruhen, sondern auf Fragment, Reibung und Bewegung.

Die Vertreter:innen des nationalen Körpers

Ich habe dieses Buch mit dem Protest begonnen, bei dem Männer – hauptsächlich
aus dem Iran – an der griechisch-mazedonischen Grenze aus Protest ihre Lippen
zugenäht und das Wort »Iran« in roter Schrift auf ihre Körper geschrieben haben.
Die »Nation« wird in Grenzerfahrungen sichtbar – in diesem Fall sogar am Körper
und auf eine viszerale Weise. Ein Bild dieser Proteste zeigt eine Person unter den
Demonstrierenden, die sich nicht nur die Lippen zugenäht und »Iran« auf die Stirn
geschrieben hat, sondern auch die Region Kurdistans als »Landkarte« auf den Kör
per tätowiert trägt. Das Zusammentreffen der Worte »Iran« und »Kurdistan« auf
einem Körper – vor dem Hintergrund der langjährigen Proteste und Kämpfe der
kurdischen Minderheit für ihre Rechte im Iran – erschien mir als eine widersprüch
liche und zugleich interessante Kombination. Die Erfahrung der Noghte bringt un
terschiedliche und teils widersprüchliche Narrative zusammen. »Gute«, »heftige«,
»brutale«, »einfache« und »schwere« Grenzerfahrungen finden durch den Akt des
Erzählens gemeinsame Berührungspunkte, an denen sie sich begegnen und mit
einander verbinden. Sie treten durch die Narrativierung in einen Dialog. Aus diesen
verflochtenen Erzählungen entstehen ganz bedāhe92 neue Themen und Fragestellun
gen.

Auch in unserer Runde, in einem scheinbar beiläufigen Gespräch, begannen sich
vom Anfang an unterschiedliche Grenzerfahrungen miteinander zu verflechten:

»Meine Erfahrung an der Grenze war ziemlich gut. Ich kam mit der berühmten
Welle 2015 nach Deutschland und alles lief einigermaßen gut. Es gab viel Hilfe von
Organisationen, und die Polizei hat keine großen Probleme gemacht«, sagte Sia
mak.

»War es bei euch nicht so, dass sie nur Leute aus bestimmten Ländern durch
gelassen haben?«, fragte Amin in einem Ton, bei dem allen klar war, dass er seine
eigene Geschichte erzählen wollte.

»Nein, sie haben alle durchgelassen, glaube ich. Wenn sie die Iraner durchgelas
sen haben, dann haben sie alle durchgelassen«, antwortete Siamak sarkastisch, und
wir lachten.

92 Siehe Einleitung.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 115 

»Das stimmt! Als ich nach Mazedonien wollte, war die Grenze geschlossen, und 
sie haben keinen Iraner durchgelassen. Ich war lange dort. Das war schrecklich. Die 
Leute haben sogar protestiert – die Iraner haben sich die Lippen zugenäht«, erzähl
te Amin aufgeregt, und wir hörten gespannt zu. Es war das erste Mal, dass ich diese 
Geschichte von ihm hörte. Bis dahin kannte ich sie nur aus den Medien – aus Be
richten und Bildern. 

»Ich sehe keine Wunde auf deinen Lippen. Erzähl mir nicht, dass du es nicht 
gemacht hast«, sagte Siamak. 

»Natürlich nicht, bist du bescheuert? Das war heftig. Trotzdem hat es nichts ge
bracht«, sagte Amin mit ernster Miene. 

»Wieso hat es nichts gebracht? Es war doch überall in den Nachrichten. Ich habe 
es sogar im Iran gesehen«, sagte ich interessiert. 

»Ja, aber ich habe nichts davon gehabt. Die haben uns trotzdem nicht durchge
lassen«, antwortete Amin. 

»Du vor allem bist doch durchgekommen – das war unser Pech!«, scherzte Sia
mak. 

»Ja, aber mit vielen Schwierigkeiten«, erwiderte Amin lachend. 
Zwei Jahre später erzählte er mir, wie es ihm gelungen war, die griechisch-maze

donische Grenze zu überqueren. Er war nach Griechenland zurückgekehrt und hat
te sich mithilfe seiner Muttersprache – Kurdisch – als Kurde mit irakischer Staats
angehörigkeit registrieren lassen. Diese Schliche, mit nationalen Zugehörigkeiten 
zu spielen, hat für ihn funktioniert. 

Der Protest verweist nicht nur metaphorisch, sondern auch materiell-körper
lich und politisch auf die Rolle des menschlichen Körpers als Ort der Wahrheitspro
duktion – als jener Punkt, an dem Grenze und Nation, aber auch internationale Be
ziehungen zusammenkommen und sichtbar werden. Doch diese Begegnung bleibt 
an den Körper gebunden. 

Im Sommer 2019, als wir uns für eine Performance trafen, erzählten mir Amin, 
Ahmad und Siamak, dass sie vor einigen Monaten begonnen hätten, einen irani
schen Literaturzirkel zu besuchen. Der Kreis war offenbar von einer kleinen Gruppe 
Interessierter neu gegründet worden. Ziel war es, sich wöchentlich zu treffen und 
Gedichte oder Kurzgeschichten zu lesen. Da es in iranischen Literaturkreisen – die 
üblicherweise »Mahfel-e adabi« oder »literarischer Orden« genannt werden – üb
lich ist, (Live-)Musik zu hören, insbesondere iranische Musik, luden die Organisa
tor:innen Ahmad und Siamak ein. Amin hatte damals bei Ahmad übernachtet und 
kam deshalb ebenfalls mit. 

»Sie sind ein bisschen arrogant und so. Sie tun so, als ob sie große Schriftstel
ler:innen wären, aber das sind sie nicht«, sagte Ahmad, und die anderen nickten. 

»Wenigstens lest ihr jedes Mal gute Texte, oder?«, fragte ich interessiert. 
»Ja, aber man muss sich auch viel Mist anhören – das ist nicht gut für die Ner

ven«, antwortete Amin lachend. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

»Ich verstehe das total. Ich habe das auch erlebt, auch in der Musikszene. Aber
ich glaube, in der Literaturszene ist es noch stärker«, sagte ich.

»Meinst du, wir sind auch so?«, fragte Siamak scherzhaft.
»Wir reden gerade über sie. Also denke ich, dass wir auch so sind«, witzelte ich

zurück, und wir lachten.
»Nein, nein, nein! Wir können gar nicht so sein. Eine von ihnen meinte mehr

mals, dass wir hier – in Deutschland – die Verantwortung tragen, ein gutes Bild vom
Iran und von Iraner:innen zu vermitteln. Und das sollten wir mit unseren guten und
modernen Manieren tun. Sie sagte, dass wir in Deutschland ›den Iran‹ repräsentie
ren. Was soll das?«, sagte Ahmad erstaunt und schaute mich an, als ob er Zustim
mung oder zumindest einen Kommentar von mir erwartete.

»Das hört man tatsächlich oft von manchen Iraner:innen hier. Ich habe das auch
mehrmals gehört: Dass wir hier angeblich Repräsentant:innen des Iran und aller
Iraner:innen seien – und ein gutes Bild vom Iran zeigen sollten. Als ob uns alle Ira
ner:innen in einer Wahl zu ihren Vertreter:innen ernannt hätten«, sagte ich, etwas
genervt von dieser Erwartungshaltung.

»Ja, genau! Ich wollte sie fragen: Wer hat dich zur Vertreterin aller Iraner:innen
gemacht?«, sagte Ahmad.

»Wenn ich gewusst hätte, dass es eine Wahl gibt, hätte ich mich selbst zur Wahl
gestellt«, sagte Siamak sarkastisch – und wir brachen in Gelächter aus.

Der Satz »Wer hat dich zur Vertreterin aller Iraner:innen gemacht?« begleitete
uns bis zum Ende der Feldforschung. Wir kehrten immer wieder zu diesem Scherz
zurück, um solche Situationen zu thematisieren und weitere Witze darüber zu ma
chen. Eine:r von uns hat beispielsweise sofort gesagt: »Wer hat dich zur Vertreter:in
aller Iraner:innen gemacht?«, wenn jemand – besonders aus unserer Gruppe – beim
Sprechen überheblich oder wichtigtuerisch klang.

Auch diese Situation weist auf die Ausdehnung der Begriffe Grenze und Nation
hin. Der Körper wird in diesem Sinn von mehreren Nationalitäten »angerufen«. In
diesem Fall verflechten sich die »Stimmen« der iranischen mit deutschen Nationa
litäten und bilden eine Dissonanz, auf der der Körper reagieren soll. Der Körper, der
Noghte erlebt hat, ist von beiden geprägt – geprägt von Erfahrungen, von Schutzme
chanismen, von gesellschaftlichen Erwartungen. Die iranische Seite ruft den Körper
an, der deutschen ein »gutes Gesicht« zu zeigen. Dieses gute Gesicht, das von Teilen
der iranischen Diaspora aktiv gefördert und als »Verantwortung aller Iraner:innen
in Deutschland« dargestellt wird, bedeutet in den meisten Fällen jedoch eine Grenz
ziehung zwischen den »gut integrierten Iraner:innen« und anderen Migrant:innen
aus anderen Ländern. Diese Anrufung impliziert Homogenität, führt aber zu Span
nungen und Brüchen innerhalb der iranischen Diaspora selbst. Nicht alle Iraner:in
nen gehören zu diesem imaginierten »Wir Iraner:innen in Deutschland«, die ein
gutes Gesicht des Iran präsentieren wollen. Körperlich-performative Akte spielen
in diesen Prozessen eine zentrale Rolle. Schweinefleisch essen oder Alkohol trinken

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 117 

sind nur kleine Beispiele für Handlungen, mit denen mikropolitische Grenzen zu 
anderen »muslimischen« Migrant:innen gezogen werden. Da nicht alle Iraner:in
nen solche performativen Akte in ihren Alltag in Deutschland einbetten wollen, wer
den nicht alle Iraner:innen als »Repräsentant:innen« der iranischen Kultur gezählt. 

Kande šodan: Die affektive Abtrennung 

Nicht alle Grenzen haben für iranische Geflüchtete die oben genannte Erfahrungs
dimension. Auch unter den Iraner:innen werden unterschiedliche Grenzen unter
schiedlich erfahren. Als iranische:r Bürger:in mit einem iranischen Pass kann man 
sich bis Noghte frei bewegen. Die Grenzen zwischen dem Iran und der Türkei dür
fen von den jeweiligen Bürger:innen aus ökonomischen und politischen Gründen 
frei überschritten werden. Das bezieht sich jedoch auf die Iraner:innen, die als Tou
rist:innen gelesen werden, und nicht beispielsweise auf kurdische und afghanische 
Geflüchtete, für die die Grenze zwischen Iran und Türkei immer wieder dichter und 
unsicherer wird. 

Vor Noghte sind die Beteiligten dieser Forschung im internationalen Rechtssys
tem als Tourist:innen definiert und besitzen Rechte. Im Iran sind sie Citizens und 
werden – unter bestimmten Bedingungen – als Teil des Eigenen wahrgenommen,93 
in der Türkei sind sie Tourist:innen, die die Ökonomie des Landes unterstützen, in
dem sie dort ihr Geld ausgeben.94 

In der Türkei sind iranische Geflüchtete, die nicht in der Türkei bleiben möchten 
und sich auf den Weg nach Europa machen, kein Teil des Eigenen, aber sie werden 
auch nicht als Bedrohung für die Reinheit der Nation oder als illegal wahrgenom
men, obwohl sie die Grenze zur Türkei überschritten haben. Noghte ist auf der an
deren Seite des europäischen Grenzregimes ein Ort und eine Zeit, in der rechtliche 
Legalität zu Illegalität, Reinheit zu Verunreinigung und Citizenship oder Bios95 (die 
politische oder politisierte Form des Lebens) zum nackten Überleben wird. Diesen 

93 Hier muss erwähnt werden, dass es Fälle (und nicht wenige) gibt, in denen selbst Menschen 
mit iranischem Pass im Iran nicht als das Eigene wahrgenommen werden. Das ist auch einer 
der Fluchtgründe für die iranische Bevölkerung nach Europa. Trotz iranischem Pass fremd im 
eigenen Land zu sein ist nicht nur, was ein Teil der iranischen Bevölkerung im Iran empfindet, 
sondern auch, was sogar im iranischen Nationalfernsehen dargestellt wird (siehe Kapitel 7). 
Das ist anders in einem Land wie Deutschland, in dem es so etwas wie ein Einbürgerungs
gesetz gibt und der Pass nicht unbedingt die Zugehörigkeit zum Eigenen bedeutet. Laut ira
nischem Migrationsgesetz bekommen die Geflüchteten und Migrant:innen nur in seltenen 
Ausnahmefällen den iranischen Pass. 

94 Die Situation ändert sich jedoch, wenn iranische Geflüchtete in der Türkei bleiben möchten. 
95 Vgl. Agamben, Homo sacer. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

Vorgang beschreibt Hadi, einer der Befragten dieser Untersuchung, mit dem Aus
druck kande šodan (abgetrennt/abgehakt sein):

»[W]ir haben auch vieles erlebt, was psychisch belastend sein kann; besonders für
mich, weil ich [. . . ] mein 15-jähriges Kind mit dabeihatte. [. . . ] Die Grenze zwischen
der Türkei und dieser Insel in Griechenland war sehr heftig. Als wir auf See waren,
fiel der Motor unseres Boots fünf Mal aus. Wir waren fast 80 Personen in einem
15-Personen-Boot. Jede Sekunde konnte das Boot kaputt gehen und wir würden
ertrinken. [. . . ] An der Küste in der Türkei [Noghte] habe ich vieles erlebt. Da habe
ich eine Leiche gesehen. Mein Sohn hat sie auch gesehen. Das war furchtbar. Wir

haben von morgens bis spät abends gewartet und uns dann auf den Weg gemacht.

Die türkische Küstenwache war sehr harsch. [. . . ] Das Schlauchboot musste selber
vorbereitet werden. Die Bootsteile haben wir selber getragen und montiert. Das
war sehr anstrengend. Als wir alles vorbereitet hatten, hat der Schmuggler einer
anderen Gruppe unser Boot gegeben, nur, weil unsere Anzahl nicht groß genug
war. Er war bewaffnet. Als wir uns beschwert haben, hat er geschossen; nicht auf
uns, aber in unsere Richtung, damit wir Angst kriegen. Das war furchtbar. Ich bin
von der Persönlichkeit her sehr behutsam und habe mich nicht als erste Perso
nen beschwert. Mein Sohn und ich haben uns normalerweise hinter den Personen
versteckt, die sich beschwerten; natürlich, weil wir Angst hatten. Aber diejenigen,
die mutiger waren und sich beschwert haben, hat der Schmuggler mit einer Keu
le geschlagen. Die Situation war schrecklich. Mein Sohn sagte nichts die ganze
Zeit. Er hatte riesige Angst. Er hat nur zu anderen, die ihm etwas sagten, das Wort

chashm96 gesagt. Wir wollten nur überleben. Wir hatten die ganze Zeit Angst und
wussten nicht, wie weit wir es noch schaffen können, wo wir bleiben, und ob wir
überhaupt einen Platz zum Übernachten finden können. Wir hatten nichts. Wir

waren kande šode ([von unserem alten Leben] abgetrennt/abgehackt). Weder hat
te jemand von uns gehört noch hatte jemand auf uns gewartet.«

Noghte ist die Verkörperung des Abgetrennt/Abgehakt-Seins. In der beschriebenen Zeit
war Hadi bewusst, dass sein Sohn und er nicht mehr zu einem vorgestellten Rechts
körper gehören; dass sie in der Zeit nichts haben und ihnen nicht klar ist, was mit
ihnen passieren würde. Dafür benutzt er den Ausdruck kande šodan. Im Persischen
wird er benutzt, wenn etwas von einer Gesamtheit plötzlich mit Druck und Kraft ab
getrennt wird. Diese Formulierung bezieht sich nicht auf Zeit und Quantität, son
dern auf die Qualität des Bruchs und der Trennung. Sie fragt, wie etwas abgetrennt
wird: und zwar plötzlich, gewaltig und kraftvoll. Neben der Qualität des Abtrennens
verweist der Ausdruck auch auf die Begegnung mit Noghte als Punkt der Intensität.

Noghte als Punkt zu beschreiben ist nicht im Sinne einer statischen Örtlichkeit
gemeint, sondern nach Bergson im Sinne einer Dauer, Intensität und Temporalität,

96 Wortwörtlich heißt das »Auge«, aber es impliziert Gehorsamkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 119 

die auf die Menschen prallt (impingement), sie affiziert und verändert.97 Der Zusam
menhang der Affekte mit dem Aufprall lässt sich in der Definition von »Affekt« ab
lesen, wie sie Melissa Gregg und Gregory J. Seigworth in ihrem Buch The Affect Theory 
Reader begründen: 

»Affect arises in the midst of inbetweenness: in the capacities to act and be acted 
upon. Affect is an impingement or extrusion of a momentary or sometimes more 
sustained state of relation as well as the passage (and the duration of passage) of 
forces or intensities. That is, affect is found in those intensities that pass body to 
body (human, nonhuman, part-body, and otherwise), in those resonances that cir
culate about, between, and sometimes stick to bodies and worlds, and in the very 
passages or variations between these intensities and resonances themselves. Af
fect, at its most anthropomorphic, is the name we give to those forces [. . . ] that can 
serve to drive us toward movement, toward thought and extension, that can like
wise suspend us (as if in neutral) across a barely registering accretion of force-rela
tions, or that can even leave us overwhelmed by the world’s apparent intractabil
ity.«98 

Begriffe wie Aufprall, Augenblicklichkeit, Kraft und Intensität sind alle bedeutungs
stiftend für das Wort, das Hadi verwendet (kande šodan), und verdeutlichen die af
fektiven Eigenschaften des Noghte. Das folgende Zitat von Gregg und Seigworth be
schreibt die Kraft der Affekte und die Verbindung zwischen Begegnung (encounter) 
und Affektion: 

»Affect is in many ways synonymous with force or forces of encounter. The term 
›force,‹ however, can be a bit of a misnomer since affect need not be especially 
forceful (although sometimes, as in the psychoanalytic study of trauma, it is). [. . . ] 
Affect marks a body’s belonging to a world of encounters or; a world’s belonging 
to a body of encounters but also, in non-belonging, through all those far sadder 
(de)compositions of mutual in-compossibilities. Always there are ambiguous or 
›mixed‹ encounters that impinge and extrude for worse and for better, but (most 
usually) in-between.«99 

Das kraftvolle Abtrennen (kande šodan), das im Noghte passiert, bewegt den Körper 
nach Gregg und Seigworth im Raum der Kapazitäten von to act und be acted upon. 
Diese kande šodan ist nicht nur eine Trennung, sondern auch eine neue Begegnung 
und Konfrontation. Der Begriff »Begegnung« (encounter), wie ihn Lieba Faier und Li
sa Rofel in ihrem Artikel »Ethnografies of Encounter« verwenden, bezieht sich auf 

97 Vgl. Bergson, Zeit und Freiheit. 
98 Gregg und Seigworth, The Affect Theory Reader, 1. 
99 Ebd., 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

engagements across difference: eine zufällige Begegnung, ein sensorischer Austausch,
eine erweiterte Konfrontation, ein »leidenschaftliches Stelldichein«100. So führen
Begegnungen laut den Autorinnen zu unerwarteten Reaktionen und improvisierten
Handlungen sowie langfristigen Verhandlungen mit unvorhergesehenen Ergebnis
sen, die sowohl Gewalt als auch Liebe einschließen. Es geht um »Ethnografien der
Begegnung« im Sinne eines methodologischen Ausblicks. Diese Ethnografien kon
zentrieren sich auf die interkulturelle und relationale Dynamik der Prozesse der
Begegnung. Sie zeigen auf, »how meanings, identities, objects, and subjectivities
emerge through unequal relationships involving people and things that may at first
glance be understood as distinct«101.

Noghte, an dem die von Faier und Rofel erwähnten »Unterschiede durch Affek
te und Emotionen« materialisiert werden und an dem die Verbindung zwischen
Raum, Ort und Zeit intensiv spürbar wird, sollte auch als Punkt der Begegnung be
zeichnet werden. Die hier gemeinte Begegnung verursacht unterschiedliche Kräf
te, die Menschen und Dinge in Bewegung bringen; die Intensität der Zeit im Raum
fühlbar und an manchen Stellen auch sichtbar machen. Diese besondere Raum-
Zeit-Verbindung durch die Begegnungen im Noghte markiert die Zugehörigkeit des
Körpers zur Welt der Begegnungen, produziert die Körper durch diese Begegnun
gen.

Im Kontext der Begegnung in Noghte bezieht sich das Wort »Unterschied« in der
Definition von Begegnung als engagements across difference auf die Rechtslage der be
troffenen Menschen und Dinge. Ebenfalls bezieht es sich auf die Zeit, in der Men
schen und Dinge mit einer neuen Rechtsordnung (legal system) konfrontiert werden;
wie sie in dieser Rechtsordnung definiert werden und wie ihre Leben sich durch die
se Begegnung verändern, wenn Leben und Tod miteinander in Kontakt treten. In
dieser Kontaktzone102 begegnen sich nicht nur Leben und Tod, sondern neben Grenz
überquerenden auch Schmuggler und Dinge wie Bargeld, Pässe, Rucksäcke, Mu
sikinstrumente, Familienbilder usw., und auch Schlauchboote, Paddel, Keulen und
Waffen. Mit Faier und Rofel (2014) kann gesagt werden, dass dieser Punk der Be
gegnung (Noghte) neue Geografien wie Kontaktzonen103, borderlands104 und spaces of
death105 bildet. Diese neuen Kontaktzonen werden im Folgenden theoretisch näher
beschrieben, da sie den Kernaspekt von Noghte ausmachen.

100 Faier und Rofel, »Ethnografies of Encounter«, 364.
101 Ebd.

102 Vgl. Pratt, Imperial Eyes.
103 Vgl. ebd.
104 Vgl. Anzaldúa, Borderlands.
105 Vgl. Taussig, Shamanism, Colonialism, and the Wild Man.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 121 

Grenze als Kontaktzone: Die Konfrontation mit der eigenen Prekarität 

Kontaktzone ist ein Begriff, den Mary Louise Pratt 2007 in ihrem Buch Imperial 
Eyes. Travel Writing and Transculturation entwickelt hat. Darin wird Kontaktzone als 
sozialer Raum gedacht, in dem verschiedene Kulturen aufeinandertreffen, oft in 
höchst asymmetrischen Herrschafts- und Unterordnungsverhältnissen wie Kolo
nialismus, Sklaverei und deren Nachwirkungen, wie sie heute noch weltweit zu 
beobachten sind. Pratt verwendet den Begriff, um den Raum imperialer Begegnun
gen zu bezeichnen, »in which peoples [and things] geographically and historically 
separated come into contact with each other and establish ongoing relations, usu
ally involving conditions of coercion, radical inequality, and intractable conflict«106. 
Sie legt dar, dass der Begriff »Kontakt« aus der Sprachwissenschaft stammt. Dort 
wird sich mit dem Begriff »Kontaktsprache« auf eine improvisierte Sprache be
zogen, die sich zwischen Sprecher:innen verschiedener Sprachen entwickelt; die 
Sprachen, die Menschen für gewöhnlich im Kontext des Handels genutzt haben, 
um sich konsistent miteinander verständigen zu können. 

Kontaktzone ist in Pratts Diskussion oft gleichbedeutend mit »kolonialer Gren
ze« (colonial frontier). Während der Begriff »koloniale Grenze« in einer europäischen, 
expansionistischen Perspektive wurzelt, rückt der Begriff »Kontaktzone« die inter
aktiven, improvisatorischen Dimensionen imperialer Begegnungen in den Vorder
grund, die von aus der Perspektive des Eindringlings erzählten Berichten über Er
oberung und Herrschaft meist ignoriert oder unterdrückt wurden. Eine Kontakt- 
Perspektive betont, wie sich Subjekte in und durch ihre Beziehungen zueinander 
konstituieren. Sie behandelt die Beziehungen zwischen Kolonisator:innen und Ko
lonisierten oder travellers und travellees nicht im Sinne von Getrenntheit (separaten
ess), sondern im Sinne von Kopräsenz, Interaktion, ineinandergreifenden Verständ
nissen und Praktiken und oft innerhalb radikal asymmetrischer Machtverhältnis
se.107 

Der Begriff »Kontaktzone« ist für diese Arbeit hilfreich, da er Begegnungen 
in Raum und Zeit kontextualisiert. Er geht davon aus, dass Konfrontationen 
neue Geografien entwickeln, in denen die Subjekte innerhalb asymmetrischer 
Machtverhältnisse miteinander interagieren. Bei einer Begegnung innerhalb der 
Kontaktzone nach Pratts Definition ist die Begegnung der Kolonialisierten mit 
den Kolonisator:innen gemeint. Im Noghte ist die Konfrontation die Begegnung 
der Person mit ihrem kolonialisierten Status in der neoliberalen Welt und damit 
mit der Prekarität, die dieser Status verursacht. In dieser Hinsicht ist Noghte eine 
Kontaktzone, die die Menschen an der Grenze nicht nur mit anderen Menschen 

106 Pratt, Imperial Eyes, 8. 
107 Vgl. Pratt, Imperial Eyes. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

konfrontiert, sondern auch mit ihrer (internationalen) Rechtsordnung, die sie
ausgrenzt und ihre Leben auf das nackte Leben reduziert.

Körper als borderland

This is my home this thin edge of
barbwire. But the skin of the earth is
seamless.

The sea cannot be fenced,
el mar does not stop at borders. To survive
the Borderlands you must live sin
fronteras,

be a
crossroads.108

In den letzten Absätzen habe ich argumentiert, dass die Intensität von Noghte auf
den Körpern der Grenzüberschreitenden sichtbar wird. Die verwendete Metapher
der Mitnahme von Noghte weist darauf hin, dass der markierte Körper selbst Noghte
repräsentiert – einen Punkt, an dem unterschiedliche Diskurse aufeinandertreffen
und miteinander interagieren. Dadurch wird der Körper zu einem borderland und
die grenzüberschreitende Person lebt ab Noghte im borderland, unabhängig davon,
wohin sie danach geht.

Das Konzept der borderlands, das von Gloria Anzaldúa entwickelt wurde, be
schreibt ebenfalls einen Ort, an dem sich zwei oder mehr »Kulturen« begegnen, an
dem Menschen unterschiedlicher Hintergründe dasselbe Territorium teilen oder
an dem sich soziale Schichten – Unter-, Mittel- und Oberschicht – überschneiden.
Ebenso umfasst es Räume, in denen die Distanz zwischen zwei Individuen durch
Intimität schrumpft. In ihrem Buch Borderlands. The New Mestiza bezeichnet sich
Anzaldúa als eine »Grenzfrau« (border woman).109 Sie befindet sich »at the juncture
of cultures«, an einer offenen Wunde, an der US-amerikanisch/mexikanischen
Grenze, wo sich die Dritte Welt an der Ersten reibt und blutet, wobei das Lebenseli
xier der Welten zu einem dritten Raum verschmilzt: zu einer Grenzkultur. Grenzen
werden errichtet, um Orte zu definieren, die sicher und unsicher sind, um »uns«
von »ihnen« zu unterscheiden. Ein borderland ist jedoch ein vager und unbestimm
ter Ort. Er befindet sich in einem ständigen Zustand des Übergangs. Die prohibited
und die forbidden sind seine Bewohner:innen. Aus diesem Grund ist borderland mit
Illegalität verknüpft. Der Begriff unterscheidet sich daher vom Begriff »Grenze«.

108 Anzaldúa, Borderlands, 3.
109 Ebd., Preface.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 123 

Die Erfahrung der borderlands bleibt bei den Menschen. Die Menschen der border
lands sind und bleiben, so Anzaldúa, Grenzmenschen: genauso wie Anzaldúa selbst, 
die sich nach ihrer Grenzerfahrung immer wieder »Grenzfrau« nannte. 

Anzaldúa beschreibt borderlands als eine offene Wunde, die nie vollständig hei
len kann und in verschiedenen Situationen immer wieder aufbricht. Diese visze
rale Darstellung eröffnet eine doppelte Metapher von Körper und Grenze: Grenzen 
schaffen borderlands als Räume der Überschneidungen und machen die Körper der 
Menschen selbst zu borderlands. Ihre poetische Sprache macht die körperliche und 
kumulative Erfahrung des Grenzlebens sichtbar. Dabei evoziert sie Bilder, die an 
das Tragen des Zuhauses erinnern – eine Vorstellung, die im Farsi als »das Tragen 
des Zuhauses auf den Schultern« bezeichnet wird. Das bedeutet auch, dass der Kör
per die Merkmale von Heimat mit sich trägt und dadurch als Grenzmensch sichtbar 
wird. Sie schreibt: 

»To live in the Borderlands means you 
are neither hispana india negra Española 
ni gabacha, eres mestiza, mulata, half-breed 
caught in the crossfire between camps 
while carrying all five races on your back 
not knowing which side to turn co, run from; 
[. . . ] 
In the Borderlands 
you are the battleground 
where enemies are kin to each other; 
you are at home, a stranger, 
the border disputes have been settled 
the volley of shots have shattered the truce 
you are wounded, lost in action 
dead, fighting back; 
[. . . ] 
In the Borderlands 
you are the battleground 
where enemies are kin to each other; 
you are at home, a stranger, 
the border disputes have been settled 
the volley of shots have shattered the truce 
you are wounded, lost in action 
dead, fighting back; 
[. . . ] 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

To survive the Borderlands
you must live sin fronteras
be a crossroads.
[. . . ]«110

Spaces of Death

Zurück zu Hadis Beschreibung (kande šodan) der Situation in Noghte, in der er und
sein Sohn eine Leiche an der Küste sahen. In diesem Moment wurden sie sich der
Vulnerabilität und Prekarität ihres Lebens bewusst. Es wird ihnen klar, dass sie yek
qadam bā marg fāsele dārand – »nur einen Schritt von Tod entfernt sind«. Diese Äu
ßerung auf Farsi zeugt von der Nacktheit ihres Lebens und der Vulnerabilität ihrer
Körper. Der Tod ist in diesem Moment anwesend und bewegt sich zwischen den un
terschiedlichen Körpern wie ein Klebstoff. Er kann jeden Körper berühren, sich an
jeden Körper haften. Es ist dies ein Raum, in dem der Körper, oder genauer gesagt:
das Leben des Körpers im Schatten des Todes steht.

In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France (1975- 76) und in Der
Wille zum Wissen entwickelt Michel Foucault den Begriff Bio-Macht als Domäne des
Lebens, »over which power has asserted its control«111. Hier definiert er auch das
Territorium der Souveränität bezüglich des Lebens.112 Für Foucault liegt der zentra
le Fokus des Staates in der modernen Bio-Macht nicht mehr auf dem »Propagieren
des Todes«, sondern dem »Abwehren des Todes«.113 Bio-Macht ist somit »the man
agement of life – the distribution of risk, possibility, mortality, life chances, health,
environment, quality of living – the differential investment of and in the imperative
to live«114.

Foucault betrachtet Macht als Motor zur Optimierung des Lebens und be
schreibt, dass die moderne Bio-Macht, die sich Ende des 18. Jahrhunderts heraus
bildete, sich stärker auf das Leben als auf den Tod konzentriert. Dabei versteht er
Tod nicht als aktive biopolitische Kraft, sondern als »Sterbenlassen« im Rahmen der
generativen Verwaltung des Lebens, so wird die vitale Kraft von Biopolitik zu einem
großen Tötungsapparat für unterschiedlichen Gruppen der Menschen. Er setzt aber
diesen Tötungsapparat nicht im Gegenteil zu der Vitalität der Lebensverwaltung,
sondern ein Teil davon, da er letztendlich zu der biologischen Kategorisierung und
Verwaltung der Bevölkerungsgruppen dient.

110 Ebd. 194–195
111 Mbembe, Necropolitics, 66.
112 Vgl. ebd.
113 Puar, Terrorist Assemblages. 10th Anniversary Edition, 32.
114 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 125 

Aufbauend auf dem Begriff »Biopolitik« verbindet Mbembe Macht und Tod 
durch eine umfassende Erzählung über die systematische »suffocation of life th
rough the omnipotent forces of killing«115. Diese Form von Macht nennt Mbembe 
Necropower. Er zeigt, dass der Begriff der Biopolitik unzureichend ist, um die zeit
genössischen Mechanismen der Souveränität zu erfassen, da sich dieser primär 
auf »Disziplinierung und Dressur, Normalisierung und Normierung des Lebens« 
konzentriert – und nicht auf das Töten als zentrale Form der Machtausübung. 
Daher könne dieser Begriff, so Mbembe, nicht die Umstände hinreichend erklären, 
unter denen großen Bevölkerungsgruppen systematisch der Tod auferlegt wird 
und ihnen ein Status als living dead verliehen wird. Mbembe argumentiert, dass 
Souveränität durch die Macht definiert wird, zu bestimmen, wer leben darf und wer 
sterben muss. Töten und Lebenlassen markieren dabei die Grenzen der Souverä
nität. Anders ausgedrückt bedeutet Souveränität, so Mbembe, die Herrschaft über 
die Sterblichkeit auszuüben. Dieses Verständnis fasst Mbembe unter dem Begriff 
Nekropolitik zusammen. Anders als bei der Biopolitik steht in der Nekropolitik 
im Zentrum, wie das Töten als aktive Macht bestimmte Körper dem Tod aussetzt 
und einen Präsenz des Todes für bestimmte Gruppen von Menschen etabliert und 
legitimiert. 

Noghte ist der Raum und die Zeit, in denen Recht und Politik vollständig mit
einander und ineinander verflochten sind; der Ausnahmezustand, in dem der 
Mensch zum Homo sacer wird, wo sein bios aufs nackte Leben reduziert wird. Die 
von Hadi und seinem Sohn gesehene Leiche verkörpert vor allem diejenige Politik, 
die menschliche Körper dem Tod aussetzt, bzw. das, was Mbembe als Nekropolitik 
bezeichnet. Weiterhin spricht die von Hadi und seinem Sohn erlebte Situation 
(Noghte) von Räumen, in denen necropower über Körper ausgeübt wird. Diese Räume 
hat Michael Taussig als spaces of death116 bezeichnet. 

Die Anwesenheit des Todes bzw. des Risikos des Todes, dass man sich in diesem 
Raum und dieser Zeit (Noghte) nur einen Schritt vom Tod entfernt befindet, zeigt sich 
auch an der Leiche, die Hadi und sein Sohn und womöglich auch andere Mitreisende 
in Noghte sahen. In Farsi wird dies als ein Raum oder ein Zustand bezeichnet, in dem 
man vom Schatten des Todes verfolgt wird. Das Risiko des Todes, oder was Mbembe 
als »omnipotent forces of killing« bezeichnet, wird durch diesen Ausdruck als die 
Präsenz des Todes in Form eines begleitenden Schattens dargestellt. 

Dieser Anblick führte ihnen den Tod und die schmale Grenze zwischen Leben 
und Tod vor Augen, bezeichnete ihre Körper als »wertlos« oder leftovers. Die Leiche 
kann als Verkörperung eines space of death gelten, in dem die oben erzählte Begeg
nung mit dem Tod in einem bzw. durch einen space of death produziert und reprodu

115 Ebd., 33. 
116 Vgl. Taussig, Shamanism, Colonialism, and the Wild Man. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

ziert wird. In seiner Arbeit über Kultur des Terrors und Folter weist Taussig darauf
hin, dass

»the space of death is crucial to the creation of meaning and consciousness,
nowhere more so than in societies where torture is endemic and where the cul
ture of terror flourishes. We may think of the space of death as a threshold that
allows for illumination as well as extinction.«117

Spaces of death lassen Menschen merken, dass ihr Körper, ihr Leben und ihr Tod als
entbehrlich, als nicht zählbar angesehen werden.118 Da sind die Todesfälle nicht nur
unzählbar oder nicht wert, gezählt zu werden, sondern auch unsichtbar. Hadi und
sein Sohn haben eine unbekannte Leiche auf dem Boden gesehen. Sie wussten nicht,
wer es war, vielleicht war es ihnen nicht wichtig. Diese Transformation der Men
schen (oder Menschenleben) zu Leichen ist etwas, das auf die Intensität von Noghte
hinweist.

Space of death wird hier verwendet, um auf die Transformation des menschlichen
Körpers durch die Intensität von Affekten, Emotionen und Gefühlen hinzuweisen.
Oder, wie Taussig es formuliert: »The space of death is preeminently a space of trans
formation: through fear, loss of self and conformity to a new reality; or through evil,
good.«119

Noghte und die Flüssigkeit des Wassers

As Inda puts it, borders do not kill or want
immigrants to die but are ›willing to
tolerate casualties‹ (2007: 149). Sacrifice is
a primary act of worship. Sacrificing
border transgressors is part of the worship
of the nation-state and acknowledgement

of its sovereignty.120

Noghte ist stark mit Grenzen, Nationalität und der nationalen Ordnung der Dinge
verbunden, gleichzeitig aber auch mit Ambiguität, Flüssigkeit und Liminalität der
Grenzräume. Noghte befindet sich am Meer, und dieser Ort verbindet ihn mit dem

117 Taussig, »Culture of Terror-Space of Death: Roger Casement’s Putumayo Report and the Ex
planation of Torture«, 39.

118 Vgl. Scheper-Hughes und Scheper-Hughes, »Bodies, Death and Silence«, 173.
119 Taussig, »Culture of Terror-Space of Death: Roger Casement’s Putumayo Report and the Ex

planation of Torture«, 40.
120 Khosravi, »Illegal« Traveller, 29.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Noghte und die Produktion der Erinnerungsbrüche 127 

Wasser. Wasserräume werden oftmals als Freiräume wahrgenommen, aufgrund der 
Verbindung von Gewässern mit der Freiheit.121 Noghte aber hat noch mehr vom Was
ser als diese Verbundenheit mit dem Begriff »Freiheit«, und zwar dessen Spuren 
verwaschende Eigenschaft: 

»When fluidity is epitomized in this way, it washes away any remaining trace of 
grounded existence and as Escobar reminds us, it is imagined that ›transnational 
flows‹ lead to deterritorialization and that ›fluidities of time and space‹ lead to the 
erasure of ›place‹ as something we can rely on.«122 

In diesem Kontext ist washing away nicht nur im Sinne von being free oder not being 
traceable by the authorities oder by the police gemeint (was hier jedoch trotzdem der Fall 
sein kann), sondern auch im Sinne von nicht auffindbar, falls jemandem etwas pas
siert. Das zeugt von einer anderen Stufe der Vulnerabilität, die aufgrund von Was
serräumen, oder hier: Wassergrenzen, erstellt wird. Hier wird der Körper als nicht 
kategorisiert und die Person als leftover dargestellt, was wiederum eine Konsequenz 
der Left-to-die-Politik ist, wie Khosravi es formuliert, und die das Mittelmeer in einen 
Friedhof für transgressive Reisende verwandelt. 

»The Mediterranean Sea has turned into a cemetery for transgressive travellers, 
and the floating dead bodies washing up on the shores of European tourist is
lands are evidence of border-necropolitics. The border regime exercises its power 
not only through ›the right to live or die‹ but pre-eminently through ›the right 
to expose to death‹ (Mbembe 2003; Perera 2006). The border regime exposes 
transgressive refugees/travellers to death by consigning them to ›the zones of 
exemption where the sovereign power cease to function‹ (Rajaram and Grundy- 
Warr 2004: 38).«123 

Epilog 

Dieses Kapitel begann mit den unaufgeforderten Narrativen und endete mit der ver
wischenden Qualität flüssiger Grenzen. Dieses Zusammentreffen war jedoch kein 
Zufall: Die unaufgeforderten Narrative sind gerade deshalb unaufgefordert, weil sie 
die grenzüberschreitenden Körper wieder spürbar machen wollen. 

In diesem Kapitel wurde argumentiert, dass der Noghte-erlebte Körper eine dis
sonante Situation verkörpert – einen Zustand, in dem verschiedene ideologische 
Anrufungen aufeinandertreffen, sich überlagern und nicht kohärent miteinander 

121 Vgl. Mannik, Migration by Boat, 6. 
122 Ebd., 7. 
123 Khosravi, »Illegal« Traveller, 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

verschmelzen. Es ist, als trüge der Körper Noghte mit sich, während er ihn durch
lebt. In diesem Sinn wird der Noghte-erlebende Körper selbst zu einem borderland
– einem Ort, an dem Anrufungen sich begegnen, sich vermischen, sich widerspre
chen.

In diesem Spannungsfeld zeigt sich nicht nur die missklingende Vermischung
ideologischer Adressierungen, sondern auch, wie Menschen mit dieser Dissonanz
umgehen; wie sie sie in Narrative verwandeln, sie erzählen, über sie scherzen, um
sie kämpfen – und wie Menschen versuchen, diese Erinnerungsbrüche zu bewah
ren, und zugleich, sie zu vergessen.

Die Frage, die sich daraus ergibt, ist: Kann die Flüssigkeit von Noghte diese Dis
sonanz verwischen? Durch die Fokussierung auf Erzählungen von Grenzerfahrun
gen wurde deutlich, dass das Verwischen nicht das Gegenteil der Dissonanz ist –
sondern selbst Teil von ihr. Das (Wieder-)Erzählen dieser Geschichten ist ein Ver
such, sie und die mit ihnen verbundenen Erfahrungen vor dem Vergessen zu bewah
ren. Gerade weil die Anrufungen häufig darum bemüht sind, Brüche und Spannun
gen unsichtbar zu machen, machen diese Narrative die Dissonanz immer wieder
sichtbar.

Solche acts of witnessing bewegen sich im Paradox des Erinnerns: Einerseits gibt
es Erlebnisse, die vergessen werden wollen. Andererseits werden sie immer wieder
erzählt, geteilt, performt, um zu verhindern, dass Menschen, Körper, Erfahrungen
in der Flüssigkeit von Noghte verschwinden.

Der Körper steht im Zentrum dieses Prozesses. Er wird angerufen. Er soll re
agieren. Er trägt die Markierungen. Er spürt die Intensität. Er wird vernarbt. Er er
innert – er vergisst. Und er erzählt.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006 - am 14.02.2026, 06:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

