ERFAHRUNGEN, BEGEGNUNGEN, VERDICHTUNGEN

Kreatur unter meinen Kleidern. Und es ist das beruhigende Gefiihl, Teil
der natiirlichen Welt zu sein, und nicht von ihr abgespalten, wie wir es
so oft empfinden. Mein Menschsein ist eine Zelle in der einen grofSen,
atmenden Bewegung, die sich vom Sonnenlicht iiber Blitter und Wur-
zeln bis hin zu Kifern, Vogeln und Biren ausbreitet. Zerbrechlich wir
alle, alle verginglich (...)« (Loskutoff 2018, S. 39).

Diese im Grunde lebensfrohe Erfahrung der Kreaturlichkeit und damit
Verginglichkeit steht in einem merkwiirdigen Kontrast zu etwas, das
im Moment der Rettung im Bewusstsein dieses Autors aufgetaucht war:
»ein seltsames Bild meiner GrofSmutter in ihren letzten Tagen, wie sie mit
verzweifelter, blutiger Hingabe Wild jagte, statt sich behaglich im Gis-
tezimmer unseres Hauses einzuquartieren.« Das heift den inneren To-
destrieb nach auflen zu projizieren, im Denken und Handeln, in der ver-
zweifelten unbewussten Hoffnung, nicht sterben zu mussen, wenn man
totet. Mag sein, dass derlei viele Morder und diejenigen antreibt, die das
Morden organisieren.

Fiir die folgende Erkundungsreise auf der Suche nach Leben und Um-
gehungswegen von Lebensgefahren im symbolischen Universum werden
wir uns einiger Pfadfinder versichern, unter ihnen ist zunichst Sigmund
Freud und viele seiner Weiterdenker, insbesondere Georges Devereux,
Wilfred Bion, Norbert Elias, Zygmunt Bauman, Gregory Bateson und
einige Denker der Kritischen Theorie, ferner Hannah Arendt — eine Pfad-
finderin fiir ungewohnliche Denkwege — und schliefSlich der Philosoph
Peter Sloterdijk und der Kultur- und Literaturwissenschaftler Robert
Harrison. Nicht zuletzt benotigen wir literarische Texte, denn fiir diese
mag noch am ehesten gelten, dass, wer den Menschen gedanklich und
emotional beibringt zu sterben, ihnen zu leben hilft (Montaigne 1962a,
S. 88). Das allerdings gilt auch umgekehrt. Leben lernen erleichtert End-
lichkeit ertragen.

SchlieSlich mussen wir auf schmerzliche Grenzen der Leistungsfahig-
keit unseres symbolischen Universums und seines begrifflichen Netz-
werkes in seiner gegenwirtigen Form gefasst sein: Das Bose, das gefahr-
lichste Konzentrat des Diabolischen in der Welt, liegt gerade in seiner
Ungreifbarkeit und Unbegreiflichkeit; das ist sein eigentliches Schreck-
bild. Es ist uneindeutig und entwischt oft den begrifflichen Netzen, mit
denen wir es zu fangen versuchen. (Brinkgreve 2018, S. 132).

4. Erfahrungen, Begegnungen, Verdichtungen
Beim Nachdenken und Lesen iiber existentielle Themen wie Leben, Tod
oder Liebe stehen wir in besonderem MafSe im Bann eigener Erfahrungen,

auch jener erweiterten Erfahrungen, die wir uns durch bertihrende Erzih-
lungen anderer und durch die Erarbeitung symbolischer, literarischer und

33

16:58:41. o


https://doi.org/10.5771/9783748906575-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

wissenschaftlicher Erfahrungsverdichtungen erworben haben. Es hilft,
auch und gerade beim Thema Tod, sich zunichst dieses eigenen Erfah-
rungsraumes zu vergewissern, um die eigene Perspektive auf das Thema
in das Blickfeld einzubeziehen. Psychoanalytisch gesprochen geht es um
die Wahrnehmung und Kontrolle der eigenen Gegeniibertragung auf ei-
nen thematischen Raum, im Falle von Lesern um die Moglichkeit, die ei-
genen Erfahrungsraume kritisch vergleichend heranzuziehen, um so die
Verallgemeinerungsfahigkeit von Erfahrungen zu steigern.

Zuerst das personliche Erlebnis einer erschiitternden Sterbebegleitung.
Ein sehr sensibler und musischer Mensch mit einer Neigung zur Musik
und zur Philosophie, auch zum Reisen, ist von seinem Vater um 1930
herum aus lebenspraktischen Erwigungen zu einem Ingenieurstudium
gezwungen worden und konnte als Ingenieur beruflich durchaus reussie-
ren. Zuverldssig und liebenswert, tierliebend, jedoch fast stets wie von ei-
ner recht starren Affektpanzerung umgeben, die in der knappen Eruption
eines Wutanfalls selten einmal kurz aufgesprengt wurde, lebte er als Er-
wachsener nie mit jemandem zusammen, weder mit Mensch noch Tier.
Andererseits hat er sich immer aus der Distanz um andere gekummert.
Etwas auffallend war, wenn auch zunichst nur am Rande, die strikte
Meidung von Beerdigungen. Oder auf Reisen, wenn es gelegentlich ei-
nen interessanten oder besonders schonen Friedhof zu besuchen gege-
ben hitte, blieb er stets wartend aufSerhalb, als wiren Friedhofe etwas
mit Tod Ansteckendes. Auch mit 9o Jahren erschien ihm das Schreiben
eines Testamentes als viel zu frith. Zu vieles im Leben empfand er wohl
als ungelebt, unerledigt, so auch das Schreiben eines philosophischen Bu-
ches, dessen Vornotizen ihn zwar lange intellektuell jung gehalten hat-
ten, doch das selbst nie Gestalt annehmen wollte.

Der Zusammenhang dieser Todesverdrangung zu seinem schweren
Sterben mag nicht absolut zwingend sein, und es mag mehr als eine Ur-
sache gegeben haben. Als er jedoch mit weit tiber 9o Jahren und ohne
erkennbare Erkrankung ans Sterben kam, war dieses fur den Hausarzt
unerklirlich quilend und lange. Medizinisch sei es ein Ratsel, wie und
wovon er iiberhaupt noch lebe. Jedoch nach jedem Atemstillstand setz-
te, Uber viele Tage, die Atmung immer wieder ein. SchliefSlich trat der
Tod doch ein, wie man so sagt. Widerstrebend genauer beschrieben: Mir
erschien es, als hieb ein schwerer schwarzer Schatten von durch rasen-
de Schnelligkeit unklarer Gestalt dem Sterbenden die Todesfaust tief in
den Mund, so dass der ganze Arm nachstief§ und der Sterbende sich ein
letztes Mal hoch aufbiumte, die Augen aufriss und den Tod mit einem
Ausdruck so ungeheuren Schreckens ansah, dass fiir einen wie ewigen
Augenblick, einen hollischen Kairos, alles erstarrte, die Zeit, die Augen,
auch ich, bis er leblos hintentiber kippte.

Frappierend an dieser Erscheinung ist die Starke der menschlichen Vor-
stellung des Todes als etwas von aufSen Kommendes, die Externalisierung

34

16:58:41. o


https://doi.org/10.5771/9783748906575-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERFAHRUNGEN, BEGEGNUNGEN, VERDICHTUNGEN

des Todes. Die haufigste externalisierte und personalisierte Vorstellung
des Todes schlagt sich im Bild jenes Knochengeriistes’ nieder, das wir in
Wirklichkeit alle in uns tragen, so wie der Tod im lebenden Organismus
selbst angelegt ist. Wir fassen den Tod in den magischen und primarpro-
zesshaften Schichten unseres Wesens im Grunde als Mord auf.

Doch auch die menschliche Gewalttitigkeit und Mordlust stellen wir
uns als etwas den Menschen, zumindest jenen der eigenen Gruppe, Au-
erliches vor, auch hier externalisieren wir (Girard 2010, S. 126). Diese
doppelte Projektion innermenschlicher Vorgiange nach aufSen verwischt
die Grenze zwischen dem unvermeidlichen Sterben und dem vermeidba-
ren Toten und erschwert es sehr, die Moglichkeiten der Vermeidung ge-
genseitigen Totens klar in den Blick zu nehmen.

Etwa zur Zeit dieser Sterbebegleitung erzihlte mir eine vertraute Kol-
legin, deren Eltern aus der Turkei stammten, vom Tod ihrer GrofSmut-
ter. Diese hatte etwa ein Jahr zuvor zu ihr gesagt, » Tochter«, so nann-
te sie manchmal auch die Enkeltochter, »seid nicht traurig, wenn ich
sterbe. Ich hatte ein schones, erfulltes Leben. Als junge Frau konnte ich
wunderbar tanzen, dann hatte ich Euch. Es ist nicht schlimm, wenn ich
gehe«. Auch hier ist der Zusammenhang zu ihrem verhaltnismafSig sanf-
ten Tod, einem Hintiberdimmern im Kreis der Familie, nicht zwingend
und sicher nicht monokausal. Aber der Vergleich dieser beiden Arten zu
leben und zu sterben legt doch nah: Todesverdringung, ungelebtes Le-
ben, unerfiillte Wiinsche, wenn also keine Versohnung von Wunsch und
Wirklichkeit stattgefunden hat, schneiden tief ein und entfalten aus die-
ser Tiefe heraus ihre dadurch nicht geringere Wirkung.

Es trostet, wenn man sich tiiber wesentliche Angelegenheiten sagen
kann, wie Thomas Mann es hoffnungsvoll in einem Brief tat: »es war
da, auch ich hatte es, ich werde es mir sagen konnen, wenn ich sterbe«
(zitiert nach Lahme 20715, S. 55).

Es lohnt sich, bei dieser Polaritit der Abschiedsmoglichkeiten vom
Leben und ihres Zusammenhangs mit dem gesamten Lebenszyklus von
Menschen einen Augenblick zu verweilen. Sie erinnert in einem MafSe
an Erik H. Eriksons achtstufige Theorie der psychosozialen Entwicklung
und Identitatsbildung, dass sie als eine neunte Stufe betrachtet werden
kann. Von der frihesten nachgeburtlichen Stufe an, der Polaritit zwi-
schen Urvertrauen und Urmisstrauen, welche jedoch, als gewisserma-
Ben nullte Stufe, schon in der Gebarmutter vorgeformt wird, bis zu der

3 Eine moderne, humoristische und vorzugsweise fiir dltere Kinder gedachte
Version dieses traditionellen Knochenmannes ist »Scary Harry « (Kaiblinger
2015). Diese Art, das Memento Mori lebensgeschichtlich frith ins Spiel zu
bringen, ist ein heilsam dosiertes Unterlaufen der Todesverdriangung in einer
Gesellschaft, in der viele ein historisch nie dagewesenes Alter erreichen, bis
sie einmal unmittelbar mit einem Toten in Berithrung kommen. Fiir manche
ist der erste Tote, dessen sie ansichtig werden, die eigene Person.

35

16:58:41. o


https://doi.org/10.5771/9783748906575-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

achten Stufe des hohen Lebensalters, die durch die Polaritit Ich-Inte-
gritat versus Verzweiflung und Lebensekel gekennzeichnet ist, schildert
Erikson das menschliche Leben als eine Bearbeitung charakteristischer,
phasenweise verdichteter Krisen mit dem Ziel, dem jeweils glinstigen
Ausgang der Krise einigermafSen nahe zu kommen. Erikson gelangt also
vom Urvertrauen in Welt, Leben und eigene Person iiber Intimitit versus
Isolierung (6. Stufe) bis zur riickblickenden Integration der Hohen und
Tiefen des Lebenslaufs in das eigene Selbstbild als ein abgerundetes Gan-
zes (Erikson 2017, S. 55-122). Auf allen acht Stufen des Modells geht es
darum, »im psychologischen Sinne am Leben zu bleiben« (ebd., S. 56).
In jeder Krise, so auch bei der zwischen Identitdtsbildung versus Identi-
tatsdiffusion (5. Stufe) und jener zwischen Generativitat und Stagnation
(7. Stufe), fallt eine Entscheidung fur eine weitere Vertiefung, Konzentra-
tion und schliefflich Offnung des Lebensstroms oder fiir eine Finengung
und Erstarrung, mit anderen Worten, firr Eros oder Thanatos. Und ob-
wohl es unzihlige Zwischentone und Variationen gibt, lasst sich doch bei
jeder Stufe deutlich unterscheiden, ob der Entwicklungsschritt als eher
gegliickt oder als eher missgliickt betrachtet werden kann. Worum aber
geht es in der letzten Krise eines Menschen? Paradoxerweise scheint es
sich auch beim Scheiden aus dem Leben und angesichts des Todes um
eine erweiterte Art der Parteinahme fiir das Leben zu handeln. Kénnen
wir uns dem grofSen Strom des Seins anvertrauen, den man, mit einem
Symbol, das fiir Schopfung steht, auch Gott nennen kann — wider den
Geist, der stets verneint?

Spricht man mit Personen, die eine gewisse Erfahrung mit Sterbepro-
zessen gesammelt haben, so kénnen diese, wie beim Hineingleiten ins
Leben so auch beim Hinausgleiten, meist ohne Zoégern die Menschen,
die sie beim Sterben begleitet haben, einem der beiden Pole zuordnen,
wenn wir einmal die Fille unertraglichen korperlichen Leidens ausklam-
mern. Sie haben diese Personlichkeiten schon zuvor als mit sich im gro-
fen Ganzen im Reinen erlebt oder als tief unzufrieden und empfinden
den letzten Schritt als nattrliche Folge des vorletzten. Nichts ist bildkraf-
tiger als letzte Visionen, wenn die Grenzen des Bewusstseins sich zum
Vor- und Unbewussten hin auflosen. Exemplarisch sei einerseits jene ge-
nannt, die sich von Kindern in bunter Kleidung umgeben sieht, jene an-
derseits, die tiberall Ekel erregende Ratten wimmeln sieht.* Bei den far-
bigen Abschiedsbildern schliefst sich der Lebenskreis besonders deutlich
mit Hoffnung und Vertrauen in Geburtlichkeit und nachwachsendes Le-
ben zusammen, eben als zyklische Wiederkehr, als Identitit tiber ein ein-
zelnes Leben hinaus.

Diesen Zusammenhang von Leben und Tod zeigt auch Thomas Mann
bei der Schilderung, wie ein Freund »eines Nachmittags in seinem Bett,

4 Ich danke Aldin Becirbasic fiir diese Mitteilung.

36

16:58:41. o


https://doi.org/10.5771/9783748906575-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERFAHRUNGEN, BEGEGNUNGEN, VERDICHTUNGEN

auf der Steppdecke allerlei Zeitschriften, eine Hand unter dem Kopf, im
Schlafe unmerklich und mit friedlichster Miene abgeschieden, ein Sonn-
tagskind im Tode, wie er es, selbst unter den Unbilden der Zeit, im Le-
ben gewesen war« (Mann 1997, S. 759).

Komplexer und paradoxer die Schilderung von Gerhart Hauptmanns
Tod an Thomas Manns erstem Nachkriegsgeburtstag. Hauptmann, ei-
gentlich und urspringlich ein fast natiirlich zu nennender Nazi-Gegner,
hatte sich Hitler schliefSlich demonstrativ unterworfen, um die Emigrati-
on und Heimatlosigkeit um jeden Preis zu vermeiden. Kurz nach Kriegs-
ende wurde sein Haus in Schlesien von den Polen requiriert und es folg-
te »das Sich-niederlegen und Sterben des Vierundachtzigjihrigen in der
Auflosung des Haushalts, bei gepackten Koffern« (ebd., S. 803).

Es folgt ein Sterbebericht, der mich beeindruckt hat, auch wenn er mit
den Erkenntniserwartungen in einer verwissenschaftlichen Gesellschaft
kollidieren mag: Eine Tochter holt ihre sterbende Mutter zu sich, um sie
zu pflegen. Nachdem diese bereits langere Zeit in der tiefen Unbewusstheit
des Komas liegt, kann sie dennoch nicht sterben. Die Tochter zieht eine
Heilpraktikerin hinzu, welche die gesamte Familie lange begleitet hatte.
Diese verfugt, ohne dariiber sonst weiter zu sprechen, iiber jene erweiterte
Wahrnehmungsfahigkeit, die oft als »Zweites Gesicht« bezeichnet wird.
Sie tritt durch Beriithrung in Kontakt mit der Mutter. Nach einer Weile
teilt sie der Tochter mit, sie sihe eine heranbrandende Flut — ob diese et-
was damit anfangen konne? Allerdings, antwortet die Tochter. Als Kin-
der hitten die Eltern sie einmal zu einer Wattwanderung an die Nordsee
mitgenommen. Die Eltern hitten sich mit der herannahenden Flut verkal-
kuliert und mussten die kleinen Tochter schon auf die Schultern nehmen.
Knapp wiren sie noch entkommen. Daraufhin legt die Heilpraktikerin
der Mutter wieder die Hinde auf und spricht zu ihr, sie miisse sich keine
Sorgen mehr machen. Sie seien der Flut entkommen, die Kinder seien ge-
rettet. Die Mutter 16st ihre Verspannungen. Und sie 16st sich vom Leben.

Eine flichtige, jedoch aufschlussreiche Fallvignette ware jene, in der
eine Tochter, zugleich Krankenschwester, am Sterbebett ihrer Mut-
ter steht und merkt, dass diese auf der Kippe zwischen Leben und Tod
steht. »Schau Mutter«, sagt sie, »der letzte Flieger ist gerade gegangen.
Da kénntest Du doch jetzt auch abfliegen«. Die Mutter tut es. Oder sie
ldsst es geschehen.

An dieser Stelle wirde Georges-Arthur Goldschmidt vielleicht etwas
frivol einwerfen, dass auch »die sexuelle Erfillung ein Davonfliegen ist«
(Goldschmidt 2010, S. 99). Alice Munro schildert in ihrer Erzihlung
Wilde Schwine den Orgasmus einer Frau im fahrenden Zug, den ihr der
Sitznachbar, der sich als Geistlicher vorgestellt hatte, halb gegen ihren
Willen und manuell im Schutz einer aufgeschlagenen Zeitung verschafft:

»Her legs were never going to open.

37

16:58:41. o


https://doi.org/10.5771/9783748906575-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

But they were. (...)

Invasion, and welcome, and sunlight flashing far and wide on the lake
water (...). They glided into suburbs where bedsheets, and towels used
to wipe up intimate stains, flapped leeringly on the clotheslines (...). The
gates and towers of the Exhibition Grounds came into view, the paint-
ed domes and pillars floated marvellously against her eyelids’ rosy sky.
Then flew apart in celebration. (...) She bit the edge of her tongue. Very
soon the conductor passed through the train, to stir the travellers, warn
them back to life« (Munro 2010 a,S. 121 f.).

Mit all dem wire nur gesagt, dass die beiden gegenlaufigen Urtriebe, Eros
und Thanatos, zugleich zusammengehoren wie Einatmen und Ausatmen.
Man konnte hier auch an folgende literarische Verdichtung denken:

»...schon spiirt er, wie er sich loslost aus seinem Korper, wie er sich aus-
atmet, in die schwarze Nacht hinaus« (Preufsler 2016, S. 158).5

Alicio Braz ist ein brasilianischer Arzt, Psychiater, Zen-Lehrer und pro-
fessioneller Sterbebegleiter, der junge Menschen in Sterbebegleitung aus-
bildet. In Thomas Luichingers Dokumentarfilm » Being There — Da sein«
kommen er und andere Sterbebegleiter und Begleiterinnen aus verschie-
denen Kulturen zu Wort. Aufgrund dieser sehr vielfiltigen professionel-
len Erfahrungen und der Erinnerung an die Begleitung seiner sterbenden
Frau betont er vor allem die Notwendigkeit von inneren und aufSeren
Raumen fur die Endphase des Lebens:

»Die ganze Familie war um sie herum. Das ermoglichte uns, die >Geburt«
ihres Todes gemeinsam zu erleben«.

»Das wichtigste beim Begleiten von sterbenden Menschen, von jedem
Menschen, ob sterbend oder lebend, ist es, fiireinander den Raum zu
halten, einfach Raum zu sein. Raum — wie eine grofse Wiege, die alles

halt«.

»Wenn wir Raum sind, konnen wir sogar uns selbst Raum sein, auch in
schwierigen Momenten, in unserer Verzweiflung, unserer Hoffnungslo-
sigkeit, unserer Wut (...)«

»Und wenn die Patienten fiihlen, dass wir alles halten konnen, jedes Ge-
fithl — das ist dann beruhigend« (A-Bulletin 2017, S. 4 f.).

Viele dieser Themen, vor allem diese Grundhaltung, tauchen immer wie-
der auf, wenn man sich mit dem guten Umgang nicht nur mit dem Le-
bensende, sondern auch mit den Anfingen und dem Verlauf individuellen

5 Im Roman geht es nicht eigentlich ums Sterben, sondern um ein magisches
Verlassen des eigenen Korpers, das in einen lebensgefahrlichen Zustand ge-
steigerter Aufmerksambkeit zwischen Leben und Tod fiihrt.

38

16:58:41. o


https://doi.org/10.5771/9783748906575-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERFAHRUNGEN, BEGEGNUNGEN, VERDICHTUNGEN

Lebens beschiftigt, schliefSlich auch, wenn den Bedingungen menschli-
cher Denkfihigkeit und der Geburt von Gedanken, tiber die sich viel von
Sokrates, dem Sohn einer Hebamme, lernen ldsst, nachgespiirt werden
soll. An den Denktheorien des Psychoanalytikers Wilfred R. Bion, vor
allem seinem Modell des » Containing«, und der Denktheorie der Phi-
losophin Hannah Arendt soll das in spateren Kapiteln vertieft werden.
Hinshelwood verweist im Anschluss an Bion auf die Angriffe, denen un-
sere Denkrdaume standig ausgesetzt sind und deren Energiequelle im To-
destrieb liegt (Hinshelwood 1994). Diese Angriffe zielen aber, wenn das
Denken als Quintessenz menschlichen Lebens verstanden wird, auf die-
ses selbst, in allen seinen Phasen und Formen. Zwei weitere Auflerungen
von Braz deuten ebenfalls in die Richtung von Denken und Wissen und
formulieren Gedanken, denen viel mehr Raum gegeben werden sollte:

»Das Wichtigste ist, immer die Wahrheit zu sagen. Viele Menschen ver-
bringen ihr Leben mit Lugen, gegentiber sich selbst und gegeniiber ande-
ren. Wenn wir das Leben lang ligen, und der Tod kommt, dann ist das
die Stunde der Wahrheit. Es ist sehr traurig, wenn wir die Wahrheit erst
kurz vor dem Sterben aussprechen. Die Wahrheit zu sagen, ist immer
wichtig, auch wenn es schmerzt und schwierig ist. Es wird die Annihe-
rung an den Tod erleichtern« (A-Bulletin 2017, S. 4 f.).

»Ich glaube, wenn wir mit Sterbenden arbeiten, sind wir in einem Raum,
der von einem Mysterium gepragt ist, von etwas Heiligem, in einer Zone
des Nicht-Wissens« (ebd.).

Es geht jedoch nicht nur um den metaphorischen Gebrauch des Raum-
begriffes und die Kritik an Mangel und Mangelhaftigkeit von inneren
Denkrdumen. Deren Marginalisierung steht in Wechselwirkung zum
Mangel an dufleren Raumen:

»Die Gesellschaft unserer modernen Welt bietet den Alten und den To-
ten keinen Platz mehr an. (...) Fiir die Toten ist weder im physischen
noch im geistigen Raum der neuen Stidte etwas vorgesehen« (Condrau
1984, S. 410).

Und wenn es in jungster Zeit Indizien dafiir gibt, dass die extreme Ver-
lagerung des Sterbens und der Gestorbenen hinter die psychischen und
sozialen Kulissen mancherorts ein wenig riicklaufig zu sein scheint, so
schligt dies im Geiste der Leistungsgesellschaft oft in einen neuen Zwang
um, »gut« zu sterben. (Di Falco 2017, S. 12 f.). Dadurch konnen Men-
schen gerade nicht denkend bei ihrem Sterblichsein verweilen (Condrau
1984, S. 408, Bahr 2002).

Schliefilich steht noch die Warnung von S. Giedion im Raum, den Tod,
wie es im Ubergang zur Moderne geschah, zu sehr zu maskieren oder
zu literarisieren:

39

16:58:41. o


https://doi.org/10.5771/9783748906575-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

»Es ist viel ehrlicher, den Tod in seiner Krassheit darzustellen (...) Das
Grauen liegt in der unberechenbaren, schlagartigen Zerstorung eines
organischen Wesens« (Giedion 1987, S. 272, 274).

Aber das ist vielleicht noch nicht das ganze Bild. Das Grauen kann zu-
gleich herbeigesehnt und dadurch verwandelt werden. In einer ihrer Er-
zahlungen lasst die kanadische Schriftstellerin Alice Munro ein Mddchen
zu Wort kommen, das glaubt, den Tod in Gestalt des Sensenmannes he-
ranpirschen zu sehen:

»People say, they have been paralyzed by fear, but I was transfixed, as
if struck by lightning, and what hit me did not feel like fear so much as
recognition. (...) This is the sight that does not surprise you, the thing
you have always known was there that comes so naturally, moving de-
licately and contentedly and in no hurry, as if it was made, in the first
place, from a wish of yours, a hope of something final, terrifying« (Mun-
ro 2010 b, S. 45 f.).

Lisst sich der Todestrieb, der hier scheinbar von aufSen, bei niherem
Hinsehen jedoch von innen kommt, besser beschreiben?

5. »Scheintod im Denken«

Selbst das, was wir fur unser personlichstes Denken tiber den Tod hal-
ten konnten, ist wie Wasser in das Flussbett der pragenden Krifte un-
serer Denkgeschichte geleitet, hier also jener der westlichen Welt. Mit
einem anderen Bild liefSe sich sagen, dass unser Denken innerer und au-
Berer Gefafle bedarf, an denen es sich abarbeiten muss, um Form und
Substanz zu gewinnen. Diese GefidfSe sind unterschiedlich flexibel. Sie
konnen den Charakter eines ehernen Gehiuses der Horigkeit anneh-
men, dessen zwingender dufSerer und innerer Kraft man sich nur miih-
sam uiber die Generationen entwinden kann. Das wire weniger schlimm,
wenn es nur um das Denken uber den Tod ginge; es geht aber auch und
vor allem um den Tod im Denken.

Hierfur ist, wie Peter Sloterdijk tiberzeugend zeigt, Platons Darstel-
lungsweise des Todes seines Lehrers Sokrates pragend und modellbil-
dend:

»Es ist erneut Nietzsche, der diese Zusammenhinge erstmals bemerk-
te. Er war misstrauisch genug, zu begreifen, dass Platon den abschied-
nehmenden Sokrates einen Satz zuviel sagen liefs. Er legte den Finger
auf die fatale Sequenz im Dialog Phaidon, in welcher der Weise sei-
nem Freund Kriton den Auftrag erteilt: >Wir sind dem Asklepios einen
Hahn schuldig, entrichtet ihm den(...)!« Kommentatoren merken hier-
zu an, das Hahnenopfer sei bei den Griechen Teil eines volksreligiosen
Rituals gewesen, das Menschen ausfiihrten, wenn sie sich genesen vom

40

16:58:41. o


https://doi.org/10.5771/9783748906575-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

