4. Uber Liebe und Hoffnung

Wenn Menschen zusammenkommen, auf Demonstrationen fiir Frieden
und Gerechtigkeit, in Biirgerinitiativen, in Gesprachsrunden, um die Ge-
rechtigkeit fiir die Welt zu bejahen, wenn sie zusammenkommen, weil
sie das Leben gut nennen wollen, wenn sie zusammenkommen, um
in der und in die Welt hinauszurufen, wie anstindig und gut es wire,
wenn man in einer Welt leben konnte, die liebenswiirdig eingerichtet
wire, dann kommen sie zusammen aufgrund des guten Willens ihrer
Herzen, den sie fiir ein Gesetz halten. Die Gesetze des Herzens, die sie
zusammentreiben, werden in solchen Momenten, wo sich Menschen als
Biirger fiir die Humanitit, fiir die Gerechtigkeit, fiir eine liebenswerte
Welt einsetzen, offenbar. Die Offenbarkeit des Guten ist in ihren Herzen
aufgehoben und offenbart sich in ihrer Zusammenkunft. In diesen Mo-
menten wird sich jeder, der an der Zusammenkunft teilnimmt, seines
guten Willens bewusst. Er ibernimmt Verantwortung fiir seine Welt.
Die, die zusammenkommen, um das Gute in der Welt zu duflern, haben
Gerechtigkeitssinn, haben Hoffnung auf eine gute Welt. Sie nutzen ihre
Freiheit und ihre Macht, um Hoffnung zu bringen. Sie handeln im Sinne
der Welt, sie handeln fiir die Welt, weil sie sie lieben. Ihr Handeln ist wie
eine zweite Geburt, sie geben kund, dass sie die Welt lieben, so wie sie
andere Menschen lieben. Wenn sie zusammenkommen, wird der Sinn
ihrer Zusammenkunft als ihre zweite Geburt eindeutig. Nachdem sie
durch ihre leibliche Geburt in die Welt gekommen sind, treten sie nun in
Erscheinung als solche, die die Welt lieben. Was sie tun, tun sie, weil sie
lieben. Was sie wollen, wenn sie zusammenkommen, um die Hoffnung
auf eine gute Welt zu duflern, ist die gute Welt. Es ist die gerechte Ein-
richtung der Welt. Durch ihre Teilnahme an der Verkiindung des Willens
zur gerechten Einrichtung der Welt zeigen sie an, dass sie bereit sind,
ihre Verantwortung fiir die Welt zu bejahen und die Welt so einzurichten,

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Existenzieller Republikanismus

dass man sie auch aus guten Griinden lieben kann. Das heifit, sie erhe-
ben sich offentlich, um deutlich zu machen, dass man die Welt aus guten
Griinden lieben konnen sollte. Sie erheben sich, weil diese Liebe zur Welt
aus guten Griinden bisher nicht moglich ist. Aber weil sie die Welt als
liebenswiirdig anerkennen wollen, geben sie kund, dass man sie doch so
einrichten solle, dass man sie als liebenswiirdig anerkennen kann und
dies aus guten Griinden.!

Unsere Liebe zur Welt, die aus unserer Liebe zu anderen Menschen
emporsteigt und uns verpflichtet die Welt so einzurichten, dass wir sie
auch lieben konnen, ist es, die uns einsehen lisst, dass es eine Pflicht
von uns ist, gut zu sein.? Die Liebe ist es, die uns die verallgemeinerbaren

1 | Diesen Ausfiihrungen kdnnte entgegengehalten werden, dass es Demonstra-
tionen gibt, die sich in ihren Forderungen diametral widersprechen. Man kénnte
anfiihren, dass die Neo-Nationalsozialisten, wenn sie durch eine Stadt ziehen, in
keiner Weise an einem Guten interessiert sind. Man kénnte aber auch sagen, dass
die Tea-Party-Bewegung den Sinn einer Demonstration fiir Gerechtigkeit vollig
verfehle, weil es ihnen nicht um alle gehe, sondern eben nur um das, was sie je
konkret besitzen, sie wiirden also nicht fiir Gerechtigkeit fir alle, sondern nur fiir
Gerechtigkeit fiir sich demonstrieren. Mit anderen Worten: Die Unterschiedlich-
keit der Begehren, die man haben kann, wenn man 6ffentlich demonstriert, wiirde
die These widerlegen, dass es bei jeder Demonstration um etwas intersubjektiv
Anerkennungsféhiges gehe beziehungsweise um das Gute. Und ja, diese Art von
Demonstrationen widerlegen diese These. Nicht bei jeder Demonstration geht es
um eine liebenswiirdige Welt. Die Demonstrationen der Neo-Nationalsozialisten
und der Tea-Party-Bewegung sind keine Demonstrationen fiir eine liebenswiirdig
eingerichtete Welt. Sondern nur die Demonstrationen, in denen man zusammen-
kommt, um das Leben gut nennen zu kdnnen und in denen man auf intersubjek-
tiv Anerkennungsfahiges zielt, sind Demonstrationen fiir das Gute. Dies sind die
eigentlichen Demonstrationen fiir eine liebenswiirdige Welt. Und das Leben kann
man nicht auf diverse Art und Weise gut nennen, sondern es gibt ein verallgemei-
nerbares Verstandnis vom guten Leben (siehe dazu unten).

2 | Insofern ich davon spreche, dass es eine Pflicht des Menschen ist, die Welt
so einzurichten, dass man sie auch lieben kann, und dies aus guten Griinden, und
diese Pflicht besteht, weil der Mensch ein liebendes Wesen ist und er dies verste-
hen kann, behaupte ich auch, dass der einzelne Mensch durch sich selbst ein Bei-
spiel fiir die Gerechtigkeit zu geben hat. Friedrich Nietzsche meinte, dass das Ziel
der Menschheit in ihren hochsten Exemplaren liege (vgl. Nietzsche 2005: 171).

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Griinde gibt, die uns veranlassen missen, in einer Welt leben zu wollen,
die wir fair und gut nennen kénnen. Das erste Gefiihl, welches ein Mensch

In Anlehnung an Nietzsche kann ich sagen, dass der Mensch durch sich selbst
ein Beispiel fiir die Menschheit geben muss, und das meint, er muss bedacht
sein, gut zu sein und er kann nur gut sein, wenn er das »Gute« auch fiir seine Mit-
menschen will. In diesem Sinne weist der »Existenzielle Republikanismus« starke
Gemeinsamkeiten zu Volker Gerhardts »Existentiellem Liberalismus« (2009) und
seiner Methode des exemplarischen Denkens auf. Was der existenzielle Repub-
likanismus sagt, ist: Das, was im Leben zahlt, das ist das gute Leben, welches
auch stets politisch ist. Und weil das Leben auch gut sein soll, muss die Welt so
eingerichtet werden, dass man sie auch lieben kann. Die sozio-G6konomischen Ver-
héltnisse sind zurzeit aber so nicht gerecht, wenn etwa wie die Hilfsorganisation
Oxfam (2016, und siehe oben) errechnet hat, dass die 62 reichsten Personen im
Jahr 2015 so viel Vermodgen besaBen wie die armsten 3,6 Milliarden Personen.
Diese Ungleichheit ware nicht so schlimm, wenn sie nicht bedeuten wiirde, dass
es vielen Menschen an zu Vielem fehlt. Doch leider ist die Ungleichheit heute
mit der Tatsache verbunden, dass viele Menschen nicht genug zum guten Leben
haben. Zudem ist die Verteilungsungerechtigkeit an Chancen grof. Sie ist nicht
mehr legitimierbar. Existenziell rational zu sein heifit diese Verhéltnisse &ndern
zu mussen, weil eben nicht jeder das gute Leben hat. Es gibt keine Freiheit ohne
soziale Sicherheit und faire Verwirklichungschancen. Ein Projekt eines existenziel-
len Rationalismus ist ein Projekt der Universalitat, ist ein Produkt der Anerken-
nung des Wesens der Gerechtigkeit und der Bekenntnis zu ihr. Dieser existenzielle
Rationalismus, von dem ich mit dem Existenziellen Republikanismus spreche, ist
aber gleichsam ein existenzieller Emotionalismus. Er ist gerade die Rationalisie-
rung von Gefiihlen, eben eine Deontologie des Gefiihls und keine Deontologie der
Vernunft. Dieser existenzielle Rationalismus geht zwar von Martin Heidegger und
Hannah Arendt aus, aber ist kein zwingendes Projekt der Moderne. Die Pflicht die
Welt so einzurichten, dass man sie auch lieben kann, ist ebenso ein sokratisches
Projekt gewesen. Der existenzielle Rationalismus ist ein Projekt derer, die Verant-
wortung fiir ihre Welt tragen wollen, die nichts weiter wollen, als die Realitat des
guten Lebens. Der ideale Mensch spiegelt die Idee der Gerechtigkeit in seinem
Handeln und wenn sein Verhalten mit der Einrichtung des Gemeinwesens zur De-
ckung kommt, ist das beste Gemeinwesen realisiert. Die Aufgabe des Menschen
ist es also, sich und die Welt ideal zu machen. Und ideal ist die Welt, wenn die Ge-
rechtigkeit Realitat geworden ist. Worin die Gerechtigkeit besteht, wird in dieser
Arbeit sodann beantwortet werden miissen.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

103


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Existenzieller Republikanismus

hat, ist das Gefiihl der Liebe. Denn wenn Eltern wollen, dass ihr Baby
uiberlebt, miissen sie es fiittern, es waschen. Sie miissen Fiirsorge fiir es
betreiben. Das Baby versteht diese Fiirsorge unbewusst in seiner Liebe zu
den Eltern. Gerade der Akt der Fiirsorge erzeugt das erste Gefiihl: die Lie-
be. Es ist die prinzipielle Angewiesenheit auf die Tat eines Anderen, wel-
che sich in der Fiirsorge fiir ein Kleinkind beziehungsweise Baby duflert,
das heifdt, das Baby/Kleinkind versteht unbewusst eben diese Gabe des
Anderen (der Eltern). Dass jemand fiir mich Fiirsorge betrieben hat, damit
ich leben kann und dass ich den Anderen brauchte, um zu tiberleben und
dass diese Tat der Hingabe an mich, dazu fithren muss, dass ich nicht nur
meine Eltern, sondern jeden anderen als ebenso liebendes Wesen verste-
hen kann, so wie ich mich als liebendes Wesen verstehen kann, das kann
mir bewusstwerden, wenn ich mich im Erwachsenenalter in jemanden
verliebe. Das heifdt, das Gefiihl der Fiirsorge kann dann bewusstwerden,
wenn man sich als Erwachsener in einen anderen Menschen verliebt.’ Die
Liebe zu einem anderen Menschen macht dann bewusst, dass man als
Mensch genuin von der Fiirsorge eines anderen abhdingig war. Man kann
sich nun als liebendes Wesen begreifen und wenn ich mich als liebendes
Wesen begreife, muss ich mir eingestehen, dass ich gut zu einem anderen
sein kann und dies dann auch zu allen anderen sein muss. Ein liebendes
Wesen muss jedes andere liebende Wesen so ansehen, als ob es die gelieb-
te Person sei. Ich befinde mich als liebendes Wesen sodann in einem Modus
der Zuwendung. Ich bin jedem in diesem Modus in Wohlgesinntheit zu-
geeignet, das heifdt, dass ich jedem wohlgesinnt zugeeignet zu sein habe,
das ergibt sich durch meine Erfahrung der Hingabe zu mir durch einen
Anderen, nimlich in der Fursorge durch einen Anderen. Dass ich wohl-
gesinnt gegeniiber jedem zu sein habe, wird mir dann bewusst, wenn ich
mich durch die Liebe zu einem Anderen im Erwachsenenalter als lieben-
des Wesen verstehen kann. In meiner Hingabe an den Anderen wird mir
die Gabe bewusst, aufgrund dessen ich tiberhaupt da bin. Wohlgesinnt
hat man also zu sein, weil man es sein kann und verstehen kann, dass
man es zu sein hat. Daher ist die Wohlgesinntheit gegeniiber jedem ein
Gebot, dass von jedem einzuhalten ist, auch dann, wenn er sich noch
nicht als liebendes Wesen verstanden hat. Denn er hat die Moglichkeit
dazu, sich als ein solches Wesen zu verstehen. Die Moglichkeit gut zu

3 | Mit dem anderen Menschen muss kein Erwachsener impliziert sein, sondern
es kann auch das neu geborene Kind sein.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

sein, entscheidet somit bereits iiber die Pflicht, es zu sein. Wer gut sein
kann, soll auch gut sein. Wer gut sein kann, das heifdt, in einem Modus
der Zuwendung zum Verstindnis kommen kann, dass er gut zu sein hat,
muss demnach gut sein, weil ihm dies méglich ist. Die Moglichkeit des
Verstindnisses von sich als gutes Wesen muss schon dazu motivieren,
es zu sein, beziehungsweise zu werden. Man mag sagen: Nicht zu allem,
was maglich ist, besteht eine Pflicht. Man wiirde ja auch nicht sagen: Wenn
du jemandem Gewalt antun kannst, sollst du es auch tun. Aber die Moglich-
keit des Verstindnisses von sich als gutes Wesen kann in einem Modus
der Zuwendung verstanden werden, der keine andere Einsicht bereithilt
als: Es ist meine Pflicht, wohlgesinnt gegeniiber jedem zu sein. Im Modus der
Zuwendung ist die richtige Gesinnung vorentschieden, nimlich gut zu
sein. Eine schlechte Gesinnung ist dann schlechterdings unrealisierbar.
Wer im Modus der Zuwendung lebt, kann keinen schlechten Willen mehr
entwickeln. Der Wille ist dann gut, und man weif3, dass er gut zu sein hat.
Man versteht, dass eine Pflicht besteht, einen guten Willen zu haben, so-
fern ein guter Wille moglich ist. Das heifst man kann nur sagen: Ich habe
gut zu sein, weil ich verstanden habe, dass ich gut zu sein habe. Ich habe eine
Pflicht zur Wohlgesinntheit gegeniiber jedem.

In einem Modus der Zuwendung kann sich der Liebende, der sich als
liebendes Wesen verstanden hat, noch seiner Zuwendung zur Welt gewiss
werden. Es erfolgt ein Ruf des Gewissens, fiir die Welt Sorge zu tragen.
Welt ist ein Relationszusammenhang der Menschen. Die soziale Welt
(mundus) ist nicht der Ort, auf dem wir leben, denn dies ist die Erde (orbis
terrarum). Die soziale Welt umfasst das Gesellschaftsleben der Menschen
und das In-der-Welt-sein, also die Grundverfassung des Daseins (uns
steht keine Welt gegentiber, sondern wir sind schon immer in der Welt).

Verantwortung fiir die Welt zu iibernehmen, heifit nichts anderes als
Verantwortung fiir andere Menschen zu iibernehmen, auch fiir Men-
schen, mit denen man persénlich nicht bekannt ist. Zu verstehen, dass
man liebt, heiflt zu verstehen, dass man jeden Menschen zu lieben hat,
und zwar in der Form der Wohlgesinntheit. Denn Wohlgesinntheit ist
Freundschaft unter Unbekannten. Wohlgesinntheit ist keine Form der
Nichstenliebe, sondern eine Fernstenliebe, eine Liebe zu Unbekann-
ten, eine Liebe zu jedem. Es geht um Freundschaft im Sinne der Wohl-
gesinntheit, dementsprechend um Freundschaft in ihrer geringsten und
rudimentirsten Form. In der Wohlgesinntheit ist der Wille gegeben, dass
jeder die Welt lieben kann. Die Fernstenliebe, das heifit die Wohlgesinnt-

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

105


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Existenzieller Republikanismus

heit, ist aus dem Grund geboten, weil auch der Nichste (in Gestalt des
Fernsten) Grund haben muss, die Welt als liebenswiirdig anzusehen.
In der Wohlgesinntheit vollzieht sich das Wissen um die Notwendigkeit
einer Welt, in der jeder diese lieben kann. Im Modus der Zuwendung ist
das Wissen um die Verantwortung fiir eine Welt gegeben, die jeder lieben
kann. Die Fuirsorge, die man selbst im Privaten erlebt hat, entwickelt sich
nun zur Fiirsorgepflicht fiir die Welt. Die Welt ist Objekt unserer Fiirsorge.
Sie bedarf unserer Flirsorge. Wenn wir erkennen, dass wir die Welt ge-
nauso zu lieben haben wie unsere Kinder, fiir die wir freiwillig hingebend
fur sorgen, dann missen wir dafiir sorgen, dass die Welt unsere Fiirsorge
erhilt. Die Sorge um die Welt ist das Gefiihl, in dem sich unsere Liebe zur
Welt duflert. Die Sorge darf somit keine passive Sorge sein, sondern muss
eine aktive Sorge sein. Sorge verpflichtet zum Handeln.

Die Methode dieser Argumentation will ich Metapsychologie nennen.
Die Metapsychologie ist ein Mittelweg zwischen Naturalismus und Meta-
physik. Die Metaphysik ist die Lehre der letzten Ursachen. Die Metapsy-
chologie ist hingegen die Lehre vom ersten Gefiihl, nimlich der Liebe.*

4 | Mit der Methode der Metapsychologie will ich zeigen, dass der Mensch ein lie-
bendes Wesen ist und daher gut zu sein hat. Der Begriff der Metapsychologie soll
ausdriicken, dass es sich um eine philosophische Position handelt, die das empi-
risch Beweisbare iibersteigen kann. Dennoch werde ich mich an anderer Stelle im
Zuge einer ausfiihrlichen Darstellung der Metapsychologie mit entwicklungspsy-
chologischen und sozialpsychologischen Erkenntnissen auseinandersetzen und
prifen, ob eine Plausibilisierung mit empirischen Ergebnissen mdglich ist. Die
Metapsychologie ist als Philosophie daher transdisziplinar orientiert, weifs aber
darum, dass die Empirie nicht hinreichend sein kdnnte, um die These des Men-
schen als liebendes Wesen zu beweisen. Die Metapsychologie enthalt Glaubens-
elemente, ist aber keine Ziviltheologie, weil sie ein Interesse hat, die Erfahrungs-
wissenschaft zur Plausibilisierung ihrer Behauptungen heranzuziehen. Das erste
Geflihl der Liebe soll mit erfahrungswissenschaftlichen Mitteln versucht werden
zu beweisen. Metapsychologie soll heien, dass es ein erstes Gefiihl gibt, unab-
hangig davon, ob man es mit Mitteln der Erfahrungswissenschaft schaffen kann,
dies zu beweisen. In letzter Zeit hat sich auch die Disziplin der Philosophie und der
Sozialwissenschaft der Untersuchung der Geflihle angenommen (z.B. Hartmann
2010, Déring 2009, sowie der Exzellenzcluster »Languages of Emotion« an der
Freien Universitat Berlin, fiir die politische Theorie ist Heidenreich/Schaal 2012
beispielgebend). Eine relevante Frage in Bezug zur Metapsychologie, die ich in

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Das Problem bei der Metapsychologie liegt in der Frage, ob sie, dhn-
lich der christlichen Verwendung des Begriffs der Liebe, den Begriff nicht
eschatologisch tibertreibt. Das Problem der Metapsychologie liegt in ihrer
moglichen Tendenz zu einem Zustand abzuheben, der behauptet, dass
es das Recht nicht mehr bedarf, weil doch eigentlich alle im Grunde gut
seien und dies nur erkennen miissten. Solch eine Position, dass ein Ge-
meinwesen von wahren Christen noch nicht mal einen Staat brauchen
wird, ist der Traum aller wahren Christen. Die Existenz von modernen
Grundrechten und einer sie schiitzenden Exekutive sind jedoch nétig,
weil man nie ausschlieffen kann, dass es nicht doch Bestrebungen von
einigen Wenigen geben wird, sich tiber die unveriuferlichen Rechte an-
derer zu erheben. Rousseau meinte etwa (vgl. Rousseau 1981a), dass ein
Volk von »wahren Christenc, die einen Staat nicht mehr fiir nétig halten,
von niedertrichtigen Menschen leicht beherrscht werden konnte, weil die
»wahren Christen« sich gegen die gegeniiber ihnen schlecht gesinnten
Menschen nicht wehren konnten, weil das ihr Glaube verbietet. Ohne
Rechtsstaat, so die Folgerung, funktioniert kein Gemeinwesen. Die Meta-
psychologie zielt daher auf eine republikanische Zivilreligion, die zusdgtzlich
zum modernen Recht eine Etablierung einer Zivilreligion fordert.

Rousseau hofft auf einen Staat, in dem die Biirger von sich aus gut
sind (vgl. ebenda). Hier gerit Rousseau mit der Kritik, die er an den »wah-
ren Christen« gedufert hat, scheinbar in Widerspruch.

einem »Paket« mit dem politischen Sokratismus behaupte (also der Angewiesen-
heit auf diesen), lautet: Inwiefern ist die Metapsychologie selbst sokratisch? Eine
weitldufige Interpretation der platonischen Philosophie ist: Sokrates geht es gar
nicht um ein Wissen, sondern um Verstandnis, und daher bedeuten die Aporien in
den Friihdialogen etwa liberhaupt keinen Fehler, weil es Sokrates letztlich um das
Versténdnis der Sache geht und nicht um irgendein Wissen, welches dann in Form
einer Definition kristallisiert werden muss. Wenn es Sokrates um das Verstandnis
geht, bedeutet dies aber zugleich das Verstandnis des Guten selbst. Der Meta-
psychologie geht es auch um Verstdndnis und nicht um ein Wissen. Aber dieses
Versténdnis ist zugleich ein Wissen. Und Versténdnis gibt es letztlich nur im Ent-
wurf, wodurch Wissen erstzur Handlung werden muss, um offenbar zu werden. Erst
inder Handlung wird das Wissen deutlich. Insofern brauchen die Metapsychologie
(beziehungsweise die Deontologie des Geflihls) und der politische Sokratismus
einander.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

107


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Existenzieller Republikanismus

Rousseau wirkt auf viele romantisch. Sein Republikanismus wurde oft als
diffus, wild und idealistisch beschrieben. Das wurde ihm oft auch vor-
geworfen und man sah in Rousseau den Theoretiker und Legitimierer
real werdender — und gewordener — wilder und diffuser Republikanismen,
die dann in Autoritarismen abglitten. Aus wildem Republikanismus kann
wilder Autoritarismus entstehen. Das ist der Vorwurf. Oder mit heutigem
Blick und historischer Erfahrung gesprochen, lautet dieser Vorwurf: Aus
wildem Republikanismus in der Weimarer Republik konnte ein Fiihrer,
und seine Propaganda, eine autoritire Bewegung formen, die die repub-
likanische Einheit auf die Identitit zwischen dem Fiihrerwillen und dem
Volkswillen reduzierte. Aus wildem Republikanismus konnte auch Donald
Trump als Prisident entstehen, wo dieser wilde Republikanismus erneut
einen Fithrer — diesmal Trump — zum Sprachrohr des Volkswillens er-
klart. Das ist der Vorwurf an den Rousseauismus, das er, wenn man ihn
nur genug zuspitzt, eine — meist rechte — autoritire Idee und Praxis legiti-
miert. Aus dem Volkswillen wird dann der Wille eines Einzelnen — beides
soll nun zur Deckung kommen. Aus dem Volkswillen wird der Wille des
Fiihrers — beides soll nun identisch sein. Und laut dem radikalen Rous-
seauismus soll es keinen Schutzwall mehr fir die Einzelnen geben. Der
Fithrer bekommt, laut des autoritiren Rousseauismus, alle Befugnisse fiir
alles. Der Fiithrer bekommt ein Recht auf Alles. Die Unterwerfung unter
den Fithrer soll dann auch den Einzelnen frei machen. Individualrech-
te zihlen nichts mehr. Unterwerfung wird in dieser radikalen Form des
Rousseauismus zur Tugend. Hoher Legitimititsglauben an den Fuhrer wird
zur Auszeichnung biirgerlicher Moral. Symbolische Verbriiderung — man
denke nur an den Hitlergrufl — wird zur Pflicht des Citoyens, denn nur so
kénne man die republikanische Einheit stirken. Das Individuum soll sich
auflésen und aufheben in einer neuen Freiheit als Diener des Fiihrers. So
entsteht der Fiihrerstaat — legitimiert durch einen radikalen Rousseauis-
mus. Der Rechtsstaat spielt dann keine Rolle mehr.

Es ist aber ein Irrtum, dass Rousseau so derart rechisstaatsblind ist.
Rousseau war kein Carl Schmitt. Denn das Gemeinwesen Rousseaus
sieht auch das allgemeine Recht vor. Gesetze haben enorme Bedeutung.
Gesetze schaffen Freiheit. Ein Einzelner — auch nicht der Fiihrer — hat
kein Recht auf Alles. Das Gemeinwesen braucht allgemeine Gesetze, die
Willkiir entgegenstehen. Zwar ist der Volonté générale eine Idee, die auch
die Idee des Zwangs zur Freiheit beinhaltet, aber Willkiir soll damit nicht
legitimiert werden. Gewiss kann ein radikaler Rousseauismus den Zwang

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

zur Freiheit willkiirlich auslegen, aber Rousseau selbst ging es doch wirk-
lich nicht um Willkiir. Die Menschen brauchen einen Staat. Auch wenn
sie laut Rousseau einen ganz neuen, noch zu schaffenden Staat brauchen.
Denn die Menschen brauchen einen guten Staat. Das ist der Platonismus
Rousseaus. Das ist der Idealismus Rousseaus — ihm geht es um den Ideal-
staat. Aber Rousseau ist auch Realist. Darum kritisiert er die »wahren
Christen«.

Der Staat der »wahren Christen« ist nimlich keiner. Sie wollen ja gar
keinen Staat mehr. Sie halten ihn fiir unnétig. Das Zusammenleben wiir-
de den »wahren Christen« nach ganz ohne Recht nur durch die Tugend,
beziehungsweise durch die Sittsamkeit seiner Biirger funktionieren. Dies
hilt Rousseau fiir nicht realistisch, weil niedertrichtige Menschen so die
Moglichkeit hitten, die guten Menschen nach Lust und Laune zu beherr-
schen. Rousseaus Tugendrepublik ist auch ein Rechtsstaat — zumindest
definitiv in den praktischen Schriften Korsika und Polen (1981b und 1981c)
—, nur mit der Erweiterung, dass diesem Rechtsstaat nicht die alleinige Si-
cherungsfunktion der Stabilitit des Staates zugeschrieben wird, sondern,
dass die Tugend der Biirger dazu kommen muss. Nach dem praktischen
Rousseau wiirde ein liberaler Rechtsstaat zwar funktionieren, aber eher
schlecht als recht. Er wiirde die grébsten egoistischen Machtkampfe zwar
einigermaflen mildern, aber ein gutes Gemeinwesen wire ein liberaler
Rechtsstaat nicht, sondern dies ist nur eine Tugendrepublik. Das Recht
allein reicht fiir eine gute Republik nicht. Den Tugendromantiker Rous-
seau gab es. Aber den Realisten Rousseau, den gab es auch. Wobei der
Tugendermunterer und Tugenderzieher iiberwog. Denn eine Gemeinschaft
ist nach Rousseau erst dann fest und stark verbunden, wenn der Wille des
Einzelnen in einem allgemeinen Willen aufgehoben ist. Und das ist auch
richtig so.

Meine Freiheit mit einem hohen Maf von Erwartungssicherheit aus-
leben zu kénnen, ist eben noch nicht genug. Denn es kann immer noch
einige geben, die sich nicht um die Einhaltung der Gesetze scheren. Es
kann immer einige geben, die sich tiber Regeln und Verbote hinwegset-
zen, weil sie glauben, dass dies zu ihrem Vorteil ist, oder einfach, weil
sie nicht einsehen, dass sich an die Gesetze zu halten, auch gut fiir sie
selbst ist. Erst eine Tugendrepublik, in der — so gut wie — jeder die Gebote
des Humanismus aufgesaugt hat, sie selber lebt und nicht nur seine Sicher-
heit von den Instanzen des Staates erwartet, wird durch den allgemeinen
Willen, nach dem — so gut wie — jeder in der Tugendrepublik lebt, ein

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

109


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Existenzieller Republikanismus

guter Staat sein, weil dort die Menschenrechte durch die Menschenliebe der
Staatsbiirger zusdtzlich verwirklicht werden. Die Grundsdtze des Staates,
hier vorrangig die Menschenrechte, zu bejahen, sie gewissermaflen geistig
nochmal zu unterschreiben, macht die Gemeinschaft noch sicherer — ein
gelebter Verfassungspatriotismus macht die Gemeinschaft noch sicherer.
In diesem Sinne geht es um eine Zivilreligion, die zugleich eine Art Hin-
tergrundgerechtigkeit des Staates bildet. Diese Zivilreligion ist nur zu eta-
blieren, sofern man ein Bekenntnis zu ihr ablegt und darauf hofft, dass sie
Realitit werde — gewiss diese Zivilreligion erstreckt sich nicht nur auf die
Menschenrechte, sondern auch auf soziale Biirgerrechte.

Man kann so auf eine Welt ohne weitgehend ausgeiibtes (aber dennoch
vorhandenes) Strafrecht hoffen, also auf eine Welt, in der das Recht nur
noch die Funktion hat, private Konflikte zu 16sen, die Verfahren der Ge-
setzgebung zu beschreiben und die Art und Weise der Umsetzung der
Gesetze zu definieren.’ Die Liebe zur Welt sorgt dann fiir die Einigkeit
tiber die Wohlgesinntheit zu jedem und bestimmte Strukturgesetze der
Gerechtigkeit.

Die Liebe zu unserer Welt ist es, die mich auf eine Welt hoffen lisst, in
der ein Jeder seine Liebe zur Welt verstanden hat. Hoffnung ist das Ein-
zige, was der Mensch hat, um die Motivation dazu zu entwickeln, die Welt
zu verbessern. Hoffnung kann zwar nicht die Welt verbessern, das kann
nur die politische Tat, nur die politische Macht, aber Hoffnung ist anste-
ckend. Einer 6ffentlichen Meinung, die von einem starken Gerechtigkeits-
pathos und Gerechtigkeitsethos getragen wird, kann keine Regierung aus
dem Weg gehen. Einer Zivilgesellschaft, die weif}, was sozial gerecht ist,
kann man nicht zuwiderhandeln. Und daher ist es meine Pflicht als Biir-
ger mich zu eben jener Einrichtung der Welt zu bekennen, zu der ich
gute Griinde habe. Wenn ich in einer bestimmt strukturierten sozialen

5 | Mit anderen Worten: Das Strafrecht soll nur noch dann zur Anwendung kom-
men, wenn es durch ungliickliche Unfélle oder durch Fahrldassigkeiten zu einer
Verletzung eines Menschen kommt, wo die eindeutige Schuld festgestellt werden
kann. Aberin Hinsicht auf die Intentionalitat, also das bewusste Verbrechen, so ist
die Hoffnung, wird das Strafrecht nicht mehr gebraucht, weil der Mensch von sich
aus gut sein will, also gewaltlos ist, nicht stiehlt, nicht beleidigt oder diskriminiert,
nicht betriigt oder ergaunert. Da das Strafrecht auch in der Tugendrepublik noch
vorhanden sein wird, kann es jederzeit aber noch zur Anwendung kommen, wenn
doch jemand aus seiner Intention heraus bewusst ein Verbrechen begeht.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Welt leben will, dann muss ich dazu meine Hoffnung duflern. Und diese
Hoffnung habe ich ganz konkret selbst:

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, die fair genannt werden kann.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, in der die Menschen sich wohlgesinnt be-
gegnen, in der man sich besser vertraut und weniger bekdmpft.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, in der es keine Gewalt mehr gibt.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, in der jedes Kind, egal ob schwarz oder
weifd, Moslem oder Christ, Jude oder Atheist, egal wo es herkommt, anndhernd
vergleichbare Chancen hat, etwas aus seinem Leben zu machen.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, in der jedes Kind faire Chancen auf gute
Bildung hat.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, in der niemand bevorzugt wird, weil seine
Familie schon reich oder einflussreich ist, sondern, dass nur Klugheit, Geschick,
Mut und der Zufall dariiber entscheiden, ob jemand 6konomisch besser als je-
mand anderes dasteht.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, die vereinigt ist unter einem allgemeinen
Willen, der nichts anderes befiehlt als:

Der Mensch ist nicht nur frei geboren, sondern er soll auch Chancen haben, frei
zu sein.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, in der es keine Not und kein Elend mehr gibt.
Eine Welt, in der niemand mehr hungern muss. Niemand mehr einen Mangel an
gesundheitlicher Versorgung erleiden muss.

Ich habe Hoffnung, dass die Menschen in ihren Herzen zu der Idee der Gerechtig-
keit aufschlieRen und sie als Biirger {iber sich beschliefien.

Ich habe Hoffnung, dass sich die Menschen erheben werden, fiir das Gute, fiir das
Wahre.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

11


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Existenzieller Republikanismus

Das ist meine Hoffnung. Meine ganz eigene Hoffnung als Individuum, als Mensch,
als Birger.

Meine Hoffnung handelt von der (als wahr anerkennbaren) Meinung, auf der diese
Hoffnung fult. Sie ist verwurzelt in der Idee, dass jedem eine substanzielle Frei-
heit zusteht.

Unser Zusammenleben heute auf diesem Planeten ist nicht so herrlich,
wie es vielen von uns Biirgern aus den reichen Industrielindern vor-
kommt. Noch nicht mal in unseren Wohlstandgesellschaften, in denen
wir uns recht frei bewegen und handeln kénnen, zur Schule gehen kon-
nen und wo es uns 6konomisch im Verhiltnis zu anderen Teilen dieser
Welt nicht gerade schlecht geht, ist die vollige Freiheit erreicht. Frei ist
der Mensch nur, wenn er sicher sein kann, dass andere Menschen ihm
nicht schaden wollen. Auch in unseren Wohlstandsgesellschaften gibt es
noch Betrug, Diebstahl, Gewalt und unverschuldete 6konomische Zwin-
ge. Doch frei ist der Mensch erst, wenn es weder Diebe noch Gewalttiter
gibt. Frei ist er erst, wenn das Sibelrasseln zwischen den Staaten und
zwischen den Menschen aufgehért hat. Erst wenn alle die Sicherheit ihrer
Korper und die Sicherheit der Fairness haben werden, kénnen wir davon
sprechen, dass der Mensch frei ist. Erst wenn es in dieser Welt friedlich
und fair zu geht, wird der Mensch in dieser Briiderlichkeit frei und gleich
sein, so dass nicht nur gilt:

»We hold these truths to be self-evident, that all men are created equal«®
sondern zugleich:

Wir halten das Recht des Menschen auf Leben, Rechtssicherheit und dem Streben
nach Glick fiir einen allgemeinen Willen, den jeder Mensch aus Griinden seiner

Liebe zu dieser Welt nur bejahen kann.

Und dartiiber hinaus:

6 | In der US-amerikanischen Unabhéangigkeitserklarung ist dieser Satz der zen-
trale Satz.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Wir sind davon iiberzeugt, dass das Recht soziale Rechte zu haben, nicht nur ein
gut gemeinter Ausspruch freiheitsliebender Einzelner sei, sondern tatsachlich je-
dem Menschen klar und einsichtig sein kann, sodass er diese Freiheit zu wéhlen
hat.

Aus der erkannten und anerkannten Liebe zur Welt folgt notwendig die
Pflicht, sie auch liebenswiirdig einzurichten.

Man kann jedoch weder sich noch die Welt zum Gliick zwingen. Al-
les, was man tut, ist einen Beitrag zu leisten und zu hoffen, dass er sich
auszahlt.

Das ist schon immer die Idee der Zivilisation gewesen. Zivilisation war
nie das Gegenteil von der Natur, sondern nur ihre technisch, moralisch
und politisch faire Nutzbarmachung. Natur kann man auch als mensch-
liche Natur verstehen, also als Wesen des Menschen, als das liebende We-
sen, welches der Mensch immer schon ist, sofern ein anderer Mensch fiir
ihn sorgte. Damit soll nicht gesagt sein, dass der Mensch als liebendes
Wesen geboren wird, sondern er wird es dadurch, dass andere Menschen
(etwa seine Eltern) fiir ihn gesorgt haben und er deshalb iiberleben konn-
te, bis er in der Lage war sich selbst zu versorgen. Also den Menschen ein
liebendes Wesen zu nennen, ist keine essentialistische These, aber sei-
ne Natur ist die des liebenden Wesens und zwar, weil andere Menschen
fur ihn gesorgt haben. Die Natur des Menschen als liebendes Wesen ist
nicht seine angeborene Natur, sondern seine anerlebte, seine geprigte Na-
tur, und sie kann sein Selbstverstindnis sein, sofern er anerkennt, dass
er ein liebendes Wesen ist. Man ist ein liebendes Wesen, weil man Fiir-
sorge erlebt hat, nicht weil man mit Liebe geboren wird. Liebe ist kein
transzendentes Gefiihl, er6ffnet keinen Raum zu einem Transzenden-
ten, Mystischen oder sonst Ubersinnlichen, sondern Liebe ist sinnlich,
Liebe ist weltlich. Liebe gibt es nur, weil es andere Menschen gibt. Und
die Zivilisation war auch immer schon eine Humanisierung, ein Prozess
des Zum-Verstindnis-Kommens des Guten im Menschen. Zivilisation kann
man also auch als den Prozess des Verstehens von sich als gutes Wesen
auffassen. Man kann sie als Prozess auffassen, in dem die Menschheit
zum Verstindnis kommt, dass es richtig ist, zueinander friedfertig und
fair zu sein. Und sofern die Menschheit dies begreift, muss es von vielen
Individuen begriffen worden sein. Denn die Menschheit gibt es nicht. Es
gibt nur Menschen, die zusammenleben und die Menschheit bilden. Die
Menschheit ist eine Idee, keine Entitit. Die Menschheit, das Menschen-

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

13


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Existenzieller Republikanismus

geschlecht, gibt es nur als iibergeordnete regulative Idee fiir Wiinschens-
wertes im Leben. Die Menschheit war immer schon eher ein geschichtsphi-
losophischer Begriff. Die Menschheit ist ein Begriff fiir die Anspriiche ans
Leben und fiir die Pflichten und Hoffnungen im Leben. Nur Menschen
kénnen humaner und gerechter werden, die Menschheit kann es nicht.
Und als Biirger miissen sich die Menschen dann als jene humanen und
gerechten Personen betitigen. Denn in politischen Ordnungen gibt es
keine Menschen, dort gibt es nur Biirger. Biirger sind Staatenbewohner,
Menschen, die in einem Staat leben. Die Menschheit wird nur humaner
und gerechter, wenn die Menschen dies werden, heift also: Die Mensch-
heit wird nur dann gerechter, wenn die Biirger dieser Welt gerechter und
humaner werden.

Heute ist die technische Zivilisation zum allgemeinen Willen gewor-
den. Die moralisch und politisch faire Zivilisation hat es noch zu werden.’

Die Gebote des Humanismus sowie grundlegende Strukturgesetze der
sozialen Gerechtigkeit sind in der Idee der sozialen Demokratie aufgehoben.
Ein wirklicher sozialer Demokrat ist daher nicht nur ein guter Biirger
seines Staates, sondern auch ein guter Mitmensch, der die Wiirde seiner
Mitmenschen achtet — auch die soziale Wiirde. Er erkennt die Freiheit der
Anderen an. Seine Freiheit wird erst zu seiner Freiheit durch die Einigkeit
unter einem allgemeinen Willen zu leben, der durch Liebe vorgegeben ist.

Das liebende Verstehen ist in der Idee von der vollen Freiheit prisent.
Es ist kein Prinzip, das sich in der Geschichte verwirklicht. Das lieben-
de Verstehen setzt sich in der Haltung des Biirgers um, der dieses dann
verwirklicht. Sein Habitus kehrt so in die Welt ein. So wird Zivilisation

7 | Der Begriff Zivilisation leitet sich etymologisch vom lateinischen civis her,
was der Ausdruck fiir Birger war. Mit Zivilisation war im weiten Sinne eine Er-
richtung einer Stadt mit einer staatlichen Ordnung gemeint. Es meint nicht nur
den Ubergang von verstreuten Familienbanden zu einem Polisleben, sondern vor
allem auch ein Sich-Ausrichten an allgemeinen Normen, ein Sich-Ausrichten an
Gesetzen und Verordnungen. Es meint also ein geregeltes Leben, ein Leben, in
dem man sich an Vorgaben hélt, in dem man als Biirger in einer Ordnung lebt, die
man bejaht. Zivilisation ist also im zentralen Sinne der Prozess des Ubergangs
des Menschen zum Biirger. Der Biirger im republikanischen Sinne ist sodann der,
der fahig ist, sich nach allgemein Einsehbarem zu richten. Der Biirger richtet sich
nach dem Gemeinwohl und gerade dieser Prozess der zunehmenden Orientierung
am gemeinsamen - fiir alle guten - Leben kann auch Zivilisation genannt werden.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

moglich. So wird das liebende Verstehen zu einer Geschichte und macht
damit Geschichte.

Wo stehen wir heute mit der sozialen Gerechtigkeit?

Unsere Welt ist nicht mehr die, die sie noch vor der Finanzkrise war. Es hat
sich etwas verdndert. Wir sind sensibel geworden fiir Ungerechtigkeit, fiir
fehlende moralische Integritit. Die Neoliberalisierung der letzten dreiflig
Jahre, die lange als so verheiffungsvoll galt, ist fragwiirdig geworden. Im-
manuel Kant wiirde in diesen Verinderungen, die uns umgeben, sicher-
lich ein Geschichtszeichen sehen. Ein Geschichtszeichen ist nichts weniger
als der Wegweiser, zu dem die gesellschaftliche Entwicklung zu dringen
gewillt ist. Das Geschichtszeichen kann die Moralitit und Gerechtigkeit
in der Welt im Niedergang befindlich erkennen oder im Gegenteil in ihr
als sichtbar werdend behaupten. Geschichtszeichen sind subjektive Ein-
schitzungen der sozialen und politischen Lage der eigenen Zeit mit Blick
auf das Mdgliche. Doch sie sind der Intersubjektivitit zuginglich. Man
bewertet zwar ein Ereignis selbst als ein Zeichen, das heift, man setzt das
Zeichenhafte am Ereignis, aber grofie Ereignisse sind den meisten Men-
schen bekannt. Es gibt wohl kaum einen Menschen in den globalisierten
Staaten dieser Welt, der noch nicht von der Finanzkrise gehort hat. Die
Bedeutung dieser Ereignisse seit 2008 ist subjektiv gesetzt, sie unterliegt
der Interpretation, aber der Interpretationskampf um die Bedeutung dieser
Finanzkrise ist ein Zeichen dafiir, dass diese Krise ein Ereignis war, das
eine Zisur und einen Wendepunkt bedeutete. Das Ereignis wurde somit
durch den Interpretationskampf grof3, der um es tobte, und damit wurde
dieses Ereignis geschichtlich relevant. Das Zeichenhafte an diesen Ereig-
nissen seit 2008 zeichnete es als historisch relevant aus. Die Geschichte,
die von diesem Ereignis erzdhlt wird, wird somit Geschichte. Geschichte
entsteht durch Geschichten. Und das Zeichenhafte an diesen Ereignissen
seit 2008 zeichnet diese Ereignisse als etwas aus, wovon eine Geschichte
erzihlt werden miisse. Und wenn tiber ein Ereignis von vielen Leuten
eine Geschichte erzihlt wird, dann ist das ein Zeichen fiir die historische
Bedeutung dieses Ereignisses.

Geschichte geschieht nicht iiber uns hinweg. Geschichtszeichen for-
dern zum Handeln auf. Sehen wir Rassismus, Religionskimpfe, Armut
und Perspektivlosigkeit im Geschichtszeichen herannahen, erfordert dies
unseren Widerstand. Wer sich gegen Ungerechtigkeiten nicht wehrt, der

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

15


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u6

Existenzieller Republikanismus

hat schon verloren — um in Anlehnung an Bertolt Brecht zu sprechen. Es
ist Sokrates, der sich verteidigte und in das Unrecht einwilligte, das ihm die
Ankliger antaten. Er trank den Kelch und sagte sich: Solange ich mich ver-
teidigen darf, ist mein Platz in diesem Gemeinwesen der Richtige. Solange
ich meinen Prozess kriege, herrscht noch nicht das Unrecht. Heute haben
wir andere, héhere MafSstibe fiir die Gerechtigkeit bei Gericht. Wir kénnen
in Berufung gehen, wenn man uns linkt, und wir haben kaum noch un-
gerechte Ankliger, die aufgrund von Hass, aufgrund von Rassismus, auf-
grund von Willkiir anklagen. Heute sind die Ankldger gerechter geworden.
Aber die Gerechtigkeit bei Gericht macht noch nicht die Gerechtigkeit der
Tugend aus. Was die Gerechtigkeit der Tugend aber enthilt, das ist der Wille
zur Rechifertigung, der Wille durch seine Argumente Recht zu bekommen.
Es ist die Klugheit, die uns Sokrates lehrte; er lehrte uns, dass wir sie ehren
sollen, wie die Gerechtigkeit als solche. Er lehrte uns, dass Argumente nur
so gut sind, wie sie verallgemeinerbar sind, wie sie auf das Gerechte, das
Gute zielen, wie sie einen allgemeinen Willen reprisentieren kénnen.

Das Gute entsteht sodann aber erst, wenn wir es im Dialog definieren
und dann umsetzen und danach handeln. Richtiges Wissen fiithrt zu rich-
tigem Handeln, meinte er. Dass diese ewige Botschaft zwar ihre Blessuren
bekommen hat, aber doch in ihrem Kern etwas Plausibles enthilt, finden
wir nur, wenn wir uns auf seine Botschaft einlassen, wenn wir in Offen-
heit fiir das Allgemeine in den Dialog treten. Man muss diese Botschaft
zwar heute anders denken als noch damals, aber die Idee bleibt richtig,
dass ein Sich-Gewisssein auch handlungsleitende Funktion hat.

Heute tut man jedoch so, als sei die eigene Meinung nichts anderes
als eine subjektive Ansicht, die zwar durchaus mit Argumenten unterstiitzt
wird, aber doch letztlich eine v6llig eigene Stellungnahme sei. Jedes Urteil,
so wird gedacht, sei ein subjektives Urteil, welches man ganz fiir sich, un-
abhingig von allen anderen gebildet habe, und Recht habe es unabhingig
von allen zu bilden. Mithin sei die subjektive Ansicht legitim, egal was der
Andere sage, da er fiir den eigenen Beurteilungsprozess tiberhaupt keine
Rolle spiele. Die Form dieses subjektivistischen Asthetizismus ist:

1. Ich finde, dass ...
Zum Beispiel:

Ich finde die Bildungspolitik der Regierung falsch.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Oder Ich finde die Bildungspolitik der Regierung richtig.

Oder Ich finde, dein Verhalten letzte Woche bei dem Treffen moralisch falsch. Mir
gefiel das nicht.

Oder Ich finde, die Politiker und Journalisten stecken alle unter einer Decke und
werden ferngesteuert.

Oder Ich finde, Politiker und Journalisten ligen standig.

Oder Ich finde, Auslénder verdienen weder Asyl noch Geld vom deutschen Staat.

Oder Ich finde, alle Pegida- und AfD-Anhénger sind rassistisch.

Oder Ich finde, Besteuerung ist Diebstahl.

Oder Ich finde, wir sollten die Reichen extrem hoch besteuern.

Oder Ich finde, eine PKW-Maut ist Blédsinn.

Oder Ich finde, eine PKW-Maut ist véllig sinnvoll.

Oder Ich finde, der Markt korrigiert sich selbst. Der Staat sollte sich raushalten.

Oder Ich finde, der Markt fiihrt keineswegs zu fairer Verteilung von Giitern und
Chancen. Ohne den Staat gibt es keine Gerechtigkeit.

Oder Ich finde, gerecht ist, wenn jeder genug hat.

Oder Ich finde, gerecht ist, wenn jeder seiner Natur nach lebt.

Oder Ich finde, dass gerecht ist, was der Markt ergibt.

Oder Ich finde, wer sich am Markt nicht durchgesetzt hat und obdachlos ist und
hungert, ist selbst schuld an seinem Schicksal.

Oder Ich finde, dass der Staat die Produktion und die Produktionsmittel kontrol-
lieren muss, damit es Gerechtigkeit geben kann.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

17


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ud

Existenzieller Republikanismus

Oder Ich finde, gerecht ist, wenn jeder nach seinen Bediirfnissen leben kann.

Oder Ich finde, ich brauche mich nicht dafiir zu rechtfertigen, was ich fir richtig
halte.

Entweder folgt noch die Nennung der Griinde fiir das Befinden:
2. Ich finde dies, weil so und so.

Oder es verbleibt bei der Kundgabe des Befindens.

Das Merkmal des subjektivistischen Asthetizismus ist jedoch gerade,
dass die Nennung von Griinden nicht notwendig ist, um die Legitimitit
seines Urteils zu behaupten. Denn Satz 1 wird akzeptiert. Man braucht
heute keine Griinde, beziehungsweise Argumente fiir seine Position zu
nennen, wenn man nicht will. Man kann heute sagen: Lasst mich doch
alle in Ruhe! Ich habe meine Meinung, und die geht dich nichts an! und auch
Deine Meinung interessiert mich nicht. Und viele Menschen wiirden gegen
diese Einstellung nichts sagen: Denn sie halten sie fiir normal und legitim.

Doch in dieser Absage an die Rechtfertigung liegt gerade das Problem.
Wer nur empfindet, wer ohne die intersubjektive Uberpriifung seiner
Griinde urteilt, der urteilt nicht. Er urteilt vielmehr nur interessensbezo-
gen und subjektiv. Er urteilt mit anderen Worten nicht in Bezug auf eine
Verallgemeinerbarkeit durch gute Griinde. Er sucht nicht danach, was als
allgemein durch gute Griinde anerkannt werden kann. Er will vielmehr
demonstrativ subjektiv bleiben und sieht darin kein Problem. Denn der,
der ihm widerspricht, wird somit automatisch der Gegner, und so weif
der subjektive Meiner, wovon er sich abgrenzt, und zuweilen wird der Geg-
ner dann der Feind, den man bekdmpfen miisse, weil er eben nicht die
gleiche Meinung habe, wie man selbst. Wahrheit kann nur einer haben, so
glaubt der subjektive Meiner, und diese Wahrheit kann der Andere eben
nicht haben — aufler er ist mit ihm gleicher Meinung. Der subjektive Mei-
ner kann zwar auch die Toleranz anfithren, dem Anderen seine Wahrheit
lassen zu wollen und so auf eine Feindbildung verzichten, aber diese post-
moderne Toleranzethik indert nichts an der Uberzeugung des subjektiven
Meiners, der Wahrheit in diesem Fall zwar im Plural akzeptieren kann,
sie aber doch fiir subjektiv einzigartig empfindet. Wahrheit gibt es nicht
im Konsens, so die Position. Wahrheit gibt es aus dieser Sicht also der-

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

gestalt im Plural, dass jeder sein eigenes Wahrheitsrecht habe. Wahrheit
gibt es also immer nur fiir sich.

Nun sollte man diese Position iberwinden. Wahrheit gibt es zwar der-
gestalt im Plural, dass mehrere Personen sie teilen kénnen (haben kén-
nen), aber Wahrheit gibt es dergestalt nicht im Plural, dass es verschie-
dene Ideen tiber die Gerechtigkeit gibt, die alle an sich wahr sein kénnen.
Wahrheit sollte so verstanden werden, dass es sie an und fiir sich gibt, aber
nur im Konsens — und zwar im Konsens iiber den Humanismus und die
Idee der Gerechtigkeit. Absolut gibt es die Wahrheit nicht an sich. Sondern
Wahrheit wird erst im iibereinstimmenden Bekenntnis zur Wahrheit.

Wenn es also um eine Uberwindung des rein subjektiven Meinens geht,
dann geht es dabei vor allem darum, sich iiber die grundlegende Frage
der Gerechtigkeit einig zu werden. Einzelne Fragen der Tagespolitik — wie
beispielsweise die PKW-Maut — werden umstritten bleiben. Selbst in einer
idealen Sprechsituation wiirde man iiber solche politischen Mafinahmen
noch uneinig sein. Denn sie lassen sich kaum allgemeinverbindlich be-
griinden. Die Konsequenz und die Einigung kénnten dann zwar sein, die
PKW-Maut nicht einzufithren. Dennoch wird es immer solche politischen
Diskussionen tiber bestimmte Mafnahmen geben, fiir die man Griinde
finden kann, die dafiir und die dagegen sprechen. Mehr Konsenswille wire
zwar auch hier wiinschenswert, aber wichtiger ist der Konsenswille zu-
nichst bei dem Willen sich uiber die Idee der Gerechtigkeit einig zu sein.

Und fiir die Frage einer liebenswiirdig eingerichteten Welt sind sol-
che Diskussionen wie die tiber die PKW-Maut tiberdies relativ unwichtig.
Zwar hat jede politische Entscheidung etwas damit zu tun, wie man die
Welt einrichtet, aber so gibt es doch Politikfelder, wie die Steuer-, Abga-
ben- Sozial- und Bildungspolitik, die maf3geblich dartiber entscheiden,
wie die Welt eingerichtet ist. Generell ist von Bedeutung, dass das sub-
jektive Meinen nicht verallgemeinert werden darf. Es darf nicht auf alles
angewandt werden.

Warum muss der Meiner seinen Subjektivismus auch tiberwinden?
Warum ist das Allgemeine sowohl méglich als auch nétig aufzusuchen?
Das allgemein Anerkennungsfihige liegt in der Wahrheit tiber die Frei-
heit, die je individuell im Entwurf des liebenden Verstehens vollzogen
ist. Doch dieser Entwurf bedarf der Uberpriifbarkeit. Die Pflicht dieses
Entwurfs bedarf der Verallgemeinerbarkeit und der Verallgemeinerung.

Immanuel Kant weist uns darauf hin, dass sich nach dem Allgemei-
nen zu richten, richtig und gutist, ja, Pflicht des Menschen als Biirger ist.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

19


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Existenzieller Republikanismus

Er sagt uns auch, wodurch der Mensch fihig ist, dies zu tun. Der Mensch
sei fihig reflektierend zu urteilen, das heiflt zum Besonderen das Allge-
meine aufzufinden. Diese reflektierende Urteilskraft sei moglich, weil der
Mensch eine kognitive Fihigkeit besitze: die »erweiterte Denkungsart«.

Die »erweiterte Denkungsart« ist nach Kant die Fihigkeit des Men-
schen »jederzeit an der Stelle eines anderen zu denken«.® Die erweiterte
Denkungsart zeigt sich, wenn man sich:

»ber die subjektiven Privatbedingungen des Urteils, wozwischen so viele ande-
re wie eingeklammert sind, wegsetzen, und aus einem allgemeinen Standpunkte
(den er dadurch nur bestimmen kann, dafi er sich in den Standpunkt anderer ver-
setzt) Uiber sein eigenes Urteil reflektiert« (Kant 1974: 227).

Es geht also um die Perspektivenberiicksichtigung des Anderen. Man kann
die Standpunkte der Anderen in seiner Urteilsbildung mitdenken. Die
Einbildungskraft des Menschen gewihrleistet das Vermoégen sich in
Andere hineinversetzen zu kénnen. Wenn sich der Mensch an die Stelle
eines anderen versetzt, negiert er seine Meinung nicht. Er entmiindigt ihn
nicht. Der Mensch besucht den Anderen geistig nur deshalb, weil er auf
der Suche ist, er will das Allgemeine aufsuchen:

»Reflektieren bedeutet wesentlich ein Aufsuchen, ein Unterwegssein zum Allge-
meinen und ist als solches nie ganz abgeschlossen, denn das oberste Allgemeine
ist auf keiner Stufe der Verallgemeinerung je erreicht« (Tiffany 2002: 168).

Nur weil wir reflektiert urteilen kénnen, heiflt es noch nicht, dass wir es
auch tun. Nach Kant besteht jedoch die Pflicht dazu, sich nach dem Allge-
meinen auszurichten. Doch kann man als jemand, der sich auf einen all-
gemeinen Willen aus guten Griinden hin ausrichtet, schnell zur Erniich-
terung kommen, da es so viele gibt, die darauf nicht ausgerichtet sind. Vor
allem heute, da viele sich berechtigt fithlen, aufgrund ihrer Empfindun-

8 | Das Vermdgen, das es moglich macht, sich an die Stelle eines anderen zu ver-
setzen wird Einbildungskraft genannt (vgl. Arendt 1998: 60). Kritisches Denken
ist zwar ein einsames Geschéft, findet aber nicht isoliert von allen anderen statt,
durch die Einbildungskraft macht es die Anderen gegenwartig (vgl. ebenda). Kant
benennt die reflektierende Urteilskraft auch noch als das Beurteilungsvermdgen
(vgl. Kant 1974: 24).

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

gen und subjektiven Privatinteressen zu urteilen, kann man leicht ver-
zweifeln an dem Versuch, doch nur eine allgemeine Position zu vertreten.
Man muss sich fragen: Warum nehme ich es eigentlich auf mich, mich
detailliert zu informieren, warum nehme ich es auf mich, mein Urteil an
das eines Anderen zu halten, warum nehme ich es auf mich, mein Urteil
zu erweitern, wenn ich doch so allein mit diesem Willen zu sein scheine?

Sokrates lehrt nun denjenigen, der an dem Allgemeinen interessiert
ist, dass man es von denen, die dem Rechtfertigungswilligen ein verallge-
meinerungsfihiges Urteil verweigern, eben ein solches aktiv einfordern
miisse. Sokrates lehrt uns eine Stechfliege zu sein.

Sokrates lehrt uns, den Mut zu haben, uns einerseits klug zu machen,
andererseits uns dafiir einzusetzen, dass der Andere im Dialog sich auch
auf das Allgemeine einlisst. Sokrates hatte es mit verbohrten Sophisten
und iiberheblichen Jugendlichen zu tun, mit Leuten, die dachten, dass sie
im Recht seien und niemand sie widerlegen konne. Er zeigte ihnen aber
auf, dass sie falsch lagen. Er nahm ihnen ihre vermeintliche Gewissheit
und zeigte ihnen, dass die Richtigkeit in der intersubjektiven Anerkennung
liegt. Er zeigte ihnen, dass ein Urteil nur dann iiberhaupt als wahr an-
erkannt werden kénne, wenn die Griinde, die fiir es sprechen, allgemein
teilbar sind. Das Wissen dieser Allgemeingiiltigkeit ist nun im Entwurf
des liebenden Verstehens als Freiheit realisiert. Doch den Mut, diesen
Entwurf von Anderen einzufordern, lehrt der Sokratismus. Missionie-
rung zum Bekenntnis qua Uberzeugung ist die Aufgabe des Sokratikers.
Missionierung qua des zwanglosen Zwangs des besseren Arguments ist seine
Pflicht. Der Sokratiker lehrt das Wissen vom Prinzip der Liebe. Er teilt
als liebendes Wesen seine Erfahrung mit. Seine Begriindung zielt auf die
zweite Geburt des Anderen als liebendes Wesen — er will den Anderen
entfalten. Dafiir muss man die kognitive Fahigkeit der erweiterten Den-
kungsart unterstellen und zugleich deutlich machen, dass diese Fihig-
keit nur das Medium der kognitiven Erschliefung der bereits vorgingig
gemachten emotionalen Erschlossenheit des Prinzips der Liebe ist. Die
erweiterte Denkungsart ist die Priifinstanz der emotionalen Erschlossen-
heit. Die emotionale Erschlossenheit muss sich begriinden lassen. Dies
war die Aufgabe der Deontologie des Gefiihls. Die Deontologie legt das
entwerfende Verstindnis frei. Der verstehende Entwurf wird durch die
Deontologie begriindet. Die Deontologie erméglicht so die Rationalisie-
rung der emotionalen Erschlossenheit. Durch die Rationalisierung wird die
emotionale Erschlossenheit intersubjektiv verallgemeinerbar.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

121


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Existenzieller Republikanismus

Das Wissen um die Moglichkeit der Anerkennung eines Allgemei-
nen und dessen Wahrmachung im anderen zu gebiren, das war Sokrates
Anliegen. Er machte sich damit nicht beliebt. Er verstand sich selbst als
Stechfliege, als einer, dessen Aufgabe es ist, dafiir zu sorgen, dass sich alle
nach einem allgemeinen Willen richten. Sein Mut, sich unbeliebt zu ma-
chen fir die Allgemeinheit, ist nur zu bewundern. Sein Mut, sich gegen
den Relativismus der Meinungen zu stellen und seine Mitbiirger aufzu-
fordern, dass sie nicht im Angesicht ihrer privaten Interessen, sondern
mit Ziel auf das Gemeinwohl urteilen sollten, ist der Mut, den wir alle von
ihm lernen kénnen. Wir kénnen ihn als Vorbild ansehen, was es heifit, zu
versuchen, besonnen, klug, mutig und gerecht zu handeln. Die Klugheit
ragt dabei heraus.

Zwar kann es meines Erachtens eine allgemeine Definition von Klug-
heit geben; nimlich, dass Klugheit eine Tugend ist, in der der Mensch von
seiner erweiterten Denkungsart Gebrauch macht. Klugheit ist aber vor
allem eine Praxis. Sie zeichnet sich durch den Gebrauch aus. Sie lisst sich
auch in der Ausiibung bei anderen beobachten. Klugheit kann Vorbilder
haben; exemplarische Beispiele. Aristoteles (2008) sah das etwa so. Dem
Existenzialismus kann man es auch nahe legen. Denn das Individuum
muss sich im Existenzialismus schlieflich im Entwurf beweisen. Seinen
Ursprung hat so eine Sichtweise aber im Sokratismus. Oder vielmehr: So-
krates selbst war das Vorbild. Das machte Schule. An Sokrates kann man
sich orientieren. Man kann durch ihn und an ihm lernen.

Es gab in der Geschichte immer wieder Personen, an die wir uns heu-
te gerne erinnern, weil sie den Mut und die Klugheit bewiesen, auch als
es schwieriger war. Wir rithmen heute zu Recht die Widerstandskamp-
fer gegen die Nationalsozialisten oder gegen die Stalinisten, wir rithmen
heute zu Recht Gustav Stresemann oder Woodrow Wilson fiir ihr Engage-
ment fir eine vers6hnende Auflenpolitik in einer Zeit hetzerischer Stim-
mung, wir rithmen heute zu Recht Nelson Mandela, weil er bereit war,
Unrecht zu verzeihen, damit eine Nation entstehen konnte. Wir rithmen
heute zu Recht Cicero fiir seinen Kampf fiir die romische Republik. Wir
rithmen heute zu Recht Thomas Jefferson, George Washington, Benja-
min Franklin, Alexander Hamilton und James Madison fiir ihre Tugend,
in kluger und besonnener Beratung eine Nation zu griinden, die ihren
Biirgern Freiheit versprach. Wir rithmen heute zu Recht Abraham Lin-
coln fiir seinen Einsatz fiir die Gleichheit unter den Menschen, wir riih-
men ihn zu Recht fiir den Einsatz fiir Einheit und seinen Kampf gegen

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Spaltung. Wir rithmen heute zu Recht Martin Luther King fiir seinen
Aufschrei nach echter Freiheit, wir rithmen ihn zu Recht fiir seinen Ein-
satz fiir wiirdevolle Gleichbehandlung.

Thr Leben zeigt uns deutlich an, was wir als liebende Wesen fiir unse-
re Welt tun koénnen. Thr Leben ist ein Exempel der Liebe. Exemplarisch
haben sie das liebende Verstehen uns angezeigt.

Man muss aber auch nicht zu einem republikanischen Helden werden.
Vorbilder sind immer etwas radikaler. Nicht jeder muss ein Biirgerrecht-
ler werden. Es reicht, wenn man grundsitzlich sich als existenzieller So-
zialrepublikaner versteht und versucht als ein solcher aktiv zu sein.

Wenn alle ihr liebendes Verstehen einem Test der Verallgemeinerbar-
keit unterziehen, dann wird es auch keine Helden mehr geben, zu denen
wir aufgrund ihrer Klugheit hinaufschauen. Es wird dann nur noch gute
Biirger geben, die auf allgemein anerkennungsfihige Griinde hin aus-
gerichtet sind. Eine echte Republik verlangt nicht nach Helden. Eine ech-
te Republik braucht keine Personen, zu denen man aufschauen will, sie
braucht keine Vorbilder, weil jeder Biirger sich am Gemeinwohl orientiert
und sich im Bund mit seinen Mitbiirgern begreift und sich auf diesen
Bund hin ausrichtet, das heiflt, diesen Bund als Quelle des guten Zusam-
menlebens begreift.

Diese Substanzialitit des guten Lebens hat aber vor allem auch so-
zialpolitische Bedeutung. Und die Verwirklichung dieser Substanz ist ein
sozialdemokratisches Projekt.

Das Recht auf Freiheit heifdt den Wert der Freiheit zur Anerkennung zu
bringen, das heifét, dass jede Person auch annihernd gleiche Chancen
haben soll und zudem ein 6konomisches Fundament, welches ihn vor Ar-
mut schiitzt. Gleichheit heifit nicht nur Gleichheit als Mensch, nicht nur
Gleichheit vor dem Gesetz als Biirger. Es heifst auch anzuerkennen, dass
man tatsichlich real frei sein muss, um davon zu sprechen, dass man frei
ist. Wenn die Gleichheit immer versprach, dass wir gleiche Rechte als
Mensch und als Biirger haben, dann erfiillen sich diese Rechte erstin der
Verwirklichung durch reale Freiheit.

Die Frage, welcher sozio-6konomische Status denn ausreichend Frei-
heit verbiirgt, ist schnell gestellt. Man kann die Grenze dessen, was an
monetiren Ressourcen verdient ist, immer weiter verschieben, bis zu dem
Punkt, wo alle egalitarisiert sind. Das ist aber nicht das Prinzip einer ka-
pitalistischen Ordnung. Eine kapitalistische Ordnung rechtfertigt 6kono-
mische Ungleichheit. Die Frage ist hier nicht die Frage einer fast totalen

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

123


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Existenzieller Republikanismus

Gleichheit wie im Sozialismus, sondern sie ist eine Frage des MaRes, es ist
eine Frage des gerechten Verhiltnisses, es ist aber auch entgegen dieser
relationalen Perspektive eine Frage nach dem, was man mindestens hat.
Wir kénnen nicht einfach davon ausgehen, dass eine Gesellschaft gerecht
eingerichtet ist, wenn alle ein bestimmtes menschenwiirdiges ckonomi-
sches und bildungstechnisches Minimum erhalten, aber ein gréflerer
kleinerer Teil der Gesellschaft im UbermaR lebt. Wir kénnen aber auch
nicht davon ausgehen, dass es einer Gesellschaft gut tut, wenn Menschen
immer noch mehr haben wollen, wenn sie sich bei jedem 6konomischen
Status ungerecht behandelt fiihlen. Wir miissen ein Maf finden, dass wir
gerecht nennen kénnen. Wir miissen dafiir sorgen, dass wir uns in der
Mitte annihern. Es entspricht einem allgemeinen Willen, wenn die Rei-
chen etwas von ihrem Geld geben, damit die Armen Chancen erhalten. Es
entspricht einem allgemeinen Willen, dass man von denen, die mehr als
genug haben, einfordern kann, dass sie Geld an den Staat geben, damit
auch Kinder in den Schulen geférdert werden konnen und gute Chancen
erhalten, denen das bildungsbiirgerliche Umfeld und die monetiren Res-
sourcen fehlen (etwa fiir Nachhilfe), um sich gut zu bilden. Nicht alles
kann man durch Geld 16sen. Man wird von vielen Kindern auch mehr
Willen und mehr Lernbereitschaft erwarten miissen. Man wird von vie-
len Erwachsenen auch mehr Willen einfordern miissen, damit sie sich
nicht in ihre empfundene Perspektivlosigkeit ergeben, sondern, dass sie
Engagement zeigen. Aber man muss ihnen auch helfen, den schwieri-
gen Gang zu einem selbstverantwortlichen und ckonomisch gesicherten
Leben zu gehen. Der Staat als Sozialstaat sollte immer da sein. Er soll
auffangen, aufrichten, befihigen, die Menschen vorwdrts bringen. Er soll
fordern und fordern. Er soll vor allem aber absichern. Soziale Sicherheit ist
eine Grundlage von substanzieller Freiheit.

Ich argumentiere in dieser Arbeit, dass zwar soziale Ungleichheit
als solche vertretbar ist, aber ich weise darauf hin, dass jeder eine Pflicht
hat, die Welt so einzurichten, dass jeder sie lieben kann. Das bedeutet
fur mich auch, dass der, der hat, auch die Pflicht hat, etwas abzugeben,
um der gerechten Einrichtung der Welt willen. Es geht mir darum, dass
progressive Besteuerung deswegen vollzogen werden soll, weil damit eine
Verteilungsgerechtigkeit an Chancen erméglicht werden kann und jeder
eine 6konomisch ausreichende Grundversorgung erhilt.

Diese Verteilungsgerechtigkeit erfordert also die monetire Verantwor-
tung derer, die mehr als genug haben — ihre materielle Anerkennung.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Aufgabe der politischen Philosophie ist zu zeigen, weshalb etwas sein
soll. Das heift auch, wie die Welt aussehen soll. Ich glaube, sie sollte so
aussehen, dass man sie auch lieben kann. Was das bedeutet, entwickele
ich in dieser Arbeit. Und Verteilungsgerechtigkeit ist dabei wichtig.

In der politischen Philosophie geht es um drei Fragen, die ich teils be-
reits versucht habe, zu beantworten. Ich méchte das bisher Gesagte noch
einmal in Hinsicht auf diese drei Fragen zusammenfassen und konkreti-
sieren. Die drei Fragen lauten:

Was ist der Mensch? Was ist Gerechtigkeit? Was ist das gute Leben?

Alle metaphysischen oder ontologischen Fragen, wie Was ist das Sein? Gibt
es einen Sinn von Sein? Und konnen wir diesen Sinn erkennen?, sind meines
Erachtens nicht zu beantworten. Alle Fragen metaphysischer Art kénnen
nicht beantwortet werden, denn wir sind Biirger dieser Welt. Die Wirk-
lichkeit ist normativ stumm. Die Naturwissenschaft kann durch Methode
Naturgesetze entdecken, aber ein Wesen des Seienden beziehungsweise
ein Sein des Seienden, so wie es die Substanzmetaphysik der klassischen
Antike versprach, kann nicht ausgemacht werden.

Die drei genannten Fragen sind jedoch Fragen der Anerkennung. Sie
sind Fragen, die der Mensch mittels seiner Moglichkeit verallgemeiner-
bare Urteile zu fillen, beantworten kann. Diese Antwort ist nicht eine
Frage von Erkenntnis, sondern von Anerkennung, das heifdt, dass man
eine Antwort auf diese Fragen aus guten Griinden anerkennen kann.

Was ist der Mensch?

Warum muss man, wenn man politische Philosophie betreibt, die Frage
nach dem Was des Menschen beantworten?

So recht habe ich dafiir noch keine stringente Begriindung, aber ich
denke, dass man politische Philosophie ohne Anthropologie nicht betrei-
ben kann. Woran konnte es liegen, dass man die Frage nach dem Was des
Menschen nicht ignorieren kann?

- Sowohl die meisten liberalen Ansitze als auch die meisten republika-
nischen Ansitze geben auf die Frage nach dem Wesen des Menschen
eine Antwort. So neigen die meisten Liberalen dazu, im Sinne des
methodologischen Individualismus, das Wesen des Menschen in einem

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

125


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Existenzieller Republikanismus

nutzenorientierten Wesen zu sehen, welches auf sich und sein Wohl
schaut und nicht auf das Gemeinwohl. Die meisten Republikaner und
Kommunitarier hingegen gehen vom methodologischen Holismus aus.
Sie sehen in dem Menschen ein geselliges Wesen, ein Wesen, welches
auf die Gemeinschaft hin ausgerichtet ist, welches tugendhaft agieren
kann und sein Wohl dem Wohl des Ganzen unterordnen kann. Die Li-
beralen verlangen, auch und vor allem aufgrund ihres Menschenbildes,
meist nur Bewegungsfreiheit und Wahlfreiheit, die fiir alle Menschen
inklusiv sind, die sich auf dem Territorium bewegen, in dem diese libe-
ralen Grundrechte durch eine liberale Verfassung geschiitzt sind. Die
Kommunitarier verlangen von dem Gemeinwesen, dem sie angehdéren,
weitgehende politische Partizipationsrechte, um auf das Gemeinwohl
selbst Einfluss nehmen zu kénnen. Nicht jeder, der sich in diesem Ge-
meinwesen aufhilt, hat einen Anspruch auf diese Rechte. Diese Rech-
te sind nur dem Biirger dieses Staates vorbehalten. Nicht alle liberalen
oder republikanischen Ansitze geben dem Menschen einen anderen
Namen — zum Beispiel animal rationale —, aber sie legen sein Wesen
fest und glauben daran, dass es sich so verhilt wie sie glauben.

- Fur die klassische antike politische Philosophie (Platon, Aristoteles)
war immer vorausgesetzt, dass der Mensch ein animal rationale sei.

« Die Frage steht im Raum, ob poststrukturalistische Ansitze, die den Tod
des Subjekts postulieren, politische Philosophie ohne Anthropologie
betreiben kénnen. Meines Erachtens bleiben diese Poststrukturalis-
ten von Martin Heideggers Begriff Daseins abhingig. Fiir sie ist der
Mensch Dasein, das heifdt, er hat kein vorgegebenes Wesen. Aber den-
noch ist der Begriff Dasein eine Definition des Menschen. Den Men-
schen Dasein zu nennen, ist Anthropologie.’

9 | Die Poststrukturalisten sprechen von der diskursiven Konstruktion der Identi-
tat. Man bewege sich in einem Feld sozialer Konstruktion. Die eigene Wahrneh-
mung sei eingebettet in Kategorien und Strukturen, die sozial konstruiert wiirden
- die eigene Identitdt werde konstituiert durch Exklusions- und Inklusionsprozesse.
Man lasse sich von diskursiven Praktiken formen. Mit Judith Butlers Begriff der Per-
formativitat |&sst sich dies verdeutlichen. Er meint »die standig wiederholende und
zitierende Praxis, durch die der Diskurs die Wirkung erzeugt, die er benennt« (But-
ler 1997: 22). Das Subjekt untersteht Diskursen, die das Subjekt zu dem macht,
was es ist. Michel Foucault (2004) nennt Macht das, was auf einen wirkt, und
was kunstwiichsig da ist, wenn Menschen in Gesellschaft zusammenleben. Macht

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Jede politische Philosophie kommt um die Frage nach dem Was des Men-
schen nicht herum, und je nachdem, wie man den Menschen definiert,
hat das Konsequenzen fiir das eigene Denken. Man kénnte jede politische
Philosophie durchgehen, egal ob existenzialistisch oder essentialistisch
motiviert, tiberall wiirde man eine Vorstellung vom Menschen finden,
nimlich deswegen, weil man Philosophie nicht betreiben kann, ohne An-
thropologie zu betreiben. Philosophie ist tiberhaupt sinnlos, wenn man
die Frage nach dem Menschen auslisst. Der Mensch kann nur im Ange-
sicht seines Menschseins philosophieren, das heifdt aber auch, dass der
Mensch dabei auch sein Menschsein reflektieren muss.

Ich mochte im Folgenden eine antiessentialistische oder existenzialisti-
sche Antwort auf die Frage nach dem Was des Menschen geben, das heifit,
ich behaupte weder mit dieser Position Recht zu haben, noch kann ich sie
beweisen.!’

konstituiert das Subjekt. Die in Diskursen wirkende Macht konstituiert nicht nur die
Identitat des Subjektes, sondern durch die Macht werden Handlungsoptionen erst
geschaffen, in der Art, was fiir ein Subjekt iberhaupt denkbar und in zweiter Instanz
entscheidbar erscheint.

10 | Indem ich einen antiessentialistischen Begriff vom Menschen entwickle, mdchte
ich Theorie ohne Voraussetzungen betreiben. Doch kann man Theorie ohne Voraus-
setzungen betreiben? Es gilt als wissenschaftlich, dass man Voraussetzungen macht
und die dann gut begriindet. Als wissenschaftlich gilt also die gut begriindete Vor-
aussetzung. Das Problem ist weiterhin, dass meine These des antiessentialistischen
Verstandnisses vom Menschen wiederum als eine Voraussetzung begriffen werden
kann, und die kann der Essentialist auch einfach bestreiten. Mit anderen Worten: Der
Vorwurf kann lauten: Ich kdnnte keine Theorie ohne Voraussetzungen betreiben, weil
dies eben nicht mdglich sei, eben weil man nicht um Voraussetzungen herum kom-
me. Die sokratische/platonische Philosophie kann als Beispiel dafiir gelesen werden
auf Voraussetzungen zu verzichten und nicht nur auf Voraussetzungen, sondern auch
auf Theoriemotive, also auf das, was man beweisen will, ndmlich weil man im sok-
ratischen Philosophieren alles zugunsten des Fragens aufgibt. Man will nicht etwas
beweisen, sondern zuallererst herausfinden, was die Sache ist, iber die man disku-
tiert. So eine Art von Sokratismus will ich nicht betreiben. Ich will aber auch nichts
voraussetzen, was ich nicht beweisen kann. Ich will herausfinden, was der Mensch
ist, was Gerechtigkeit ist, was das gute Leben ist, indem ich kein Menschenbild setze,
aus dem sich entweder ein Egoismus oder ein Gemeinschaftssinn ergibt, indem ich
mich bei der Frage nach der Gerechtigkeit nur an das halte, was die Metapsychologie

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

127


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Existenzieller Republikanismus

Was ist der Mensch?

Der Mensch ist ein kluges Tier mit der Moglichkeit ein interagierender
Existent zu sein."! Menschen als gesellschaftliche Wesen entstehen (exis-
tere) im Umgang mit anderen Hervortretenden (existere), denn sie sind,

ergibt und indem ich die Ergebnisse der Frage nach der Gerechtigkeit fiir das gute
Leben nur unter dem Gesichtspunkt auf das gute Leben projiziere, was sich durch die
Metapsychologie plausibel machen [&sst. Platon hat die Frage nach der Gerechtig-
keit methodisch anders vollzogen (vielleicht war er der Einzige, der voraussetzungslos
Philosophie betrieben hat, und ich kann es nicht). Er hat Sokrates in einer konstruier-
ten Gesprachssituation mit anderen liber die Gerechtigkeit diskutieren lassen. Und
was das Gesprach ergeben sollte, das war nur Sokrates bewusst und sonst keinem.
Aber man kann auch fragen: Kann man nicht auch das, was Sokrates wissen konnte,
transparent machen? Ich will das Konstruktive vorschalten, bevor ich Sokrates in das
Gespréch schicke. Im urspriinglichen Sokratismus gab es nédmlich eine Asymmetrie
der Gesprachspartner. Sokrates wusste schon, was gerecht ist, und wollte es dann nur
seinen Gesprachspartnern offenbar machen, indem er alles gepriift hat. Es ist ja nicht
wirklich so gewesen, dass Sokrates das, was er als Gerechtigkeit ausmacht, erst im
Dialog entwickelte. Er wusste dies ja schon. Und auch in den platonischen Friihdialo-
gen, die in der Aporie enden, endet Sokrates ja nichtin der Aporie, sondern nur seine
Gesprachspartner. Und ich will nun gerade das Wissen, das Sokrates offenbart ist,
bewusst machen. Namlich durch die Metapsychologie. Man soll also auch noch ge-
wissermafien Sokrates iiberpriifen kdnnen - also auch den politischen Sokratismus.
Diesem Transparenzgedanken ist die Metapsychologie gewidmet. Ich mochte aber
auch ausdriicklich betonen, dass dieses Wissen, was die Metapsychologie versucht
zu plausibilisieren, vorrangig nur auf die Frage nach der Gerechtigkeit - und dem,
was als das gute Leben gelten kann - anwendbar ist. Doch nenne ich meinen Ansatz
»existenziellen Republikanismus« und bekenne mich sodann auch ausdricklich zum
Republikanismus. Aber ich sage nicht, dass der Mensch ein bestimmtes Wesen hat
- wie zum Beispiel, dass er auf die Gemeinschaft hin ausgerichtet ist -, sondern ich
meine, dass er nur im Potenzial ein Republikaner ist.

11 | Wohingegen Tiere auf Reizeinfllisse reagierende Existenden sind. Ich ndhere
mich hier mit dem »d« anstatt »t« dem Gerundivum existendi, -um, -0 an, um den
deterministischen Faktor bei Tieren im Gegensatz zu Menschen herauszuheben.
Gerundivum: Liber legendus: Das zu lesende Buch: als Verbal-Adjektiv beschreibt
es eine Tatigkeit, die sich auf einen Gegenstand bezieht, mit dem die Tatigkeit ver-
schmolzen ist und kann eine Notwendigkeit ausdriicken.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

wie Aristoteles sagt zur Sprache begabte Wesen. Der Mensch wird zwar
als Tier-Mensch mit bestimmten Anlagen zum Menschsein geboren, zum
Menschen wird er jedoch erst durch seine Kommunikation durch Spra-
che und bewusste Handlung.!? Der Mensch wiirde wie ein Tier leben,
wenn er seine Sprache nicht entwickelt, wenn er vereinzelt lebt.!* Durch
die Moglichkeit zur Sprache und zur Klugheit ist er ein kluges Tier. Er

12 | Dass der Mensch ein Tier ist, zeigt die Zellbiologie und Molekularmedizin auf
eindrucksvolle Weise. Einem Team von Zellbiologen der Oregon Health & Science
University (vgl. Bahnsen/Spiewak 2013) ist es mittlerweile sogar gelungen, ein
Menschenleben aus einer befruchteten Eizelle bis zum Embryo zu erzeugen. Die-
ser Embryo kdnnte sodann in die Gebarmutter einer Frau eingesetzt werden und
ein Klon ausgetragen werden. Man versteht heute viele Prozesse im Kdrper. Man
kann Medikamente entwickeln, die bisher als kaum heilbar geltende Krankheiten
heilen, man wird wohl als bald neue Organe aus embryonalen Stammzellen oder
induzierten pluripotenten Stammzellen oder eben geklonten Stammzellen wie auf
dem FlieRband erzeugen kdnnen. Dass der Mensch ein Tier und biologisch ver-
stehbarist, ist zumindest weitestgehend bewiesen - ob man das Gehirn des Men-
schen mit dem menschlichen Gehirn verstehen kann, kann als unwahrscheinlich
gelten. Aber der Mensch ist eben nicht nur ein Tier. Er ist nicht nur dieser biologi-
sche Korper. Offensichtlich kann der Mensch mehr als alle anderen uns Menschen
bekannten Lebewesen. Er kann reden, er kann denken, er kann frei aus eigenen
Deliberationen zu eigenen Entscheidungen kommen. Er ist also nicht nur ein kor-
perliches Wesen, sondern auch ein geistiges Wesen. Aber als dieses geistige We-
sen ist er nicht mit einer ominésen logischen Ordnung des Kosmos verbunden.
Diese substanzmetaphysische Sicht kann man zwar nie véllig ausschliefen, aber
sieistdoch mehrals unwahrscheinlich. Ich denke, dass es diese logische Ordnung
des Kosmos nicht gibt, an der der Mensch teilhaben kdnnte beziehungsweise die
er erkennen konnte.

13 | Vom Begriff Mensch ist der Begriff Person zu unterscheiden. Nicht der
Mensch ist der, der sich zu dem macht, was er ist. Die Person macht sich zu dem,
was sie ist und wird zu dieser gemacht. Ich als »Person« mache mich zu dem, was
ich bin. Ich bin mein eigener charakterlicher Selfmademan. Ich bin der, zu dem
ich mich mache und als der ich angesehen werde. Zu dem »wer ich bin« mache
ich mich nicht als Mensch, sondern als Person und werde zu dieser gemacht und
zwardurch andere Personen. Der Mensch istdennoch der, der die Moglichkeit hat,
zur Person zu werden. Er hat die Moglichkeit sich zu vergesellschaften. Gerade
diesen Umgang vollziehen zu kénnen und zu vollziehen, macht ihn als Mensch aus

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

129


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Existenzieller Republikanismus

ist kein rein geistiges Wesen, aber auch kein rein triebhaftes Wesen. Er
ist ein sinnliches Wesen mit der Mdglichkeit, sich auch durch seinen
Geist zu definieren. Wenn der Essentialist Aristoteles nun sagt, dass
der Mensch auf die Gemeinschaft hin angelegt ist, dann heifdt das exis-
tenziell (das heifit im Sinne der Existenzphilosophie) ausgedriickt: Ein
Existent begreift seine Interaktion und beschlief3t, dass dies das Wesen
seiner Existenz sei. Der Beschlussakt ist die Freiheit zur Gemeinschaft.
Dadurch, dass der Mensch in Gemeinschaft lebt, seine Sprache benutzt,
hat er schon gewihlt. In Gemeinschaft zu leben setzt eine stillschwei-
gende Zustimmung voraus, dass Gemeinschaft etwas Gutes ist. Indem
er anerkennt, dass in Gemeinschaft zu leben, eine Wahl vorausging, be-
greift er die Gemeinschaft als gut. Er begreift sich nun als ein interagie-
render Existent. Der Mensch ist als Gesellschaftswesen sodann nicht das,
wozu er sich macht, sondern, wozu er sich durch seine Interaktion macht.
Durch seine Interaktion, durch sein Sprechen und Handeln, gibt er kund,
wer er als Person ist. Als Gemeinschaftswesen wird der Mensch zur Per-
son, und auf der gesellschaftlichen Bithne gibt er kund, wer er als diese
konkrete Person ist. Was der Mensch ist, ist durch sein Sein als kluges Tier
bestimmt. Wer er ist, wer er als Person ist, gibt er durch seine Interaktion
kund. Er kann es aber nur bekanntgeben, wenn er die Méglichkeit zu die-
ser Interaktion hat. Der Mensch ist ein kluges Tier, aber der Moglichkeit
nach ist er ein interagierender Existent. Der Mensch ist kein dialogisches
Wesen, aber ein Wesen mit der Méglichkeit, ein dialogisches Wesen zu
sein. Weil er in Gemeinschaft lebt, Sprache entwickelt hat, hat er bereits
entschieden, dass er ein dialogisches Wesen, ein interagierender Existent
ist (eigentlich: sein will). Sodann gibt es noch die Méoglichkeit, sich als
dieses dialogische Wesen, dieser interagierende Existent anzuerkennen.
Also sofern der Mensch in Gesellschaft lebt und seine Sprache benutzt,
ist er ein interagierender Existent. Lebt er vereinzelt und ohne Kommu-
nikation, ist er nur ein agierender Existent. Er ist dann nicht das Seien-
de, das redet, wie Heidegger einmal den Menschen auffasste. Er ist dann
nur Seiendes, was ist. Aber die allermeisten Menschen leben als inter-
agierende Existenten. Der Mensch ist also zwar seinem Wesen nach kein
interagierender Existent, aber verhilt sich zumeist als ein solcher. Wenn
man den Begriff Wesen nicht als Essenz, sondern als Selbstverstindnis

und erst durch diesen Umgang wird er zu dem, was er als Mensch ist, ndmlich ein
interagierender Existent.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

auffasst, dann ist das Wesen des Menschen zumeist der interagierende
Existent. Das Selbstverstindnis des Menschen geht dahin zu reden, zu
interagieren. Daher ist der Mensch zumeist ein interagierender Existent;
das entspricht zumeist seinem Wesen und zwar immer dann, wenn inter-
agierende Existenten anwesend sind. Wenn zwei Menschen zusammen-
sitzen, kénnen sie sich nicht fiir den Rest ihres Lebens anschweigen. Die
Anwesenheit des Anderen zwingt zum Reden. Die Anwesenheit des An-
deren zwingt dazu, seine Sprache zu benutzen, zwingt dazu zu interagie-
ren. Die Interaktion ist ein Zwang, wenn mehrere Menschen zusammen
sind. Man mag sagen, dass man, wenn man alleine im Urwald lebte, auch
mit einem Tier reden kann, aber das wire nur dann der Fall, das heifdt, der
Mensch wiirde es nur dann tun, wenn er gelernt hitte zu reden, das heifit,
wenn er mit anderen Menschen schon einmal geredet hitte, wenn er die
Sprache entwickelt hitte. Wiirde man ein Kind im Urwald aussetzen, was
noch nicht sprechen kann, es wiirde nicht von selbst anfangen zu spre-
chen und daher auch nicht mit dem Tier reden. Zur Sprache und zum
Reden braucht man andere Menschen, andere interagierende Existenten.
Zum Reden braucht man Antwort. Nur ein anderer interagierender Exis-
tent kann eine Antwort geben. Nur interagierende Existenten kénnen sich
austauschen. Nur sie kénnen reden.

Inwiefern ist der Mensch ein liebendes Wesen
und inwieweit ist er es immer schon?

Ein liebendes Wesen ist der Mensch nicht immer schon. Nicht schon
dann, wenn er geboren wird, sondern er wird erst dazu, wenn er nach
seiner Geburt umsorgt und am Leben gehalten wird. Er ist es also im-
mer schon nach der Geburt, immer schon, sofern er von Menschen um-
sorgt wurde. Kein Mensch wiirde ohne einen anderen tiberleben. Kein
Kind wiirde tiberleben, wiirde es nicht Menschen geben, die ihm Essen
geben. Nehme man an, in ferner Zukunft, vielleicht etwa so dhnlich wie
in Aldous Huxleys Roman Schéne neue Welt (2004), ist die Geburt me-
chanisch geregelt, die Menschen entstehen in Reagenzglisern in einer
Geburtsfabrik und werden nach der Geburt von Maschinen gefiittert und
umsorgt (also fabrikmifig und durch Maschinen aufgezogen), bis sie
selbst alles konnen. Wiirde dann der Mensch noch zu einem liebenden
Wesen werden? Nein, er wiirde es nicht, und daher ist die These iiber
den Menschen als liebendes Wesen auch eine antiessentialistische These.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

131


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Existenzieller Republikanismus

Der Mensch ist immer schon ein liebendes Wesen, wenn er umsorgt wur-
de und zwar von anderen Menschen. Man kann sich durchaus eine Ge-
sellschaft denken, in der dieses Umsorgen nicht mehr durch Menschen
geschieht. Sofern sie aber durch Menschen geschieht, ist der Mensch
immer schon ein liebendes Wesen, und immer schon heifdt hier, immer
schon nach der Geburt. Der Mensch wird nicht als liebendes Wesen ge-
boren, aber wird zu diesem liebenden Wesen, sofern er von Menschen
aufgezogen wird. Kiimmerte sich ein Mensch um einen anderen Men-
schen, dann kann der, um den sich gekiimmert wurde, kein schlechter
Mensch mehr werden. Das muss er anerkennen. Diese Dankbarkeit fiir
seine Existenz muss er durch Friedfertigkeit zurtickzahlen. Wie wir wis-
sen, passiert dies heute nicht bei jedem. Es gibt tiberall Kriminalitit. Das
liegt meines Erachtens aber nicht daran, dass es das radikal Bose gibt, ein
Krimineller also bése geboren wird. Das Bdse ist nicht nattirlich, so wie
das Gute dem Menschen nicht angeboren ist. Das Bdse ist banal, wie die
spite Hannah Arendt (2011) bemerkte, als sie Adolf Eichmann zu bewer-
ten hatte und in ihm so iiberhaupt kein Monster erblicken konnte, son-
dern vielmehr einen unscheinbaren Biirokraten. Es ist dieses Nicht-Nach-
denken tiber die moralische Qualitit der eigenen Taten oder zumindest
das Ignorieren des Gewissens, das das Bose ausmacht. Der bose Mensch
denkt nicht empathisch und verallgemeinerungsgiiltig, er handelt ein-
fach. Gerade seine schlechte Handlung macht ihn zum Bésen und die
Handlung ist schlecht, weil sie uniiberlegt ist, weil er verfehlte, seine
Urteilskraft richtig zu benutzen. Er macht von seiner Fihigkeit nachzu-
denken, zu reflektieren, nicht richtig Gebrauch. Er befragt sein Gewissen
nicht richtig. Auch wenn der deutsche Wehrmachtssoldat griibelte und
zweifelte und dann trotzdem den Befehlen folgte oder zumindest alles
Unrecht unwidersprochen geschehen lief%, dann ist aus ihm ein Bdser
geworden. Aber er war es nicht immer schon, sondern nur im Potenzial.
Erst durch seine Handlung gegen das Gewissen, beziehungsweise ohne
richtige Folgerung aus dem eigenen Zweifel, oder vielleicht sogar auch
manchmal ohne Befragung des Gewissens wird er bése. Ohne Gewissen
wird niemand geboren — auch wenn das manch ein Neurowissenschaftler
vielleicht bestreiten wiirde. Das Potenzial zum Guten steckt in Jedem. Der
bose Mensch befragt sein Gewissen nur nicht oder wagt nicht, die richti-
gen Schlussfolgerungen zu ziehen, eben weil er zum Beispiel befiirchtet,
dass dies fiir ihn negative Konsequenzen hat — wie der Wehrmachtssoldat,
der Furcht vor den Konsequenzen der Befehlsverweigerung hat. Der Bose

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

ist somit vor allem auch ein Feigling, einer, dem der Mut fehlt. Er denkt
nicht richtig iiber seine Handlungen nach, weder tiber die Konsequenzen
des Handelns, noch tiber die Regeln oder Gebote, die sein Handeln nach
intersubjektiven Kriterien gemessen erfiillen miisste. Es gibt gar keine bo-
sen Menschen von Natur aus. Bése wird man und zwar durch béses Tun.
Jeder konnte ein anstindiger Mensch sein, wiirde er nur nachdenken und
reflektieren, iiber das, was er tut und tun soll und sich dabei zumindest
von den Geboten des Humanismus leiten lisst. Wer einfach handelt, wer
einfach tut, weil es ihm so befohlen wurde, oder weil er sich nichts bei sei-
nen Handlungen denkt, der wird zum schlechten Menschen. Aber bése
ist er keineswegs. Selbst der Gangster, der sich einen grausamen Plan
ausgedacht hat, und ihn detailliert ausfiihrt, der hat nicht richtig nachge-
dacht. Er hat falsch reflektiert. Die bose Intention gibt es nicht, sie ist ein
Resultat falscher Uberlegungen.

Boése ist man also nicht, man wird es allerhéchstens. Man wird von
seiner Impulsivitit, von Leidenschaften angetrieben oder befolgt nur Be-
fehle, aber die bése Intention, die gibt es nicht, und sie gibt es deswegen
nicht, weil heute wahrscheinlich jeder Mensch von anderen Menschen
aufgezogen wurde. Der Mensch ist also ein liebendes Wesen, und man
sollte sich als dieses liebende Wesen anerkennen. Denn dann versichert
man sich selbst seiner Gutheit und wird nicht mehr gewalttitig handeln.
Was aus dieser Uberlegung iiber das liebende Wesen aber auch folgt:
Die Familie ist die Keimzelle des Guten. Verfillt die Familie als Kern-
punkt der Fiirsorge und nimmt man den Eltern ihre Kinder weg und
lisst sie von Maschinen umsorgen oder verbietet man gar die Zeugung
und Schwangerschaft auf natiirlichem Wege, dann werden die Menschen
schlechter werden. Vielleicht mag es wie in Aldous Huxleys Roman gelin-
gen, durch Eugenik, also durch Manipulation der genetischen Struktur
und auch durch nachfolgende mentale Indoktrinierung in den Aufzucht-
fabriken, den Menschen gefiigig zu machen und ihn so zu machen, wie
man ihn haben will. Aber ich denke, sofern der Mensch nicht mehr von
anderen Menschen aufgezogen wird, wird er sehr viel schlechter werden,
eben weil ihm das Gefiihl der Liebe fehlt. Die Familie, so der Schluss,
ist die zentralste Quelle des Guten, das heiflt der Ort dessen Geburt. In
der Familie wird das Gute konstituiert. Die Eltern sorgen dafiir, dass das
Kind iiberlebt und durch diese Fiirsorge wird das Kind zum liebenden
Wesen. In der Fiirsorge wird der Mensch als liebendes Wesen geboren.
Man sollte sich dessen bewusst machen, um sich als dieses liebende We-

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

133


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Existenzieller Republikanismus

sen anzuerkennen und aller Gewalt zu entsagen. Fiirsorge ist die Quelle
des Guten und jeder Kriminelle sollte sich einmal fragen: Wem verdanke
ich eigentlich mein Leben? Die Antwort: Meiner Mutter, meinem Vater,
meinen Grofleltern — oder im Fall von Waisen der Ordensschwester oder
der Betreuerin. Fiir den Kriminellen muss sodann klar sein: Ich verdanke
mein Leben einem anderen Menschen, daher ist es mir nicht erlaubt einen
anderen Menschen zu schidigen, eben weil ich einem anderen Menschen mein
Leben verdanke. Diese Dankbarkeit fiir das eigene Leben muss man durch
Gewaltlosigkeit zuriickzahlen. Es gibt auch viele Erfahrungsberichte, wo-
nach Kriminelle zahme und anstindige Menschen wurden, als ihr Kind
geboren wurde. Thnen wurde schlagartig klar: Meine Pflicht liegt in der
Fiirsorge. Ich kann keinem anderen Menschen Schaden zufiigen, weil ich als
Mensch fiir einen anderen Menschen verantwortlich bin. Ich als Mensch muss
einem anderen Menschen (meinem Kind) Fiirsorge leisten, ich muss fiir es da
sein. Diese Kriminellen erlebten also, was es heifdt zu lieben, sie erleb-
ten das Leben als Geschenk (in diesem Fall das Leben ihres Kindes). Sie
wurden schlagartig dankbar fiir das Geschenk des Lebens. Sie merkten,
dass es nicht erlaubt ist, jemand anders zu schidigen, weil das Leben das
grofite Geschenk ist, das es gibt. Das Leben ist eine Gabe, und als ihr Kind
geboren wurde, da merkten sie, dass es ihre Aufgabe ist, dieses Leben (das
Leben ihres Kindes) zu erhalten, und fortan konnten sie so auch keine
anderen Menschen mehr schidigen, eben weil sie merkten, dass sie das
Leben ehren mussten, eben weil sie begannen von der Existenz eines an-
deren Menschen beriihrt zu werden. Man muss es einfach verstehen, was
es heifdt, das Leben zu ehren. Und man versteht dies nur in der Liebe. Und
diese Liebe zu einem anderen Menschen muss einen nétigen, ein guter
Mensch zu werden und die Welt als liebenswiirdig eingerichtet zu wissen.
Aus der Erkenntnis, dass man gut zu sein habe, muss die Anerkennung
der Verantwortung fiir die gemeinsame Welt folgen. Diese Anerkennung
der Gebotenheit der liebenswiirdigen Einrichtung der Welt ist offenbart
in der Liebe. Die Liebe ist eine Offenbarung, und sie ist die einzige Offen-
barung, die es gibt. Sie ist eine weltliche, eine diesseitige Offenbarung.
Und Hoffnung ist das, was aus der Erkenntnis der Liebe und dem Be-
kenntnis dazu ein liebendes Wesen zu sein, folgen muss. Man muss auf
eine Welt hoffen, die man aus guten Griinden lieben kann. Man hat, so-
fern man sich als liebendes Wesen anerkannt hat, keine andere Wahl,
als sich um die liebenswiirdige Einrichtung der Welt zu bemiihen. Diese
Anerkennung steht einem zwar im existenzphilosophischen Sinne frei

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

(es ist schlieRlich moglich, anderen Menschen Gewalt anzutun und sich
dafiir zu entscheiden), aber sofern man sich zu einem liebenden Wesen
bekannt hat, kann man nicht mehr gewalttitig sein. Aus dem existenz-
philosophischen Ich stehe hier und will nicht anders wird ein selbstgesetz-
tes, selbstauferlegtes, selbstbestimmtes Ich stehe hier und kann nicht an-
ders, oder Ich stehe hier und will nichts anderes als gut sein und gut leben. Das
ist die Freiheit eines liebenden Wesens. Sie liegt in der Selbstfestlegung
des Guten, in der Selbstbindung an das Gute. Das Gute ist nicht gegeben.
Das liebende Wesen gibt es sich selbst auf. Und ich glaube, dass es in allen
groflen Weltreligionen genau um diese Selbstbindung an das Gute geht.
In den Weltreligionen wird es allerdings metaphysisch beziehungsweise
transzendent erklirt. Es wird erklirt mit Gott oder den Géttern. Der Bund
mit Gott verbiirge und ermégliche Freiheit und das Gute: Das ist ein zen-
traler Gedanke im Christentum beispielsweise.

Martin Luther sprach von der Freiheit eines Christenmenschen (vgl. Lu-
ther 2011). Durch die Reformation wurde Freiheit zu einer starken Idee.
Noch war diese Freiheit aber lange sehr stark von Gott abhingig, zumin-
dest aber mit ihm verbunden. Aber Freiheit stand nun im Bewusstsein der
Menschen und der Gesellschaft. Freiheit war jetzt eine Kategorie.

Daraus entstand dann Stiick fiir Stiick die protestantische Ethik; man
miisse demiitig, bescheiden, hart arbeitend im Bund mit Gott sein Leben
fuhren. Man miisse stets daran denken, dass da oben jemand sei, der
einem iiber die Schulter schaue, die eigenen Handlungen beobachte und
man miisse, wenn man ins Himmelreich kommen wolle, ein beschei-
denes und anstindiges Leben fithren. So richtig frei war der Christen-
mensch lange nicht. Der freie Wille war lange noch nicht wirklich frei.
Aber auch das dnderte sich allmihlich.

Das Bewusstsein etwa entstand, dass es einem frei stehe, sich fiir oder
gegen das Bése zu entscheiden. Eigene Entscheidungen sind nach dieser
Perspektive moglich und die Intentionalitit wurde Stuick fiir Stiick zum
Leitprinzip des Handelns, nicht nur fiir den entstehenden Rechtsstaat
und das staatliche Strafrecht, sondern auch fiir die Handlungen als Wirt-
schaftssubjekte.

Die Freiheit eines Christenmenschen bestand also bald nach den gro-
en Umbriichen der Reformation darin, einen freien Willen zu haben
und sich fur das Gute entscheiden zu kénnen und zu sollen und dies
eben weil man nur so in ein Himmelreich gelangen kénne, eben weil
man unter stindiger Beobachtung eines Gottes stehe, der gewissermaflen

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

135


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

eine Strichliste der guten und schlechten Taten anlege, wodurch man als
Mensch gezwungen sei, anstindig und bescheiden ein einfaches Leben
zu fiithren. Man sah sich aber eben auch als den Christen, der selbst in
der Lage sei, sich fiir das Gute und gegen das Bdse zu entscheiden. Aber
dennoch fiigte man sich dem Guten. Man unterwarf sich selbst seiner Vor-
stellung vom Guten. Die Freiheit des Christenmenschen liegt in einer
Selbstbindung an das Gute.

Davon ist die Freiheit des Menschen als liebendes Wesen nicht grofs ver-
schieden. Die Freiheit des Menschen als liebendes Wesen ist nur nicht
metaphysisch, nicht essentialistisch oder transzendent begriindet. Die
Freiheit des Menschen als liebendes Wesen ist eine Freiheit, die in der
Hand des Menschen liegt. Das heifdt, ich setze dafiir den freien Willen vo-
raus. Der Mensch hat einen freien Willen und er kann sich entscheiden,
sich als dieses liebende Wesen anzuerkennen und sich an dem Guten
auszurichten. Er kann, wenn er will. Und wenn er es will, dann kann er
nicht mehr anders. Eine Wahl fiir das Gute ist endgiiltig. Die Intention
ist gut. Der Mensch hat dann einen guten Willen. Der gute Mensch ist
natiirlich nicht davor geschiitzt aus Fahrlissigkeit etwa eine Straftat zu
begehen. Es kann beispielsweise eine Situation entstehen, in der der gute
Mensch, weil er seine Frau zur Geburt ins Krankenhaus fahrt, das Tem-
polimit v6llig {iberschreitet und dadurch einen Unfall verursacht, bei dem
Menschen sterben. Trotzdem war dies nie seine Absicht. Er wollte diesen
Unfall nicht. Unfille kénnen passieren. Davor schiitzt einen kein guter
Wille des Anderen. Der gute Wille kann nicht verhindern, dass in Unfil-
len Menschen sterben. Aber der gute Wille verhindert, dass man aus der
eigenen Intention Gewalt einem anderen Menschen antut. Der gute Wille
kann nur die eigene Intention an das Gute binden, aber fiir eine Welt ohne
Unfille kann der gute Wille nicht sorgen. Die Kontingenz ist unvorher-
sehbar. Zufille gehoren zum Leben, das kann man nicht auflésen. Der
gute Wille bindet den Menschen in seinem Wollen an das Gute, er sorgt
dafiir, dass man das Gute will. Ein Leben ohne Angst, ein Leben mit Kon-
trolle der Unabsehbarkeit gibt es nicht. Aber ein Leben ohne intentionale
Kriminalitit ist moglich. Ein Leben im Bund mit anderen Menschen ist
moglich. Und ist dieser Bund mit den anderen Menschen nicht genau
das, was die Weltreligionen eigentlich schon immer wollten? Zwar spra-
chen sie diesen Bund reprisentierend von einem Bund mit Gott, durch
welchen ein Bund untereinander méglich werde. Aber meinten und mei-
nen sie nicht eigentlich immer den Bund untereinander? War und ist ihre

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Liebe zu Gott nicht eigentlich eine Hoffnung auf eine Liebe zu einander?
Sind Gotteshiuser nicht immer schon Menschenhiuser gewesen? Ist es
nicht die Liebe zu den Mitmenschen, die schon immer die eigentliche Lie-
be war, um die es in den Weltreligionen ging? War die Liebe zu Gott nicht
immer schon lediglich nur ein Medium? Wollte man nicht eigentlich
schon immer ein Paradies auf Erden? Wollte man nicht eigentlich schon
immer im Hier und Jetzt gut leben und nicht erst nach dem Tod? War die
Hoffnung auf ein diesseitiges Gliick nicht immer schon viel gréfer als die
Hoffnung auf ein jenseitiges Gliick? War Gliick nicht immer schon Gliick
in dieser Welt? War die Hoffnung auf ein gutes Leben im Jenseits nicht
immer schon eine falsche Hoffnung? Das heifdt, gab es diese Hoffnung
uiberhaupt nur deswegen, weil es in dieser Welt, im Diesseits, fiir viele
kein gutes Leben gab? Gab es diese Hoffnung auf ein besseres Leben im
Jenseits nicht gerade deshalb, weil es einigen Menschen im Vergleich zu
anderen viel schlechter ging? War diese Hoffnung auf ein besseres Leben
im Jenseits nicht immer schon ein sozio-ckonomisches Problem? Und
wird nicht gerade eine faire Einrichtung der Welt alle Biirger zu Biirgern
dieser Welt machen und zwar nicht nur im rechtlichen, sondern vor al-
lem im emotionalen Sinne? Braucht der Frieden nicht eigentlich nur das
Selbstverstandnis der Biirger als Weltbiirger mit Anspruch auf Menschen-
rechte und soziale Biirgerrechte? Ist der Frieden nicht eigentlich nur mog-
lich, wenn es einen sozialen Frieden gibt, wenn die Welt so eingerichtet
ist, dass man sie auch lieben kann und das aus guten Griinden? Ja und
Nein. Man kann auch gut sein, wenn man arm ist. Man muss sich nur
als liebendes Wesen anerkennen, dann kann man zumindest nicht mehr
gewalttitig sein, das ist einem dann schlechterdings unmoglich. Aber
Kriminalitit ist auch ein Bildungsarmuts- und Armutsproblem. Auf die
schiefe Bahn gerdt man auch durch die Umstinde, durch die sozio-6kono-
mischen Bedingungen, in denen man aufwichst. In manchen Stadtvier-
teln (etwa in Blocks in der Pariser Vorstadt) wichst Kriminalitit stirker
als in den Villenvierteln der Stadt. Die Herkunft spielt eine Rolle. Kinder
passen sich zunichst und zumeist den sozialen Umstinden an. Kinder
passen sich ihrer Lebenswelt an. Der Ubergang zur Kriminalitit ist in
den Pariser Vororten leichter als in den Villenvierteln. Das ist empirisch
beweisbar. Das kann man nicht verleugnen. Das muss man beheben.
Aber es gilt auch, und das zu Recht, dass jede Straftat auf eine indi-
viduelle Intention zurtickgefithrt werden muss. Jeder ist fiir seine Taten
selbst verantwortlich, und sofern er sich als jenes liebende Wesen an-

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

137


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

erkennt, dann ist es ihm schlechterdings unmdglich, bose Intentionen
zu haben.

Fiir den Frieden braucht es aber sowohl einen sozialen Frieden als
auch das Bekenntnis zu den Geboten des Humanismus. Ohne substan-
zielle Freiheit fiir jeden wird es weiter Armutskriminalitit geben.

Ich méchte hier noch einmal die Gebote des Humanismus zusammen-
fassen, bevor es um die Idee der Gerechtigkeit gehen soll. Dieses huma-
nistische Bekenntnis muss aus der Deontologie des Gefiihls folgen:

1. Tue niemandem Gewalt an!

2. Wenn du ohne dein Leben zu riskieren verhindern kannst, dass je-
mandem Gewalt angetan wird, dann tue es!

3. Wolle dem Anderen nichts Schlechtes und nicht nur deinem Nichs-
ten. Sei also wohlgesinnt!

4. Verteidige dich nur dann mit Gewalt, wenn nur so die Moglichkeit be-
steht, deine Unversehrtheit oder die eines Anderen zu sichern!

Die zweite zentrale Frage in der Philosophie ist die Frage nach der Ge-
rechtigkeit. Wiederum mochte ich eine antiessenzialistische oder existen-
zialistische Antwort geben. Hier geht es nun noch einmal darum, fiir
die Schaffung der sozialen Biirgerrechte, die genauso legitim ist, wie die
Sicherung der Menschenrechte, die passende Idee der Gerechtigkeit aus-
zumachen. Bisher wurde viel von der Idee der Gerechtigkeit gesprochen.
Nun muss sie definiert werden.

Was ist Gerechtigkeit?

Gerechtigkeit entsteht und besteht einerseits, wenn alle Menschen — die
es kognitiv kénnen — die Tugend der Gerechtigkeit entwickeln, das heifdt
klug, mutig und miRig sind und handeln und andererseits ist soziale Ge-
rechtigkeit ermoglicht, wenn diejenigen, die mehr als genug haben, etwas
von ihrer materiellen Habe abgeben, sofern es einige gibt, die weniger als
genug haben. Nur so kann die Wahrheit von der Freiheit wirklich werden.
Darum geht es: die Verwirklichung der substanziellen Freiheit. Der Gerechte
hat eine solidarische Grundhaltung und strebt nach einer politischen Ord-
nung, die diese Solidaritit reprisentiert. Der Gerechte strebt nach einer
Leitkultur der Solidaritit, und will diese Leitkultur institutionalisieren. Sie
soll das Fundament des Staates bilden.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Man muss akzeptieren, dass man klug urteilen und handeln kann,
schlieRlich hat man die erweiterte Denkungsart. Diese reflektierende
Urteilskraft ist natiirlich bei allen normal konstituierten Menschen (Men-
schen mit geistiger Behinderung haben diese Urteilskraft nicht oder zu-
mindest nicht in gleicher Weise, sie miissen daher unter dem Schutz der
Klugen stehen). Aber was ist klug, oder worauf richtet sich die Klugheit?
Sie richtet sich auf eine liebenswiirdig eingerichtete Welt, beziehungswei-
se man sollte anerkennen, dass sich die politische und ethische Klugheit
darauf auszurichten hat. Wenn man die Welt so einrichten kann, dass
man sie auch aus guten Griinden lieben kann, dann ist es die Klugheit,
wodurch man dies einsehen kann und die Klugheit ist es auch, die einen
dazu befihigt es zu tun. Denn die Klugheit ist auch in der Lage die Mittel
und Wege zu erdrtern, die dem Zweck der fairen Welt dienen, das heift,
die Klugheit ist auch instrumentell, die Klugheit kann auch die Mittel fiir
die Zwecke erértern. Aber es ist auch die Klugheit, die einsehen kann,
dass der Zweck der fairen Welt richtig ist. Oder mit anderen Worten: Die
Klugheit ist es, die im kognitivistischen Sinne das erste Gefiihl der Liebe
zum Verstindnis bringen kann und daher der Biirger mit Klugheit sich
durch seine Klugheit bewusstmachen kann, dass man die Welt so einzu-
richten hat, dass man sie aus guten Griinden lieben kann. Die Klugheit
bewertet die Welt und fragt: Ist die Welt so eingerichtet, dass man sie aus gu-
ten Griinden lieben kann und zwar so, dass jeder sie aus guten Griinden lieben
kann? Klugheit ist einerseits etwas, was man haben kann, man kann klug
sein, nimlich dann, wenn man von seiner erweiterten Denkungsart Ge-
brauch macht. Aber Klugheit ist auch eine Tugend, nimlich dann, wenn
man von seiner erweiterten Denkungsart Gebrauch macht. Am phroni-
mos (am Klugen) kann man beobachten, was es heifit, von seiner erweiter-
ten Denkungsart Gebrauch zu machen. Der Kluge kann nur als Kluger
gelten, wenn er sich mit guten Griinden rechtfertigt. Er sucht den Dialog.

So sagt man aber heute auch — aufgrund des relativistischen Zeitgeis-
tes —, dass keine Position mehr Recht auf Wahrheit hat als eine andere.
Also ein liberaler Philosoph, ein sozialdemokratischer Philosoph und ein
konservativer Philosoph treffen sich als kluge Personen zum Dialog, nen-
nen fiir ihre Position Griinde und bleiben bei ihren Positionen, weil sie
denken, gute Griinde dafiir zu haben, wie sie denken. In vielen Fragen ist
dieser Pluralismus gerechtfertigt und richtig, aber nicht bei allen Fragen.
Vor allem nicht bei Fragen iiber grundlegende Strukturgesetze der sozia-
len Gerechtigkeit. Wenn man iiber soziale Gerechtigkeit redet, dann gilt

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

139


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Existenzieller Republikanismus

es fiir mich als bewiesen, dass es wahr ist, dass soziale Gerechtigkeit da-
durch erméglicht wird, dass diejenigen etwas von ihrer materiellen Habe
abgeben, die mehr als genug haben, sofern es Leute gibt, die weniger
als genug haben. Die Angleichung im egalitaristischen Sinne zwischen
denen, die mehr als genug haben, und denen, die weniger als genug ha-
ben, ist zwar nicht aufgrund der Erreichung der absoluten Gleichheit ge-
boten, aber der egalitaristische Blick ist geboten, weil nur so einsichtig
wird, dass die Relation zwischen den Personen nicht aus dem Blick ge-
raten darf. Eine Welt ist durchaus als sozial gerecht zu bewerten, in der
es faire Mindestlohne, faire Sozialhilfe-Minima, faire Bildungschancen
und eine faire Gesundheitsversorgung gibt. Das ist im weiten Sinne auch
kohirent mit einem sozialdemokratischen Non-Egalitarismus, das heifdt
einer Position die Gleichheit nicht zum zentralen Wert und Ziel der Ge-
rechtigkeit macht. Aber die Relation darf dabei nicht aus dem Blick fallen.
Kann jeder die Welt aus guten Griinden lieben, wenn er zwar genug zum
guten Leben hat, es andere aber iberproportional viel leichter haben als
er? Also kann man die Welt aus guten Griinden lieben, wenn jeder genug
hat, aber manche sehr viel mehr als genug haben? Nach der bisherigen
Argumentationsweise muss ich sagen: Ja, das geht. Wenn soziale Gerech-
tigkeit darin besteht und dadurch erméglicht wird, dass diejenigen, die
mebhr als genug haben, etwas von ihrer materiellen Habe abgeben, sofern
es einige gibt, die weniger als genug haben, dann macht der letzte Halb-
satz diese Position zu einer non-egalitaristischen Position. Man kann ja
immer noch mehr als genug haben, auch wenn man etwas von seiner
materiellen Habe abgibt, damit jeder genug hat. Der Egalitarismus folgt
daraus nicht. Ich bin dennoch der Meinung, dass der Egalitarismus die
richtige Perspektive ist, eben weil er die Relation in den Blick nimmt.
Der Gedanke lisst zu, dass es einigen Leuten sozio-ckonomisch besser
geht als anderen Leuten. Aber der Gedanke lisst meiner Meinung nach
keine grofen Differenzen zu. Superreiche sind in dieser Position nicht
legitim. Aber wie kann man im Kapitalismus verhindern, dass Leute aus
Gliick, Talent, Fleif} und Innovationsstirke sehr reich werden? Man kann
es nicht. Ein kapitalistisches System ist nach oben immer offen und soll
es auch sein. Der Staat hat keine Handhabe, zu sagen, dass Personen ab
einem gewissen Einkommen, sagen wir zwei Millionen Euro, alles dar-
iiber zu 100 Prozent versteuern miissen. Auch eine Vermoégensabgabe,
sagen wir ab zehn Millionen Euro, die darauf zielt, dass man alles was
dartiber liegt, direkt an den Staat zu geben hat, widerspricht der Logik des

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Kapitalismus. Solche radikalen Steuermodelle, wie sie etwa von sehr lin-
ken Parteien vertreten werden, haben im Kapitalismus keinen Sinn, und
der Gedanke der liebenswiirdigen Einrichtung der Welt setzt ja gerade
auch zentral auf die Einsicht eines jeden, dass es geboten ist, die Welt so
einzurichten, dass man sie auch lieben kann. Der Superreiche muss in
dieser Perspektive etwas von seiner Habe selbst abgeben, er muss es spen-
den. Und da ist die Initiative von Bill Gates und Warren Buffet, die Hilfte
des eigenen Vermogens zu spenden genau der richtige Weg. Um es aber
deutlich zu machen: Der Gedanke der liebenswiirdigen Einrichtung der
Welt erfordert hohere Spitzensteuersitze und hohere Vermogensabgaben
(beziehungsweise tiberhaupt welche) als heute.

Aus dem Gedanken folgt, dass etwa die Spitzensteuersitze deutlich er-
hoht werden miissen™, auch wenn dies keine direkte Ableitung ist, sondern
eher ein Positivititsakt im Bewusstsein, dass man die Pflicht hat, die Welt
liebenswiirdig einzurichten — und man sich realistisch bewusst ist, dass
heute die allermeisten Leute erst einmal nicht freiwillig mehr von ihrem
Geld abzugeben bereit sind. Die Reduktion der sozialen Ungleichheit ist
aber kein Selbstzweck. Es braucht zwar auch eine monetire Umverteilung,
die jedem 6konomische Sicherheit bietet — in Form von Arbeitslosenversi-
cherungen oder Grundsicherungen etwa —, aber was ebenso wichtig ist, ist
ein Egalitarismus der Chancen. Wenn die, die mehr als genug haben, etwas
abgeben sollen an die, die weniger als genug haben, dann meint das nicht
nur, dass die, die zu wenig haben — weil sie etwa hungern miissen oder
obdachlos sind — genug bekommen miissen, indem man ihnen Essen und
Unterkunft gibt, sondern man ihnen, weil sie auch meist weniger als ge-
nug Chancen auf ein gutes Leben haben, mehr Chancen gerade auf dieses

14 | Die Spitzensteuersatze sollten nur die wirklichen Oberschichtseinkommen
betreffen. Wenn der Spitzensteuersatz schon bei weniger als dem Doppelten
des Durchschnittseinkommens féllig wird, ist es eigentlich auch kein Spitzen-
steuersatz mehr. Eine sozialdemokratische Politik sollte daher diejenigen héher
besteuern, die deutlich mehr als genug haben. Die sogenannte Reichensteuer in
Deutschland von 45 Prozent auf 50 Prozent zu erhéhen und ab einem zu versteu-
ernden Einkommen von 100.000 Euro gelten zu lassen, wdre eine sozialdemokra-
tische Politik, die diejenigen, die eindeutig mehr als genug haben, in die soziale
und finanzielle Verantwortung fiir das Gemeinwesen nimmt. Vor allem gilt es aber
generell Kapital starker zu besteuern - Erbschaftssteuer, Finanztransaktions-
steuer etc.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

141


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Existenzieller Republikanismus

gute Leben erdffnet. Bei progressiver Besteuerung soll es immer auch und
vor allem darum gehen, Herkunfisausgleich zu betreiben. Jedem sollen faire
Verwirklichungschancen geboten werden.

Steuer- und Abgabenpolitik soll also Zwecken dienen und nicht des-
wegen betrieben werden, um soziale Ungleichheit an sich zu reduzieren.
Eine Erhchung der Besteuerung von hohen Arbeitseinkommen und von
Kapitaleinkommen beispielsweise soll nicht das zentrale Ziel selbst sein,
sondern Mittel fiir die Erreichung bestimmter Ziele. Im Ergebnis jedoch
wiirde diese progressive Steuer- und Abgabenpolitik zu einer Reduktion
sozialer Ungleichheit fithren, und dies ist dann begriifenswert. Besteue-
rung hoher Arbeitseinkommen und Kapitaleinkommen soll also nicht
vollzogen werden, um die Reichen einfach drmer zu machen, sondern sie
soll Zwecken dienen, wie der Erhéhung von Chancengerechtigkeit und
sozialer Absicherung bei Arbeitslosigkeit. Soziale Ungleichheit als solche
ist kein Problem, sie sollte nur ein Maf3 haben, und sie sollte nicht mit
Privilegien verbunden sein. Nur durch gute Leistung sollte jemand gut
verdienen und nicht, weil er auf besseren Schulen war und die richtigen
Leute kennt. Zwar ist dieses Durchsetzen durch Leistung auch schwer zu
operationalisieren, weil man sich immer dadurch rechtfertigen kann,
man hitte den guten Job durch Leistung erhalten — was ja auch die offi-
zielle neoliberale Rhetorik ist. Doch braucht es eine Praxis, in der jedem
Kind die fairen Chancen erméglicht werden, sich selbst zu entfalten, in
der sich Arbeit fiir jeden auch lohnt und wo jeder mit Fug und Recht be-
haupten kann, es gebe eine gute soziale Mobilitit. Dafiir braucht es nicht
nur eine Kulturverinderung, sondern auch eine neue Politik — eine Poli-
tik der Befihigung, der Absicherung und der guten Arbeit. Sozial ist nicht
schon das, was einfach nur Arbeit schafft, sondern was Menschen gute
Arbeit schafft, sie gegen ckonomische Not absichert und was sie fordert.
Befiihigung und Absicherung, das ist beides freiheitsrelevant.

Das Motto der — deutschen — Einkommenssteuerpolitik sollte daher sein:
untere und mittlere Einkommen entlasten, obere Einkommen angemessen be-
lasten. Und zwar, um einerseits die Leistungsgerechtigkeit fiir die unteren
und mittleren Einkommensbezieher zu erthéhen — mehr Netto vom Brut-
to — und andererseits starken Schultern die monetire Verantwortung fiir
ein gerechteres Gemeinwesen abzufordern — um dadurch zum Beispiel
mehr Ressourcen zur Finanzierung des Sozialstaates zur Verfiigung zu
haben. Die Erbschaftssteuer muss zudem neu tiberdacht werden — und
nicht nur marginal angepasst werden.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Diese MaRnahmen stehen in Zusammenhang einer Agenda 2030, die
vorsieht, Deutschland bis 2030 zu einem der fairsten Gemeinwesen der
Welt zu machen. Ich schlage eine dhnlich gelagerte Agenda auch allen
europidischen Staaten vor, so dass bis 2050 alle europiischen Linder sich
auch in ihrer jeweiligen Wohlstandsverteilung angeglichen haben, so dass
aufgrund gemeinsamer Grundstrukturen ein Bund der europiischen
Nationalstaaten um das Jahr 2050 zu einem europdischen Staat moglich
wird — dieses vereinigte Europa ist auch nur als kontinentales Kerneuropa
denkbar. Europa kann so schrittweise zu dem gerechtesten Gemeinwesen
der Welt werden und ein Vorbild fiir dhnlich gelagerte kontinentale Zu-
sammenschliisse bilden, aus denen Stiick fiir Stiick ab dem Jahr 2100 ein
Weltstaat erwachsen konnte. Dieser Weltstaat soll nur ein sehr rudimen-
tires Gebilde sein, mit wenigen Kompetenzen. Die Vereinigten Staaten
der Welt wird es nicht in Form wie der USA geben, die immer noch einen
starken Bund haben.

Die Gliedstaaten sollten aber Souveranititsverzichte zulassen, wozu
zentral die Aufgabe eines eigenen Militirs gehort. Die Sicherheits- und
Verteidigungspolitik sollte vergemeinschaftet werden und der Hoheit des
neu zu schaffenden Bundes zugesprochen werden. Auflenpolitik als Si-
cherheitspolitik soll Stiick fiir Stiick abgeschafft werden. Die Gliedstaaten
sollen sich noch in der Auflenwirtschaftspolitik und in einer Weltsozial-
politik betitigen, aber sofern ein Bund geschlossen wurde, wird keine
Verteidigungspolitik mehr nétig sein.

Auf dem Weg zu diesem Weltstaat sollte auch eine globale Vermdagens-
steuer eingefiihrt werden, sofern es keine Tendenzen gibt, dass eine neue
Spendenbereitschaft von Vermégenden einsetzt. Dadurch kénnen und
sollen die Mittel fiir eine Weltsozialpolitik gewonnen werden — ebenso
wird dafiir eine weltweite Finanztransaktionssteuer notwendig sein. Der
Weltstaat muss auch ein Sozialstaat sein. Ohne diese Verteilung wird es
keine Akzeptanz fiir ihn geben.

Ziel der Verwirklichung der Idee der Gerechtigkeit ist das gute Leben.

Aber was ist das gute Leben?
Das gute Leben besteht, wenn die Welt liebenswiirdig eingerichtet ist, das
heifit, fair eingerichtet ist, und die Menschen als Biirger einander wohl-

gesinnt begegnen. Das Recht auf Leben und substanzielle Freiheit muss
real verfiigbar sein, das heifst, Menschen als Biirger miissen Gewalt ent-

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

143


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Existenzieller Republikanismus

sagen, und es muss faire Chancen fir jeden und eine Verhdiltnismdifigkeit in
der konomischen Verteilung geben, wenn das Leben gut genannt werden
soll. Das gute Leben ist keine Garantie dafiir, dass man gliicklich oder
zufrieden mit seinem sozio-ckonomischen Status ist. Das gute Leben ist
keine individuelle Kategorie, es ist die Seinsweise einer fair eingerichteten
Welt. In Analogie zur Staatseinrichtung heifit dies: Die Welt muss nach
guten Grundsitzen eingerichtet sein. Es muss ein reflexives Gleichgewicht
zwischen der Idee der Gerechtigkeit und der sozialen Realitit herrschen.
Die Idee der Gerechtigkeit muss annidhernd Realitit sein.

Das gute Leben miindet aus einem existenziellen Republikanismus und
vollzieht sich in einem Sozialrepublikanismus.

Die Idee des Sozialrepublikanismus liegt in der Betonung der Einrich-
tungsmoglichkeit der sozialen Welt nach Gerechtigkeitsiiberlegungen
durch das Volk selbst. Entgegen eines Sozialliberalismus, der sich auf
die Umsetzung durch Volksvertreter fokussiert, also ein Projekt einiger
Fraktions- und Parteimitglieder ist, ist der Sozialrepublikanismus auf die
Motivation des Souverins selbst fokussiert. Der Sozialrepublikanismus
meint, dass die Gerechtigkeit nur durch das Volk — durch dessen Druck auf
die Volksvertreter — anwachsen kann. Der Sozialrepublikanismus will auf
den einzelnen Biirger wirken, er will ihn umwenden und die Gebotenheit
der Chancengleichheit und materiellen Grundversorgung aufzeigen. Der
Sozialrepublikanismus ist von der integralen Kraft des Citoyens tiberzeugt,
die es ihm ermoglicht, einen gemeinsamen Lebenszusammenhang her-
zustellen. Der richtige Lebenszusammenhang kann im Gewissen als Ge-
botenheit der Einrichtung der Welt als liebenswiirdig gewiss werden. Der
Sozialrepublikanismus zielt auf eine Rebellion der Herzen zugunsten der
Einsicht der Gebotenheit einer gerechten Einrichtung der Welt. Die ge-
rechte Einrichtung der Welt wird zum Gebot eines Jeden und ist nicht nur
eine Uberzeugung einiger Gesinnungstiter, denen andere Gesinnungs-
titer gegeniiberstehen. Sozialrepublikaner sind anthropologische Optimis-
ten, weil sie hoffen, dass die allermeisten durch Aufklirung in die Lage
kommen kénnen, einen guten Willen auszubilden, der sie zu der Ver-
antwortungsiibernahme fiir die gerechte Einrichtung der Welt motiviert.
Die Sozialrepublikaner wiren in den Augen der (Sozial- oder Konserva-
tiv-)Liberalen paternalistisch oder bevormundend, weil sie Schulbildung
die Aufgabe von ethischer und gezielter politischer Bildung zugestehen.
Sozialrepublikaner sehen es als geboten an, Schiiler zu aufgeklirten, ge-
rechten Biirgern zu erziehen. Sie haben von vorneherein ein bestimmtes

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Bild vom Resultat der Erziehung im Sinn, welches in den Augen der Li-
beralen zu Bevormundung fithren kann. Als Mittel zur Erreichung ihres
Bildes vom Biirger sehen die Sozialrepublikaner vor allem eine intensive
philosophische und politische Bildung an.

Der Sozialrepublikaner pladiert fiir eine chancenerméglichende Bil-
dungspolitik und eine angemessene Verteilung der ckonomischen Be-
sitzverhiltnisse. Ich bin ein solcher. Ich halte eine Bildungspolitik fiir
gerecht, die darauf achtet, dass jeder, unabhingig von dem sozio-6kono-
mischen Status seiner Eltern, die Chance erhilt, gute Bildung zu erlan-
gen und zu einem aufgeklirten, miindigen und selbstverantwortlichen
Biirger zu reifen, der auch faire Aufstiegschancen haben soll, wenn seine
Intelligenz nicht geringer ist, als die eines Kindes mit anderer Herkunft.
Dartiber hinaus soll niemand weniger als genug haben, wenn es andere
gibt, die mehr als genug haben. Ziel der Gerechtigkeit ist die Verwirkli-
chung der Wahrheit tiber die Freiheit.

Ich will jedoch nicht sagen, dass jeder Mensch eine substanzielle Frei-
heit verdient, weil er ein Mensch ist, denn das ist ein Axiom, das heifdt,
ein nicht beweisbarer Glaubenssatz. Ich mochte dementgegen allgemein
anerkennungsfihige Griinde fiir meine Position nennen.

Die Liebe zur Welt verlangt nach einer gerechten Freiheit, da die Welt
auch liebenswiirdig eingerichtet sein muss. Mit anderen Worten: Die Welt
zu lieben, heiflt noch nicht, dass Griinde bestehen, dass man sie auch
als liebenswiirdig erachtet. Die Liebe ist erst dann vollendet, wenn sie im
Bewusstsein vollzogen wird, dass das Objekt der Liebe meine Liebe auch
verdient. Die Welt demnach so einzurichten, dass man sie auch lieben
kann, vollendet somit die Liebe zur Welt aufgrund der Moglichkeit, dass
Griinde existieren, die einen veranlassen, die Welt als eine solche anzuse-
hen, die fiir jeden aus guten Griinden anerkennungsfihig ist. Das heifit,
dass jeder die Welt als gerecht auffassen kann und dies aus guten Griin-
den. Und sofern die Moglichkeit besteht, die Welt gerecht einzurichten,
gibt es auch die Pflicht, sie gerecht einzurichten. Die Pflicht, die Welt
so einzurichten, dass man sie auch lieben kann, besteht aufgrund des
moglichen Willens, die Welt aus allgemein teilbaren Griinden als gerecht
anerkennen zu kénnen. Dieser allgemeine Wille ist jedoch einem Jeden
vorgegeben, das heifit es besteht eine Pflicht zu ihm, sofern er moglich ist.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

145


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

Die Problematik des Guten

Vom Guten zu sprechen unterliegt einer Problematik. Sie dufRert sich in der
Gegenposition zu der sokratisch/platonischen Position. Philosophie wird
nach Platon/Sokrates betrieben in Hinsicht auf das Wahre und Gute. Dem
Versuch der Ermittlung des Guten ist der Dialog gewidmet beziehungs-
weise die Suche nach dem Guten wird im Dialog abgebildet und der Dialog
ist zugleich der Grund und die Moglichkeit des guten Lebens. Dagegen
steht eine Position, die man vielleicht als die liberale Position bezeichnen
kann. Sie sagt: Das Guite ist subjektiv interpretierbar. Das Gute gibt es also
gar nicht. Das Gute lisst sich nicht verallgemeinern, beziehungsweise de-
finieren. Sprich: Jeder soll fiir sich selbst festlegen, was das gute Leben fiir
ihn ist. Das Gute gibt es also nicht an sich, sondern nur fiir sich. Das Gute
unterliegt der Interpretation, und es gibt keine Kriterien, anhand derer
wir entscheiden konnen, was gut ist und was nicht. Daher miisse das gute
Leben plural verstanden werden. Fiir jeden konne es etwas anderes be-
deuten und dies soll es bedeuten konnen. Es sei nicht gerechtfertigt, eine
allgemeine Position des Guten vorzugeben, weil man nicht beweisen kén-
ne, was das Gute sei. Manche Liberale glauben, dass es das Gute nicht gibt
und manche meinen, dass, auch wenn es das Gute geben mag, wir keine
Moglichkeit haben, dies zu erkennen. Die Schlussfolgerung ist jedes Mal
die Gleiche: Man muss tolerieren, wenn Personen eine unterschiedliche
Vorstellung vom Guten haben, und meist wird auch geschlussfolgert, dass
es gerechtfertigt ist, eine unterschiedliche Position des Guten zu haben.
So ist die Haltung, die zumeist in Bezug zum Guten eingenommen wird.

Doch kann man von einem guten Leben sprechen. Mit anderen Wor-
ten: Das Gute mag sich nicht allgemein anerkennungsfihig begriinden
lassen, aber eine allgemein anerkennungsfihige Position vom guten Le-
ben schon. Vom Guten zu sprechen, etwa in der Art: Man wolle sich fiir das
Gute einsetzen, ist sodann nur eine Intuition, die dazu antreibt, sich nach
einer Welt auszurichten, die man auch lieben kann und das aus guten
Griinden.

Die Welt, die man aus guten Griinden lieben kann, muss bestimmte
Bedingungen erfiillen. Die Diskussion dieser Bedingungen ist dann der
konstruktivistische Versuch der positiven Bestimmung der notwendigen Be-
dingungen eines guten Lebens. Die Diskussion geht sodann nicht um
das Wesen des Guten, sondern um einsehbare Kriterien anhand derer
man sagen kann, welches Leben besser ist. Das gute Leben muss man also

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

nicht in einer absoluten Weise versuchen auszumachen, sondern in einer
komparativen beziehungsweise relationalen Weise. Das geschieht, indem
man Kriterien diskutiert, deren Erfiillung ein gutes Leben garantieren
und zwar in Hinsicht auf das, was aus allgemein anerkennungsfihigen
Griinden einsehbar ist.

Warum ist die Rede von dem Guten — auch wenn man es nicht hin-
linglich beziehungsweise restlos positiv bestimmen kann, sondern das
Gute immer Ziel allen Beratschlagens bleibt — trotzdem sinnvoll?

Das Gute ist Ausdruck einer Sehnsucht. Weil es Ausdruck einer Sehn-
sucht ist, ist das Gute Ausdruck eines Begehrens, weil das Gute Ausdruck
eines Begehrens ist, ist die Rede von dem Guten Ausdruck eines Mangels.
Weil das Gute Ausdruck fiir das Begehren nach dem Guten ist, dient das
Gute als emotionale Vergewisserung dessen, dass das Gute noch fehlt. Es
dient somit der Bewusstmachung des Wissens, dass etwas fehlt. Indem
man sich vergewissert, dass das Gute noch fehlt, ist man willens nach
dem Guten zu streben und es zu verwirklichen. Die Erfullung der Kri-
terien des guten Lebens verwirklicht das Gute nicht. Aber innerhalb der
Suche nach dem, was gut ist, lisst sich etwas ausschlieflen. Es ldsst sich
zeigen, was nicht gut ist. Die Behebung dessen, was als nicht gut gelten
muss — und das aus allgemein anerkennungsfihigen Griinden — macht
das Leben nicht gut, aber besser. Insoweit denke ich, dass das gute Leben
auch lediglich als das bessere Leben aufgefasst werden sollte. Insofern ich
aber vom guten Leben spreche, gebe ich kund, dass es mir um die Ausrich-
tung auf das Gute und Wahre geht. Mit anderen Worten: Die Ausrichtung
auf das Gute und Wahre motiviert mich, das gemeinsame Leben besser
machen zu wollen. Ich definiere das Leben als gut, auf das man sich eini-
gen kann und das mit allgemein anerkennungsfihigen Griinden. Somit
ist fiir mich das Gute letztlich das, was konsenshaft ist. Im Konsens liegt
meines Erachtens somit das, was man gut nennen kann. Dieser Konsens
kann aber nicht den Status des Absoluten einfordern, so wie es in der pla-
tonischen Philosophie gedacht ist. Dennoch bleibt auch diese platonische
Suche nach einem, was in keiner Weise mehr widerlegt werden kann, die
Grundlage fiir die Motivation immer besser zu werden und auch stets
das gemeinsame Leben besser zu machen. Sofern Kriterien des guten Le-
bens, die man ausmacht, jedoch erfiillt sind, ist das Leben unter dem Ge-
sichtspunkt dessen, was allgemein anerkennungsfihig ist, gut.

Wenn die Kriterien des guten Lebens, die man ausmacht, erfiillt sind,
dann mag man nun behaupten, dass weil dieses gute Leben noch nicht

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

147


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

absolut bewiesen ist (und es wohl auch nicht absolut bewiesen werden
kann), es nur lediglich das ist, was man fiir gut hilt. Und eine Meinung
sei nur eine Meinung und daher auch nicht absolut richtig. Das, was ich
als das gute Leben bezeichne, ist in der Tat nur eine Meinung. Aber eine
gute Meinung, so wie ich denke. Das, was man als gutes Leben behauptet,
muss sich aufgrund der eigenen antiessentialistischen Argumentations-
struktur ergeben. Das Konsenshafte, auf das die Argumentationsstruktur
zielt, kann keine Absolutheit verlangen, sondern muss aus sich selbst das
ergeben, wofiir es plidiert. Letztendlich ist das, was ich das gute Leben
nenne, also des Bekenntnisses bediirftig. Es geht in der Bekenntnis um
die Anerkennung einer Meinung als verallgemeinerbar. Es geht demnach
auch in der Bekenntnis um die Anerkennung einer Meinung als gut, das
heifit als argumentativ einsehbar und der Realisierung wiirdig. Die Wiir-
digkeit der zwar nicht absolut wahren, aber doch guten Meinung, ent-
scheidet sich iiber das Bekenntnis. Somit ist das Bekenntnis das Medium
der Anerkennung einer Meinung als gut und fordert dazu auf, sich fiir die
Realisierung der als guten Meinung anerkannten Position einzusetzen.
Die Position (das Gesetzte) braucht somit die Anerkennung ihrer Wiirdig-
keit, um aufgrund des Bekenntnisses die Position umzusetzen. Gesetze
in diesem Sinne entstehen dadurch, dass man die Wiirdigkeit ihres Sinn-
gehaltes anerkennt und zwar durch das Bekenntnis, dass die Anerken-
nung gute Griinde hatte. Die Realisierung eines Gesetzten rekurriert so-
mit auf das Bekenntnis dessen, dass das allgemein Anerkennungsfihige
seine Realisierung verdient. Die Legitimation und die Gebotenheit des
Gesetzten sind somit riickgekoppelt an das allgemein Anerkennungsfihi-
ge und dieses allgemein Anerkennungsfihige, welches sich argumentativ
erschlieflen lassen muss, bedarf zu seiner Realisierung des Bekenntnis-
ses. Das Bekenntnis 16st die Unméglichkeit der Erkenntnis eines Absolu-
ten auf und gibt einer Meinung ihre Richtigkeit und wertet sie zu einer
guten, einer wahren Meinung auf.

Hat man also anerkannt und sich dazu bekannt, dass die Welt so ein-
gerichtet werden muss, dass man sie auch lieben kann, hat man dariiber
hinaus anerkannt und sich dazu bekannt, dass soziale Gerechtigkeit darin
besteht, dass substanzielle Freiheit annihernd zu verwirklichen ist, und
hat man anerkannt und sich dazu bekannt, dass die richtige Einrichtung
des Erziehungssystems das zentralste Mittel zum bestem Gemeinwesen
ist, in dem sich — so gut wie — jeder nach der Wahrheit der sozialen Grund-
struktur ausrichtet, indem er die 6ffentliche Hintergrundgerechtigkeit

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

anerkannt und sich dazu bekannt hat, dann muss man sich beispiels-
weise realpolitisch um die richtige Einrichtung des Erziehungssystems
beziehungsweise der offentlichen Bildungseinrichtungen bemiihen. Die
Theorie muss sodann in Praxis umschlagen. Die richtige Theorie der Ge-
rechtigkeit ist die richtige Praxis der Gerechtigkeit. Das wahre gute Leben
ist die Realitit des als wahr anerkannten guten Lebens.

Die Theorie muss sich also in der Praxis verwirklichen. Ideale Theorie
macht ohne ihre Umsetzung in die Praxis keinen Sinn. Der Sinn der nor-
mativen Theorie liegt in der Praxis.

Das war der Gedanke Platons, als er nach Syrakus ging, um den dor-
tigen Herrscher zum Philosophenherrscher zu formen. Das war ebenso
der Gedanke von Karl Marx, als er seine Theorie schrieb. Auch war das
der Gedanke von Leo Strauss, als er anfing seinen Schiilern von der Not-
wendigkeit zu erzdhlen das theoretisch Erschlossene in die Praxis um-
zusetzen und daher auch nach politischer Macht zu greifen, weil eben
nur durch politische Macht sich etwas verdndern lisst, eben weil man
das Gesollte setzen muss und der beste Staat benétige eben die, die ihn
umsetzen und eben nicht nur die, die iiber ihn reden. Wenn Theorie zur
Praxis werden muss, dann muss der, der republikanisch denkt, auch Re-
publikaner werden, und dann geht es in der Tat darum zu sagen »Emport
euch« oder »Engagiert euch« (Hessel 2o0u1a und 2011b), sofern man dafiir
gute Griinde hat. Dann muss man in die Tat umsetzen, was man fir ver-
allgemeinerbar hilt. Fiir den Republikaner ist die Theorie nichts ohne
ihre Realisierung. Fiir den Republikaner ist alle Theorie iiberhaupt nur
sinnvoll aufgrund der guten Praxis. Und fiir den Sozialrepublikaner ist
dann die Realisierung einer Welt, die man auch aus guten Griinden lieben
kann, nicht nur eine nette theoretische Idee, die er in den Forschungsdis-
kurs einwirft, sondern fiir den Sozialrepublikaner ist es Pflicht, so eine
Welt auch tatsichlich verwirklichen zu versuchen. Der Sozialrepublika-
ner wiirde nicht authentisch sein, wiirde er nur Theorie betreiben, wiirde
er nur Fachbiicher schreiben. Der Republikaner ist jemand, der handelt.
Er kann handeln, wenn er fiir die Zeitung schreibt (wenn er sich also an
alle wendet und nicht nur an die scientific community), wenn er in Biirger-
initiativen aktiv ist, bei Demonstrationen fiir die richtige Sache aktiv ist,
oder selbst parteipolitisch aktiv ist. Eigentlich ist der Republikaner eher
kein Wissenschaftler (zumindest selten). Denn der Republikaner lebt in
der Verwirklichung seines Habitus. Der Sozialrepublikaner lebt somit im

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

149


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Existenzieller Republikanismus

Bewusstsein der Notwendigkeit seine Uberzeugungen auch verwirklicht
zu sehen, und diese Verwirklichung strebt er aktiv an.

Aber der Republikaner lebt auch nicht ohne Theorie. Er lebt als Repu-
blikaner im Bewusstsein, dass er einer zu sein hat. Der Republikaner ist
seine Theorie und das nur durch seine Praxis als Republikaner. Dieses
eher sokratische Verstindnis vom Republikaner bedeutet, dass der Republi-
kaner nur durch sein republikanisches Denken zum Republikaner wird,
aber nur in seiner Praxis als Republikaner sich als dieser verwirklicht.
Der Sozialrepublikaner, der sich bewusstgemacht hat, dass jeder die Welt
lieben kénnen muss und das aus guten Griinden, muss sodann die Wirk-
lichkeit der liebenswiirdigen Welt anstreben. Sein Streben kann nur Er-
folg haben, wenn er fiir einen Sozialstaat kimpft, der fiir den Einzelnen
auch da ist. Der Staat ist fiir den Sozialrepublikaner nicht etwas, was stért,
nicht etwas, was hinderlich ist, sondern der Staat ist Erméglichungsinst-
rument fiir ein substanziell gleiches Freiheitsfundament, das der Sozial-
republikaner gerade anstrebt. Daher setzt sich der Sozialrepublikaner fir
eine bessere Sozialstaatlichkeit ein. Er beginnt dabei mit der Forderung
nach einem fairen Bildungssystem.

In einer fairen Bildungspolitik liegt der Anfang zu einer gerechten
Einrichtung der Welt. In einer entsprechenden progressiven Besteuerung
liegt die Moglichkeit, diesen ersten Schritt zu erméglichen. Die Bildungs-
politik muss erméglichen, dass Biirger tiberhaupt faire Chancen haben
kénnen. Um dies aber zu ermdglichen, bedarf es einer massiven Auswei-
tung des Bildungsetats, die bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung anderer
monetirer Ausgabenverpflichtungen des Staates nur moglich ist, wenn
auch Kapital und hohe Einkommen angemessen besteuert werden. Vier,
funf oder sechs Prozent vom Bruttoinlandsprodukt fiir Bildung auszu-
geben, ist zu wenig. Es braucht um die zw6lf Prozent (Ausgaben fiir For-
schung mit eingerechnet). Bildungserfolg rekurriert auf vier Faktoren:

1. Kleinen Klassen: 10-15 Schiiler pro Kurs oder Klasse.

2. Ganztagsschulen (inklusive eigener Mensa).

3. Kompetenten Lehrern, die fachlich wie pidagogisch bestens ausgebil-
det sind und entsprechend entlohnt werden. Wenn Bildung gelingen
soll, dann darf der Volkssouverdn von den Lehrern einiges erwarten:
Er darf erwarten, dass sie fihig genug und willig genug sind, jedes
Kind zu férdern. Der Lehrerberuf ist ein anstrengender Beruf, aber
das sind andere Berufe auch. Dementsprechend darf von den Lehrern

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

erwartet werden, dass sie sich kooperativ zeigen, was ihre Arbeitszeit
angeht. Aber der Volkssouverin muss die Lehrer entsprechend entloh-
nen und ihren Berufsstand wiirdigen. Bildung gelingt nur, wenn Leh-
rer gefoérdert und gefordert werden, so wie sie geehrt werden durch die
Erwachsenen von heute, dafiir, dass sie die Erwachsenen von morgen
auf ihrem schwierigen Weg zum Erwachsenen begleiten und fordern.
Eine Bildungsrepublik entsteht daher erst, wenn der Lehrerberuf zwar
ein sehr zeitintensiver, aber ein in der Gesellschaft geschitzter Beruf
ist, der sowohl gut bezahlt wird, also auch begehrt ist. Lehrer sein
zu diirfen, muss eine Wiirde sein, so wie es in manchen skandinavi-
schen Landern heute schon der Fall ist. Als Lehrer braucht man starke
und kluge Charaktere, denen man den Lehrerberuf attraktiv machen
muss. Diesen Charakteren muss man Leidenschaft fiir ihren Beruf,
das heif’t auch zeitintensives Arbeiten nicht abverlangen, sie werden
es von sich aus wollen. Die Politik muss diesen Charakteren helfen,
dass diese Lust auf pidagogisches Engagement haben.

Gemeinsamer Unterricht: Es sollte gemeinsamen Unterricht bis zur
sechsten Klasse geben. Bisher ist diese Strukturreform jedoch weitest-
gehend ausgeblieben, weil sie zumeist am Widerstand von Teilen der
Elternschaft gescheitert ist. Die Idee der Bestenauslese, die von Tei-
len der Elternschaft fiir ihre eigenen Kinder in Anspruch genommen
wird, verhindert, dass sich gemeinsamer Unterricht als pidagogisches
Prinzip durchsetzt. Die Furcht von Teilen der Elternschaft liegt in Be-
zug auf den gemeinsamen Unterricht auch darin, dass das Gymna-
sium abgeschafft werden konnte und keine Differenzierung zwischen
- so wie gemeint wird — begabten und weniger begabten Kindern dann
mehr moglich wire. Ich méchte nun folgendes Modell vorschlagen:
Die Grundschule wird auf sechs Schuljahre verlingert. Danach gibt
es nur noch zwei weiterfithrende Schulen. Einmal das Gymnasium
und einmal eine Gesamtschule, die man Oberschule, Sekundar-
schule oder Gymnasium II nennen kann. Auf dem Gymnasium soll
Elitenférderung betrieben werden. Die neue Gesamtschule wird mit
einer Oberstufe ausgestattet, sodass auch auf dieser weiterfithrenden
Schule die Moglichkeit besteht, das Abitur zu machen. Es soll keine
weiterfithrende Schule geben, auf der man nicht das Abitur machen
kann. Da man keinen Schulwechsel zum Erwerb des Abiturs mehr
vollziehen muss, wird der Anreiz auch fiir weniger motivierte Schiiler
da sein, es mit dem Abitur zu versuchen. Die Lehrerausbildung muss

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

151


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Existenzieller Republikanismus

gemif dieser Idee aber reformiert werden. Alle Lehrer der weiterfiih-
renden Schulen miissen eine Ausbildung fiir die Sekundarstufe II
machen. Da dies eine Zeitlang braucht, miissen fiir die Zwischenzeit
Kooperationen von Gymnasien und Gesamtschulen eingerichtet wer-
den, damit eine Einrichtung einer Oberstufe an jeder Gesamtschule
moglich ist.

Auflerdem wird es eine Art Bundesagentur fiir politische und ethische Bil-
dung geben miissen, die Seminare zu Politik und Ethik anbietet, an denen
jeder Bundesbiirger bis zu seinem 25. Lebensjahr dreimal jahrlich je zwei
Tage teilnehmen soll. Hier soll eine individuelle Betreuung und Erzie-
hung auch nach dem Abschluss der Schule erméglicht werden. Sie dient
dazu, im Reifeprozess des Erwachsenwerdens weiterhin eingreifen zu
kénnen. Erlebnisse und Erfahrungen der jungen Menschen sollen hier
auch von diesen selbst reflektiert werden und so der junge Mensch ange-
halten werden, tiber sich und die Welt nachzudenken. Diese Erziehungs-
idee folgt dem klassisch-griechischen Ideal der Erziehung. Es braucht
niamlich nicht nur Primdrerziehung, sondern auch Sekunddrerziehung.
Dieses Erziehungssystem wird essenziell sein fiir die Entwicklung eines
Gemeinwesens, in dem die Menschen sich an die Gebote des Humanis-
mus und die Strukturgesetze der Gerechtigkeit halten.

Eine liebenswiirdige Welt bekommen wir nicht einfach so. Sie ent-
steht nicht, wihrend wir auf sie warten. Meine Hoffnung verstummt zu-
dem, wenn sie alleine bleibt. Hoffnung wird nur relevant, wenn man sie
gemeinsam hat.

Diejenigen, die die Welt lieben, und wollen, dass sie auch liebenswiir-
dig eingerichtet ist, miissen sich bemiihen, die Gebote des Humanismus
und rudimentire Gerechtigkeitsprinzipien in jedem reifen zu lassen. Die
Mittel dazu sind Erziehung und die Entstehung einer auf die Bejahung
dieser Gebote des Humanismus und die Prinzipien der Gerechtigkeit zie-
lenden Zivilreligion sowie der Mut der Biirger, auf eine gerechte Einrich-
tung von Institutionen zu wirken. Eine faire Welt muss erst noch von uns
geschaffen werden. Sie zunichst zu wollen, ist dazu der Anfang. Diese
auch erst einmal iiberhaupt zu wollen, das heifdt aus tiefstem Herzen in so
einer Welt leben zu wollen, dazu muss man sein Herz zunichst ausrich-
ten. Im Herzen der Biirger beginnt der Weg zu einer guten Welt. Die Ver-
wirklichung des guten Lebens vollzieht sich durch den Willen der Biirger,

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

ihre Urteile einem Test der Verallgemeinerbarkeit zu unterziehen und der
Pflicht, nach dem Ergebnis der Verallgemeinerung zu leben.

Zu dieser Verwirklichung werden wir Briiderlichkeit brauchen. Aus der
Briiderlichkeit erwichst die Haltung, Freiheit nicht nur fiir sich, sondern
auch fiir andere zu fordern. In der Briiderlichkeit beginnt die Freiheit des
guten Zusammenlebens, aber in der substanziellen Freiheit eines jeden, also
in gerechter Freiheit, wird die Freiheit erst substanziell gleichwertig.”

15 | Solidaritat oder Briiderlichkeit darf aber nicht naiv sein. Der Solidaritatswil-
lige ist ausnutzbar, wenn er allzu naiv dem Anderen alles abnimmt, was dieser
behauptet. Heute herrschtleider eine Kultur der Unehrlichkeit vor. Viele versuchen
das Beste fiir sich herauszuholen. Die Liige ist salonfahig geworden, sofern sie
einem niitzlich ist. Man darf als Optimist die Realitat nicht idealisieren, sondern
es kommt darauf an, die Realitdt idealer zu machen. Solidaritét ist eine Gabe,
aber diese Gabe muss Griinde haben. Man schenkt auch zumeist nur Personen et-
was, von denen man glaubt, dass sie es verdient haben oder brauchen. Das heifit:
Solidaritat muss denen gegeben werden, die sie brauchen. Wer sie braucht und
verdient, bedarf also auch der Priifung beziehungsweise des Eindrucks, dass der
Bedirftige eine ehrliche und kohédrente Geschichte seiner Bediirftigkeit erzahit.
Solidaritat soll nicht einfach verschenkt werden und zwar, weil sie eine Gabe ist,
die Griinde haben muss. Das heifit, bei der Solidaritat muss die Selbststandigkeit
vorausgesetzt werden. Die Selbststandigkeit bedeutet das Pflichtbewusstsein,
sein 6konomisches Wohl zunédchst selber sicherstellen zu wollen. Solidaritat ist
- und das ist hervorzuheben - eine Gabe, die nur ein Biirger einem anderen geben
kann. Von Solidaritdt im Zusammenhang mit dem Sozialstaat zu reden, welche
dieser selbst gebe, ist unsinnig, weil der Staat nur zur Verwirklichung von gerech-
ter Freiheit eine Moglichkeit hat. Solidaritat besteht zundchst im Willen des Biir-
gers, dass es allen Biirgern gut geht. Die Organisation des Sozialstaates hat aber
nicht die Solidaritat zum Ziel, sondern substanzielle Freiheit. Die Solidaritat ist
das, was den Sozialstaat stiitzt. Das heifit durch Solidaritadt wird der Sozialstaat
von Politikern liberhaupt betrieben. Da, wo die Solidaritdt schwindet, so wie in
den USA, aber auch in manchen européischen Landern, da wird der Sozialstaat
reduziert. Austeritatspolitik, die auch am Sozialstaat zu sparen versucht, ist also
nur mdglich, wenn die Solidaritat der Biirger schwindet, sie also eine liberal-kon-
servative Kiirzungspolitik zulassen beziehungsweise tolerieren. Zurzeit erleben wir
in der Politik eher so etwas wie eine konservative Wende, in der etliche soziale
Gruppen nach Stabilitét in der Politik und Sicherheit durch die Politik suchen.
Paradoxerweise missen die Biirger selbstin ihrem eigenen Leben viel Wandel und

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

153


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Existenzieller Republikanismus

Der Biirger muss nun seinen Mut in der Welt zum Ausdruck bringen.
Oder in den Worten Johann Wolfgang Goethes, die er in Wilhelm Meis-
ters Wanderjahren formuliert:

»Es ist nicht genug, zu wissen, man mufl auch anwenden; es ist nicht genug, zu
wollen, man mufl auch tun« (Goethe 1982: 508).

Dies heifdt, dass erst das gute Handeln auch die gute Welt ermoglicht.

Wir sind frei, unsere Welt fairer einzurichten. Wir sind frei, freier zu
werden. Worin das gute Leben bestehen soll, wurde dargelegt. Diese Idee
des guten Lebens ist gedacht als Empfehlung fiir den Konsens, das heift
ich meine, dass man sich darauf einigen kann und zwar im 6ffentlichen
Dialog. Der Vollzug des guten Lebens ist der Sinn des Lebens iiberhaupt.
Der Sinn des Lebens liegt im guten Leben, und das Leben in einer Sozial-
demokratie wire gut. In einer realen Sozialdemokratie wire das gute Le-
ben wirklich. Aber heute ist das Leben unter einem neoliberalen Regime
eingezwungen. Sozialdemokratisierung bedeutet also auch eine Befreiung,
nimlich eine Befreiung zur Gerechtigkeit, zu einer realen Sozialdemo-
kratie, in der das Leben gut genannt werden kann.

Willy Brandt hat einmal davon gesprochen, dass man mehr Demo-
kratie wagen wolle und solle, womit er unter anderem meinte, dass man
mit diesem autoritiren Staat aufhéren miisse, gegen den ja zuvor auch

Flexibilitdt hinnehmen und begriien dies teilweise sogar. Heute scheint es so, als
wiirde sich nur noch das eigene Leben drehen lassen, aber welchen Gang das Ge-
meinwesen geht, darauf glauben viele ohnehin keinen Einfluss mehr zu haben. Da-
her wiinschen sie sich 6konomische und politische Stabilitat, die ihnen vor allem
die konservativen Parteien versprechen. Austeritatspolitik ist die entsprechende
finanzpolitische Grundhaltung. Das Resultat dieser konservativen Wende ist, dass
die Gewinner der Globalisierung (was durchaus mehr sind, als nur ein paar Eli-
ten) ihren status quo abzusichern versuchen zuungunsten der Unterprivilegierten.
Wenn die Austeritatspolitik (mit entsprechendem Abbau des Sozialstaates) fort-
gesetzt wird, dann bedeutet dies, dass die Durchlassigkeit der Gesellschaft deut-
lich sinken wird. Die soziale Mobilitat ist etwa in Deutschland heute schon sehr
gering. Bildungserfolg und individuelles Arbeitseinkommen hangen heute schon
sehr stark von der sozialen Herkunft ab (siehe dazu DIW 2013). Dieser Trend wird
sich verstarken, wenn die Gewinner der Globalisierung weiter ihre Solidaritat ab-
bauen und zunehmend egoistischer werden.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

im Jahr 1968 die Jugendlichen aufbegehrten. Er formulierte mit diesem
Gedanken zudem das vor, was zum Mauerfall dann Wir sind das Volk
hief. Heute herrscht eine freie Gesellschaft vor. Der Staat unterdriickt
Niemanden mehr physisch. Aber es ist Zeit anzuerkennen, dass die libe-
ralen Demokratien (und auch die anderen Teile der Welt) noch lange nicht
gerecht geworden sind. Sie miissen noch zu sozialen Demokratien werden
und sich idealerweise als teilsouverine Gliedstaaten in einen minimalen
Weltstaat einordnen. Diese Einordnung wird sich nicht schnell vollzie-
hen konnen, weil sich die Staaten nach wie vor in einem Wettbewerb um
Hegemonie befinden. Diesen Wettbewerb, der sich in naher Zukunft im
Zuge des Wettbewerbes um die digitale Vorherrschaft noch verstirken
kénnte, muss man nun aber langsam international so einrahmen, dass
es Ausgleichsmechanismen zwischen den Lindern gibt — also eine Welt-
sozialpolitik. Ohne sie wird es zudem auch keine Bereitschaft der Staaten
geben, den Sinn und Zweck einer Verstirkung von supranationaler In-
stitutionalisierung zuzustimmen und sich internationalen Vorschriften
und Abmachungen zu fiigen und sie umzusetzen.

Doch wie kann dieser Gedanke, dass es Zeit und Pflicht ist, die Welt
langsam aber stetig liebenswiirdig einzurichten, jemandem zu einer Ge-
wissheit, zu einer Richtigkeit, zu einer Uberzeugung werden, der bisher
eine vollig andere Position hat? Diese Umwendung, diese Umkehrung
zum Allgemeinen muss der politische Sokratismus leisten.

Nun ist zunichst festzuhalten:

Aus der Liebe zur Welt folgt eine Pflicht, sie so einzurichten, dass
man sie auch aus guten Griinden lieben kann.'® Aus Liebe zur Welt miis-
sen wir der Welt eine sozialrepublikanische Ordnung geben. Und aus der
Liebe zur Welt muss demnach die Verantwortung erwachsen, die Welt
auch liebenswiirdig einzurichten und das geht nur mit einer sozialrepu-
blikanischen Ordnung. Amor Mundi bedeutet daher die Verantwortung,
diese Liebe auf ein liebenswiirdiges Objekt richten zu kénnen, denn nur
dann ist die Liebe zur Welt auch verdient und findet ihre Bestitigung.
Amor Mundi bedeutet daher auch Verantwortung nicht nur fiir sich zu

16 | Es gibt philosophische Wahrheiten und zwar als ethische Wahrheiten (Ge-
bote des Humanismus) und politische Wahrheiten (Sozialrepublikanismus). Was
die Metapsychologie zeigt und der politische Sokratismus in die Praxis tragen will,
kann als wahr gelten und zwar als eine Wahrheit im Sinne einer antiessentialisti-
schen Konsenstheorie und -praxis.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.

155


https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

tragen, sondern fiir die Welt, das Ganze. Und diese Verantwortung ist je
individuell zu leisten — und soll sich in einer gemeinsamen Zivilreligion
vereinen. Amor Mundi bedeutet daher letztlich das Wissen um die Erfor-
dernis der richtigen Einrichtung der Welt. Und zugleich ist dieses richti-
ge Wissen offenbarungsfihig in der Liebe selbst. Nur in der Liebe kann
man das richtige Wissen finden, nur da lisst sich die Wahrheit finden —
auch wenn man selbst der bleibt, der finden muss. Daher braucht es auch
einen individuellen Aufstieg in der Liebe zum richtigen Wissen. Dieser
individuelle Aufstieg muss dann dazu fithren, das Ganze in den Blick zu
nehmen und nach dessen Liebenswiirdigkeit zu begehren. Und wenn die
Welt — oder ihre Linder — eine sozialrepublikanische Ordnung hat, dann
liebt man mit und durch gute Griinde. Die Liebe kann daher letztlich nur
durch die richtige Institutionalisierung vollendet werden.”

Das soll der politische Sokratismus nun plausibel machen, indem er
den Gang der Theorie in die Praxis begriindet. Nur durch diesen Gang in
die Praxis kann der existenzielle Republikanismus vollendet werden. Nur
wenn die Theorie und die Praxis zu einer Einheit kommen, nur dann ist
der existenzielle Republikaner als ein solcher aktiv. Nur seine politische
Aktivitit entscheidet am Ende dariiber wie ernst ihm seine Theorie ist.
Ein existenzieller Republikaner kann er nur dann wirklich sein, wenn er
seine Hoffnung eben in politische Handlung transformiert. Diese damit
verbundene Einheit von Theorie und Praxis ist Ausdruck eines politischen
Sokratismus. Nur wenn dieser ernst genommen wird, besteht die Chance
als ein existenzieller Republikaner wirken zu kénnen — und als solcher
verstanden zu werden.

Darum geht es also darum, einen politischen Sokratismus als nach-
driickliche Handlungsanleitung anzunehmen, um dem eigenen Anspruch
als existenzieller Republikaner gerecht werden zu kénnen.

17 | Ich mochte hier allerdings das Wort »Ehe« fiir diese Institutionalisierung der
Liebe ausdriicklich vermeiden.

hittps://dol.org/1014361/6783839440202-004 - am 14.02.2026, 08:43:49.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

