3 Annaherung an das Forschungsfeld

3.1 Musliminnen und Muslime in der Schweiz: ein Uberblick

Im Jahr 2000 zihlte die letzte umfassende Volkszihlung in der Schweiz 310
000 Muslim*innen (Bovay 2004). Wahrend der Anteil von Muslim*innen an
der Bevolkerung der Schweiz 1970 erst 0.26 Prozent betrug, waren es 1980
0.89 Prozent (ebd.). Mit der kriegsbedingten Zuwanderung von Personen
aus Ex-Jugoslawien stieg der Anteil der Muslim*innen in der Schweiz in
den 1990er-Jahren sprunghaft an — von 1990 2.21 Prozent auf 4.26 Prozent
in 2000 (ebd.). Neuere, gesicherte Zahlen liegen keine vor, der Grund dafir
besteht darin, dass das System der »Volkszihlung« aus politischen und
okonomischen Griinden sistiert wurde. Von 1850-2000 wurde alle zehn
Jahre eine Volkszihlung vorgenommen, die eine Frage nach Religions-
zugehorigkeit einschloss. Heute werden die Bevolkerungszahlen iiber die
Gemeinderegister erhoben (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 574,
fiir entsprechende Zahlen vgl. BFS 2017¢). Nicht alle Gemeinden erheben
jedoch Informationen iiber Religionszugehorigkeit, denn die Kategorisie-
rung »Religionszugehorigkeit« und deren statistische Erhebung ist aufgrund
der vorgegebenen Zuordnungen und der Zuschreibungen nicht unproble-
matisch. Dies zeigt sich bspw. an der Frage, wer iiberhaupt als Muslim*in
definiert wird und wer nicht: Wie wire z.B. eine religi6s sozialisierte Tochter
einer Sunnitin und eines Schiiten statistisch zu »klassifizieren«? Als »Sun-
niting, »Schiitin« oder »Konfessionslose«? Dieselbe Problematik stellt sich
natiirlich auch bei der Zugehorigkeit (bzw. Nichtzugehérigkeit) zu anderen
Religionsgemeinschaften, so wie bei den Schnen und Téchtern von Eltern,
die unterschiedlichen Religionsgemeinschaften angehéren. Eine weitere
Schwierigkeit besteht zudem darin, dass einzelne Gemeinden nur staatlich
anerkannte Religionsgemeinschaften als Kategorien der Selbstdeklaration
auffithren (Schnewly-Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 574, Fussnote 36).

- am 14.02.2026, 14:30::



https://doi.org/10.14361/9783839453186-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Islam, Gender, Intersektionalitat

Dessen ungeachtet wurde im Jahr 2014 gemiss Schitzungen, die auf sta-
tistischen Hochrechnungen' beruhen, von ca. 450 0oo Muslim*innen in der
Schweiz ausgegangen, das entspricht ca. 5.5 Prozent der Gesamtbevdlkerung,
wovon gut ein Drittel unter 20 Jahre alt ist (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti
2017: 682). 80 Prozent der Muslim*innen in der Schweiz sind Sunnit*innen,
7 Prozent Schiit*innen, 11 Prozent tiirkische Alevit*innen, die restlichen Pro-
zente sind Angehdrige von Minderheiten wie verschiedenen Sufiorden oder
den Ahmadiyya (ebd.: 683). Gemiss Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti
(2017: 683) verteilt sich die Bevolkerung geografisch unterschiedlich auf die
verschiedenen Sprachregionen der Schweiz: Wihrend in der deutschsprachi-
gen Schweiz 76.7 Prozent der muslimischen Bevolkerung der Schweiz woh-
nen, leben in der franzésischsprachigen Schweiz 21.6 Prozent und im Tessin
1.7 Prozent (vgl. hierzu auch BFS 2017¢). Zudem existieren gut 240 Moscheen
und 24 Muslim*innen vorbehaltene Begrabungstitten auf Gemeindefriedhd-
fen (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 683-684). Ein stark wachsender
Teil der Muslim*innen besitzt die Schweizer Staatsangehorigkeit, 2014 waren
es 34 Prozent, inklusive ein paar tausend Konvertit*innen (ebd.: 682).

In Bezug auf Herkunft, Sprache und soziokulturelle Zugehorigkeiten
zeichnen sich Muslim*innen in der Schweiz im Gegensatz zu der musli-
mischen Bevolkerung der europdischen Nachbarlinder durch eine grosse
Heterogenitit aus (Scharbrodt et al. 2017, Allenbach/Sokefeld 2010, Gianni
2010, Behloul/Lathion 2007). Der grosste Teil der Muslim*innen (39 Prozent)
stammt urspriinglich aus dem Balkan, gefolgt von 13 Prozent aus der Tiirkei
(Aleviten eingeschlossen), 4 Prozent aus Nordafrika und 3 Prozent aus dem

1 Die Zahlen beruhen auf einer Hochrechnung des Bundesamts fiir Statistik (BFS) mit ei-
nem Sample von 200 000 Personen. Die genaue offizielle Zahl der Muslime fiir 2014 ist
346 208 (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 682) —anzufiigen ist jedoch, dass ein
nicht unerheblicher Teil der Bevélkerung aus dieser Erhebung ausgeschlossen wurde:
Das Sample, aufdem die Hochrechnung beruht, umfasst nur permanentin der Schweiz
niedergelassene Personen tiber 15 Jahre, die in privaten Haushalten wohnten — ausge-
schlossen davon sind Asylsuchende, Cefliichtete, Diplomaten und eine betrachtliche
Anzahl von sog. Expatriierten, die in der Schweiz arbeiten, sowie Gefangnisinsassen
und Menschen, die in sozialen und medizinischen Institutionen wohnen (Schnewly-
Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 574). Rechnet man die Zahlen aufgrund durchschnittli-
cher Geburts- und Zuwanderungsraten hoch und schliesst unter 15-Jdhrige und Alevi-
ten mit ein —wie Schneuwly Purdie und Tunger Zanetti dies taten, kommt man auf die
Zahl von ca. 450 000 (Schneuwly-Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 682).

- am 14.02.2026, 14:30::



https://doi.org/10.14361/9783839453186-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

Nahen Osten; weitere 3 Prozent aus EU-Staaten, 2 Prozent aus der afrika-
nischen Sub-Sahara, 1 Prozent aus Zentralasien und 1 Prozent aus Ostasien
(Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 683).

Die Heterogenitit der muslimischen Bevolkerung in der Schweiz kann,
wie Allenbach und Sékefeld unterstreichen, angesichts des homogenisieren-
den Islamdiskurses nicht genug betont werden (2010: 17). Es handelt sich
hierbei um eine Heterogenitit hinsichtlich Ethnizitit, »Migrationshinter-
grundx, Sprache und Glaubenstradition (Miiller 2013: 52). Diese Heterogenitit
kommt nicht zuletzt in einer grossen Pluralitit von Formen gelebter Religio-
sitdt (lived religion¢, McGuire 2008: 12-13) zum Ausdruck (Allenbach/Sokefeld
2010: 16, Schneuwly Purdie 2010, Schneuwly Purdie et al. 2009). Im Gegen-
satz zu den USA und Kanada, wo Muslim*innen hiufig der Mittelschicht
angehoren, gehort die muslimische Bevolkerung der Schweiz tiberdurch-
schnittlich oft der Unterschicht an (Allenbach/Sokefeld 2010: 14).

Lediglich ein kleiner Teil der in der Schweiz lebenden Muslim*innen
kann als sreligios aktiv< bzw. sogenannt >praktizierend« bezeichnet werden
(De Flaugergues 2016, Gianni et al. 2015). Eine kategoriale Einteilung in
die Dichotomie spraktizierend< vs. >nicht praktizierend« ist aus religions-
wissenschaftlicher Sicht jedoch ohnehin obsolet oder zumindest subjektiv,
die Grenzen scheinen vielmehr fliessend zu verlaufen (vgl. neue Typologie
religivser Profile* Stolz et al. 2014: 65-78, aber auch Endres et al. 2013: 10,
Stolz/Baumann 2007: 35-36). Endres et al. schitzen den Anteil der Muslim*in-
nen, welche die Religionsausiibung als »lebensbestimmend« verstehen, unter
Einrdumung des zuletzt genannten Einwands auf 10-15 Prozent (Endres et
al. 2013: 10).

Der Aufbau einer religiésen Infrastruktur setzte mit dem Familiennach-
zug von muslimischen Gastarbeitern ein und kann als Prozess des »Heimisch-
Werdens« gedeutet werden (Allenbach/Milller 2017: 279, DAmato 2015). Die
Mehrheit der religios aktiven Muslim*innen unter den Zugewanderten ist
in Vereinen organisiert, die sich meist entlang ethnischer und sprachlicher
Grenzen ausrichten und Moschee-gebunden sind (Zurlinden 2015: 179, End-
res et al. 2013: 11). Diese Vereine verfiigen in der Regel tiber Raumlichkei-

2 Stolzetal. (2014: 65-78) sprechen in ihrer Typologie von 4 religiosen Profilen innerhalb
eines sozialen Felds, welches innerhalb der Dimensionen »institutionelle Religiositat«
und »alternative Spiritualitat« aufgespannt wird: 1. Institutionelle 2. Alternative 3. Di-
stanzierte 4. Sakulare.

- am 14.02.2026, 14:30::



https://doi.org/10.14361/9783839453186-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Islam, Gender, Intersektionalitat

ten, die einerseits der Ausiibung religidser Praxen, andererseits aber auch als
Treftpunkte fiir vielfiltigste Aktivititen dienen — von folkloristischen Volks-
tanzgruppen iiber Frauengruppentreffen bis hin zur Hilfe bei Hausaufgaben
und Bewerbungsschreiben (eigene Beobachtungen, Endres et al. 2013:13, Bau-
mann 2012: 46-52, Behloul 2005: 157). Behloul bezeichnet Moschen gar als
»polyfunktionale Dienstleistungszentren« (Behloul 2005: 157, 2004). Meistens
sind diese rdumlich in der (stidtischen) Peripherie angesiedelt und dusserlich
nicht als religiése Lokale erkennbar (eigene Beobachtungen, vgl. auch Allen-
bach/Miiller 2017: 279, Miiller 2013: 54).

Institutionell hatte sich die Bandbreite muslimischer Vereine in den ver-
gangenen Jahrzehnten ausdifferenziert, nicht zuletzt durch die Griindung der
Dachorganisationen (Endres et al.: 2013: 12). Auch das zunehmende Gewicht
von Secondas®os und von Konvertit*innen® in religiosen Vereinen diirfte hier-
bei eine Rolle gespielt haben. Moschee-ungebundene Organisationen, welche
primér vor allem von religiésen Akteur*innen der zweiten Generation von Zu-
gewanderten frequentiert werden, sind meist nicht mehr entlang sprachlich-
ethnischer Gruppen organisiert. Kommunikationssprache ist Deutsch und es
wird Wert darauf gelegt, dass ein Islamverstindnis reprisentiert wird, das
sich mit einem Leben in der hegemonialen schweizerischen Gesellschaft ver-
einen lisst (zum Wandel von Religionsverstindnis, religiéser Praxis und reli-
gioser Selbstreprisentation junger Secondas muslimischen Glaubens gegen-
tiber der Elterngeneration vgl. Thesen in Kapitel 6).

Auf gesamtschweizerischer Ebene gibt es seit lingerem Bestrebungen,
verschiedene Vereine in einem Dachverband zusammenzufassen. Es gibt
zwei Dachverbinde mit reprisentativem Anspruch: 1978 wurde die KIOS
(Koordination Islamischer Organisationen Schweiz) gegriindet, gemdss
Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti (2017: 686) scheint dieser Verband
jedoch zurzeit nicht mehr aktiv zu sein. 2006 folgte die Griindung der
Foderation Islamischer Dachorganisationen (FIDS) als reprasentativer ge-
samtschweizerischer Dachverband, der laut Selbstdeklaration rund 170
muslimische Vereine reprisentiert (FIDS 2017). Die muslimischen Dachver-
bande haben sich zunichst auf regionaler (kantonaler) und erst in einem
zweiten Schritt auf nationaler Ebene mit dem Ziel gebildet, die Vielfalt

3 Konvertiten sind in prominenten Funktionen der muslimischen Dachorganisationen
starker vertreten, als es ihrer recht kleinen Zahl entsprechen wiirde (Endres et al. 2013:
12).

- am 14.02.2026, 14:30::



https://doi.org/10.14361/9783839453186-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

der muslimischen Vereine zu biindeln, um einerseits einen Verstindi-
gungsprozess untereinander einzuleiten, andererseits aber auch, um eine
Ansprechstelle fiir staatliche Stellen zu schaffen (Allenbach/Sokefeld 2010:
17). Tunger-Zanetti schitzt die Mitglieder aufgrund einer Hochrechnung
von muslimischen Vereinen innerhalb und ausserhalb der Dachverbinde*
auf gesamthaft ca. 100 0oo (Tunger-Zanetti 2017). Allenbach und Miiller
(2017: 279) zufolge befinden sich diese Organisationen momentan in einer
Etablierungsphase, welche nach Ansicht der Autorinnen in erster Linie von
den Kindern von Zugewanderten getragen wird, denen es um die Verortung
der religiésen Gemeinschaft in der »Aufenthaltsgesellschaft« gehe (ebd.: 278).
Als deutliches Zeichen hierfiir kénnen laut Autorinnen die Pline der beiden
grossten muslimischen Dachverbinde FIDS und KIOS betrachtet werden
»eine 6ffentlich-rechtliche Anerkennung des Islam anzustreben und dadurch
die faktische Gleichstellung mit den beiden christlichen Landeskirchen zu
erreichen« (ebd.: 279). Baumann (2012: 45) stellte bereits im Rahmen eines
Syntheseberichts zum Nationalen Forschungsprogramm »Religionsgemein-
schaften, Staat und Gesellschaft« (NFPs8) fest, dass Vertreter*innen nicht-
christlicher Religionen immer hiufiger »den Wunsch nach gleichberech-
tigter gesellschaftlicher Akzeptanz und 6ffentlich-rechtlicher Anerkennung
ihrer Religion, der Maéglichkeit von eigenem Religionsunterricht an offentli-
chen Schulen und der Zulassung der Errichtung reprisentativer, >wiirdiger«
Religionsbauten« dussern (ebd.).

Allenbach und Miiller stellen zudem ein zunehmendes Eindringen von
Frauen in die »institutionelle Sphire von Religion« fest (Allenbach/Miller
2017: 287). Frauen iibernehmen laut den Autorinnen in religiésen Orga-
nisationen von Zugewanderten neue Aufgaben (ebd.). Neuere religions-
wissenschaftliche Forschungsergebnisse weisen in eine dhnliche Richtung:
Baumann (2012: 61) konnte bspw. hinsichtlich der religisen Organisati-
on von zugewanderten vietnamesischen Buddhist*innen und tamilischen
Hindus aufzeigen, dass ein Mangel an religiésen Spezialisten neue Riume
fiir Frauen im rituellen Bereich 6ffnet, die ihnen in den Herkunftslin-
dern verwehrt bleiben wiirden (ebd.). Dass sich im rituellen Bereich in
Moscheen neue Riume fiir Frauen eréffneten, konnte ich auch in meiner
Feldforschung beobachten, insbesondere im Zusammenhang mit etablierten
Frauengruppen und der Einweisung von jungen Midchen in religiése Riten

4 Fiir eine detaillierte Ubersicht der muslimischen Verbinde siehe Schneuwly Pur-
die/Tunger-Zanetti 2017: 686-687.

- am 14.02.2026, 14:30::

63


https://doi.org/10.14361/9783839453186-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Islam, Gender, Intersektionalitat

und Schriften. Zudem stellte ich fest, dass Frauen teilweise auch reprisen-
tative Aufgaben tibernehmen, bspw. Fithrungen an Anlissen wie am »Tag
der offenen Moschee« bzw. der »Nacht der Religionen« oder dass gar eine
Moschee an einem »runden Tisch der Religionen« durch eine Frau vertreten
wurde (Feldprotokoll 8.11.2014). Bei den Frauen, die reprisentative Aufgaben
tibernahmen, handelte es sich — wohl nicht zuletzt aufgrund ihrer fundierten
Deutschkenntnisse — fast ausschliesslich um Secondas oder aber Konverti-
tinnen. An der rituellen Einweisung von jungen Middchen und Frauen waren,
wie ich beobachten konnte, auch Frauen der sog. »ersten Generation« von
Zugewanderten beteiligt.

3.2 Ankniipfungspunkte: Forschung zu adoleszenten
Secondas*os muslimischen Glaubens im Kontext des
gesellschaftspolitischen Islamdiskurses in der Schweiz

Wie bereits erliutert, wurde trotz des mit hoher Emotionalitit gefithrten ak-
tuellen Islamdiskurses bisher in der Schweiz auffallend wenig zu biografi-
schen Erfahrungen von adoleszenten Muslim*innen geforscht, insbesondere
zu denen von jungen Frauen der sogenannten »zweiten Generation«. Unzu-
reichende Untersuchungen zu bildungsbiografischen Verliufen von religios
orientierten adoleszenten Secondas ergeben die eigentliche Forschungsliicke.
Dabei bildet gerade das »adoleszente Suchen nach Neuem« (Mey/Rorato 2010:
14) unter den Bedingungen von Migration eine (bildungs-)biografische Her-
ausforderung (vgl. hierzu auch King/Koller 2009b). Nicht zuletzt deshalb, weil
diese Suche eingebunden ist in »soziale Verhiltnisse, in denen nicht nur Ka-
pitalien, sondern auch soziale Anerkennung ungleich verteilt und vielfache
Mechanismen der Reproduktion von sozialer Ungleichheit am Wirken sind«
(ebd.). Anlehnend an King (2004: 28ff.) begreife ich die Phase der Adoleszenz
als »Moglichkeitsraum« (Holzkamp 1983), in welcher in Auseinandersetzung
mit dem >bisherigen« eigenen Leben - und besonders mit der familialen Her-
kunft(-sgeschichte) — in Umgestaltungsprozessen potenziell neue, eigene Le-
bensentwiirfe entwickelt und neue Perspektiven gewonnen werden kénnen
(King 2004: 281T.).

Ungeachtet der eher bescheidenen Forschungslage in der Schweiz zu bio-
grafischen Erfahrungen religios orientierter Secondas muslimischen Glau-
bens im Kontext von Bildungsprozessen existieren etliche Studien, an welche
die vorliegende Untersuchung anschliessen kann. Zentrale Ankniipfungs-

- am 14.02.2026, 14:30::



https://doi.org/10.14361/9783839453186-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

