
3 Annäherung an das Forschungsfeld

3.1 Musliminnen und Muslime in der Schweiz: ein Überblick

Im Jahr 2000 zählte die letzte umfassende Volkszählung in der Schweiz 310

000 Muslim*innen (Bovay 2004). Während der Anteil von Muslim*innen an

der Bevölkerung der Schweiz 1970 erst 0.26 Prozent betrug, waren es 1980

0.89 Prozent (ebd.). Mit der kriegsbedingten Zuwanderung von Personen

aus Ex-Jugoslawien stieg der Anteil der Muslim*innen in der Schweiz in

den 1990er-Jahren sprunghaft an – von 1990 2.21 Prozent auf 4.26 Prozent

in 2000 (ebd.). Neuere, gesicherte Zahlen liegen keine vor, der Grund dafür

besteht darin, dass das System der »Volkszählung« aus politischen und

ökonomischen Gründen sistiert wurde. Von 1850-2000 wurde alle zehn

Jahre eine Volkszählung vorgenommen, die eine Frage nach Religions-

zugehörigkeit einschloss. Heute werden die Bevölkerungszahlen über die

Gemeinderegister erhoben (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 574,

für entsprechende Zahlen vgl. BFS 2017c). Nicht alle Gemeinden erheben

jedoch Informationen über Religionszugehörigkeit, denn die Kategorisie-

rung »Religionszugehörigkeit« und deren statistische Erhebung ist aufgrund

der vorgegebenen Zuordnungen und der Zuschreibungen nicht unproble-

matisch. Dies zeigt sich bspw. an der Frage, wer überhaupt als Muslim*in

definiert wird und wer nicht: Wie wäre z.B. eine religiös sozialisierte Tochter

einer Sunnitin und eines Schiiten statistisch zu »klassifizieren«? Als »Sun-

nitin«, »Schiitin« oder »Konfessionslose«? Dieselbe Problematik stellt sich

natürlich auch bei der Zugehörigkeit (bzw. Nichtzugehörigkeit) zu anderen

Religionsgemeinschaften, so wie bei den Söhnen und Töchtern von Eltern,

die unterschiedlichen Religionsgemeinschaften angehören. Eine weitere

Schwierigkeit besteht zudem darin, dass einzelne Gemeinden nur staatlich

anerkannte Religionsgemeinschaften als Kategorien der Selbstdeklaration

aufführen (Schnewly-Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 574, Fussnote 36).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-005 - am 14.02.2026, 14:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Islam, Gender, Intersektionalität

Dessen ungeachtet wurde im Jahr 2014 gemäss Schätzungen, die auf sta-

tistischen Hochrechnungen1 beruhen, von ca. 450 000 Muslim*innen in der

Schweiz ausgegangen, das entspricht ca. 5.5 Prozent der Gesamtbevölkerung,

wovon gut ein Drittel unter 20 Jahre alt ist (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti

2017: 682). 80 Prozent der Muslim*innen in der Schweiz sind Sunnit*innen,

7 Prozent Schiit*innen, 11 Prozent türkische Alevit*innen, die restlichen Pro-

zente sind Angehörige von Minderheiten wie verschiedenen Sufiorden oder

den Ahmadiyya (ebd.: 683). Gemäss Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti

(2017: 683) verteilt sich die Bevölkerung geografisch unterschiedlich auf die

verschiedenen Sprachregionen der Schweiz: Während in der deutschsprachi-

gen Schweiz 76.7 Prozent der muslimischen Bevölkerung der Schweiz woh-

nen, leben in der französischsprachigen Schweiz 21.6 Prozent und im Tessin

1.7 Prozent (vgl. hierzu auch BFS 2017c). Zudem existieren gut 240 Moscheen

und 24 Muslim*innen vorbehaltene Begrabungstätten auf Gemeindefriedhö-

fen (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 683-684). Ein stark wachsender

Teil der Muslim*innen besitzt die Schweizer Staatsangehörigkeit, 2014 waren

es 34 Prozent, inklusive ein paar tausend Konvertit*innen (ebd.: 682).

In Bezug auf Herkunft, Sprache und soziokulturelle Zugehörigkeiten

zeichnen sich Muslim*innen in der Schweiz im Gegensatz zu der musli-

mischen Bevölkerung der europäischen Nachbarländer durch eine grosse

Heterogenität aus (Scharbrodt et al. 2017, Allenbach/Sökefeld 2010, Gianni

2010, Behloul/Lathion 2007). Der grösste Teil der Muslim*innen (39 Prozent)

stammt ursprünglich aus dem Balkan, gefolgt von 13 Prozent aus der Türkei

(Aleviten eingeschlossen), 4 Prozent aus Nordafrika und 3 Prozent aus dem

1 Die Zahlen beruhen auf einerHochrechnungdes Bundesamts für Statistik (BFS)mit ei-

nemSample von 200000 Personen. Die genaue offizielle Zahl derMuslime für 2014 ist

346 208 (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 682) – anzufügen ist jedoch, dass ein

nicht unerheblicher Teil der Bevölkerung aus dieser Erhebung ausgeschlossen wurde:

Das Sample, auf demdieHochrechnungberuht, umfasst nur permanent in der Schweiz

niedergelassene Personen über 15 Jahre, die in privaten Haushalten wohnten – ausge-

schlossen davon sind Asylsuchende, Geflüchtete, Diplomaten und eine beträchtliche

Anzahl von sog. Expatriierten, die in der Schweiz arbeiten, sowie Gefängnisinsassen

und Menschen, die in sozialen und medizinischen Institutionen wohnen (Schnewly-

Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 574). Rechnet man die Zahlen aufgrund durchschnittli-

cher Geburts- und Zuwanderungsraten hoch und schliesst unter 15-Jährige und Alevi-

tenmit ein – wie Schneuwly Purdie und Tunger Zanetti dies taten, kommtman auf die

Zahl von ca. 450 000 (Schneuwly-Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 682).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-005 - am 14.02.2026, 14:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 61

Nahen Osten; weitere 3 Prozent aus EU-Staaten, 2 Prozent aus der afrika-

nischen Sub-Sahara, 1 Prozent aus Zentralasien und 1 Prozent aus Ostasien

(Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 683).

Die Heterogenität der muslimischen Bevölkerung in der Schweiz kann,

wie Allenbach und Sökefeld unterstreichen, angesichts des homogenisieren-

den Islamdiskurses nicht genug betont werden (2010: 17). Es handelt sich

hierbei um eine Heterogenität hinsichtlich Ethnizität, »Migrationshinter-

grund«, Sprache undGlaubenstradition (Müller 2013: 52).DieseHeterogenität

kommt nicht zuletzt in einer grossen Pluralität von Formen gelebter Religio-

sität (›lived religion‹,McGuire 2008: 12-13) zum Ausdruck (Allenbach/Sökefeld

2010: 16, Schneuwly Purdie 2010, Schneuwly Purdie et al. 2009). Im Gegen-

satz zu den USA und Kanada, wo Muslim*innen häufig der Mittelschicht

angehören, gehört die muslimische Bevölkerung der Schweiz überdurch-

schnittlich oft der Unterschicht an (Allenbach/Sökefeld 2010: 14).

Lediglich ein kleiner Teil der in der Schweiz lebenden Muslim*innen

kann als ›religiös aktiv‹ bzw. sogenannt ›praktizierend‹ bezeichnet werden

(De Flaugergues 2016, Gianni et al. 2015). Eine kategoriale Einteilung in

die Dichotomie ›praktizierend‹ vs. ›nicht praktizierend‹ ist aus religions-

wissenschaftlicher Sicht jedoch ohnehin obsolet oder zumindest subjektiv,

die Grenzen scheinen vielmehr fliessend zu verlaufen (vgl. neue Typologie

religiöser Profile2 Stolz et al. 2014: 65-78, aber auch Endres et al. 2013: 10,

Stolz/Baumann 2007: 35-36). Endres et al. schätzen den Anteil der Muslim*in-

nen, welche die Religionsausübung als »lebensbestimmend« verstehen, unter

Einräumung des zuletzt genannten Einwands auf 10-15 Prozent (Endres et

al. 2013: 10).

Der Aufbau einer religiösen Infrastruktur setzte mit dem Familiennach-

zug vonmuslimischenGastarbeitern ein und kann als Prozess des »Heimisch-

Werdens« gedeutet werden (Allenbach/Müller 2017: 279, D’Amato 2015). Die

Mehrheit der religiös aktiven Muslim*innen unter den Zugewanderten ist

in Vereinen organisiert, die sich meist entlang ethnischer und sprachlicher

Grenzen ausrichten und Moschee-gebunden sind (Zurlinden 2015: 179, End-

res et al. 2013: 11). Diese Vereine verfügen in der Regel über Räumlichkei-

2 Stolz et al. (2014: 65-78) sprechen in ihrer Typologie von 4 religiösen Profilen innerhalb

eines sozialen Felds, welches innerhalb der Dimensionen »institutionelle Religiosität«

und »alternative Spiritualität« aufgespannt wird: 1. Institutionelle 2. Alternative 3. Di-

stanzierte 4. Säkulare.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-005 - am 14.02.2026, 14:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Islam, Gender, Intersektionalität

ten, die einerseits der Ausübung religiöser Praxen, andererseits aber auch als

Treffpunkte für vielfältigste Aktivitäten dienen – von folkloristischen Volks-

tanzgruppen über Frauengruppentreffen bis hin zur Hilfe bei Hausaufgaben

undBewerbungsschreiben (eigene Beobachtungen,Endres et al. 2013: 13, Bau-

mann 2012: 46-52, Behloul 2005: 157). Behloul bezeichnet Moschen gar als

»polyfunktionale Dienstleistungszentren« (Behloul 2005: 157, 2004). Meistens

sind diese räumlich in der (städtischen) Peripherie angesiedelt und äusserlich

nicht als religiöse Lokale erkennbar (eigene Beobachtungen, vgl. auch Allen-

bach/Müller 2017: 279, Müller 2013: 54).

Institutionell hatte sich die Bandbreite muslimischer Vereine in den ver-

gangenen Jahrzehnten ausdifferenziert, nicht zuletzt durch die Gründung der

Dachorganisationen (Endres et al.: 2013: 12). Auch das zunehmende Gewicht

von Secondas*os und von Konvertit*innen3 in religiösen Vereinen dürfte hier-

bei eine Rolle gespielt haben. Moschee-ungebundene Organisationen, welche

primär vor allem von religiösen Akteur*innen der zweiten Generation von Zu-

gewanderten frequentiert werden, sind meist nicht mehr entlang sprachlich-

ethnischer Gruppen organisiert. Kommunikationssprache ist Deutsch und es

wird Wert darauf gelegt, dass ein Islamverständnis repräsentiert wird, das

sich mit einem Leben in der hegemonialen schweizerischen Gesellschaft ver-

einen lässt (zumWandel von Religionsverständnis, religiöser Praxis und reli-

giöser Selbstrepräsentation junger Secondas muslimischen Glaubens gegen-

über der Elterngeneration vgl. Thesen in Kapitel 6).

Auf gesamtschweizerischer Ebene gibt es seit längerem Bestrebungen,

verschiedene Vereine in einem Dachverband zusammenzufassen. Es gibt

zwei Dachverbände mit repräsentativem Anspruch: 1978 wurde die KIOS

(Koordination Islamischer Organisationen Schweiz) gegründet, gemäss

Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti (2017: 686) scheint dieser Verband

jedoch zurzeit nicht mehr aktiv zu sein. 2006 folgte die Gründung der

Föderation Islamischer Dachorganisationen (FIDS) als repräsentativer ge-

samtschweizerischer Dachverband, der laut Selbstdeklaration rund 170

muslimische Vereine repräsentiert (FIDS 2017). Die muslimischen Dachver-

bände haben sich zunächst auf regionaler (kantonaler) und erst in einem

zweiten Schritt auf nationaler Ebene mit dem Ziel gebildet, die Vielfalt

3 Konvertiten sind in prominenten Funktionen der muslimischen Dachorganisationen

stärker vertreten, als es ihrer recht kleinen Zahl entsprechenwürde (Endres et al. 2013:

12).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-005 - am 14.02.2026, 14:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 63

der muslimischen Vereine zu bündeln, um einerseits einen Verständi-

gungsprozess untereinander einzuleiten, andererseits aber auch, um eine

Ansprechstelle für staatliche Stellen zu schaffen (Allenbach/Sökefeld 2010:

17). Tunger-Zanetti schätzt die Mitglieder aufgrund einer Hochrechnung

von muslimischen Vereinen innerhalb und ausserhalb der Dachverbände4

auf gesamthaft ca. 100 000 (Tunger-Zanetti 2017). Allenbach und Müller

(2017: 279) zufolge befinden sich diese Organisationen momentan in einer

Etablierungsphase, welche nach Ansicht der Autorinnen in erster Linie von

den Kindern von Zugewanderten getragen wird, denen es um die Verortung

der religiösen Gemeinschaft in der »Aufenthaltsgesellschaft« gehe (ebd.: 278).

Als deutliches Zeichen hierfür können laut Autorinnen die Pläne der beiden

grössten muslimischen Dachverbände FIDS und KIOS betrachtet werden

»eine öffentlich-rechtliche Anerkennung des Islam anzustreben und dadurch

die faktische Gleichstellung mit den beiden christlichen Landeskirchen zu

erreichen« (ebd.: 279). Baumann (2012: 45) stellte bereits im Rahmen eines

Syntheseberichts zum Nationalen Forschungsprogramm »Religionsgemein-

schaften, Staat und Gesellschaft« (NFP58) fest, dass Vertreter*innen nicht-

christlicher Religionen immer häufiger »den Wunsch nach gleichberech-

tigter gesellschaftlicher Akzeptanz und öffentlich-rechtlicher Anerkennung

ihrer Religion, der Möglichkeit von eigenem Religionsunterricht an öffentli-

chen Schulen und der Zulassung der Errichtung repräsentativer, ›würdiger‹

Religionsbauten« äussern (ebd.).

Allenbach und Müller stellen zudem ein zunehmendes Eindringen von

Frauen in die »institutionelle Sphäre von Religion« fest (Allenbach/Müller

2017: 287). Frauen übernehmen laut den Autorinnen in religiösen Orga-

nisationen von Zugewanderten neue Aufgaben (ebd.). Neuere religions-

wissenschaftliche Forschungsergebnisse weisen in eine ähnliche Richtung:

Baumann (2012: 61) konnte bspw. hinsichtlich der religiösen Organisati-

on von zugewanderten vietnamesischen Buddhist*innen und tamilischen

Hindus aufzeigen, dass ein Mangel an religiösen Spezialisten neue Räume

für Frauen im rituellen Bereich öffnet, die ihnen in den Herkunftslän-

dern verwehrt bleiben würden (ebd.). Dass sich im rituellen Bereich in

Moscheen neue Räume für Frauen eröffneten, konnte ich auch in meiner

Feldforschung beobachten, insbesondere im Zusammenhang mit etablierten

Frauengruppen und der Einweisung von jungen Mädchen in religiöse Riten

4 Für eine detaillierte Übersicht der muslimischen Verbände siehe Schneuwly Pur-

die/Tunger-Zanetti 2017: 686-687.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-005 - am 14.02.2026, 14:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Islam, Gender, Intersektionalität

und Schriften. Zudem stellte ich fest, dass Frauen teilweise auch repräsen-

tative Aufgaben übernehmen, bspw. Führungen an Anlässen wie am »Tag

der offenen Moschee« bzw. der »Nacht der Religionen« oder dass gar eine

Moschee an einem »runden Tisch der Religionen« durch eine Frau vertreten

wurde (Feldprotokoll 8.11.2014). Bei den Frauen, die repräsentative Aufgaben

übernahmen, handelte es sich – wohl nicht zuletzt aufgrund ihrer fundierten

Deutschkenntnisse – fast ausschliesslich um Secondas oder aber Konverti-

tinnen. An der rituellen Einweisung von jungen Mädchen und Frauen waren,

wie ich beobachten konnte, auch Frauen der sog. »ersten Generation« von

Zugewanderten beteiligt.

3.2 Anknüpfungspunkte: Forschung zu adoleszenten
Secondas*os muslimischen Glaubens im Kontext des
gesellschaftspolitischen Islamdiskurses in der Schweiz

Wie bereits erläutert, wurde trotz des mit hoher Emotionalität geführten ak-

tuellen Islamdiskurses bisher in der Schweiz auffallend wenig zu biografi-

schen Erfahrungen von adoleszenten Muslim*innen geforscht, insbesondere

zu denen von jungen Frauen der sogenannten »zweiten Generation«. Unzu-

reichende Untersuchungen zu bildungsbiografischen Verläufen von religiös

orientierten adoleszenten Secondas ergeben die eigentliche Forschungslücke.

Dabei bildet gerade das »adoleszente Suchen nach Neuem« (Mey/Rorato 2010:

14) unter den Bedingungen von Migration eine (bildungs-)biografische Her-

ausforderung (vgl. hierzu auch King/Koller 2009b). Nicht zuletzt deshalb, weil

diese Suche eingebunden ist in »soziale Verhältnisse, in denen nicht nur Ka-

pitalien, sondern auch soziale Anerkennung ungleich verteilt und vielfache

Mechanismen der Reproduktion von sozialer Ungleichheit am Wirken sind«

(ebd.). Anlehnend an King (2004: 28ff.) begreife ich die Phase der Adoleszenz

als »Möglichkeitsraum« (Holzkamp 1983), in welcher in Auseinandersetzung

mit dem ›bisherigen‹ eigenen Leben – und besonders mit der familialen Her-

kunft(-sgeschichte) – in Umgestaltungsprozessen potenziell neue, eigene Le-

bensentwürfe entwickelt und neue Perspektiven gewonnen werden können

(King 2004: 28ff.).

Ungeachtet der eher bescheidenen Forschungslage in der Schweiz zu bio-

grafischen Erfahrungen religiös orientierter Secondas muslimischen Glau-

bens im Kontext von Bildungsprozessen existieren etliche Studien, an welche

die vorliegende Untersuchung anschliessen kann. Zentrale Anknüpfungs-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-005 - am 14.02.2026, 14:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

