
Kapitel 1: Was ist und was soll der Vertex? 

 

le vortex. Un vrai mystère. Les théories sont no-

la 

rale de la grande explication? trou blanc? avatar tri-

dimensionnel? simple gag? ou tout cela à la fois? 

 

Marc-Antoine Mathieu, Le procéssus  
 

Es muss nun ein neuer Begriff eingeführt werden. Nachdem die phänomenologi-
sche Beschreibung die verschiedenen, in der Welt des Menschen wirkenden Hori-
zonte enthüllt und näher gekennzeichnet hat, nachdem sich so der Begriff der 
Altermination als die grundsätzlichste Charakterisierung dieser Welt und ihrer Ge-
genstände ergeben hat, müssen wir nun einen weiteren Schritt machen und das ein-
holen, was Altermination erst konkret und in jedem Fall neu ermöglicht. Die trans-
zendentale Funktion, auf die wir so stoßen, nenne ich den Vertex.  

 
 

DIE ALLGEMEINEN STRUKTURELEMENTE DES VERTEX 
 

der Wirbel, der Scheitelpunkt oder Pol. Diese Bedeutungen werden alle ihre Funkti-
on erfüllen müssen. Zugleich ist der Vertex in unserer Sprache als Endpunkt der 
Vertikale gegenwärtig. So zeigt sich von Anfang an eine verwickelte Beziehung zu 
jenem anderen Grundbegriff an, der sich im ersten Teil dieser Arbeit als erster 
Hinweis auf die Logik der Altermination aufgedrängt hat: der Horizont, in seinen 
vielfachen Erscheinungsweisen. Allerdings darf die Beziehung nicht als schlichte 
Komplementarität oder gar Opposition missverstanden werden. Vertex und Hori-
zont unterhalten von Anfang an eine asymmetrische Beziehung. Das mag sich 
schon in ihren Etymologien and

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

griechisches Lehnwort ist. Es wird sich im Folgenden auch der Zusammenhang der 
unter dem Begriff des Horizonts beschriebenen Phänomene  die immer eine Of-
fenheit und Weite trugen, die bis zum Horizont absoluter Möglichkeit ging  mit 

Horos) erweisen, der in jenem Wort liegt: Der Hori-

reführend (und wird nur der Bequemlichkeit halber beibehalten): Es gibt nicht nur 
einen Vertex; dieser existiert vielmehr konstitutiv nur im Plural. Und der Vertex ist 
niemals fix, unbeweglich, starr, genau bestimmbar. Als Prinzip jeder Bestimmung 

 so wie eben auch Heideggers Sein (das) Nichts ist  und un-
endlich verschiebbar. Es darf also nicht erwartet werden, dass er sich in seinem So-
Sein phänomenologisch aufweisen lässt. Er lässt sich nur erschließen, nämlich über 
die präzise benennbaren Funktionen, die er erfüllt. Mit einem Wort, das ich Johan-
n 1  

Vertex und Horizont zeigen jene transzendentalen Strukturen an, die ein exaktes 
und doch verschobenes Abbild grundsätzlichster ontologischer Größen sind. Es sind 
jene Abweic

eine einsinnige Begründungsfunktion wird erfüllen können. Nur im Zusammenspiel 
mit dem, was das Transzendentale begründet, also in einer verzwickten Wechsel-
wirkung, einer Dialektik
keit immer schon gegeben sind. 

Im Mittelpunkt dieser Dialektik steht das Widerspiel von Bestimmtheit und Un-

bestimmtheit, durch das die Spitze der Zeit treibt. Es muss sogleich erwähnt werden, 
dass die Verwendung der Begriffe in ihren Modi zu beachten bleibt: Bestimmtheit  
Bestimmung  Bestimmtes, wie ihre Gegenbegriffe, sind streng auseinander zu hal-
ten. 

Allerdings lohnt der Anfang bei den ontologischen Beschreibungsinstrumenten. 
Diese sind einfacher greifbar, zum einen weil sie eine lange Denktradition vorwei-
sen können, zum anderen weil sie in intentio recta 
erste philosophische Frage geht aus von der erfahrenen Realität und geht sozusagen 
in die Breite. Das Seiende wird als Frage begriffen, dessen Antwort wieder Seien-
des ist: ein erstes Seiendes, aus dem heraus sich alles Unterschiedene entwickelt 
hat, oder ein eminent Seiendes, das alles nur ephemer Seiende ins Sein gerufen hat, 

des Schöpfers. Das Seiende, das immer nur als Bestimmtes auftreten kann, sieht 
sich also in der ontologischen Perspektive zwischen zwei andere mögliche Seiende 
                                                             
1  durée und der élan vital liefern unserem 

Denken und unserem Handeln einen beweglichen und veränderlichen Fixstern, der die 

(Johannes F.M. Schick: Erlebte Wirklichkeit. 285). 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 161 

gestellt. Das eminent Seiende hat dabei in der Geschichte eine Vielzahl von Namen 
erhalten; der treffendste und derjenige, der die in dieser Denkfigur wirksame Opera-

as in 
sich radikal bestimmt ist, und zugleich das Prinzip der Bestimmung alles Seienden. 
Der andere Pol aber lässt sich nicht so leicht auf einen Hauptbegriff reduzieren; sei-
ner Namen ist Legion: Chaos, Arché, Apeiron, Materie, das Erhabene, Masse, 
Nichts, radikal Un-

bestimmte, oder auch, wenn es so etwas geben kann, das Prinzip der Unbestimmt-
heit. (Denkbar ist letzteres wohl nur in Personifikationen der Unbestimmtheit, in 
solchen mythischen Figuren wie dem Trickster zum Beispiel, vielleicht auch in so 
mancher literarischen Gestaltung des Teufels oder anderer Dämonen; auch der 
rauschhafte Dionysos mit seinem Gefolge trägt Züge hiervon, doch seine Qualität 
des Göttlichen lässt auch den Rausch und den Wahn in einen göttlichen umkippen  
womit sich, gut dialektisch, die Extreme träfen.) 

Das Bestimmte des Erfahrenen steht also in wechselnden Zusammenhängen, je 
nachdem man es auf ein eminent Seiendes oder jene Widerspenstigkeit gegen alle 
Bestimmung bezieht oder aber auf beide. Das Spannungsfeld ist aber in jedem Fall 
klar gekennzeichnet. Zugleich sehen wir auch hier eine Asymmetrie am Werk: Gott 
und das radikal Unbestimmte sind nicht einfache Gegenpole, keine direkten Oppo-
sitionen; ihr Verhältnis muss immer ein leicht um eine Achse verschobenes sein. 
Eine kleine Abweichung, die dem Denken Schwierigkeiten macht.2 Und noch etwas 
                                                             
2  Um ganz klar zu se

auf eines beschränken. Es ist der Metaphysik, soweit ich sehe, aber nur in einem Fall ge-

Spinoza. Von Spinoza lässt sich daher sagen, dass er die Metaphysik mit ihren eigenen 

Mitteln an die Grenze und den Ursprung ihrer selbst geführt hat: zum Denken der Imma-

dann nicht mehr 

stimmten regelmäßig dem erfahrbaren bestimmten Seienden eine andere Weise oder 

Form des Seins als grundlegender gegenübergestellt wird, in einem Wort: wenn sich die 

Analogia entis bemerkbar m

Analogie des 

Seins eine Analogie des Seins ist, dass das metaphysische Denken also prinzipiell nicht 

aus der Beziehung von Weisen oder Gestalten des Seins zueinander aussteigt. Im Übrigen 

ist diese Metaphysik kein Schicksal des Denkens; das deswegen, weil eben keine direkte 

und abbildende, sondern vielmehr eine asymmetrische und verschiebende Beziehung 

zwischen der transzendentalen und der metaphysischen Dimension besteht. Den trans-

zendentalen Strukturen müssen dann aber auch die Alternativen des Denkens unterstehen, 

von denen z.B. François Jullien die chinesische in seinen Arbeiten immer wieder syste-

matisch fruchtbar zu mache  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ist von zentraler Bedeutung: Erfahrbar, gegeben, problematisch als Ausgangspunkt 
und Gegenstand der Frage kann immer nur das Bestimmte sein, das so und so ge-

sophie.3 Die Verhältnisse lassen sich mit den Begriffen Kants gut beschreiben: Wo 
die Wirklichkeit, das Bestimmte nicht in Frage gestellt ist, da herrscht die bestim-
mende Urteilskraft. Die reflektierende Urteilskraft führt auf kurz oder lang auf die 

raft sieht 
oder ein Problem, das diese und ihre Kategorien rätselhaft werden lässt. Dort aber, 
wo sich die reflektierende Urteilskraft selbst zum Gegenstand nimmt, so sie auf sich 
selbst reflektiert, weist sie aus der Metaphysik hinaus und in den Bereich des 
Transzendentalen hinein: Was heißt es, dass etwas ein Bestimmtes sein kann? Was 
heißt es, dass es für mich immer Bestimmtes gibt? 

 
Gehen wir zur transzendentalen Dimension über. Während in der intentio recta die 
bestimmten Dinge, Menschen, Begriffe etc. als erfahrbare erscheinen, werden ge-

Dagegen enthüllt sich dieser Einstellung ein neuer Gegenstand, der keiner mehr ist, 
nämlich eben der Horizont (die Horizonte). Während also das Erfahrbare der onto-
logischen Dimension als Fragwürdiges erhalten bleibt, ergibt sich der transzenden-
talen Einstellung als ganz eigene Domäne möglicher Erfahrung die Erfahrung der 
Möglichkeit im Horizont. Die Erfahrung verschiebt sich also zwischen dem Onto-
logischen und dem Transzendentalen vom Bestimmten zum Unbestimmten! Somit 
                                                             
3  Lassen sich nicht ein paar der Formen des Unbestimmten, die oben genannt waren, auch 

 

stände, mit denen ich Erfahrungen machen kann! Und sogar das Nichts, in der Meditation 

vielleicht  

ist, dass sie den Sinn von Erfahrung selbst in Frage stellen. Die Erfahrung der Materie 

rein als einer solchen z.B. führt in einen Bereich stummer Gegenwart, wo tendenziell je-

de menschliche Erfahrung aufhört. Die Erfahrung der Masse ist vielleicht das Ende des 

Individuums, und damit ebenfalls das Ende der Möglichkeiten menschlicher Erfahrung. 

In jedem Fall deutet sich an, dass auch hier eine doppelte Dialektik am Werke ist: Zum 

einen tendieren auch hier die Extreme dazu, ineinander zu fallen: Das Nichts erfahren 

und Gott erfahren  wäre dazwischen noch zu unterscheiden? Ist Gott, wenn er denn ir-

gendwie erfahren werden kann, nicht Gegenstand einer erhabenen Erfahrung? (Und es ist 

übersteigt oder unterg

kommen gleichem Recht als das Ende aller Erfahrung und als ihre absolute Erfüllung be-

schreiben.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 163 

steht von Anfang an fest, dass auch zwischen Ontologischem und Transzendenta-
lem eine Asymmetrie besteht, die ihre gegenseitige Zuordnung erst wirksam werden 
lässt. 

Den Platz  dieser natürlich immer nur als Chiffre für eine metaphysi-
sche Begründungsfunktion verstanden  nimmt nun der Vertex ein. Der Vertex ist 
der Operator der Bestimmungen. Fragt man, wie Altermination, als die grundsätz-
lichste Funktion eines menschlichen Bewusstseins, möglich ist, dann fragt man (un-
ter anderem), wie es möglich ist, dass man verschiedene Einstellungen einnehmen 
kann. Ich hatte eben, beim Übergang zur transzendentalen Einstellung diese letztere 
in Anführungszeichen gesetzt, und nun wird wohl deutlich warum: weil die Mög-

chert ist! Denn was heißt das eigentlich, eine Einstellung oder Perspektive etc. ein-
zunehmen? Es wird beschrieben als die Umstellung oder Ausrichtung des Blicks in 
eine bestimmte Richtung; zugleich kehren sich, in Analogie zum Sehen, die Gegen-
stände in je bestimmten Aspekten dem Blick zu. Doch zum einen ist exakt diese 
Möglichkeit eine ganz rätselhafte, zum anderen bleibt die Beschreibung so zumeist 
sehr im Theoretischen befangen. Das Beispiel (wenn es eines ist) der transzendenta-
len Einstellung  eine Sichtweise, die nach Husserl selbst allen gewohnten An-
schauungsweisen widerspricht und eine entsprechende Anstrengung und Übung er-
fordert  spricht hier Bände. Die Altermination als Grundtatsache des Bewusstseins 
beweist aber, dass dieser Wechsel ein nicht nur meist ganz müheloser, sondern auch 

kann, dass seine Blickwinkel auf die Welt zu verändern vermag  das ist wahr-
scheinlich keine sinnvolle Frage, einfach deswegen weil im Augenblick kein Weg 
ersichtlich wäre, wie man sie beantworten könnte. Dennoch können wir über die 
bloße Konstatierung dieser Möglichkeit  die zugleich am Grunde aller Wirklich-
keit ist  hinausgehen und beschreiben, welche Elemente eine solche Funktion des 

zurück, deren metaphysischer Sinn sich so auf den transzendentalen zurückführen 
lässt: das Unbestimmte/der Horizont  

st selbst nie gegeben. Der Hof der Unbestimmtheit weicht dabei in ver-
schiedenen Schichten von dem Kern einer Bestimmtheit zurück, die als bestimmte 
Gegenständlichkeit erscheint. Dieser Hof der Unbestimmtheit ist zugleich das Feld 
weiterer oder anderer Bestimmungen, oder aber, im äußersten Fall, das Feld der Be-

ist, ist das, woraufhin alle Bestimmtheit orientiert, ausgerichtet ist. Er selbst ist aber 
nichts, und das aus einem doppelten Grund: Er hat nicht die Form eines Gegen-

lich sich verschiebend. Es ist wie jene dunkle und spiegelnde Scheibe des Fernse-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

hers, von der es in der Sitcom Friends ein
 

Man könnte sicher einwenden, dass man den Vertex doch überhaupt nicht 
braucht, dass er eine unzulässige und unnötige Hypostasierung einer bloßen Funkti-
on ist. Aber dieser Einwand würde das Wesentliche verfehlen, dass der Vertex sich 
eben nicht hypostasieren lässt. Zwar gebe ich ihm einen Namen und spreche von 
ihm substantivisch, aber er selbst ist dabei eben keine Substanz, kein Ding, kein be-
stimmtes Etwas, insofern er Prinzip der Bestimmungen (im Plural) ist. Die Hypos-
tasierung muss auf Abstand gehalten werden, denn sie ist die Grenzscheide zwi-
schen der wirklichen philosophischen Begründungsarbeit im Transzendentalen und 
ihres Überspringens ins Metaphysische. (Natürlich hindert das nicht, dass die Meta-
physik der transzendentalen Begründungsarbeit immer wieder wichtige Hinweise 
liefern kann; im Gegenteil ist ihr verfehltes Nachspüren nach dem, was ich Vertex 
nenne, das Nächste zu einer echten Erforschung seines Fungierens. Dass dieses 
Verfehlen zugleich einer wesentlichen Notwendigkeit folgt und damit nur teilweise 
eine Kritik sein kann, wird später noch gezeigt werden.) 

 

der Vertex und die Horizonte auf Seiten des Transzendentalen gegenüber. Aus bei-
den zusammen ergibt sich das Widerspiel der Bestimmtheit und Unbestimmtheit, 
das für uns je als Wirklichkeit erscheinen kann. Dieses Widerspiel muss als vermit-
telt begriffen werden durch eine Dialektik, die sich als Zeit bemerkbar macht. Erst 
indem so Bestimmtheit und Unbestimmtheit in einen nicht abschließbaren Streit 
miteinander treten, kann so etwas wie Geschichte verständlich werden. Es ist dabei 
von einer Bedeutung, die nicht überschätzt werden kann, dass diese Geschichte kein 

Äußeres mehr hat: Für die Phänomenologie als einer Philosophie der Immanenz ist 
die Idee eines Ziels der Geschichte, einer Teleologie  gleich ob idealistisch oder 
materialistisch genommen  ebenso sinnlos wie die eines transzendenten Gottes, ei-
ner Ideenwelt, einem Reich ewiger Wahrheiten oder ähnliches.4 Nur dann wird die 
                                                             
4  Kann die Phänomenologie dann gar nicht mehr von Gott sprechen, höchstens in der Wei-

se wie hier, als Chiffre und in Anführungszeichen? Nichts zwangsläufig. Aber wenn sie 

noch von Gott sprechen will, dann muss sie diesen transzendenten Gott betrachten, inso-

fern er der Welt zugleich immanent wäre; nur so ließe sich davon sprechen. Ein Beispiel 

di

spricht in seinen philosophischen Arbeiten nirgends von Gott geradehin; der einzige Got-

tesdienst, den er philosophisch zulässt, ist die moralische Situation im Angesicht eines 

Anderen, der in seiner Gegebenheitsweise jedes Maß rein subjektiver Immanenz über-

steigt (Exteriorität, Unendlichkeit, Transzendenz). Damit gehört dieser Andere aber eben 

dern me-

taphysisch verstanden). Es liegt hierin vielmehr die Einsicht, dass es keinerlei Möglich-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 165 

ganze Tragweite des Gedankens erfasst: dass sich Bestimmtheit und Unbestimmt-
heit als Geschichte vermitteln und einander beständig, in dialektischer Bewegung, 
entgegenstehen.  

Es scheint nun, dass wir mit dieser Dialektik von Bestimmtheit und Unbe-
stimmtheit einen Punkt erreicht haben, der ganz jenseits aller phänomenologischen 
Einholung steht. Wie ließe sich eine solch abstrakte These, die zudem noch auf der 
nicht weniger abstrakten Idee eines Vertex beruht, noch anschaulich machen? In der 
Tat liegt hier eine Schwierigkeit, die aber nicht zuletzt darauf beruht, dass wir es 
gewohnt sind, nur solches gelten zu lassen, was als abgeschlossen auftritt. Dabei 
erweist jede noch so oberflächliche Betrachtung der geschichtlichen Tatsachen  
und andere gibt es schließlich nicht! 
hinein existiert und in Wirklichkeit nicht der Name eines Ewigen, sondern im Ge-
genteil einer Epoc
werden: das, was für eine gewisse Zeit stillsteht, sich auf seinen Lorbeeren und Irr-
tümern  und nicht selten sind beide dasselbe  ausruht. Für das Vergehen als sol-
ches, für das dialektische Vorandringen der Zeit, der Geschichte  als artikulierter 
Zeit  fehlt uns der geübte Blick. Gerade der Historiker ist hier meist keine Hilfe, 
weil paradoxerweise für ihn vor lauter Vergangenem das Vergehen selbst unsicht-
bar wird; weil außerdem seine richtige Aufgabe, die Gründe und Ursachen einer 
Dialektik aufzusuchen, die schwerwiegendste Illusion begründet, der das Denken 
der Geschichte ausgeliefert sein kann. Denn es gilt, eine Vorstellung keinen Au-
genblick außer Acht zu lassen, dass nämlich in den Gründen und Ursachen, im Vo-
rangehenden und Erklärenden, das Folgende, die Wirkung, das zu Erklärende noch 
nicht enthalten ist, weder in Möglichkeit, noch in Virtualität oder sonst wie. Soll 
Geschichte nicht ein eigentlich unnötiger oder etwas unökonomischer Umweg sein, 

an sich auch in einem Sprung erreicht 
werden könnte, soll also Geschichtlichkeit als solche überhaupt erst verständlich 

endgültig erklärt werden. Überall wo ein Reich ewiger Wahrheit explizit oder im-
plizit vorausgesetzt bleibt  und das zeigt sich heute vor allem in der nur scheinbar 
metaphysikfremden Metaphysik des Naturalismus , ist Geschichte nichts als eine 
eigentlich sinnlose Laune der Natur, Gottes, der menschlichen Begrenztheit etc.  

Diesem Irrtum liegt natürlich eine wichtige Tatsache zugrunde, nämlich wie 

aufdrängt, als ein wahres erscheint, und damit als ein notwendiges. In diesem 
Seinssinn des Erkannten, der im Wesen des Erkennens selbst eingeschrieben ist  
denn sonst würde das Erkannte ja nicht als wahr erkannt , liegt zwingend der 
                                                                                                                                       

keit gibt, in die transzendentale Welt des Anderen einzutreten oder den Anderen als Ge-

genstand zu betrachten, und dass diese Unmöglichkeit an der Wurzel der Verantwortung 

ist, die ich ihm gegenüber trage. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Überstieg desselben über die Grenzen des zeitlich Gebundenen, historisch, kultu-

die Erkenntnis dem Erkannten zuschreibt, tendiert mit gewissen Recht dazu, sich 
selbst absolut zu setzen. Allerdings ist das kein Recht, das ihm wirklich und letzt-
lich zuerkannt werden kann; es ist das Recht desjenigen, der zwar Recht hat, aber 
nicht im Recht ist, der die Sympathie des Richters, aber nicht die juristische Bestä-
tigung seines Rechts erhält. Sein Anspruch geht aber über die Sympathie hinaus. 
Diese Frage der Legitimität führt uns auf den Bereich des Gesetzes, der gleich noch 
von Bedeutung werden wird. 

 
Zunächst ist aber noch zu bemerken, dass die Zeit, die sich so allererst in ihrer phä-
nomenologischen Wahrheit zeigt, plötzlich mit einer weniger überzeugenden Theo-

Medita-

tionen ist berüchtigt: eine Aneinanderreihung unzusammenhängender Augenblicke, 
deren Kontinuität und Fortlaufen durch nichts garantiert ist, die ganz allein Gott in 

on der metaphysischen Gottesvorstellung.5 Vielleicht muss also seine Beschreibung 
der Zeit auch ernster genommen werden. 

Diese Beschreibung deckt sich ja insofern keineswegs mit unserer Erfahrung 
von Zeit und mit ihrer phänomenologischen Beschreibung, als die Kontinuität, das 
Vorandrängen, der Fluss und die Unabschließbarkeit gerade zu diesen beiden, Er-
fahrung wie phänomenologischer Beschreibung gehören. Keineswegs erscheint Zeit 
uns als eine Aneinanderreihung von Zeit-Punkten, auch wenn wir manchmal so 
sprechen mögen. Zeit ist von vornherein ein Kontinuum; die Frage, wie aus den un-
verbundenen Punkten, aus denen die Zeit besteht, eine Linie werden könnte, ver-
                                                             
5  

müssen, nämlich eben die Konzeption der Idea Dei bei Descartes einerseits und das Sein 

Heideggers andererseits. Descartes untergräbt die Reichweite seiner Entdeckung durch 

die Unterstellung eines An-sich der materiellen Welt  eine Unterstellung, die ihn zu-

gleich zum Begründer des modernen Naturalismus macht. Heidegger ist dann und inso-

r es beschreibt, in einer notwendigen Pluralität 

fassen lässt. Diese Möglichkeit wird zwar, soweit ich sehe, nicht aus- und durchgeführt, 

unbeholfen genug, die Sprache das Haus des Seins. Wenn der Mensch durch seine Spra-

che im Anspruch des Seins wohnt, dann wohnen wir Europäer vermutlich in einem ganz 

schen einem Japaner und einem Fragenden. 90.) (Wegen dieser Nähe zwischen Heideg-

ger und der Position, die hier präsentiert werden soll, wurde zu Beginn dieses Kapitels 

auch auf Heideggers Sein/Nichts verwiesen.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 167 

kennt die Realität des Phänomens Zeit ganz grundlegend. Man hat wieder die alte 
Denkfigur vor sich, die so viel Unheil angerichtet hat, dass man erst ein konkretes 
und einheitliches Phänomen in die Teile zu spalten meint, aus denen es bestünde, 
um sich verzweifelt an der unmöglichen Aufgabe zu verheben, wie aus den Teilen 
wieder ein Ganzes gefügt werden könnte. Andererseits scheint auch die Angst des 
Abreißens der Zeit unbegründet, denn dieses Ende der Zeit kann nicht einmal ge-
dacht, noch weniger imaginiert und am wenigsten erlebt werden. Zwar wird der 
Tod einst die Zeit abbrechen lassen, die allein meine Welt zu einer Welt macht, wo-
für das alte Bild der Moira, die den Lebensfaden durchschneidet, durchaus sugges-
tiv ist: Der Tod ist das ebenso brutale wie gleichgültige, fast beiläufige Ende der 
Welt. Aber davon abgesehen ist Zeit nur als fließende, als kontinuierliche und inde-
finit fortlaufende verständlich. 

Aber wenn auch die Konzeptualisierung der Zeit als Aneinanderreihung von 
Punkten ganz unzureichend erscheint, so lässt sich dem zweiten Aspekt von Descar-

stellung irgendeiner Wahrheit, Welt, Entität etc. jenseits der erlebten löst, wenn 
man also radikal dem transzendentalen Problem folgt, wenn man einsieht, dass 
mein Tod und das Ende der, nämlich meiner Welt  der einzigen, die ich kennen 
kann  unausweichlich zusammenfallen wird; wenn man sich andererseits verge-
genwärtigt
dadurch auszeichnet, dass sie immer Jetzt ist, dass es die Zukunft im strengen Sinn 
nicht gibt, es sei denn als Horizont der Gegenwart, und dass es die Vergangenheit 
ebenfalls nicht gibt, es sei denn als die Vergangenheit dieser selben Gegenwart; 
wenn man sich also erinnert, dass es immer nur Gegenwart, immer nur diesen Au-
genblick gibt, dessen Ausdehnung zwar in Vergangenheit und Zukunft verweisen 
mag, der aber gleichwohl immer nur Jetzt ist, ein Jetzt, das nun nicht mehr meta-
physisch durch eine Wahrheit, eine Welt an sich, einen Gott abgesichert ist  dann 
wird einen ein Taumel ergreifen. Es wird dann sehr wohl verständlich, wie Descar-
tes  der sich dort, wo er diese Theorie formuliert, noch in der Reduktion des 
Traumarguments bewegt  schwindelig werden konnte und musste, angesichts der 
Zeit. 
gegeben werden kann, wir bewegen uns immer an der Spitze einer Zeit, auf dem 
Scheitel einer Welle, die jederzeit brechen könnten. Denn auch von der Zeit gilt, 

die metaphysische Stützung geben kann, die das Stolpern in das sichere Wandeln 
auf ausgetretenem Pfad werden lassen kann. Es geht nicht um die Angst vor dem 
Tod, auch nicht darum, dass etwa wirklich die Zeit sich einmal versagen könnte; es 
geht nur darum, dass die Weise, wie Zeit unter solchen Umständen sich geben 
muss, das Prekäre, das Akute (wieder im etymologischen Sinn: eine Spitze), das 
Ungesicherte und das Flüchtige notwendig in sich enthält.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Es wird auch verständlich, weshalb Descartes Recht hatte, hier Gott die Pflicht 
zu übergeben, dem Prekären des Augenblicks das Gesicherte der linearen Zeit ent-

sprung, dann sieht man ganz richtig, dass es immer der Vertex zu sein hat, der den 
Augenblick auf den nächsten hin, auf das Gesamt der Zeit hin zu öffnen vermag. Zu 
einer wirklichen, d.h. endgültigen, metaphysischen Sicherung und Aufhebung der 
Zeit in eine Ewigkeit welcher Art auch immer reicht das natürlich nicht hin. Eine 
andere Zukunft, eine andere lebbare Beziehung zur Zukunft steht uns allerdings 
nicht zur Verfügung. (Auch alle Träume von einer Ewigkeit sind letzten Endes 
Träume von einer späteren Zeit, die als Zeit eben nicht ewig sein kann. Mag sein, 

Bedeutung verliert  von ihr wissen, können sie nicht einmal im Ansatz etwas. So-
sehr dass man sich fragen muss, ob auch nur die grundsätzlichste Seinsweise der 
Erlösten und Verdammten mit den sterblichen Menschen noch etwas zu tun hat.) 

 
Kommen wir auf die Erscheinungsweise der Dialektik von Unbestimmtheit und Be-
stimmtheit zurück, die eben schon kurz angesprochen war: das Gesetz. Das Gesetz 
ist die erste Grenze, die Bestimmtes überhaupt erst aussondert, mit anderen Worten: 
das überhaupt erst etwas als etwas zur Erscheinung bringt. Das Gesetz ist jene 

Grenze, an der Bestimmtheit und Unbestimmtheit ineinander übergehen, und das im 
Medium einer Zeit, die kein Außen kennt; dieser Prozess ist die Geschichte. Das 
Gesetz ist die (implizite oder explizite) dynamische Konstitution und Ordnung eines 
Gegenstandsfeldes. Es ist zugleich stabil und verschiebbar. Es setzt eine Wirklich-
keit als solche, eine Wirklichkeit, auf die man sich stützen kann, auf die man zu-
rückkommen kann  und die doch niemals als endgültig wird gelten dürfen. Ge-
schichte geschieht dort, wo sich ein neuer Vertex breit macht, wo der Versuch ge-
macht wird, ihn in ein Gesetz zu bannen. Dass das nicht möglich ist, bleibt nicht 
mehr nur Behauptung, denn die Existenzweise eines jeden Gesetzes macht das nun 
deutlich: Jedes Gesetz, egal welcher Art und welchen Ursprungs, ist wesentlich eine 
Doppeltheit, die versucht, mit ihrer eigenen Doppeltheit fertig zu werden (im wört-
lichen Sinn). Diese Doppeltheit ist die zwischen dem Buchstaben und dem Geist des 

Gesetzes. Jedes Gesetz übersteigt alle einzelnen Fälle hin auf eine ideale Situation, 
in der es anwendbar wäre, um etwas seinerseits Ideales herzustellen, das dann als 

sich das Gesetz aber in eine Formel, die sich immer als inadäquat erweisen wird. 
Inadäquat nicht nur angesichts der Vielzahl noch kommender Fälle, die unter das 
Gesetz formal fallen werden und deren Nicht-Zugehörigkeit zu der so konstituierten 

 Die Inadäquation ist viel grundle-
gender als solche Erwägungen über die Unvereinbarkeit zwischen einzelnen Situa-
tionen und allgemeinen Regeln. Das Gesetz ist, als Buchstabe, vor allem deswegen 
inadäquat, weil es ein Anspruch, ein Imperativ, ein Recht und eine Pflicht ist. Es ist 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 169 

diese Forderung, die das Gesetz eben setzt, und hinter die jede Formel des Gesetzes 
zurückfallen muss. 

Es greift zu kurz, wenn man die Übertretung eines Gesetzes einfach nur als das 
Andere desselben begreift; es greift sogar noch zu kurz, wenn man in dem Gesetz 
als solchen, gewissermaßen in seiner niemals auszuradierenden Kontingenz, ver-
bunden mit dem Anspruch auf nicht-kontingente Geltung, die Herausforderung und 
Lockung der Übertretung sieht. Vielmehr muss das Gesetz darin begriffen werden, 
dass es zwingend eine doppelte Wirklichkeit hervorbringt: die gesetzliche und die 
ungesetzliche. Letztere ist aber nicht unbedingt die widergesetzliche, sondern be-
zeichnet vielmehr den Bereich einer anderen Gesetzlichkeit, die das erste, das offi-
zielle Gesetz bricht oder einfach neben ihm besteht. So sind die Formen der Höf-
lichkeit Gesetzlichkeiten, die mit dem staatlichen Gesetz nicht in direkter Bezie-

immer wirksam. Auf der anderen Seite mag jemand, der stielt und betrügt, seine 
Handlungen rechtfertigen: sie seien gerecht, da, wer sich betrügen und bestehlen 
lässt, es nicht besser verdient habe. Hier steht eine zweite Gesetzlichkeit in Konflikt 
mit einem staatlichen Gesetz, das zwar nicht geachtet, aber als staatliches anerkannt 
ist; was dieser Dieb und Betrüger vollzieht, ist aber eine Dissoziation zwischen dem 
Recht und der Gerechtigkeit  eine Dissoziation, mit der ein jeder vertraut ist und 
die scheinbar im Wesen des Gesetzes eingeschrieben ist und bleibt, ganz gleich wie 

genteil sogar zu vermuten, dass eben dieser Versuch nicht so sehr eine vollständige 
Aufhebung des Gerechten im Gesetz zur Folge hätte, und sei es nur approximativ, 
sondern im Gegenteil das sehr reale Schattenreich, das von einem anderen als dem 
offiziellen Gesetz beherrscht wird, ausdehnen würde  denn je gesetzlicher ein Le-
ben geregelt ist, desto unlebbarer wird.  

Immer oszilliert das Gesetz zwischen Geist und Buchstabe. Deswegen ist es 
auch so schwierig, ein Gesetz zu entdecken und eindeutig auszusprechen. Der Geist 

des Gesetzes entspricht dabei dem Aufstieg zu einem Vertex, der Buchstabe dem 
Zurückkommen von einem Vertex, der dann als festgelegt und eindeutig bestimmt 
unterstellt ist. Der Irrtum in Bezug auf das Gesetz erweist sich also als überaus pro-
duktiv und sogar unverzichtbar, denn würde man nicht immer wieder unterstellen, 
dass das Problem des Vertex geklärt und etwas gefunden wäre, was als Fixpunkt 
fortan fungieren könne, würde man also nicht die Unmöglichkeit der Festlegung des 
Vertex ignorieren, dann käme es niemals zu einer stabilen Bestimmung, dann könn-
te auch nicht mehr gesprochen werden.  

Es ist interessant zu sehen, dass sich diese Dialektik von Buchstabe und Geist 
des Gesetzes  eine Dialektik, die ganz eigentlich die Gesetze im Plural hervor-
bringt  durch eine weitere verdoppelt. Denn sowohl der Geist als auch der Buch-
stabe können, und beide mit vollen Recht, als Zumutung und Gewalt einerseits oder 
als Versicherung und Befreiung andererseits erlebt werden. Die Sicherheit und 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Freiheit, die ich im Buchstaben gewinnen kann, ist die des Rechts und der Identität; 
die Gewalt und Zumutung besteht in der bestimmenden Kraft, die er über alles und 
jeden auszuüben sucht: Du bist ein solcher, sagt sie, verhalte dich entsprechend!  

Von diesem Zwang und dieser Enge befreit die Tendenz des Geistes, der sich 
über die Beschränkung des Buchstaben zu erheben sucht. Ihre Versicherung ist die 
einer Gerechtigkeit, die allen Formalismus abgestreift hat und mir ganz direkt ge-
recht zu werden vermöchte. Freilich paart sich diese Befreiung und Versicherung 
mit der Gefahr, sich im Versuch, sich selbst und diese ganz gerechte Anerkennung 
zu erringen, zu verlieren. Insofern ist das Geistige des Gesetzes das, was die Ethno-
logen das Liminale nennen: das Liminale ist jenes Zwischen, an dem der Buchstabe, 
nämlich die starren Gegensätze wie etwa Leben und Tod, versagt; die Gefahr, die in 
diesem Liminalen liegt, kann nur gebannt, seine Möglichkeiten nur eröffnet werden 
dadurch, dass ein Gesetz anderer Art buchstäblich eingehalten wird, nämlich der 
Buchstabe des Rituals.  

Auch die Sprache ist jeweils eine andere auf den beiden Seiten des Gesetzes. 
(Man muss hier wirklich von zwei Seiten sprechen: Das Gesetz ist gewissermaßen 
nur die Grenzlinie, an der sich die buchstäbliche und die geistige Auffassung seiner 

anderes.) Die Sprache des Buchstabens ist konservativ, performativ und bestim-
mend. Dabei ist sie aber durchaus, wie Barthes anhand der Mythen des Alltäglichen 
in einer bürgerlichen Ideologie gezeigt hat, vielfältig: Sie kann plastisch von Autos, 
der Liebe, von Filmen und Essen sprechen, in der Tat von allem, was einem so be-
gegnen kann. 

Sehr viel schwerer hat es die Sprache auf Seiten des Geistes: Sie kann hier nur 
entweder ganz leer, rein evokativ oder performativ sein. Sie ist leer z.B. dort, wo 
der in der Tat völlig leere Begriff der Freiheit angeführt wird. Allerdings ist dieser 
Begriff gerade als ein leerer zugleich der performative Motor eines im strengen 
Sinn politischen Aktes, wie Rancière in Das Unvernehmen gezeigt hat. Auch kann 
die Sprache, wo sie sich auf F
tigten Vorstellungen einer Zukunft entwerfen: Wieder macht sich die Unabkürzbar-
keit der Zeit und der Geschichte geltend, denn wenn man schon so einfach sagen 
könnte, wie die Welt auszusehen hat und vor allem aussehen wird, dann wäre es 
überhaupt nicht erklärlich, dass sie nicht schon so ist.6 (Das sollte man allerdings 

nicht in Angriff zu nehmen, die vollzogen werden können; überhaupt gilt hier Kants 
Wort, wonach man eben nur dadurch herausfinden kann, wozu man die Kraft hat, 
indem man es versucht.) Die Sprache ist evokativ in der Literatur, in Prosa ebenso 
wie in Lyrik. Dort greift sie einem Wesen der Dinge vor, für das noch keine Worte 
gefunden sind, und sie gesteht dabei offen die Differenz der Sprache zu sich selbst, 
                                                             
6   

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 171 

nämlich ihrem üblichen Gebrauch, und dem Ding ein  eben dadurch wird sie ge-
lingendenfalls evokativ. Die Sprache ist performativ dort, wo sie einem Gegenstand 
vorgreift, den genau zu bestimmen ihr noch oder überhaupt die Mittel fehlen. Sie 
bringt erst dadurch, erst indem sie sich der Unnennbarkeit stellt und sie zu überwin-
den sucht, eine Wahrheit hervor, die zuvor noch nicht war. Gelingt dieser Text, so 
stehen am Ende vielleicht der Vertex und die Dialektiken der Altermination als 

 
 

An diesem Oszillieren zwischen Buchstabe und Geist des Gesetzes hängt und ent-
scheidet sich alles, in ihm verdichtet sich alle dialektische Bewegung, d.h. die Zeit 
und die Geschichte selbst, in ihm spielt sich die Doppelseitigkeit des Vertex ab, an 
ihm entscheidet sich Stabilität und Anarchie der Welt. Buchstabe und Geist sind die 
beiden irreduziblen Vertices des Gesetzes.  

Um die Doppelseitigkeit des Vertex noch näher zu fassen, soll in aller Kürze 
und vorausgreifend der Prozess der Erkenntnis betrachtet werden. Erkenntnis ist 
dabei sowohl eine Art der Dialektik als auch diese selbst, dann nämlich wenn man 

haupt versteht. Beides hat durchaus seine Berechtigung. Ich will zunächst nur eini-
ge grobe Andeutungen bringen, die sich zum einen in den folgenden Beispielen, 
zum anderen in den Ausführungen z
ren werden. 

Das Erkennen wird immer in Gang gesetzt durch eine Verunsicherung dieser 
oder jener Art. Es besteht ein Zweifel, eine Unsicherheit, ein Rätsel. Ein solches 
Rätsel bezieht sich aber höchstens bei sehr trivialen Beispielen auf einen isolierten 
Sachverhalt. Wo wirkliche Erkenntnis auf dem Spiel steht, da ist die kategoriale 
Strukturierung von Welt überhaupt in Frage, und sei es auch nur in einem Teil.7 So 
stellt sich die Aufgabe einer Neustrukturierung der kategorialen Instrumente oder 
auch der Einsetzung neuer Kategorien. Solange diese Aufgabe aber als Aufgabe be-
steht, ist noch keineswegs sicher, worin diese Neustrukturierung bestehen kann oder 
welche Kategorie in der Lage wäre, die Leerstelle zu besetzen, die bislang nur ne-
gativ und vage angezeigt ist. Auf der Grundlage verschiedener Wege, die in keiner 
Weise methodisch diszipliniert werden können, mag der Erkennende dann auf eine 

ng ge-
funden, dann muss sie sich allerdings noch bewähren. Das tut sie dadurch, dass von 
ihr aus der Weg zu dem Rätsel zurück gefunden werden muss; es darf aber nicht der 
                                                             
7  Denn natürlich lässt sich auch kein Teil dieser kategorialen Strukturierung verändern, oh-

ne zugleich das Gesamt derselben in Mitleidenschaft zu ziehen. Zwar steht es dem so 

Fragenden frei, aus Ermattung, Faulheit, Ignoranz oder auch aus weniger tadelnswerten 

Gründen diese Mitleidenschaft dahingestellt zu lassen; im Prinzip aber kann es keine nur 

örtliche Veränderung geben. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

gleiche sein, auf dem sie gefunden wurde, denn sonst würde ja nur der zufällige, 
konti
sein, unter Einbehaltung der Regeln, die der Denkstil vorschreibt, oder doch unter 

bindet. Wo das gelingt, ist eine Antwort gefunden, die akzep-
tiert werden kann. 

Das ist nun ein genaues Bild der angesprochenen Doppelseitigkeit des Vertex: 
Ein Aufstieg, der sein Ziel noch nicht kennt und nur ungenau und meist durch Aus-
schluss bestimmen kann, wie in etwa es auszusehen hätte  wobei sich diese Cha-
rakterisierungen gewöhnlich im Vollzug der Suche nicht einfach nur präzisieren, 
sondern sogar verschieben und verändern. Dann, wo der Vertex festgeschrieben 
(und damit verfehlt) wurde, der Rückgang, indem der so festgeschriebene Vertex 
als neue Kategorie zur Bestimmung des zuvor Un- oder doch Unterbestimmten die-
nen kann. Dieser festgeschriebene Vertex wird so zum Text.8 

 
 

SÜNDE UND SEUFZEN: DER RÖMERBRIEF 
 

Diese sehr abstrakten Thesen zu Horizont und Vertex sollen nun anhand von eini-
gen Beispielen kurz illustriert werden. Am Anfang soll dabei ein Text stehen, des-
sen Bedeutung sowohl für die Geistesgeschichte überhaupt als auch für das hier in 
Frage Stehende nicht überschätzt werden kann: der Römerbrief des Paulus. Das 
Faszinierende dieses Textes liegt darin, dass die Unschärfe der Adressaten eine 
wirkliche Etappe und geistige Arbeit andeutet, an deren Explikation man unmittel-
bar teilnimmt. Sicher, Paulus wendet sich an die Gemeinde in Rom. Aber an was 
für eine Gemeinde? Das Entscheidende ist, dass der Begriff des Christen dort noch 
nicht vorkommt, dass er noch nicht zur Verfügung steht  es ist dieser Text, der al-

lererst versucht, diesen Begriff zu erarbeiten, zu entwerfen und zu fixieren. Der Le-
ser des Römerbriefs ist also ein direkter Zeuge der Arbeit am Vertex. Auf der ande-
ren Seite ist Paulus einer der größten Dialektiker der Geschichte (im Doppelsinn 
des Genitivs): Nicht nur lässt sich an seinem Denken die Dialektik in vivo ablesen, 

                                                             
8  Es wird aus unseren Voraussetzungen schon deutlich sein und es muss auch im Folgen-

den immer bedacht werden, dass eine Unterscheidung in ein göttliches und ein nur 

menschliches Gesetz für eine Philosophie der Immanenz keine prinzipielle Geltung bean-

ion erweist. Göttliches  

menschliches Gesetz: Auch diese Unterscheidung ist eine, die sich (gegebenenfalls, d.h. 

keineswegs zwangsläufig, geschweige denn als eine die Reflexion beherrschende) erst im 

Prozess der Thematisierung und Artikulation des Gesetzes ergibt.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 173 

er konzipiert selbst auch Geschichte als eine dialektische. Was ihn von unserer Per-
spektive trennt, ist die Teleologie, die seine geschichtliche Dialektik durchherrscht, 
gestützt auf das Vertrauen auf einen transzendenten Gott  was ihn so wertvoll 
macht, ist der radikale Ernst, mit der er sich der Unmöglichkeit aussetzt, sich die-
sem Gott unmittelbar und vor allem aus eigener Kraft zu nähern, eine Unmöglich-
keit und Unverfügbarkeit des Glaubens, die die Dialektik erst antreibt. Außerdem 
dreht sich die Elaboration dieser Dialektik um nichts anderes als um den Begriff des 
Gesetzes. 

Es lassen sich im Römerbrief vier Stufen des Gesetzes ausmachen, vier Epochen 
einer Geschichte der Dialektik also. Am Anfang steht das, letztlich ganz willkürli-
che Verbot, das von Gott an Adam ergeht. Dadurch dass Adam dieses Verbot 
bricht, das Gesetz verletzt, ist das weitere Schicksal der Menschheit besiegelt: die 
Seinsweise des Menschen ist fortan die Sünde selbst.9 Für Paulus ist eine nicht-
sündige Menschheit nicht einmal vorstellbar. Gleichwohl hört das Gesetz nicht ein-
fach auf, die Menschen werden keineswegs der Gleichgültigkeit übergeben. Viel-
mehr verschiebt sich das Gesetz, zunächst auf die Ebene der menschlichen Ver-
nunft: Auch die Heiden, so Paulus, sind nicht zu entschuldigen, denn sie können 
sehr wohl mithilfe ihrer Vernunft erkennen, dass die Welt von einem allmächtigen 
und guten Gott geschaffen wurde, der darum ihre Liebe verdient (1, 18-32; 2, 12-
16). So entsteht eine erste Dyade: Während das Gesetz, dem Adam unterstand, ein 
ganz buchstäbliches ist, das eine Handlung betrifft, ist das Gesetz, dem die Heiden 
unterworfen sind, bereits ein geistiges, das primär ein Erkennen betrifft.  

Es schließt sich aber sogleich eine zweite Dyade an: Die Juden haben ein neues 
Gesetz bekommen, das wiederum ein buchstäbliches ist, das auf Handlungen geht 
(freilich auch schon auf Haltungen, etwa wenn man das Weib des anderen nicht be-

gehren soll); wurde Adam etwas gesagt, dann wird den Juden nun ein Text anver-
traut, den sie einhalten sollen. Zugleich ist dieser Text in gewisser Hinsicht bis in 
den Körper derjenigen eingeschrieben, denen er anvertraut ist: die Beschneidung als 
sichtbares Merkmal der Zugehörigkeit zu diesem neuen Gesetz verlegt die Bezie-
hung zu ihm in eine leibliche Intimität (2, 25-3, 2). Diese wird aber mit dem Auftre-

vom alten der Juden (7, 1-6), doch ist diese Befreiung eine durchaus ambivalente 
Angelegenheit: Was nun gefordert wird, ist keine Handlung mehr, kein Erkennen, 
keine chirurgischer Eingriff mehr, der eine ethnisch-religiöse Zugehörigkeit be-
zeugt; es ist nichts, was mit den natürlichen menschlichen Mitteln erreichbar wäre 
                                                             
9  5, 12 ff. Hier heißt es, die Sünde, nämlich die Adams, sei schon vor dem Gesetz in der 

Welt gewesen. Demnach hätte es für Adam kein Gesetz gegeben. Die Aufklärung dieser 

Schwierigkeit wird gleich erfolgen. Es genügt zunächst festzuhalten, dass Adam durch 

ne gesetzte Grenze? 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

(man kann sein Tun immerhin disziplinieren, man kann sich der Erkenntnis bzw. 
der Spekulation zuwenden, man kann sich beschneiden lassen und andere beschnei-
den  all das stellt kein prinzipielles Problem an das menschliche Wollen). Was nun 
gefordert ist, ist eine Liebe, zu Gott und zu den Nächsten.  

Als wäre diese exorbitante Forderung noch nicht genug, als wäre es nicht schon 
unmenschlich und grausam genug, von jemandem zu fordern, einen anderen zu lie-
ben, beharrt Paulus sogleich darauf, dass die Möglichkeit der Erfüllung dieser For-
derung und damit auch die Möglichkeit der Gerechtigkeit und der Erlösung von ei-
ner radikal unverfügbaren Gnade abhängt, die kein Werk der Welt erwerben kann 
(3, 20; 3, 24-25; 11,5-6). Und noch mehr: Es kann sich keiner sicher sein, ob er der 
Gnade teilhaftig geworden ist; wir sind, da Gott unendlich transzendent bleibt, 
selbst in seiner Gnade nur auf jene absolute und unerforschliche Innerlichkeit des 
Herzens und des Geistes verwiesen, die sich jedem Zugriff entzieht, in der jeder 
vergeblich nach der Bestätigung dafür suchen wird, dass er Gott und den Nächsten 
wirklich und tatsächlich aufrichtig liebt  und nicht etwa nur zum Zwecke der Erlö-
sung.10 Es etabliert sich also das vierte Gesetz, wiederum ein geistiges, diesmal aber 
kein epistemisch begründetes, sondern eines, das eine Innerlichkeit fordert, die be-
dingungslos glauben und lieben soll.11  

innerlichung des Gesetzes. Sein erster Gegenstand ist ein beliebiger Baum, der 
Adam bezeichnet wird, zu dem dieser kein ersichtliches Verhältnis hat; sein zweiter 
das ganze Universum, dessen Teil der Erkennende ist; der dritte sind schriftlich 
niedergelegte Gebote und die Beschneidung als eine Schrift auf und in dem Leib; 
der vierte eine unverfügbare und unmögliche Liebe. Christus wird von Paulus so als 
die Vollendung, das Telos 
wie sowohl Luther als die Einheitsübersetzung schreiben, 10, 4).12 
                                                             
10  Die Ausführungen über die Hoffnung auf Rechtfertigung und Verherrlichung in 8, 18-30 

weisen besonders deutlich auf das Problem hin. Die folgenden Beschwörungen der Liebe 

Gottes (8, 31-39) wirken dagegen eher wie trotzige Ermutigungen in dunkler Nacht. Mag 

die ganz explizite theologische Aussage hier vielleicht auch fehlen: Die Dialektik von 

Gesetz und Sünde lässt nichts anderes zu. Und die Phänomenologie der Schuld ist erst 

recht auf dieses Problem zentriert: dass die wirkliche und gewisse Rechtfertigung nir-

gends auffindbar ist  wohl einfach deswegen, weil es dazu eines autonomen letzten Zip-

felchens der Seele bedürfte, in dem ein jeder souverän seine Entscheidungen träfe  und 

dass es daher keine Gewissheit über die eigene Moralität geben kann.  

11  Paulus bezieht das Liebesgebot meist vor allem auf den Nächsten (z.B. Römer 13, 9; Ga-

later 5, 14), während die Gott entsprechende Beziehung primär die des Glaubens ist.  

12  Man könnte dieselbe Geschichte auch noch einmal anders, wenn auch keineswegs wider-

sprechend so nachzeichnen: Verbot zu erkennen (Adam)  Möglichkeit, Gott abstrakt zu 

erkennen und zu lieben (Heiden)  persönliche Ehrung Gottes durch Tun und Unterlas-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 175 

Es fällt nun im ganzen Text auf, dass es eine Vielzahl von Gestalten des Geset-
zes gibt, und dass Paulus dennoch nur von dem einen Gesetz schreibt bzw. die 
Verwendungen, die er dem Begriff gibt, fast nie (etwa durch Adjektive) differen-
ziert. An manchen Stellen muss der Leser dieser Differenzierung selbst vollziehen, 
wenn er nicht in eklatante Widersprüche ge

parábasis

parábasis). Solche Stellen 
lassen sich ja nur dann zusammenbringen, wenn man die verschiedenen Bedeutun-

mosaische Ge-
setz, wie der direkt folgende Satz auch nahe legt. Das heißt aber eben nicht, dass 
Adam ganz ohne Gesetz gewesen wäre. 

Dennoch ist es bezeichnend, dass Paulus den oft nicht näher bestimmten Singu-

Und dennoch ist es als Prinzip und Funktion nicht nur das Einigende der Gesetze im 
Plural, sondern noch das Prinzip dieses notwendigen Plurals selbst!13 Denn DAS 
GESETZ entlässt in seinem notwendigen und unaufhebbaren Oszillieren von Buch-
stabe und Geist aus sich die Dramatik von Gesetz und Sünde, die dialektische Ge-
schichte selbst.  

sondern mit ihm auch die Ansprüche und Möglichkeiten, Sünde und Verherrli-
chung. Zwar sterben alle Menschen in Adam, aber seine Übertretung war, obzwar 
Sünde, noch nicht anrechenbar (5, 13). (Freilich bleibt unklar, was genau damit 
                                                                                                                                       

sung (Judentum)  Gebot, Gott und den Nächsten durch Christus zu lieben (anderes Ju-

nicht so sehr als Strafe für die Übertretung Adams, sondern vielmehr als Erfüllung seines 

Paradise Lost ist schön beschrieben, wie sich Adam und Eva 

wundern, dass sie nicht gleich vernichtet werden. Sie müssen erst lernen, was es heißt, zu 

sterben; das heißt letztlich vor allen Dingen  mit den Worten Heideggers  -

zum-  

13  

den glaubt und zum Zentrum seiner Praktischen Vernunft macht. Doch in dem Augen-

blick, wo er versucht, dieses eine Gesetz zum Ausdruck zu bringen, muss er eine Reihe 

von Texten verfassen, in denen es sich mal in Bezug auf die Vernunft als solche, mal in 

Abgrenzung zum Religiösen im Besonderen etc. gibt, in denen es zugleich in seiner rei-

nen formalen Gestalt entwickelt wird und dabei doch wieder nur in einer Vielfalt von Fi-

guren auftreten kann (deren Einheit freilich  und solches ist immer bezeichnend  nach-

drücklich behauptet wird).  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Volk zu sein; sie erreichen damit eine Nähe zur Erlösung, die den Heiden nicht ge-
geben ist. Aber zugleich ist dieser Vorzug auch eine Last, denn die Untreue kann 

Denn wir haben vorher die Anklage erhoben, dass alle, Juden wie Griechen, unter 

zugleich Zeichen der Privilegierung und eines erhöhten Anspruchs, dem Jude-Sein 
gerecht zu werden (2, 25-29). Das Gesetz führt in seiner Bewegung dazu, die Sünde 

des Gesetzes wird niemand vor ihm gerecht werden; durch das Gesetz kommt es 
 

Es ist nur logisch, wenn diese echte Dramatik der Sünde mit Christus nicht ihr 

sie sich in der Auseinandersetzung mit ihr nicht mindert, sondern potenziert. Zwar 
ist der alte Mensch mit Christus gekreuzigt worden (6, 6), doch ist die Befreiung, 
das Versprechen auf Erlösung noch nicht zugleich seine Einlösung: 

 
Heißt das nun, dass wir sündigen dürfen, weil wir nicht unter dem Gesetz stehen, sondern un-

ter der Gnade? Keineswegs! Ihr wisst doch: Wenn Ihr euch als Sklaven zum Gehorsam ver-

pflichtet, dann seid ihr Sklaven dessen, dem ihr gehorchen müsst; ihr seid entweder Sklaven 

der Sünde, die zum Tod führt, oder des Gehorsams, der zur Gerechtigkeit führt. (6, 15-16)  

 
Diese Doppeltheit von Befreiung und Unterwerfung gewinnt in der Gegenüberstel-
lung zur juridischen Verbindlichkeit ihre extremste Kontur: Bin ich jemandem ver-
pflichtet, so erlöscht diese Verpflichtung mit seinem Tod. So auch hier: Jesus ist 
gestorben, damit bin ich von der Verpflichtung auf das (mosaische) Gesetz entbun-
den. Aber Jesus ist doch nicht Moses! Jesus ist doch irgendwer, der vor langer Zeit 
in einer römischen Provinz starb! Wie kann der mich von einer Pflicht entbinden? 
Er entbindet mich von einer rein formellen Pflicht, sozusagen als Mensch, dem ich 
verpflichtet sein kann. Er unterwirft mich aber genau durch diese Entbindung einer 
ganz anderen Pflicht, einer, die ebenso sehr wie die Sünde selbst nur eine ontologi-
sche sein kann.  

Es eröffnet sich so eine Dimension, die mit vollen Recht neben und sogar vor 
die klassischen Modalitäten von Wirklichkeit, Möglichkeit und Notwendigkeit ge-
stellt zu werden verdient. Als Mensch kann ich mir nicht aussuchen, nicht in ihr zu 
stehen. Diese ontologische Dimension ließe sich vielleicht als das Deontische be-
zeichnen. Das Deontische beschreibt die Tatsache, dass ich immer unter einem Ge-
setz stehe, zu dem ich mich zu verhalten habe. Weil dieses Gesetz aber unab-
schließbar zwischen Buchstabe und Geist oszilliert, kann ich es zwangsläufig nicht 
erfüllen. Das ginge nur, wenn es ein ganz ausformulierbares wäre, also eine rein 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 177 

buchstäbliche Fassung kennen könnte. Wäre es andererseits nur Geist, könnte es 
mich gar nicht betreffen. Es ist wichtig, dieses Deontische in seiner ganzen ontolo-
gischen Tragweite zu belassen, da seine Einschränkung auf das Naheliegende, das 
Moralische, von der Einsicht in seine Tragweite (z.B. auch, aber nicht nur, für die 
Erkenntnis) ablenken würde.  

Das Deontische schlägt in voller Kraft auf den Menschen, das Subjekt zurück. 
Denn wie auch immer das Gesetz im Einzelnen auftritt, es spaltet das Subjekt in ein 
Diesseits und ein Jenseits des deontisch Gesetzten. Daher kann Paulus, gewisser-

-Satz spezifi-
ch stoße also auf das Gesetz, dass in mir das Böse vorhan-

nächst ganz formal nehmen: als das Gesetzliche und das Ungesetzliche, das Deonti-
sche und das Me-Deontische. 

Das Gesetz durchschneidet also den Menschen wie ein Messer. Dieser Schnitt 
wird in der Dramatik der Sünde beständig vertieft. Die Extreme der Erlösung und 
der Sünde nähern sich an (der Möglichkeit und dem Anspruch nach) und entfernen 
sich zugleich voneinander (der Realität nach: denn ihre Unterschiedenheit und Un-
vereinbarkeit erscheint immer drastischer).14 Dieser Schnitt durch den Menschen 
wird bei Paulus überall deutlich, nicht nur in den berühmten Sätzen von 7, 14 ff. 
Auch in dem schon zitierten Satz von 6, 16, wo deutlich ist, dass nicht nur der 
Nicht-Erlöste mit sich uneins ist, da er Sklave der Sünde ist, sondern auch der Er-
löste, denn auch er kann nicht im eigenen Namen sein, sondern ist verkauft und 
Sklave, diesmal allerdings des Gehorsams. Bis in die allerersten Worte des Briefes 

heißt es dort. Von Anfang an ist Paulus gezwungen, in zweierlei Namen zu spre-
 dem er 

weiß, dass er sein Sklave sein zu sein hat. Die Dramatik der Sünde gipfelt also mit 
Christus in der Zusammengehörigkeit von radikaler Entäußerung und Selbstaufgabe 

15  
                                                             
14  So heißt es im Galaterbrief 

freigekauft, indem er für uns zum Fluch geworden ist [

einmal erfasst, besteht hier kein Widerspruch mehr.  

15  Selbst bei den Heiden lässt sich so eine Verdoppelung des Ich finden, wenn auch in ganz 

- en 

stattfindet, sehr viel deutlicher mit sich. Im Übrigen wird dadurch auch klar, dass diese 

sich steigernde Dialektik bewusst etwas Schematisches hat: Wenn die Heiden sich ihrer 

Verpflichtung gegenüber dem Gesetz im Gewissen bewusst werden können, dann können 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Man sieht, wie diese Dialektik des Gesetzes, die Paulus zeichnet, und die in den 
berühmten Sätzen von 7, 7-13 zu ihrem theoretischen Höhepunkt getrieben werden, 
eine performative ist: Das Gesetz selbst bringt aus sich und notwendig die Bewe-
gung hervor, die es verschiebt, in eine Pluralität der Gesetze aufspaltet und nun, mit 
Christus, zu einem unüberbietbaren Klimax gekommen ist. Diese Dialektik lässt 
sich nach Paulus in fünf Aspekte aufdröseln: 1) Es ist erst das Gebot und das Ge-
setz, das die Sünde ermöglicht. 2) Es sind ebenso Gebot und Gesetz, die ihre eigene 
Überschreitung herausfordern, also nicht bloß formal, sondern konkret und kräfte-
mäßig am Ursprung des Sündhaften sind. 3) Das Gebot muss aber überschritten 
werden, um die Sünde als Seinsweise, in der wir uns immer schon befinden, auch 
sichtbar zu machen. 4) Das Gesetz in seiner klimatischen Dramatik muss die Sünde 
auf ihren Höhepunkt führen; nur so kann die Sünde als Seinsweise auch erahnt 

n Blick ge-
rät). 5) Diese vielfältige Dialektik von Gesetz, Gebot und Sünde ändert aber nichts 
am Grundsätzlichen, sondern verstärkt es sogar noch: Die Sünde ist eben Sünde, sie 
ist Tod und unaufhebbare Schuld, auch und gerade als Seinsweise.  

Der Text von Paulus stellt nun eine weitere, eine absolut unhintergehbare Etap-
pe dieser Dialektik dar. Und auch das ist bemerkenswert, sieht Paulus doch im Ge-
genteil die Dialektik mit dem Tod Christi auf ihrem Endpunkt (telos) angekommen. 
Doch genau das ist sie nicht; vielmehr stellt sich auch dieses Ereignis vor allen 
Dingen als eine Aufgabe und ein Antrieb für diese Dialektik dar. Deren nächste 
Etappe ist eben das, was der Römerbrief, seinerseits darin performativ, leistet: die 

, der im Anspruch Jesu steht. Und 
es ist weiter bemerkenswert, dass diese konzeptuelle Elaboration zu einer kulturel-
len Realität wird, die ihrerseits  auf theoretischem wie auf allen anderen Ebenen 
des Lebens  die Dialektik des Gesetzes forttreibt; 

 
Dass die Dialektik auch mit dem Römerbrief nicht abgeschlossen ist, zeigt eine 

gefordert ist und gefordert werden kann? Ich hatte gezielt eine sehr starke und radi-
kale theologische Interpretation bevorzugt, die jede Sicherheit der Erlösung dahin-

 die sich ja auch ihres Glaubens nicht sicher sein können! Die größtmögliche Be-
freiung schlägt also wieder in ihr Gegenteil um. Es folgt daher ebenfalls einer dia-
lektischen Notwendigkeit, wenn sich gegen diese Deutung sofort eine andere etab-
liert (w
der Gläubige seines Glaubens und der Erlösung hinreichend sicher sein kann. Die 
                                                                                                                                       

die diesen Namen nicht verdienen. Die Dialektik geht nicht einfach durch die Geschichte, 

sondern wiederholt sich in jeder Epoche.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 179 

 eben 
weil es eine Dialektik ist, die man nicht abschließen kann. 

Was bleibt in dieser Situation, in der sich der Mensch zerrissen findet zwischen 
den verschiedenen Formen von Gewalt und Befreiung, von Anspruch und Bestäti-
gung, die das Gesetz ihm auferlegt? Was bleibt vor allem dort, wo diese Zerrissen-
heit ihren höchsten Grad erreicht, mit dem Tod Christi als Opfer und Auftrag? Da 
der Glaube wesentlich als etwas Unverfügbares erlebt wird, kann sich der Gläubige 
seines Glaubens und damit seiner Erlösung nie sicher sein. Aber diese an sich uner-
trägliche Situation wird dadurch lebbar gemacht, dass sich zwischen den asymmet-
rischen Gegensätzen von (Glaube an) Gott und (dem Bewusstsein der unaufhebba-
ren) Sünde ein Drittes, ein Heterogenes konstituiert, das gerade aus dieser Span-
nung erst erwächst. Dieses Dritte ist für Paulus die Hoffnung. Denn sicher ist nur 
die Seinsweise der Sünde; der Geist kann keine Erfüllung in diesem Leben gewäh-
ren, er ist aber deswegen nicht einfach ein leeres Versprechen. Oder genauer: Der 
Geist wirkt allererst, indem er Versprechen ist. Er gewinnt eben dadurch eine per-
formative Kraft

diese Hoffnung die exakte Formel jenes Verhältnisses zum Vertex, die uns allein 
zugänglich ist, denn in der Hoffnung greift der Gläubige in eine Zukunft aus, greift 
nach einem Geist, der ihm eine Möglichkeit der Erlösung eröffnen soll, deren Ge-
stalt sich allererst im Durchgang durch sie artikulieren kann. Unterdessen, solange 
wir noch nicht erlöst sind  also in philosophischer Strenge gesprochen: für das ein-
zig bekannte Subjekt , lässt diese Hoffnung aber durchaus die Welt in neuer Ge-
stalt entstehen, sie artikuliert im Rückgang vom Vertex das, was Leben, Gerechtig-
keit, Weisheit, Mensch, Selbst etc. für uns je heißen kann.16 Darin liegt die perfor-
mative transzendentale Beziehung, die in der Hoffnung als Ausgreifen auf einen 

keine Hoffnung. Wie kann man auf etwas hoffen, das man sie  
                                                             
16  Interessanterweise erkennt Paulus die Verschiebbarkeit der Artikulation von Welt, führt 

gründet sich meine feste Überzeugung, dass an sich nichts unrein ist; unrein ist es nur für 

den, der es a

hier als Altermination bezeichnet und in den Mittelpunkt der Analyse gerückt wurde. Es 

scheint zunächst eigenartig zu sein, dass ausgerechnet der Sohn Gottes als Garant dieser 

Verschiebbarkeit auftritt. Aber solange der Glaube das beschriebene Ausgreifen ist, das 

in dieser Welt seine Erfüllung nicht finden kann, ein Oszillieren zwischen dem Buchsta-

ben und Geist, wobei der ungreifbare Geist letzter Richter zu sein hat, so lange kann kein 

buchstäblicher Sinn, also keine bestimmte Sinnstiftung eine absolute und unbezweifelba-

re Geltung beanspruchen. Gerade weil der Aufstieg zum Vertex mit einer Unsicherheit 

behaftet bleibt, dürfen die Resultate, auf die der Abstieg, die Bestimmung durch den 

vermeinten Geist, führt, nicht verabsolutiert werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Paulus geht sogar noch einen Schritt weiter in seiner an Radikalität kaum zu 
überbietenden Dialektik im Zeichen Christi. Nicht nur konstituiert sich die Welt 
und das Selbst so in anderer Weise, deren begrifflicher Artikulation der Text ge-
widmet ist (und die ihrerseits die Artikulation von Welt und Selbst vorantreiben 
wird). Diese Beziehung zu einem Vertex, der als ein sich entziehender grundsätz-
lich anerkannt ist, der zugleich für den Gläubigen  anders als für den nachvollzie-
henden Philosophen  nur im Singular gedacht werden kann und der eben deswegen 
nicht eine Differenz von vielen möglichen bezeichnet, sondern die Differenz 
schlechthin (DAS GESETZ, gedacht jenseits aller Dialektik), an der sich das 
Schicksal aller in der Ewigkeit zu entscheiden hat  diese Beziehung der Hoffnung 

rechter Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch für uns ein mit Seufzen, das 

 
Ein Seufzen ist in leiblicher Hinsicht jenes Dritte, das aus einer Spannung der 

Inkommensurablen des Geistes und der Schwachheit entsteht. Ein Seufzen, von 
d

diesseits des Wortes, auch diesseits irgendeiner inhaltlichen Eingebung oder Lehre. 
Mit ihm ist absolut nichts gewonnen, es ist nicht das Geringste gesagt. Und doch ist 
es nicht sinnlos. Wer seufzt, der holt Atem. Aber im Seufzen kommt das Atemholen 
selbst und für si
fuhr, diesseits des artikulierten Wortes oder auch nur Lautes. Das Seufzen ist das 
Ringen mit dem Atem selbst  und der Atem ist im Griechischen nichts anderes als 

 
Gesetz des Geistes in präziser Weise in eine Leerstelle des Leiblichen ein, in jenen 
Akt, der nicht bloß animalisch ist, sondern auf dem Weg zu einer Bedeutung ist, die 
aber nicht erreicht wird. Es ist so, als müsste das Hingehen auf ein Bestimmtes (ein 
bestimmtes Objekt vor allem) zurückgenommen werden in die Bewegung des Hin-
gehens selbst, ohne dass dieses an eine Bedeutung gebunden wäre. Nur so lässt sich 
eine Leere, ein Nichts, ein Abgrund fühlbar machen, der durch Nichts (nichts Be-
stimmtes) gefüllt werden kann. Das Seufzen ist somit der paradigmatische Aus-
druck eines Wesens, das seiner Seinsweise nach sündig ist, an das Fleischliche, das 
Bestimmte, das Weltliche verfallen, und das darin doch immer nur ein Nichts auf-
tut, weil es auf dem Weg zu einer Bedeutsamkeit ist, die durch keine Relativierung 
mehr belangt werden könnte und die sich immer entzieht. Das Seufzen ist ein Geist-

Holen, das notwendig in sich zurückfällt ve Charakte-

zen ebenso seufzen wie aus einem leichten. Im Seufzen wird die fundamentale Be-

wegung dieses Wesens anschaulich, aber nur um den Preis, dass sonst alles stehen 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 181 

bleibt: Wer seufzt, hält an sich und hält inne. Die Sprache verrät hier die Intimität 
und das Ergebnis des Vorgangs; die Bewegung, die ihn eigentlich ausmacht, 
entgeht ihr.  

Freilich gilt wie immer so auch hier, dass das alltägliche Phänomen des Seuf-
zens zuerst unter der Beleuchtung eines bestimmten Vertex gesehen werden muss, 
um als ein bedeutsames und  sei es auch in seiner sprachlosen Abgründigkeit  
verständliches Phänomen gesehen werden zu können. Für Paulus spannt sich eben 
zwischen Glaube und Hoffnung einerseits und der sündigen Seinsweise andererseits 
eine asymmetrische Differenz auf, die keine Worte kennt und nur noch erlebt wer-
den kann, im Seufzen. Es ist dabei bezeichnend, dass Paulus genau die Dimension 
des Unbestimmten und Unbestimmbaren, das in diesem Phänomen selbst noch sei-
ner eigenen Beschreibung nach zentral ist, in die Stabilität eines an sich fest beste-
henden, sich nur uns sündigen Menschen entziehenden Punktes zurückzuführen 
sucht, nämlich in Gott selbst. Denn bei Paulus ist das Seufzen nicht primär der au-
tonome Ausdruck eines auf ein sich Entziehendes ausgreifenden Menschen; der 

dreht, wieder eine Volte seiner Dialektik, das Ganze vielmehr um: Im Seufzen, das 
uns wie ein Ausgreifen des Menschen nach dem Geist erscheint, greift in Wirklich-
keit der Geist nach uns aus! Durch diese spekulative Figur  die als metaphysische 

durch Gott in der Geschichte 
wiederkehren wird  versucht Paulus, die Fäden der Dialektik fest zu verknoten. 

namen umdeuten. 
 
 

NAMEN UND GESCHICHTEN (DER NAME, 1) 
 

Es muss sich aber nicht unbedingt um einen Eigennamen handeln, der das höchste 
Wesen bezeichnet. Es gibt keine Notwendigkeit, Gott zu denken, geschweige denn 

als ein Operator auf, der zugleich das ganze Bestimmte und das Prinzip aller Be-
stimmung v
der nicht explizit philosophischen, immer ein Name auf; dieser Name ist dann das, 
was Lacan einen signifiant maître nennt.  

unauflöslich ein de-
skriptives Element mit einem normativen verbindet. Man muss hier allerdings noch 
unterscheiden zwischen den verschiedenen Niveaus, auf denen sich Namen anord-
nen. In jedem System von Begriffen, Theorien, selbstverständlichen Anschauungen 
und Auffassungen gibt es eine herrschende Begrifflichkeit, in Bezug auf die sich 
die anderen in ihrer Bedeutung und Rolle bestimmen. Es sind nur diese herrschen-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

den Namen, die eigentlich mit dem signifiant maître zusammenfallen. Sie sind es, 
die allen anderen Begriffen die normative Dimension mitteilen, die sie ebenfalls zu 
Namen machen kann. Eine besonders grobe Denkweise mag als Beispiel dienen: 
Für den Nationalsozialismus sind der in der Geschichte so aufgeladene und empha-
tische Begriff des Menschen sowie jede Vorstellung eines ethisch Guten einseitig 
von dem des Volkes abhängig.  

Dasselbe Beispiel zeigt aber auch an, dass man unterstellen muss, dass es nicht 
nur einen beherrschenden Begriff gibt, sondern immer mindestens zwei. So ist für 
eine rassistische 
scheidung in ein herausgehobenes, metaphysisch privilegiertes Volk  schon diese 
Charakterisierung macht den Widersinn deutlich  

s definierte Gruppen etc. trägt, die als Bedrohung, 
als Feind, als Hindernis usw. aufgefasst werden. Es ist dabei bezeichnend, dass die-

weil es mehrere gibt, im Gegensatz zur vermeinten unverbrüchlichen Einheit des 
privilegierten Volkes, sondern weil sie als das Prinzip der unbeherrschbaren und 
unbeherrschten Vielheit überhaupt auftreten. Dagegen ist das privilegierte Volk 
nicht nur eines, sondern für den Rassisten geradezu der Garant jeder Einheit über-
haupt. Man sieht, wie man selbst noch in solchen Beispielen auf die Asymmetrie 

dererseits zurückkommt. Weiter ist dieses Beispiel dadurch eindrucksvoll, dass es 
die von jeder möglichen Erfahrung unbekümmerte Verzweiflung anzeigt, mit der an 
dieser metaphysischen Aufteilung festgehalten wird.17 Diese Gefahr besteht überall 
dort, wo jemand nicht in der Lage oder bereit ist, sich selbst als Subjekt zu begrei-
fen, das zu keinem Zeitpunkt einfach mit sich identisch sein kann, also als mensch-
liches Subjekt. Daher ist auch Sartres Charakteristik des Antisemiten als eines Men-
schen, der alles lieber sein möchte als ein Mensch, so überaus treffend.18 Dieses 
                                                             
17  Als gegen Mitte der 30er Jahre trotz forcierter Forschung deutlich wurde (ja: durch sie!), 

dass es nicht einmal die Ahnung eines Anhalts für einen biologischen Unterschied zwi-

d Juden gibt, gab man den Antisemitismus nicht etwa auf. Vielmehr 

suchte man umso verbissener in angeblichen kulturellen Eigenarten den Unterschied. 

Vgl. dazu das eindrucksvolle Buch von Claudia Koonz: The Nazi Conscience. 128 ff. 

18  

sit enfin que le Bien 

ailleurs on se servira du nègre, ailleurs du jaune. Son existence permet simplement à 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 183 

krasse Beispiel v
transzendentale Charakteristik uns noch wird beschäftigen müssen: eine verinner-
lichte Überzeugung schafft eine erlebte Erfahrung, deren theoretische Rechtferti-
gung dann erst im Nachhinein erschlossen werden muss (wenn das überhaupt als 
nötig empfunden wird). 

Wir müssen aber nicht zu solchen drastischen Beispielen greifen. Wir haben ja 
schon bei Paulus gesehen, wie sich das Gesetz in eines des Geistes (Gott) und eines 
des Fleisches (Sünde) verdoppelt. (Man sieht nun auch, worin die besondere Trag-
weite des Römerbriefs 
sich als Gesetz setzt, steht bei Paulus an der Stelle der transzendentalen und dialek-
tischen Funktion des Gesetzes ausdrücklich: das Gesetz!) Das Gesetz als ein sol-
ches fordert also die Verdoppelung der Herrschaftssignifikanten. Weiterhin zeigt 
die Notwendigkeit der Dialektik, wie auch diese sich einer beständigen Neube-
stimmung und Verschiebung unterziehen müssen, die sogar bis zur völligen Um-
wertung oder zur Aufgabe bestimmter Begriffe führen kann. Anstatt also in der 
Stabilität eines begrifflichen Systems oder in der Konstanz eines signifiant maître 

Schwäche oder Unbeständigkeit, wäre es angemessener, die Punkte, in denen sich 
solche Stabilität und Konstanz verdichtet, einer besonders kritischen Überprüfung 

einmal Gewissen zu sehen.19 
Ein besonders deutliches Beispiel eines solchen Verfehlens, zugleich ein Bei-

spiel der Wirksamkeit der signifiants maîtres ist Shakespeares Coriolan.20 Dieses 
Stück dreht sich ganz ausschließlich um die Kraft des Namens. Das beginnt schon 
damit, dass der Protagonist den Namen, den das Stück als Titel trägt, erst im Laufe 
der Handlung verliehen bekommt; zunächst heißt er Caius Martius. Sein Name Co-
riolan ist ein Ehrenname, der ihm für seine erfolgreiche (und militärisch aberwitzige 
und brutale) Eroberung der Stadt Corioles vom römischen Senat erteilt wird. Schon 
dieser Name also ist mit dem Feuer des Krieges geschmiedet. Vor allem aber ist 
dieser Coriolan in einer Weise auf den Namen fixiert, die ihn letztlich ins Verder-
                                                                                                                                       

 

64 f.) 

19  

gibt. Dann ist das Normale die Fähigkeit und Möglichkeit, beständig neue Normen zu 

entwerfen; das Pathologische ist eben die Einschränkung einer im Grundsatz dynami-

schen Fähigkeit. Vgl. Georges Canguilhem: Le normal et le pathologique. (Der Hauptteil, 

die medizinische Doktorarbeit, wurde zuerst 1943 veröffentlicht.) 

20  Da ich andernorts eine umfangreiche Studie dieses Stücks vorgelegt habe (vgl. Apeiron-

tologie. 65-136), beschränke ich mich hier auf einige recht grobe Andeutungen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

uptname, ein echter signifiant maître. Aber, 
und damit beginnt das Problem, es ist keineswegs ganz klar, wer Römer ist! Hier 
zeigt sich die notwendige Doppeltheit von Deskriptivem und Normativem, die den 
Namen im strengen Sinn auszeichnet: Rein deskriptiv ist jeder Römer, der Sohn ei-
nes Römers ist; der populus romanus also. Doch Coriolan hat da seine Zweifel: Er 

Namenlo-
sen plebs, gehört für ihn nicht in die Zahl derjenigen, die Rom 
eigentlich bilden. Ausschließlich die Patrizier dürfen sich wirklich Römer nennen. 
Doch was geschieht, wenn sich diese Patrizier zu weit zu den Namenlosen herab-
lassen? Werden sie dadurch nicht etwa kontaminiert? Drohen sie nicht, ihre Aus-
zeichnung, Römer zu sein, gerade dadurch zu verlieren, dass sie sich mit denen ge-
mein machen, die nur nominell auch Römer sind? In diesem Widerstreit, der das 
Stück durchherrscht, drückt sich die Doppelstruktur der Namen aufs Deutlichste 
aus. Coriolan wird schließlich auf dem Höhepunkt der dramatischen Zuspitzung, im 
III. Akt, durch seinen Hass auf die plebs und die politisch begründete Forderung, 
sich ihr wenigstens dem Schein nach zu unterwerfen, dazu getrieben, in einem Aus-
ruf größten Ekels die radikale Konsequenz dieser Spaltung des Namens zu vollzie-
hen: 

 
You common cry of curs, whose breath I hate 

 

As the dead carcasses of unburied men 

That do corrupt my air, I banish you. (III, 3, 128-131) 

 
Er ist plötzlich alleine Rom  und einer der Volkstribunen hatte längst geahnt, dass 
diese Absolutheit des Anspruchs Coriolan dazu führen müsste  und verbannt in 
diesem Namen die gesamte plebs aus der Stadt. Freilich ist das nicht möglich; ein 
Mann kann keine Stadt sein. Daher bleibt nichts anderes übrig als im Gegenteil Co-
riolan zu verbannen. In dieser Trennung von seinem signifiant maître fallen nach 
und nach alle Namen von Coriolan ab, bis es von ihm heißt:  

 
He was a kind of nothing, titleless, 

Till he had forged himself  

Of burning Rome. (V, 1, 13-15) 

 
Wie er seinen Namen Coriolan in den Feuern jener Stadt erhalten hat, so müssen es 
nun die Feuer Roms sein  also jener Stadt, die ihm alle Namen bisher verliehen 
hatte , in denen er sich einen neuen Namen schmieden muss.21  
                                                             
21  Es ist nicht unwichtig, dass es nicht Coriolan selbst ist, der so spricht. Er wird vielmehr in 

diesem Botenbericht als vollkommen schweigsam dargestellt. Und in der Tat: Wie sollte 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 185 

Wir haben hier eine Reihe von Charakteristika, die den Namen und seine Be-
deutung für die Dialektik ausmachen. Erstens wird hier die Doppeltheit aus De-

nicht nur e
len Dingen ein Ideal, das den geographischen, politischen, ethnischen, historischen, 

Wirklichkeit in einem stren-
er-

nen Anspruch und eine Auszeichnung. Wer diese trägt, der kann souverän entschei-
den, wer außerdem noch das Recht hat, sie sein zu nennen. Ein so verstandener 
Name schafft allererst soziale Realitäten, die sich dann benennen und untersuchen 
lassen. Insofern steht der Name am Ursprung des Sozialen. 

Zweitens grenzt der Name einen Bereich derer, die den Namen tragen dürfen, 
- r-

haupt. Diese sind für Coriolan ausdrücklich die Namenlosen. Die gängigen Be-
zeichnungen für sie verdecken ihm nur notdürftig den Mangel eines echten Na-
mens. Vor allen Dingen erscheinen sie aber als das Prinzip der Unbestimmtheit 
selbst, als eine wuselnde Menge, ohne unterscheidbare Struktur und Ordnung, die 
ihm zwangsläufig Bilder von Tierhorden und diffusen ansteckenden Krankheiten, 
sowie von Fäulnis in den Geist ruft. Auf der anderen Seite aber sieht man, dass der 

hst) zu sprechen und zu handeln fähig 

ihren Ruhm begründet haben. Und selbst wenn der Kreis dieser Familien ein für al-
le Mal eingeschränkt bliebe auf die immergleichen, dann wäre damit der Multipli-

werden, dann muss er ihn sich durch sein Tun nachträglich verdienen, obwohl er 
ihm de jure immer schon zusteht. Und wenn er dem Namen diesen Dienst leistet, 
dann erhält er, wie Martius selbst, früher oder später tatsächlich einen neuen Na-
men. In einer solchen traditionalistischen Gemeinschaft vervielfacht sich mit den 
Namen somit immer auch der Anspruch an den, der den Namen Roms beanspru-
chen will. Was Coriolan also nicht versteht, ist die Tatsache, von der sein eigener 
Name Zeugnis ablegt: dass die Geschichte fortschreitet, dass keine Gliederung für 
immer besteht, dass keiner sich der Dialektik der Namen entziehen kann. 

Damit ist drittens ein Punkt erreicht, an dem deutlich wird, dass alles Sprechen 
und Handeln  stattfinden muss. Paulus hatte diese Problematik klar 
erkannt, als er sich in den ersten Worten des Römerbriefs sowohl im eigenen Na-
men als auch im Namen Christi vorstellte. Zwar bin ich es, der handelt und spricht, 
                                                                                                                                       

man auch ohne einen signifiant maître sprechen können, wenn nur er das undifferenzierte 

Feld möglicher Worte in eine reliefierte und artikulierte Ordnung der Bedeutungen um-

deuten kann. Man spricht immer ! 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

doch spreche und handle ich immer als ein bestimmter: Sohn, Bruder, Vater, Mann, 
entralen 

unzerstörbare aber auch unerfahrbare Rest aller Funktionen, in denen es steht, gibt. 
Das Prinzip der Altermination, das der dialektischen Struktur korreliert, muss auch 
und vor allen Dingen auf das Ich selbst Anwendung finden. Dieses Ich erscheint so 
in einer eigenartigen Sonderstellung: Es steht mir am nächsten und zugleich am 
fernsten; es ist das Vertrauteste und doch das Fremdeste; ich bin ganz ich, und doch 
ist mir dieses Ich-Sein ganz unverfügbar. Das ist es alleine schon deswegen, weil es 
für mich nur eines davon geben kann. Über jede Farbe, jedes Buch, jedes Niesen 
oder Räuspern ist es leichter, verständliche Aussagen zu treffen, weil sie mir als 
Gegenstände vorliegen können. Zwar gilt das Prinzip der Altermination für sie ganz 
ebenso wie eben für alles, aber das Ich liegt mir eben nicht vor Augen, es kann 
nicht verglichen werden, ich kann keinen anderen dazu befragen und es hat zudem 
nicht einmal annähernd die Gestalt eines begrenzten Gegenstandes. Außerdem ist es 
seinem Wesen nach etwas Relationales, d.h. von einem Ich lässt sich nur sprechen 
in Beziehung auf die Welt, die diesem Ich erscheint. Haben wir uns bislang vor al-
lem mit dieser Welthabe beschäftigt, dann lässt sich nun, mithilfe der Problematik 
des Namens, der Blick zurückwenden  in dem Bewusstsein freilich, dass von ei-

 werden kann. Aus dieser 
Aporie löst uns allerdings die beschriebene Dialektik, denn durch sie wird Ge-

schichte zur einzigen möglichen Dimension der Wahrheit. Dass das Ich immer ein 
historisch verumständetes, ein kontingentes und gewissermaßen zufälliges ist, ist 
dann nicht mehr das Ende, sondern vielmehr der Anfang und die Möglichkeitsbe-
dingung alles Wissens um es.  

Man darf aber hier auch nicht in einen Historismus verfallen, demzufolge sich 
alle Wahrheit einfach nur in der geschichtlichen Abfolge der Epochen konstituiere. 
Das ist zwar richtig, doch es erklärt nicht, wie es so etwas wie Abfolge überhaupt 
geben kann, wie diese Geschichte zugleich und untrennbar durch Kontinuität und 
Neuanfang konstituiert sein kann. Das Ich, das einen Namen trägt, kann das aber 
sehr wohl erklären. 

Insofern das Ich einen Namen trägt, den Namen, den die Eltern ihm gegeben 
haben, d.h. immer auch: insofern es in einer Kultur steht, in einer (bestimmten) 
Sprache spricht, insofern es weiter neue Namen annehmen oder besser: verliehen 
bekommen kann, insofern es Wissenschaftler oder Künstler oder Bäcker werden 
kann, insofern es auf der schmutzigen Unterseite jeder Kultur Ausgestoßener, 

Namenloser eben sein kann  
alles Namen, die ein anderer ihm gibt und zu denen es sich, so oder so, zu stellen 
hat; insofern diese gespannte Beziehung zum Namen besteht, lebt in jedem Ich und 
gewissermaßen vor dem Ich eine Geschichte. Es ist dabei wichtig, dass die Gespal-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 187 

tenheit des Subjekts, die schon Paulus bemerkt und die in jüngerer Zeit besonders 
konsequent von der Psychoanalyse formuliert wurde, bereits in dem ersten Akt 
spielt, der einen Menschen einer Kultur aneignet: Dem Kind wird ein Name verlie-
hen, von einem anderen. Es ist immer der andere, der mich benennt. Und ein jeder 

wie die im Subjekt und durch es in der Geschichte, bzw. als Geschichte wirksame 
Dialektik widerspiegeln: Denn jeder hat einen Eigennamen, und jeder ist   

Bereits in dieser Doppelbenennung, in der alle Problematik des Subjekts be-
schlossen liegt, kommt die Dialektik zum Tragen. Denn es ist eigenartigerweise 
mein mir eigener, zugehöriger Name, der mich aus bloßer Partikularität löst: Ich 
heiße Robert Hugo Ziegler, und daher und dadurch kann ich von anderen als je-
mand und als derselbe und als ein in dieser und jener Kultur stehender erkannt wer-
den. Weil ich einen Eigennamen habe, kann ich mit anderen in einen Austausch o-
der auch einen Konflikt treten. Im Gegenteil ist der Name, den ohne Ausnahme je-
der trägt, der also das eigentlich Universale sein müsste, gerade das, was mich auf 
eine unvermittelbare, ganz private, unüberwindlich einzige Welt einschränkt. Was 

 
ich es selbst nicht in einer Weise finden könnte, die sich ausdrücken ließe. 

Aber genau deswegen ist das Ich nicht nichts

en hätte, wäre eine vergebli-
che Mühe. Es lässt sich aber immerhin eines sagen: Gerade weil das Ich so einzig 

nicht einfach objektive Vorgegebenheiten für sich bestehender Kulturen etc. Jedes 
Ich lenkt den Namen ab, in einem physikalischen Sinn. Das Ich ist das Clinamen 
der Geschichte

ch ist 

dialektische Spannung begeben muss. Und drittens ist es das, was in seiner Wirk-
samkeit sehr wohl beobachtet werden kann, nämlich eben als jene minimale Ablen-
kung jedes Namens, die Geschichte aus einer blöden Durchreichung von Ansichten 
und Theorien herausbricht und damit erst zu Geschichte macht.22  

des doppelten Namens verbunden. Der Name wird mir von einem anderen gegeben. 

men stellen muss, mir also nachträglich den Boden zu erschließen habe, auf dem 

erst entwirft. Auch hierfür bietet etwa Sartre ein hervorragendes Beispiel: Sein 
                                                             
22  Dieser gesamte Komplex zum Problem des Subjekts wird ausführlich im Dritten Teil Ge-

genstand werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Schicksal als Schriftsteller wurde durch den Großvater besiegelt, der gerade 
dad
Jungen vermittelte, dass er, der Großvater, die Entscheidung zu ihr als längst gefal-
len ansah. Der Großvater ist Moses, der das Neue Gesetz diktiert. Wäre er damit 
hausieren gegangen, dass der Enkel ein großer Schriftsteller werde, Sartre hätte sich 
mir Grausen abgewandt. So aber deutete ihm sein Großvater das eigene Tun um 
und machte es zu einer Aufgabe, zu dem Namen, in den sich Sartre zu stellen ha-
be.23 

Man spricht und handelt a

Name, der mir verliehen wird, ist äußerliche Bezeichnung und Anspruch zugleich. 
Das gilt schon für den Eigennamen, das gilt für den Namen, in den ich mich stelle, 
indem ich eine Profession ausübe, das gilt für die Namen der Religionen, Weltan-

Diese Namen wirken immer als genau Bestimmtes und als Prinzip aller Bestim-
mung (d.h. das andere wird auf sie bezogen und von ihnen her bestimmt und bewer-
tet). Da solche Namen, echte signifiants maîtres, als Gesetz auftreten  Buchsta-
be/Deskription und Geist/Normativität zugleich  erfüllen sie in Wirklichkeit die 
Funktion der Bestimmung, während ihre eigene vollkommene Bestimmtheit bloße 
Unterstellung bleibt, aber eine notwendige Unterstellung. (So wie man auch von 
Gott behaupten kann, er sei das ganz und gar Bestimmte, die Ordnung, die Gerech-
tigkeit, die Wahrheit, diese Behauptung aber nur schwerlich mit Substanz füllen 
kann; allzu oft bleibt doch nur der Verweis auf seine Unergründlichkeit.) 

Man kann sich auch leicht davon überzeugen, was geschähe, wenn dieses im 
Namen eines anderen sprechen nicht mehr möglich wäre. Es bliebe dann: keine Mo-

tivation des Tuns und Sagens: erst der signifiant maître gibt der Welt eine Artikula-
tion und ein Relief, das ein Handeln und Sprechen möglich macht, weil nur dann 
etwas gewollt werden kann; keine Performativität: das Sprechen und Tun im Na-

 darin schreibt sich Geschichte 
fort;24 keine Geschichte

                                                             
23  Jean-Paul Sartre: Les mots. 128 ff.  

24  Diese Performativität hat im Übrigen auch einen ganz konkreten Aspekt, nämlich den der 

Invokation. Die Nennung eines (heiligen) Namens ist immer auch die (magische) Reali-

sierung der Präsenz des so Benannten. Das führt aber gerade dazu, dass die heiligsten 

Namen aus Scheu bzw. die unheiligsten (d.h. die negativ heiligen) aus Angst vermieden 

werden müssen. So wird kurz gesagt der Name Gottes und der seines Widersachers so 

weit wie möglich umkreist oder doch mit einer besonderen Achtung behandelt. Daraus 

folgt vielfach eine Verschiebung und Vervielfachung der Begriffe, die z.B. von Hermann 

Güntert in seinem Buch über die Göttersprache (Von der Sprache der Götter und Geister) 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 189 

verschiebt diesen Namen zugleich, zumindest dort, wo es sich um einen authenti-
schen Akt handelt; keine Verständlichkeit und damit Intersubjektivität: solche Na-
men stiften einen Anspruch, der zugleich mein eigener und persönlicher werden 
kann und der doch grundsätzlich ein überpersönlicher ist. In diesen Namen verdich-
tet sich so die Dialektik von In
Universalität.  

exakt Shakespeare den Verlust des Namens nachzeichnet: Als Coriolan all seiner 
Namen entblößt ist, ist er tatsächlic
Bedeutungen, die wir dem Wort bislang zu geben versucht haben; er ist nämlich 
nicht ein wohlbestimmtes Nichts, nicht ein solches, das zum Ansatzpunkt weiterer 
Bestimmungen werden kann. Er tritt vielmehr als ein absolutes Nichts auf, das sich 
jeder äußeren wie inneren Bestimmung entschlagen hat. Aus ihm kann nichts ent-
stehen, es kann sich keine Geschichte fortschreiben. Es ist auch nur folgerichtig, 
dass er dort nicht selbst spricht, sondern vielmehr stumm bleibt und niemanden er-
kennt! Ein solches absolutes Nichts, das auf dem Wege ist, sich durch ein brutales 
und zerstörerisches Ausagieren seine Bestimmung zu erobern, kann auf den ande-
ren nicht anders als dämonisch wirken. Es ist die unmögliche Forderung, sein eige-
ner Ursprung zu werden. Diese Forderung teilt Coriolan in jenem Augenblick mit 
Miltons Satans, freilich mit dem wichtigen Unterschied, dass dieser trotzig und aus 
freien Stücken beansprucht, wozu sich jener von den anderen verdammt sieht. 

Damit ist aber auch ein weiterer Punkt geklärt: Dieses Sprechen und Handeln 

der sie unsere Lebenswelt strukturiert und artikuliert. Was wir hier entwerfen und 
mit so komplizierten Namen versehen, bezeichnet also nicht bloß  wohl aber auch 

 das Entwerfen abstrakter Theorien über Gott und die Welt, sondern das konkrete 

eschichte von Sinnsedimentierung 
steht, die uns aber nicht bewusst ist. Die Namen  

 wiederholen diese Sedimen-
t erscheint. 

Es ist nicht allzu leicht, zu beschreiben, in welcher Weise wir von dem wissen, was 
uns nicht Gegenstand eines expliziten Wissens ist und was doch unser Sein-zur-
Welt überall wie in Bahnungen leitet. Ich schlage vor, dass der Name im hier be-
stimmten Sinn als ein solcher Anhalt eines notwendig undeutlichen Wissens fun-
giert. Das Wissen ist deswegen notwendig undeutlich, nicht etwa nur, weil wir es 
nicht gehörig reflektierten oder seine Ursprünge vergessen oder gar verdrängt hät-

                                                                                                                                       
ausführlich beschrieben wurde  ein Buch, das sich wie ein vorwegnehmender Beleg von 

Derridas Theorie der différance liest.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

wendig undeutlich, weil es das Wissen um ein Gesetz ist: die Doppeltheit des Na-
mens zwischen einer buchstäblichen und einer normativen Bedeutung.  

Es sind solche Spannungen zwischen Inkommensurablen, in denen überhaupt 
Etwas 
zwischen der deskriptiven und der normativen Dimension aller Namen; zwischen 
der Einzigkeit des Ich und dem Anspruch, der im Namen von einem anderen an ihn 
ergeht; zwischen dem metaphysischen Operator der Bestimmtheit und dem Chaos 
des durch ihn ausgeschlossenen Unbestimmten; zwischen dem Vertex und dem Ho-
rizont auf transzendentaler Ebene; zwischen der metaphysischen und der transzen-
dentalen Ebene, wo die Philosophie als ein Drittes erscheint; zwischen Geist und 
Buchstabe des Gesetzes; zwischen der Bestimmtheit und dem Unbestimmten all-
gemein  welche letztere Spannung die vorigen zusammenfasst, indem sie das Kor-
relat des Gesetzes ist und die je andere Spitze der Geschichte, die Gegenwart, aller-
erst als das, was sie ist, konstituiert.25  

 
 

ETWAS MUSS ENTSTEHEN 
 

Nachdem wir bei Paulus das Protokoll einer dialektischen Erarbeitung angetroffen 
hatten, sehen wir nun im Coriolan die Inszenierung einer Verweigerung und eines 
Scheiterns. (Wir werden später mit Ludwik Fleck noch die Analyse der Mechanis-

men von Theorie kennen lernen.) Man erkennt nun auch, woran Coriolan scheitern 
muss. In seinem verzweifelnden Festhalten an der Unveränderlichkeit sowohl der 
Funktion wie auch der exakten Gestalt des Namens  d.h. dass nur bestimmte und 
sehr wenige einen Namen tragen dürfen und deswegen befragt werden können , 
das sein Gegenstück in einer körperlichen Abscheu gegen all die Namenlosen hat, 
verfehlt er das Wesen der Namen. Sie sind nur, indem sie weitergeführt werden, 
nicht indem sie wiederholt werden und starr bleiben. Den Namen unantastbar ma-
chen: das kann als Formel alles Fanatismus dienen.26 Da Coriolan in diesem Bestre-
ben vollkommen unflexibel bleibt, ist er irgendwann nicht nur einfach alleine, in 
dem Sinne, dass er Rom und all seine Vertrauten, seine Familie verlassen muss. Er 
hat sich auch jenes anderen Anderen entledigt, den Lacan als den großen Anderen 
bezeichnet: er steht ohne jedes Gesetz, ohne Vertex, damit letztlich auch ohne Iden-

                                                             
25  

standen werden darf. Die Idee einer ungeschichtlichen Grundlage oder Basis der Welt ist 

so sinnvoll wie die einer vor aller Abschattung liegenden Wahrheit räumlicher Gegen-

stände.  

26  Es ist nur eine andere Art, dasselbe zu sagen, wenn man es so ausdrückt: das Spiel des 

Vertex festsetzen oder dem Ansturm des Unbestimmten Einhalten gebieten.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 191 

tität und Sein da.27 Alles, was ihm nun noch bleibt, ist ein blindes Dreinschlagen, 
das noch den letzten Rest einer Verankerung in einer Geschichte auflöst. Er muss 
den Ort seiner Herkunft und seiner alten Namen vernichten, um sich aus dem Lim-
bo der Namenlosigkeit von selbst (das ist das dämonische Element) einen neuen 
Namen, ein neues Sein geben zu können. Das letzte, was jemand, der keinen Na-
men hat und dem keiner mehr zugestanden wird, tun kann, ist zuschlagen. Das ist 
nicht in erster Linie psychologisch gemeint, sondern vielmehr streng transzenden-

tal. Der Gewaltakt ist ein Akt, der unzweifelhafte Wirklichkeit schafft. Das Wort 

Präsenz dessen, was ist, erstarren lässt, sondern bereits den unvermeidlich perfor-

mativen Charakter alles Seienden anzeigt: Alles Seiende ist, insofern es fortwirkt. 
Wir hatten gesehen, wie die beschriebene Dialektik die Artikulation dessen, was 
Welt bedeuten kann, beständig vorantreibt; es ist bezeichnend, dass selbst noch der 
nackte und unbeschönigte Gewaltakt  jene Handlung also, die meist als Grenze des 
Menschlichen oder gar als das Jenseits dieser Grenze gefasst wird  davon keine 
Ausnahme bildet. Wer zuschlägt, der setzt Wirklichkeit, der setzt etwas ins Sein, 
was zwangsläufig seine Wirkungen ausbreiten muss. Wie lässt es sich verstehen, 
dass nicht selten die letzte und verzweifeltste Zuflucht in der Gewalt gesucht wird? 

it zu vollzie-
hen, dann können wir mutmaßen, dass dort  in der Erzeugung einer Wirklichkeit 
aus einer Geschichte heraus, die mir immer uneinholbar vorangeht und die ich mir 
im strengen (und uneinlösbaren) Sinn aneignen muss, um jemand zu werden  jener 
Punkt erreicht ist, in dem sich die transzendentalphilosophische Problematik mit der 
psychoanalytisch-anthropologischen trifft. Dieser Punkt ist ebenso konkret wie er 
unerreichbar ist, denn hier ist ein Anspruch wirksam, der unmöglich erfüllt werden 
kann und auf den doch jede Tat hinzielt: 

28 meiner Welt bin, müsste ich doch auch derjenige sein, der am Ur-
sprung und Ziel dieser Welt ist. Was ich erfahre, ist aber das Gegenteil: Der Name, 

das Gesetz wurden immer schon, von einem anderen und ohne mein Zutun, erlas-
sen. In dieser asymmetrischen Spannung  dass meine Welt die Welt ist und dass 
sie nur Welt sein kann, insofern sie von einem anderen dazu gemacht wurde  fasst 

Formen asymmetrischer Spannung, aus denen Etwas als solches entsteht, finden in 

                                                             
27  Paulus hätte ihn eines Besseren b

 

28  Der Ausdruck stammt von Nikolaus von Kues, bezeichnet im Kontext seiner höchst spe-

, vgl. Nikolaus 

von Kues: De docta ignorantia. Buch I. Kapitel 21. In: Nikolaus von Kues: Philoso-

phisch-theologische Werke. Band I. Erster Teil. 86. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

eigentlich das Subjekt als ein solches kennzeichnet und in Bezug auf die überhaupt 
erst die gesamte Architektonik von dialektischen Spannungen verständlich wird und 
ihr Fundament in einer Seinsweise erhält. Das Subjekt ist jenes Seiende, das sowohl 
die ganze Welt ist als auch sich als gesetzt erfährt, schon 
viel grundsätzlicher aber in Hinsicht darauf, dass ihm das Gesetz in seiner selbst 
pluralen Form immer vorhergehen muss. Zudem wird hier genau beobachtbar, wes-
halb die Spannung, von der immer die Rede ist, eine asymmetrische ist: Das Sub-
jekt, das sich durch das Gesetz gespalten erfährt, steht der Welt gegenüber, die ein 
Haarriss durchzieht, einer durch einen Vertex geordneten Welt, die in dieser Ord-
nung die Potentialität ihrer Neuordnung trägt. Schon Subjekt und Welt lassen sich 

noch viel weniger gilt das aber für das, was sie spaltet bzw. als Riss durch sie geht: 
Das Gesetz auf der einen Seite ist gerade nichts anderes als ein Bestimmungsgrund, 
der zwar als unscharfer auftritt, der aber dennoch unzweifelhaft wirkt, und zuerst 
dadurch, dass er einen Anspruch entwirft, dem sich das Subjekt unterworfen findet. 
Der Haarriss des Seins aber ist mehr als nur die Doppeldeutigkeit des Vertex, etwa 

er ist vielmehr die in die erfahrene Welt selbst eingeschriebene Pluralität der Ver-
tices, die Unmöglichkeit des Einen Gesetzes. Das ist sichtlich etwas anderes als ein 
Anspruch, der mich als Subjekt übersteigt und zu dem ich mich nicht nicht verhal-
ten kann. So tut sich konkret der Bereich des Tuns und Sprechens auf in der Span-
nung zwischen einem zwischen Buchstabe und Geist oszillierenden Gesetz einer-
seits und andererseits der bestimmten Unbestimmtheit der Welt, der Beschränktheit 
aller Gesetze. Das heißt auch: Es lässt sich immer noch anderes erfahren.  

Wir finden so auf der Ebene einer strukturellen und dialektischen Erhellung des 
Seins von Welt das wieder, was Husserl als die Paradoxie der Subjektivität be-
zeichnet hat. Freilich verschiebt sich für uns der Blickwinkel wiederum (der Vertex 
schwankt), so dass es weniger die Subjektivität ist, die im Mittelpunkt steht, als viel 
mehr die Prozesse der Artikulation von Welt selbst  eine Welt, zu der auch ein 
Subjekt gehört, von dem man etwas wissen kann. Man sollte daher vielleicht eher 
von einer Paradoxie der Welt oder, was dasselbe ist, der Zeit sprechen. Dass man 
damit nicht in eine naiv ontologische Perspektive zurückfällt, ist klar: Welt und ihre 
Artikulation in der Zeit ist immer nur für ein Subjekt. Zugleich ist dieses Subjekt 
dadurch, dass das Gesetz ihm von einem anderen gegeben wird, in dessen Namen 
es sich stellen kann  oder dessen Namen es zugunsten eines anderen verweigern 
kann , i

Objektivität in das Subjekt hinein, wie Husserl meinte, sondern es ist die unheimli-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 193 

che Anwesenheit eines Anderen, die das Subjekt erst als ein solches konstituiert.29 
Wir verlassen also nicht den Boden der Phänomenologie, sondern entdecken ihn 
vielmehr erst in seiner ganzen Ausdehnung und Tiefe. (Und so wird auch ein sol-
cher philosophischer Text notwendig zu einer Auseinandersetzung mit einem Na-

 
 

Wir können also festhalten, dass jede Handlung darauf zielt, sich nicht einfach nur 
den Boden zu erschließen, auf dem man immer schon steht, sondern diesen Boden 
mit allem, was auf ihm zu stehen kommen kann, nachträglich zu schaffen. Die bei-
den Vertices der Transzendentalphilosophie und der psychoanalytisch inspirierten 
Anthropologie treffen sich also in einem simplen Postulat: Etwas muss entstehen  

ser Anspruch nicht erfüllt werden kann, anzeigt, dass ich nicht Gott bin; dass das 
Aufgeben dieses exorbitanten Anspruchs äußerst heilsam für mich wie für alle ist, 
die mit mir leben; dass die Anfreundung mit der Endlichkeit und Schuldigkeit viel-

nen Namen zu stellen, der einem eine überpersönliche Aufgabe zuteilt, also eine 
solche, die zwar mein Sein übersteigt, die mich aber als genau derjenige, der ich 

Gewalt einer gegebenen Kultur zumindest im Grundsatz akzeptiert, sich ihr unter-
wirft, sie fortschreibt, sie aber vielleicht auch unterhöhlen kann. Der andere Weg ist 

den, und das durch da
sprachlos  wir ver-

                                                             
29  Unsere Analyse trifft damit hier, sowie in den entsprechenden Kapiteln des Dritten Teils 

(vor allem III, 3 und 4), mit den Theorien von Levinas einerseits und Lacan andererseits 

zusammen, wenn auch mit mancher Akzentverschiebung. So erschließt sich uns erst mit 

der phänomenologischen Analyse des Fungierens der Namen die prominente Stellung, 

die bei Lacan der Nom-du-Père einnimmt. Andererseits scheint sich schon, dies gegen 

deren verankert. Man könnte also sagen, dass wir Levinas und Lacan gegeneinander aus-

spielen, allerdings nur um sie einander anzunähern. Zu Levinas und Lacan und der Prob-

rigens (135) die Erfahrung des Anderen, wie sie Levinas beschreibt, mit dem Begriff zu-

sammenhält, den wir oben ebenfalls wie selbstverständlich verwendet haben und den 

Assoun auf seine Konzeptualisierung durch Freud zurückführt: das Unheimliche.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

30  der Nicht-Griechen bezeichnete. 
Zwischen diesen beiden steht freilich eine dritte Möglichkeit, sich des eigenen 
Seins durch ein Funktionieren zu versichern, das sich immer auch in Namen stellt, 
die aber nicht zu einem überpersönlichen, sondern zu einem unpersönlichen Auf-
trag werden. Der Unterschied besteht darin, dass der unpersönliche Auftrag im 
Prinzip von jedem erfüllt werden kann, während der überpersönliche zwar erfahren 
wird als einer, der von jedem erfüllt werden muss, den ein jeder, der sich ihm unter-
stellt, aber nur in immer ganz eigener Weise erfüllen kann. Diese Abweichung sieht 
der unpersönliche Auftrag nicht vor. Es handelt sich dabei letztlich um eine büro-
kratische Auffassung des Seins, es handelt sich auch um den Versuch, das Gesetz 
auf seinen Buchstaben festzuschreiben. Daher müssen in diesem Agieren die Na-
men, die wirklichen signifiants maîtres unbefragt bleiben. Ihre Verschiebungen ge-
schehen dann unter der Hand oder hinter dem Rücken des Subjekts, während die 
Unterstellung unter die überpersönliche Aufgabe immer auch eine bewusste Kon-
frontation mit dieser Unsi

Namens aufzuheben; im Unpersönlichen steht diese fest, im Überpersönlichen rich-
tet sich wiederum eine subversive Gewalt gegen den Namen selbst, wenn auch ohne 
jede Absicht. Es geschieht, weil es geschehen muss. Es ist die Gewalt des Aufstiegs 

mliche Solidarität, nicht zuletzt 
in ihrem Ringen mit der Sprache und der Erfahrung der Sprachlosigkeit. 

Die Gewalt weist aber auf mehr noch hin. Sie ist uns bisher begegnet als ein 
notwendiger Aspekt der Dialektik des Gesetzes, sowohl auf Seiten des Buchstabens 

ve, systemische und symbolische Gewalt31 mithilfe dieser Dialektik wiederfinden: 
Die subjektive Gewalt, also der nackte Gewaltakt benennbarer Täter, stünde dann 
auf Seiten des Geistes, also des noch ungerichteten Aufstiegs zu einem Vertex. Die 
systemische Gewalt wäre jene Bestimmung, die gewissermaßen von oben über ei-
nen jeden kommt und ihm sagt, wer er zu sein hat, mit allem, was das an Verpflich-
tungen und Zwängen mit sich bringt. Die symbolische Gewalt wäre die konservati-
ve und performative Sprache, die der Buchstäblichkeit des Gesetzes entspricht und 
korreliert. Müsste nicht, so könnte man fragen, auch auf Seiten des Aufstiegs zum 

 
stehen? In der Tat gibt es die, und sie zeigt zugleich die Grenzen des Sprachlichen 
                                                             
30  

Deutschen die Möglichkeit, einen unverständlichen Wortschwall, halb scherzhaft und nur 

 

31  Die Unterscheidung findet sich bereits in der Einleitung; die 

sechs Studien deklinieren die Aspekte dieser drei Arten von Gewalt durch.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 195 

an wie sie andererseits die Reflexion über die Dialektik zur nächsten, ganz zentra-
len Stufe bringt. 

 
 

GEWALT, SCHMERZ, SCHREI: DIE REALITÄT UND DAS 
 

 
Welche Äußerung würde der subjektiven Gewalt entsprechen? Keine andere als der 
Schrei. Auch dafür finden sich Anhalte bei Shakespeare, der seinen Coriolan im 
Gewusel der Namenlosen immer auch das Gekreische wilder Tiere mit Grausen 
vernehmen lässt. So belegt er sie in der Wutrede, die oben auszugsweise zitiert 

dem Coriolan die plebs als Köterpack bezeichnet, ist die Konnotation des unartiku-
lierten Schreiens noch präsent. (Eine wörtlichere Übersetzung würde daher viel-

 
Nun ist aber der Schrei gerade keine wirkliche Äußerung. Er teilt mit anderen 

Weisen des Sich-Äußerns  mit dem Knurren, dem Stottern, dem Stöhnen, auch mit 
dem Seufzen?  die Eigenschaft, dass er sich bestenfalls auf der Grenze zwischen 
dem unartikulierten und dem artikulierten Laut bewegt, aber nicht bei letzterem an-
kommt und in ihm aufgeht. Ein Schrei bedeutet nichts, oder zumindest: Wenn er 
etwas bedeutet, dann lässt sich diese Bedeutung nicht von ihm als Akt abtrennen, 
wie die Bedeutung eines Satzes  eben insofern sie Bedeutung ist  von den Um-
ständen seiner Äußerung unabhängig ist. Im extremen Fall des Schmerzensschreis 
führt die Erklärung überhaupt nicht mehr auf eine Äußerungsabsicht zurück, son-
dern vielmehr auf eine Kausalursache: den Schmerz. 

Aber haben wir damit mehr noch als nur die Grenze des Sprachlichen, die 
Grenze der Logik der Altermination vor uns? Gewalt, Schmerz, Schreie  sind das 
nicht Sachen, die einfach nur sind, was sie sind? Alles, was man von ihnen noch sa-
gen kann, kommt immer erst nach, und damit zu spät. Als Erleben sind sie, so 
scheint es, einer Altermination nicht zugänglich. Man will einwenden: Es gibt doch 
auch vielfältige rituelle Formen der Gewalt, von einer geradezu gewohnheitsmäßi-
gen Bierhausschlägerei bis zum Duell; ebenso sind die Formen, in denen Schmerz 
empfunden wird, so variabel, dass er gar als echte Lust erscheinen kann; und noch 
der Schrei ist längst 

dass eben diese Ritualisierungen und Einreihungen in eine Sprache und Kultur Ver-
suche sind, der grundlegenden Gnadenlosigkeit unkontrollierter und unvermuteter 
Gewalt, der Sprachlosigkeit unerträglichen Schmerzes und dem puren Lärm eines 
nackten Schreiens Einhalt zu gebieten. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

In der Tat sind Gewalt, Schrei, Schmerz der Horos des Horizonts, seine Grenze. 
Das aber nicht in dem Sinn, in dem sich zwischen Horizont und Vertex eine Dialek-

 und man muss durchaus fragen, 
ob dieses Wort dann noch passt  ebenso auch der Horos jedes Vertexes: In ihnen 
schmilzt die Welt auf einen Punkt ohne Horizont zusammen. Kein Horizont, kein 
Vertex, keine Altermination  das scheint das Resultat in Bezug auf Gewalt, 
Schmerz und Schrei zu sein. 

Es ist von absolut grundlegender Bedeutung, an diesem Punkt nicht in einen 
von zwei Irrtümern zu verfallen: Man kann hier entweder in eine Betroffenheits-
mystik abgleiten, und davon schwätzen, wie schlimm Gewalt doch ist (oder auch 
wahlweise in der Erhabenheit der Gewalt schwelgen). Solche undifferenzierten 
Verdammungen (oder Verklärungen) sind nun aber das gerade Gegenteil eines Be-
mühens um Verständnis.32 Der symmetrische Irrtum bestünde darin, Gewalt, 
Schmerz, Schrei auf das hin zu überspringen, worin sie ihre Erfüllung, Rechtferti-
gung oder Überwindung finden würden. Gerade die Perspektive strenger Imma-
nenz, von der diese Ausführungen überall getragen sind, verbietet es, in das Erlitte-

nehmen kann. Sie sind zunächst in der Tat nur das, was sie sind. 
Interessanterweise ist ausgerechnet Paulus wieder ein Referenzpunkt, dessen 

Wert wir hier voll ausschöpfen müssen. Mysterium und Skandalon des Kreuzes 
sind bei ihm noch nicht so zur Willfährigkeit der Phrase verkommen, als die sie in 
der Geschichte des Christentums allzu oft auftreten sollen. Da wurde einer gequält 
und umgebracht, Leiden und Tod gab es. Und Christus kann nur deswegen zu einer 
Erlösergestalt werden, weil sein Leiden und sein Tod vollkommen real waren. Si-
cherlich, er wurde von den Toten auferweckt; aber dazu muss man eben in allem 
Ernst zuerst sterben. Paulus verankert seine Dialektik an ihrem höchsten Punkt ganz 
bewusst in einer Realität, die realer nicht sein könnte. Dass Jesus so bestimmend in 

s etwa 
die typologische Lesart der Bibel begründen kann, wonach z.B. Adam und Jesus 
aufeinander verweisen  übrigens ebenfalls in einer asymmetrischen Spannung , 
das ist nur möglich, weil das, was er erlebt und erlitten hat, insofern er es erlitten 

hat, gerade überhaupt nicht symbolisch war! 
                                                             
32  Davon abgesehen, dass das Handeln aus Betroffenheit meist auch weiter hinter dem eige-

nen ethischen Anspruch zurückbleibt als ein nüchterneres  nicht so sehr, weil der ethi-

sche Anspruch beiderseits vielleicht ein anderer wäre, sondern deswegen weil die Betrof-

fenheit zum einen nicht selten einer falschen Dringlichkeit das Wort redet und zum ande-

ren weil das daraus folgende Handeln dazu tendiert, dem anderen, in dessen Interesse 

man zu handeln glaubt, zu einem Teil die eigene Verantwortung abzunehmen, und zwar 

ungefragt. Tendenziell ist dieses Handeln aus Betroffenheit also eine Entmündung desje-

nigen, der als Opfer wahrgenommen wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 197 

Wir geraten also in eine eigenartige Position: Hatten wir mit dem Prinzip der 
Altermination jeden Materialismus oder naiven Realismus überwunden, so kommen 

einbar dem Prinzip 
der Altermination Einhalt gebieten. Diese Spannung, selbst wieder Dialektik, muss 
ausgehalten und weiter bedacht werden. Eines ist aber sicher: Gelingt es, sie ver-

dem 
bloßen Spiel der Differenzen oder Signifikanten heraus, aus jener Sichtweise also, 
die in der Nachkriegsphilosophie eine gewisse Verbreitung erfahren hat und uns 

wie Gewalt, Schmerz und Schrei nicht sogleich in eine Bedeutung auflösen lassen 
und dass sie dem Prinzip der Altermination eine Grenze zu setzen scheinen. 

Wahrscheinlich muss man diesen Satz aber in Wirklichkeit umkehren. Dieses 
Irreduzible zeigt nicht einfach bloß eine Grenze der Altermination an, sondern 
vielmehr deren Möglichkeitsbedingung. Es ist hier an der Zeit, unsere Vorstellun-
gen über das Zeichen neu zu bedenken. Nachdem die Philosophie das Zeichen lan-
ge als ein bloßes, dem Denken äußerliches Instrument (etwa zur Übermittlung des 
Gedachten an einen anderen) unterschätzt hatte, drängte sich in der Philosophie der 
letzten etwa 100 Jahre eine andere Vorstellung in den Vordergrund, wonach es das 
Zeichen selbst ist, das das Gedachte erst als ein solches hervorzubringen in der La-
ge ist. Es ist sehr bezeichnend, wie Saussure das Fungieren des Zeichens beschreibt: 

 
In psychologischer Hinsicht und von seinem Ausdruck durch die Worte abstrahiert ist unser 

Denken nur eine amorphe und undeutliche [indistincte] Masse. Philosophen und Linguisten 

waren sich immer darin einig, dass wir ohne die Hilfe der Zeichen nicht in der Lage wären, 

zwei Ideen auf klare und konstante Weise zu unterscheiden. Für sich genommen ist das Den-

ken wie ein Nebel, in dem nichts notwendigerweise abgegrenzt ist. Es gibt keine präetablier-

ten Ideen, und nichts ist distinkt vor dem Auftreten der Sprache. 

Gäben die Laute angesichts dieses schwankenden Reiches durch sich etwa im Vorhinein um-

rissene Entitäten? Ebenso wenig. Die phonische Substanz ist nicht fester oder starrer; es ist 

keine Gussform, der sich das Denken notwendig anzugleichen hätte, sondern eine plastische 

Materie, die sich ihrerseits in distinkte Teile teilt, um die Signifikanten zu liefern, deren das 

ur nach chaotisch, ist gezwungen sich zu präzi-

sieren, indem es sich zerlegt. Es gibt also keine Materialisierung der Gedanken, auch keine 

Vergeistigung der Laute, sondern es handelt sich um diese in gewisser Weise mysteriöse Tat-

-Denken - ] Unterteilungen impliziert und dass die Spra-

che ihre Einheiten entwickelt, indem sie sich zwischen zwei amorphen Massen konstituiert.33 

 
Dieser Text ist in vielfacher Hinsicht aufschlussreich. Zum einen finden wir dort, in 
einem sprachwissenschaftlichen Text und zugleich in einem Gründungstext des 
                                                             
33  Saussure: Cours. 155 f. Meine Übersetzung.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

neueren Denkens überhaupt, jenen Unbestimmtheitsgedanken wieder, der sogar 
dem Wort nach auf seine kosmologische antike Idee zurückgeführt wird: das Chaos. 
Amorph, indistinkt, chaotisch, unbestimmte Ebene, Nebel, schwankendes König-
reich  das sind die Begriffe, die Saussure verwendet, um das Denken und das Laut-
liche vor dem Entstehen der Sprache zu bezeichnen. Natürlich kann man von einem 
Denken im engen Sinn dann auch nicht sprechen, ebenso wenig wie von einem ir-
gendwie erforschbaren Feld des Lautlichen (wenn man im Gedankenspiel intelli-
gente Forscher unterstellt, die keine lautlichen Zeichen verwenden und für die das 

 
Es ist also im Zusammenspiel, in der Spannung zwischen zwei in sich unbe-

stimmten Reichen, dass ein bestimmtes Etwas  -  entstehen 
kann. Man sieht, dass Saussure zwar eine metaphysische Argumentation aufrecht-
erhält, insofern als er von den Strukturen der Gegenstände geradehin spricht (also 
nicht in einer transzendentalen Reflexion);34 man sieht aber auch, dass er das meta-
physische Schema dadurch überwindet, dass er den transzendenten Operator der 
Bestimmtheit Außen vor lassen kann. Die Bestimmtheit der Sprache, die  das 
wusste Saussure ganz genau, auch wenn man ihm manchmal anderes andichtet  
nur eine geschichtliche sein kann, entsteht aus ihr selbst heraus, nicht durch das 
Wirken eines Prinzips, das der Sprache und ihrer Geschichte noch einmal transzen-
dent wäre. Man sieht drittens, wie wichtig diese Beschreibungen auch für die hier 
anvisierten Thesen sind, und zugleich, warum sie so zentral für die Philosophie der 
zweiten Hälfte des 20.Jhs. wurden, die durchaus einer Philosophie der Immanenz 
auf der Spur 
phische Kurzschluss, eine Philosophie ohne Transzendenz durch die Verweigerung 
der Metaphysik erreichen zu können). 

Hier liegt also sowohl die Idee der reinen und in sich ruhenden (oder vielmehr 
gerade nicht ruhenden) Geschichtlichkeit, die Idee einer dynamischen Bestimmung, 
einer Abgrenzung und immer neuen Positionierung gegen das Unbestimmte, sowie 
die Grundlage einer dialektischen Analyse dieses Geschehens vor. In anderer Hin-
sicht bleibt aber manches unterbelichtet, und das ist es, worin die sich auf Saussure 
stützende Philosophie zu oft ungenügend blieb.  

Der Standardeinwurf ist der, dass durch eine ganz auf die Semiotik gestützte 
Denkweise die Realität verfehlt wird. Dieser Einwurf wäre gerechtfertigt gegenüber 
Saussure, wenn es diesem denn je um die Realität gegangen wäre. Gegenüber den 
                                                             
34  Natürlich ist das nicht eine Kritik oder ein Vorwurf. Saussure ist Sprachwissenschaftler, 

kein Philosoph, und es geht ihm in dieser nachträglichen Rekonstruktion sichtlich nicht 

Etablierung der Bedingungen von S

nur im Zusammenspiel überhaupt zu solchen werden können. Die Ausführungen haben 

also mehr heuristischen als affirmativen Wert.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 199 

sogenannten Strukturalisten erweist er sich als wenig begründet: Vielmehr wird 
durch die Hervorhebung der irreduziblen Funktion der Signikanten und Signifikate 
auch von dieser Seite her nur deutlich gemacht, was für jede Philosophie spätestens 
seit Kant eigentlich ein Grundsatz (genauer: eine Grundfrage) sein sollte: dass näm-

 

ist, muss daher anders gestellt werden. Man muss nicht sogleich fragen, wo die 
Realität der Welt jenseits der Zeichen bleibt, sondern vielmehr wo die Realität der 
Zeichen selbst bleibt. Eigenartigerweise verstellt die schnelle und häufigste Reakti-

Spiel der Zeichen aufzulösen, dann ist doch das viel grundlegendere Problem, dass 

stabiler Bedeutung etwa einer Rede identisch; sie sind nicht einmal mit den Signifi-
katen im engen Sinn identisch. Signifikant und Signifikat stellen ja in ihrer ur-
sprünglichen Fassung bei Saussure (die auch durch alle Verschiebungen der Rezep-
tion hindurch als Grundlage wirksam bleibt) nur die beiden unselbständigen Seiten 
des Zeichens dar. Aber weil das Zeichen nur zu einem Zeichen wird, indem es Ele-
ment eines Systems ist, weil es außerhalb davon nur mehr dem Reich des Unbe-

nur noch als das Zusammenspiel dieser Elemente in dem System selbst fassen, als 
die (durchaus auch dynamische) Gesetzmäßigkeit, durch die ein System seine inter-
nen Beziehungen regelt. Sein und Sinn des einzelnen Zeichens (in seiner Doppelsei-
tigkeit) ist also einseitig und hinreichend in diesem System gegründet. Dieses geht 
den einzelnen Zeichen immer vorher. Man kommt so zu dem paradoxen und der 
ersten Intuition widersprechenden Ergebnis, dass erst das Zeichen in seiner Realität 
verschwunden sein muss, damit die Welt verschwinden kann. 

Damit etwas ein anderes bedeuten kann, muss es erst selbst ein etwas sein. Was 

eine Altermination darstellen wird. Doch wie geht das mit dem Prinzip der Alter-
mina
geben kann? Und auf der anderen Seite: Liegt darin nicht eine fast sträfliche Igno-
rierung der jedermann bekannten Struktur des Zeichens, das nur Zeichen ist, inso-
fern es immer schon auf seine Bedeutung hin überschritten ist? Wir bewegen uns 
sichtlich auf dünnem Eis. 

Trotzdem oder gerade deswegen dürfen wir hier nicht zurückweichen. Ein 
Schlag ins Gesicht, ein Schrei  mit diesen Phänomenen kommen wir sichtlich an 
die Grenze des Zeichenhaften. Kann man sagen, dass ein Schlag oder ein Schrei 

zu tun? Ich denke nicht, dass diese Kennzeichnung das Wesentliche trifft. Sicher-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

lich lässt sich im Nachhinein ergründen, weshalb jemand zugeschlagen hat, sicher-
lich hatte das auch seine Ursachen oder Gründe  je nachdem welcher Metaphysik 
der Gewalt man anhängt , sicherlich können wir auch feststellen, dass ein Schrei-
ender vielleicht unerträgliche Schmerzen hat oder einer überwältigenden Verzweif-
lung unterliegt. Dennoch ist ein Schlag und ein Schrei doch noch etwas anderes als 

wesentlich eine Wirklichkeit, die hingestellt wird. Es muss dabei noch nicht einmal 

hen, so wie Gewalt vielleicht als ungeleitetes Bemühen um eine soziale Interaktion 
erscheinen mag. Genauer: Solches können Schrei und Schlag nur deswegen sein, 
weil sie Etwas sind. Wenn es so etwas wie eine rohe Gewalt, einen reinen Schrei 
gibt, also nicht eine bereits in soziale Formen gegossene Gewalt, nicht ein Schreien, 
das bereits in Rituale des Klagens eingelassen ist, dann haben wir darin Weisen vor 
uns, ein Etwas in die Welt zu stellen, das für sich bestehen kann. Nur wegen dieser, 
zumindest erfahrenen (wohlgemerkt: nicht intendierten) ontologischen Selbständig-
keit können und müssen sie zum Ansatzpunkt ihrer Verständlichmachung werden, 
d.h. der Altermination in besonderer Weise unterliegen, sie geradezu herausfordern.  

Deswegen trifft aber die Struktur der Altermination nicht weniger auf sie schon 

 ein Schlagen und ein Geschlagen-Werden. Bei-
des ist sichtlich nicht dasselbe; die Realität des Schlages konstituiert sich vielmehr, 
wiederum und diesmal ganz konkret und anschaulich, in einer asymmetrischen Si-

langt.  
Komplizierter scheint das Beispiel des Schreis, denn der kann doch auch ausge-

stoßen werden, wenn niemand zuhört, er scheint keine Asymmetrie, keine Struktur 
mit mehreren Polen zuzulassen. Aber ist das so sicher? Wenn einer aus Wut oder 
Hass schreit, ohne dass ihn ein anderer hören kann, richtet er sich damit nicht doch 
auch an einen anderen? Wieder wird eine Wirklichkeit geschaffen, an der sich, 
wenn sie auch kein anderer anerkennen mag, zumindest der Schreiende selbst auf-
richten kann, die er zum Gegenstand seiner weiteren Eroberung der Welt machen 
kann. Der Schreiende hört sich also sehr wohl selbst, er wird zum Zeugen seines 
Schreis  und diese Wirklichkeit des Schreis ermöglicht es ihm, sich entweder noch 
tiefer in seinen Hass hineinzuwühlen oder aber sich erschrocken im Widerschein 
seines Schreis als Hassender zu erkennen. Die Altermination des Schreis liegt daher 
bereits in seiner Doppeltheit, dass er nämlich ausgestoßen und gehört wird, und sei 
es von derselben Person. 

Andererseits weist der Schmerzensschrei auf eine letzte Grenze hin. Denn wer 
im unerträglichen Schmerz schreit, der setzt wiederum Wirklichkeit, und diese 
Wirklichkeit ist nichts anderes, als der letzte verzweifelte Versuch, eine Alterminati-

on zu vollziehen, die Wirklichkeit des Schmerzes durch eine andere Wirklichkeit zu 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 201 

spiegeln, sie abzuschatten. Es ist wichtig, dass es eine Grenze dieser Möglichkeit 
gibt, dass es einen Schmerz gibt, der so stark ist, dass er nur noch einen Weg offen 
lässt: die Ohnmacht. Wo die Welt durch den Schmerz so zusammenschmilzt, dass 
sie nur noch ein Punkt ist, der Punkt des Schmerzes selbst, wo also keine Altermi-
nation mehr möglich ist und kein Vertex entworfen werden kann  da muss sie en-
den, zumindest zeitweise. Kulturen bilden vielfältige Weisen aus, den Schmerz zu 
domestizieren, ihn durch die Einbindung in Rituale, die bis zu seiner gezielten und 
kontrollierten Hervorrufung gehen können,35 
Netz von Alterminationen einzubinden. Und ein jeder bildet seine eigenen Techni-
ken aus, mit ihm zurechtzukommen: Ob heroisches Ignorieren oder hypochondri-
sches Analysieren  solche Techniken sind äußerst wirksam, wenn es darum geht, 

rz dem univer-
salen Prinzip der Altermination unterworfen, denn es gibt ihn immer nur in den 
Weisen seiner Bestimmung, deren letzte der nackte Schrei ist; wo dieser nichts 
mehr vermag, da erlöscht das Bewusstsein und mit ihm auch der Schmerz. (Dass 
hier die philosophische Rede eine Serenität suggeriert, die dem Erleben in nichts 

wenig wie irgendetwas anders.  
Na gut, wird man sagen, dann haben wir also etabliert, dass auch Schmerz, 

Schrei und Gewalt der Altermination unterliegen. Was ist dadurch gewonnen? Was 
soll überhaupt gezeigt werden? Ging es nicht zuletzt um die Struktur von Zeichen? 
Was haben diese mit solchen grausigen Dingen zu tun, die doch wieder in eine Be-
troffenheitsphilosophie zu führen scheinen? 

Allerdings bewegen wir uns durchaus noch im Kontext der Fragen um das Zei-
chen. Denn die Gewalt, das Schreien und erst recht der Schmerz werden geradezu 

36 Es ist nun 

                                                             
35  isein der Gemeinschaft geschehen 

und die Wahrscheinlichkeit eines tödlichen Ausgangs oder einer dauerhaften Verletzung, 

die eine massive Beeinträchtigung darstellen würde, durch Erfahrung ausschließen oder 

doch stark verringern. Sie sind aber, insofern sie Begegnungen mit dem Schmerz sind, 

durchaus auch ein Heranführen an die Grenze aller Kontrolle. Man sieht, wie dieser Ver-

such seine gesicherte rituelle Einbindung zwingend erfordert. Ansonsten würden sich 

wohl die Erlebnisse verschieben, vom Schmerz zur Angst.  

36  Die Gewalt verweist auf ihre Gründe und Ursachen, deren letzte, wenn man sich aller 

Fragen entschlagen möchte, die schlichte Bosheit des Gewalttätigen ist; der Schrei ist das 

Zeichen eines inneren Zustandes; der Schmerz wird fast immer, gleich wie er darüber 

hinaus im Einzelnen konzipiert wird, als Zeichen für einen (physiologischen) Fehlzustand 

gewertet.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

voller Widersinn: Die Idee eines natürlichen Zeichens liegt notwendig jeder Art von 
Metaphysik zugrunde, ganz egal wie man das Metaphysische sonst so verstehen 
will. Das natürliche Zeichen ist in der Metaphysik das Scharnier, das die prinzipiel-
le Differenz überwindet, die die Metaphysik erst gestiftet hat, nämlich die zwischen 

einerseits und der metaphysischen Wahrheit andererseits. Eine jede Metaphysik, die 

dingbar der Aussonderung gewisser Phänomene, die die Rolle natürlicher Zeichen 
übernehmen können, damit von der metaphysischen Transzendenz wenigstens auch 
nur das Allermindeste ausgesagt werden kann. Man sieht unmittelbar, wie auch ei-

ne Metaphysik eine Wirklichkeit ist, die als eine solche zu einer Umstrukturierung 
des Felds des Erfahrbaren führt, die allererst sagt, was erfahrbar ist, was als natür-
liches Zeichen vor allen Dingen eine privilegierte Rolle erfüllt und somit das Er-

fahrbare katexochen ist. Das Gesamt möglicher Erfahrung ist somit immer schon 
bestimmt durch eine Metaphysik, die a priori festlegt, was erfahrbar ist und was 
nicht, und was aus dem Reich des Erfahrbaren wesentlich und was nur zufällig ist. 
Jede Metaphysik, ob explizit und philosophisch oder implizit und alltäglich unter-
wirft daher immer schon das Gesamt der Welt einer Altermination (in der diese 
überhaupt erst Welt wird, so wie das Erfahrbare dadurch erfahrbar wird). Diese 
Struktur ist dem metaphysischen Denken als solchen notwendig und absolut inhä-
rent.37 

Es gibt aber doch einen Unterschied, ob ich etwa die wunderbare Ordnung des 
Kosmos als Bild göttlicher Vollkommenheit und Güte ansehe und deswegen z.B. in 
einem Bienenstock ein natürliches Zeichen sehe, oder ob ich mich damit bescheide, 
in Gewalt, Schrei, Schmerz natürliche Zeichen zu sehen. Dass wir in letzteren na-
türliche Zeichen zu sehen versucht sind, zeigt nur an, dass wir eben in Zeiten nach-
cartesischer Metaphysik leben, in der sich der Psychologismus und der Naturalis-
                                                             
37  

Zeichen, sondern von Anzeichen handelt (vgl. Erste Logische Untersuchung), also eben 

nicht von den wesentlich willkürlichen Zeichen der menschlichen Sprache, sondern von 

natürlichen Verbindungen, die sich im Allgemeinen auf ein Schema von Ursache und 

Wirkung zurückführen lassen. Das ist zwar richtig, doch die Tatsache, dass das Zeichen 

in dieser Doppeltheit erscheint, ist schon ihrerseits bedeutsam. Außerdem ist es wesent-

lich zu sehen, dass unter dem groben Konzept des Ursache-Wirkung-Schemas das Aller-

verschiedenste Platz finden kann. Es ist ja erst die Metaphysik, die bestimmt, erstens was 

Ursache ist, zweitens wie ein ursächliches Verhältnis überhaupt gefasst wird und drittens 

in welcher Beziehung diese metaphysische Verweisbeziehung zur sprachlichen steht. Vor 

allem letzteres wird im folgenden Beispiel ganz deutlich: Einer offen spekulativen, auf 

eine symbolische Einrichtung, die auf den Autor verweist, sondern im ganz engen Sinn. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 203 

mus einträchtig die Hand reichen und, wenn sie nicht allzu tyrannische Alleinver-
tretungsansprüche erheben (was dem Naturalismus gelegentlich passiert), friedlich 

 
Jede Metaphysik ist Formgebung und Unterstellung eines formgebenden Prin-

zips. Die natürlichen Zeichen Schmerz, Schrei, Gewalt verweisen auf geordnete 
und an sich wohl funktionierende Mechanismen in Psyche oder Körper der Men-
schen (bzw. im Zusammenspiel beider); wo solche Zeichen auftreten, da verweisen 
sie zugleich auf einen Mangel und eine Ordnung: Gewalttätig ist man nicht, man 
wird es; wer schlägt, sucht Liebe  so hört man dann vielleicht. Also ein Liebes- 
und Anerkennungsbedürfnis, das selbst als Prinzip des Sozialen unterstellt ist, das 
gerade in seiner mangelhaften Erfüllung die Ordnung anzeigt, die durch die Gewalt 
nur sekundär bedroht wird. Oder man sagt im Gegenteil, dass eine gelegentliche 
Neigung zur Gewalt ein großer evolutionärer Vorteil sein kann  dann ist eben die 
weise Natur das Ordnungsprinzip. Die Struktur ist beiderseits die gleiche. Ebenso 
für Schrei und Schmerz. Wäre man zynisch, könnte man sagen, dass das die natürli-
chen Zeichen sind, die unsere Metaphysik verdient. 

Es soll aber nicht um bissige Urteile über herrschende Metaphysiken gehen. 
Nehmen wir jenen sinnvollen Widersinn der natürlichen Zeichen ernst. Wohin führt 
er uns? Nehmen wir also für einen Augenblick an, dass es nicht ganz irreführend 
ist, in solchen Phänomenen Zeichen zu sehen. Diese Voraussetzung führt auf eine 
eigenartige Tatsache: Während das Zeichen, nicht erst, aber gerade mit und nach 
Saussure, als eine artikulierte und wohlgeordnete, durch ihre Differenzbeziehungen 
klar bestimmte Einheit erscheint, haben Gewalt, Schrei und Schmerz etwas dezi-
diert Unbestimmtes und Formloses. Gerade dass vor allem Gewalt und Schmerz so 
intensiv Gegenstand ritueller Einbindung geworden sind, also der Einbindung in 
tradierte soziale Formen, zeigt an, wie sehr sie es nötig haben. Dieses Formlose ist 
es auch, was ihnen etwas Anarchisches gibt: Sie drohen nicht einfach nur die Ge-
sellschaft, 
sehr das richtig ist, so sehr ist es auch wahr, dass jeder solcher Akt eine Form der 
Eroberung der Welt selbst ist, ein Akt nämlich, der  so hilflos und verzweifelt er 
im Einzelfall auch sein mag  doch eine Wirklichkeit setzt und die Welt so nach-
träglich zu der machen soll, die sie immer schon ist: meine. Ich setze Etwas, ich 
schaffe Wirklichkeit, und kann mich immerhin noch an dieser von mir gesetzten 
Wirklichkeit festhalten, um zu versuchen, mir die Welt noch einmal anzueignen.  

Die beschriebenen Phänomene sind genau durch ihre widersprüchliche Charak-
teristik so interessant für uns: In ihnen wird ein Etwas gesetzt. Dieses Etwas ist (in 
einer bestimmten Metaphysik) ein natürliches Zeichen 
sonst vertrauten Zeichen ist diese Etwas aber in sich ganz formlos. Genau deswegen 

sind, aber nicht mehr für irgendeine wohlgeordnete Einrichtung des Universums, 

sondern für dieses Bestreben des Wirklichkeit-Setzens selbst. Als Wirklichkeit gilt 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

uns immer und notwendig nur dasjenige, was in sich bestimmt ist. (Und selbst wenn 
der Pessimist vom Chaos und der Monstrosität der Welt spricht, ist sie dadurch 
nicht weniger bestimmt, im Gegenteil.) Eine dialektische Untersuchung kann sich 
damit aber nicht begnügen. Unsere Frage ist ja gerade, wie es zu Bestimmtheit 
überhaupt kommt. Und das Formlose eines Schreis etwa gibt darauf den entschei-
denden Hinweis: Der Schrei hat seine Gründe, seine Ursachen und wird später Ge-
genstand vielfacher Interpretation. In sich bedeutet er aber (noch) nichts. Entschei-

neswegs als An-sich ondern auf einer Wirklich-
keit, die sich auf dem Weg zur Bestimmtheit befindet, ohne darin ganz aufzugehen. 
Wo es möglich werden soll, einen Vertex zu entwerfen, also Welt zu haben, da 
muss in der Tat vom Zeichen ausgegangen werden. Aber zuerst bedeutet das Zei-
chen durchaus nichts, es ist zuerst kein Zeichen. Es ist aber bereits etwas (wenn 

- ein Laut, eine 
-Sein erhält sich jedes noch so etablierte 

Zeichen.  
Eine Ahnung davon findet sich in zwei denkbar weit voneinander abstehenden 

Punkten in der menschlichen Sprachentwicklung. So ist dem Kind das Materielle, 
tendenziell Ungebändigte und ganz für sich Stehende des sprachlichen Zeichens of-
fenbar unmittelbar bewusst; schließlich lässt sich vielfach beobachten, wie Kinder 
die Worte und Laute dehnen, zerren, verdrehen, durchwalken. Dass in einer formlo-
sen Materie auf rätselhafteste Weise   das 
Geheimnis der Bedeutung beschlossen liegt, steht ihnen offenbar klarer vor Augen 
als den Erwachsenen, die an ihre vertrauten Zeichen und Bedeutungen so gewöhnt 
sind, dass ihnen darin überhaupt nichts Rätselhaftes mehr liegt. Für diese gilt dann, 
was die Theorie des Zeichens mit solcher Selbstsicherheit aussagt: dass nämlich im 
Zeichen der Signifikant immer schon auf sein Signifikat überschritten ist und dass 
nur so überhaupt von einem Zeichen die Rede sein kann. Doch kennen auch die 
vertrauten Gestalten der Sprache und der Umgang mit ihnen solche echten End-
punkte, an denen sich eine lautliche Wirklichkeit etabliert, die nur noch ein geahn-
ter, nirgends verständlich vollzogener Verweis auf eine Bedeutung ist  und die ge-
nau dadurch umso wirksamer, die genau dadurch so unwahrscheinlich performativ 

s Bedeutsa-
men werden kann und muss, wie das vollkommen Leere und Rohe die höchste 
denkbare Performativität entfaltet! In geringerem Ausmaß, aber immer noch sicht-
lich gehören hierher auch die Namen im emphatischen Sinn: Der entrückte Predi-
ger, dem dieser ga
bung und Herrlichkeit wird; der gestrenge (und staatlich bestellte) Verwalter der 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 205 

das lässig in das Gewühl der Meinungen fährt, um mit unfehlbarer Sicherheit das 
Wahre vom Falschen zu scheiden; Toni Buddenbrook, die aus Liebe zu ihrem Na-
men einen anderen, ihr ganz verhassten annimmt  überall dort greift eine Wirk-
lichkeit Raum, die eben nicht mehr auf eine Bedeutung reduziert werden kann. 
Deutlicher sind aber die ersten Beispiele, vom Spiel des Kinds mit der Sprache und 
den esoterischen Worten. 

Wenn man diese Beispiele näher betrachtet, stößt man auf eine Struktur des 
(soweit ein solches Wort bei der 

Theorie des Zeichens überhaupt angemessen ist). Danach stellt sich das Zeichen im 
Anfang  und hier lässt sich nicht mehr so einfach zwischen einer genetischen und 
einer rein systematischen Auffassung trennen!  als eine Wirklichkeit dar, die ge-
setzt wird und gesetzt ist; diese Wirklichkeit verweist zugleich auf ein anderes. Sie 
verweist aber noch nicht gezielt und deutlich auf etwas Bestimmtes. Das Zeichen ist 

im Anfang eine Wirklichkeit, die Trittstein für einen noch unbestimmten Vertex 
wird. Das ist es, was eine Dialektik erst ermöglicht.  

Man sieht daher, dass man, will man das Sein des Zeichens ergründen, nicht 
von der feststehenden, etablierten und durch Gewohnheit verinnerlichten Sprache 
ausgehen darf; sie verstellt gerade durch ihre Vertrautheit das eigentlich Rätselhaf-
te, das im Schwanken, in der Unsicherheit des Vertex und in einer gewissen (freilich 
niemals absoluten) Rohheit des Zeichens besteht. Die geläufige und glatte Einheit 
von Signifikant und Signifikat im Zeichen, die sich dann in Wörterbüchern abbilden 
kann, gehört einer bestimmten, selbst biederen Stufe der Sprachverwendung an, in 
der das Rätselhafte des Selbstverständlichen nur noch selbstverständlich, aber eben 
darum nicht verständlicher ist. 

Zugleich lässt sich das Schwanken des Vertex im Zeichen in mindestens zwei-

Abel.38 Dieser hatte vor allem in Bezug auf das Altägyptische festgestellt, das viele 
Begriffe ursprünglich als Bezeichnungen einer Beziehung oder Eigenschaft dienten, 
wobei im Begriff, isoliert genommen, noch keine eindeutige Hinordnung auf die 
Glieder der Beziehung oder die Charakteristik der Eigenschaft vorgenommen war. 

deuten kann. Natürlich hat das seine oft sehr einfachen Gründe: So lassen sich sol-
che Beziehungen oder Eigenschaften überhaupt nur erfassen, indem sie als vonei-

ter-
scheiden sich eben nur durch den Standpunkt, von dem aus ich diese Eigenschaft 

                                                             
38  Freud: Über den Gegensinn der Urworte.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

konstatiere: Der Blick vom Rücken eines Berges enthüllt eine Tiefe, die sich von 
unten als Höhe darstellt.  

Aber schon hierin liegt etwas ganz Wichtiges: Der Blick von oben und der von 
unten mag noch so genau aufeinander abgebildet sein, sie mögen exakt den jeweils 
anderen Blickpunkt anvisieren, sie zeigen doch immer anderes. Wir haben es also in 

 als 
Zeichen wirksam, indem es eine bestimmte Beziehung, eine Hinsicht, einen Aspekt 
enthüllt. Es enthüllt diesen Aspekt aber nirgends in eindeutiger Weise. Im Zeichen 
ursprünglich genommen ist eine gewisse Offenheit gestiftet, die aber noch der Prä-
zisierung bedarf; der Vertex spannt sich darin auf in der Unbestimmtheit einer Op-
positionsbeziehung. Das Zeichen deutet also eine sprachliche Bedeutung an, ohne 
sie doch voll und ganz vollziehen zu können. Der Vertex ist als schwankender, als 
oszillierender anwesend.  

Dass es sich dabei nicht um einen Einzelfall handelt, der noch dazu etwa durch 
neuere Untersuchungen der Linguistik überholt und als Irrtum entlarvt werden 
kann, zeigt die erste Rückbesinnung auf das Wesen der Dialektik. Gerade in dem 
Bemühen um eine möglichst vollständige Bestimmung, also in dem Versuch, jenes 
Schwanken des Vertex auszuräumen und eine strenge, wissenschaftliche, eindeutige 
Sprache zu etablieren  gerade in dem Bemühen also, dem Schwanken des Vertex 
ein Ende zu setzen, um ein für alle Mal ein Prinzip der Bestimmung und damit eine 
Bestimmtheit zu etablieren, die nicht mehr weiteren Verunsicherungen unterworfen 
wäre  gerade darin treibt die Dialektik ihre Blüte der Umkehrung der Bestimmthei-
ten. Derrida hat das immer wieder in scharfsinnigster Weise gezeigt, etwa wenn er 
in der Grammatologie dem Denken Rousseaus nachgegangen ist, um in ihm jene 
Dialektik nachzuzeichnen, die jede Metaphysik zu einer prinzipiell unabschließba-
ren Umwertung und Vertauschung der gegensätzlichen Begriffe werden lässt. Wir 
sehen also, dass das Schwanken des Vertex zwischen dem Gegensätzlichen dem 
Zeichen von Anfang an eingeschrieben ist. In der Tat hat die klassische Dialektik 
das immer konstatieren können. 

Interessant ist aber, dass sich dieses Schwanken des Vertex noch in einer ande-
ren Hinsicht zeigt, die nicht so ohne Weiteres von klassischen dialektischen Theo-

en Jahr-
zehnte diese Unterscheidung und vor allem die mehr oder weniger explizite Privile-

zugestehen: Es gibt einen Unterschied zwischen eigentlicher und metaphorischer 
Bedeutung. Was es aber nicht gibt, ist ein Primat zwischen den beiden. Menschliche 

Sprache ist diejenige, die auf der Spannung zwischen dem Eigentlichen und dem 
Metaphorischen beruht
Eigentliches und Metaphorisches ineinander zu vermitteln imstande ist. Dieses 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 207 

wirklich Drittes wie etwa die Spitze des gleichschenkligen Dreiecks die beiden an-
deren Ecken im Lot ineinander spiegelt und selbst Teil des Dreiecks ist. 

.39 

sche Spannung, innerhalb derer Etwas entsteht. Was hier entsteht, ist allererst das, 
was man dann in der Wörterbuchsicht auf die Sprache als Bedeutung bezeichnen 
kann. Im Wort ist nicht nur eine symmetrische Spannung zwischen zwei gegensätz-
lichen Qualitäten beschlossen, sondern auch und vor allem die asymmetrische des 
Eigentlichen und des Metaphorischen. Dass die letztere Spannung die grundlegen-
dere ist, gebietet nicht einfach das System der hier vorgeschlagenen dialektischen 
Theorie, sondern vielmehr die Tatsache, dass die Oppositionsbeziehung zwingend 
einen äußerlichen Vertex als Orientierungspunkt fordert, während die Spannung des 
Eigentlichen und des Metaphorischen exakt um die Identifizierung des Vertex 
kreist: Es ließe sich nämlich keineswegs sagen, dass etwa das Eigentliche mit dem 
Buchstaben und das Metaphorische mit dem Geist identifiziert werden könnte. Eine 
moderne szientistische Sicht auf die Dinge würde ja geradezu das Gegenteil be-
haupten: das Metaphorische wäre ihr bloßer Buchstabe, nur Wortgeplänkel, das 
überschritten werden muss auf die Eine Wahre Bedeutung, auf die ein Begriff als 
auf seinen Geist festgelegt werden muss, um Wissenschaft möglich zu machen. Es 
muss also wiederum der Vertex bestimmen, wie sich Eigentliches und Metaphori-
sches einerseits und Buchstabe und Geist andererseits zueinander verhalten, und 
das, obwohl der Unterschied des Eigentlichen und des Metaphorischen wie die Ab-
bildung von Buchstabe und Geist auf das Niveau des konkret Sprachlichen wirkt. 
Wieder durchschneidet der Vertex die scheinbaren Symmetrien und bringt damit al-
les in seine dialektische Beunruhigung. (Im Übrigen zeigte das Beispiel des Hohen 
und des Tiefen, dass auch die Oppositionsbeziehungen nicht selten eine Symmetrie 
nur vorspielen, wo sich in Wirklichkeit eine Unmöglichkeit verbirgt, das Gegen-
sätzliche zu einer Komplementarität oder spiegelnden Abbildbarkeit zu bringen. 
Der Blick vom Abhang und der aus dem Tal ergänzen sich ja nicht in irgendeiner 
Weise; sie bringen vielmehr dezidiert anderes zur Erscheinung.) 

Diese spannungsvolle Beziehung eines Etwas, das Realität hat, aber zugleich 
der Trittstein für ein Anderes ist (bzw. nur letzteres sein kann, insofern es ersteres 
ist), wobei dieses Andere wesentlich in einer nicht noch einmal hintergehbaren 
Spannung zwischen Eigentlichem und Metaphorischem besteht,  diese Beziehung 
                                                             
39  Vielleicht läss

Verhältnis, innerhalb dessen ein Ding erst ein Ding sein 

bei ihm sichtlich anders gelagert. Es selbst kommt ja nicht zur Erscheinung, anders als 

das Wort oder Zeichen, von dem ich spreche.) Vgl. Heidegger: Das Wesen der Sprache. 

Vor allem 170.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

also bildet zugleich exakt die Struktur ab, die von Platon bis zu Freud und Lacan als 
die Struktur menschlichen Begehrens erkannt wurde. Zugleich muss die Spannung 
zwischen Eigentlichem und Metaphorischem in Verbindung zu den Oppositionsbe-
ziehungen gesehen werden: Freud interessiert sich für die Erkenntnisse Abels ja vor 
allem deswegen, weil sie ihm seine eigene, in der Traumdeutung vorgetragene The-
orie verständlicher macht, wonach der Traum keine Verneinung kennt. Wir können 
uns 40 nicht nur 
die eigentümliche Semantik des Traums erkennen, sondern auch die ursprüngliche, 
eben archaische Funktions- und Seinsweise des Zeichens überhaupt: ein Etwas steht 
da, und auf es gestützt spannt sich eine noch vage Bedeutsamkeit auf, die zwischen 
Eigentlichem und Metaphorischem und zugleich zwischen den Gliedern einer Op-
positionsbeziehung schwankt. Denn auch diese beiden Beziehungen  Eigentlich-
Metaphorisch, Opposition  bilden wiederum eine asymmetrische Spannung. Man 
hat gewissermaßen einen magischen Kompass vor sich, der nicht eine, sondern 
zwei Nadeln hat, die nicht in ihrer Stetigkeit, sondern in ihrem gegenseitig sich be-
stimmenden Zittern eine Regelmäßigkeit erst konstituieren, und somit nicht den 
Nordpol anzeigen, sondern die immer neu zu bestimmende Richtung, in der der An-
fang des Regenbogens zu vermuten ist.41 
                                                             
40  A.a.O. 221. 

41  Wir hatten oben von der Experimentierfreudigkeit der Kinder gesprochen, die das lautli-

che Material nicht selten in seine letzten Teile zerlegen und neu zusammensetzen. Inte-

ressanterweise verweist Freud, nach Abel, auf Beispiele der Sprachentwicklung, die mit 

diesem Quälen des Sprachmaterials die engste Verwandtschaft zeigen (219 f.). Man 

kommt daher nicht umhin zu konstatieren, dass die Plastizi

fang an die Signifikanten mit einem Halo von Unbestimmtheit, mit einem echten Hori-

zont umgibt. Faszinierend durch die vielfache Übereinstimmung mit dem hier Entwickel-

ten ist auch der Essai I, 47 von Montaigne. Dieser beginnt, indem er einen Vers der Ilias 

zitiert (XX, 249). Aeneas beendet dort das Wortgeplänkel mit Achill, das dem Kampf 

vorhergeht, ausgerechnet mit dem Hinweis darauf, dass die Zunge der Sterblichen ge-

wunden/lenkbar ist (strepté) und es vielerlei Worte (mythoi) gibt und das Gefilde groß ist, 

auf dem sie hin und her schweifen. Montaigne geht nun aber eben in der Weise mit dem 

Vers um, die sich etwa bei Kindern im Umgang mit der Sprache oder im Kalauer findet: 

ersten Silbe und macht aus-

Gesetz

(498) Es ist also geradezu ein Gesetz, dass man bei jedem Gegenstand in 

zwei entgegengesetzte Richtungen argumentieren kann. So stößt Montaigne auf ein ei-

(wieder durch ein Zitat) eine andere Gesetzlichkeit in den Vordergrund, die alle mensch-

liche und fassliche übersteigt und die nach eigenen Gesetzen ( ) die 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 209 

dass im Anfang eine doppelte Unbestimmtheit liegen muss bzw. dass diese doppelte 
Unbestimmtheit alle Schritte der Bestimmung begleiten muss: auf der einen Seite 

auf der anderen Seite die Vagheit des Vertex, der zunächst nur als bloße vage Ver-

eine Forderung: Etwas muss entstehen. Diese Forderung stellt die andere Art dar, in 
der uns Wirklichkeit erscheint: Hatten wir in den vorhergegangenen phänomenolo-
gischen Analysen die Widerständigkeit von Welt ihrem transzendentalen Sinn nach 
beleuchtet, so tritt hier, in der Nachzeichnung der Dialektik, jene tätige Eroberung 
von Welt, das Abringen von Sein auf den Plan, in der Geschichte sich konstituiert. 
Etwas muss entstehen  das heißt: ein Subjekt setzt etwas und zugleich damit sich 
selbst in der Welt, und modifiziert in eben diesem Maße diese Welt, lässt sie anders 

werden. Denn im Nachhinein kann auch das gesetzte Etwas ein Element der Wider-
ständigkeit von Welt werden, die von anderen wie von dem setzenden Subjekt selbst 
erfahren wird.  

Wesentlich ist dabei, dass dieses Etwas eine (immer relative) ontologische Selb-
n 

werden darf, die es später erlangen mag. Wesentlich ist auch, dass dieses Etwas ei-
ne Materialität hat, in der sich Bestimmtheit und Unbestimmtheit nicht voneinander 

                                                                                                                                       
bei Montaigne also noch die Idee einer transzendenten Gesetzlichkeit, die gleichwohl 

nicht mehr einsehbar ist, die also ganz im Bereich des metaphysisch Unbestimmten be-

lassen wird. Weil Montaigne die Gesetzlichkeit als ein metaphysisch Unbestimmtes fasst, 

kann er sie auch nicht in die Geschichte selbst hineinverlagern und zu ihrem Motor wer-

den lassen. (Deshalb verbleiben die Beispiele auf dem Niveau des Pragmatischen: Ist es 

besser, den Gegner vor der Schlacht mit Worten zu reizen oder nicht?, ist eine jener Fra-

gen, auf die schlichtweg nicht grundsätzlich geantwortet werden kann, deren Beantwor-

tung aber auch nicht einfach von weiteren Kenntnissen im besonderen Fall abhängt, son-

dern überhaupt nicht menschenmöglich ist: Es entscheidet letztlich immer ein Ungreifba-

zurück) Damit entzieht sich ihm die eigentlich dialektische Dimension. Gleichwohl bleibt 

der Mensch in eine Gesetzlichkeit gestellt, weshalb sich ihm der Ausgang des eigenen 

Tuns notwendig entzieht. Wir werden auf die Bedeutung zurückkommen, die das Verfeh-

len des Ziels transzendental gesprochen hat. Und wenn wir hier als gewissermaßen for-

fene Metaphorik ganz eigenartig mit Montaignes Text zusammen: Seine Beispiele sind 

alle dem Militärischen entnommen, wo es ja immer darum geht, das Feld zu behaupten. 

(Montaigne: Essais. Livre premier. 498-506) 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Analyse 
darauf hinführen wie die Beispiele des Umgangs der Kinder mit dem lautlichen Ma-
terial der Sprache und der esoterischen Worte. In all diesen Phänomenen ist die 
Wirksamkeit der materialen Rohheit im Akt des Setzens unmittelbar beobachtbar  
eine Wirksamkeit, die in jeder Analyse konstituierter Gestalten von Sprache oder 
grundsätzlicher Artikulation von Welt aus dem Blick gerät.  

Wesentlich ist auf der anderen Seite, dass die Vagheit des Vertex ebenfalls nicht 
in die Systeme von Bedeutungen aufgehoben wird, die er allererst hervorbringen 

Ziel sich nicht nur erst präzisieren muss, sondern dessen Ziel allererst gefunden 
werden muss. Nichts garantiert, dass sich das erste Ahnen und das abschließende 
Begreifen noch berühren werden; nichts garantiert auch, dass sich im Prozess der 
dialektischen Artikulation des Vertex dieser nicht beständig verschieben wird.  

All diese Bemerkungen dienen nur dem einen Zweck: Die dialektische, dynami-
sche, zeitliche Dimension der Artikulation einer Welt, die kein Außen hat, verständ-
lich nachzuvollziehen

erialen Rohheit des Gesetzten, von der Vagheit des Vertex 

vorausgesetzt, nämlich eine, wenn auch dynamische Trennung in Unbestimmtes 
und Bestimmtes, letzteres noch zu unterscheiden in Signifikanten, Signifikate und 

seins, den nicht nur sie nicht zu geben vermögen, sondern der wahrscheinlich prin-
zipiell nicht gegeben werden kann? Muss nicht, mit einem Wort, das Gesetzte des 
Subjekts, wenn es denn in eine Geschichte eintreten will, in Beziehung stehen zu ei-

nem Gesetz, dem sich das Subjekt immer schon unterworfen vorfindet? 
Vielleicht ist der einzige Gewinn also tatsächlich, dass sich die Grenzen und 

Umrisse einer Frage verschieben, die a priori nicht beantwortet werden kann. Aber 
vielleicht ist damit (ganz im Sinn der Dialektik von Unbestimmtheit und Bestimmt-
heit) auch nicht nichts gewonnen. Immerhin werden die Prozessualität und ihre un-
erlässlichen Elemente dadurch sichtbarer, sie treten selbst  immer unter der stren-
gen Voraussetzung bloßer Immanenz  in das Gebiet des Sichtbaren, werden einer 
geregelten Altermination unterworfen, indem sie einem Vertex eingeordnet werden. 

 
Ein letzter Hinweis ist noch nötig, bevor dieses Kapitel abgeschlossen werden kann. 
Er verweist zugleich voraus auf spätere Ausführungen: Wir hatten, recht heroisie-
rend, davon gesprochen, dass das Etwas-Setzen der Akt der Eroberung von Welt ist, 

ich mir selbst geschaffen habe, zumindest zu dessen Schöpfung ich selbst beitrage. 
Dieses Pathos muss aber mit Vorsicht genossen werden, denn eine solche tätige Er-
oberung von Welt  die hier noch ganz formal analysiert wurde und die die ver-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 211 

schiedensten Formen umfassen kann  ist nur deswegen eine menschliche Weise, 
Welt zu haben, weil sie auch aufgegeben werden kann. Die Möglichkeit, die Frei-
heit, auf diese Eroberung, auf das Etwas-Setzen Verzicht zu leisten, ja sogar seine 
Notwendigkeit, muss immer mit bedacht werden.  

In dieser Möglichkeit liegt der eigentliche und transzendentale Sinn der Müdig-
keit. Diese ist sicherlich ein physiologisches Phänomen, das uns mit anderen Lebe-
wesen verbindet. Sie ist aber sichtlich auch ein voll und ganz menschliches Phäno-
men, weil ich mich auch zur Müdigkeit verhalten kann und muss. Ob ich gegen sie 
ankämpfe oder mich ihr, zufrieden erschöpft oder ermattet resignierend, hingebe  
immer steht mein Verhältnis zu jener Forderung, dass Etwas entstehen muss, in 
Frage.42 Es steht in präzisester Übereinstimmung mit unseren Ausführungen zur Di-
alektik, dass man beobachten kann, wie in der Müdigkeit, vor allem in ihrer Gestalt 
als Ermattung und Überdruss (wofür das Französische das schöne Wort der lassitu-

de hat), das Abstandnehmen von allem Setzen-Wollen, von aller Auseinanderset-
zung (mit) der Welt mit dem Wunsch einhergeht, als Ich zu verschwinden. Und 
vielleicht ist der, auch in Tagträumereien ebenso wie in der Philosophiegeschichte 
(bei Epikur und Descartes etwa) präsente Wunsch, sich zu verstecken, nicht zuletzt 
auch das Phantasma, sich so gut zu verstecken, dass man sich selbst nicht wieder 
finden würde. (Bei Descartes lässt sich das in sehr strenger Weise philosophisch 
nachverfolgen, denn das konkrete Subjekt René Descartes verschwindet ja auch aus 

ne Bewusstseinssubjekt, hinter dem man sich verstecken kann.)43 
Die Dialektik des Seins, die wir gefunden haben, muss also ergänzt werden: Sie 

ist nicht einfach ein wildes Vorwärtsstürmen. Gerade weil in ihr die Zeit als solche 
ins Gewicht fällt, muss sie immer auch eine eigene, unvorhersehbare Rhythmik 
ausbilden  mit Drängen und Eilen, aber auch mit Zögern und Stolpern, und vor al-
lem mit der Möglichkeit des Abbrechens. Dazwischen stehen die notwendigen Pha-

genannt hat. 

                                                             
42  

Handke in seinem Versuch über die Müdigkeit eine Vielzahl von Müdigkeiten, mit ihren 

. Levinas beschreibt in De 

 (zumal 41 ff.) die Müdigkeit ganz ähnlich, vor allem was unser 

Ergebnis betrifft. Für Levinas ist die Müdigkeit freilich Hinweis auf ein Wirken und eine 

Last des Seins, dem sich sowohl als einem anonymen (dem il y a) als auch als dem in der 

Hypostase vom Subjekt übernommenen einfach nicht entkommen lässt. Unsere Perspek-

tive ist daher sichtlich eine andere.  

43  Vgl. hierzu den interessanten Aufsatz von Jean-Luc Nancy: Larvatus pro Deo.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

darauf zurückkommen. Hier soll es genügen darauf hinzuweisen, dass die Dialektik 

ihre Systole und ihre Diastole hat.44 

                                                             
44  In einem ähnlichen Kontext hat bereits Merleau-Ponty diese Begriffe eingebracht, vgl. 

Phénoménologie de la perception. 850 und 981.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004 - am 14.02.2026, 16:39:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

