Kapitel 1: Was ist und was soll der Vertex?

...a vrai dire, personne ne sait exactement ce qu’est
le vortex. Un vrai mystere. Les théories sont no-
mbreuses a son sujet... Epicentre du réve? foyer de
la création? antre de 1’absolu? cceur du temps? spi-
rale de la grande explication? trou blanc? avatar tri-
dimensionnel? simple gag? ou tout cela a la fois?
Bref... nul ne le sait.

Marc-Antoine Mathieu, Le procéssus

Es muss nun ein neuer Begriff eingefiihrt werden. Nachdem die phdnomenologi-
sche Beschreibung die verschiedenen, in der Welt des Menschen wirkenden Hori-
zonte enthiillt und nédher gekennzeichnet hat, nachdem sich so der Begriff der
Altermination als die grundsitzlichste Charakterisierung dieser Welt und ihrer Ge-
genstinde ergeben hat, miissen wir nun einen weiteren Schritt machen und das ein-
holen, was Altermination erst konkret und in jedem Fall neu ermoglicht. Die trans-
zendentale Funktion, auf die wir so sto3en, nenne ich den Vertex.

DIE ALLGEMEINEN STRUKTURELEMENTE DES VERTEX

Der Begriff selbst ist dem Lateinischen entnommen: ,,Vertex“ (oder ,,Vortex®) ist
der Wirbel, der Scheitelpunkt oder Pol. Diese Bedeutungen werden alle ihre Funkti-
on erfiillen miissen. Zugleich ist der Vertex in unserer Sprache als Endpunkt der
Vertikale gegenwirtig. So zeigt sich von Anfang an eine verwickelte Beziehung zu
jenem anderen Grundbegriff an, der sich im ersten Teil dieser Arbeit als erster
Hinweis auf die Logik der Altermination aufgedringt hat: der Horizont, in seinen
vielfachen Erscheinungsweisen. Allerdings darf die Beziehung nicht als schlichte
Komplementaritit oder gar Opposition missverstanden werden. Vertex und Hori-
zont unterhalten von Anfang an eine asymmetrische Beziehung. Das mag sich
schon in ihren Etymologien andeuten, da ,,Vertex* ein lateinisches, ,,Horizont* ein

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

griechisches Lehnwort ist. Es wird sich im Folgenden auch der Zusammenhang der
unter dem Begriff des Horizonts beschriebenen Phinomene — die immer eine Of-
fenheit und Weite trugen, die bis zum Horizont absoluter Moglichkeit ging — mit
dem Sinn der ,,Begrenzung® (Horos) erweisen, der in jenem Wort liegt: Der Hori-
zont ist die Grenze des Vertex. Die Rede von ,,dem Vertex* ist zugleich doppelt ir-
refiihrend (und wird nur der Bequemlichkeit halber beibehalten): Es gibt nicht nur
einen Vertex; dieser existiert vielmehr konstitutiv nur im Plural. Und der Vertex ist
niemals fix, unbeweglich, starr, genau bestimmbar. Als Prinzip jeder Bestimmung
ist er selbst ,,nichts“ — so wie eben auch Heideggers Sein (das) Nichts ist — und un-
endlich verschiebbar. Es darf also nicht erwartet werden, dass er sich in seinem So-
Sein phinomenologisch aufweisen lédsst. Er ldsst sich nur erschlieen, ndmlich tiber
die prizise benennbaren Funktionen, die er erfiillt. Mit einem Wort, das ich Johan-
nes Schick entlehne, lésst sich der Vertex als ,,beweglicher Fixstern“ bezeichnen.'

Vertex und Horizont zeigen jene transzendentalen Strukturen an, die ein exaktes
und doch verschobenes Abbild grundsitzlichster ontologischer Grofen sind. Es sind
jene Abweichungen, die aus ihnen mehr machen als nur einen ,,Abklatsch® des
~Empirischen®; zugleich wird sich zeigen, dass das Transzendentale hier nicht mehr
eine einsinnige Begriindungsfunktion wird erfiillen konnen. Nur im Zusammenspiel
mit dem, was das Transzendentale begriindet, also in einer verzwickten Wechsel-
wirkung, einer Dialektik, lassen sich jene , Effekte* erkldren, die uns als Wirklich-
keit immer schon gegeben sind.

Im Mittelpunkt dieser Dialektik steht das Widerspiel von Bestimmtheit und Un-
bestimmtheit, durch das die Spitze der Zeit treibt. Es muss sogleich erwihnt werden,
dass die Verwendung der Begriffe in ihren Modi zu beachten bleibt: Bestimmtheit —
Bestimmung — Bestimmtes, wie ihre Gegenbegriffe, sind streng auseinander zu hal-
ten.

Allerdings lohnt der Anfang bei den ontologischen Beschreibungsinstrumenten.
Diese sind einfacher greifbar, zum einen weil sie eine lange Denktradition vorwei-
sen konnen, zum anderen weil sie in intentio recta auf die ,,Dinge* zugreifen. Die
erste philosophische Frage geht aus von der erfahrenen Realitidt und geht sozusagen
in die Breite. Das Seiende wird als Frage begriffen, dessen Antwort wieder Seien-
des ist: ein erstes Seiendes, aus dem heraus sich alles Unterschiedene entwickelt
hat, oder ein eminent Seiendes, das alles nur ephemer Seiende ins Sein gerufen hat,
gleich ob in einem unpersonlichen Vorgang und ., Uberfluss* oder durch das Wort
des Schopfers. Das Seiende, das immer nur als Bestimmtes auftreten kann, sieht
sich also in der ontologischen Perspektive zwischen zwei andere mogliche Seiende

1 Schick schreibt in Bezug auf Bergson: ,,.Die durée und der élan vital liefern unserem
Denken und unserem Handeln einen beweglichen und veridnderlichen Fixstern, der die
Orientierung in der Wirklichkeit anhand unserer Intuitionen und Emotionen erméglicht.*
(Johannes F.M. Schick: Erlebte Wirklichkeit. 285).

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 161

gestellt. Das eminent Seiende hat dabei in der Geschichte eine Vielzahl von Namen
erhalten; der treffendste und derjenige, der die in dieser Denkfigur wirksame Opera-
tion am besten zusammenfasst, ist der Name ,,Gott*. Gott ist jenes Seiende, das in
sich radikal bestimmt ist, und zugleich das Prinzip der Bestimmung alles Seienden.
Der andere Pol aber lisst sich nicht so leicht auf einen Hauptbegriff reduzieren; sei-
ner Namen ist Legion: Chaos, Arché, Apeiron, Materie, das Erhabene, Masse,
Nichts, gelegentlich auch Natur... Es handelt sich aber immer um das radikal Un-
bestimmte, oder auch, wenn es so etwas geben kann, das Prinzip der Unbestimmt-
heit. (Denkbar ist letzteres wohl nur in Personifikationen der Unbestimmtheit, in
solchen mythischen Figuren wie dem Trickster zum Beispiel, vielleicht auch in so
mancher literarischen Gestaltung des Teufels oder anderer Damonen; auch der
rauschhafte Dionysos mit seinem Gefolge trigt Ziige hiervon, doch seine Qualitit
des Gottlichen lédsst auch den Rausch und den Wahn in einen géttlichen umkippen —
womit sich, gut dialektisch, die Extreme tréifen.)

Das Bestimmte des Erfahrenen steht also in wechselnden Zusammenhéngen, je
nachdem man es auf ein eminent Seiendes oder jene Widerspenstigkeit gegen alle
Bestimmung bezieht oder aber auf beide. Das Spannungsfeld ist aber in jedem Fall
klar gekennzeichnet. Zugleich sehen wir auch hier eine Asymmetrie am Werk: Gott
und das radikal Unbestimmte sind nicht einfache Gegenpole, keine direkten Oppo-
sitionen; ihr Verhdltnis muss immer ein leicht um eine Achse verschobenes sein.
Eine kleine Abweichung, die dem Denken Schwierigkeiten macht.> Und noch etwas

2 Um ganz klar zu sein: Metaphysik muss nicht beide ,,Prinzipien* anfiihren; sie kann sich
auf eines beschrinken. Es ist der Metaphysik, soweit ich sehe, aber nur in einem Fall ge-
lungen, beide Dimensionen des ,,anderen Seins“ vollstindig zu reduzieren, ndmlich bei
Spinoza. Von Spinoza lésst sich daher sagen, dass er die Metaphysik mit ihren eigenen
Mitteln an die Grenze und den Ursprung ihrer selbst gefiihrt hat: zum Denken der Imma-
nenz. Im Ubrigen ist die Behauptung, die Metaphysik ginge ,,in die Breite des Seins*
dann nicht mehr zutreffend, wenn, wie bei ,,Gott“ immer und auch beim radikal Unbe-
stimmten regelmiBig dem erfahrbaren bestimmten Seienden eine andere Weise oder
Form des Seins als grundlegender gegeniibergestellt wird, in einem Wort: wenn sich die
Analogia entis bemerkbar macht. Dann geht das Denken eben doch ,,in die Tiefe* oder in
die ,,Hohe*, je nachdem. Meine Redeweise beharrt nur darauf, dass auch die Analogie des
Seins eine Analogie des Seins ist, dass das metaphysische Denken also prinzipiell nicht
aus der Beziehung von Weisen oder Gestalten des Seins zueinander aussteigt. Im Ubrigen
ist diese Metaphysik kein Schicksal des Denkens; das deswegen, weil eben keine direkte
und abbildende, sondern vielmehr eine asymmetrische und verschiebende Beziehung
zwischen der transzendentalen und der metaphysischen Dimension besteht. Den trans-
zendentalen Strukturen miissen dann aber auch die Alternativen des Denkens unterstehen,
von denen z.B. Francois Jullien die chinesische in seinen Arbeiten immer wieder syste-

matisch fruchtbar zu machen sucht (vgl. etwa Jullien: Figures de I’immanence).

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ist von zentraler Bedeutung: Erfahrbar, gegeben, problematisch als Ausgangspunkt
und Gegenstand der Frage kann immer nur das Bestimmte sein, das so und so ge-
staltete, ,,empirische* Seiende. An ihm und mit seiner Befragung beginnt die Philo-
sophie.® Die Verhéltnisse lassen sich mit den Begriffen Kants gut beschreiben: Wo
die Wirklichkeit, das Bestimmte nicht in Frage gestellt ist, da herrscht die bestim-
mende Urteilskraft. Die reflektierende Urteilskraft fiihrt auf kurz oder lang auf die
Metaphysik, denn es hdngt nur von der Dringlichkeit ab, mit der die Frage ,,Was ist
das?* gestellt wird, ob man darin nur das Mittel der bestimmenden Urteilskraft sieht
oder ein Problem, das diese und ihre Kategorien ritselhaft werden lédsst. Dort aber,
wo sich die reflektierende Urteilskraft selbst zum Gegenstand nimmt, so sie auf sich
selbst reflektiert, weist sie aus der Metaphysik hinaus und in den Bereich des
Transzendentalen hinein: Was heif3t es, dass etwas ein Bestimmtes sein kann? Was
heif3t es, dass es fiir mich immer Bestimmtes gibt?

Gehen wir zur transzendentalen Dimension iiber. Wihrend in der intentio recta die
bestimmten Dinge, Menschen, Begriffe etc. als erfahrbare erscheinen, werden ge-
nau diese in ihrer Erfahrbarkeit fiir die ,transzendentale Einstellung™ fragwiirdig.
Dagegen enthiillt sich dieser Einstellung ein neuer Gegenstand, der keiner mehr ist,
namlich eben der Horizont (die Horizonte). Wahrend also das Erfahrbare der onto-
logischen Dimension als Fragwiirdiges erhalten bleibt, ergibt sich der transzenden-
talen Einstellung als ganz eigene Domine moglicher Erfahrung die Erfahrung der
Moglichkeit im Horizont. Die Erfahrung verschiebt sich also zwischen dem Onto-
logischen und dem Transzendentalen vom Bestimmten zum Unbestimmten! Somit

3 Lassen sich nicht ein paar der Formen des Unbestimmten, die oben genannt waren, auch
,erfahren”“? Die Materie, die Masse, das Erhabene — das sind doch ,,empirische” Gegen-
stande, mit denen ich Erfahrungen machen kann! Und sogar das Nichts, in der Meditation
vielleicht — oder doch auch Gott, in der Gnade? Was diese ,,Erfahrungen® gemein haben,
ist, dass sie den Sinn von Erfahrung selbst in Frage stellen. Die Erfahrung der Materie
rein als einer solchen z.B. fiihrt in einen Bereich stummer Gegenwart, wo fendenziell je-
de menschliche Erfahrung aufhort. Die Erfahrung der Masse ist vielleicht das Ende des
Individuums, und damit ebenfalls das Ende der Moglichkeiten menschlicher Erfahrung.
In jedem Fall deutet sich an, dass auch hier eine doppelte Dialektik am Werke ist: Zum
einen tendieren auch hier die Extreme dazu, ineinander zu fallen: Das Nichts erfahren
und Gott erfahren — wire dazwischen noch zu unterscheiden? Ist Gott, wenn er denn ir-
gendwie erfahren werden kann, nicht Gegenstand einer erhabenen Erfahrung? (Und es ist
bezeichnend, dass die Theoretiker des Erhabenen immer darauf hinweisen, dass der ,,Ge-
genstand* desselben eben keiner mehr sein kann, da er die Moglichkeiten jeder Erfahrung
iibersteigt oder untergrabt.) Andererseits lasst sich die ,,Erfahrung der Extreme mit voll-
kommen gleichem Recht als das Ende aller Erfahrung und als ihre absolute Erfiillung be-

schreiben.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 163

steht von Anfang an fest, dass auch zwischen Ontologischem und Transzendenta-
lem eine Asymmetrie besteht, die ihre gegenseitige Zuordnung erst wirksam werden
lasst.

Den Platz ,,Gottes™ — dieser natiirlich immer nur als Chiffre fiir eine metaphysi-
sche Begriindungsfunktion verstanden — nimmt nun der Vertex ein. Der Vertex ist
der Operator der Bestimmungen. Fragt man, wie Altermination, als die grundsétz-
lichste Funktion eines menschlichen Bewusstseins, moglich ist, dann fragt man (un-
ter anderem), wie es moglich ist, dass man verschiedene Einstellungen einnehmen
kann. Ich hatte eben, beim Ubergang zur transzendentalen Einstellung diese letztere
in Anfithrungszeichen gesetzt, und nun wird wohl deutlich warum: weil die Mog-
lichkeit einer solchen ,,Einstellung® noch nicht geklért, ja: noch nicht einmal gesi-
chert ist! Denn was heilit das eigentlich, eine Einstellung oder Perspektive etc. ein-
zunehmen? Es wird beschrieben als die Umstellung oder Ausrichtung des Blicks in
eine bestimmte Richtung; zugleich kehren sich, in Analogie zum Sehen, die Gegen-
stinde in je bestimmten Aspekten dem Blick zu. Doch zum einen ist exakt diese
Moglichkeit eine ganz ritselhafte, zum anderen bleibt die Beschreibung so zumeist
sehr im Theoretischen befangen. Das Beispiel (wenn es eines ist) der transzendenta-
len Einstellung — eine Sichtweise, die nach Husserl selbst allen gewohnten An-
schauungsweisen widerspricht und eine entsprechende Anstrengung und Ubung er-
fordert — spricht hier Bidnde. Die Altermination als Grundtatsache des Bewusstseins
beweist aber, dass dieser Wechsel ein nicht nur meist ganz miiheloser, sondern auch
unbemerkter ist. Wie dieser ,,Wechsel*“ moglich ist, wie es ein Bewusstsein geben
kann, dass seine Blickwinkel auf die Welt zu verdndern vermag — das ist wahr-
scheinlich keine sinnvolle Frage, einfach deswegen weil im Augenblick kein Weg
ersichtlich wire, wie man sie beantworten konnte. Dennoch kOnnen wir iiber die
bloBe Konstatierung dieser Moglichkeit — die zugleich am Grunde aller Wirklich-
keit ist — hinausgehen und beschreiben, welche Elemente eine solche Funktion des
Bewusstseins voraussetzt. Und dabei kommen wir eben auf die beiden ,,Extreme®
zuriick, deren metaphysischer Sinn sich so auf den transzendentalen zuriickfiihren
lasst: das Unbestimmte/der Horizont — ,,Gott*“/der Vertex. In jeder Bestimmung
richtet sich das Bestimmen an einem ,,Punkt“ aus, auf den hin das zu Bestimmende
betrachtet wird, um dann allererst als ,,etwas“ erscheinen zu konnen. Dieser
,Punkt” ist selbst nie gegeben. Der Hof der Unbestimmtheit weicht dabei in ver-
schiedenen Schichten von dem Kern einer Bestimmtheit zuriick, die als bestimmte
Gegenstindlichkeit erscheint. Dieser Hof der Unbestimmtheit ist zugleich das Feld
weiterer oder anderer Bestimmungen, oder aber, im duflersten Fall, das Feld der Be-
stimmbarkeit selbst: reine Moglichkeit. Der Vertex nun, jener ,,Punkt®, der keiner
ist, ist das, woraufhin alle Bestimmtheit orientiert, ausgerichtet ist. Er selbst ist aber
nichts, und das aus einem doppelten Grund: Er hat nicht die Form eines Gegen-
stands, da er blofes transzendentales ,,Ziel* ist, und er ist nicht fix, sondern wesent-
lich sich verschiebend. Es ist wie jene dunkle und spiegelnde Scheibe des Fernse-

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

hers, von der es in der Sitcom Friends einmal heif3it: ,,You don’t own a TV? What’s
your furniture pointed at?!* (Staffel IX, Episode 23).

Man konnte sicher einwenden, dass man den Vertex doch iiberhaupt nicht
braucht, dass er eine unzuléssige und unnétige Hypostasierung einer bloBen Funkti-
on ist. Aber dieser Einwand wiirde das Wesentliche verfehlen, dass der Vertex sich
eben nicht hypostasieren lidsst. Zwar gebe ich ihm einen Namen und spreche von
ihm substantivisch, aber er selbst ist dabei eben keine Substanz, kein Ding, kein be-
stimmtes Etwas, insofern er Prinzip der Bestimmungen (im Plural) ist. Die Hypos-
tasierung muss auf Abstand gehalten werden, denn sie ist die Grenzscheide zwi-
schen der wirklichen philosophischen Begriindungsarbeit im Transzendentalen und
ihres Uberspringens ins Metaphysische. (Natiirlich hindert das nicht, dass die Meta-
physik der transzendentalen Begriindungsarbeit immer wieder wichtige Hinweise
liefern kann; im Gegenteil ist ihr verfehltes Nachspiiren nach dem, was ich Vertex
nenne, das Néchste zu einer echten Erforschung seines Fungierens. Dass dieses
Verfehlen zugleich einer wesentlichen Notwendigkeit folgt und damit nur teilweise
eine Kritik sein kann, wird spiter noch gezeigt werden.)

Es stehen sich also ,,Gott” und das Unbestimmte auf der Seite der Metaphysik und
der Vertex und die Horizonte auf Seiten des Transzendentalen gegeniiber. Aus bei-
den zusammen ergibt sich das Widerspiel der Bestimmtheit und Unbestimmtheit,
das fiir uns je als Wirklichkeit erscheinen kann. Dieses Widerspiel muss als vermit-
telt begriffen werden durch eine Dialektik, die sich als Zeit bemerkbar macht. Erst
indem so Bestimmtheit und Unbestimmtheit in einen nicht abschlieBbaren Streit
miteinander treten, kann so etwas wie Geschichte verstindlich werden. Es ist dabei
von einer Bedeutung, die nicht iiberschitzt werden kann, dass diese Geschichte kein
Aufleres mehr hat: Fiir die Phinomenologie als einer Philosophie der Immanenz ist
die Idee eines Ziels der Geschichte, einer Teleologie — gleich ob idealistisch oder
materialistisch genommen — ebenso sinnlos wie die eines transzendenten Gottes, ei-
ner Ideenwelt, einem Reich ewiger Wahrheiten oder #hnliches.* Nur dann wird die

4 Kann die Phanomenologie dann gar nicht mehr von Gott sprechen, hochstens in der Wei-
se wie hier, als Chiffre und in Anfiihrungszeichen? Nichts zwangsldufig. Aber wenn sie
noch von Gott sprechen will, dann muss sie diesen transzendenten Gott betrachten, inso-
fern er der Welt zugleich immanent wire; nur so liee sich davon sprechen. Ein Beispiel
dieser reflektierten ,,philosophischen Theologie* findet sich etwa bei Levinas: Dieser
spricht in seinen philosophischen Arbeiten nirgends von Gott geradehin; der einzige Got-
tesdienst, den er philosophisch zulisst, ist die moralische Situation im Angesicht eines
Anderen, der in seiner Gegebenheitsweise jedes Mal rein subjektiver Immanenz iiber-
steigt (Exterioritdt, Unendlichkeit, Transzendenz). Damit gehort dieser Andere aber eben
keiner anderen Welt an, auch nicht partiell (,,Welt* hier nicht transzendental, sondern me-

taphysisch verstanden). Es liegt hierin vielmehr die Einsicht, dass es keinerlei Moglich-

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 165

ganze Tragweite des Gedankens erfasst: dass sich Bestimmtheit und Unbestimmt-
heit als Geschichte vermitteln und einander bestdndig, in dialektischer Bewegung,
entgegenstehen.

Es scheint nun, dass wir mit dieser Dialektik von Bestimmtheit und Unbe-
stimmtheit einen Punkt erreicht haben, der ganz jenseits aller phdnomenologischen
Einholung steht. Wie lieBe sich eine solch abstrakte These, die zudem noch auf der
nicht weniger abstrakten Idee eines Vertex beruht, noch anschaulich machen? In der
Tat liegt hier eine Schwierigkeit, die aber nicht zuletzt darauf beruht, dass wir es
gewohnt sind, nur solches gelten zu lassen, was als abgeschlossen auftritt. Dabei
erweist jede noch so oberflichliche Betrachtung der geschichtlichen Tatsachen —
und andere gibt es schlieBlich nicht! —, dass alles ,,Abgeschlossene nur im Nach-
hinein existiert und in Wirklichkeit nicht der Name eines Ewigen, sondern im Ge-
genteil einer Epoche ist. ,,Epoche” muss hier im etymologischen Sinn genommen
werden: das, was fiir eine gewisse Zeit stillsteht, sich auf seinen Lorbeeren und Irr-
tlimern — und nicht selten sind beide dasselbe — ausruht. Fiir das Vergehen als sol-
ches, fiir das dialektische Vorandringen der Zeit, der Geschichte — als artikulierter
Zeit — fehlt uns der geiibte Blick. Gerade der Historiker ist hier meist keine Hilfe,
weil paradoxerweise fiir ihn vor lauter Vergangenem das Vergehen selbst unsicht-
bar wird; weil auerdem seine richtige Aufgabe, die Griinde und Ursachen einer
Dialektik aufzusuchen, die schwerwiegendste Illusion begriindet, der das Denken
der Geschichte ausgeliefert sein kann. Denn es gilt, eine Vorstellung keinen Au-
genblick auler Acht zu lassen, dass ndmlich in den Griinden und Ursachen, im Vo-
rangehenden und Erkldrenden, das Folgende, die Wirkung, das zu Erkldrende noch
nicht enthalten ist, weder in Moglichkeit, noch in Virtualitit oder sonst wie. Soll
Geschichte nicht ein eigentlich unnotiger oder etwas undkonomischer Umweg sein,
um zu einem ,,Ergebnis“ zu gelangen, das an sich auch in einem Sprung erreicht
werden konnte, soll also Geschichtlichkeit als solche iiberhaupt erst verstindlich
werden, dann darf nirgends ein Ziel vorausgesetzt und nirgends ein ,,Ergebnis* fiir
endgiiltig erklirt werden. Uberall wo ein Reich ewiger Wahrheit explizit oder im-
plizit vorausgesetzt bleibt — und das zeigt sich heute vor allem in der nur scheinbar
metaphysikfremden Metaphysik des Naturalismus —, ist Geschichte nichts als eine
eigentlich sinnlose Laune der Natur, Gottes, der menschlichen Begrenztheit etc.

Diesem Irrtum liegt natiirlich eine wichtige Tatsache zugrunde, ndmlich wie
immer eine transzendentale: dass namlich ein ,,Ergebnis®, das sich dem Denken
aufdridngt, als ein wahres erscheint, und damit als ein notwendiges. In diesem
Seinssinn des Erkannten, der im Wesen des Erkennens selbst eingeschrieben ist —
denn sonst wiirde das Erkannte ja nicht als wahr erkannt —, liegt zwingend der

keit gibt, in die transzendentale Welt des Anderen einzutreten oder den Anderen als Ge-
genstand zu betrachten, und dass diese Unmoglichkeit an der Wurzel der Verantwortung

ist, die ich ihm gegeniiber trage.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Uberstieg desselben iiber die Grenzen des zeitlich Gebundenen, historisch, kultu-
rell, individuell, psychologisch Verumstindeten. Das Priadikat des ,,Wahren®, das
die Erkenntnis dem Erkannten zuschreibt, tendiert mit gewissen Recht dazu, sich
selbst absolut zu setzen. Allerdings ist das kein Recht, das ihm wirklich und letzt-
lich zuerkannt werden kann; es ist das Recht desjenigen, der zwar Recht hat, aber
nicht im Recht ist, der die Sympathie des Richters, aber nicht die juristische Besti-
tigung seines Rechts erhilt. Sein Anspruch geht aber iiber die Sympathie hinaus.
Diese Frage der Legitimitit fiihrt uns auf den Bereich des Gesetzes, der gleich noch
von Bedeutung werden wird.

Zunichst ist aber noch zu bemerken, dass die Zeit, die sich so allererst in ihrer pha-
nomenologischen Wahrheit zeigt, pltzlich mit einer weniger iiberzeugenden Theo-
rie von Zeit in eine Nahe riickt. Descartes’ Thematisierung der Zeit in den Medita-
tionen ist beriichtigt: eine Aneinanderreihung unzusammenhéngender Augenblicke,
deren Kontinuitit und Fortlaufen durch nichts garantiert ist, die ganz allein Gott in
einem unerkldrlichen Eingriff zu sichern in der Lage ist. Nun ist aber Descartes’
,,Gott“ eine der am weitesten gehenden Formen einer transzendentalen Interpretati-
on der metaphysischen Gottesvorstellung.®> Vielleicht muss also seine Beschreibung
der Zeit auch ernster genommen werden.

Diese Beschreibung deckt sich ja insofern keineswegs mit unserer Erfahrung
von Zeit und mit ihrer phdnomenologischen Beschreibung, als die Kontinuitét, das
Vorandringen, der Fluss und die UnabschlieBbarkeit gerade zu diesen beiden, Er-
fahrung wie phanomenologischer Beschreibung gehoren. Keineswegs erscheint Zeit
uns als eine Aneinanderreihung von Zeit-Punkten, auch wenn wir manchmal so
sprechen mogen. Zeit ist von vornherein ein Kontinuum; die Frage, wie aus den un-
verbundenen Punkten, aus denen die Zeit besteht, eine Linie werden konnte, ver-

5 Uberhaupt scheinen mir nur zwei ,,Vorldufer der Theorie des Vertex erwihnt werden zu
miissen, ndmlich eben die Konzeption der Idea Dei bei Descartes einerseits und das Sein
Heideggers andererseits. Descartes untergribt die Reichweite seiner Entdeckung durch
die Unterstellung eines An-sich der materiellen Welt — eine Unterstellung, die ihn zu-
gleich zum Begriinder des modernen Naturalismus macht. Heidegger ist dann und inso-
fern ,,Vorlaufer”, als sich das Sein, wie er es beschreibt, in einer notwendigen Pluralitét
fassen lasst. Diese Moglichkeit wird zwar, soweit ich sehe, nicht aus- und durchgefiihrt,
sie ldsst sich aber z.B. aus einem Satz wie diesem ableiten: ,,Vor einiger Zeit nannte ich,
unbeholfen genug, die Sprache das Haus des Seins. Wenn der Mensch durch seine Spra-
che im Anspruch des Seins wohnt, dann wohnen wir Européer vermutlich in einem ganz
anderen Haus als der ostasiatische Mensch.” (Aus einem Gesprach von der Sprache, zwi-
schen einem Japaner und einem Fragenden. 90.) (Wegen dieser Néihe zwischen Heideg-
ger und der Position, die hier présentiert werden soll, wurde zu Beginn dieses Kapitels

auch auf Heideggers Sein/Nichts verwiesen.)

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 167

kennt die Realitdt des Phidnomens Zeit ganz grundlegend. Man hat wieder die alte
Denkfigur vor sich, die so viel Unheil angerichtet hat, dass man erst ein konkretes
und einheitliches Phianomen in die Teile zu spalten meint, aus denen es bestiinde,
um sich verzweifelt an der unmoglichen Aufgabe zu verheben, wie aus den Teilen
wieder ein Ganzes gefiigt werden konnte. Andererseits scheint auch die Angst des
Abreiflens der Zeit unbegriindet, denn dieses Ende der Zeit kann nicht einmal ge-
dacht, noch weniger imaginiert und am wenigsten erlebt werden. Zwar wird der
Tod einst die Zeit abbrechen lassen, die allein meine Welt zu einer Welt macht, wo-
fiir das alte Bild der Moira, die den Lebensfaden durchschneidet, durchaus sugges-
tiv ist: Der Tod ist das ebenso brutale wie gleichgiiltige, fast beildufige Ende der
Welt. Aber davon abgesehen ist Zeit nur als flieBende, als kontinuierliche und inde-
finit fortlaufende verstindlich.

Aber wenn auch die Konzeptualisierung der Zeit als Aneinanderreihung von
Punkten ganz unzureichend erscheint, so lidsst sich dem zweiten Aspekt von Descar-
tes’ Theorie doch etwas Richtiges abgewinnen. Denn wenn man sich von der Vor-
stellung irgendeiner Wahrheit, Welt, Entitéit etc. jenseits der erlebten 16st, wenn
man also radikal dem transzendentalen Problem folgt, wenn man einsieht, dass
mein Tod und das Ende der, nimlich meiner Welt — der einzigen, die ich kennen
kann — unausweichlich zusammenfallen wird; wenn man sich andererseits verge-
genwirtigt, dass ,,Zeit” der abstrakte Name fiir eine eigenartige Sache ist, die sich
dadurch auszeichnet, dass sie immer Jetzt ist, dass es die Zukunft im strengen Sinn
nicht gibt, es sei denn als Horizont der Gegenwart, und dass es die Vergangenheit
ebenfalls nicht gibt, es sei denn als die Vergangenheit dieser selben Gegenwart;
wenn man sich also erinnert, dass es immer nur Gegenwart, immer nur diesen Au-
genblick gibt, dessen Ausdehnung zwar in Vergangenheit und Zukunft verweisen
mag, der aber gleichwohl immer nur Jetzt ist, ein Jetzt, das nun nicht mehr meta-
physisch durch eine Wahrheit, eine Welt an sich, einen Gott abgesichert ist — dann
wird einen ein Taumel ergreifen. Es wird dann sehr wohl verstéindlich, wie Descar-
tes — der sich dort, wo er diese Theorie formuliert, noch in der Reduktion des
Traumarguments bewegt — schwindelig werden konnte und musste, angesichts der
Zeit. In der Tat stolpern wir bestdindig in eine ,,Zukunft*, die als solche nirgends
gegeben werden kann, wir bewegen uns immer an der Spitze einer Zeit, auf dem
Scheitel einer Welle, die jederzeit brechen konnten. Denn auch von der Zeit gilt,
was hier von allem zu gelten hat: dass es sie nicht ,,an sich“ gibt, dass auch sie nicht
die metaphysische Stiitzung geben kann, die das Stolpern in das sichere Wandeln
auf ausgetretenem Pfad werden lassen kann. Es geht nicht um die Angst vor dem
Tod, auch nicht darum, dass etwa wirklich die Zeit sich einmal versagen konnte; es
geht nur darum, dass die Weise, wie Zeit unter solchen Umstinden sich geben
muss, das Prekdre, das Akute (wieder im etymologischen Sinn: eine Spitze), das
Ungesicherte und das Fliichtige notwendig in sich enthilt.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Es wird auch verstindlich, weshalb Descartes Recht hatte, hier Gott die Pflicht
zu iibergeben, dem Prekédren des Augenblicks das Gesicherte der linearen Zeit ent-
gegenzusetzen. Verlegt man diesen ,,Gott™ zuriick in seinen transzendentalen Ur-
sprung, dann sieht man ganz richtig, dass es immer der Vertex zu sein hat, der den
Augenblick auf den nichsten hin, auf das Gesamt der Zeit hin zu 6ffnen vermag. Zu
einer wirklichen, d.h. endgiiltigen, metaphysischen Sicherung und Authebung der
Zeit in eine Ewigkeit welcher Art auch immer reicht das natiirlich nicht hin. Eine
andere Zukunft, eine andere lebbare Beziehung zur Zukunft steht uns allerdings
nicht zur Verfiigung. (Auch alle Trdume von einer Ewigkeit sind letzten Endes
Traume von einer spiteren Zeit, die als Zeit eben nicht ewig sein kann. Mag sein,
dass die Glaubigen dereinst in eine Ewigkeit eintreten werden, in der ,,Zeit” seine
Bedeutung verliert — von ihr wissen, konnen sie nicht einmal im Ansatz etwas. So-
sehr dass man sich fragen muss, ob auch nur die grundsitzlichste Seinsweise der
Erl6sten und Verdammten mit den sterblichen Menschen noch etwas zu tun hat.)

Kommen wir auf die Erscheinungsweise der Dialektik von Unbestimmtheit und Be-
stimmtheit zuriick, die eben schon kurz angesprochen war: das Gesetz. Das Gesetz
ist die erste Grenze, die Bestimmtes tiberhaupt erst aussondert, mit anderen Worten:
das tiberhaupt erst etwas als etwas zur Erscheinung bringt. Das Gesetz ist jene
Grenze, an der Bestimmtheit und Unbestimmtheit ineinander iibergehen, und das im
Medium einer Zeit, die kein Auflen kennt; dieser Prozess ist die Geschichte. Das
Gesetz ist die (implizite oder explizite) dynamische Konstitution und Ordnung eines
Gegenstandsfeldes. Es ist zugleich stabil und verschiebbar. Es setzt eine Wirklich-
keit als solche, eine Wirklichkeit, auf die man sich stiitzen kann, auf die man zu-
riickkommen kann — und die doch niemals als endgiiltig wird gelten diirfen. Ge-
schichte geschieht dort, wo sich ein neuer Vertex breit macht, wo der Versuch ge-
macht wird, ihn in ein Gesetz zu bannen. Dass das nicht moglich ist, bleibt nicht
mehr nur Behauptung, denn die Existenzweise eines jeden Gesetzes macht das nun
deutlich: Jedes Gesetz, egal welcher Art und welchen Ursprungs, ist wesentlich eine
Doppeltheit, die versucht, mit ihrer eigenen Doppeltheit fertig zu werden (im wort-
lichen Sinn). Diese Doppeltheit ist die zwischen dem Buchstaben und dem Geist des
Gesetzes. Jedes Gesetz iibersteigt alle einzelnen Fille hin auf eine ideale Situation,
in der es anwendbar wire, um etwas seinerseits Ideales herzustellen, das dann als
,Gerechtigkeit” bezeichnet wird. In diesem Ubersteigen und Idealisieren verhirtet
sich das Gesetz aber in eine Formel, die sich immer als inadidquat erweisen wird.
Inadédquat nicht nur angesichts der Vielzahl noch kommender Fille, die unter das
Gesetz formal fallen werden und deren Nicht-Zugehorigkeit zu der so konstituierten
Klasse sich doch ,,irgendwie* bemerkbar macht. Die Inaddquation ist viel grundle-
gender als solche Erwigungen iiber die Unvereinbarkeit zwischen einzelnen Situa-
tionen und allgemeinen Regeln. Das Gesetz ist, als Buchstabe, vor allem deswegen
inaddquat, weil es ein Anspruch, ein Imperativ, ein Recht und eine Pflicht ist. Es ist

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 169

diese Forderung, die das Gesetz eben setzz, und hinter die jede Formel des Gesetzes
zurlickfallen muss.

Es greift zu kurz, wenn man die Ubertretung eines Gesetzes einfach nur als das
Andere desselben begreift; es greift sogar noch zu kurz, wenn man in dem Gesetz
als solchen, gewissermallen in seiner niemals auszuradierenden Kontingenz, ver-
bunden mit dem Anspruch auf nicht-kontingente Geltung, die Herausforderung und
Lockung der Ubertretung sieht. Vielmehr muss das Gesetz darin begriffen werden,
dass es zwingend eine doppelte Wirklichkeit hervorbringt: die gesetzliche und die
ungesetzliche. Letztere ist aber nicht unbedingt die widergesetzliche, sondern be-
zeichnet vielmehr den Bereich einer anderen Gesetzlichkeit, die das erste, das offi-
zielle Gesetz bricht oder einfach neben ihm besteht. So sind die Formen der Hof-
lichkeit Gesetzlichkeiten, die mit dem staatlichen Gesetz nicht in direkter Bezie-
hung stehen. Dennoch sind sie, meist unausgesprochen, implizit und ,,inoffiziell*
immer wirksam. Auf der anderen Seite mag jemand, der stielt und betriigt, seine
Handlungen rechtfertigen: sie seien gerecht, da, wer sich betriigen und bestehlen
lasst, es nicht besser verdient habe. Hier steht eine zweite Gesetzlichkeit in Konflikt
mit einem staatlichen Gesetz, das zwar nicht geachtet, aber als staatliches anerkannt
ist; was dieser Dieb und Betriiger vollzieht, ist aber eine Dissoziation zwischen dem
Recht und der Gerechtigkeit — eine Dissoziation, mit der ein jeder vertraut ist und
die scheinbar im Wesen des Gesetzes eingeschrieben ist und bleibt, ganz gleich wie
weit man die ,,Gerechtigkeit” der Gesetze ,,perfektionieren* wollte. Es steht im Ge-
genteil sogar zu vermuten, dass eben dieser Versuch nicht so sehr eine vollstindige
Aufthebung des Gerechten im Gesetz zur Folge hitte, und sei es nur approximativ,
sondern im Gegenteil das sehr reale Schattenreich, das von einem anderen als dem
offiziellen Gesetz beherrscht wird, ausdehnen wiirde — denn je gesetzlicher ein Le-
ben geregelt ist, desto unlebbarer wird.

Immer oszilliert das Gesetz zwischen Geist und Buchstabe. Deswegen ist es
auch so schwierig, ein Gesetz zu entdecken und eindeutig auszusprechen. Der Geist
des Gesetzes entspricht dabei dem Aufstieg zu einem Vertex, der Buchstabe dem
Zuriickkommen von einem Vertex, der dann als festgelegt und eindeutig bestimmt
unterstellt ist. Der Irrtum in Bezug auf das Gesetz erweist sich also als iiberaus pro-
duktiv und sogar unverzichtbar, denn wiirde man nicht immer wieder unterstellen,
dass das Problem des Vertex gekldrt und erwas gefunden wire, was als Fixpunkt
fortan fungieren konne, wiirde man also nicht die Unmoglichkeit der Festlegung des
Vertex ignorieren, dann kiime es niemals zu einer stabilen Bestimmung, dann kénn-
te auch nicht mehr gesprochen werden.

Es ist interessant zu sehen, dass sich diese Dialektik von Buchstabe und Geist
des Gesetzes — eine Dialektik, die ganz eigentlich die Gesetze im Plural hervor-
bringt — durch eine weitere verdoppelt. Denn sowohl der Geist als auch der Buch-
stabe konnen, und beide mit vollen Recht, als Zumutung und Gewalt einerseits oder
als Versicherung und Befreiung andererseits erlebt werden. Die Sicherheit und

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Freiheit, die ich im Buchstaben gewinnen kann, ist die des Rechts und der Identitit;
die Gewalt und Zumutung besteht in der bestimmenden Kraft, die er iiber alles und
jeden auszuiiben sucht: Du bist ein solcher, sagt sie, verhalte dich entsprechend!

Von diesem Zwang und dieser Enge befreit die Tendenz des Geistes, der sich
iber die Beschriankung des Buchstaben zu erheben sucht. Ihre Versicherung ist die
einer Gerechtigkeit, die allen Formalismus abgestreift hat und mir ganz direkt ge-
recht zu werden vermochte. Freilich paart sich diese Befreiung und Versicherung
mit der Gefahr, sich im Versuch, sich selbst und diese ganz gerechte Anerkennung
zu erringen, zu verlieren. Insofern ist das Geistige des Gesetzes das, was die Ethno-
logen das Liminale nennen: das Liminale ist jenes Zwischen, an dem der Buchstabe,
namlich die starren Gegensitze wie etwa Leben und Tod, versagt; die Gefahr, die in
diesem Liminalen liegt, kann nur gebannt, seine Moglichkeiten nur eréffnet werden
dadurch, dass ein Gesetz anderer Art buchstiblich eingehalten wird, ndmlich der
Buchstabe des Rituals.

Auch die Sprache ist jeweils eine andere auf den beiden Seiten des Gesetzes.
(Man muss hier wirklich von zwei Seiten sprechen: Das Gesetz ist gewissermalien
nur die Grenzlinie, an der sich die buchstibliche und die geistige Auffassung seiner
konstituieren. ,,An sich“ kommt es ebenso wenig zur Erscheinung wie irgendetwas
anderes.) Die Sprache des Buchstabens ist konservativ, performativ und bestim-
mend. Dabei ist sie aber durchaus, wie Barthes anhand der Mythen des Alltiglichen
in einer biirgerlichen Ideologie gezeigt hat, vielfiltig: Sie kann plastisch von Autos,
der Liebe, von Filmen und Essen sprechen, in der Tat von allem, was einem so be-
gegnen kann.

Sehr viel schwerer hat es die Sprache auf Seiten des Geistes: Sie kann hier nur
entweder ganz leer, rein evokativ oder performativ sein. Sie ist leer z.B. dort, wo
der in der Tat vollig leere Begriff der Freiheit angefiihrt wird. Allerdings ist dieser
Begriff gerade als ein leerer zugleich der performative Motor eines im strengen
Sinn politischen Aktes, wie Rancieére in Das Unvernehmen gezeigt hat. Auch kann
die Sprache, wo sie sich auf Freiheit und Gerechtigkeit stiitzt, keine ,,vollen®, gesét-
tigten Vorstellungen einer Zukunft entwerfen: Wieder macht sich die Unabkiirzbar-
keit der Zeit und der Geschichte geltend, denn wenn man schon so einfach sagen
konnte, wie die Welt auszusehen hat und vor allem aussehen wird, dann wire es
iiberhaupt nicht erklérlich, dass sie nicht schon so ist.® (Das sollte man allerdings
nicht im Sinn des Sophismus” der faulen Vernunft anfiihren, um solche Anderungen
nicht in Angriff zu nehmen, die vollzogen werden konnen; iiberhaupt gilt hier Kants
Wort, wonach man eben nur dadurch herausfinden kann, wozu man die Kraft hat,
indem man es versucht.) Die Sprache ist evokativ in der Literatur, in Prosa ebenso
wie in Lyrik. Dort greift sie einem Wesen der Dinge vor, fiir das noch keine Worte
gefunden sind, und sie gesteht dabei offen die Differenz der Sprache zu sich selbst,

6 Vgl auch hierzu Barthes: Mythologies. Vor allem: ,Le mythe, a gauche".

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 171

nidmlich ihrem iiblichen Gebrauch, und dem Ding ein — eben dadurch wird sie ge-
lingendenfalls evokativ. Die Sprache ist performativ dort, wo sie einem Gegenstand
vorgreift, den genau zu bestimmen ihr noch oder iiberhaupt die Mittel fehlen. Sie
bringt erst dadurch, erst indem sie sich der Unnennbarkeit stellt und sie zu iiberwin-
den sucht, eine Wahrheit hervor, die zuvor noch nicht war. Gelingt dieser Text, so
stehen am Ende vielleicht der Vertex und die Dialektiken der Altermination als
,,Brgebnisse da, die in und durch den Text hervorgebracht wurden.

An diesem Oszillieren zwischen Buchstabe und Geist des Gesetzes hingt und ent-
scheidet sich alles, in ihm verdichtet sich alle dialektische Bewegung, d.h. die Zeit
und die Geschichte selbst, in ihm spielt sich die Doppelseitigkeit des Vertex ab, an
ihm entscheidet sich Stabilitit und Anarchie der Welt. Buchstabe und Geist sind die
beiden irreduziblen Vertices des Gesetzes.

Um die Doppelseitigkeit des Vertex noch niher zu fassen, soll in aller Kiirze
und vorausgreifend der Prozess der Erkenntnis betrachtet werden. Erkenntnis ist
dabei sowohl eine Art der Dialektik als auch diese selbst, dann nimlich wenn man
unter ,,Erkenntnis® den Prozess der Konstitution und Artikulation von Welt iiber-
haupt versteht. Beides hat durchaus seine Berechtigung. Ich will zunéchst nur eini-
ge grobe Andeutungen bringen, die sich zum einen in den folgenden Beispielen,
zum anderen in den Ausfithrungen zur ,,Theorie der Theorie* noch ndher prizisie-
ren werden.

Das Erkennen wird immer in Gang gesetzt durch eine Verunsicherung dieser
oder jener Art. Es besteht ein Zweifel, eine Unsicherheit, ein Ritsel. Ein solches
Raitsel bezieht sich aber hochstens bei sehr trivialen Beispielen auf einen isolierten
Sachverhalt. Wo wirkliche Erkenntnis auf dem Spiel steht, da ist die kategoriale
Strukturierung von Welt iiberhaupt in Frage, und sei es auch nur in einem Teil.” So
stellt sich die Aufgabe einer Neustrukturierung der kategorialen Instrumente oder
auch der Einsetzung neuer Kategorien. Solange diese Aufgabe aber als Aufgabe be-
steht, ist noch keineswegs sicher, worin diese Neustrukturierung bestehen kann oder
welche Kategorie in der Lage wire, die Leerstelle zu besetzen, die bislang nur ne-
gativ und vage angezeigt ist. Auf der Grundlage verschiedener Wege, die in keiner
Weise methodisch diszipliniert werden konnen, mag der Erkennende dann auf eine
,,Losung® stoBen, die verspricht, das Rétsel zu kldren. Ist eine solche Losung ge-
funden, dann muss sie sich allerdings noch bewéhren. Das tut sie dadurch, dass von
ihr aus der Weg zu dem Riitsel zuriick gefunden werden muss; es darf aber nicht der

7  Denn natiirlich lédsst sich auch kein Teil dieser kategorialen Strukturierung verdndern, oh-
ne zugleich das Gesamt derselben in Mitleidenschaft zu ziehen. Zwar steht es dem so
Fragenden frei, aus Ermattung, Faulheit, Ignoranz oder auch aus weniger tadelnswerten
Griinden diese Mitleidenschaft dahingestellt zu lassen; im Prinzip aber kann es keine nur

ortliche Verdnderung geben.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

gleiche sein, auf dem sie gefunden wurde, denn sonst wiirde ja nur der zufillige,
kontingente, ,,irrationale” Entdeckungsgang wiederholt. Vielmehr muss es moglich
sein, unter Einbehaltung der Regeln, die der Denkstil vorschreibt, oder doch unter
nur geringfiigiger Verschiebung zu ihm einen Weg zu finden, der Ritsel und ,,L6-
sung® miteinander verbindet. Wo das gelingt, ist eine Antwort gefunden, die akzep-
tiert werden kann.

Das ist nun ein genaues Bild der angesprochenen Doppelseitigkeit des Vertex:
Ein Aufstieg, der sein Ziel noch nicht kennt und nur ungenau und meist durch Aus-
schluss bestimmen kann, wie in etwa es auszusehen hitte — wobei sich diese Cha-
rakterisierungen gewohnlich im Vollzug der Suche nicht einfach nur prézisieren,
sondern sogar verschieben und verdndern. Dann, wo der Vertex festgeschrieben
(und damit verfehlt) wurde, der Riickgang, indem der so festgeschriebene Vertex
als neue Kategorie zur Bestimmung des zuvor Un- oder doch Unterbestimmten die-
nen kann. Dieser festgeschriebene Vertex wird so zum Text.?

SUNDE UND SEUFZEN: DER ROMERBRIEF

Diese sehr abstrakten Thesen zu Horizont und Vertex sollen nun anhand von eini-
gen Beispielen kurz illustriert werden. Am Anfang soll dabei ein Text stehen, des-
sen Bedeutung sowohl fiir die Geistesgeschichte iiberhaupt als auch fiir das hier in
Frage Stehende nicht iiberschitzt werden kann: der Romerbrief des Paulus. Das
Faszinierende dieses Textes liegt darin, dass die Unschirfe der Adressaten eine
wirkliche Etappe und geistige Arbeit andeutet, an deren Explikation man unmittel-
bar teilnimmt. Sicher, Paulus wendet sich an die Gemeinde in Rom. Aber an was
fiir eine Gemeinde? Das Entscheidende ist, dass der Begriff des Christen dort noch
nicht vorkommt, dass er noch nicht zur Verfiigung steht — es ist dieser Text, der al-
lererst versucht, diesen Begriff zu erarbeiten, zu entwerfen und zu fixieren. Der Le-
ser des Romerbriefs ist also ein direkter Zeuge der Arbeit am Vertex. Auf der ande-
ren Seite ist Paulus einer der groften Dialektiker der Geschichte (im Doppelsinn
des Genitivs): Nicht nur ldsst sich an seinem Denken die Dialektik in vivo ablesen,

8 Es wird aus unseren Voraussetzungen schon deutlich sein und es muss auch im Folgen-
den immer bedacht werden, dass eine Unterscheidung in ein gottliches und ein nur
menschliches Gesetz fiir eine Philosophie der Immanenz keine prinzipielle Geltung bean-
spruchen kann. Das ,,géttliche Gesetz™ ist eine transzendentale Setzung, von der her-
kommend sich ein ,,nur positives Gesetz“ als reine Abstraktion erweist. Gottliches —
menschliches Gesetz: Auch diese Unterscheidung ist eine, die sich (gegebenenfalls, d.h.
keineswegs zwangsldufig, geschweige denn als eine die Reflexion beherrschende) erst im

Prozess der Thematisierung und Artikulation des Gesetzes ergibt.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 173

er konzipiert selbst auch Geschichte als eine dialektische. Was ihn von unserer Per-
spektive trennt, ist die Teleologie, die seine geschichtliche Dialektik durchherrscht,
gestiitzt auf das Vertrauen auf einen transzendenten Gott — was ihn so wertvoll
macht, ist der radikale Ernst, mit der er sich der Unmoglichkeit aussetzt, sich die-
sem Gott unmittelbar und vor allem aus eigener Kraft zu ndhern, eine Unmoglich-
keit und Unverfiigbarkeit des Glaubens, die die Dialektik erst antreibt. AuBlerdem
dreht sich die Elaboration dieser Dialektik um nichts anderes als um den Begriff des
Gesetzes.

Es lassen sich im Romerbrief vier Stufen des Gesetzes ausmachen, vier Epochen
einer Geschichte der Dialektik also. Am Anfang steht das, letztlich ganz willkiirli-
che Verbot, das von Gott an Adam ergeht. Dadurch dass Adam dieses Verbot
bricht, das Gesetz verletzt, ist das weitere Schicksal der Menschheit besiegelt: die
Seinsweise des Menschen ist fortan die Siinde selbst.’ Fiir Paulus ist eine nicht-
siindige Menschheit nicht einmal vorstellbar. Gleichwohl hort das Gesetz nicht ein-
fach auf, die Menschen werden keineswegs der Gleichgiiltigkeit libergeben. Viel-
mehr verschiebt sich das Gesetz, zunichst auf die Ebene der menschlichen Ver-
nunft: Auch die Heiden, so Paulus, sind nicht zu entschuldigen, denn sie konnen
sehr wohl mithilfe ihrer Vernunft erkennen, dass die Welt von einem allméchtigen
und guten Gott geschaffen wurde, der darum ihre Liebe verdient (1, 18-32; 2, 12-
16). So entsteht eine erste Dyade: Wihrend das Gesetz, dem Adam unterstand, ein
ganz buchstdbliches ist, das eine Handlung betrifft, ist das Gesetz, dem die Heiden
unterworfen sind, bereits ein geistiges, das primér ein Erkennen betrifft.

Es schlief3t sich aber sogleich eine zweite Dyade an: Die Juden haben ein neues
Gesetz bekommen, das wiederum ein buchstdbliches ist, das auf Handlungen geht
(freilich auch schon auf Haltungen, etwa wenn man das Weib des anderen nicht be-
gehren soll); wurde Adam etwas gesagt, dann wird den Juden nun ein Text anver-
traut, den sie einhalten sollen. Zugleich ist dieser Text in gewisser Hinsicht bis in
den Korper derjenigen eingeschrieben, denen er anvertraut ist: die Beschneidung als
sichtbares Merkmal der Zugehorigkeit zu diesem neuen Gesetz verlegt die Bezie-
hung zu ihm in eine leibliche Intimitit (2, 25-3, 2). Diese wird aber mit dem Auftre-
ten Christi noch einmal iiberboten: Das neue Gesetz, das Christus bringt, ,,befreit
vom alten der Juden (7, 1-6), doch ist diese Befreiung eine durchaus ambivalente
Angelegenheit: Was nun gefordert wird, ist keine Handlung mehr, kein Erkennen,
keine chirurgischer Eingriff mehr, der eine ethnisch-religiose Zugehorigkeit be-
zeugt; es ist nichts, was mit den natiirlichen menschlichen Mitteln erreichbar wire

9 5, 12 ff. Hier heif}t es, die Siinde, ndmlich die Adams, sei schon vor dem Gesetz in der
Welt gewesen. Demnach hiitte es fiir Adam kein Gesetz gegeben. Die Aufkldrung dieser
Schwierigkeit wird gleich erfolgen. Es geniigt zunéchst festzuhalten, dass Adam durch
eine ,,Ubertretung® gesiindigt hat (5, 14). Wie sollte man etwas iibertreten, es sei denn ei-

ne gesetzte Grenze?

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

(man kann sein Tun immerhin disziplinieren, man kann sich der Erkenntnis bzw.
der Spekulation zuwenden, man kann sich beschneiden lassen und andere beschnei-
den — all das stellt kein prinzipielles Problem an das menschliche Wollen). Was nun
gefordert ist, ist eine Liebe, zu Gott und zu den Nichsten.

Als wire diese exorbitante Forderung noch nicht genug, als wire es nicht schon
unmenschlich und grausam genug, von jemandem zu fordern, einen anderen zu lie-
ben, beharrt Paulus sogleich darauf, dass die Moglichkeit der Erfiillung dieser For-
derung und damit auch die Moglichkeit der Gerechtigkeit und der Erlosung von ei-
ner radikal unverfiigbaren Gnade abhéngt, die kein Werk der Welt erwerben kann
(3, 20; 3, 24-25; 11,5-6). Und noch mehr: Es kann sich keiner sicher sein, ob er der
Gnade teilhaftig geworden ist; wir sind, da Gott unendlich transzendent bleibt,
selbst in seiner Gnade nur auf jene absolute und unerforschliche Innerlichkeit des
Herzens und des Geistes verwiesen, die sich jedem Zugriff entzieht, in der jeder
vergeblich nach der Bestitigung dafiir suchen wird, dass er Gott und den Néchsten
wirklich und tatséchlich aufrichtig liebt — und nicht etwa nur zum Zwecke der Erlo-
sung.'? Es etabliert sich also das vierte Gesetz, wiederum ein geistiges, diesmal aber
kein epistemisch begriindetes, sondern eines, das eine Innerlichkeit fordert, die be-
dingungslos glauben und lieben soll.!!

Paulus’ Dialektik hat eine klare Richtung: Es ist eine der fortschreitenden Ver-
innerlichung des Gesetzes. Sein erster Gegenstand ist ein beliebiger Baum, der
Adam bezeichnet wird, zu dem dieser kein ersichtliches Verhiltnis hat; sein zweiter
das ganze Universum, dessen Teil der Erkennende ist; der dritte sind schriftlich
niedergelegte Gebote und die Beschneidung als eine Schrift auf und in dem Leib;
der vierte eine unverfiigbare und unmogliche Liebe. Christus wird von Paulus so als
die Vollendung, das Telos des Gesetzes angesehen (und nicht etwa nur das ,,Ende*,
wie sowohl Luther als die Einheitsiibersetzung schreiben, 10, 4).!2

10 Die Ausfiihrungen iiber die Hoffnung auf Rechtfertigung und Verherrlichung in 8, 18-30
weisen besonders deutlich auf das Problem hin. Die folgenden Beschworungen der Liebe
Gottes (8, 31-39) wirken dagegen eher wie trotzige Ermutigungen in dunkler Nacht. Mag
die ganz explizite theologische Aussage hier vielleicht auch fehlen: Die Dialektik von
Gesetz und Siinde ldsst nichts anderes zu. Und die Phdnomenologie der Schuld ist erst
recht auf dieses Problem zentriert: dass die wirkliche und gewisse Rechtfertigung nir-
gends auffindbar ist — wohl einfach deswegen, weil es dazu eines autonomen letzten Zip-
felchens der Seele bediirfte, in dem ein jeder souverén seine Entscheidungen trife — und
dass es daher keine Gewissheit iiber die eigene Moralitit geben kann.

11 Paulus bezieht das Liebesgebot meist vor allem auf den Nichsten (z.B. Romer 13, 9; Ga-
later 5, 14), wihrend die Gott entsprechende Beziehung primir die des Glaubens ist.

12 Man konnte dieselbe Geschichte auch noch einmal anders, wenn auch keineswegs wider-
sprechend so nachzeichnen: Verbot zu erkennen (Adam) — Moglichkeit, Gott abstrakt zu

erkennen und zu lieben (Heiden) — personliche Ehrung Gottes durch Tun und Unterlas-

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 175

Es fillt nun im ganzen Text auf, dass es eine Vielzahl von Gestalten des Geset-
zes gibt, und dass Paulus dennoch nur von dem einen Gesetz schreibt bzw. die
Verwendungen, die er dem Begriff gibt, fast nie (etwa durch Adjektive) differen-
ziert. An manchen Stellen muss der Leser dieser Differenzierung selbst vollziehen,
wenn er nicht in eklatante Widerspriiche geraten will. So heifit es in 5, 13: ,,Siinde
war schon vor dem Gesetz in der Welt [...].“ Und direkt danach wird von Adams
,,Ubertretung® (pardbasis) gesprochen. Dagegen heiBt es in 4, 15: ,wo es aber das
Gesetz nicht gibt, da gibt es auch keine Ubertretung® (pardbasis). Solche Stellen
lassen sich ja nur dann zusammenbringen, wenn man die verschiedenen Bedeutun-
gen des Gesetzes unterscheidet; dann meint ,,Gesetz* in 5, 13 das mosaische Ge-
setz, wie der direkt folgende Satz auch nahe legt. Das heifit aber eben nicht, dass
Adam ganz ohne Gesetz gewesen wiire.

Dennoch ist es bezeichnend, dass Paulus den oft nicht niher bestimmten Singu-
lar ,,das Gesetz" aufrechterhdlt. DAS GESETZ ,,gibt“ es nur im Plural der Gesetze.
Und dennoch ist es als Prinzip und Funktion nicht nur das Einigende der Gesetze im
Plural, sondern noch das Prinzip dieses notwendigen Plurals selbst!!* Denn DAS
GESETZ entldsst in seinem notwendigen und unaufhebbaren Oszillieren von Buch-
stabe und Geist aus sich die Dramatik von Gesetz und Siinde, die dialektische Ge-
schichte selbst.

Jede neue Stufe der Dialektik verschiebt nicht nur das, was ,,Gesetz* bedeutet,
sondern mit ihm auch die Anspriiche und Moglichkeiten, Siinde und Verherrli-
chung. Zwar sterben alle Menschen in Adam, aber seine Uber’tretung war, obzwar
Stinde, noch nicht anrechenbar (5, 13). (Freilich bleibt unklar, was genau damit

sung (Judentum) — Gebot, Gott und den Nichsten durch Christus zu lieben (anderes Ju-
dentum). Man sieht, dass der Endpunkt derselbe ist. Im Ubrigen erscheint der ,, Tod* so
nicht so sehr als Strafe fiir die Ubertretung Adams, sondern vielmehr als Erfiillung seines
Wunsches zu wissen. Es ist, als sagte Adam zu Gott: ,,Ich will wissen, was Du weif3t.*
Und Gott antwortet: ,,Nun gut: Ich weil3, dass Du sterben musst. Damit musst Du nun
klarkommen.* In Miltons Paradise Lost ist schon beschrieben, wie sich Adam und Eva
wundern, dass sie nicht gleich vernichtet werden. Sie miissen erst lernen, was es heifit, zu
sterben; das heiflt letztlich vor allen Dingen — mit den Worten Heideggers — ein ,,Sein-
zum-Tode* zu sein und den ,,Tod als Tod zu vermogen*.

13 Ganz dhnlich ergeht es Kant, der tiberall das ,,moralische Gesetz* im Singular vorzufin-
den glaubt und zum Zentrum seiner Praktischen Vernunft macht. Doch in dem Augen-
blick, wo er versucht, dieses eine Gesetz zum Ausdruck zu bringen, muss er eine Reihe
von Texten verfassen, in denen es sich mal in Bezug auf die Vernunft als solche, mal in
Abgrenzung zum Religiosen im Besonderen etc. gibt, in denen es zugleich in seiner rei-
nen formalen Gestalt entwickelt wird und dabei doch wieder nur in einer Vielfalt von Fi-
guren auftreten kann (deren Einheit freilich — und solches ist immer bezeichnend — nach-
driicklich behauptet wird).

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

gemeint ist.) Die Juden haben gegeniiber den Heiden einen ,,Vorzug*: ,,Ihnen sind
die Worte Gottes anvertraut.” (3, 2) Die Juden sind von Gott selbst auserwihlt, sein
Volk zu sein; sie erreichen damit eine Nihe zur Erlosung, die den Heiden nicht ge-
geben ist. Aber zugleich ist dieser Vorzug auch eine Last, denn die Untreue kann
nur umso schwerer wiegen: ,,Sind wir als Juden im Vorteil? Ganz und gar nicht.
Denn wir haben vorher die Anklage erhoben, dass alle, Juden wie Griechen, unter
der Herrschaft der Siinde stehen [...].“ (3, 9). So ist denn auch die Beschneidung
zugleich Zeichen der Privilegierung und eines erhohten Anspruchs, dem Jude-Sein
gerecht zu werden (2, 25-29). Das Gesetz fiihrt in seiner Bewegung dazu, die Siinde
als solche zu erkennen; keineswegs kann es sie iiberwinden: ,,.Denn durch Werke
des Gesetzes wird niemand vor ihm gerecht werden; durch das Gesetz kommt es
vielmehr zur Erkenntnis der Stinde.” (3, 20)

Es ist nur logisch, wenn diese echte Dramatik der Siinde mit Christus nicht ihr
,»Ende®, sondern im Gegenteil ihren Hohepunkt erreicht. Schuld ist performativ, da
sie sich in der Auseinandersetzung mit ihr nicht mindert, sondern potenziert. Zwar
ist der alte Mensch mit Christus gekreuzigt worden (6, 6), doch ist die Befreiung,
das Versprechen auf Erlosung noch nicht zugleich seine Einlosung:

Heift das nun, dass wir siindigen diirfen, weil wir nicht unter dem Gesetz stehen, sondern un-
ter der Gnade? Keineswegs! Ihr wisst doch: Wenn Ihr euch als Sklaven zum Gehorsam ver-
pflichtet, dann seid ihr Sklaven dessen, dem ihr gehorchen miisst; ihr seid entweder Sklaven
der Siinde, die zum Tod fiihrt, oder des Gehorsams, der zur Gerechtigkeit fiihrt. (6, 15-16)

Diese Doppeltheit von Befreiung und Unterwerfung gewinnt in der Gegeniiberstel-
lung zur juridischen Verbindlichkeit ihre extremste Kontur: Bin ich jemandem ver-
pflichtet, so erloscht diese Verpflichtung mit seinem Tod. So auch hier: Jesus ist
gestorben, damit bin ich von der Verpflichtung auf das (mosaische) Gesetz entbun-
den. Aber Jesus ist doch nicht Moses! Jesus ist doch irgendwer, der vor langer Zeit
in einer romischen Provinz starb! Wie kann der mich von einer Pflicht entbinden?
Er entbindet mich von einer rein formellen Pflicht, sozusagen als Mensch, dem ich
verpflichtet sein kann. Er unterwirft mich aber genau durch diese Entbindung einer
ganz anderen Pflicht, einer, die ebenso sehr wie die Siinde selbst nur eine ontologi-
sche sein kann.

Es eroffnet sich so eine Dimension, die mit vollen Recht neben und sogar vor
die klassischen Modalititen von Wirklichkeit, Moglichkeit und Notwendigkeit ge-
stellt zu werden verdient. Als Mensch kann ich mir nicht aussuchen, nicht in ihr zu
stehen. Diese ontologische Dimension lieBe sich vielleicht als das Deontische be-
zeichnen. Das Deontische beschreibt die Tatsache, dass ich immer unter einem Ge-
setz stehe, zu dem ich mich zu verhalten habe. Weil dieses Gesetz aber unab-
schliefbar zwischen Buchstabe und Geist oszilliert, kann ich es zwangsldufig nicht
erfiillen. Das ginge nur, wenn es ein ganz ausformulierbares wire, also eine rein

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 177

buchstibliche Fassung kennen konnte. Wire es andererseits nur Geist, konnte es
mich gar nicht betreffen. Es ist wichtig, dieses Deontische in seiner ganzen ontolo-
gischen Tragweite zu belassen, da seine Einschrinkung auf das Naheliegende, das
Moralische, von der Einsicht in seine Tragweite (z.B. auch, aber nicht nur, fiir die
Erkenntnis) ablenken wiirde.

Das Deontische schlégt in voller Kraft auf den Menschen, das Subjekt zurtick.
Denn wie auch immer das Gesetz im Einzelnen auftritt, es spaltet das Subjekt in ein
Diesseits und ein Jenseits des deontisch Gesetzten. Daher kann Paulus, gewisser-
malBen als ,,Gesetz der Gesetze®, als ein Gesetz, das durch einen dass-Satz spezifi-
ziert ist, formulieren: ,,Ich stoBe also auf das Gesetz, dass in mir das Bdse vorhan-
den ist, obwohl ich das Gute tun will.“ (7, 21) Man sollte ,,bose* und ,,gut* hier zu-
nichst ganz formal nehmen: als das Gesetzliche und das Ungesetzliche, das Deonti-
sche und das Me-Deontische.

Das Gesetz durchschneidet also den Menschen wie ein Messer. Dieser Schnitt
wird in der Dramatik der Siinde bestindig vertieft. Die Extreme der Erlosung und
der Siinde nidhern sich an (der Moglichkeit und dem Anspruch nach) und entfernen
sich zugleich voneinander (der Realitit nach: denn ihre Unterschiedenheit und Un-
vereinbarkeit erscheint immer drastischer).'* Dieser Schnitt durch den Menschen
wird bei Paulus iiberall deutlich, nicht nur in den berithmten Sdtzen von 7, 14 ff.
Auch in dem schon zitierten Satz von 6, 16, wo deutlich ist, dass nicht nur der
Nicht-Erloste mit sich uneins ist, da er Sklave der Siinde ist, sondern auch der Er-
loste, denn auch er kann nicht im eigenen Namen sein, sondern ist verkauft und
Sklave, diesmal allerdings des Gehorsams. Bis in die allerersten Worte des Briefes
lasst sich dieser Schnitt und Spalt zuriickverfolgen: ,,Paulos doulos Christou Iesou®,
hei3t es dort. Von Anfang an ist Paulus gezwungen, in zweierlei Namen zu spre-
chen: seinem ,,eigenen und dem, dessen Sklave er ist, oder genauer: von dem er
weil}, dass er sein Sklave sein zu sein hat. Die Dramatik der Siinde gipfelt also mit
Christus in der Zusammengehorigkeit von radikaler Entduflerung und Selbstaufgabe
(,,Sklave Christi*) und unabweisbarer Selbstverantwortlichkeit (,,Paulus*).'?

14 So heifit es im Galaterbrief ganz drastisch: ,,Christus hat uns vom Fluch des Gesetzes
freigekauft, indem er fiir uns zum Fluch geworden ist [...]* (3, 13). Und doch schreibt
Paulus bald darauf: ,,Zur Freiheit hat uns Christus befreit.” (5, 1) Ist Paulus’ Dialektik
einmal erfasst, besteht hier kein Widerspruch mehr.

15 Selbst bei den Heiden lésst sich so eine Verdoppelung des Ich finden, wenn auch in ganz
undramatischem Maf. Denn ihr ,,Gewissen®, das Zeugnis davon ablegt, dass ihnen ein
Gesetz ins Herz geschrieben wurde (2, 15), ist im Griechischen ,,syneidesis“, also ein
,,Mit-Wissen. Das Wort trigt die Trennung von sich selbst, die in diesem Phdnomen
stattfindet, sehr viel deutlicher mit sich. Im Ubrigen wird dadurch auch klar, dass diese
sich steigernde Dialektik bewusst etwas Schematisches hat: Wenn die Heiden sich ihrer

Verpflichtung gegeniiber dem Gesetz im Gewissen bewusst werden konnen, dann konnen

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Man sieht, wie diese Dialektik des Gesetzes, die Paulus zeichnet, und die in den
beriihmten Sétzen von 7, 7-13 zu ihrem theoretischen Hohepunkt getrieben werden,
eine performative ist: Das Gesetz selbst bringt aus sich und notwendig die Bewe-
gung hervor, die es verschiebt, in eine Pluralitidt der Gesetze aufspaltet und nun, mit
Christus, zu einem uniiberbietbaren Klimax gekommen ist. Diese Dialektik ldsst
sich nach Paulus in fiinf Aspekte aufdroseln: 1) Es ist erst das Gebot und das Ge-
setz, das die Siinde ermdglicht. 2) Es sind ebenso Gebot und Gesetz, die ihre eigene
Uberschreitung herausfordern, also nicht bloB formal, sondern konkret und krifte-
maBig am Ursprung des Siindhaften sind. 3) Das Gebot muss aber iiberschritten
werden, um die Siinde als Seinsweise, in der wir uns immer schon befinden, auch
sichtbar zu machen. 4) Das Gesetz in seiner klimatischen Dramatik muss die Siinde
auf ihren Hohepunkt fiihren; nur so kann die Siinde als Seinsweise auch erahnt
werden (w#hrend ohne das die Siinde nur ,,empirisch®, als Tatsache in den Blick ge-
rit). 5) Diese vielfiltige Dialektik von Gesetz, Gebot und Siinde éndert aber nichts
am Grundsitzlichen, sondern verstérkt es sogar noch: Die Siinde ist eben Siinde, sie
ist Tod und unaufhebbare Schuld, auch und gerade als Seinsweise.

Der Text von Paulus stellt nun eine weitere, eine absolut unhintergehbare Etap-
pe dieser Dialektik dar. Und auch das ist bemerkenswert, sieht Paulus doch im Ge-
genteil die Dialektik mit dem Tod Christi auf ihrem Endpunkt (felos) angekommen.
Doch genau das ist sie nicht; vielmehr stellt sich auch dieses Ereignis vor allen
Dingen als eine Aufgabe und ein Antrieb fiir diese Dialektik dar. Deren néchste
Etappe ist eben das, was der Romerbrief, seinerseits darin performativ, leistet: die
konzeptuelle Elaboration jenes , anderen Juden*, der im Anspruch Jesu steht. Und
es ist weiter bemerkenswert, dass diese konzeptuelle Elaboration zu einer kulturel-
len Realitiit wird, die ihrerseits — auf theoretischem wie auf allen anderen Ebenen
des Lebens — die Dialektik des Gesetzes forttreibt; diese Realitit ist ,,das Christen-
tum®, dessen Konstitution sich hier gewissermaBen embryologisch verfolgen ldsst.

Dass die Dialektik auch mit dem Romerbrief nicht abgeschlossen ist, zeigt eine
andere Tatsache an: Wissen wir mit ihm genau, was von diesem ,,anderen Juden*
gefordert ist und gefordert werden kann? Ich hatte gezielt eine sehr starke und radi-
kale theologische Interpretation bevorzugt, die jede Sicherheit der Erlosung dahin-
gestellt sein ldsst. Eine solche Auslegung muss schwer lasten auf den ,,Glaubigen*
— die sich ja auch ihres Glaubens nicht sicher sein konnen! Die groitmogliche Be-
freiung schligt also wieder in ihr Gegenteil um. Es folgt daher ebenfalls einer dia-
lektischen Notwendigkeit, wenn sich gegen diese Deutung sofort eine andere etab-
liert (wobei die Frage des Primats irrelevant ist), ndmlich eine ,,mildere®, wonach
der Gliubige seines Glaubens und der Erlosung hinreichend sicher sein kann. Die

das natiirlich die Juden auch und erst recht. Ebenso wird es spater auch ,,Christen* geben,
die diesen Namen nicht verdienen. Die Dialektik geht nicht einfach durch die Geschichte,

sondern wiederholt sich in jeder Epoche.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 179

Dialektik setzt sich auch hier fort und ist, bis heute, nicht ,,abgeschlossen — eben
weil es eine Dialektik ist, die man nicht abschlielen kann.

Was bleibt in dieser Situation, in der sich der Mensch zerrissen findet zwischen
den verschiedenen Formen von Gewalt und Befreiung, von Anspruch und Bestiti-
gung, die das Gesetz ihm auferlegt? Was bleibt vor allem dort, wo diese Zerrissen-
heit ihren hochsten Grad erreicht, mit dem Tod Christi als Opfer und Auftrag? Da
der Glaube wesentlich als etwas Unverfiigbares erlebt wird, kann sich der Glaubige
seines Glaubens und damit seiner Erlosung nie sicher sein. Aber diese an sich uner-
tragliche Situation wird dadurch lebbar gemacht, dass sich zwischen den asymmet-
rischen Gegensitzen von (Glaube an) Gott und (dem Bewusstsein der unaufthebba-
ren) Siinde ein Drittes, ein Heterogenes konstituiert, das gerade aus dieser Span-
nung erst erwichst. Dieses Dritte ist fiir Paulus die Hoffnung. Denn sicher ist nur
die Seinsweise der Siinde; der Geist kann keine Erfiillung in diesem Leben gewéh-
ren, er ist aber deswegen nicht einfach ein leeres Versprechen. Oder genauer: Der
Geist wirkt allererst, indem er Versprechen ist. Er gewinnt eben dadurch eine per-
formative Kraft. ,,Denn wir sind gerettet, doch in der Hoffnung.* (8, 24) Dabei ist
diese Hoffnung die exakte Formel jenes Verhiltnisses zum Vertex, die uns allein
zugénglich ist, denn in der Hoffnung greift der Glidubige in eine Zukunft aus, greift
nach einem Geist, der ihm eine Mdglichkeit der Erlosung eroffnen soll, deren Ge-
stalt sich allererst im Durchgang durch sie artikulieren kann. Unterdessen, solange
wir noch nicht erldst sind — also in philosophischer Strenge gesprochen: fiir das ein-
zig bekannte Subjekt —, 1dsst diese Hoffnung aber durchaus die Welt in neuer Ge-
stalt entstehen, sie artikuliert im Riickgang vom Vertex das, was Leben, Gerechtig-
keit, Weisheit, Mensch, Selbst etc. fiir uns je heiBen kann.'® Darin liegt die perfor-
mative transzendentale Beziehung, die in der Hoffnung als Ausgreifen auf einen
sich entziehenden Geist gestiftet ist. ,,Hoffnung aber, die man schon erfiillt sieht, ist
keine Hoffnung. Wie kann man auf etwas hoffen, das man sieht? (8, 24)

16 Interessanterweise erkennt Paulus die Verschiebbarkeit der Artikulation von Welt, fiihrt
sie aber auf den zuriick, der sie eigentlich iberwinden miisste: ,,Auf Jesus, unseren Herrn,
griindet sich meine feste Uberzeugung, dass an sich nichts unrein ist; unrein ist es nur fiir
den, der es als unrein betrachtet.” (14, 14) Der zweite Satz stimmt mit allem {iberein, was
hier als Altermination bezeichnet und in den Mittelpunkt der Analyse geriickt wurde. Es
scheint zunidchst eigenartig zu sein, dass ausgerechnet der Sohn Gottes als Garant dieser
Verschiebbarkeit auftritt. Aber solange der Glaube das beschriebene Ausgreifen ist, das
in dieser Welt seine Erfiillung nicht finden kann, ein Oszillieren zwischen dem Buchsta-
ben und Geist, wobei der ungreitbare Geist letzter Richter zu sein hat, so lange kann kein
buchstiblicher Sinn, also keine bestimmte Sinnstiftung eine absolute und unbezweitelba-
re Geltung beanspruchen. Gerade weil der Aufstieg zum Vertex mit einer Unsicherheit
behaftet bleibt, diirfen die Resultate, auf die der Abstieg, die Bestimmung durch den

vermeinten Geist, fiihrt, nicht verabsolutiert werden.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Paulus geht sogar noch einen Schritt weiter in seiner an Radikalitdt kaum zu
iiberbietenden Dialektik im Zeichen Christi. Nicht nur konstituiert sich die Welt
und das Selbst so in anderer Weise, deren begrifflicher Artikulation der Text ge-
widmet ist (und die ihrerseits die Artikulation von Welt und Selbst vorantreiben
wird). Diese Beziehung zu einem Vertex, der als ein sich entziehender grundsitz-
lich anerkannt ist, der zugleich fiir den Gldubigen — anders als fiir den nachvollzie-
henden Philosophen — nur im Singular gedacht werden kann und der eben deswegen
nicht eine Differenz von vielen moglichen bezeichnet, sondern die Differenz
schlechthin (DAS GESETZ, gedacht jenseits aller Dialektik), an der sich das
Schicksal aller in der Ewigkeit zu entscheiden hat — diese Beziehung der Hoffnung
hat ihr ganz prézises leibliches Korrelat. ,,Denn wir wissen nicht, worum wir in
rechter Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch fiir uns ein mit Seufzen, das
wir nicht in Worte fassen konnen. Luther iibersetzt hier: ,,sondern der Geist selbst
vertritt uns aufs Beste mit unaussprechlichem Seufzen.“ (8, 26)

Ein Seufzen ist in leiblicher Hinsicht jenes Dritte, das aus einer Spannung der
Inkommensurablen des Geistes und der Schwachheit entsteht. Ein Seufzen, von
dem es heifit, es sei ,,alalétos*: unaussprechlich, still. Zugleich stellt sich dieses Ad-
jektiv seinem zugehorigen Verb ,,laleo” entgegen, das im Neuen Testament auch in
der Bedeutung von ,lehren, etwas anweisen® auftritt. Dieses Seufzen steht also
diesseits des Wortes, auch diesseits irgendeiner inhaltlichen Eingebung oder Lehre.
Mit ihm ist absolut nichts gewonnen, es ist nicht das Geringste gesagr. Und doch ist
es nicht sinnlos. Wer seufzt, der holt Atem. Aber im Seufzen kommt das Atemholen
selbst und fiir sich zur Erscheinung, jenseits des ,,biologischen* Zwecks der Luftzu-
fuhr, diesseits des artikulierten Wortes oder auch nur Lautes. Das Seufzen ist das
Ringen mit dem Atem selbst — und der Atem ist im Griechischen nichts anderes als
,.Pneuma“, das Wort, das bei Paulus als ,,Geist“ iiberall auftritt. So schreibt sich das
Gesetz des Geistes in préiziser Weise in eine Leerstelle des Leiblichen ein, in jenen
Akt, der nicht blof} animalisch ist, sondern auf dem Weg zu einer Bedeutung ist, die
aber nicht erreicht wird. Es ist so, als miisste das Hingehen auf ein Bestimmtes (ein
bestimmtes Objekt vor allem) zuriickgenommen werden in die Bewegung des Hin-
gehens selbst, ohne dass dieses an eine Bedeutung gebunden wire. Nur so lédsst sich
eine Leere, ein Nichts, ein Abgrund fiihlbar machen, der durch Nichts (nichts Be-
stimmtes) gefiillt werden kann. Das Seufzen ist somit der paradigmatische Aus-
druck eines Wesens, das seiner Seinsweise nach siindig ist, an das Fleischliche, das
Bestimmte, das Weltliche verfallen, und das darin doch immer nur ein Nichts auf-
tut, weil es auf dem Weg zu einer Bedeutsamkeit ist, die durch keine Relativierung
mehr belangt werden konnte und die sich immer entzieht. Das Seufzen ist ein Geist-
Holen, das notwendig in sich zuriickfillt. Dazu passt, dass die ,,affektive Charakte-
ristik* des Seufzens keineswegs bestimmt ist; man kann aus einem schweren Her-
zen ebenso seufzen wie aus einem leichten. Im Seufzen wird die fundamentale Be-
wegung dieses Wesens anschaulich, aber nur um den Preis, dass sonst alles stehen

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 181

bleibt: Wer seufzt, hilt an sich und hélt inne. Die Sprache verrit hier die Intimitit
und das Ergebnis des Vorgangs; die Bewegung, die ihn eigentlich ausmacht,
entgeht ihr.

Freilich gilt wie immer so auch hier, dass das alltdgliche Phidnomen des Seuf-
zens zuerst unter der Beleuchtung eines bestimmten Vertex gesehen werden muss,
um als ein bedeutsames und — sei es auch in seiner sprachlosen Abgriindigkeit —
verstidndliches Phinomen gesehen werden zu konnen. Fiir Paulus spannt sich eben
zwischen Glaube und Hoffnung einerseits und der siindigen Seinsweise andererseits
eine asymmetrische Differenz auf, die keine Worte kennt und nur noch erlebt wer-
den kann, im Seufzen. Es ist dabei bezeichnend, dass Paulus genau die Dimension
des Unbestimmten und Unbestimmbaren, das in diesem Phidnomen selbst noch sei-
ner eigenen Beschreibung nach zentral ist, in die Stabilitét eines an sich fest beste-
henden, sich nur uns siindigen Menschen entziehenden Punktes zuriickzufiihren
sucht, ndmlich in Gott selbst. Denn bei Paulus ist das Seufzen nicht primir der au-
tonome Ausdruck eines auf ein sich Entziehendes ausgreifenden Menschen; der
Mensch bei Paulus ist nirgends ,,autonom*, sich selbst Gesetze gebend. Paulus
dreht, wieder eine Volte seiner Dialektik, das Ganze vielmehr um: Im Seufzen, das
uns wie ein Ausgreifen des Menschen nach dem Geist erscheint, greift in Wirklich-
keit der Geist nach uns aus! Durch diese spekulative Figur — die als metaphysische
Griindung der ,,visio Dei“ als ein Gesehenwerden durch Gott in der Geschichte
wiederkehren wird — versucht Paulus, die Fiden der Dialektik fest zu verknoten.
Die Metaphysik muss an irgendeinem Punkt den Operator ,,Gott™ in einen Eigen-
namen umdeuten.

NAMEN UND GESCHICHTEN (DER NAME, 1)

Es muss sich aber nicht unbedingt um einen Eigennamen handeln, der das hochste
Wesen bezeichnet. Es gibt keine Notwendigkeit, Gott zu denken, geschweige denn
einen einzigen Gott, oder einen personlichen, einen monotheistischen. ,,Gott™ tritt
als ein Operator auf, der zugleich das ganze Bestimmte und das Prinzip aller Be-
stimmung vertritt. Als solcher tritt in der Durchfiihrung jeder ,,Metaphysik®, auch
der nicht explizit philosophischen, immer ein Name auf; dieser Name ist dann das,
was Lacan einen signifiant maitre nennt.

Als ,,Namen* bezeichne ich jede Begrifflichkeit, die in sich unaufloslich ein de-
skriptives Element mit einem normativen verbindet. Man muss hier allerdings noch
unterscheiden zwischen den verschiedenen Niveaus, auf denen sich Namen anord-
nen. In jedem System von Begriffen, Theorien, selbstverstindlichen Anschauungen
und Auffassungen gibt es eine herrschende Begrifflichkeit, in Bezug auf die sich
die anderen in ihrer Bedeutung und Rolle bestimmen. Es sind nur diese herrschen-

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

den Namen, die eigentlich mit dem signifiant maitre zusammenfallen. Sie sind es,
die allen anderen Begriffen die normative Dimension mitteilen, die sie ebenfalls zu
Namen machen kann. Eine besonders grobe Denkweise mag als Beispiel dienen:
Fiir den Nationalsozialismus sind der in der Geschichte so aufgeladene und empha-
tische Begriff des Menschen sowie jede Vorstellung eines ethisch Guten einseitig
von dem des Volkes abhingig.

Dasselbe Beispiel zeigt aber auch an, dass man unterstellen muss, dass es nicht
nur einen beherrschenden Begriff gibt, sondern immer mindestens zwei. So ist fiir
eine rassistische Ideologie das ,,Volk* ja eben jenes Gesetz, das in sich die Unter-
scheidung in ein herausgehobenes, metaphysisch privilegiertes Volk — schon diese
Charakterisierung macht den Widersinn deutlich — und im Gegenteil solche ,,V6l-
ker®, Rassen, ethnisch oder anders definierte Gruppen etc. trigt, die als Bedrohung,
als Feind, als Hindernis usw. aufgefasst werden. Es ist dabei bezeichnend, dass die-
se anderen ,,Volker im Plural ausgesagt werden, und zwar nicht nur deswegen,
weil es mehrere gibt, im Gegensatz zur vermeinten unverbriichlichen Einheit des
privilegierten Volkes, sondern weil sie als das Prinzip der unbeherrschbaren und
unbeherrschten Vielheit iiberhaupt auftreten. Dagegen ist das privilegierte Volk
nicht nur eines, sondern fiir den Rassisten geradezu der Garant jeder Einheit iiber-
haupt. Man sieht, wie man selbst noch in solchen Beispielen auf die Asymmetrie
zwischen dem Operator ,,Gott“ einerseits und dem Prinzip der Unbestimmtheit an-
dererseits zuriickkommt. Weiter ist dieses Beispiel dadurch eindrucksvoll, dass es
die von jeder moglichen Erfahrung unbekiimmerte Verzweiflung anzeigt, mit der an
dieser metaphysischen Aufteilung festgehalten wird.!” Diese Gefahr besteht iiberall
dort, wo jemand nicht in der Lage oder bereit ist, sich selbst als Subjekt zu begrei-
fen, das zu keinem Zeitpunkt einfach mit sich identisch sein kann, also als mensch-
liches Subjekt. Daher ist auch Sartres Charakteristik des Antisemiten als eines Men-
schen, der alles lieber sein mochte als ein Mensch, so iiberaus treffend.'® Dieses

17 Als gegen Mitte der 30er Jahre trotz forcierter Forschung deutlich wurde (ja: durch sie!),
dass es nicht einmal die Ahnung eines Anhalts fiir einen biologischen Unterschied zwi-
schen ,,Ariern” und Juden gibt, gab man den Antisemitismus nicht etwa auf. Vielmehr
suchte man umso verbissener in angeblichen kulturellen Eigenarten den Unterschied.
Vgl. dazu das eindrucksvolle Buch von Claudia Koonz: The Nazi Conscience. 128 ff.

18 ,,En adhérant a I’antisémitisme, il n’adopte pas simplement une opinion, il se choisit
comme personne. Il choisit la permanence et I’impénétrabilité de la pierre,
I’irrésponsabilité totale du guerrier qui obéit a ses chefs, et il n’a pas de chef. [...] Il choi-
sit enfin que le Bien soit tout fait, hors de question, hors d’atteinte, il n’ose le regarder de
peur d’étre amené a le contester et a en chercher un autre. Le Juif n’est ici qu’un prétexte:
ailleurs on se servira du negre, ailleurs du jaune. Son existence permet simplement a
I’antisémite d’étouffer dans I’ceuf ses angoisses en se persuadant que sa place a toujours

été marquée dans le monde, qu’elle I’attendait et qu’il a, de tradition, le droit de

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 183

krasse Beispiel von ,,Seelenblindheit (Husserl) fiihrt auf ein Problem, dessen
transzendentale Charakteristik uns noch wird beschiftigen miissen: eine verinner-
lichte Uberzeugung schafft eine erlebte Erfahrung, deren theoretische Rechtferti-
gung dann erst im Nachhinein erschlossen werden muss (wenn das iiberhaupt als
notig empfunden wird).

Wir miissen aber nicht zu solchen drastischen Beispielen greifen. Wir haben ja
schon bei Paulus gesehen, wie sich das Gesetz in eines des Geistes (Gott) und eines
des Fleisches (Siinde) verdoppelt. (Man sieht nun auch, worin die besondere Trag-
weite des Romerbriefs besteht: Wahrend etwa der rassistische Begriff des ,,Volks*
sich als Gesetz setzt, steht bei Paulus an der Stelle der transzendentalen und dialek-
tischen Funktion des Gesetzes ausdriicklich: das Gesetz!) Das Gesetz als ein sol-
ches fordert also die Verdoppelung der Herrschaftssignifikanten. Weiterhin zeigt
die Notwendigkeit der Dialektik, wie auch diese sich einer bestindigen Neube-
stimmung und Verschiebung unterziehen miissen, die sogar bis zur volligen Um-
wertung oder zur Aufgabe bestimmter Begriffe fithren kann. Anstatt also in der
Stabilitit eines begrifflichen Systems oder in der Konstanz eines signifiant maitre
das ,,Normale“ zu sehen und in den Abweichungen hiervon ein Zeichen von
Schwiche oder Unbestindigkeit, wire es angemessener, die Punkte, in denen sich
solche Stabilitit und Konstanz verdichtet, einer besonders kritischen Uberpriifung
zu unterziehen. Vielleicht ist das ,,Pathologische* gerade im Festhalten an dem
einmal Gewissen zu sehen.

Ein besonders deutliches Beispiel eines solchen Verfehlens, zugleich ein Bei-
spiel der Wirksamkeit der signifiants maitres ist Shakespeares Coriolan.?® Dieses
Stiick dreht sich ganz ausschlieBlich um die Kraft des Namens. Das beginnt schon
damit, dass der Protagonist den Namen, den das Stiick als Titel trigt, erst im Laufe
der Handlung verliehen bekommt; zunéchst heifit er Caius Martius. Sein Name Co-
riolan ist ein Ehrenname, der ihm fiir seine erfolgreiche (und militérisch aberwitzige
und brutale) Eroberung der Stadt Corioles vom romischen Senat erteilt wird. Schon
dieser Name also ist mit dem Feuer des Krieges geschmiedet. Vor allem aber ist
dieser Coriolan in einer Weise auf den Namen fixiert, die ihn letztlich ins Verder-

I’occuper. L’antisémitisme, en un mot, c’est la peur devant la condition humaine.
L’antisémite est ’homme qui veut étre roc impitoyable, torrent fourieux, foudre dévasta-
trice: tout sauf un homme.* (Sartre: Réflexions sur la question juive. 64 f.)

19 ,Normal“ und ,,pathologisch* sind hier in dem Sinn gebraucht, den Canguilhem ihnen
gibt. Dann ist das Normale die Fihigkeit und Moglichkeit, bestindig neue Normen zu
entwerfen; das Pathologische ist eben die Einschrinkung einer im Grundsatz dynami-
schen Fihigkeit. Vgl. Georges Canguilhem: Le normal et le pathologique. (Der Hauptteil,
die medizinische Doktorarbeit, wurde zuerst 1943 verdffentlicht.)

20 Da ich andernorts eine umfangreiche Studie dieses Stiicks vorgelegt habe (vgl. Apeiron-

tologie. 65-136), beschrinke ich mich hier auf einige recht grobe Andeutungen.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ben fithren wird. ,,Rom* ist dabei ein Hauptname, ein echter signifiant maitre. Aber,
und damit beginnt das Problem, es ist keineswegs ganz klar, wer Romer ist! Hier
zeigt sich die notwendige Doppeltheit von Deskriptivem und Normativem, die den
Namen im strengen Sinn auszeichnet: Rein deskriptiv ist jeder Romer, der Sohn ei-
nes Romers ist; der populus romanus also. Doch Coriolan hat da seine Zweifel: Er
ist von einer geradezu panischen Angst und Abscheu vor der Menge der ,,Namenlo-
sen‘ besessen. Diese, die plebs, gehort fiir ihn nicht in die Zahl derjenigen, die Rom
eigentlich bilden. AusschlieBlich die Patrizier diirfen sich wirklich Romer nennen.
Doch was geschieht, wenn sich diese Patrizier zu weit zu den Namenlosen herab-
lassen? Werden sie dadurch nicht etwa kontaminiert? Drohen sie nicht, ihre Aus-
zeichnung, Romer zu sein, gerade dadurch zu verlieren, dass sie sich mit denen ge-
mein machen, die nur nominell auch Romer sind? In diesem Widerstreit, der das
Stiick durchherrscht, driickt sich die Doppelstruktur der Namen aufs Deutlichste
aus. Coriolan wird schlielich auf dem Hohepunkt der dramatischen Zuspitzung, im
III. Akt, durch seinen Hass auf die plebs und die politisch begriindete Forderung,
sich ihr wenigstens dem Schein nach zu unterwerfen, dazu getrieben, in einem Aus-
ruf grofiten Ekels die radikale Konsequenz dieser Spaltung des Namens zu vollzie-
hen:

You common cry of curs, whose breath I hate

As reek o’th’rotten fens, whose love I prize

As the dead carcasses of unburied men

That do corrupt my air, I banish you. (I, 3, 128-131)

Er ist plotzlich alleine Rom — und einer der Volkstribunen hatte lingst geahnt, dass
diese Absolutheit des Anspruchs Coriolan dazu fiihren miisste — und verbannt in
diesem Namen die gesamte plebs aus der Stadt. Freilich ist das nicht moglich; ein
Mann kann keine Stadt sein. Daher bleibt nichts anderes iibrig als im Gegenteil Co-
riolan zu verbannen. In dieser Trennung von seinem signifiant maitre fallen nach
und nach alle Namen von Coriolan ab, bis es von ihm heif3t:

He was a kind of nothing, titleless,
Till he had forged himself a name o’th’fire
Of burning Rome. (V, 1, 13-15)

Wie er seinen Namen Coriolan in den Feuern jener Stadt erhalten hat, so miissen es
nun die Feuer Roms sein — also jener Stadt, die ihm alle Namen bisher verliehen
hatte —, in denen er sich einen neuen Namen schmieden muss.?'

21 Es ist nicht unwichtig, dass es nicht Coriolan selbst ist, der so spricht. Er wird vielmehr in

diesem Botenbericht als vollkommen schweigsam dargestellt. Und in der Tat: Wie sollte

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 185

Wir haben hier eine Reihe von Charakteristika, die den Namen und seine Be-
deutung fiir die Dialektik ausmachen. Erstens wird hier die Doppeltheit aus De-
skription und Normativitdt vollkommen deutlich: ,,Rom* fiir Coriolan bezeichnet
nicht nur eine geographische, politische oder historische Einheit. ,,Rom® ist vor al-
len Dingen ein Ideal, das den geographischen, politischen, ethnischen, historischen,
sozialen... ,,Gegebenheiten allererst ihren Sinn, ihre Wirklichkeit in einem stren-
gen Sinn gibt. ,,R6mer-Sein® bezeichnet nicht einen Verfassungsstatus, sondern ei-
nen Anspruch und eine Auszeichnung. Wer diese trigt, der kann souverin entschei-
den, wer auBerdem noch das Recht hat, sie sein zu nennen. Ein so verstandener
Name schafft allererst soziale Realitéiten, die sich dann benennen und untersuchen
lassen. Insofern steht der Name am Ursprung des Sozialen.

Zweitens grenzt der Name einen Bereich derer, die den Namen tragen diirfen,
von denen ab, die ihn nur von Gnaden der ersteren ,,mit-tragen® diirfen, wenn iiber-
haupt. Diese sind fiir Coriolan ausdriicklich die Namenlosen. Die gingigen Be-
zeichnungen fiir sie verdecken ihm nur notdiirftig den Mangel eines echten Na-
mens. Vor allen Dingen erscheinen sie aber als das Prinzip der Unbestimmtheit
selbst, als eine wuselnde Menge, ohne unterscheidbare Struktur und Ordnung, die
ihm zwangsldufig Bilder von Tierhorden und diffusen ansteckenden Krankheiten,
sowie von Fiulnis in den Geist ruft. Auf der anderen Seite aber sieht man, dass der
Name ,,Rom“, in dem allein Coriolan (zunéchst) zu sprechen und zu handeln fihig
ist, eine Vervielfdltigung erfihrt: Zwar ist ,,Rom® das Prinzip aller Namen dieser
Stadt; doch gibt es dieses ,,Rom* nur dank der Namen jener adeligen Familien, die
ihren Ruhm begriindet haben. Und selbst wenn der Kreis dieser Familien ein fiir al-
le Mal eingeschrinkt bliebe auf die immergleichen, dann wire damit der Multipli-
kation der Namen nicht Einhalt geboten: Will einer dem Namen ,,Rom* gerecht
werden, dann muss er ihn sich durch sein Tun nachtréglich verdienen, obwohl er
ihm de jure immer schon zusteht. Und wenn er dem Namen diesen Dienst leistet,
dann erhilt er, wie Martius selbst, frither oder spiter tatsdchlich einen neuen Na-
men. In einer solchen traditionalistischen Gemeinschaft vervielfacht sich mit den
Namen somit immer auch der Anspruch an den, der den Namen Roms beanspru-
chen will. Was Coriolan also nicht versteht, ist die Tatsache, von der sein eigener
Name Zeugnis ablegt: dass die Geschichte fortschreitet, dass keine Gliederung fiir
immer besteht, dass keiner sich der Dialektik der Namen entziehen kann.

Damit ist drittens ein Punkt erreicht, an dem deutlich wird, dass alles Sprechen
und Handeln im Namen von... stattfinden muss. Paulus hatte diese Problematik klar
erkannt, als er sich in den ersten Worten des Romerbriefs sowohl im eigenen Na-
men als auch im Namen Christi vorstellte. Zwar bin ich es, der handelt und spricht,

man auch ohne einen signifiant maitre sprechen konnen, wenn nur er das undifferenzierte
Feld moglicher Worte in eine reliefierte und artikulierte Ordnung der Bedeutungen um-

deuten kann. Man spricht immer im Namen von...!

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

doch spreche und handle ich immer als ein bestimmter: Sohn, Bruder, Vater, Mann,
Wissenschaftler, Dozent, Kiinstler, Politiker... Man darf diesen ganz zentralen
Punkt nicht trivialisieren: Es geht nicht darum, dass ,,ich® je verschiedene gesell-
schaftliche Rollen einzunehmen habe. Es geht darum, dass dieses ,,ich* sich als der
unzerstorbare aber auch unerfahrbare Rest aller Funktionen, in denen es steht, gibt.
Das Prinzip der Altermination, das der dialektischen Struktur korreliert, muss auch
und vor allen Dingen auf das Ich selbst Anwendung finden. Dieses Ich erscheint so
in einer eigenartigen Sonderstellung: Es steht mir am néchsten und zugleich am
fernsten; es ist das Vertrauteste und doch das Fremdeste; ich bin ganz ich, und doch
ist mir dieses Ich-Sein ganz unverfiigbar. Das ist es alleine schon deswegen, weil es
fiir mich nur eines davon geben kann. Uber jede Farbe, jedes Buch, jedes Niesen
oder Réuspern ist es leichter, verstindliche Aussagen zu treffen, weil sie mir als
Gegenstinde vorliegen konnen. Zwar gilt das Prinzip der Altermination fiir sie ganz
ebenso wie eben fiir alles, aber das Ich liegt mir eben nicht vor Augen, es kann
nicht verglichen werden, ich kann keinen anderen dazu befragen und es hat zudem
nicht einmal annédhernd die Gestalt eines begrenzten Gegenstandes. Auflerdem ist es
seinem Wesen nach etwas Relationales, d.h. von einem Ich lisst sich nur sprechen
in Beziehung auf die Welt, die diesem Ich erscheint. Haben wir uns bislang vor al-
lem mit dieser Welthabe beschiftigt, dann ldsst sich nun, mithilfe der Problematik
des Namens, der Blick zuriickwenden — in dem Bewusstsein freilich, dass von ei-
nem Ich ,,an sich® {iberhaupt nichts sinnvoll ausgesagt werden kann. Aus dieser
Aporie 10st uns allerdings die beschriebene Dialektik, denn durch sie wird Ge-
schichte zur einzigen moglichen Dimension der Wahrheit. Dass das Ich immer ein
historisch verumsténdetes, ein kontingentes und gewissermaflen zufilliges ist, ist
dann nicht mehr das Ende, sondern vielmehr der Anfang und die Moglichkeitsbe-
dingung alles Wissens um es.

Man darf aber hier auch nicht in einen Historismus verfallen, demzufolge sich
alle Wahrheit einfach nur in der geschichtlichen Abfolge der Epochen konstituiere.
Das ist zwar richtig, doch es erklirt nicht, wie es so etwas wie Abfolge tiberhaupt
geben kann, wie diese Geschichte zugleich und untrennbar durch Kontinuitit und
Neuanfang konstituiert sein kann. Das Ich, das einen Namen trigt, kann das aber
sehr wohl erkléren.

Insofern das Ich einen Namen trigt, den Namen, den die Eltern ihm gegeben
haben, d.h. immer auch: insofern es in einer Kultur steht, in einer (bestimmten)
Sprache spricht, insofern es weiter neue Namen annehmen oder besser: verliehen
bekommen kann, insofern es Wissenschaftler oder Kiinstler oder Biacker werden
kann, insofern es auf der schmutzigen Unterseite jeder Kultur AusgestoBener,
»Asozialer”, ,,Lumpenproletarier”, Krimineller, ein Namenloser eben sein kann —
alles Namen, die ein anderer ihm gibt und zu denen es sich, so oder so, zu stellen
hat; insofern diese gespannte Beziehung zum Namen besteht, lebt in jedem Ich und
gewissermaflen vor dem Ich eine Geschichte. Es ist dabei wichtig, dass die Gespal-

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 187

tenheit des Subjekts, die schon Paulus bemerkt und die in jiingerer Zeit besonders
konsequent von der Psychoanalyse formuliert wurde, bereits in dem ersten Akt
spielt, der einen Menschen einer Kultur aneignet: Dem Kind wird ein Name verlie-
hen, von einem anderen. Es ist immer der andere, der mich benennt. Und ein jeder
von uns tragt mindestens zwei ,,Namen®, die exakt die grundsitzliche Gespaltenheit
wie die im Subjekt und durch es in der Geschichte, bzw. als Geschichte wirksame
Dialektik widerspiegeln: Denn jeder hat einen Eigennamen, und jeder ist —,,ich!

Bereits in dieser Doppelbenennung, in der alle Problematik des Subjekts be-
schlossen liegt, kommt die Dialektik zum Tragen. Denn es ist eigenartigerweise
mein mir eigener, zugehoriger Name, der mich aus bloBer Partikularitit 16st: Ich
heile Robert Hugo Ziegler, und daher und dadurch kann ich von anderen als je-
mand und als derselbe und als ein in dieser und jener Kultur stehender erkannt wer-
den. Weil ich einen Eigennamen habe, kann ich mit anderen in einen Austausch o-
der auch einen Konflikt treten. Im Gegenteil ist der Name, den ohne Ausnahme je-
der trégt, der also das eigentlich Universale sein miisste, gerade das, was mich auf
eine unvermittelbare, ganz private, uniiberwindlich einzige Welt einschrinkt. Was
»ich® fiir ,,mich* bin, was die Welt fiir ,,mich® ist, das bleibt so sehr in ,,mir®, dass
ich es selbst nicht in einer Weise finden konnte, die sich ausdriicken lie3e.

Aber genau deswegen ist das Ich nicht nichts. Zwar lasst sich dariiber ,,nichts®
sagen; zu ergriinden, was dieses ,,ich* fiir Eigenschaften hitte, wire eine vergebli-
che Miihe. Es ldsst sich aber immerhin eines sagen: Gerade weil das Ich so einzig
und ganz mein ist, ohne mir doch zu ,,gehdren®, sind die Namen, in denen ich stehe,
nicht einfach objektive Vorgegebenheiten fiir sich bestehender Kulturen etc. Jedes
Ich lenkt den Namen ab, in einem physikalischen Sinn. Das Ich ist das Clinamen
der Geschichte. Es ist ,,auffindbar immer nur als der Rest, der sich allen Namen
entzieht; daher ist ,,ich* der Name, der die Grenze aller Namen anzeigt. Zugleich ist
es nur deswegen tiberhaupt ,,auffindbar®, weil es Namen gibt, zu denen es sich in
dialektische Spannung begeben muss. Und drittens ist es das, was in seiner Wirk-
samkeit sehr wohl beobachtet werden kann, ndmlich eben als jene minimale Ablen-
kung jedes Namens, die Geschichte aus einer bléden Durchreichung von Ansichten
und Theorien herausbricht und damit erst zu Geschichte macht.?

Ebenso ist das Problem des Sozialen und der ,,Intersubjektivitdt intim mit dem
des doppelten Namens verbunden. Der Name wird mir von einem anderen gegeben.
Insofern ist der ,,Ursprung* des Sozialen immer schon mir und meinem Namen vo-
raus. Insofern ,,ich* aber andererseits ,,mich“ zu diesem (und allen folgenden) Na-
men stellen muss, mir also nachtriglich den Boden zu erschlieBen habe, auf dem
ich immer schon stehe, ist dieses Soziale in einem ,,ich“ gegriindet, das sich mit ihm
erst entwirft. Auch hierfiir bietet etwa Sartre ein hervorragendes Beispiel: Sein

22 Dieser gesamte Komplex zum Problem des Subjekts wird ausfiihrlich im Dritten Teil Ge-

genstand werden.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Schicksal als Schriftsteller wurde durch den GroBvater besiegelt, der gerade
dadurch, dass er diese ,,Karriere” in all ihren absto3enden Seiten beschrieb, dem
Jungen vermittelte, dass er, der Grof3vater, die Entscheidung zu ihr als langst gefal-
len ansah. Der Grofvater ist Moses, der das Neue Gesetz diktiert. Wire er damit
hausieren gegangen, dass der Enkel ein groBer Schriftsteller werde, Sartre hitte sich
mir Grausen abgewandt. So aber deutete ihm sein Grofvater das eigene Tun um
und machte es zu einer Aufgabe, zu dem Namen, in den sich Sartre zu stellen ha-
be.?

Man spricht und handelt also immer im Namen von..., und darin liegt gerade
kein Widerspruch dagegen, dass man ,,als man selbst spricht und handelt. Der
Name, der mir verliehen wird, ist duflerliche Bezeichnung und Anspruch zugleich.
Das gilt schon fiir den Eigennamen, das gilt fiir den Namen, in den ich mich stelle,
indem ich eine Profession ausiibe, das gilt fiir die Namen der Religionen, Weltan-
schauungen, Ideologien, fiir die Namen der Ethik erst recht (etwa ,,Gerechtigkeit®).
Diese Namen wirken immer als genau Bestimmtes und als Prinzip aller Bestim-
mung (d.h. das andere wird auf sie bezogen und von ihnen her bestimmt und bewer-
tet). Da solche Namen, echte signifiants maitres, als Gesetz auftreten — Buchsta-
be/Deskription und Geist/Normativitit zugleich — erfiillen sie in Wirklichkeit die
Funktion der Bestimmung, wihrend ihre eigene vollkommene Bestimmtheit blof3e
Unterstellung bleibt, aber eine notwendige Unterstellung. (So wie man auch von
Gott behaupten kann, er sei das ganz und gar Bestimmte, die Ordnung, die Gerech-
tigkeit, die Wahrheit, diese Behauptung aber nur schwerlich mit Substanz fiillen
kann; allzu oft bleibt doch nur der Verweis auf seine Unergriindlichkeit.)

Man kann sich auch leicht davon iiberzeugen, was geschihe, wenn dieses im
Namen eines anderen sprechen nicht mehr méglich wire. Es bliebe dann: keine Mo-
tivation des Tuns und Sagens: erst der signifiant maitre gibt der Welt eine Artikula-
tion und ein Relief, das ein Handeln und Sprechen moglich macht, weil nur dann
etwas gewollt werden kann; keine Performativitdt: das Sprechen und Tun im Na-
men von... stiitzt und bestétigt diesen Namen — darin schreibt sich Geschichte
fort;** keine Geschichte: dieses Sprechen und Tun im Namen von... modifiziert und

23 Jean-Paul Sartre: Les mots. 128 ff.

24 Diese Performativitit hat im Ubrigen auch einen ganz konkreten Aspekt, nimlich den der
Invokation. Die Nennung eines (heiligen) Namens ist immer auch die (magische) Reali-
sierung der Pridsenz des so Benannten. Das fiihrt aber gerade dazu, dass die heiligsten
Namen aus Scheu bzw. die unheiligsten (d.h. die negativ heiligen) aus Angst vermieden
werden miissen. So wird kurz gesagt der Name Gottes und der seines Widersachers so
weit wie moglich umkreist oder doch mit einer besonderen Achtung behandelt. Daraus
folgt vielfach eine Verschiebung und Vervielfachung der Begriffe, die z.B. von Hermann

Giintert in seinem Buch iiber die Gottersprache (Von der Sprache der Gotter und Geister)

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 189

verschiebt diesen Namen zugleich, zumindest dort, wo es sich um einen authenti-
schen Akt handelt; keine Verstdindlichkeit und damit Intersubjektivitdt: solche Na-
men stiften einen Anspruch, der zugleich mein eigener und personlicher werden
kann und der doch grundsitzlich ein iiberpersonlicher ist. In diesen Namen verdich-
tet sich so die Dialektik von Individuum und ,,Menschheit®, von Partikularitdt und
Universalitit.

In dieser Analyse des Sprechens und Tuns im Namen von... wird deutlich, wie
exakt Shakespeare den Verlust des Namens nachzeichnet: Als Coriolan all seiner
Namen entbloft ist, ist er tatséchlich ein ,,Nichts*, nun allerdings nicht mehr in den
Bedeutungen, die wir dem Wort bislang zu geben versucht haben; er ist ndmlich
nicht ein wohlbestimmtes Nichts, nicht ein solches, das zum Ansatzpunkt weiterer
Bestimmungen werden kann. Er tritt vielmehr als ein absolutes Nichts auf, das sich
jeder duBeren wie inneren Bestimmung entschlagen hat. Aus ihm kann nichts ent-
stehen, es kann sich keine Geschichte fortschreiben. Es ist auch nur folgerichtig,
dass er dort nicht selbst spricht, sondern vielmehr stumm bleibt und niemanden er-
kennt! Ein solches absolutes Nichts, das auf dem Wege ist, sich durch ein brutales
und zerstorerisches Ausagieren seine Bestimmung zu erobern, kann auf den ande-
ren nicht anders als ddmonisch wirken. Es ist die unmégliche Forderung, sein eige-
ner Ursprung zu werden. Diese Forderung teilt Coriolan in jenem Augenblick mit
Miltons Satans, freilich mit dem wichtigen Unterschied, dass dieser trotzig und aus
freien Stiicken beansprucht, wozu sich jener von den anderen verdammt sieht.

Damit ist aber auch ein weiterer Punkt geklirt: Dieses Sprechen und Handeln
im Namen von... ist die Weise, in der Metaphysik uns immer schon begegnet, in
der sie unsere Lebenswelt strukturiert und artikuliert. Was wir hier entwerfen und
mit so komplizierten Namen versehen, bezeichnet also nicht blo — wohl aber auch
— das Entwerfen abstrakter Theorien iiber Gott und die Welt, sondern das konkrete
und erlebte Sein der Subjekte in ihrer Welt, vor aller ,,Theorie®. ,,Selbstverstand-
lich* ist immer das, was an der Spitze einer Geschichte von Sinnsedimentierung
steht, die uns aber nicht bewusst ist. Die Namen — als Statthalter des ,,Be-
stimmtheitsoperators® auf der Ebene der Metaphysik — wiederholen diese Sedimen-
tierung und stiften dadurch ein ,,Selbstverstédndliches”, das uns als Welt erscheint.
Es ist nicht allzu leicht, zu beschreiben, in welcher Weise wir von dem wissen, was
uns nicht Gegenstand eines expliziten Wissens ist und was doch unser Sein-zur-
Welt iiberall wie in Bahnungen leitet. Ich schlage vor, dass der Name im hier be-
stimmten Sinn als ein solcher Anhalt eines notwendig undeutlichen Wissens fun-
giert. Das Wissen ist deswegen notwendig undeutlich, nicht etwa nur, weil wir es
nicht gehorig reflektierten oder seine Urspriinge vergessen oder gar verdridngt hit-
ten; dieses ,,Wissen® ist auch deswegen undeutlich und vor allem deswegen not-

ausfiihrlich beschrieben wurde — ein Buch, das sich wie ein vorwegnehmender Beleg von

Derridas Theorie der différance liest.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

wendig undeutlich, weil es das Wissen um ein Gesetz ist: die Doppeltheit des Na-
mens zwischen einer buchstiblichen und einer normativen Bedeutung.

Es sind solche Spannungen zwischen Inkommensurablen, in denen iiberhaupt
Etwas entstehen kann: zwischen dem leeren ,,ich“ und dem kontingenten Namen;
zwischen der deskriptiven und der normativen Dimension aller Namen; zwischen
der Einzigkeit des Ich und dem Anspruch, der im Namen von einem anderen an ihn
ergeht; zwischen dem metaphysischen Operator der Bestimmtheit und dem Chaos
des durch ihn ausgeschlossenen Unbestimmten; zwischen dem Vertex und dem Ho-
rizont auf transzendentaler Ebene; zwischen der metaphysischen und der transzen-
dentalen Ebene, wo die Philosophie als ein Drittes erscheint; zwischen Geist und
Buchstabe des Gesetzes; zwischen der Bestimmtheit und dem Unbestimmten all-
gemein — welche letztere Spannung die vorigen zusammenfasst, indem sie das Kor-
relat des Gesetzes ist und die je andere Spitze der Geschichte, die Gegenwart, aller-

erst als das, was sie ist, konstituiert.?

ETWAS MUSS ENTSTEHEN

Nachdem wir bei Paulus das Protokoll einer dialektischen Erarbeitung angetroffen
hatten, sehen wir nun im Coriolan die Inszenierung einer Verweigerung und eines
Scheiterns. (Wir werden spéter mit Ludwik Fleck noch die Analyse der Mechanis-
men von Theorie kennen lernen.) Man erkennt nun auch, woran Coriolan scheitern
muss. In seinem verzweifelnden Festhalten an der Unveridnderlichkeit sowohl der
Funktion wie auch der exakten Gestalt des Namens — d.h. dass nur bestimmte und
sehr wenige einen Namen tragen diirfen und deswegen befragt werden konnen —,
das sein Gegenstiick in einer korperlichen Abscheu gegen all die Namenlosen hat,
verfehlt er das Wesen der Namen. Sie sind nur, indem sie weitergefiihrt werden,
nicht indem sie wiederholt werden und starr bleiben. Den Namen unantastbar ma-
chen: das kann als Formel alles Fanatismus dienen.?® Da Coriolan in diesem Bestre-
ben vollkommen unflexibel bleibt, ist er irgendwann nicht nur einfach alleine, in
dem Sinne, dass er Rom und all seine Vertrauten, seine Familie verlassen muss. Er
hat sich auch jenes anderen Anderen entledigt, den Lacan als den grofen Anderen
bezeichnet: er steht ohne jedes Gesetz, ohne Vertex, damit letztlich auch ohne Iden-

25 Man sieht, dass unter ,,Lebenswelt™ sicher kein letzter und unveridnderlicher Grund ver-
standen werden darf. Die Idee einer ungeschichtlichen Grundlage oder Basis der Welt ist
so sinnvoll wie die einer vor aller Abschattung liegenden Wahrheit rdumlicher Gegen-
stinde.

26 Es ist nur eine andere Art, dasselbe zu sagen, wenn man es so ausdriickt: das Spiel des

Vertex festsetzen oder dem Ansturm des Unbestimmten Einhalten gebieten.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 191

titdt und Sein da.?” Alles, was ihm nun noch bleibt, ist ein blindes Dreinschlagen,
das noch den letzten Rest einer Verankerung in einer Geschichte auflost. Er muss
den Ort seiner Herkunft und seiner alten Namen vernichten, um sich aus dem Lim-
bo der Namenlosigkeit von selbst (das ist das ddmonische Element) einen neuen
Namen, ein neues Sein geben zu konnen. Das letzte, was jemand, der keinen Na-
men hat und dem keiner mehr zugestanden wird, tun kann, ist zuschlagen. Das ist
nicht in erster Linie psychologisch gemeint, sondern vielmehr streng transzenden-
tal. Der Gewaltakt ist ein Akt, der unzweifelhafte Wirklichkeit schafft. Das Wort
,,Wirklichkeit* hat im Deutschen den Vorteil, dass es die Welt nicht in stumpfer
Pridsenz dessen, was ist, erstarren ldsst, sondern bereits den unvermeidlich perfor-
mativen Charakter alles Seienden anzeigt: Alles Seiende ist, insofern es fortwirkt.
Wir hatten gesehen, wie die beschriebene Dialektik die Artikulation dessen, was
Welt bedeuten kann, bestéindig vorantreibt; es ist bezeichnend, dass selbst noch der
nackte und unbeschonigte Gewaltakt — jene Handlung also, die meist als Grenze des
Menschlichen oder gar als das Jenseits dieser Grenze gefasst wird — davon keine
Ausnahme bildet. Wer zuschligt, der setzt Wirklichkeit, der setzt etwas ins Sein,
was zwangsldufig seine Wirkungen ausbreiten muss. Wie ldsst es sich verstehen,
dass nicht selten die letzte und verzweifeltste Zuflucht in der Gewalt gesucht wird?
Wenn die Gewalt die ,,einfachste* und direkteste Form ist, Wirklichkeit zu vollzie-
hen, dann konnen wir mutmaBen, dass dort — in der Erzeugung einer Wirklichkeit
aus einer Geschichte heraus, die mir immer uneinholbar vorangeht und die ich mir
im strengen (und uneinlésbaren) Sinn aneignen muss, um jemand zu werden — jener
Punkt erreicht ist, in dem sich die transzendentalphilosophische Problematik mit der
psychoanalytisch-anthropologischen trifft. Dieser Punkt ist ebenso konkret wie er
unerreichbar ist, denn hier ist ein Anspruch wirksam, der unmoglich erfiillt werden
kann und auf den doch jede Tat hinzielt: Da ich selbst der Mittelpunkt, das ,,unend-

liche Zentrum ‘?®

meiner Welt bin, miisste ich doch auch derjenige sein, der am Ur-
sprung und Ziel dieser Welt ist. Was ich erfahre, ist aber das Gegenteil: Der Name,
das Gesetz wurden immer schon, von einem anderen und ohne mein Zutun, erlas-
sen. In dieser asymmetrischen Spannung — dass meine Welt die Welt ist und dass
sie nur Welt sein kann, insofern sie von einem anderen dazu gemacht wurde — fasst
sich das zusammen, was man gern die ,,conditio humana“ nennt. Die vielfdltigen
Formen asymmetrischer Spannung, aus denen Etwas als solches entsteht, finden in

dieser ihre strukturelle wie ,,existentielle” Grindung: Es ist die Spannung, die ganz

27 Paulus hitte ihn eines Besseren belehren kénnen: ,,Keiner von uns lebt sich selber, und
keiner stirbt sich selber [...].“ (Rémer 14, 7).

28 Der Ausdruck stammt von Nikolaus von Kues, bezeichnet im Kontext seiner hochst spe-
kulativen Metaphysik und Theologie allerdings das ,,maximum®, also Gott, vgl. Nikolaus
von Kues: De docta ignorantia. Buch I. Kapitel 21. In: Nikolaus von Kues: Philoso-
phisch-theologische Werke. Band I. Erster Teil. 86.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

eigentlich das Subjekt als ein solches kennzeichnet und in Bezug auf die iiberhaupt
erst die gesamte Architektonik von dialektischen Spannungen verstdndlich wird und
ihr Fundament in einer Seinsweise erhilt. Das Subjekt ist jenes Seiende, das sowohl
die ganze Welt ist als auch sich als gesetzt erfihrt, schon in ,,biologischer” Hinsicht,
viel grundsitzlicher aber in Hinsicht darauf, dass ihm das Gesetz in seiner selbst
pluralen Form immer vorhergehen muss. Zudem wird hier genau beobachtbar, wes-
halb die Spannung, von der immer die Rede ist, eine asymmetrische ist: Das Sub-
jekt, das sich durch das Gesetz gespalten erféhrt, steht der Welt gegeniiber, die ein
Haarriss durchzieht, einer durch einen Vertex geordneten Welt, die in dieser Ord-
nung die Potentialitit ihrer Neuordnung tridgt. Schon Subjekt und Welt lassen sich
nicht als symmetrische Oppositionen verstehen (wie ,hell und ,,dunkel” z.B.);
noch viel weniger gilt das aber fiir das, was sie spaltet bzw. als Riss durch sie geht:
Das Gesetz auf der einen Seite ist gerade nichts anderes als ein Bestimmungsgrund,
der zwar als unscharfer auftritt, der aber dennoch unzweifelhaft wirkz, und zuerst
dadurch, dass er einen Anspruch entwirft, dem sich das Subjekt unterworfen findet.
Der Haarriss des Seins aber ist mehr als nur die Doppeldeutigkeit des Vertex, etwa
seine ,,Geistigkeit”, die jede Formulierung des Vertex immer als vorldufig entlarvt;
er ist vielmehr die in die erfahrene Welt selbst eingeschriebene Pluralitit der Ver-
tices, die Unmoglichkeit des Einen Gesetzes. Das ist sichtlich etwas anderes als ein
Anspruch, der mich als Subjekt iibersteigt und zu dem ich mich nicht nicht verhal-
ten kann. So tut sich konkret der Bereich des Tuns und Sprechens auf in der Span-
nung zwischen einem zwischen Buchstabe und Geist oszillierenden Gesetz einer-
seits und andererseits der bestimmten Unbestimmtheit der Welt, der Beschrinktheit
aller Gesetze. Das heif3t auch: Es lésst sich immer noch anderes erfahren.

Wir finden so auf der Ebene einer strukturellen und dialektischen Erhellung des
Seins von Welt das wieder, was Husserl als die Paradoxie der Subjektivitit be-
zeichnet hat. Freilich verschiebt sich fiir uns der Blickwinkel wiederum (der Vertex
schwankt), so dass es weniger die Subjektivitit ist, die im Mittelpunkt steht, als viel
mehr die Prozesse der Artikulation von Welt selbst — eine Welt, zu der auch ein
Subjekt gehort, von dem man etwas wissen kann. Man sollte daher vielleicht eher
von einer Paradoxie der Welt oder, was dasselbe ist, der Zeit sprechen. Dass man
damit nicht in eine naiv ontologische Perspektive zuriickfillt, ist klar: Welt und ihre
Artikulation in der Zeit ist immer nur fiir ein Subjekt. Zugleich ist dieses Subjekt
dadurch, dass das Gesetz ihm von einem anderen gegeben wird, in dessen Namen
es sich stellen kann — oder dessen Namen es zugunsten eines anderen verweigern
kann —, immer schon in die Beziehung auf einen Anderen hineingestellt. Die ,,In-
tersubjektivitdt“ kommt also nicht nur in der Forderung nach der Moglichkeit von
Objektivitit in das Subjekt hinein, wie Husserl meinte, sondern es ist die unheimli-

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 193

che Anwesenheit eines Anderen, die das Subjekt erst als ein solches konstituiert.?’
Wir verlassen also nicht den Boden der Phinomenologie, sondern entdecken ihn
vielmehr erst in seiner ganzen Ausdehnung und Tiefe. (Und so wird auch ein sol-
cher philosophischer Text notwendig zu einer Auseinandersetzung mit einem Na-
men, in dem man spricht: ,,Husserl”, ,,Phdnomenologie®, ,,Philosophie®, ,,Wissen-
schaft®...)

Wir konnen also festhalten, dass jede Handlung darauf zielt, sich nicht einfach nur
den Boden zu erschlieen, auf dem man immer schon steht, sondern diesen Boden
mit allem, was auf ihm zu stehen kommen kann, nachtréglich zu schaffen. Die bei-
den Vertices der Transzendentalphilosophie und der psychoanalytisch inspirierten
Anthropologie treffen sich also in einem simplen Postulat: Etwas muss entstehen —
ein Kind, ein Buch, ein Name... (Unnétig zu erwihnen, dass die Tatsache, dass die-
ser Anspruch nicht erfiillt werden kann, anzeigt, dass ich nicht Gott bin; dass das
Aufgeben dieses exorbitanten Anspruchs duferst heilsam fiir mich wie fiir alle ist,
die mit mir leben; dass die Anfreundung mit der Endlichkeit und Schuldigkeit viel-
leicht in die Néhe dessen riickt, was man manchmal als ,,Gliick” bezeichnet hat.) Es
gibt dafiir zwei Moglichkeiten: Die ,,zivilisierte ist diejenige, sich so oder so in ei-
nen Namen zu stellen, der einem eine iiberpersonliche Aufgabe zuteilt, also eine
solche, die zwar mein Sein iibersteigt, die mich aber als genau derjenige, der ich
bin, fordert. ,,Zivilisiert” ist dieser Weg, weil er die symbolische und systemische
Gewalt einer gegebenen Kultur zumindest im Grundsatz akzeptiert, sich ihr unter-
wirft, sie fortschreibt, sie aber vielleicht auch unterhohlen kann. Der andere Weg ist
der ,,barbarische®: Es ist der Versuch Coriolans, sich aus sich selbst heraus zu griin-
den, und das durch das Mittel der Gewalt. ,,Barbarisch® ist dieser Weg, insofern er
sprachlos ist, so wie das ,,barbaros* das unverstdndliche ,,Gebrabbel*“ — wir ver-

29 Unsere Analyse trifft damit hier, sowie in den entsprechenden Kapiteln des Dritten Teils
(vor allem III, 3 und 4), mit den Theorien von Levinas einerseits und Lacan andererseits
zusammen, wenn auch mit mancher Akzentverschiebung. So erschlief3it sich uns erst mit
der phidnomenologischen Analyse des Fungierens der Namen die prominente Stellung,
die bei Lacan der Nom-du-Pére einnimmt. Andererseits scheint sich schon, dies gegen
Levinas, ,,im* Subjekt jene Verunmdoglichung der Totalitdt zu finden, die Levinas im An-
deren verankert. Man konnte also sagen, dass wir Levinas und Lacan gegeneinander aus-
spielen, allerdings nur um sie einander anzunéhern. Zu Levinas und Lacan und der Prob-
lematik des Anderen vgl. auch Assoun: Le sujet et I’ Autre chez Levinas et Lacan, der iib-
rigens (135) die Erfahrung des Anderen, wie sie Levinas beschreibt, mit dem Begriff zu-
sammenhilt, den wir oben ebenfalls wie selbstverstindlich verwendet haben und den

Assoun auf seine Konzeptualisierung durch Freud zuriickfiihrt: das Unheimliche.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

wenden noch dieselben Laute ,b*, ,a, ,r*!I*°

Zwischen diesen beiden steht freilich eine dritte Moglichkeit, sich des eigenen

— der Nicht-Griechen bezeichnete.

Seins durch ein Funktionieren zu versichern, das sich immer auch in Namen stellt,
die aber nicht zu einem {iberpersonlichen, sondern zu einem unpersonlichen Auf-
trag werden. Der Unterschied besteht darin, dass der unpersonliche Auftrag im
Prinzip von jedem erfiillt werden kann, wihrend der iiberpersonliche zwar erfahren
wird als einer, der von jedem erfiillt werden muss, den ein jeder, der sich ihm unter-
stellt, aber nur in immer ganz eigener Weise erfiillen kann. Diese Abweichung sieht
der unpersonliche Auftrag nicht vor. Es handelt sich dabei letztlich um eine biiro-
kratische Auffassung des Seins, es handelt sich auch um den Versuch, das Gesetz
auf seinen Buchstaben festzuschreiben. Daher miissen in diesem Agieren die Na-
men, die wirklichen signifiants maitres unbefragt bleiben. Ihre Verschiebungen ge-
schehen dann unter der Hand oder hinter dem Riicken des Subjekts, wéhrend die
Unterstellung unter die iiberpersonliche Aufgabe immer auch eine bewusste Kon-
frontation mit dieser Unsicherheit der Namen mit sich bringt. Die beiden ,,zivilisier-
ten“ Wege sind ein Versuch, das eigene partikulare Sein in die Universalitét eines
Namens aufzuheben; im Unpersonlichen steht diese fest, im Uberpers()'nlichen rich-
tet sich wiederum eine subversive Gewalt gegen den Namen selbst, wenn auch ohne
jede Absicht. Es geschieht, weil es geschehen muss. Es ist die Gewalt des Aufstiegs
zum Vertex. Somit verraten der ,,zivilisierte“ Weg des Uberpersﬁnlichen und der
,barbarische* Weg der subjektiven Gewalt ihre heimliche Solidaritit, nicht zuletzt
in ihrem Ringen mit der Sprache und der Erfahrung der Sprachlosigkeit.

Die Gewalt weist aber auf mehr noch hin. Sie ist uns bisher begegnet als ein
notwendiger Aspekt der Dialektik des Gesetzes, sowohl auf Seiten des Buchstabens
als auf Seiten des Geistes. In der Tat lieBe sich Zizeks Unterscheidung in subjekti-
ve, systemische und symbolische Gewalt*! mithilfe dieser Dialektik wiederfinden:
Die subjektive Gewalt, also der nackte Gewaltakt benennbarer Titer, stiinde dann
auf Seiten des Geistes, also des noch ungerichteten Aufstiegs zu einem Vertex. Die
systemische Gewalt wire jene Bestimmung, die gewissermaflen von oben iiber ei-
nen jeden kommt und ihm sagt, wer er zu sein hat, mit allem, was das an Verpflich-
tungen und Zwéngen mit sich bringt. Die symbolische Gewalt wire die konservati-
ve und performative Sprache, die der Buchstiblichkeit des Gesetzes entspricht und
korreliert. Miisste nicht, so konnte man fragen, auch auf Seiten des Aufstiegs zum
Vertex, als Korrelat der ,,subjektiven Gewalt* eine sprachliche Form von Gewalt
stehen? In der Tat gibt es die, und sie zeigt zugleich die Grenzen des Sprachlichen

30 Und nicht zuletzt in dieser anderen Reminiszenz an das Wort ,,Barbar™: So gibt es im
Deutschen die Moglichkeit, einen unverstiandlichen Wortschwall, halb scherzhaft und nur
leicht verichtlich, zu kommentieren mit: ,,Rhabarber, Rhabarber.*

31 Vgl. dazu Zizek: Violence. Die Unterscheidung findet sich bereits in der Einleitung; die

sechs Studien deklinieren die Aspekte dieser drei Arten von Gewalt durch.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 195

an wie sie andererseits die Reflexion iiber die Dialektik zur nichsten, ganz zentra-
len Stufe bringt.

GEWALT, SCHMERZ, SCHREI: DIE REALITAT UND DAS
»~NATURLICHE ZEICHEN*

Welche AuBerung wiirde der subjektiven Gewalt entsprechen? Keine andere als der
Schrei. Auch dafiir finden sich Anhalte bei Shakespeare, der seinen Coriolan im
Gewusel der Namenlosen immer auch das Gekreische wilder Tiere mit Grausen
vernehmen ldsst. So belegt er sie in der Wutrede, die oben auszugsweise zitiert
wurde, mit dem Ausdruck ,,you common cry of curs“; in dem englischen Wort, mit
dem Coriolan die plebs als Koterpack bezeichnet, ist die Konnotation des unartiku-
lierten Schreiens noch prisent. (Eine wortlichere Ubersetzung wiirde daher viel-
leicht von ,,K6tergekreisch sprechen.)

Nun ist aber der Schrei gerade keine wirkliche AuBerung. Er teilt mit anderen
Weisen des Sich-AuBerns — mit dem Knurren, dem Stottern, dem Stohnen, auch mit
dem Seufzen? — die Eigenschaft, dass er sich bestenfalls auf der Grenze zwischen
dem unartikulierten und dem artikulierten Laut bewegt, aber nicht bei letzterem an-
kommt und in ihm aufgeht. Ein Schrei bedeutet nichts, oder zumindest: Wenn er
etwas bedeutet, dann ldsst sich diese Bedeutung nicht von ihm als Akt abtrennen,
wie die Bedeutung eines Satzes — eben insofern sie Bedeutung ist — von den Um-
standen seiner AuBerung unabhingig ist. Im extremen Fall des Schmerzensschreis
fiihrt die Erklirung {iberhaupt nicht mehr auf eine AuBerungsabsicht zuriick, son-
dern vielmehr auf eine Kausalursache: den Schmerz.

Aber haben wir damit mehr noch als nur die Grenze des Sprachlichen, die
Grenze der Logik der Altermination vor uns? Gewalt, Schmerz, Schreie — sind das
nicht Sachen, die einfach nur sind, was sie sind? Alles, was man von ihnen noch sa-
gen kann, kommt immer erst nach, und damit zu spit. Als Erleben sind sie, so
scheint es, einer Altermination nicht zugénglich. Man will einwenden: Es gibt doch
auch vielfiltige rituelle Formen der Gewalt, von einer geradezu gewohnheitsméfi-
gen Bierhausschlidgerei bis zum Duell; ebenso sind die Formen, in denen Schmerz
empfunden wird, so variabel, dass er gar als echte Lust erscheinen kann; und noch
der Schrei ist lingst in die Sprache eingegangen, so sehr, dass der Deutsche ,,Au!“
schreit, der Franzose aber ,,Ai!*. Das ist alles richtig, doch der Verdacht hilt sich,
dass eben diese Ritualisierungen und Einreihungen in eine Sprache und Kultur Ver-
suche sind, der grundlegenden Gnadenlosigkeit unkontrollierter und unvermuteter
Gewalt, der Sprachlosigkeit unertriglichen Schmerzes und dem puren Ldrm eines
nackten Schreiens Einhalt zu gebieten.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

In der Tat sind Gewalt, Schrei, Schmerz der Horos des Horizonts, seine Grenze.
Das aber nicht in dem Sinn, in dem sich zwischen Horizont und Vertex eine Dialek-
tik entfaltet. Vielmehr sind diese ,,Phdnomene* — und man muss durchaus fragen,
ob dieses Wort dann noch passt — ebenso auch der Horos jedes Vertexes: In ihnen
schmilzt die Welt auf einen Punkt ohne Horizont zusammen. Kein Horizont, kein
Vertex, keine Altermination — das scheint das Resultat in Bezug auf Gewalt,
Schmerz und Schrei zu sein.

Es ist von absolut grundlegender Bedeutung, an diesem Punkt nicht in einen
von zwei Irrtiimern zu verfallen: Man kann hier entweder in eine Betroffenheits-
mystik abgleiten, und davon schwitzen, wie schlimm Gewalt doch ist (oder auch
wahlweise in der Erhabenheit der Gewalt schwelgen). Solche undifferenzierten
Verdammungen (oder Verkldrungen) sind nun aber das gerade Gegenteil eines Be-
miihens um Verstindnis.®?> Der symmetrische Irrtum bestiinde darin, Gewalt,
Schmerz, Schrei auf das hin zu iiberspringen, worin sie ihre Erfiillung, Rechtferti-
gung oder Uberwindung finden wiirden. Gerade die Perspektive strenger Imma-
nenz, von der diese Ausfiihrungen iiberall getragen sind, verbietet es, in das Erlitte-
ne als solches jenen ,,Sinn“ hineinzuverlegen, den es im Nachhinein vielleicht an-
nehmen kann. Sie sind zunichst in der Tat nur das, was sie sind.

Interessanterweise ist ausgerechnet Paulus wieder ein Referenzpunkt, dessen
Wert wir hier voll ausschopfen miissen. Mysterium und Skandalon des Kreuzes
sind bei ihm noch nicht so zur Willfihrigkeit der Phrase verkommen, als die sie in
der Geschichte des Christentums allzu oft auftreten sollen. Da wurde einer gequilt
und umgebracht, Leiden und Tod gab es. Und Christus kann nur deswegen zu einer
Erlosergestalt werden, weil sein Leiden und sein Tod vollkommen real waren. Si-
cherlich, er wurde von den Toten auferweckt; aber dazu muss man eben in allem
Ernst zuerst sterben. Paulus verankert seine Dialektik an ihrem hochsten Punkt ganz
bewusst in einer Realitit, die realer nicht sein konnte. Dass Jesus so bestimmend in
das ,,Spiel der Differenzen® eintreten kann, wie das heute heif3t, dass Paulus etwa
die typologische Lesart der Bibel begriinden kann, wonach z.B. Adam und Jesus
aufeinander verweisen — iibrigens ebenfalls in einer asymmetrischen Spannung —,
das ist nur moglich, weil das, was er erlebt und erlitten hat, insofern er es erlitten
hat, gerade iiberhaupt nicht symbolisch war!

32 Davon abgesehen, dass das Handeln aus Betroffenheit meist auch weiter hinter dem eige-
nen ethischen Anspruch zuriickbleibt als ein niichterneres — nicht so sehr, weil der ethi-
sche Anspruch beiderseits vielleicht ein anderer wire, sondern deswegen weil die Betrof-
fenheit zum einen nicht selten einer falschen Dringlichkeit das Wort redet und zum ande-
ren weil das daraus folgende Handeln dazu tendiert, dem anderen, in dessen Interesse
man zu handeln glaubt, zu einem Teil die eigene Verantwortung abzunehmen, und zwar
ungefragt. Tendenziell ist dieses Handeln aus Betroffenheit also eine Entmiindung desje-

nigen, der als Opfer wahrgenommen wird.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 197

Wir geraten also in eine eigenartige Position: Hatten wir mit dem Prinzip der
Altermination jeden Materialismus oder naiven Realismus iiberwunden, so kommen
wir durch die Analyse der Dialektik auf ,,Gegenstinde®, die scheinbar dem Prinzip
der Altermination Einhalt gebieten. Diese Spannung, selbst wieder Dialektik, muss
ausgehalten und weiter bedacht werden. Eines ist aber sicher: Gelingt es, sie ver-
standlich zu machen, so fiihrt dieser zweite Aspekt aus dem ,,Symbolismus®, dem
blofen Spiel der Differenzen oder Signifikanten heraus, aus jener Sichtweise also,
die in der Nachkriegsphilosophie eine gewisse Verbreitung erfahren hat und uns
doch ,,laisse sur notre soif*. Man muss also ernst nehmen, dass sich ,,Phdnomene*
wie Gewalt, Schmerz und Schrei nicht sogleich in eine Bedeutung auflosen lassen
und dass sie dem Prinzip der Altermination eine Grenze zu setzen scheinen.

Wabhrscheinlich muss man diesen Satz aber in Wirklichkeit umkehren. Dieses
Irreduzible zeigt nicht einfach bloB eine Grenze der Altermination an, sondern
vielmehr deren Mdoglichkeitsbedingung. Es ist hier an der Zeit, unsere Vorstellun-
gen iiber das Zeichen neu zu bedenken. Nachdem die Philosophie das Zeichen lan-
ge als ein bloBes, dem Denken #uBerliches Instrument (etwa zur Ubermittlung des
Gedachten an einen anderen) unterschétzt hatte, dringte sich in der Philosophie der
letzten etwa 100 Jahre eine andere Vorstellung in den Vordergrund, wonach es das
Zeichen selbst ist, das das Gedachte erst als ein solches hervorzubringen in der La-
ge ist. Es ist sehr bezeichnend, wie Saussure das Fungieren des Zeichens beschreibt:

In psychologischer Hinsicht und von seinem Ausdruck durch die Worte abstrahiert ist unser
Denken nur eine amorphe und undeutliche [indistincte] Masse. Philosophen und Linguisten
waren sich immer darin einig, dass wir ohne die Hilfe der Zeichen nicht in der Lage wiren,
zwei Ideen auf klare und konstante Weise zu unterscheiden. Fiir sich genommen ist das Den-
ken wie ein Nebel, in dem nichts notwendigerweise abgegrenzt ist. Es gibt keine préetablier-
ten Ideen, und nichts ist distinkt vor dem Auftreten der Sprache.

Giben die Laute angesichts dieses schwankenden Reiches durch sich etwa im Vorhinein um-
rissene Entitdten? Ebenso wenig. Die phonische Substanz ist nicht fester oder starrer; es ist
keine Gussform, der sich das Denken notwendig anzugleichen hitte, sondern eine plastische
Materie, die sich ihrerseits in distinkte Teile teilt, um die Signifikanten zu liefern, deren das
Denken bedarf. [...] Das Denken, seiner Natur nach chaotisch, ist gezwungen sich zu prézi-
sieren, indem es sich zerlegt. Es gibt also keine Materialisierung der Gedanken, auch keine
Vergeistigung der Laute, sondern es handelt sich um diese in gewisser Weise mysteriose Tat-
sache, dass das ,Laut-Denken‘ [la ,pensée-son ‘] Unterteilungen impliziert und dass die Spra-

che ihre Einheiten entwickelt, indem sie sich zwischen zwei amorphen Massen konstituiert.>?

Dieser Text ist in vielfacher Hinsicht aufschlussreich. Zum einen finden wir dort, in
einem sprachwissenschaftlichen Text und zugleich in einem Griindungstext des

33 Saussure: Cours. 155 f. Meine Ubersetzung.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

neueren Denkens iiberhaupt, jenen Unbestimmtheitsgedanken wieder, der sogar
dem Wort nach auf seine kosmologische antike Idee zuriickgefiihrt wird: das Chaos.
Amorph, indistinkt, chaotisch, unbestimmte Ebene, Nebel, schwankendes Konig-
reich — das sind die Begriffe, die Saussure verwendet, um das Denken und das Laut-
liche vor dem Entstehen der Sprache zu bezeichnen. Natiirlich kann man von einem
Denken im engen Sinn dann auch nicht sprechen, ebenso wenig wie von einem ir-
gendwie erforschbaren Feld des Lautlichen (wenn man im Gedankenspiel intelli-
gente Forscher unterstellt, die keine lautlichen Zeichen verwenden und fiir die das
Lautliche daher ein ,,reiner Gegenstand der Untersuchung wére).

Es ist also im Zusammenspiel, in der Spannung zwischen zwei in sich unbe-
stimmten Reichen, dass ein bestimmtes Etwas — das ,,.Laut-Denken* — entstehen
kann. Man sieht, dass Saussure zwar eine metaphysische Argumentation aufrecht-
erhilt, insofern als er von den Strukturen der Gegenstinde geradehin spricht (also
nicht in einer transzendentalen Reflexion);** man sieht aber auch, dass er das meta-
physische Schema dadurch iiberwindet, dass er den transzendenten Operator der
Bestimmtheit Auflen vor lassen kann. Die Bestimmtheit der Sprache, die — das
wusste Saussure ganz genau, auch wenn man ihm manchmal anderes andichtet —
nur eine geschichtliche sein kann, entsteht aus ihr selbst heraus, nicht durch das
Wirken eines Prinzips, das der Sprache und ihrer Geschichte noch einmal transzen-
dent wire. Man sieht drittens, wie wichtig diese Beschreibungen auch fiir die hier
anvisierten Thesen sind, und zugleich, warum sie so zentral fiir die Philosophie der
zweiten Halfte des 20.Jhs. wurden, die durchaus einer Philosophie der Immanenz
auf der Spur war (und die sogenannte ,,Postmoderne® ist ja nichts als der philoso-
phische Kurzschluss, eine Philosophie ohne Transzendenz durch die Verweigerung
der Metaphysik erreichen zu konnen).

Hier liegt also sowohl die Idee der reinen und in sich ruhenden (oder vielmehr
gerade nicht ruhenden) Geschichtlichkeit, die Idee einer dynamischen Bestimmung,
einer Abgrenzung und immer neuen Positionierung gegen das Unbestimmte, sowie
die Grundlage einer dialektischen Analyse dieses Geschehens vor. In anderer Hin-
sicht bleibt aber manches unterbelichtet, und das ist es, worin die sich auf Saussure
stiitzende Philosophie zu oft ungeniigend blieb.

Der Standardeinwurf ist der, dass durch eine ganz auf die Semiotik gestiitzte
Denkweise die Realitit verfehlt wird. Dieser Einwurf wire gerechtfertigt gegeniiber
Saussure, wenn es diesem denn je um die Realitidt gegangen wire. Gegeniiber den

34 Natiirlich ist das nicht eine Kritik oder ein Vorwurf. Saussure ist Sprachwissenschaftler,
kein Philosoph, und es geht ihm in dieser nachtriaglichen Rekonstruktion sichtlich nicht
um die Behauptung irgendwelcher Realitéten ,,an sich®, sondern um die zuriickfragende
Etablierung der Bedingungen von Sprache, wobei sich ergibt, dass diese ,,Bedingungen*
nur im Zusammenspiel iiberhaupt zu solchen werden konnen. Die Ausfithrungen haben

also mehr heuristischen als affirmativen Wert.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 199

sogenannten Strukturalisten erweist er sich als wenig begriindet: Vielmehr wird
durch die Hervorhebung der irreduziblen Funktion der Signikanten und Signifikate
auch von dieser Seite her nur deutlich gemacht, was fiir jede Philosophie spétestens
seit Kant eigentlich ein Grundsatz (genauer: eine Grundfrage) sein sollte: dass ndm-
lich, was ,,Realitdt” ist, tiberhaupt erst zu kldren ist.

Die Frage an den ,,Strukturalismus®, die zugleich die Frage nach dieser Realitiit
ist, muss daher anders gestellt werden. Man muss nicht sogleich fragen, wo die
Realitdt der Welt jenseits der Zeichen bleibt, sondern vielmehr wo die Realitdt der
Zeichen selbst bleibt. Eigenartigerweise verstellt die schnelle und héufigste Reakti-
on auf den ,,Strukturalismus® den Blick fiir das eigentliche Problem: Selbst ange-
nommen, der ,,Strukturalismus® drohte, die Realitdt der Welt in ein gleichgiiltiges
Spiel der Zeichen aufzulosen, dann ist doch das viel grundlegendere Problem, dass
er dazu neigt, das Sein der Zeichen in das ihrer ,,Bedeutungen® aufzulosen. Freilich
sind diese ,,Bedeutungen® nicht mehr mit irgendeiner klassischen Vorstellung von
stabiler Bedeutung etwa einer Rede identisch; sie sind nicht einmal mit den Signifi-
katen im engen Sinn identisch. Signifikant und Signifikat stellen ja in ihrer ur-
spriinglichen Fassung bei Saussure (die auch durch alle Verschiebungen der Rezep-
tion hindurch als Grundlage wirksam bleibt) nur die beiden unselbstindigen Seiten
des Zeichens dar. Aber weil das Zeichen nur zu einem Zeichen wird, indem es Ele-
ment eines Systems ist, weil es auflerhalb davon nur mehr dem Reich des Unbe-
stimmten, des Chaotischen angehoren kann, ldsst sich so etwas wie ,,Bedeutung®
nur noch als das Zusammenspiel dieser Elemente in dem System selbst fassen, als
die (durchaus auch dynamische) GesetzmiBigkeit, durch die ein System seine inter-
nen Beziehungen regelt. Sein und Sinn des einzelnen Zeichens (in seiner Doppelsei-
tigkeit) ist also einseitig und hinreichend in diesem System gegriindet. Dieses geht
den einzelnen Zeichen immer vorher. Man kommt so zu dem paradoxen und der
ersten Intuition widersprechenden Ergebnis, dass erst das Zeichen in seiner Realitdit
verschwunden sein muss, damit die Welt verschwinden kann.

Damit etwas ein anderes bedeuten kann, muss es erst selbst ein etwas sein. Was
Zeichen werden soll, muss schon ,,gegeben® sein, wenn auch die Zeichenhaftigkeit
eine Altermination darstellen wird. Doch wie geht das mit dem Prinzip der Alter-
mination zusammen, wonach es ein Etwas, das zuerst ,,fiir sich” erschiene, nicht
geben kann? Und auf der anderen Seite: Liegt darin nicht eine fast strifliche Igno-
rierung der jedermann bekannten Struktur des Zeichens, das nur Zeichen ist, inso-
fern es immer schon auf seine Bedeutung hin iiberschritten ist? Wir bewegen uns
sichtlich auf diinnem Eis.

Trotzdem oder gerade deswegen diirfen wir hier nicht zuriickweichen. Ein
Schlag ins Gesicht, ein Schrei — mit diesen Phdnomenen kommen wir sichtlich an
die Grenze des Zeichenhaften. Kann man sagen, dass ein Schlag oder ein Schrei
etwas ,,bedeuten® oder ,,bezeichnen*? Hat man es da mit ,,Ausdrucksphdnomenen
zu tun? Ich denke nicht, dass diese Kennzeichnung das Wesentliche trifft. Sicher-

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

lich ldsst sich im Nachhinein ergriinden, weshalb jemand zugeschlagen hat, sicher-
lich hatte das auch seine Ursachen oder Griinde — je nachdem welcher Metaphysik
der Gewalt man anhéngt —, sicherlich knnen wir auch feststellen, dass ein Schrei-
ender vielleicht unertrégliche Schmerzen hat oder einer iiberwiltigenden Verzweif-
lung unterliegt. Dennoch ist ein Schlag und ein Schrei doch noch etwas anderes als
der ,,Ausdruck® eines ,,inneren Zustands* oder eine Folge oder Wirkung: Sie sind
wesentlich eine Wirklichkeit, die hingestellt wird. Es muss dabei noch nicht einmal
unbedingt um irgendeine erhoffte oder unbewusst herbeigesehnte ,,Reaktion™ ge-
hen, so wie Gewalt vielleicht als ungeleitetes Bemiihen um eine soziale Interaktion
erscheinen mag. Genauer: Solches konnen Schrei und Schlag nur deswegen sein,
weil sie Etwas sind. Wenn es so etwas wie eine rohe Gewalt, einen reinen Schrei
gibt, also nicht eine bereits in soziale Formen gegossene Gewalt, nicht ein Schreien,
das bereits in Rituale des Klagens eingelassen ist, dann haben wir darin Weisen vor
uns, ein Etwas in die Welt zu stellen, das fiir sich bestehen kann. Nur wegen dieser,
zumindest erfahrenen (wohlgemerkt: nicht intendierten) ontologischen Selbstindig-
keit konnen und miissen sie zum Ansatzpunkt ihrer Verstindlichmachung werden,
d.h. der Altermination in besonderer Weise unterliegen, sie geradezu herausfordern.

Deswegen trifft aber die Struktur der Altermination nicht weniger auf sie schon
im Prinzip zu. Das ldsst sich allein schon daran ablesen, dass es ,,den Schlag ins
Gesicht™ nicht gibt: Was es gibt, ist ein Schlagen und ein Geschlagen-Werden. Bei-
des ist sichtlich nicht dasselbe; die Realitit des Schlages konstituiert sich vielmehr,
wiederum und diesmal ganz konkret und anschaulich, in einer asymmetrischen Si-
tuation, durch die aber der ,,Schlag ins Gesicht“ erst als solcher Wirklichkeit er-
langt.

Komplizierter scheint das Beispiel des Schreis, denn der kann doch auch ausge-
stofen werden, wenn niemand zuhort, er scheint keine Asymmetrie, keine Struktur
mit mehreren Polen zuzulassen. Aber ist das so sicher? Wenn einer aus Wut oder
Hass schreit, ohne dass ihn ein anderer horen kann, richtet er sich damit nicht doch
auch an einen anderen? Wieder wird eine Wirklichkeit geschaffen, an der sich,
wenn sie auch kein anderer anerkennen mag, zumindest der Schreiende selbst auf-
richten kann, die er zum Gegenstand seiner weiteren Eroberung der Welt machen
kann. Der Schreiende hort sich also sehr wohl selbst, er wird zum Zeugen seines
Schreis — und diese Wirklichkeit des Schreis ermoglicht es ihm, sich entweder noch
tiefer in seinen Hass hineinzuwiihlen oder aber sich erschrocken im Widerschein
seines Schreis als Hassender zu erkennen. Die Altermination des Schreis liegt daher
bereits in seiner Doppeltheit, dass er ndmlich ausgestolen und gehort wird, und sei
es von derselben Person.

Andererseits weist der Schmerzensschrei auf eine letzte Grenze hin. Denn wer
im unertriaglichen Schmerz schreit, der setzt wiederum Wirklichkeit, und diese
Wirklichkeit ist nichts anderes, als der letzte verzweifelte Versuch, eine Alterminati-
on zu vollziehen, die Wirklichkeit des Schmerzes durch eine andere Wirklichkeit zu

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 201

spiegeln, sie abzuschatten. Es ist wichtig, dass es eine Grenze dieser Moglichkeit
gibt, dass es einen Schmerz gibt, der so stark ist, dass er nur noch einen Weg offen
lasst: die Ohnmacht. Wo die Welt durch den Schmerz so zusammenschmilzt, dass
sie nur noch ein Punkt ist, der Punkt des Schmerzes selbst, wo also keine Altermi-
nation mehr moglich ist und kein Vertex entworfen werden kann — da muss sie en-
den, zumindest zeitweise. Kulturen bilden vielfiltige Weisen aus, den Schmerz zu
domestizieren, ihn durch die Einbindung in Rituale, die bis zu seiner gezielten und
kontrollierten Hervorrufung gehen konnen,* ,,verstdndlich“ zu machen, ihn in ein
Netz von Alterminationen einzubinden. Und ein jeder bildet seine eigenen Techni-
ken aus, mit ihm zurechtzukommen: Ob heroisches Ignorieren oder hypochondri-
sches Analysieren — solche Techniken sind duflerst wirksam, wenn es darum geht,
das ,,Reale des Schmerzes zu mildern. So ist selbst noch der Schmerz dem univer-
salen Prinzip der Altermination unterworfen, denn es gibt ihn immer nur in den
Weisen seiner Bestimmung, deren letzte der nackte Schrei ist; wo dieser nichts
mehr vermag, da erloscht das Bewusstsein und mit ihm auch der Schmerz. (Dass
hier die philosophische Rede eine Serenitit suggeriert, die dem Erleben in nichts
ghnelt, braucht kaum erwéhnt zu werden.) ,,An sich® gibt es den Schmerz ebenso
wenig wie irgendetwas anders.

Na gut, wird man sagen, dann haben wir also etabliert, dass auch Schmerz,
Schrei und Gewalt der Altermination unterliegen. Was ist dadurch gewonnen? Was
soll iiberhaupt gezeigt werden? Ging es nicht zuletzt um die Struktur von Zeichen?
Was haben diese mit solchen grausigen Dingen zu tun, die doch wieder in eine Be-
troffenheitsphilosophie zu fiihren scheinen?

Allerdings bewegen wir uns durchaus noch im Kontext der Fragen um das Zei-
chen. Denn die Gewalt, das Schreien und erst recht der Schmerz werden geradezu
spontan als Zeichen, gerne sogar als ,,natiirliche Zeichen* verstanden.* Es ist nun
interessant, dass man ,,natiirliche Zeichen® ausgerechnet in diesen Phdnomenen se-
hen will. ,Natiirliches Zeichen* ist freilich ein Widersinn. Aber es ist ein sehr sinn-

35 Solche Rituale sind ,kontrolliert”, insofern sie im Beisein der Gemeinschaft geschehen
und die Wahrscheinlichkeit eines todlichen Ausgangs oder einer dauerhaften Verletzung,
die eine massive Beeintrachtigung darstellen wiirde, durch Erfahrung ausschliefen oder
doch stark verringern. Sie sind aber, insofern sie Begegnungen mit dem Schmerz sind,
durchaus auch ein Heranfiihren an die Grenze aller Kontrolle. Man sieht, wie dieser Ver-
such seine gesicherte rituelle Einbindung zwingend erfordert. Ansonsten wiirden sich
wohl die Erlebnisse verschieben, vom Schmerz zur Angst.

36 Die Gewalt verweist auf ihre Griinde und Ursachen, deren letzte, wenn man sich aller
Fragen entschlagen mochte, die schlichte Bosheit des Gewalttitigen ist; der Schrei ist das
Zeichen eines inneren Zustandes; der Schmerz wird fast immer, gleich wie er dariiber
hinaus im Einzelnen konzipiert wird, als Zeichen fiir einen (physiologischen) Fehlzustand

gewertet.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

voller Widersinn: Die Idee eines natiirlichen Zeichens liegt notwendig jeder Art von
Metaphysik zugrunde, ganz egal wie man das Metaphysische sonst so verstehen
will. Das natiirliche Zeichen ist in der Metaphysik das Scharnier, das die prinzipiel-
le Differenz iiberwindet, die die Metaphysik erst gestiftet hat, nimlich die zwischen
einer ,,Erscheinung, dem ,,Empirischen®, dem ,,Vergénglichen“, dem ,,Schein®...
einerseits und der metaphysischen Wahrheit andererseits. Eine jede Metaphysik, die
das ,,Erfahrene® iibersteigt hin auf ein anderes, dieses Begriindende, bedarf unab-
dingbar der Aussonderung gewisser Phinomene, die die Rolle natiirlicher Zeichen
iibernehmen konnen, damit von der metaphysischen Transzendenz wenigstens auch
nur das Allermindeste ausgesagt werden kann. Man sieht unmittelbar, wie auch ei-
ne Metaphysik eine Wirklichkeit ist, die als eine solche zu einer Umstrukturierung
des Felds des Erfahrbaren fiihrt, die allererst sagt, was erfahrbar ist, was als natiir-
liches Zeichen vor allen Dingen eine privilegierte Rolle erfiillt und somit das Er-
fahrbare katexochen ist. Das Gesamt moglicher Erfahrung ist somit immer schon
bestimmt durch eine Metaphysik, die a priori festlegt, was erfahrbar ist und was
nicht, und was aus dem Reich des Erfahrbaren wesentlich und was nur zufillig ist.
Jede Metaphysik, ob explizit und philosophisch oder implizit und alltéiglich unter-
wirft daher immer schon das Gesamt der Welt einer Altermination (in der diese
iiberhaupt erst Welt wird, so wie das Erfahrbare dadurch erfahrbar wird). Diese
Struktur ist dem metaphysischen Denken als solchen notwendig und absolut inhi-
rent.”’

Es gibt aber doch einen Unterschied, ob ich etwa die wunderbare Ordnung des
Kosmos als Bild gottlicher Vollkommenheit und Giite ansehe und deswegen z.B. in
einem Bienenstock ein natiirliches Zeichen sehe, oder ob ich mich damit bescheide,
in Gewalt, Schrei, Schmerz natiirliche Zeichen zu sehen. Dass wir in letzteren na-
tiirliche Zeichen zu sehen versucht sind, zeigt nur an, dass wir eben in Zeiten nach-
cartesischer Metaphysik leben, in der sich der Psychologismus und der Naturalis-

37 Mit Husserl miisste man hier freilich einwenden, dass diese Struktur nicht ,,wirklich® von
Zeichen, sondern von Anzeichen handelt (vgl. Erste Logische Untersuchung), also eben
nicht von den wesentlich willkiirlichen Zeichen der menschlichen Sprache, sondern von
natiirlichen Verbindungen, die sich im Allgemeinen auf ein Schema von Ursache und
Wirkung zuriickfiihren lassen. Das ist zwar richtig, doch die Tatsache, dass das Zeichen
in dieser Doppeltheit erscheint, ist schon ihrerseits bedeutsam. Auflerdem ist es wesent-
lich zu sehen, dass unter dem groben Konzept des Ursache-Wirkung-Schemas das Aller-
verschiedenste Platz finden kann. Es ist ja erst die Metaphysik, die bestimmt, erstens was
Ursache ist, zweitens wie ein ursdchliches Verhiltnis iiberhaupt gefasst wird und drittens
in welcher Beziehung diese metaphysische Verweisbeziehung zur sprachlichen steht. Vor
allem letzteres wird im folgenden Beispiel ganz deutlich: Einer offen spekulativen, auf
ein transzendentes Prinzip bezogenen Metaphysik ist die Welt nicht nur ,,metaphorisch*

eine symbolische Einrichtung, die auf den Autor verweist, sondern im ganz engen Sinn.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 203

mus eintrichtig die Hand reichen und, wenn sie nicht allzu tyrannische Alleinver-
tretungsanspriiche erheben (was dem Naturalismus gelegentlich passiert), friedlich
,,die Welt*“ unter sich aufteilen.

Jede Metaphysik ist Formgebung und Unterstellung eines formgebenden Prin-
zips. Die natiirlichen Zeichen Schmerz, Schrei, Gewalt verweisen auf geordnete
und an sich wohl funktionierende Mechanismen in Psyche oder Korper der Men-
schen (bzw. im Zusammenspiel beider); wo solche Zeichen auftreten, da verweisen
sie zugleich auf einen Mangel und eine Ordnung: Gewalttitig ist man nicht, man
wird es; wer schlidgt, sucht Liebe — so hort man dann vielleicht. Also ein Liebes-
und Anerkennungsbediirfnis, das selbst als Prinzip des Sozialen unterstellt ist, das
gerade in seiner mangelhaften Erfiillung die Ordnung anzeigt, die durch die Gewalt
nur sekundir bedroht wird. Oder man sagt im Gegenteil, dass eine gelegentliche
Neigung zur Gewalt ein grofer evolutionédrer Vorteil sein kann — dann ist eben die
weise Natur das Ordnungsprinzip. Die Struktur ist beiderseits die gleiche. Ebenso
fiir Schrei und Schmerz. Wire man zynisch, konnte man sagen, dass das die natiirli-
chen Zeichen sind, die unsere Metaphysik verdient.

Es soll aber nicht um bissige Urteile iiber herrschende Metaphysiken gehen.
Nehmen wir jenen sinnvollen Widersinn der natiirlichen Zeichen ernst. Wohin fiihrt
er uns? Nehmen wir also fiir einen Augenblick an, dass es nicht ganz irrefiihrend
ist, in solchen Phinomenen Zeichen zu sehen. Diese Voraussetzung fiihrt auf eine
eigenartige Tatsache: Wihrend das Zeichen, nicht erst, aber gerade mit und nach
Saussure, als eine artikulierte und wohlgeordnete, durch ihre Differenzbeziehungen
klar bestimmte Einheit erscheint, haben Gewalt, Schrei und Schmerz etwas dezi-
diert Unbestimmtes und Formloses. Gerade dass vor allem Gewalt und Schmerz so
intensiv Gegenstand ritueller Einbindung geworden sind, also der Einbindung in
tradierte soziale Formen, zeigt an, wie sehr sie es notig haben. Dieses Formlose ist
es auch, was ihnen etwas Anarchisches gibt: Sie drohen nicht einfach nur die Ge-
sellschaft, sondern die ,,Kommunikation“ und noch die Welt selbst aufzulésen. So
sehr das richtig ist, so sehr ist es auch wahr, dass jeder solcher Akt eine Form der
Eroberung der Welt selbst ist, ein Akt nimlich, der — so hilflos und verzweifelt er
im Einzelfall auch sein mag — doch eine Wirklichkeit setzt und die Welt so nach-
traglich zu der machen soll, die sie immer schon ist: meine. Ich setze Etwas, ich
schaffe Wirklichkeit, und kann mich immerhin noch an dieser von mir gesetzten
Wirklichkeit festhalten, um zu versuchen, mir die Welt noch einmal anzueignen.

Die beschriebenen Phidnomene sind genau durch ihre widerspriichliche Charak-
teristik so interessant fiir uns: In ihnen wird ein Etwas gesetzt. Dieses Etwas ist (in
einer bestimmten Metaphysik) ein natiirliches Zeichen fiir... Im Gegensatz zu allen
sonst vertrauten Zeichen ist diese Etwas aber in sich ganz formlos. Genau deswegen
muss sich fiir uns der Schluss ergeben, dass sie in der Tat , natiirliche Zeichen*
sind, aber nicht mehr fiir irgendeine wohlgeordnete Einrichtung des Universums,
sondern fiir dieses Bestreben des Wirklichkeit-Setzens selbst. Als Wirklichkeit gilt

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

uns immer und notwendig nur dasjenige, was in sich bestimmt ist. (Und selbst wenn
der Pessimist vom Chaos und der Monstrositit der Welt spricht, ist sie dadurch
nicht weniger bestimmt, im Gegenteil.) Eine dialektische Untersuchung kann sich
damit aber nicht begniigen. Unsere Frage ist ja gerade, wie es zu Bestimmtheit
tiberhaupt kommt. Und das Formlose eines Schreis etwa gibt darauf den entschei-
denden Hinweis: Der Schrei hat seine Griinde, seine Ursachen und wird spiter Ge-
genstand vielfacher Interpretation. In sich bedeutet er aber (noch) nichts. Entschei-
dend ist das in Klammern gesetzte ,,noch®. Das dialektische Spiel von Bestimmtheit
und Unbestimmtheit, das sich ,,Welt”“ nennt, fullt auf einer Wirklichkeit, die kei-
neswegs als An-sich einer ,,Auslegung vorherginge, sondern auf einer Wirklich-
keit, die sich auf dem Weg zur Bestimmtheit befindet, ohne darin ganz aufzugehen.
Wo es moglich werden soll, einen Vertex zu entwerfen, also Welt zu haben, da
muss in der Tat vom Zeichen ausgegangen werden. Aber zuerst bedeutet das Zei-
chen durchaus nichts, es ist zuerst kein Zeichen. Es ist aber bereits etwas (wenn
auch, man kann es nicht oft genug sagen, kein ,,An-sich“): ein Klang, ein Laut, eine
Bewegung, eine Beriihrung... Dieses Etwas-Sein erhilt sich jedes noch so etablierte
Zeichen.

Eine Ahnung davon findet sich in zwei denkbar weit voneinander abstehenden
Punkten in der menschlichen Sprachentwicklung. So ist dem Kind das Materielle,
tendenziell Ungebéndigte und ganz fiir sich Stehende des sprachlichen Zeichens of-
fenbar unmittelbar bewusst; schlieBlich lisst sich vielfach beobachten, wie Kinder
die Worte und Laute dehnen, zerren, verdrehen, durchwalken. Dass in einer formlo-
sen Materie auf ritselhafteste Weise — die ,,mysteridse Tatsache* Saussures — das
Geheimnis der Bedeutung beschlossen liegt, steht ihnen offenbar klarer vor Augen
als den Erwachsenen, die an ihre vertrauten Zeichen und Bedeutungen so gewohnt
sind, dass ihnen darin iiberhaupt nichts Rétselhaftes mehr liegt. Fiir diese gilt dann,
was die Theorie des Zeichens mit solcher Selbstsicherheit aussagt: dass ndmlich im
Zeichen der Signifikant immer schon auf sein Signifikat iiberschritten ist und dass
nur so iiberhaupt von einem Zeichen die Rede sein kann. Doch kennen auch die
vertrauten Gestalten der Sprache und der Umgang mit ihnen solche echten End-
punkte, an denen sich eine lautliche Wirklichkeit etabliert, die nur noch ein geahn-
ter, nirgends verstindlich vollzogener Verweis auf eine Bedeutung ist — und die ge-
nau dadurch umso wirksamer, die genau dadurch so unwahrscheinlich performativ
wird, das man sie fiirchten muss. Hierher gehoren die Zauberworte und das ,,Reden
in Zungen“. Faszinierend, wie gerade das Sinnlose zum Paradigma des Bedeutsa-
men werden kann und muss, wie das vollkommen Leere und Rohe die hochste
denkbare Performativitit entfaltet! In geringerem Ausmal, aber immer noch sicht-
lich gehoren hierher auch die Namen im emphatischen Sinn: Der entriickte Predi-
ger, dem dieser ganz zufillige Einsilber ,,Gott* geradezu zum Vorklang von Verge-
bung und Herrlichkeit wird; der gestrenge (und staatlich bestellte) Verwalter der
Wahrheit, in dessen Ohr die ,,Wissenschaft” schon wie das scharfe Messer klingt,

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 205

das ldssig in das Gewiihl der Meinungen fahrt, um mit unfehlbarer Sicherheit das
Wahre vom Falschen zu scheiden; Toni Buddenbrook, die aus Liebe zu ihrem Na-
men einen anderen, ihr ganz verhassten annimmt — iiberall dort greift eine Wirk-
lichkeit Raum, die eben nicht mehr auf eine Bedeutung reduziert werden kann.
Deutlicher sind aber die ersten Beispiele, vom Spiel des Kinds mit der Sprache und
den esoterischen Worten.

Wenn man diese Beispiele niher betrachtet, stot man auf eine Struktur des
Zeichens, die als die ,,urspriingliche* zu gelten hat (soweit ein solches Wort bei der
Theorie des Zeichens iiberhaupt angemessen ist). Danach stellt sich das Zeichen im
Anfang — und hier ldsst sich nicht mehr so einfach zwischen einer genetischen und
einer rein systematischen Auffassung trennen! — als eine Wirklichkeit dar, die ge-
setzt wird und gesetzt ist; diese Wirklichkeit verweist zugleich auf ein anderes. Sie
verweist aber noch nicht gezielt und deutlich auf etwas Bestimmtes. Das Zeichen ist
im Anfang eine Wirklichkeit, die Trittstein fiir einen noch unbestimmten Vertex
wird. Das ist es, was eine Dialektik erst ermoglicht.

Man sieht daher, dass man, will man das Sein des Zeichens ergriinden, nicht
von der feststehenden, etablierten und durch Gewohnheit verinnerlichten Sprache
ausgehen darf; sie verstellt gerade durch ihre Vertrautheit das eigentlich Ritselhaf-
te, das im Schwanken, in der Unsicherheit des Vertex und in einer gewissen (freilich
niemals absoluten) Rohheit des Zeichens besteht. Die geldufige und glatte Einheit
von Signifikant und Signifikat im Zeichen, die sich dann in Worterbiichern abbilden
kann, gehort einer bestimmten, selbst biederen Stufe der Sprachverwendung an, in
der das Ritselhafte des Selbstverstiandlichen nur noch selbstverstandlich, aber eben
darum nicht versténdlicher ist.

Zugleich lasst sich das Schwanken des Vertex im Zeichen in mindestens zwei-
erlei Hinsicht niher verfolgen. Freud referiert in seinem Aufsatz ,Uber den Gegen-
sinn der Urworte* von 1910 mit groem Interesse die Arbeit des Sprachforschers
Abel.*® Dieser hatte vor allem in Bezug auf das Altigyptische festgestellt, das viele
Begriffe urspriinglich als Bezeichnungen einer Beziehung oder Eigenschaft dienten,
wobei im Begriff, isoliert genommen, noch keine eindeutige Hinordnung auf die
Glieder der Beziehung oder die Charakteristik der Eigenschaft vorgenommen war.
So mochte ein Wort zugleich ,,stark® und ,,schwach* bedeuten. Aus dem Lateini-
schen ist als Beispiel das Wort ,,altus* bekannt, das zugleich ,,hoch® und ,,tief* be-
deuten kann. Natiirlich hat das seine oft sehr einfachen Griinde: So lassen sich sol-
che Beziehungen oder Eigenschaften tiberhaupt nur erfassen, indem sie als vonei-
nander abgegrenzt erfasst werden. Ich kann nur verstehen, was ,,stark® ist, wenn ich
zugleich verstehe, was ,,schwach® ist, und umgekehrt. Und ,,hoch* und , tief* unter-
scheiden sich eben nur durch den Standpunkt, von dem aus ich diese Eigenschaft

38 Freud: Uber den Gegensinn der Urworte.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

konstatiere: Der Blick vom Riicken eines Berges enthiillt eine Tiefe, die sich von
unten als Hohe darstellt.

Aber schon hierin liegt etwas ganz Wichtiges: Der Blick von oben und der von
unten mag noch so genau aufeinander abgebildet sein, sie mogen exakt den jeweils
anderen Blickpunkt anvisieren, sie zeigen doch immer anderes. Wir haben es also in
diesen ,,Urworten“ damit zu tun, dass ein Zeichen als Realitit wirksam ist; es ist als
Zeichen wirksam, indem es eine bestimmte Beziehung, eine Hinsicht, einen Aspekt
enthiillt. Es enthiillt diesen Aspekt aber nirgends in eindeutiger Weise. Im Zeichen
urspriinglich genommen ist eine gewisse Offenheit gestiftet, die aber noch der Pri-
zisierung bedarf; der Vertex spannt sich darin auf in der Unbestimmtheit einer Op-
positionsbeziehung. Das Zeichen deutet also eine sprachliche Bedeutung an, ohne
sie doch voll und ganz vollziehen zu konnen. Der Vertex ist als schwankender, als
oszillierender anwesend.

Dass es sich dabei nicht um einen Einzelfall handelt, der noch dazu etwa durch
neuere Untersuchungen der Linguistik iiberholt und als Irrtum entlarvt werden
kann, zeigt die erste Riickbesinnung auf das Wesen der Dialektik. Gerade in dem
Bemiihen um eine moglichst vollstindige Bestimmung, also in dem Versuch, jenes
Schwanken des Vertex auszurdumen und eine strenge, wissenschaftliche, eindeutige
Sprache zu etablieren — gerade in dem Bemiihen also, dem Schwanken des Vertex
ein Ende zu setzen, um ein fiir alle Mal ein Prinzip der Bestimmung und damit eine
Bestimmtheit zu etablieren, die nicht mehr weiteren Verunsicherungen unterworfen
wire — gerade darin treibt die Dialektik ihre Bliite der Umkehrung der Bestimmthei-
ten. Derrida hat das immer wieder in scharfsinnigster Weise gezeigt, etwa wenn er
in der Grammatologie dem Denken Rousseaus nachgegangen ist, um in ihm jene
Dialektik nachzuzeichnen, die jede Metaphysik zu einer prinzipiell unabschlieba-
ren Umwertung und Vertauschung der gegensitzlichen Begriffe werden ldsst. Wir
sehen also, dass das Schwanken des Vertex zwischen dem Gegensitzlichen dem
Zeichen von Anfang an eingeschrieben ist. In der Tat hat die klassische Dialektik
das immer konstatieren konnen.

Interessant ist aber, dass sich dieses Schwanken des Vertex noch in einer ande-
ren Hinsicht zeigt, die nicht so ohne Weiteres von klassischen dialektischen Theo-
rien beriicksichtigt wurde, ndmlich in dem zwischen einer ,,eigentlichen und einer
,metaphorischen® Bedeutung der Worte. So sehr die Philosophie der letzten Jahr-
zehnte diese Unterscheidung und vor allem die mehr oder weniger explizite Privile-
gierung der ,.eigentlichen* Bedeutung in Frage gestellt hat, so sehr muss man doch
zugestehen: Es gibt einen Unterschied zwischen eigentlicher und metaphorischer
Bedeutung. Was es aber nicht gibt, ist ein Primat zwischen den beiden. Menschliche
Sprache ist diejenige, die auf der Spannung zwischen dem Eigentlichen und dem
Metaphorischen beruht. Das ist aber nur moglich, wenn es ein ,,Drittes* gibt, das
Eigentliches und Metaphorisches ineinander zu vermitteln imstande ist. Dieses
,Dritte” kann sich nicht wieder auf derselben ontologischen Ebene ansiedeln, da

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 207

sonst das Problem ins Unendliche verschoben wire. Also ist das ,,Dritte auch kein
wirklich Drittes wie etwa die Spitze des gleichschenkligen Dreiecks die beiden an-
deren Ecken im Lot ineinander spiegelt und selbst Teil des Dreiecks ist. Das ,, Drit-
te“ ist das Wort.¥

,.Eigentlich® und ,,metaphorisch* erweisen sich so als eine weitere asymmetri-
sche Spannung, innerhalb derer Etwas entsteht. Was hier entsteht, ist allererst das,
was man dann in der Worterbuchsicht auf die Sprache als Bedeutung bezeichnen
kann. Im Wort ist nicht nur eine symmetrische Spannung zwischen zwei gegensitz-
lichen Qualitédten beschlossen, sondern auch und vor allem die asymmetrische des
Eigentlichen und des Metaphorischen. Dass die letztere Spannung die grundlegen-
dere ist, gebietet nicht einfach das System der hier vorgeschlagenen dialektischen
Theorie, sondern vielmehr die Tatsache, dass die Oppositionsbeziehung zwingend
einen duflerlichen Vertex als Orientierungspunkt fordert, wihrend die Spannung des
Eigentlichen und des Metaphorischen exakt um die Identifizierung des Vertex
kreist: Es liee sich ndmlich keineswegs sagen, dass etwa das Eigentliche mit dem
Buchstaben und das Metaphorische mit dem Geist identifiziert werden konnte. Eine
moderne szientistische Sicht auf die Dinge wiirde ja geradezu das Gegenteil be-
haupten: das Metaphorische wire ihr bloBer Buchstabe, nur Wortgeplidnkel, das
tiberschritten werden muss auf die Eine Wahre Bedeutung, auf die ein Begriff als
auf seinen Geist festgelegt werden muss, um Wissenschaft moglich zu machen. Es
muss also wiederum der Vertex bestimmen, wie sich Eigentliches und Metaphori-
sches einerseits und Buchstabe und Geist andererseits zueinander verhalten, und
das, obwohl der Unterschied des Eigentlichen und des Metaphorischen wie die Ab-
bildung von Buchstabe und Geist auf das Niveau des konkret Sprachlichen wirkt.
Wieder durchschneidet der Vertex die scheinbaren Symmetrien und bringt damit al-
les in seine dialektische Beunruhigung. (Im Ubrigen zeigte das Beispiel des Hohen
und des Tiefen, dass auch die Oppositionsbeziehungen nicht selten eine Symmetrie
nur vorspielen, wo sich in Wirklichkeit eine Unmoglichkeit verbirgt, das Gegen-
sétzliche zu einer Komplementaritit oder spiegelnden Abbildbarkeit zu bringen.
Der Blick vom Abhang und der aus dem Tal ergéinzen sich ja nicht in irgendeiner
Weise; sie bringen vielmehr dezidiert anderes zur Erscheinung.)

Diese spannungsvolle Beziehung eines Etwas, das Realitit hat, aber zugleich
der Trittstein fiir ein Anderes ist (bzw. nur letzteres sein kann, insofern es ersteres
ist), wobei dieses Andere wesentlich in einer nicht noch einmal hintergehbaren
Spannung zwischen Eigentlichem und Metaphorischem besteht, — diese Beziehung

39 Vielleicht lésst sich in diesem Sinn verstehen, dass Heidegger meint, das ,,Wort sei das
Verhiltnis, innerhalb dessen ein Ding erst ein Ding sein kann. (Allerdings ist das ,,Wort™
bei ihm sichtlich anders gelagert. Es selbst kommt ja nicht zur Erscheinung, anders als
das Wort oder Zeichen, von dem ich spreche.) Vgl. Heidegger: Das Wesen der Sprache.
Vor allem 170.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

also bildet zugleich exakt die Struktur ab, die von Platon bis zu Freud und Lacan als
die Struktur menschlichen Begehrens erkannt wurde. Zugleich muss die Spannung
zwischen Eigentlichem und Metaphorischem in Verbindung zu den Oppositionsbe-
ziehungen gesehen werden: Freud interessiert sich fiir die Erkenntnisse Abels ja vor
allem deswegen, weil sie ihm seine eigene, in der Traumdeutung vorgetragene The-
orie verstidndlicher macht, wonach der Traum keine Verneinung kennt. Wir konnen
unsererseits in diesem ,,archaischen Charakter des Gedankenausdruckes**°
die eigentiimliche Semantik des Traums erkennen, sondern auch die urspriingliche,

nicht nur

eben archaische Funktions- und Seinsweise des Zeichens iiberhaupt: ein Etwas steht
da, und auf es gestiitzt spannt sich eine noch vage Bedeutsamkeit auf, die zwischen
Eigentlichem und Metaphorischem und zugleich zwischen den Gliedern einer Op-
positionsbeziehung schwankt. Denn auch diese beiden Beziehungen — Eigentlich-
Metaphorisch, Opposition — bilden wiederum eine asymmetrische Spannung. Man
hat gewissermaflen einen magischen Kompass vor sich, der nicht eine, sondern
zwei Nadeln hat, die nicht in ihrer Stetigkeit, sondern in ihrem gegenseitig sich be-
stimmenden Zittern eine RegelmiBigkeit erst konstituieren, und somit nicht den
Nordpol anzeigen, sondern die immer neu zu bestimmende Richtung, in der der An-
fang des Regenbogens zu vermuten ist.*!

40 A.a.O.221.

41 Wir hatten oben von der Experimentierfreudigkeit der Kinder gesprochen, die das lautli-
che Material nicht selten in seine letzten Teile zerlegen und neu zusammensetzen. Inte-
ressanterweise verweist Freud, nach Abel, auf Beispiele der Sprachentwicklung, die mit
diesem Quilen des Sprachmaterials die engste Verwandtschaft zeigen (219 f.). Man
kommt daher nicht umhin zu konstatieren, dass die Plastizitit des ,,Materials* von An-
fang an die Signifikanten mit einem Halo von Unbestimmtheit, mit einem echten Hori-
zont umgibt. Faszinierend durch die vielfache Ubereinstimmung mit dem hier Entwickel-
ten ist auch der Essai 1, 47 von Montaigne. Dieser beginnt, indem er einen Vers der Ilias
zitiert (XX, 249). Aeneas beendet dort das Wortgeplinkel mit Achill, das dem Kampf
vorhergeht, ausgerechnet mit dem Hinweis darauf, dass die Zunge der Sterblichen ge-
wunden/lenkbar ist (strepté) und es vielerlei Worte (mythoi) gibt und das Gefilde gro8 ist,
auf dem sie hin und her schweifen. Montaigne geht nun aber eben in der Weise mit dem
Vers um, die sich etwa bei Kindern im Umgang mit der Sprache oder im Kalauer findet:
Er betont namlich ,,nomds* (Weide, Gefilde, Bezirk) auf der ersten Silbe und macht aus-
gerechnet ,,Geserz™ daraus. Und er tbersetzt dann: ,,il y a prou loi de parler partout, et
pour, et contre.” (498) Es ist also geradezu ein Gesetz, dass man bei jedem Gegenstand in
zwel entgegengesetzte Richtungen argumentieren kann. So st6t Montaigne auf ein ei-
genartiges ,,Gesetz“, das auf der letzten Seite wieder aufgenommen wird: Dort riickt
(wieder durch ein Zitat) eine andere Gesetzlichkeit in den Vordergrund, die alle mensch-
liche und fassliche iibersteigt und die nach eigenen Gesetzen (in proprias...leges) die
Sterblichen fiihrt. Montaigne nennt sie ,,fortune®, ,,hasard®, im Zitat ,,fortuna“. Wir haben

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 209

Wir sind somit in der Reflexion iiber die ,,natiirlichen Zeichen“ darauf gestofen,
dass im Anfang eine doppelte Unbestimmtheit liegen muss bzw. dass diese doppelte
Unbestimmtheit alle Schritte der Bestimmung begleiten muss: auf der einen Seite
die relative Rohheit des Gesetzten, das als Zeichen (,,Signifikant) zu dienen hat,
auf der anderen Seite die Vagheit des Vertex, der zunéchst nur als bloe vage Ver-
weisung fungiert, ohne dass ihre ,,Referenz schon deutlich wire. Es gilt aber die
eine Forderung: Etwas muss entstehen. Diese Forderung stellt die andere Art dar, in
der uns Wirklichkeit erscheint: Hatten wir in den vorhergegangenen phinomenolo-
gischen Analysen die Widerstindigkeit von Welt ihrem transzendentalen Sinn nach
beleuchtet, so tritt hier, in der Nachzeichnung der Dialektik, jene titige Eroberung
von Welt, das Abringen von Sein auf den Plan, in der Geschichte sich konstituiert.
Etwas muss entstehen — das heifit: ein Subjekt setzt etwas und zugleich damit sich
selbst in der Welt, und modifiziert in eben diesem Mafle diese Welt, ldsst sie anders
werden. Denn im Nachhinein kann auch das gesetzte Etwas ein Element der Wider-
stindigkeit von Welt werden, die von anderen wie von dem setzenden Subjekt selbst
erfahren wird.

Wesentlich ist dabei, dass dieses Etwas eine (immer relative) ontologische Selb-
stindigkeit hat, dass es also nicht vorschnell auf die ,,Bedeutung“ iiberschritten
werden darf, die es spdter erlangen mag. Wesentlich ist auch, dass dieses Etwas ei-
ne Materialitiit hat, in der sich Bestimmtheit und Unbestimmtheit nicht voneinander
scheiden lassen. ,,JIm Ursprung* ist das Gesetzte ,,amorph*, fast wie ein Chaos. Die

bei Montaigne also noch die Idee einer transzendenten Gesetzlichkeit, die gleichwohl
nicht mehr einsehbar ist, die also ganz im Bereich des metaphysisch Unbestimmten be-
lassen wird. Weil Montaigne die Gesetzlichkeit als ein metaphysisch Unbestimmtes fasst,
kann er sie auch nicht in die Geschichte selbst hineinverlagern und zu ihrem Motor wer-
den lassen. (Deshalb verbleiben die Beispiele auf dem Niveau des Pragmatischen: Ist es
besser, den Gegner vor der Schlacht mit Worten zu reizen oder nicht?, ist eine jener Fra-
gen, auf die schlichtweg nicht grundsitzlich geantwortet werden kann, deren Beantwor-
tung aber auch nicht einfach von weiteren Kenntnissen im besonderen Fall abhéngt, son-
dern iiberhaupt nicht menschenméglich ist: Es entscheidet letztlich immer ein Ungreifba-
res, das Montaigne eben ,,Zufall* nennt. Die Frage kommt sichtlich auf das Eingangszitat
zuriick) Damit entzieht sich ihm die eigentlich dialektische Dimension. Gleichwohl bleibt
der Mensch in eine Gesetzlichkeit gestellt, weshalb sich ihm der Ausgang des eigenen
Tuns notwendig entzieht. Wir werden auf die Bedeutung zuriickkommen, die das Verfeh-
len des Ziels transzendental gesprochen hat. Und wenn wir hier als gewissermaf3en for-
males ,,Ziel“ des Deontischen genannt haben, dass etwas entstehen muss, das als Tritt-
stein und Boden der ,, Welteroberung* dient, dann trifft unsere zugegeben etwas unbehol-
fene Metaphorik ganz eigenartig mit Montaignes Text zusammen: Seine Beispiele sind
alle dem Militdrischen entnommen, wo es ja immer darum geht, das Feld zu behaupten.

(Montaigne: Essais. Livre premier. 498-506)

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Analyse von solchen ,,Phdnomenen® wie Schmerz, Schrei und Gewalt sollte ebenso
darauf hinfiihren wie die Beispiele des Umgangs der Kinder mit dem lautlichen Ma-
terial der Sprache und der esoterischen Worte. In all diesen Phédnomenen ist die
Wirksamkeit der materialen Rohheit im Akt des Setzens unmittelbar beobachtbar —
eine Wirksamkeit, die in jeder Analyse konstituierter Gestalten von Sprache oder
grundsitzlicher Artikulation von Welt aus dem Blick geriit.

Wesentlich ist auf der anderen Seite, dass die Vagheit des Vertex ebenfalls nicht
in die Systeme von Bedeutungen aufgehoben wird, die er allererst hervorbringen
wird. ,,Zuerst” tritt der Vertex als ein noch unterbestimmtes Verweisen auf, dessen
Ziel sich nicht nur erst prizisieren muss, sondern dessen Ziel allererst gefunden
werden muss. Nichts garantiert, dass sich das erste Ahnen und das abschlieSende
Begreifen noch beriihren werden; nichts garantiert auch, dass sich im Prozess der
dialektischen Artikulation des Vertex dieser nicht bestdndig verschieben wird.

All diese Bemerkungen dienen nur dem einen Zweck: Die dialektische, dynami-
sche, zeitliche Dimension der Artikulation einer Welt, die kein Auflen hat, verstind-
lich nachzuvollziehen. Es ist klar, dass die Rede von ,,natiirlichen Zeichen®, von der
LHurspriinglichen* materialen Rohheit des Gesetzten, von der Vagheit des Vertex
zum mindesten problematisch ist: Ist da nicht iiberall doch wieder das ,,Ergebnis®
vorausgesetzt, ndmlich eine, wenn auch dynamische Trennung in Unbestimmtes
und Bestimmtes, letzteres noch zu unterscheiden in Signifikanten, Signifikate und
eine bestimmte, ,,selbstverstédndliche” Artikulation von Welt? Versprechen solche
Ausdriicke nicht einen Aufschluss iiber einen ,,Ursprung® menschlichen Bewusst-
seins, den nicht nur sie nicht zu geben vermogen, sondern der wahrscheinlich prin-
zipiell nicht gegeben werden kann? Muss nicht, mit einem Wort, das Gesetzte des
Subjekts, wenn es denn in eine Geschichte eintreten will, in Beziehung stehen zu ei-
nem Gesetz, dem sich das Subjekt immer schon unterworfen vorfindet?

Vielleicht ist der einzige Gewinn also tatsdchlich, dass sich die Grenzen und
Umrisse einer Frage verschieben, die a priori nicht beantwortet werden kann. Aber
vielleicht ist damit (ganz im Sinn der Dialektik von Unbestimmtheit und Bestimmt-
heit) auch nicht nichts gewonnen. Immerhin werden die Prozessualitit und ihre un-
erlidsslichen Elemente dadurch sichtbarer, sie treten selbst — immer unter der stren-
gen Voraussetzung blofler Immanenz — in das Gebiet des Sichtbaren, werden einer
geregelten Altermination unterworfen, indem sie einem Vertex eingeordnet werden.

Ein letzter Hinweis ist noch notig, bevor dieses Kapitel abgeschlossen werden kann.
Er verweist zugleich voraus auf spétere Ausfiihrungen: Wir hatten, recht heroisie-
rend, davon gesprochen, dass das Etwas-Setzen der Akt der Eroberung von Welt ist,
ihre Aneignung, das dimonische Element, wenn man so will: ,,Welt* ist dann, was
ich mir selbst geschaffen habe, zumindest zu dessen Schopfung ich selbst beitrage.
Dieses Pathos muss aber mit Vorsicht genossen werden, denn eine solche titige Er-
oberung von Welt — die hier noch ganz formal analysiert wurde und die die ver-

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 211

schiedensten Formen umfassen kann — ist nur deswegen eine menschliche Weise,
Welt zu haben, weil sie auch aufgegeben werden kann. Die Moglichkeit, die Frei-
heit, auf diese Eroberung, auf das Etwas-Setzen Verzicht zu leisten, ja sogar seine
Notwendigkeit, muss immer mit bedacht werden.

In dieser Moglichkeit liegt der eigentliche und transzendentale Sinn der Miidig-
keit. Diese ist sicherlich ein physiologisches Phianomen, das uns mit anderen Lebe-
wesen verbindet. Sie ist aber sichtlich auch ein voll und ganz menschliches Phino-
men, weil ich mich auch zur Miidigkeit verhalten kann und muss. Ob ich gegen sie
ankdmpfe oder mich ihr, zufrieden erschopft oder ermattet resignierend, hingebe —
immer steht mein Verhiltnis zu jener Forderung, dass Etwas entstehen muss, in
Frage.* Es steht in prizisester Ubereinstimmung mit unseren Ausfithrungen zur Di-
alektik, dass man beobachten kann, wie in der Miidigkeit, vor allem in ihrer Gestalt
als Ermattung und Uberdruss (wofiir das Franzosische das schone Wort der lassitu-
de hat), das Abstandnehmen von allem Setzen-Wollen, von aller Auseinanderset-
zung (mit) der Welt mit dem Wunsch einhergeht, als Ich zu verschwinden. Und
vielleicht ist der, auch in Tagtraumereien ebenso wie in der Philosophiegeschichte
(bei Epikur und Descartes etwa) prasente Wunsch, sich zu verstecken, nicht zuletzt
auch das Phantasma, sich so gut zu verstecken, dass man sich selbst nicht wieder
finden wiirde. (Bei Descartes ldsst sich das in sehr strenger Weise philosophisch
nachverfolgen, denn das konkrete Subjekt René Descartes verschwindet ja auch aus
der Allgegenwart des ,,ego®, um Raum zu schaffen fiir ein anderes Subjekt, das rei-
ne Bewusstseinssubjekt, hinter dem man sich verstecken kann.)*

Die Dialektik des Seins, die wir gefunden haben, muss also ergiinzt werden: Sie
ist nicht einfach ein wildes Vorwirtsstiirmen. Gerade weil in ihr die Zeit als solche
ins Gewicht fillt, muss sie immer auch eine eigene, unvorhersehbare Rhythmik
ausbilden — mit Dridngen und Eilen, aber auch mit Zogern und Stolpern, und vor al-
lem mit der Moglichkeit des Abbrechens. Dazwischen stehen die notwendigen Pha-
sen der Stille, etwas, was Freud in seiner Theorie der Psychogenese ,,Latenzphase®
genannt hat. Wir werden im Einzelnen im Zusammenhang mit der ,,logischen Zeit*

42 Dabher ist schon der Singular ,,Miidigkeit* fragwiirdig. Konsequenterweise entwirft Peter
Handke in seinem Versuch iiber die Miidigkeit eine Vielzahl von Miidigkeiten, mit ihren
je eigenen Artikulationen von Welt, von Ich, Anderem, Wir, er erzdhlt ,,von den unter-
schiedlichen Weltbildern der verschiedenen Miidigkeiten™ (14). Levinas beschreibt in De
Dexistence a l’existant (zumal 41 ff.) die Miidigkeit ganz dhnlich, vor allem was unser
Ergebnis betrifft. Fiir Levinas ist die Miidigkeit freilich Hinweis auf ein Wirken und eine
Last des Seins, dem sich sowohl als einem anonymen (dem i/ y a) als auch als dem in der
Hypostase vom Subjekt iibernommenen einfach nicht entkommen ldsst. Unsere Perspek-
tive ist daher sichtlich eine andere.

43 Vgl. hierzu den interessanten Aufsatz von Jean-Luc Nancy: Larvatus pro Deo.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

darauf zuriickkommen. Hier soll es geniigen darauf hinzuweisen, dass die Dialektik
ihre Systole und ihre Diastole hat.**

44 In einem #hnlichen Kontext hat bereits Merleau-Ponty diese Begriffe eingebracht, vgl.

Phénoménologie de la perception. 850 und 981.

14.02.2026, 16:39:38. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839441008-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

