
Gegenwärtige Verortungen liturgischer Klage

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Perikopierte Klage 
Klage(-Psalmen) im evangelischen Gottesdienst

Alexander Deeg

1. Vertikale Sehnsucht und die Notwendigkeit der Klage

Um die Frage, wie Klage in evangelischen Gottesdiensten begegnet, geht es in 
diesem Beitrag. Ich setze aber ein mit einigen Beobachtungen zur Bedeutung, 
ja Notwendigkeit der Klage angesichts eines Phänomens, das ich vertikale Sehn­
sucht nenne – und etwa in dem Roman „Salvatore“ des katholischen Theologen 
und Schriftstellers Arnold Stadler finde. Er erzählt von einem Katholiken mit 
abgebrochenem Theologiestudium, der sich – hochverschuldet – mit Vorträgen 
mehr schlecht als recht durchs Leben schlägt.1 Aber, so Stadler, die Sehnsucht 
war Salvatore geblieben. Allerdings gab es für diese „in den sogenannten Kir­
chen keinen Platz“, wie er betrübt erkennt.2 Gerade am Himmelfahrtstag, der 
in dem Roman geschildert wird, wird ihm das bewusst. Denn für ihn war 
Himmelfahrt gar nicht so weit weg, wie diese Geschichte von den Geistlichen 
der Kirche immer weggeredet wurde. Seine Sehnsucht ging nach oben, hatte 
„Himmelsrichtung“.3 Am Himmelfahrtstag besucht Salvatore einen katholischen 
Gottesdienst, hört die Predigt von Pfarrer Müller und bedauert diesen armen 
Pfarrer:

Seine Theologen hatten […] aus allem ein Märchen gemacht, als wäre es für Kinder und die 
dummen Gläubigen, die so etwas für wahr halten wollten, nicht aber für aufgeklärte Theo­
logen, die sich zu den Wissenschaftlern rechneten. […] Die Worte dieses armen Priesters 
waren ein Versuch, alles, die ganze peinliche Geschichte dieser Himmelfahrt, diesen Tag zu 
entschuldigen, das Peinlichste, was es gab […].4

Salvatore sehnt sich in all den Enttäuschungen und der Fragmentarität dieser 
Erde nach dem Himmel; er hat vertikale Sehnsucht, wie sich sagen ließe, und 
findet in den Kirchen nicht das, was diese Sehnsucht befriedigen kann – ja, er 
findet nicht einmal mehr die, die mit ihm diese Sehnsucht teilen.

Vertikale Sehnsucht lässt sich horizontalisieren – etwa, indem der Glaube 
vor allem sozialethisch oder individualethisch gedeutet und Religion vor allem 
als eine bestimmte Haltung oder Einstellung verstanden bzw. als Ensemble ge­

1 Vgl. Arnold Stadler, Salvatore, Frankfurt/M. 2008.
2 A.a.O., 22.
3 A.a.O., 46.
4 A.a.O., 62f.

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sellschaftlich oder individuell bedeutsamer Handlungen gedeutet wird. Sie lässt 
sich auch theologisch eliminieren, indem Religion als nichts anderes erscheint 
als eine bestimmte Weise der Deutung ästhetischer Erfahrung – und Gott als 
nichts anderes als eine Metapher, die religiöse Menschen noch benutzen, weil 
sie in ihren Sprachspielen funktioniert. Ein Gott, nach dem sich die vertikale 
Sehnsucht ausstrecken könnte und der als Gegenüber in aller Entzogenheit 
‚da ist‘, von dem oder der noch etwas erwartet wird, ist dann nicht mehr 
im Horizont. Der evangelische Theologe Christian Lehnert meinte einmal – 
ebenso sarkastisch wie nach Hilfe und Veränderung rufend –, viele evangelische 
Gottesdienste seien „Veranstaltungen zur Verhinderung von Transzendenz“, weil 
es in ihnen im Kern nicht um den immer wieder entzogenen Gott, sondern um 
die Bestätigung der Anwesenden in dem, was sie ohnehin schon wissen und 
meinen, gehe.5

Aber dennoch ist sie da, die vertikale Sehnsucht, so behaupte ich – auch 
in der Neuzeit. Sie begegnet in der Literatur, im Leben unzähliger Menschen, 
in der Kirche, sogar in der Theologie.6 Sie findet immer wieder Zeugnisse 
und zieht Spuren, von denen ich nur zwei exemplarisch herausgreife. Caspar 
David Friedrichs „Mönch am Meer“ aus dem Jahr 1810 – entstanden im Lauf 
von drei Jahren und immer weiter reduziert, zuletzt nach einer Begegnung mit 
Schleiermacher am 12.9.1810 in Friedrichs Atelier in Dresden – lese ich als eine 
dieser Spuren.7

Das berühmte Bild ist ganz von der Horizontalen bestimmt: Von unten nach 
oben sind horizontal der Strand mit den Dünen, das Wasser des Meeres (auf 
dem Friedrich in den letzten Überarbeitungen alle Boote, die hier einst zu sehen 
waren, entfernte) und der in unterschiedlichen Farben erscheinende Himmel 
zu erkennen. Der Mönch durchbricht als einzige Vertikale diese Komposition 
der Horizontalen und weist hin auf die große und bleibende Frage nach der 
Verbindung des Menschen ‚nach oben‘, nach der Verbindung von ‚Himmel‘ und 
‚Erde‘. Es kann sein, dass sich Schleiermachers Faszination für dieses Werk 
gerade so erklärt.

Geradezu umgekehrt findet die vertikale Sehnsucht in Rainer Maria Rilkes 
rund 100 Jahre später entstandenem Gedicht „Du, Nachbar Gott“ Sprache. Die 
erste Strophe lautet:

5 Vgl. Alexander Deeg, Praktiken auf dem Weg ‚hinüber‘. Von der liturgischen (Un-)Möglichkeit, 
Transzendenz zu inszenieren, in: Heiliger Dienst 78/2024, 1–11:1.

6 Nicht unumstritten zeigt sich diese Sehnsucht etwa in den folgenden Büchern: Ralf Frisch, 
Gott. Ein wenig Theologie für das Anthropozän, Zürich 2024; Günter Thomas, Im Weltaben­
teuer Gottes Leben. Impulse zur Verantwortung für die Kirche, Leipzig 2020. Vgl. aber z.B. 
auch Matthias Sellmann/Andrea Fleming/Thomas Arnold (Hg.), Ich glaube an einen Gott, der 
fehlt. Ermutigungen zu einem geistlichen Leben auf der Höhe der Zeit, Leipzig 2022.

7 Vgl. Alexander Deeg, Der Mönch am Meer, der Theologe aus Basel und die Frage nach Gott 
und der Kirche. Oder: Praktisch-theologische Konstellationen, in: ThZ 80.2/2024, 81–104.

22 ALEXANDER DEEG

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Du, Nachbar Gott, wenn ich dich manches Mal
in langer Nacht mit hartem Klopfen störe, –
so ists, weil ich dich selten atmen höre
und weiß: Du bist allein im Saal.
Und wenn du etwas brauchst, ist keiner da,
um deinem Tasten einen Trank zu reichen:
ich horche immer. Gib ein kleines Zeichen.
Ich bin ganz nah.8

Der „Nachbar Gott“ bleibt verborgen. Nichts ist zu spüren von „seiner Nähe“, 
die in Gebeten und Liedern immer wieder besungen und behauptet wurde und 
wird; hier verspricht ein Mensch dem mindestens zurückgezogenen, einsamen 
Gott seine Nähe. „Harte[s] Klopfen“ – das ist der Versuch, den verborgenen 
Nachbarn zu erreichen.

Die Klage könnte als eine Form dieses Klopfens auf der Suche nach dem 
Nachbarn Gott interpretiert werden. Sie ist eine religiöse Praxis und vielleicht 
die entschiedenste Sprachform, die vertikale Sehnsucht nicht eliminiert oder 
transformiert, sondern in Zeiten der Gottesfinsternis und Verborgenheit Gottes 
aufnimmt, verstärkt und artikuliert. Sie ist die Sprachform, die verhindert, 
dass wir Gott aus unserem Wortschatz nehmen oder einhegen in handhabbare 
Denkgebäude. In dieser Hinsicht erscheint sie mir zugleich als entschiedener 
Ausdruck des Bilderverbots: Gegen alle Gottesbilder, die irgendwie doch umge­
hen mit einem Gott, der nicht erfahrbar ist und dessen Verheißungen unendlich 
weit entfernt erscheinen, und die diesen handhabbar und irgendwie harmlos 
machen, und gegen alle Transformationen Gottes in eine Motivation zum Han­
deln oder in eine Deutungsfigur von Welterfahrung, hält die Klage an einem 
Gott fest, der:die aktiv bleiben und eingreifen möge.

Wenn Hans Jonas in seinem bekannten Aufsatz „Der Gottesbegriff nach 
Auschwitz“9 ebenso klar wie eindrucksvoll darauf hingewiesen hat, dass Güte, 
Allmacht und Verständlichkeit Gottes denkerisch nicht zusammenkommen 
können, wenn nicht auf einen dieser Begriffe und eine dieser Eigenschaften 
Gottes verzichtet wird, dann hält die Klage das Unmögliche zusammen und an 
der Verbindung der drei Begriffe trotz aller logischen Unmöglichkeit fest.

Gerade so erweist sich die Klage als eine alte und angesichts der neuzeit­
lichen Situation radikaler Fraglichkeit Gottes10 nochmals neu bedeutsame 
Sprachform – und es verwundert nicht, dass es seit etwa 30 Jahren zu einer 
Wiederentdeckung der Klage kam und kommt. Das Jahrzehnt von etwa 1995 
bis 2005 würde ich als die erste Phase dieser Wiederentdeckung in Theologie 

8 Rainer Maria Rilke, Du, Nachbar Gott, in: Das Stunden-Buch. Erstes Buch – Das Buch vom 
mönchischen Leben (1899), Sämtliche Werke, Bd. 1, Frankfurt/M. 1955, 9.

9 Vgl. Hans Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jüdische Stimme, Frankfurt/M. 1987.
10 Vgl. zu den Transformationen auf dem Weg in die Neuzeit noch immer die umfassende und 

erhellende Säkularisierungserzählung, die Charles Taylor vor Augen führt: ders., Ein säkulares 
Zeitalter, aus dem Englischen von Joachim Schulte, Berlin 2012.

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 23

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und kirchlicher Praxis beschreiben. 1998 war ein Themenheft der Zeitschrift 
„Bibel und Liturgie“ der Klage gewidmet;11 2001 beschäftigte sich das Jahrbuch 
für Biblische Theologie mit dem Thema.12 Praktisch-theologisch waren vor 
allem Liturgik und Poimenik Kontexte, in denen die Praxis der Klage bedacht 
wurde (und wird).13 In den vergangenen ca. zehn Jahren erkenne ich eine zweite 
Welle intensiver Rezeption der Klage – vor allem im Kontext der Trauma- und 
Resilienzforschung.14

Die Einführung des derzeit noch gültigen Evangelischen Gesangbuchs (1995) 
liegt knapp vor der Wiederentdeckung der Klage, weswegen es nicht allzu sehr 
überrascht, dass nur wenige der dort veröffentlichten Lieder als Klagelieder 
bezeichnet werden können. Dazu gehört sicher das 1965/1967 entstandene Lied 
„Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen“ (EG 381), das Ps 22,2 auf­
nimmt und mit dem Ruf Jesu am Kreuz sowie (ganz am Ende in der vierten 
Strophe) der Bitte um eine Stärkung „meine[s] armen Glauben[s]“ verbindet.15 
Auch das gleich im Anschluss abgedruckte Lied „Ich steh vor dir mit leeren 
Händen, Herr“, das die Fraglichkeit und den Zweifel Gott gegenüber besingt 
und erst am Ende in die Bitte und in das Vertrauensbekenntnis „Du bist mein 
Atem, wenn ich zu dir bete“ (V. 3) mündet, kann als Klagelied bezeichnet 
werden. Noch auffälliger erscheint darüber hinaus das Fehlen der Klage in der 
Aufnahme der Psalmen im Evangelischen Gesangbuch, das Stefan Ark Nitsche 
bereits 1998 in einem Aufsatz beklagte.16

Welche Bedeutung hat die Klage in evangelischen Gottesdiensten der Gegen­
wart? Wie kommt sie – angesichts ihrer wissenschaftlichen und praktischen 
Wiederentdeckung seit der Mitte der 1990er Jahre – in der neuen, am ersten Ad­

11 Bibel und Liturgie 71.4/1998.
12 Vgl. Martin Ebner u.a. (Hg.), Klage, Jahrbuch für Biblische Theologie 16, Neukirchen-Vluyn 

2001. Vgl. darin den praktisch-theologischen Beitrag: Hermann Steinkamp, Ohnmacht und 
Klage. Praktisch-theologische Annäherungen, 325–345.

13 Vgl. nur Andrea Bieler, Psalmengottesdienste als Klageräume für Überlebende sexualisierter 
Gewalt. Poimenische und liturgische Überlegungen, in: EvTh 60/2000, 117–130; Brigitte Enz­
ner-Probst, Schreien lernen oder: Von der heilsamen Kraft des Klagens. Klageliturgien als 
Raum seelsorgerlicher Begleitung, in: PrTh 37/2002, 188–195; Irene Mildenberger/Wolfgang 
Ratzmann (Hg.), Klage – Lob – Verkündigung. Gottesdienstliche Musik in einer pluralen 
Kultur, Beiträge zu Liturgiewissenschaft und Spiritualität 11, Leipzig 2004 (Publikation des 
Fachgesprächs 2003 des Liturgiewissenschaftlichen Instituts der VELKD).

14 Vgl. nur Dorothea Erbele-Küster/Nicolett Móricz/Manfred Oeming (Hg.), Gewaltig wie das 
Meer ist dein Zusammenbruch (Klgl 2,13). Theologische, psychologische und literarische 
Zugänge zur Traumaforschung (HUT 89), Tübingen 2022; vgl. bereits Judith Gärtner, Le­
bensstark aus der Klage. Traditionen der Hebräischen Bibel in der Perspektive der Resilienz 
am Beispiel von Ps 22, in: PrTh 51/2016, 75–81.

15 Vgl. dazu Peter Bubmann, „Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen“. Liedmeditation 
zu EG 381 und EG 112, in: Christian Möller/Dieter Nestle (Hg.), Ich singe dir mit Herz und 
Mund. Liedauslegungen, Liedmeditationen, Liedpredigten (FS Heinrich Riehm), Stuttgart 
1997, 208–215.

16 Stefan Ark Nitsche, Kein Grund zu klagen? Die Psalmenrezeption im Evangelischen Gesang­
buch, in: Bibel und Liturgie 71/1998, 336–347.

24 ALEXANDER DEEG

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vent 2018 eingeführten Ordnung der Predigt- und Leseperikopen vor? Dieser 
Frage widmen sich die folgenden Überlegungen, die untersuchen, welche Rolle 
das liturgische und homiletische Potential der Klage in agendarisch orientierten 
evangelischen Gottesdiensten spielt.

Bevor ich dies darstelle, seien zwei Vorbemerkungen angeführt: (1) In den 
Wahrnehmungen im Kontext der Leipziger Bibelstudie zu Bibellesepraktiken 
spielt die Klage kaum eine Rolle.17 Explizit wird sie in den qualitativen Inter­
views mit intensiven Bibellesenden so gut wie nicht erwähnt. Das ist in einem 
der Interviews anders, wobei die Interviewpartnerin hier das „Klagelied“ als das 
Gegenteil von dem beschreibt, was sie sich von einem gelungenen Umgang mit 
der Bibel erwartet. Die zwischen 20 und 24 Jahre alte freikirchliche Bibelleserin 
Emilia Tulpe18 sagt als Antwort auf die Frage, ob sie sich an einen bestimmten 
Moment gelingender Bibellektüre erinnern könne:

Jetzt einen bestimmten Moment nicht, aber ich mache manchmal so, wenn ich irgendwie, 
keine Ahnung, traurig bin oder wütend oder über irgendwas nachdenken muss, dann spiele 
ich so ein Bibelroulette. Also nehme einfach die Bibel und klopfe mit dem Finger so durch 
die Seiten und mache die an irgendeiner Stelle auf. Und da hatte ich einmal einen ziemlichen 
Treffer. Ich glaube, ich war traurig wegen irgend einem Streit und hatte dann so einen richtig 
ermutigenden Bibelvers gehabt, wo ich dann so dachte, okay, das war jetzt gut, aber das geht 
sich 50/50 aus. Also in vielen Fällen, da steckt man irgendwo im Klagelied und denkt sich: 
‚Ja das ist jetzt auch nicht sehr hilfreich.‘

Es würde weitere empirische Studien lohnen, um die ‚Klage-Begeisterung‘ in 
der Theologie und die jedenfalls in diesem Interview als wenig hilfreich be­
schriebene Klage genauer auszuloten und miteinander zu vermitteln.

(2) Als Vorsitzender der Arbeitsgruppe, die für die Auswahl der Bibeltexte 
zuständig war, bin ich selbst mit verantwortlich für die 2018 eingeführte Pe­
rikopenrevision. Die Idee, dass eine neue und revidierte Perikopenordnung 
die Vielfalt der Bibel stärker abbilden möge und dass unbedingt auch die 
Klage eine größere Rolle spielen müsse, stand von vornherein hinter unseren 
Überlegungen und gehörte zu unseren Leitlinien – freilich nur als eines von 
zahlreichen weiteren Kriterien.19 Die folgenden Ausführungen sind also auch 
eine Überprüfung der eigenen Ansprüche und eine Wahrnehmung, wie die 
Einsicht in die Bedeutung der Klage sich neben zahlreichen anderen Leitlinien 
behaupten und die Revision prägen konnte.

17 Vgl. das DFG-Projekt „Multiple Bibelverwendung in der spätmodernen Gesellschaft“, https://
www.theol.uni-leipzig.de/institut-fuer-praktische-theologie/forschung/multiple-bibelverwend
ung-in-der-spaetmodernen-gesellschaft [14.08.2025].

18 Der Name ist geändert; sie gibt an, rund zwei bis drei Mal pro Monat Bibel zu lesen.
19 Vgl. Alexander Deeg, Zur Revision der Perikopenordnung. Ein Zwischenbericht, in: DtPfrBl 

113/2013, 202–204; ders., Neue Speisen am Tisch des Wortes. Zehn Thesen zur evangelischen 
Perikopenrevision und ihren liturgischen Implikationen, in: JLH 57/2018, 11–40.

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 25

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theol.uni-leipzig.de/institut-fuer-praktische-theologie/forschung/multiple-bibelverwendung-in-der-spaetmodernen-gesellschaft
https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theol.uni-leipzig.de/institut-fuer-praktische-theologie/forschung/multiple-bibelverwendung-in-der-spaetmodernen-gesellschaft


2. Perikopierte Klage – ein Blick auf das faktische Vorhandensein der 
Klage in den liturgischen Vorgaben für gegenwärtige evangelische 
Gottesdienste

Ich blicke zunächst auf klassische Klagepsalmen und auf die Frage, wie sie in 
evangelischen Gottesdiensten vorkommen (wenn sie nach dem Perikopenbuch 
gefeiert werden). Von den klassisch der Gattung Klagepsalm zugeordneten Tex­
ten fehlen einige ganz im Perikopenbuch, etwa Ps 5; 6; 7; 13 (der häufig wegen 
seiner Kürze und seiner klassischen Struktur als exemplarischer Klagepsalm 
bezeichnet wird); 54; 55; 57 u.a. Das ist zweifellos bedauerlich, aber auch nicht 
verwunderlich, da keine Perikopenordnung das Ganze der Bibel abdecken 
kann.

Interessanter erscheint daher die Frage, wie sich bei den Klagepsalmen, die 
aufgenommen wurden, die Versauswahl gestaltet. Genau diese war immer wie­
der ein Thema in der liturgischen und homiletischen Diskussion. Der Wunsch, 
Psalmen möglichst vollständig und ohne Kürzungen wiederzugeben, konfligiert 
mit der Notwendigkeit, Psalmen für das gottesdienstliche Gebet in einer Text­
länge darzustellen, die dieses Gebet möglich macht (das gilt insbesondere für 
die sogenannten Introituspsalmen zu Beginn des Gottesdienstes, die – dort, wo 
sie verwendet werden – in den meisten Gottesdiensten innerhalb der EKD im 
Wechsel mit der Gemeinde gesprochen werden). Neben der Länge stellt sich 
immer auch die Frage: Welche Verse sind – ohne Erläuterung im Vorfeld – für 
das gemeinsame Gebet einer Gemeinde denkbar? Welche Worte können einer 
Gemeinde, die sich mit dem Text nicht vorher beschäftigt hat, in den Mund 
gelegt werden, ohne dass dies zu Irritationen führt? Die Antworten auf diese 
Fragen variieren freilich stark – und gerade das Argument der vermeintlichen 
oder tatsächlichen Zumutung für die Gemeinde lässt sich in unterschiedliche 
Richtungen diskutieren: Liegt für die einen die Schwelle sehr schnell zu hoch, 
da jede Befremdung vermieden werden soll, gehen andere davon aus, dass es 
gerade auch die Abständigkeit und Fremdheit eines Textes sein kann, die dessen 
besonderen Reiz ausmacht.

Ohne Anspruch auf Vollständigkeit trage ich im Folgenden einige Beobach­
tungen zur Versauswahl in einigen der in die Ordnung aufgenommenen Klage­
psalmen zusammen.

– Der mit 32 Versen sehr lange Ps 22, der aufgrund seiner Verwendung als 
Gebet Jesu am Kreuz (Mk 15,32p) bereits klassisch dem Karfreitag zugeord­
net ist, findet sich in der Auswahl Ps 22,2–9.12.16.19–20. Bei dem Psalm 
wird besonders deutlich, dass und wie die Notwendigkeit der Kürzung dazu 
führte, dass starke Metaphern der Klage wegfallen – besonders die Charakte­
risierung der Gegner:innen als „gewaltige Stiere“ und „mächtige Büffel“ (V. 
13), als „brüllende“, „reißende Löwen“ (V. 14), als „Hunde“ und „Rotte der 

26 ALEXANDER DEEG

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bösen“ (V. 17). Aber auch der metaphorisch starke V. 15, der das innere Emp­
finden des von Feinden Umgebenen beschreibt, fehlt bedauerlicherweise in 
der Auswahl: „Ich bin ausgeschüttet wie Wasser, alle meine Gebeine haben 
sich zertrennt; mein Herz ist in meinem Leibe wie zerschmolzenes Wachs.“ 
Besonders dieser Vers hätte m.E. großes Potential, die innere Not derer, die 
von Unglück getroffen sind, zum Ausdruck zu bringen, die insbesondere im 
Verlust jeder Stabilität besteht und im Gefühl einer hilflosen Auflösung all 
dessen, was das Leben ausmacht.

– Der dem Sonntag Estomihi zugeordnete Ps 31A (Ps 31,20–25 ist Psalm an 
Septuagesimae) ist ein Beispiel für einen Psalm, der das Vertrauen zu Gott 
mit Aussagen über die Bedrängnis durch Feinde und die körperliche Ver­
gänglichkeit auf eindrucksvolle Weise verbindet. Die Klage der eigenen Situa­
tion ist eingebettet und getragen von der Affirmation des Vertrauens und der 
Bitte um Gott, der sich als „starker Fels und Burg“ (V. 3) erweisen möge. 
Diese Dynamik spiegelt sich freilich nicht in der Auswahl für Estomihi, die 
sich auf die Verse 2–6.8–9.16–17 konzentriert. Das „Elend“ wird nur abstrakt 
benannt (V. 8); die auch hier metaphorisch dichten und somit poetisch 
starken Darstellungen der Not bleiben im Perikopenbuch verborgen – vor 
allem der Blick auf die soziale Wahrnehmung der Not und des Leidens, das 
aus der Gemeinschaft der Lebenden reißt und die Betroffenen isoliert: „Mein 
Auge ist trübe geworden vor Gram, matt meine Seele und mein Leib. Denn 
mein Leben ist hingeschwunden in Kummer und meine Jahre in Seufzen. 
[…] Allen meinen Bedrängern bin ich ein Spott geworden, eine Last meinen 
Nachbarn und ein Schrecken meinen Freunden. Die mich sehen auf der 
Gasse, fliehen vor mir. Ich bin vergessen im Herzen wie ein Toter; ich bin 
geworden wie ein zerbrochenes Gefäß“ (V. 10–13).

– Am 4. Sonntag nach Trinitatis wird mit Ps 42 ein Psalm vorgeschlagen, der 
auch in den ausgewählten Versen 2–6 vieles beinhaltet: den Ruf zu Gott und 
die Sehnsucht nach Ihm:Ihr, Tränen, Erinnerung und Gedenken, aber auch 
Zuversicht. Es fällt allerdings auch hier auf, dass die Feinde, die später im 
Psalm thematisch werden (vgl. V. 10f.), keine Rolle in der Auswahl spielen. 
Besonders schade ist dies, weil an diesem Sonntag die Frage nach einem 
gelingenden Miteinander die thematische Leitlinie des Sonntags ausmacht – 
und diese Erwähnung der Feinde eine interessante Dimension hätte einspie­
len können.

– Dem Sonntag Judika, dem fünften Sonntag der Passionszeit, ist Ps 43 zu­
geordnet, der ohne Kürzungen in Gänze wiedergegeben wird – mit dem 
Hinweis auf die „falschen und bösen Leute“ (V. 1) und mit der eindringlichen 
Frage in V. 2: „Warum hast du mich verstoßen?“. Der Passionskontext macht 
es möglich, dass auch diese Worte eine liturgische Rolle spielen – und es wird 
sich auch im Weiteren zeigen, dass der Sonntag Judika als der ‚Sonntag der 
Klage‘ im evangelischen Kirchenjahr bezeichnet werden könnte.

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 27

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– Ps 51 begegnet gleich zweifach am Aschermittwoch (einem Tag, an dem 
bislang nicht allzu viele evangelische Gottesdienste gefeiert werden): Für die 
Liturgie wurden die Verse 3–6.11.14 ausgewählt, die sich auf das Motiv der 
Sünde und Umkehr konzentrieren; als Predigttext in der dritten Reihe begeg­
net der Psalm ganz, wobei die Verse 15–21 optional in Klammern gesetzt sind.

– Schließlich erscheint Ps 86 am 3. Sonntag nach Epiphanias – das Gebet eines 
Menschen, der sich als „elend und arm“ beschreibt (V. 1). Der Hintergrund 
der Bedrängnis, die Angriffe der „Stolzen“ und „Gewalttätigen“ (V. 14), bleibt 
in der liturgischen Kürzung auf die Verse 1–2.5–11 unerwähnt.

Im Durchgang durch diese klassischerweise den Klagepsalmen zugeordneten 
Texte zeigt sich, dass bei den (teilweise unvermeidbaren) Kürzungen wegfällt, 
was zu eindeutig auf eine bestimmte Zeit oder Situation bezogen ist und den 
Psalm damit in der Weite seiner gegenwärtigen Rezeption einengt. Immer 
wieder fallen aber bedauerlicherweise auch starke Metaphern und Bilder für 
Leiderfahrungen weg, die auch gegenwärtig Sprachhilfe bieten könnten. Nicht 
zuletzt fällt auf, dass immer wieder die Erfahrung des Umgebenseins von „Fein­
den“ ausgeblendet wird. Vielleicht zeigt sich hier ein besonderes Problem evan­
gelischer Psalmenrezeption: Trotz der vor allem poimenisch gewonnenen Ein­
sicht in die Bedeutung der Feindklagen und -bitten für das Gebet, erscheint es 
augenscheinlich anstößig oder problematisch die „Feinde“ zu benennen. Frei­
lich gilt auch hier die besondere Problematik des liturgischen Psalmgebrauchs: 
Anders als bei der individuellen Rezeption von Psalmen in einer bestimmten 
Situation legt die liturgische Situation einer ganzen Gemeinde Worte in den 
Mund. So sehr es legitim und bisweilen absolut notwendig ist, dass einzelne die 
„Feinde“ benennen, die sie umgeben, ihre Rachen wie Löwen aufsperren und 
sie bedrohen, so problematisch erscheint es, wenn sich eine ganze Gemeinde 
mit dieser Erfahrung identifiziert und im schlimmsten Fall eine problematische 
Identität derer ‚hier drin‘ gegen ‚die da draußen‘ behauptet oder durch das 
gemeinsame Sprechen hervorgebracht wird.20

Aber natürlich begegnet Klage nicht nur in den Psalmen. Die revidierte Peri­
kopenordnung hat in ihrem Bemühen, das Alte/Erste Testament umfassender 
wahrzunehmen und den Anteil der Texte aus dem Ersten Testament deutlich 
zu erhöhen, zahlreiche neue alttestamentliche Texte aufgenommen,21 darunter 
einige, die für die Frage nach der Klage von Bedeutung sind.

– Zu nennen sind hier zunächst die neuen Texte aus dem Buch Hiob, das in 
der vor 2018 gültigen Perikopenordnung regulär nur mit Hiob 14,1–6 am 

20 Vgl. dazu auch Ursula Silber, „Das Eingeklammerte beten wir nicht mit!?“ Mit Feindpsalmen 
„christlich“ umgehen, in: BiLi 83/2010, 260–271.

21 Vgl. dazu Alexander Deeg/Andreas Schüle, Die neuen alttestamentlichen Texte der Perikopen­
revision. Exegetische und homiletisch-liturgische Zugänge, Leipzig 52021.

28 ALEXANDER DEEG

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drittletzten Sonntag im Kirchenjahr begegnete.22 Besonders fällt Hiob 19,19–
27 auf – ein neuer alttestamentlicher Text, der am Sonntag Judika als Predigt­
text in der dritten Reihe begegnet. Wer nur V. 25 kennt („Ich weiß, dass 
mein Erlöser lebt …“) und dessen Rezeption im Christentum (etwa in Georg 
Friedrich Händels „Messias“ zum Beginn des dritten Teils, wo dieser Vers 
– wie oft in christlicher Aufnahme – zu einem Vers österlicher Zuversicht 
wird: „I know that my redeemer liveth“), wird überrascht sein, den Rest 
dieses Textes kennenzulernen. Vielleicht sind diese Verse – am ‚Klagesonntag‘ 
Judika – die heftigste Klage, die im Kirchenjahr begegnet: Gott erscheint als 
geradezu paradigmatischer Verfolger und Gegner – und den menschlichen 
Feinden wird die Frage gestellt: „Warum verfolgt ihr mich wie Gott?“ (V. 22). 
Durch diese Erfahrung hindurch blickt der Beter voraus auf die Begegnung 
mit Gott, auf die Erfahrung, ihn „ohne mein Fleisch“, das vergeht, dennoch 
zu sehen und in dieser Begegnung die Rätselhaftigkeit und Verborgenheit 
Gottes zu erhellen.
Auch in Hiob 23, einem Text, der am 11. Sonntag nach Trinitatis Predigttext 
in Reihe I ist, will der leidende Beter Gott sehen, der sich entzieht, der nicht 
da, nicht zu erfahren und nicht zu spüren ist. Die Verse 8f. lesen sich wie eine 
negative Aufnahme von Ps 139: „Aber gehe ich nach Osten, so ist er nicht da; 
gehe ich nach Westen, so spüre ich ihn nicht. Wirkt er im Norden, so schaue 
ich ihn nicht; verbirgt er sich im Süden, so sehe ich ihn nicht.“23 Anstatt die 
Nähe Gottes zu bekennen, bekennt der Beter sein Erschrecken über Gott und 
seine Furcht vor ihm: „Gott ist’s, der mein Herz mutlos gemacht hat …“ (V. 
16). 
Schließlich wird auch die Hiob-Erzählung in die Perikopenordnung aufge­
nommen: Hiob 2,1–13 erscheint als Predigttext in Reihe V am ersten Sonntag 
der Passionszeit (Invokavit). Vor allem das Handeln der Freunde, die Hiob 
„beklagen“ (V. 11) und zunächst nur klagend mit ihm „auf der Erde“ sitzen 
„sieben Tage und sieben Nächte“ (V. 13), wurde in der Poimenik in den 
vergangenen Jahren oft als ein radikales Beispiel für ein Mitleiden mit den 
Klagenden jenseits billiger Vertröstung wahrgenommen – am einflussreichs­
ten sicher von Henning Luther.24

– Mit Klgl 5 wird auch ein ganzes der Qinot an einem Proprium im Kirchen­
jahr aufgenommen – allerdings am „Gedenktag der Zerstörung Jerusalems“, 
dem zweiten und faktisch sicher sehr selten gefeierten Proprium des 10. 

22 Gleichzeitig waren ausgewählte Texte aus dem Hiobbuch als Continua-Reihe für die Passi­
onssonntage vorgeschlagen – eine Einrichtung, die meiner Wahrnehmung nach aber kaum 
Beachtung fand.

23 Ob es sich hier um eine literarische Abhängigkeit handelt, wurde und wird in der Forschung 
kontrovers diskutiert. Eine Mehrheit der Forschenden geht eher von einer resonierenden 
Aufnahme eines bekannten Motivs aus.

24 Vgl. Henning Luther, Die Lügen der Tröster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausfor­
derung für die Seelsorge, in: PrTh 33/1998, 163–176.

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 29

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sonntags nach Trinitatis. Wo dieser Text dennoch gelesen und gepredigt 
wird, bietet er eine ausführliche Schilderung der Situation der Zerstörung 
mit überaus eindrucksvollen Bildern.25 Bedeutsam erscheint auch, dass dieses 
Klagelied mit der Frage an Gott („… warum willst du uns so ganz verges­
sen?“; V. 20) und einer leidenschaftlichen Bitte („Bringe uns, Herr, zu dir 
zurück …“; V. 21) endet.

– Schließlich bietet Jes 38,9–20, Predigttext in Reihe III am 19. Sonntag nach 
Trinitatis, eine starke Schilderung der Krankheit Hiskias mit eindrucksvollen 
Bildern („Zu Ende gewebt habe ich mein Leben wie ein Weber …“; V. 12) und 
der Einsicht, dass es Gott selbst ist, der das Leid bewirkt („Tag und Nacht 
gibst du mich preis …“; V. 13).

3. Fragen und Perspektiven

Die Beobachtungen in der Perikopenordnung aufnehmend stelle ich abschlie­
ßend knapp homiletische und liturgische Fragen, Perspektiven und weiterge­
hende Überlegungen vor Augen.

(1) Die homiletische Chance der neuen Texte: Eine Auswertung der Reaktionen 
von Gottesdienstverantwortlichen auf die neuen Texte der Perikopenrevisi­
on liegt empirisch valide noch nicht vor. Einzelne Aussagen, die bereits 
während der Erprobung der Revision und im ersten Durchlauf durch 
die Texte vernehmbar wurden, zeigen aber, dass die Herausforderung von 
vielen sehr gerne angenommen wurde und wird. Gerade zu Texten wie 
Hiob 19 oder Hiob 23 wurde geäußert, dass diese die Chance bieten, ein 
anderes Bild von Gott zu zeichnen und andere Erfahrungen mit Gott und 
der Gottesfrage zu verbinden. Die vielfach geäußerte erwartbare Banalität 
einer gegenwärtigen evangelischen Gottesrede, bei der ein „Gott ist dabei“ 
als Antwort auf beinahe alle Fragen erscheint und affirmativ immer neu ein 
allzeit liebender Gott behauptet wird, werde durchbrochen.26 Erfahrungen 
der Fremdheit Gottes und der Gottesverborgenheit finden biblische Worte 
und lassen sich im Klangraum der Weite biblischen Redens verorten. Mir 
scheint, dass sich durch die Klagetexte eine herausragende Chance ergibt, 
die vertikale Sehnsucht aufrechtzuerhalten und Gott nicht allzu schnell 

25 Es sei an dieser Stelle daran erinnert, dass der Sprachschatz der Bibel sich immer wieder 
als Chance erweist, gegenwärtige Erfahrungen in den Klangraum der Bibel einzutragen. Das 
geschah etwa nach dem 7. Oktober, als Yagel Haroush in Aufnahme biblischer Wendungen 
eine Qina, ein Klagelied, für Be’eri – einen der Kibbuzim, der von der Hamas angegriffen und 
weithin zerstört wurde – dichtete; vgl. https://opensiddur.org/prayers/life-cycle/death/mourn
ing/qinat-beeri-a-lamentation-for-beeri-by-yagel-haroush/ [13.08.2025].

26 Vgl. zu dieser Kritik nur z.B. Alexander Deeg, „Gott ist dabei“ und Jesus ist weg!? Eine 
Himmelfahrtshomiletik in Zeiten des Krieges, in: https://www.feinschwarz.net/gott-ist-dabei/ 
[13.08.2025].

30 ALEXANDER DEEG

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://opensiddur.org/prayers/life-cycle/death/mourning/qinat-beeri-a-lamentation-for-beeri-by-yagel-haroush/
https://www.feinschwarz.net/gott-ist-dabei/
https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://opensiddur.org/prayers/life-cycle/death/mourning/qinat-beeri-a-lamentation-for-beeri-by-yagel-haroush/
https://www.feinschwarz.net/gott-ist-dabei/


horizontalisierend zu verabschieden. Dies kann geschehen, indem über die 
in der Klage bleibende Gotteserwartung gesprochen wird; dies kann aber 
auch geschehen, indem Predigten in die Sprache der Klage mitnehmen.

(2) Die Klage als liturgische Chance und Frage: So sehr sich die Klagetexte 
als homiletische Chance erweisen, so sehr bedeutet die Klage als gemein­
sam gesprochenes (Psalmen-)Gebet eine liturgische Herausforderung. Der 
Kommission stand, wie bereits betont, durchaus vor Augen, dass die Klage 
eine eminent bedeutsame Sprachform ist. Gleichzeitig war klar, dass Psal­
men, die liturgisch verwendet werden sollen, im Blick auf ihren Inhalt und 
ihre Sprache von einem „Wir“ der Gemeinde mitgetragen werden müssen. 
Klagepsalmen, die Extremsituationen im Erleben einzelner oder einer Ge­
meinschaft zum Ausdruck bringen, eignen sich in dieser Situation (eher) 
nicht. Zu bedenken ist dabei auch die hohe Emotionalität der Klagepsal­
men (die sich nur schwer mit der Ritualität des Psalmengebets zu Beginn 
eines ‚ganz normalen‘ Gottesdienstes verträgt). Zu bedenken ist nicht zu­
letzt, dass Aussagen, die nicht angekündigt und nicht eingeordnet werden, 
nicht nur verstören, sondern im schlimmsten Fall auch Trigger für trauma­
tische Erfahrungen sein können. Die Liturgie (traditionskontinuierlicher) 
(Gemeinde-)Gottesdienste am Sonntag(morgen) ist daher nur begrenzt der 
Ort, an dem die Klage als biblische Sprachform begegnen kann (nochmals: 
das gilt ausdrücklich nicht für die Predigt, die den Schatz der Klage noch 
viel weiter eröffnen könnte, als es bislang in der Perikopenordnung der Fall 
ist).

Angesichts der Bedeutung der Klage im Blick auf die Erfahrungen (bzw. Nicht-
Erfahrungen) Gottes in unserer Welt und in unserem Leben stellt sich aber m.E. 
die Frage, ob es nicht eigene Klage-Gottesdienste geben sollte – nicht überall, 
aber vielleicht doch regelmäßig in einer Kirche der Stadt, in der dann auch eine 
Klagemauer aufgebaut und immer neu ergänzt werden könnte.27 Gleichzeitig 
sollten traditionskontinuierliche Gottesdienste Fenster für die Klage jenseits 
des Introitus-Psalms eröffnen. Zu denken wäre etwa an die Kyrie-Sequenz, die 
in ihrer Bedeutung derzeit ohnehin von vielen eher wenig verstanden zu wer­
den scheint (wie sich immer wieder an der Kritik an diesem fremdsprachigen 
Sprachstück in der Liturgie zeigt). Diese aufzuwerten und auszuweiten (über 
das allzu schnell verklingende Straßburger Kyrie oder andere Varianten hinaus), 
schiene mir geboten. Das Kyrie bietet Raum, um Gott zu fragen und Ihm:Ihr 
zu klagen – und sollte diesen Raum auch behalten, ohne zu schnell von dem 
folgenden Gloria aufgefangen zu werden.

27 Hier ist als Beispiel an die Leipziger Klagezeit während der Corona-Pandemie zu erinnern; 
vgl. dazu Kerstin Menzel/Lüder Laskowski/Stephan Kosch, Klagen ist eine Form des Machens, 
in: https://zeitzeichen.net/node/8957 [14.08.2025].

PERIKOPIERTE KLAGE KLAGE(-PSALMEN) IM EVANGELISCHEN GOTTESDIENST 31

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zeitzeichen.net/node/8957
https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zeitzeichen.net/node/8957


Auch eine Veränderung des Fürbittgebets schiene mir denkbar: Wäre es nicht 
– wie vielfach in den Klagepsalmen der Bibel – möglich, eine Sequenz „Klage 
& Fürbitte“ in die Liturgie einzuführen, bei der zunächst ausführlich (!) Zeit 
für die Klage wäre und erst dann die Bitten an Gott folgten? Die immense 
Bedeutung, die Gottesdienstfeiernde der Stille in der Liturgie (und gerade auch 
im Kontext des Gebets) zuschreiben, könnte auch daran liegen, dass wenigstens 
in der Stille Raum auch für die individuelle Klage besteht.

Der kurze Blick auf die Rezeption biblischer Klagepsalmen hat zudem ge­
zeigt, dass besonders die Wahrnehmungen der „Feinde“ gekürzt werden, wenn 
Psalmen im christlichen Gottesdienst aufgenommen werden. Das ist, wie be­
reits ausgeführt, einerseits verständlich, da gerade diese Stellen zu einer proble­
matischen „Wir“-gegen-„die-Anderen“-Haltung und einem sozialen Identitäts­
prozess als Abgrenzung gegen die einseitig als böse und als Gegner beschrie­
benen Anderen führen könnten. Aber wären die Feindwahrnehmungen nicht 
doch und gerade umgekehrt hilfreich? Könnten sie helfen in einer Gesellschaft 
der Polarisierung sehr bewusst die ‚Widersacher‘ zu benennen – und sie dann 
doch geborgen zu wissen in Gottes Handeln an ihnen? Es wäre möglich, all die 
Hassenden, Gewaltbereiten, die Gemeinschaft und das Miteinander Zerstören­
den zu benennen in den starken Metaphern der Bibel – als „brüllende Löwen“, 
als „Hunde“ und „mächtige Büffel“ –, um dann auf die Errettung durch Gott 
und Seine:Ihre Gerechtigkeit zu vertrauen. Klage im Gottesdienst hätte so nicht 
nur eine individuelle, sondern auch eine eminent politische Bedeutung.

32 ALEXANDER DEEG

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21 - am 27.01.2026, 18:20:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Gegenwärtige Verortungen liturgischer Klage
	Perikopierte Klage. Klage(-Psalmen) im evangelischen Gottesdienst|Alexander Deeg
	1. Vertikale Sehnsucht und die Notwendigkeit der Klage
	2. Perikopierte Klage – ein Blick auf das faktische Vorhandensein der Klage in den liturgischen Vorgaben für gegenwärtige evangelische Gottesdienste
	3. Fragen und Perspektiven



