
Semantiken der Freiheit

Kontraste und Komplementaritäten

Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt

Der Sinn der folgenden Überlegungen besteht nicht etwa darin, eine Gesamt-

bilanz des Bandes zu ziehen. Stattdessen möchten wir die vorliegenden Bei-

träge miteinander in Beziehung bringen, einige dort gestellte Fragen aufneh-

menundneue Fragen aufwerfen,Kontraste undKomplementaritätenmarkie-

ren oder falsche Antagonismen – insbesondere den oft unterstellten abstrak-

ten Gegensatz zwischen Freiheit und Sicherheit – aufbrechen, um auf diese

Weise zumWeiterdenken anzuregen. Die Systematisierung erfolgt nicht von

einem einzigen Gesichtspunkt her, sondern geschieht inmehreren Linien, die

sichuns bei der Lektüre der einzelnenTexte aufgedrängt haben.Auf dieEinbe-

ziehung externer Literatur habenwirmit Absicht verzichtet.Dass der Versuch

rückblickender Systematisierungen von subjektiven Vorannahmen und Präfe-

renzengeprägt ist und in jederHinsicht fragmentarischbleibenmuss,versteht

sich von selbst.

Semantiken der Freiheit

Disziplinäre Perspektiven

Die imvorliegendenBandversammeltenBeiträge stammenausunterschiedli-

chenDisziplinen: Philosophie,Geschichtswissenschaft,Theologie, Soziologie,

Rechtswissenschaft, Politikwissenschaft und Medienwissenschaft. Diese

Aufzählung ist schon deshalb unvollständig, weil einige der Autor:innen in-

terdisziplinär unterwegs sind, sodass noch weitere disziplinäre Perspektiven

mit ins Spiel kommen. Um eine erste Ordnung in die Vielfalt der Zugänge

zu bringen, könnte man versucht sein, auf die bekannte Differenz zwischen

bewertenden und beschreibenden Ansätzen zu rekurrieren. Diese hilft aber

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Rückblicke und Rückfragen

allenfalls bedingt weiter. Gewiss verfolgen einige der Beiträge eindeutig nor-

mative Absichten (vgl. z.B. Otfried Höffe, Georg Kohler, Jean-Pierre Wils,

Heiner Bielefeldt); andere zielen stärker auf Beschreibungen (vgl. z.B. Eckart

Conze,Nicole J. Saam,ChristianThies,Manfred Prisching). Diemeisten Texte

verbinden indes beschreibende und bewertende Aspekte, etwa indem sie

auf Probleme wie die Gefährdung der Wissenschaftsfreiheit verweisen (vgl.

Katrin Kinzelbach/Eva Pils), Ambivalenzen in der Geschichte des Liberalismus

herausarbeiten (vgl. mit unterschiedlichen Akzentuierungen Jörn Leonard

und Katrin Meyer), blinde Flecken im historischen Bewusstsein aufdecken

(vgl. Carmen Birkle, Rebekka von Mallinckrodt), Freiheitsrisiken im Internet

analysieren (vgl. Christoph Neuberger), stereotype Annahmen über ältere

Menschen dekonstruieren (vgl.Marie-Kristin Döbler) oder die Kritik an linker

Identitätspolitik einer systematischen Gegenkritik unterziehen (vgl. Karsten

Schubert). Hermeneutisch anspruchsvolle philosophiegeschichtliche oder

theologiegeschichtliche Skizzen zum Freiheitsbegriff (vgl. Gottfried Seebaß,

Barbara Zehnpfennig, WolfgangThönissen) lassen sich kaum eindeutig in ei-

nen Antagonismus von deskriptiven versus normativen Analysen einspannen;

und selbst eine klassische Normwissenschaft wie die Rechtswissenschaft ist

offensichtlich auf historische und soziologische Beschreibungen angewiesen

(vgl. z.B. DietmarWilloweit, Johannes Eichenhofer).

Aus diesen Beobachtungen den Schluss zu ziehen, die Differenzierung

zwischen deskriptiven und normativen Analyseverfahren sei hinfällig, wäre

allerdings falsch. Nach wie vor gilt es zu unterscheiden zwischen Ansätzen,

die auf normative Klärung und reflektierte ethische oder rechtliche Positio-

nierung zielen, und solchenUntersuchungen,die eigeneWertannahmen zwar

nicht zum Verschwinden bringen können, um einer möglichst unverzerrten

Beschreibung willen aber tendenziell einklammern. Diese Unterscheidung

bleibt wichtig, und es wäre gefährlich, sie zu ignorieren. In der Praxis lässt

sich die Differenz aber nicht immer trennscharf anwenden. Zu meinen, man

könne sie dazu nutzen, um Texte durchgängig eindeutig zuzuordnen und zu

sortieren, wäre ein Missverständnis. Der vorliegende Band zeigt dies in aller

Deutlichkeit.

Freiheit zwischen Universalität und Partikularität

Wenn man –mit den meisten Autor:innen des Bandes – davon ausgeht, dass

die Freiheit einen Wert bzw. ein unverzichtbares Grundrecht darstellt, bleibt

die Frage, ob sie über kulturelle und andere Grenzen hinweg allen Menschen

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit 339

zukommt. Otfried Höffe bejaht dies dezidiert mit Hinweis auf die Menschen-

würde: »Denn die Freiheit ist das höchste Gut des Menschen, sie macht sei-

ne Würde aus.« Ähnlich spricht sich auch Dietmar Willoweit für eine univer-

salistisch-menschenrechtliche Lesart des Freiheitsanspruchs aus, die er mit

Hans Joas von einer modernen Tendenz zur »Sakralisierung der Person« her

versteht und gegen die Ausblendungen des herrschenden Rechtspositivismus

stellt. »Nur durch die Idee derMenschenrechte, diemit demMenschsein nicht

nur entstanden sein, sondern mit ihm auch unverbrüchlich bleiben sollen, ist

Freiheit auf Dauer zu sichern.«

Allerdings ist der Universalismus der Menschenrechte nie unumstritten

gewesen. Heute stößt er vielleicht mehr denn je auf grundsätzliche Kritik,

die von unterschiedlichen Perspektiven vorgetragen wird. Im Raum ste-

hen beispielsweise feministische, kulturrelativistische, postkoloniale und

posthumanistische Einwände. Kritik an universalistischen Freiheitsrechtsan-

sprüchen manifestiert sich teils auch im vorliegenden Band. So zeigt Carmen

Birkle krasse Widersprüche innerhalb des U.S.-amerikanischen Freiheits-

mythos auf, der einerseits geradezu missionarische Züge in Richtung einer

Ausstrahlung auf die gesamte Menschheit annehmen kann, andererseits

bis heute mit massiven Ausgrenzungen und Diskriminierungen einhergeht.

Die von Elisabeth Holzleithner thematisierten LGBTIQA*-Rechte stellen ein

weiteres Beispiel für Exklusionen im Namen der Menschenrechte dar; denn

noch in den UN-Menschenrechtsdokumenten des 20. Jahrhunderts bleibt das

Recht auf Familie fast durchgängig an einem bestimmten heteronormati-

ven Familienbild orientiert, das erst in jüngster Zeit – etwa in Richtung der

Anerkennung von »Regenbogenfamilien« – kritisch aufgebrochen worden

ist. Mit Blick auf die Locke’sche Tradition des liberalen Rechtsdenkens be-

leuchtet Katrin Meyer partikulare Besitzansprüche, die von Anfang an den

Anspruch auf Freiheit konterkariert haben. Rebekka von Mallinckrodts Stu-

die zum Umgang mit Sklaverei im Alten Reich deutscher Nation beschäftigt

sich zwar nicht direkt mit dem Menschenrechtsanspruch der Gegenwart; er

enthält gleichwohl die Mahnung, dass die verdrängte Unrechtsgeschichte

nach wie vor der Aufarbeitung bedarf – was stets auch kritische Rückfragen

an normative Selbstverständnisse in der Gegenwart aufwirft. Tatsache ist

jedenfalls, dass das Freiheitsversprechen traditionell »immer nur für ein-

heimische weiße Männer« galt. Karsten Schubert geht in seiner Kritik noch

erheblich weiter, indem er universalistische Geltungsansprüche generell als

ideologische Verschleierung partikularer Privilegien dekonstruiert. Dagegen

macht er sich für eine linke Identitätspolitik stark, die ihrerseits bewusst von

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Rückblicke und Rückfragen

Partikularitäten ausgeht. Traditionell diskriminierte Minderheiten, so seine

Position, sollten ihre – ebenfalls partikularen – Interessen und Perspektiven

endlich zur Geltung bringen, um die Demokratie gleichsam von den Rändern

her aufzumischen und zu vitalisieren.

Angesichts solch grundlegender Anfragen (die sich leicht um weitere kri-

tische Perspektiven ergänzen ließen) kann für denUniversalismusmenschen-

rechtlicher Freiheit jedenfalls keine ungebrochene Selbstverständlichkeit

mehr unterstellt werden – falls diese je existiert haben sollte.Heiner Bielefeldt

plädiert deshalb für ein kontextsensibles Verständnis von »Universalismus […]

›auf Bewährung‹«, das den Raum für die Artikulation struktureller Unrechts-

erfahrungen gerade auch für traditionell marginalisierte Gruppen bewusst

offenhält und dementsprechend immer wieder neue Adaptierungen und

Reformulierungen der Menschenrechte vorsieht. Im Übrigen geschieht dies

ja auch. Beispiele sind die UN-Behindertenrechtskonvention (von 2006) mit

ihren Ansprüchen auf Inklusion und Barrierefreiheit, die UN-Erklärung über

die Rechte Indigener Völker (von 2007) oder die im Jahre 2017 erweiterten

Yogyakarta-Prinzipien zu den Rechten auf sexuelle Orientierung undGender-

Identität (vgl. dazu Elisabeth Holzleithner). Die Kritik der Menschenrechte

gehört insofern zu einer aufgeklärten menschenrechtlichen Praxis unver-

zichtbar dazu, die einen falschen Universalismus – nämlich die schlichte

Universalisierung des normativen Status quo – immer wieder aufbrechen

muss.

Anders steht es mit einer Fundamentalkritik, die den normativen Uni-

versalismus generell verwirft bzw. pauschal unter Ideologieverdacht stellt.

Karsten Schuberts Beitrag lässt sich in diesem Sinne lesen. Zu Recht weist er

Einwände gegen geschlechtssensible Sprachemit demArgument zurück, dass

die traditionelle Sprechweise ja keineswegs »neutral« sei, sondern lediglich

partikulare patriarchale Vorherrschaftsansprüche reproduziere. Statt mit

der Kritik an bestehenden Partikularismen, etwa in der Sprache, Impulse in

Richtung mehr Inklusion zu geben, setzt er auf die kritisch-provokative Kraft

partikularer Identitätspolitik marginalisierter und diskriminierter Minder-

heiten. Bedenkt man allerdings, wie viele Gruppen sich aktuell als kollektive

Opfer systematischer Ausgrenzung inszenieren – darunter »Querdenker:in-

nen«, PEGIDA-Anhänger:innen und Impfgegner:innen –, stellt sich die Frage,

nach welchen Kriterien die »wirklich« vonDiskriminierung Betroffenen über-

haupt angemessen identifiziert werden sollen. Selbstetikettierungen sind

dafür jedenfalls offensichtlich nicht zureichend. Es wäre außerdem wichtig

dafür zu sorgen, dass eine Politik, die »von den Rändern« ausgeht, nämlich

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit 341

»von der Vielfalt der partikularen Perspektiven derer, die ausgeschlossen

sind« (so die Formulierung Schuberts), nicht in freiheitsfeindliche oder gar

rechtsextreme Fahrwasser abdriftet. Um dies zu verhindern, wären freilich

Kriterien erforderlich, die sich auch über partikulare Standpunkte hinaus

plausibilisieren lassen müssten.

Wege zu einem anspruchsvollen Freiheitsverständnis

Der Anspruch auf Freiheit durchzieht die Entwicklung von Ethik, Politik und

Recht – sicherlich nicht nur in der abendländischen Geschichte, auf die sich

der vorliegendeBandweitestgehendkonzentriert.Freiheit gehört demnachzu

denDefinitionselementen der rechtsstaatlichenDemokratie.Auch dieGrund-

und Menschenrechte – Gewissensfreiheit, Religionsfreiheit, Meinungsfrei-

heit, Versammlungsfreiheit usw. – sind im Kern stets Freiheitsrechte. Zu den

irritierenden Erfahrungen der letzten Jahre gehört die Beobachtung, dass

sich gerade auch offene oder versteckte Gegner:innen der rechtsstaatlichen

Demokratie auf ihre Freiheit berufen. Die persönlicheWeigerung, angesichts

der Corona-Pandemie eine medizinische Maske zu tragen, wurde in rechts-

populistischen Kreisen und von Seiten mancher »Querdenker:innen« immer

wieder zur Nagelprobe freiheitlicher Gesinnung stilisiert. Nun lässt sich über

die Erforderlichkeit, Geeignetheit und Angemessenheit der in den vergange-

nen JahrenunterCorona-Bedingungen verhängten Freiheitseinschränkungen

trefflich streiten; dieser Streit hat bekanntlich auch Parlamente und Gerichte

beschäftigt. Um Fragen konkreter Verhältnismäßigkeit ging es den radikalen

Gegner:innen aber in der Regel gerade nicht. Der Hinweis auf die persönliche

Freiheitssphäre, in die man sich nicht hineinreden lassen wolle, steht statt-

dessen oft genug für eine Absage an den demokratischen Diskurs überhaupt.

Die Freiheitssemantik kann auf diese Weise geradezu hermetische Züge an-

nehmen. Die so individualistisch und privatistisch verstandene Freiheit steht

dann nicht nur gegen – zumindest nachvollziehbare – Anliegen öffentlicher

Sicherheit und Gesundheit, sondern droht aus demGewebe gesellschaftlicher

Beziehungen insgesamt herauszufallen.Dass Freiheit nicht nur »meine« Frei-

heit ist, dass sie gleichermaßen allen anderen zusteht, dass ihre Entfaltung

an gesellschaftlichen Voraussetzungen hängt, die es zu pflegen gilt – all dies

kann aus dem Blick geraten.

Invielenderhier vorliegendenBeiträgegeht esdarum,einanspruchsvolles

Verständnis von Freiheit zu gewinnen – oder vielleicht auch wiederzugewin-

nen. Ein solches Unterfangen ist allerdings nicht frei von Risiken.Wer das An-

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Rückblicke und Rückfragen

spruchsniveau des Freiheitsbegriffs erhöhen möchte, steht in der Gefahr, da-

mit demFreiheitsgebrauchwomöglich schonbestimmteRichtungen vorzuge-

ben.Dieses Problemkommt imBandwiederholt zuWort.EinMotiv, das dabei

in vielenVarianten immerwieder auftaucht, ist dieDifferenz zwischennegati-

ver undpositiver Freiheit–gern formuliert als »Freiheit von…«und»Freiheit zu

…«. Dabei fällt auf, dass im Unterschied zum sonst üblichen Sprachgebrauch

die negative Komponente oft an erster Stelle genannt wird (z.B. bei Otfried

Höffe, Gottfried Seebaß, ChristianThies, Georg Kohler). Vermutlich ist es ge-

nerell einfacher, die negative Seite zu nennen und anzugeben,wogegen Freiheit

erreicht und gesichert werden soll, als positive Freiheitsziele (wozu) inhaltlich

auszuformulieren. Hinzu kommt die im liberalen Rechtsdenken tief angeleg-

te Reserve gegenüber externen (vor allem staatlichen) Vorgaben, die über ei-

ne verbindliche inhaltliche Bestimmung des Freiheitsgebrauchs die Freiheit

selbst zu zerstören drohen. Im Hintergrund steht auch die Erfahrung, dass

die »Verhexung unseres Verstandes« (Wittgenstein, zitiert bei Seebaß) über

semantische Verwirrstrategien gerade auch den Freiheitsbegriff betrifft und

diesbezüglich schon viel Unheil gestiftet hat.

Michael Krennerich hält die negative Komponente der Freiheit, die er kei-

neswegs isolieren möchte, deshalb nach wie vor für unumgänglich. Ohne ne-

gative Freiheit könne von Freiheit in Staat und Gesellschaft letztlich nicht die

Redesein.HierwärenetwaauchkritischeRückfragenaneinplatonischesKon-

zept angezeigt, das –wie Barbara Zehnpfennig schreibt –Freiheit ausschließ-

lich positiv, nämlich als Herrschaft der Vernunft im einzelnen Menschen und

im politischen Gemeinwesen definiert. Die meisten hier versammelten Bei-

träge gehen implizit oder explizit davon aus, dass eine ausschließlich positiv

definierte Freiheit zu kurz greift, ja leicht auf einen Etikettenschwindel hin-

auslaufen könnte. Auch Christoph Gusy, der über das klassisch-liberale Frei-

heitsverständnis in mancher Hinsicht hinausgeht, möchte die grundrechtli-

che Abwehrkomponente gegen den Staat festhalten und dieses Erbe des Libe-

ralismus ausdrücklich wahren. Georg Kohlers Position zur negativen Freiheit

bleibt zwar insgesamt ambivalent, insofern er darin eine moderne Tendenz

zumethischenRelativismus vermutet; er verweist zugleich aber auf Erfahrun-

genmit totalitärerHerrschaft,diedieNotwendigkeitnegativerFreiheitsrechte

klar erwiesen hätten. Auch er setzt daher letztlich auf eine Komplementarität

von negativer und positiver Freiheit.

In keinem der hier versammelten Beiträge wird die negative Freiheit

jedenfalls isoliert thematisiert oder gar verabsolutiert. Auch diejenigen

Autor:innen, die sich explizit zu ihr bekennen, nehmen stets komplexe Per-

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit 343

spektiven ein. Dies geschieht freilich in verschiedenen Semantiken und mit

sehr unterschiedlichen Akzentsetzungen. Georg Kohler setzt auf eine Kom-

plementarität von negativer und positiver Freiheit im modernen demokrati-

schen Rechtsstaat, die – bei aller Spannung zueinander – zugleich einander

wechselseitig voraussetzen. Otfried Höffe plädiert für einen »aufgeklärte[n]

Liberalismus«, der sich im Unterschied zum »klassischen Liberalismus« nicht

mit gegen den Staat gerichteten negativen Freiheitsrechten begnügt, son-

dern auch soziale Rechte vorsieht. Christoph Gusy hält am liberalen Erbe der

negativen Freiheitsrechte zwar dezidiert fest, möchte diese zugleich aber in

Richtung demokratischer Beteiligungsrechte und sozialstaatlicher Vertei-

lungsgerechtigkeit erweitern. Michael Krennerich beschäftigt sich in seinem

Beitrag mit freiheitlichen Beteiligungsrechten wie Meinungs-, Versamm-

lungs- und Vereinigungsfreiheit, in denen die grundrechtlich gesicherte

Differenz zwischen Staat und Gesellschaft nicht verschwindet, sondern po-

sitiv dazu dient, einen Raum freier politischer Betätigung zu eröffnen. Die

Zivilgesellschaft,die dabei zurEntfaltunggelangen soll, ist etwas fundamental

anderes als die »bürgerliche Gesellschaft«, von der Hegel und Marx als einem

System bloß partikularer Bedürfnisse sprechen. In historischer Perspektive

betont entsprechend auch Jörn Leonard, dass der klassische Liberalismus bei

allen Verkürzungen und Ausgrenzungen, die man ihm zweifellos vorwerfen

muss, keineswegs bloß auf den Bourgeois, sondern vor allem auf den Citoyen

zielte und insofern über ein bloß staatsabwehrendes Freiheitsverständnis hin-

ausging. Mit dieser Einschätzung unterscheidet er sich deutlich von Katrin

Meyer, die die liberale Tradition seit Locke ganz von Eigentumsinteressen her

versteht, dabei aber die Konturen zwischen Liberalismus undNeoliberalismus

zu verwischen scheint. Erasmus Mayr orientiert sich in seinem Text primär

an Kant, der bekanntlich klar zwischen einer ethischen und einer rechtlichen

Freiheitsperspektive unterscheidet. Während Kant mit dem Begriff der sitt-

lichen Autonomie die Bedeutung des individuellen Verantwortungssubjekts

herausstreicht, das sich vor die Aufgabe gestellt sieht,moralische Verbindlich-

keiten nicht nur passiv zu übernehmen, sondern in Form konkreter Maximen

aktiv (»gesetzgeberisch«) auszugestalten, wird die rechtliche Freiheit als

ein nach Gleichheitsgesichtspunkten strukturierter persönlicher Freiraum

gefasst.

EinenGegen- oderKomplementärbegriff zur negativen Freiheit stellt auch

die soziale Freiheit dar, mit der u.a. Nicole J. Saam sich beschäftigt. Dabei

zeigt sich, dass dieser Begriff schon in sich selbst facettenreich ist. In eher

beschreibender, neoweberianischer Hinsicht meint er die soziale Vermit-

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Rückblicke und Rückfragen

teltheit jeder Freiheit, die außerhalb von Gesellschaft nicht einmal gedacht,

geschweige denn gelebt werden könnte. Darüber hinaus kommt, wie Saam

zeigt, der Begriff der sozialen Freiheit auch in normativen Projekten zum

Zuge, etwa in der feministischen Kritik, die gegen ein einseitig individualis-

tisches Freiheitsverständnis auf »relationale Autonomie« zielt und Freiheit

damit wesentlich als Beziehungskategorie fasst. Noch einmal anders sind

neohegelianische Ansätze gelagert, die in der bestehenden sozialen Praxis

emanzipatorische Potenziale aufspüren und entbindenmöchten.

Für ein von vornherein relationales Verständnis von Autonomie plädiert

nachdrücklich Elisabeth Holzleithner. Die Relationalität bezeichnet dabei

nicht primär die Einschränkung der Freiheit, der um der Freiheit anderer wil-

lenggf.vonStaatswegenGrenzengesetztwerdenmüssen, sondernzuallererst

eine positiveErmöglichung.Autonomie ist,wie sie schreibt, vonHaus aus »ein

in menschliche Beziehungen eingebettetes Konzept«; sie qualifiziert die Au-

tonomie auch mit den Adjektiven »kommunikativ und interpersonal«. Ferner

greift sie die im Kontext der Behindertenrechtskonvention entstandene Figur

der »assistierten Freiheit« auf,umdamit die generelle Verwiesenheit derMen-

schen auf unterstützende Leistungen zu verdeutlichen. Bei aller Betonung

dieser relationalen Grundstruktur menschlicher Freiheit betont Holzleithner

zugleich aber die Notwendigkeit, gesellschaftliche Zwangsverhältnisse auf-

zudecken und zu überwinden, unter denen gerade auch LGBTIQA*-Personen

nach wie vor leiden. In ihrem Freiheitsverständnis bleibt die kritisch-»nega-

tive« Komponente insofern gewahrt, als Menschen eben »nicht Objekte der

Verfügbarkeit anderer« sein dürfen.

Auch der Beitrag von Johannes Eichenhofer lässt sich im Kontext der Be-

mühungen um die Überwindung eines eng-individualistischen Freiheitsver-

ständnisses ansiedeln. Rechtliche Freiheitssicherung geht nach Eichenhofer

heute nämlichwesentlich dadurch vonstatten, dass die Rechtsordnung ein be-

gründetes (nicht blindes!) Vertrauen in die Integrität zentraler Institutionen

ermöglicht, wie er am Beispiel des Datenschutzes illustriert. Es gilt deshalb,

so Eichenhofer, die beim Privatheitsschutz »vorherrschende Perspektive eines

individualzentrierten Kontrollrechts« durch »eine relationale, vertrauens-

schützende Perspektive« zumindest zu ergänzen. Auch die Komponente der

Freiheitssicherung durch öffentliche Institutionen wird in Eichenhofers Bei-

trag besonders deutlich, ohne dass die gleichzeitige Freiheitsgewährleistung

auch gegen staatlicheÜbergriffe dadurch freilich obsoletwürde.Ein komplexes

Verständnis der Freiheitsrechte unterstellen auch Katrin Kinzelbach und Eva

Pils, wenn sie aktuelle Gefährdungen der Wissenschaftsfreiheit untersuchen.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit 345

Bei der Wissenschaftsfreiheit, so machen sie deutlich, geht es zum einen um

die Freiheit individuellerWissenschaftler:innen, die Schutz gegen Bevormun-

dung, Einschüchterung und Instrumentalisierung benötigen, zum anderen

aber nicht weniger auch um die Integrität der Institutionen vonWissenschaft

und Forschung.

Auf andere Weise spricht auch Andreas Funke die Defizite eines rein

negativen Freiheitsverständnisses an. Im Zentrum seiner Kritik steht die

Abstraktheit eines juristischen Freiheitsdenkens, das jedwede inhaltliche Be-

stimmung von vornherein unter den Verdacht der Bevormundung stellt und

deshalb vermeiden möchte. Funke bezieht sich dabei auf die herrschende In-

terpretation der »allgemeinen Handlungsfreiheit« nach Artikel 2 Absatz 1 des

Grundgesetzes. Er zeigt, dass der bewusste Verzicht auf jedwede inhaltliche

Strukturierungkontraintuitive Folgennach sich zieht.Das inhaltlich zunächst

völlig offen gehaltene allgemeine Freiheitsrecht umfasst sowohl existenziell

wichtigeThemen, die die Menschenwürde betreffen, als auch eher belanglose

Anliegen, etwa die Freiheit zum Rasen ohne Geschwindigkeitsbegrenzung.

Die Offenheit des Freiheitsgebrauchs entpuppt sich, wie Funke herausstellt,

hier als bloße Leerheit; sie droht in Trivialitäten zu münden. Hinzu kommt,

dass spätestens im Konfliktfall inhaltliche Bestimmungen schließlich doch

unerlässlich werden. Diese geschehen allerdings gleichsam via negationis,

nämlich über staatliche Schrankenziehungen, die ihrerseits an formale Krite-

rien wie die Verhältnismäßigkeit zurückgebunden sind (vgl. dazu den Beitrag

von Christian Walter). Dieser indirekte, eher implizite Weg, inhaltliche Be-

stimmungen des Freiheitsrechts faktisch dann doch vorzunehmen, birgt u.a.

den Nachteil mangelnder Transparenz.

Unter seinen Beispielen, anhand derer Funke die Ausblendungen eines

negativ gefassten Freiheitsbegriffs illustriert, führt er u.a. den Beschluss des

Bundesverfassungsgerichts zur Suizidassistenz vom Februar 2020 an. Dieses

Thema steht im Zentrum der Ausführungen von Jean-Pierre Wils. Sowohl im

Urteilstext des Bundesverfassungsgerichts als auch in einigen der jüngst vor-

gelegten Gesetzesentwürfe sieht er eine lebensfremde, seltsam kontextlose, ja

monologische Abstraktheit am Werk. Das Bundesverfassungsgericht postu-

liert die Autonomie eines isolierten Individuums, dem es das Grundrecht auf

selbstbestimmtes Sterben zuerkennt, ohne dabei soziale Einbindungskontex-

te auch nur halbwegs angemessen zu thematisieren, was Wils befremdlich

findet. Mit Blick auf die anstehenden Gesetzesänderungen fordert er des-

halb, »den Isolationismus und Prozeduralismus […] in ein reichhaltigeres

moralisches Milieu zu überführen«.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Rückblicke und Rückfragen

Von einem ganz anderen Ansatz herkommend, nämlich im Kontext sei-

ner Analyse von Authentizität, spricht Manfred Prisching die Gefahren eines

ins Anspruchslose abdriftenden Freiheitsverständnisses an.Das um sich grei-

fende identitätspolitische Streben nachmaximaler persönlicher Authentizität

kann, so seine These, dazu führen, »individuelle Freiheiten ins Anarchische«

hinein zu steigern und gegen jedwede kritische Einrede zu immunisieren.Die

Resultate sind Distanzverlust, Reflexionsverweigerung, Diskursabbruch und

eine Erosion von Standards der Höflichkeit. »Der ›herrschaftsfreie Diskurs‹,

den die Aufklärung ins Leben rufen wollte, wird vom angeblich demokrati-

schen ›Wutbürger‹ abgelöst: Nicht der Verstand, sondern das Bauchgefühl ist

das Authentische.« Ohne das Streben nach Authentizität per se zu verwerfen,

kann Freiheit nach Prisching daher auch heißen, »sich von seiner Authentizi-

tät nicht bestimmen [zu] lassen«.

Als grundlegende Kritik an einem einseitig negativen Freiheitsbegriff

lassen sich schließlich auch die theologischen Entwürfe lesen, die Nicole

Grochowina und Wolfgang Thönissen vorstellen. Von unterschiedlichen

konfessionellen Perspektiven her betonen beide gleichermaßen die »Un-

verfügbarkeit« der Freiheit, die dem Menschen nicht als Besitz, sondern

als Auftrag zukommt. Grochowina erläutert dies anhand der Frühschriften

Luthers. Thönissen schlägt die Brücke vom theologischen hin zum politisch-

rechtlichen Freiheitsverständnis, für das sich die katholische Kirche, nach

langen Phasen des Zögerns, ja des massiven Widerstands, auf dem Zweiten

Vatikanischen Konzil geöffnet hat. Mit dem Begriff der Unverfügbarkeit der

Freiheit soll der Raummenschlichen Handelns nicht materialiter beschnitten

werden. Wohl aber geht es darum, die Freiheit gegen individualistische, pri-

vatistische und dezisionistische Verengungen gerade in ihrer Werthaftigkeit

– als Geschenk oder Gabe – zu vergewissern. Auf diese Weise kommt eine

andere Form von relationaler Freiheit ins Spiel, nämlich von der Relation des

Menschen zuGott her verstandene Freiheit.Die in der Allgemeinen Erklärung

der Menschenrechte der Vereinten Nationen betonte »Unveräußerlichkeit«

der Freiheitsrechte, die um der Würde jedes Menschen willen unbedingt zu

respektieren sind, lässt sich insofern auch theologisch sinnvoll dechiffrieren

und stützen.

Diese Beiträge zeigen: Die Idee der Freiheit war nicht nur in historischer

Perspektive eine treibende Kraft abendländischer Geistes-, Kultur- und po-

litischer Entwicklung; sie bleibt weiterhin umkämpft. Was Menschen unter

Freiheit verstehen, wird immer wieder neu ausgelegt und angeeignet. Dabei

zeigen sich auch erhebliche Unterschiede hinsichtlich der primären Loka-

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit 347

lisierung der Freiheit. Nach Barbara Zehnpfennig gibt es Zeitalter, die dem

Tätigsein Vorrang vor der Innerlichkeit einräumen; diese, so Zehnpfennig,

»nehmen von außen kommende Beschränkungen von Freiheitsräumen sicher

massiver wahr als Epochen, in denen man, z.B. durch eine religiöse Ausrich-

tung des Lebens, politische und gesellschaftliche Zwänge duldsamer erträgt,

sofern nur der eigene Innenraum unverletzt bleibt.« Ein solcher Wechsel

der Freiheitssemantik kann auch eine individuelle Strategie im Umgang mit

widrigen äußeren Umständen sein, wie die Corona-Pandemie gezeigt hat.

Zugleich hat gerade die Pandemie vor Augen geführt, dass äußere Umstände

die individuell präferierte Semantik der Freiheit gerade nicht determinieren:

Während manche Menschen sich für die (negative) Freiheit vom Zwang sich

impfen zu lassen engagierten, setzten sich andere dafür ein, die Demonstra-

tionsfreiheit auch unter den Bedingungen der Pandemie zu wahren. Manche

Jurist:innen argumentierten leidenschaftlich gegen allgemeine Ausgangs-

beschränkungen, einige Sozialphilosoph:innen beschworen eine in einem

bestimmten Konzept von sozialer Freiheit eingeschriebene Solidarität. Einige

Angehörige politischer Eliten nahmen für sich selbst die individuelle Freiheit

in Anspruch, über einigen der von ihnen selbst verordneten Freiheitsein-

schränkungen zu stehen – was ihnen dann aber auch zum Vorwurf gemacht

wurde. Durch Konzerte auf getrennten Balkonen konnten Künstlerinnen

und Künstler ihre Weltoffenheit mobilisieren, um ihre Musik in neuer oder

unkonventioneller Weise zum Ausdruck zu bringen. Viele erziehende Mütter

(oder auch Väter) mussten hingegen erleben, dass ihre relationale Autonomie

in nie gekannterWeise eingeschränkt wurde.Wer jedenfalls hätte je daran ge-

dacht, dass ihmdie Freiheit verwehrtwerden kann, die imSterben befindliche

Ehefrau zu besuchen?

Freiheits-Sicherheits-Verhältnisse

Freiheit und Sicherheit sind offenbar keine unmittelbaren Gegensätze. Un-

mittelbar stehen einander vielmehr Freiheit und Unfreiheit bzw. Sicherheit

undUnsicherheit gegenüber. In sprachlogischer Betrachtung liegt daher nicht

zwingend einGegensatz zwischen Freiheit und Sicherheit vor.Dies entspricht

auch der Alltagserfahrung: Unsicherheit ist typischerweisemit Unfreiheit ver-

bunden, denn eine Person, die sich fürchtet, ist nicht so frei in ihrem Willen

und Handeln, wie wenn sie sich nicht fürchten müsste.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Rückblicke und Rückfragen

Wenn Freiheits-Sicherheit-Verhältnisse (re-)konstruiert werden, dann

kann in erster Näherung unterschieden werden, ob dabei gar kein, ein mit-

telbares oder ein striktes Spannungsverhältnis postuliert wird. In zweiter

Näherung wird man die postulierten strikten Spannungsverhältnisse – etwa

als absolute Gegensätzlichkeit, bipolares Nullsummenspiel, quantitativer

Antagonismus oder rein antonymes Verhältnis charakterisiert – danach zu

befragen haben, ob es sich nicht doch in sprachlogischer Betrachtung um

strengere Varianten mittelbarer Spannungsverhältnisse handelt. Kein Span-

nungsverhältnis liegt vor, wenn der eineWert als Bedingung der Möglichkeit,

als Voraussetzung des Denkens oder der Realisierung des anderenWertes gel-

ten kann, etwa,wie Eckart Conze festhält,wennwir »Sicherheit als Bedingung

von Freiheit, als Voraussetzung von freiemHandeln« auffassen.Wenn soeben

zwischen Voraussetzungen des Denkens oder der Realisierung unterschieden

wurde, dann verweist dies zudem auf den Gegensatz zwischen objektiven

und konstitutiven Verhältnissen. Hier sind insbesondere die Perspektiven der

Philosophie und der Soziologie zu unterscheiden. Erstere fragt danach, wel-

che Merkmale als definierend für einen Begriff gelten sollen, damit man den

Begriff überhaupt denken kann. Letztere geht von der Annahme aus, dass bei

der Konstitution eines sozialen Phänomens dessen objektives Vorliegen allein

nicht ausreicht, umdas Phänomen ins gesellschaftlich-kollektive Bewusstsein

zu heben, und fragt dann, wie uns das Phänomen tatsächlich bewusst wird.

Freiheits-Sicherheits-Verhältnisse als Konstitutionsverhältnisse

Sollen Konstitutionsverhältnisse geklärt werden, so ist daher zu fragen, wie

wir Freiheit und Sicherheit denken oder wahrnehmen, wie wir uns beider

gesellschaftlich bewusst werden, und in welchem Verhältnis beide dabei zu-

einander stehen. In diesem Sinne thematisieren Andreas Funke und Heiner

Bielefeldt Freiheit als konstitutives Prinzip der Rechtsordnung. Ein »nicht-

freiheitlichesRecht«, so Funke, sei nicht denkbar.Bielefeldt unterstreicht dies.

Freiheit sei nicht »ein Rechtsanspruch neben anderen«, sondern fungiere als

»konstitutives Prinzip jedweder Rechtlichkeit überhaupt«. Nicole J. Saam

weist darauf hin, dass konstitutive und kausaleTheorien relationaler Autono-

mie vorliegen, in denen es umstritten bleibe, »welche der sozialen Merkmale

als definierend (Konstitutionsbedingungen) für relationale Autonomie und

welche als ursächlich (Ermöglichungs- bzw. Hintergrundbedingungen) in

Zusammenhangmit relationaler Autonomie stehend gelten sollen.« Lediglich

in Katrin Meyers dekonstruktivistischen Interpretationen kommen Freiheit

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit 349

und Sicherheit gemeinsam in den Blick. Sie argumentiert, dass »Sicherheit

[…] als Konstitutions- und Gegenbegriff von liberaler Freiheit« (Herv. i.O.)

begegne. Freiheit könne im politischen Denken des Liberalismus nicht ohne

Sicherheit gedacht werden: Beispielsweise erscheine in Lockes Philosophie

die Ausübung des Rechts, frei über sich und seinen Besitz zu verfügen, »nicht

denkbar ohne eine staatliche Zwangsgewalt, die dieses Recht vor Gefahren

von Innen und Außen schützt und eine stabile Ordnung sichert.«

Freiheits-Sicherheits-Verhältnisse als Wertkonflikt

Ob und inwieweit die Sicherheit analog zur Freiheit einen eignen Wert dar-

stellt, findet unterschiedliche Einschätzungen. Dezidiert in diese Richtung

argumentiert Eckart Conze, der allerdings mit eigenen Stellungnahmen

zurückhaltend bleibt. Er beschreibt einen historischen Prozess, in dem Si-

cherheit immer mehr zur Aufgabe der Politik wird. Ursache dafür sind

Erfahrungen von Unsicherheit, Kontingenz und Gewissheitsverlusten in

der modernen Gesellschaft. Sicherheit, so sein Resümee, »ist ein politischer

Wertbegriff, dessen Bedeutung sich nicht in der Spannung von Sicherheit

und Freiheit erschöpft.« Gleichzeitig diagnostiziert Conze Gefahren einer

Entgrenzung der Sicherheitspolitik in Richtung umfassender »Versicherheit-

lichung« – zumal Sicherheitsbedürfnisse sich stets steigern lassen und keine

immanenteGrenzekennen.Diesen letzterenPunkt formuliertChristophGusy

aus rechtswissenschaftlicher Perspektive ganz ähnlich. Er sieht die Gefahr,

dass sich derRechtsstaat zunehmend zumPräventionsstaat aufrüstet,was auf

Kosten der Freiheit gehen muss. Im Unterschied zu Conze versteht Gusy die

Sicherheit aber weder als genuinen Wert noch als eigenständiges Rechtsgut,

sondern als einen »Zustand, in welchem sich andere Rechtsgüter befinden«.

Deshalb konstruiert er die Spannung zwischen Freiheit und Sicherheit nicht

als Wertkonflikt, innerhalb dessen ggf. Wertabwägungen erforderlich sind,

sondern bemisst staatliche Sicherheitspolitik kritisch an ihrer Funktion zu-

gunsten des Freiheitsschutzes. Nicht der Gebrauch der Freiheit ist demnach

rechtfertigungsbedürftig; vielmehr liegt die Rechtfertigungslast auf Seiten

derer, die Einschränkungen der Freiheit für kontextuell erforderlich halten. In

ähnlichen Worten formuliert dies auch Otfried Höffe. Er mahnt hinsichtlich

der Rechtfertigung staatlicher Freiheitseinschränkungen eine Präzision an,

die er bei den jüngeren staatlichen Anti-Corona-Maßnahmen weitgehend

vermisst hat.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Rückblicke und Rückfragen

Nullsummenkonflikt, Positivsummenspiel, Negativsummenkonflikt

Es überrascht nicht, dass hinsichtlich des (objektiven) Verhältnisses von

Freiheit und Sicherheit unterschiedliche Positionen und Einschätzungen

vorgebracht werden. So betont Eckart Conze, dass das Verhältnis von Sicher-

heit und Freiheit »nicht nur und nicht immer ein Verhältnis der Spannung«

sei. Beispiele für Positivsummenspiele finden sich bei Christoph Neuberger,

der hervorhebt, dass im Internet ein Mindestmaß an Sicherheit Vorausset-

zung für Freiheit der Meinungsäußerung sei, und bei Marie-Kristin Döbler,

die argumentiert, dass Freiheit von Verpflichtungen, Notwendigkeiten und

Selbstsorge im Alter nur möglich seien, »wenn Sicherheiten vorhanden sind,

etwa Schutz, Verlässlichkeit und Vertrauen.«

Bemerkenswert ist, dass keiner der Beiträge dieses Bandes eine Art Null-

summenlogik unterstellt. Eine solche Nullsummenlogik kommt allenfalls re-

ferierend zu Wort, nämlich als Negativfolie, auf der sodann komplexere Ver-

hältnisbestimmungen vorgenommen werden. In diesem Sinne setzt Erasmus

Mayr mit der Hobbes’schen Konstruktion eines Naturzustandes ein, in dem

dieabsoluteFreiheit allernichtnurauf absoluteUnsicherheit hinausläuft, son-

dern sie auch als faktischeUnfreiheit entpuppt.WieMayr darlegt, haben auf je

ihreWeise sowohl Locke als auchKant diesen abstrakten Antagonismus hinter

sich gelassen.

Auch Christoph Gusy rekonstruiert zwar das Freiheits-Sicherheits-Ver-

hältnis des klassischen liberalen Staatsverständnisses als Nullsummenkon-

flikt: »Sicherheit der einen ging dann (auch) auf Kosten der Freiheit der

anderen […]. […] Es ging und geht dann um Freiheit oder Sicherheit.« Im

weiteren Verlauf seiner Argumentation konzentriert er sich jedoch darauf,

zu erklären warum »die Freiheit im Sicherheitsdiskurs trotzdem häufig auf die

Verliererstraße zu geraten« (Herv. i.O.) drohe.Er rekonstruiert das darin vorherr-

schende Denken als Negativsummenspiel. Die Sicherung der Freiheit könne

»überschießen[…]« – Sicherheit sei nahezu unbegrenzt steigerbar, durch

Präventionsmaßnahmen, durch Gefahraufklärungsmaßnahmen. Sicherheit

werde dann »kontraproduktiv«, weil sie ihr eigenes Schutzgut ersticke. Aus

einem mehr an Sicherheit resultiert dann ein viel weniger an Freiheit. Um

dies zu verhindern hat die Rechtsprechung Kriterien für den angemessenen

Umgang mit kollidieren Rechtsgütern entwickelt, die Christian Walter in

seinem Beitrag näher erläutert. Obwohl die meisten Freiheitsrechte (anders

als etwa das Folterverbot) keinen absoluten Schutz genießen, bleibt es dabei,

dass staatliche Eingriffsmaßnahmen jeweils einer präzisen Rechtfertigung

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit 351

bedürfen, für die überprüfbare Kriterien – etwa das Verhältnismäßigkeits-

prinzip mitsamt seinen Subkriterien der Geeignetheit, Erforderlichkeit und

Angemessenheit – vorgegeben sind. Auch Katrin Meyers Schlussfolgerung,

das (neo-)liberale Sicherheitsdispositiv verfange sich in seinem politischen

Vollzug in einer Dynamik, die seine eigenen Ziele gefährde, impliziert eine

solche Negativsummenlogik. Letztere fassen auch Katrin Kinzelbach und

Eva Pils ins Auge, wenn sie für die Sicherung der Wissenschaftsfreiheit for-

dern, »dass auch Schutz vor dem Druck autokratischer Akteure […] gewährt

werden muss, ohne dabei die zu schützenden individuellen Freiheiten zu

unterminieren.«

Fast alle Autor:innen dieses Bandes, die sich in der Sache äußern (z.B.

Höffe, Conze, Gusy, Neuberger, Döbler) scheinen darin übereinzustimmen,

dass Freiheit ohne ein bestimmtes Maß an Sicherheit gar nicht möglich wäre.

Die hier aus analytischen Gründen herausgearbeiteten Spiellogiken sollten

insofern nicht darüber hinwegtäuschen, dass reale Spannungsverhältnisse

sich in der Regel nicht auf eine einzige Spiellogik reduzieren lassen. So geht

ChristophNeuberger hinsichtlich des Internets von einemSpannungsverhält-

nis zwischen Freiheit und Sicherheit aus, an dessenBeginn das oben genannte

Positivsummenspiel steht – ein Mindestmaß an Sicherheit sei Voraussetzung

für die Freiheit der Meinungsäußerung.Wer die Freiheit nutze, sich »mit der

eigenen Meinung öffentlich Gehör und Geltung zu verschaffen«, der »gibt

damit ein Stück Sicherheit auf« – und es erweist sich als eine empirische

Frage, ob hier ein Nullsummen- oder ein Negativsummenkonflikt vorliegt.

Freiheitsgefährdende Instrumentalisierungen von »Big Data« diagnosti-

ziert Neuberger nicht nur bei autokratischen Regimen, sondern auch im

»›Überwachungskapitalismus‹« westlicher Gesellschaften. Automation und

Partizipation generierten einen paradoxen Effekt in der digitalen Öffentlich-

keit: Erst durch die Partizipation hinterlasse das Publikum digitale Spuren,

die automatisch ausgewertet werden könnten. »Freiheitsgewinne erweisen

sich somit als notwendige Voraussetzung für mögliche Freiheitsverluste«. In

Autokratien sind hier Negativsummenspiele wahrscheinlich, inDemokratien,

in denen der Datenschutz mit der Ausübung von Freiheitsrechten verbunden

wird, sind die Effekte weniger vorhersagbar. Immerhin kann Freiheit hier

auch Sicherheit einschränken: Es ist, so Neuberger, ein Aspekt von Freiheit,

»selbst das gewünschte Maß an Sicherheit festzulegen.«

Noch vielschichtigerwerdendie Spannungsverhältnisse zwischen Freiheit

und Sicherheit, wenn verschiedene Akteursgruppen betrachtet werden, wo-

rauf Marie-Kristin Döbler eindringlich für Care Empfangende und Gebende

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Rückblicke und Rückfragen

hinweist: »Umwessen Freiheit, umwessen Sicherheit geht es?Wessen Freiheit

oder Sicherheit wiegtmehr oderwird vonwelchen anderen ›Dingen‹ aufgewo-

gen?« In solchen Konstellationen entfalten auch dekonstruktive Interpretatio-

nen ihre Stärke, wie man in den Beiträgen von Döbler undMeyer sehen kann.

Beide Autorinnen zeigen, wie die Thematisierung von Freiheit und/oder Si-

cherheit in einer bestimmtenDeutung andereDeutungen zugleich ausgrenzt,

und konzentrieren sich auf diejenigen Deutungen, die ausgegrenzt werden.

Spannungsverhältnisse und ihre Lösung

Werden Freiheits-Sicherheits-Verhältnisse als Konflikt- oder Spannungs-

verhältnis bestimmt, so stellt sich die Folgefrage, ob und (wenn ja) wie die

Spannung aufgehoben bzw. wie eine Lösung oder zumindest Gestaltung

dieses Konflikt- oder Spannungsverhältnisses gedacht werden. Faktisch

aufgelöst wird dieses Spannungsverhältnis von vornherein im Institutionen-

positivismus Gehlens, wie Christian Thies ihn beschreibt. Wenn nach Gehlen

nur innerhalb eines – wie auch immer im Einzelnen gestalteten – Sets wirk-

samer Institutionen die menschliche Instinktunsicherheit kompensiert und

Handlungsfreiheit möglich sein sollte, kann die Freiheitsidee von vornherein

keinerlei überschießende kritische Funktion entfalten. Dies gibt Thies gegen

Gehlen zu bedenken. Institutionen werden von Gehlen weder als freiheitser-

möglichend, noch freiheitsfördernd bzw. -stärkend, noch freiheitssichernd

gedacht.Nicht aufgelöst, jedochmehr oder weniger dauerhaft vermittelt wird

das Spannungsverhältnis hingegen durch die rechtsstaatliche Ordnung (vgl.

Mayr, Gusy), insbesondere durch die Abwägung als zentrale Figur der Grund-

rechtsdogmatik, die auf einenmöglichst schonendenAusgleich kollidierender

Rechtsgüter zielt (vgl. Walter), durch bereichsspezifische rechtliche Regulie-

rungen (vgl.Mayr, Eichenhofer, Neuberger), durch politische Entscheidungen

und durch alltägliches Aushandeln (vgl. Döbler).

Partielle Ordnungen

Eine Vielzahl von gouvernementalen Regierungsformen – Diskurse, Insti-

tutionen und Wissensformen – postulieren Wertrangbeziehungen zwischen

Freiheit und Sicherheit, partielle Ordnungen für bestimmte Funktionsbe-

reiche der Gesellschaft oder soziale Gruppen. So verweist Erasmus Mayr auf

die Präferenz für die Sicherheit in der politischen Philosophie von Hobbes.

Im Gegensatz dazu hält Christoph Gusy für die liberale Grundauffassung,

die auch dem Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland zugrunde liegt,

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit 353

fest, dass die Wahrnehmung einer grundrechtlich gewährleisteten Freiheit

nicht begründungsbedürftig sei – anders als ihre Einschränkung, die stets der

Rechtfertigung bedarf. Hier besteht also klar der Primat der Freiheit, dem die

Sicherheit zu dienen hat. Katrin Meyer sieht den Konflikt zwischen Freiheit

und Sicherheit wiederum als eine vordergründige Inszenierung des (Neo-)Li-

beralismus an, der sich zwar theoretisch für die Freiheit engagiere, faktisch

aber stets der Sicherung vonEigentumsprivilegien denVorrang gegebenhabe.

Partielle Ordnungen findet auch Marie-Kristin Döbler im Diskurs zu neoli-

beraler Eigenverantwortung im Alter, der das für das Altern wünschenswerte

Ideal von Freiheit postuliere. In der Realität von Seniorenheimen sieht sie

hingegen ein »Sicherheitsdispositiv« am Werk, »das den Schutz von Heim-

bewohner:innen größer schreiben lässt als deren Selbstbestimmung.« Es

stellt sich somit die Frage, wie erst die postulierte Freiheit im Alter überhaupt

gemeint ist. In ihremBeitrag zurWissenschaftsfreiheit argumentieren Katrin

Kinzelbach und Eva Pils wiederum klar für den Primat der Freiheit. Bei aller

Notwendigkeit, die Freiheit der Wissenschaft gegenüber Bedrohungen durch

die Einflussnahme autokratischer Kräfte zu schützen,warnen sie zugleich vor

Tendenzen zunehmender »Versicherheitlichung«, die eine Dynamik immer

weiter reichender Freiheitseingriffe zur Folge haben könnten. Jedenfalls dürfe

das Konzept der »wehrhaftenWissenschaft« – analog zur »wehrhaftenDemo-

kratie« – nicht zum Vorwand unverhältnismäßiger staatlicher Eingriffe in die

Integrität derWissenschaft, ihrer Akteur:innen und Institutionen, werden.

Dringlichkeitsordnungen

Mit der Versicherheitlichung ist ein politikwissenschaftliches Konzept ange-

sprochen, das gleichsam entgegengesetzt zu Entwicklungen der Liberalisie-

rung dynamische Verschiebungen von Freiheits-Sicherheits-Verhältnissen

thematisieren kann. Im engeren Sinne der hier einschlägigen Kopenhagener

Schule führt Eckart Conze Versicherheitlichung als Prozesse ein, »in denen

politische Themen zu Sicherheitsthemen gemacht werden, was nicht zuletzt

größeren Handlungsdruck oder eine höhere Priorisierung impliziert, mögli-

cherweise aber auch einpolitischesHandeln,das die normalerweise geltenden

normativen Regeln außer Kraft setzt«. Im Feld der Wissenschaft scheint sich

die Dringlichkeitsordnung derWerte jedenfalls etwas zu verschieben, wie der

von Kinzelbach und Pils angesprochene Systemwettbewerb mit China zeigt.

Was im Einzelnen geschieht, wenn sich Wertrelevanzen verändern, kann

Marie-Kristin Döbler für alte Menschen herausarbeiten. Denn »weder die

Bedeutungen von Freiheit und Sicherheit noch deren Verhältnis sind eindeu-

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Rückblicke und Rückfragen

tig.« Bedeutungen seien variabel und wandelten sich. Es sei beispielsweise

empirisch feststellbar, dass ältere Menschen, »wenn sie sich ein Hilfsmittel

erst einmal angeeignet, Technik ausprobiert oder einen Umzug vollzogen und

sich eingelebt haben, Sichtweisen, Bedeutungen und Relevanzzuschreibun-

gen ändern.« Ähnlich könne sich auch »die Veränderung von Bedürfnissen,

Bedarfen und deren Anerkennung oder Akzeptanz auf Bedeutungszuschrei-

bungen auswirken.« Freiheit und Sicherheit seien »plural und vielgestaltig,

von standortgebundener Gültigkeit und Wichtigkeit und stehen in einem

variablen, dynamisch stabilisierten Verhältnis zueinander.« Christoph Gusy

betont, dass die »Frage nach Wahrheit oder Unwahrheit von Wertauffassun-

gen […] nie vollständig beantwortbar und daher potenziell unendlich« sei,

»politische Entscheidungen sind vorläufig und endlich – und damit stets neu

diskutierbar.« So etwa vollzieht sich die Liberalisierung der Suizidhilfe, mit

der sich Jean-PierreWils und Andreas Funke auseinandersetzen, gerade nicht

im Kontext desWertekonflikts zwischen Freiheit und Sicherheit.

Freiheit und Sicherheit, so der Tenor unseres Bandes, sind mehr als eine

irreführende »Oppositionssemantik« (so Herfried Münkler) der politischen

Sprache. Unser Systematisierungsversuch hat eine Reihe von mittelbaren

Spannungsverhältnissen zwischen Freiheit und Sicherheit sichtbar gemacht,

die sich in den Feldern des Politischen und des Sozialen finden, die freilich

nur exemplarische Einblicke in die Vielfalt dieser Spannungsverhältnisse

geben konnten. Die Beiträge dieses Bandes zeigten nicht nur, wie bereits

einleitend betont, dass es weder das eine Spannungsverhältnis zwischen

Freiheit und Sicherheit gibt noch dass es sich bei diesen Verhältnissen im-

mer um ein Konfliktverhältnis nach Nullsummenlogik handelt. Vielmehr

verweisen die Beiträge zudem auf die Kontextabhängigkeit – und nicht nur

Politikfeldabhängigkeit – partieller Wertordnungen und die Notwendigkeit,

Wertordnungen im Sinne von Dringlichkeitsordnungen immer wieder neu

auszuhandeln.Unsere besondereAufmerksamkeit – so unser Plädoyer–sollte

dabei demWandel der Semantik derWerte Freiheit und Sicherheit gelten.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

