Semantiken der Freiheit
Kontraste und Komplementaritaten

Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt

Der Sinn der folgenden Uberlegungen besteht nicht etwa darin, eine Gesamt-
bilanz des Bandes zu ziehen. Stattdessen mochten wir die vorliegenden Bei-
trige miteinander in Beziehung bringen, einige dort gestellte Fragen aufneh-
men und neue Fragen aufwerfen, Kontraste und Komplementarititen markie-
ren oder falsche Antagonismen — insbesondere den oft unterstellten abstrak-
ten Gegensatz zwischen Freiheit und Sicherheit — aufbrechen, um auf diese
Weise zum Weiterdenken anzuregen. Die Systematisierung erfolgt nicht von
einem einzigen Gesichtspunkt her, sondern geschieht in mehreren Linien, die
sich uns bei der Lektiire der einzelnen Texte aufgedringt haben. Auf die Einbe-
ziehung externer Literatur haben wir mit Absicht verzichtet. Dass der Versuch
riickblickender Systematisierungen von subjektiven Vorannahmen und Prife-
renzen gepragtistund injeder Hinsicht fragmentarisch bleiben muss, versteht
sich von selbst.

Semantiken der Freiheit
Disziplinare Perspektiven

Dieimvorliegenden Band versammelten Beitrage stammen aus unterschiedli-
chen Disziplinen: Philosophie, Geschichtswissenschaft, Theologie, Soziologie,
Rechtswissenschaft, Politikwissenschaft und Medienwissenschaft. Diese
Aufzihlung ist schon deshalb unvollstindig, weil einige der Autor:innen in-
terdisziplinir unterwegs sind, sodass noch weitere disziplinire Perspektiven
mit ins Spiel kommen. Um eine erste Ordnung in die Vielfalt der Zuginge
zu bringen, kénnte man versucht sein, auf die bekannte Differenz zwischen
bewertenden und beschreibenden Ansitzen zu rekurrieren. Diese hilft aber

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Riickblicke und Rickfragen

allenfalls bedingt weiter. Gewiss verfolgen einige der Beitrige eindeutig nor-
mative Absichten (vgl. z.B. Otfried Hoffe, Georg Kohler, Jean-Pierre Wils,
Heiner Bielefeldt); andere zielen stirker auf Beschreibungen (vgl. z.B. Eckart
Conze, Nicole J. Saam, Christian Thies, Manfred Prisching). Die meisten Texte
verbinden indes beschreibende und bewertende Aspekte, etwa indem sie
auf Probleme wie die Gefihrdung der Wissenschaftsfreiheit verweisen (vgl.
Katrin Kinzelbach/Eva Pils), Ambivalenzen in der Geschichte des Liberalismus
herausarbeiten (vgl. mit unterschiedlichen Akzentuierungen Jorn Leonard
und Katrin Meyer), blinde Flecken im historischen Bewusstsein aufdecken
(vgl. Carmen Birkle, Rebekka von Mallinckrodt), Freiheitsrisiken im Internet
analysieren (vgl. Christoph Neuberger), stereotype Annahmen iber iltere
Menschen dekonstruieren (vgl. Marie-Kristin Débler) oder die Kritik an linker
Identititspolitik einer systematischen Gegenkritik unterziehen (vgl. Karsten
Schubert). Hermeneutisch anspruchsvolle philosophiegeschichtliche oder
theologiegeschichtliche Skizzen zum Freiheitsbegrift (vgl. Gottfried Seebaf,
Barbara Zehnpfennig, Wolfgang Thénissen) lassen sich kaum eindeutig in ei-
nen Antagonismus von deskriptiven versus normativen Analysen einspannen;
und selbst eine klassische Normwissenschaft wie die Rechtswissenschaft ist
offensichtlich auf historische und soziologische Beschreibungen angewiesen
(vgl. z.B. Dietmar Willoweit, Johannes Eichenhofer).

Aus diesen Beobachtungen den Schluss zu ziehen, die Differenzierung
zwischen deskriptiven und normativen Analyseverfahren sei hinfillig, wire
allerdings falsch. Nach wie vor gilt es zu unterscheiden zwischen Ansitzen,
die auf normative Klirung und reflektierte ethische oder rechtliche Positio-
nierung zielen, und solchen Untersuchungen, die eigene Wertannahmen zwar
nicht zum Verschwinden bringen konnen, um einer moglichst unverzerrten
Beschreibung willen aber tendenziell einklammern. Diese Unterscheidung
bleibt wichtig, und es wire gefihrlich, sie zu ignorieren. In der Praxis lisst
sich die Differenz aber nicht immer trennscharf anwenden. Zu meinen, man
konne sie dazu nutzen, um Texte durchgingig eindeutig zuzuordnen und zu
sortieren, wire ein Missverstindnis. Der vorliegende Band zeigt dies in aller
Deutlichkeit.

Freiheit zwischen Universalitat und Partikularitat
Wenn man — mit den meisten Autor:innen des Bandes — davon ausgeht, dass

die Freiheit einen Wert bzw. ein unverzichtbares Grundrecht darstellt, bleibt
die Frage, ob sie tiber kulturelle und andere Grenzen hinweg allen Menschen

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit

zukommt. Otfried Hofte bejaht dies dezidiert mit Hinweis auf die Menschen-
wiirde: »Denn die Freiheit ist das héchste Gut des Menschen, sie macht sei-
ne Wiirde aus.« Ahnlich spricht sich auch Dietmar Willoweit fiir eine univer-
salistisch-menschenrechtliche Lesart des Freiheitsanspruchs aus, die er mit
Hans Joas von einer modernen Tendenz zur »Sakralisierung der Person« her
versteht und gegen die Ausblendungen des herrschenden Rechtspositivismus
stellt. »Nur durch die Idee der Menschenrechte, die mit dem Menschsein nicht
nur entstanden sein, sondern mit ihm auch unverbriichlich bleiben sollen, ist
Freiheit auf Dauer zu sichern.«

Allerdings ist der Universalismus der Menschenrechte nie unumstritten
gewesen. Heute stofdt er vielleicht mehr denn je auf grundsitzliche Kritik,
die von unterschiedlichen Perspektiven vorgetragen wird. Im Raum ste-
hen beispielsweise feministische, kulturrelativistische, postkoloniale und
posthumanistische Einwinde. Kritik an universalistischen Freiheitsrechtsan-
spriichen manifestiert sich teils auch im vorliegenden Band. So zeigt Carmen
Birkle krasse Widerspriiche innerhalb des U.S.-amerikanischen Freiheits-
mythos auf, der einerseits geradezu missionarische Ziige in Richtung einer
Ausstrahlung auf die gesamte Menschheit annehmen kann, andererseits
bis heute mit massiven Ausgrenzungen und Diskriminierungen einhergeht.
Die von Elisabeth Holzleithner thematisierten LGBTIQA*-Rechte stellen ein
weiteres Beispiel fiir Exklusionen im Namen der Menschenrechte dar; denn
noch in den UN-Menschenrechtsdokumenten des 20. Jahrhunderts bleibt das
Recht auf Familie fast durchgingig an einem bestimmten heteronormati-
ven Familienbild orientiert, das erst in jingster Zeit — etwa in Richtung der
Anerkennung von »Regenbogenfamilien« — kritisch aufgebrochen worden
ist. Mit Blick auf die Locke’sche Tradition des liberalen Rechtsdenkens be-
leuchtet Katrin Meyer partikulare Besitzanspriiche, die von Anfang an den
Anspruch auf Freiheit konterkariert haben. Rebekka von Mallinckrodts Stu-
die zum Umgang mit Sklaverei im Alten Reich deutscher Nation beschiftigt
sich zwar nicht direkt mit dem Menschenrechtsanspruch der Gegenwart; er
enthilt gleichwohl die Mahnung, dass die verdringte Unrechtsgeschichte
nach wie vor der Aufarbeitung bedarf — was stets auch kritische Riickfragen
an normative Selbstverstindnisse in der Gegenwart aufwirft. Tatsache ist
jedenfalls, dass das Freiheitsversprechen traditionell »immer nur fiir ein-
heimische weifle Midnner« galt. Karsten Schubert geht in seiner Kritik noch
erheblich weiter, indem er universalistische Geltungsanspriiche generell als
ideologische Verschleierung partikularer Privilegien dekonstruiert. Dagegen
macht er sich fir eine linke Identititspolitik stark, die ihrerseits bewusst von

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

339


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340

Riickblicke und Rickfragen

Partikularititen ausgeht. Traditionell diskriminierte Minderheiten, so seine
Position, sollten ihre — ebenfalls partikularen — Interessen und Perspektiven
endlich zur Geltung bringen, um die Demokratie gleichsam von den Rindern
her aufzumischen und zu vitalisieren.

Angesichts solch grundlegender Anfragen (die sich leicht um weitere kri-
tische Perspektiven erginzen liefden) kann fiir den Universalismus menschen-
rechtlicher Freiheit jedenfalls keine ungebrochene Selbstverstindlichkeit
mehr unterstellt werden — falls diese je existiert haben sollte. Heiner Bielefeldt
pliddiert deshalb fiir ein kontextsensibles Verstindnis von »Universalismus [...]
sauf Bewihrung«, das den Raum fur die Artikulation struktureller Unrechts-
erfahrungen gerade auch fir traditionell marginalisierte Gruppen bewusst
offenhilt und dementsprechend immer wieder neue Adaptierungen und
Reformulierungen der Menschenrechte vorsieht. Im Ubrigen geschieht dies
ja auch. Beispiele sind die UN-Behindertenrechtskonvention (von 2006) mit
ihren Anspriichen auf Inklusion und Barrierefreiheit, die UN-Erklarung tiber
die Rechte Indigener Volker (von 2007) oder die im Jahre 2017 erweiterten
Yogyakarta-Prinzipien zu den Rechten auf sexuelle Orientierung und Gender-
Identitit (vgl. dazu Elisabeth Holzleithner). Die Kritik der Menschenrechte
gehort insofern zu einer aufgeklirten menschenrechtlichen Praxis unver-
zichtbar dazu, die einen falschen Universalismus — niamlich die schlichte
Universalisierung des normativen Status quo — immer wieder aufbrechen
muss.

Anders steht es mit einer Fundamentalkritik, die den normativen Uni-
versalismus generell verwirft bzw. pauschal unter Ideologieverdacht stellt.
Karsten Schuberts Beitrag lisst sich in diesem Sinne lesen. Zu Recht weist er
Einwinde gegen geschlechtssensible Sprache mit dem Argument zuriick, dass
die traditionelle Sprechweise ja keineswegs »neutral« sei, sondern lediglich
partikulare patriarchale Vorherrschaftsanspriiche reproduziere. Statt mit
der Kritik an bestehenden Partikularismen, etwa in der Sprache, Impulse in
Richtung mehr Inklusion zu geben, setzt er auf die kritisch-provokative Kraft
partikularer Identitatspolitik marginalisierter und diskriminierter Minder-
heiten. Bedenkt man allerdings, wie viele Gruppen sich aktuell als kollektive
Opfer systematischer Ausgrenzung inszenieren — darunter »Querdenker:in-
nen«, PEGIDA-Anhinger:innen und Impfgegner:innen -, stellt sich die Frage,
nach welchen Kriterien die »wirklich« von Diskriminierung Betroffenen iiber-
haupt angemessen identifiziert werden sollen. Selbstetikettierungen sind
dafiir jedenfalls offensichtlich nicht zureichend. Es wire auflerdem wichtig
dafiir zu sorgen, dass eine Politik, die »von den Rindern« ausgeht, nimlich

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit

»von der Vielfalt der partikularen Perspektiven derer, die ausgeschlossen
sind« (so die Formulierung Schuberts), nicht in freiheitsfeindliche oder gar
rechtsextreme Fahrwasser abdriftet. Um dies zu verhindern, wiren freilich
Kriterien erforderlich, die sich auch iber partikulare Standpunkte hinaus
plausibilisieren lassen miissten.

Wege zu einem anspruchsvollen Freiheitsverstandnis

Der Anspruch auf Freiheit durchzieht die Entwicklung von Ethik, Politik und
Recht — sicherlich nicht nur in der abendlindischen Geschichte, auf die sich
dervorliegende Band weitestgehend konzentriert. Freiheit geh6rt demnach zu
den Definitionselementen der rechtsstaatlichen Demokratie. Auch die Grund-
und Menschenrechte — Gewissensfreiheit, Religionsfreiheit, Meinungsfrei-
heit, Versammlungsfreiheit usw. — sind im Kern stets Freiheitsrechte. Zu den
irritierenden Erfahrungen der letzten Jahre gehort die Beobachtung, dass
sich gerade auch offene oder versteckte Gegner:innen der rechtsstaatlichen
Demokratie auf ihre Freiheit berufen. Die personliche Weigerung, angesichts
der Corona-Pandemie eine medizinische Maske zu tragen, wurde in rechts-
populistischen Kreisen und von Seiten mancher »Querdenker:innen« immer
wieder zur Nagelprobe freiheitlicher Gesinnung stilisiert. Nun lisst sich itber
die Erforderlichkeit, Geeignetheit und Angemessenheit der in den vergange-
nen Jahren unter Corona-Bedingungen verhingten Freiheitseinschrinkungen
trefflich streiten; dieser Streit hat bekanntlich auch Parlamente und Gerichte
beschiftigt. Um Fragen konkreter Verhiltnismafiigkeit ging es den radikalen
Gegner:innen aber in der Regel gerade nicht. Der Hinweis auf die persénliche
Freiheitssphire, in die man sich nicht hineinreden lassen wolle, steht statt-
dessen oft genug fiir eine Absage an den demokratischen Diskurs tiberhaupt.
Die Freiheitssemantik kann auf diese Weise geradezu hermetische Ziige an-
nehmen. Die so individualistisch und privatistisch verstandene Freiheit steht
dann nicht nur gegen - zumindest nachvollziehbare — Anliegen offentlicher
Sicherheit und Gesundheit, sondern droht aus dem Gewebe gesellschaftlicher
Beziehungen insgesamt herauszufallen. Dass Freiheit nicht nur »meine« Frei-
heit ist, dass sie gleichermaflen allen anderen zusteht, dass ihre Entfaltung
an gesellschaftlichen Voraussetzungen hingt, die es zu pflegen gilt — all dies
kann aus dem Blick geraten.

Invielen der hiervorliegenden Beitrage geht es darum, ein anspruchsvolles
Verstindnis von Freiheit zu gewinnen — oder vielleicht auch wiederzugewin-
nen. Ein solches Unterfangen ist allerdings nicht frei von Risiken. Wer das An-

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

341


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342

Riickblicke und Rickfragen

spruchsniveau des Freiheitsbegriffs erh6hen mochte, steht in der Gefahr, da-
mit dem Freiheitsgebrauch womdglich schon bestimmte Richtungen vorzuge-
ben. Dieses Problem kommt im Band wiederholt zu Wort. Ein Motiv, das dabei
invielen Varianten immer wieder auftaucht, ist die Differenz zwischen negati-
ver und positiver Freiheit — gern formuliert als »Freiheit von ...« und »Freiheit zu
...«. Dabei fillt auf, dass im Unterschied zum sonst iiblichen Sprachgebrauch
die negative Komponente oft an erster Stelle genannt wird (z.B. bei Otfried
Hoffe, Gottfried Seebaf, Christian Thies, Georg Kohler). Vermutlich ist es ge-
nerell einfacher, die negative Seite zu nennen und anzugeben, wogegen Freiheit
erreicht und gesichert werden soll, als positive Freiheitsziele (wozu) inhaltlich
auszuformulieren. Hinzu kommt die im liberalen Rechtsdenken tief angeleg-
te Reserve gegeniiber externen (vor allem staatlichen) Vorgaben, die tiber ei-
ne verbindliche inhaltliche Bestimmung des Freiheitsgebrauchs die Freiheit
selbst zu zerstoren drohen. Im Hintergrund steht auch die Erfahrung, dass
die »Verhexung unseres Verstandes« (Wittgenstein, zitiert bei Seebaf}) iiber
semantische Verwirrstrategien gerade auch den Freiheitsbegriff betrifft und
diesbeziiglich schon viel Unheil gestiftet hat.

Michael Krennerich hilt die negative Komponente der Freiheit, die er kei-
neswegs isolieren mochte, deshalb nach wie vor fiir unumginglich. Ohne ne-
gative Freiheit kénne von Freiheit in Staat und Gesellschaft letztlich nicht die
Rede sein. Hier wiren etwa auch kritische Riickfragen an ein platonisches Kon-
zept angezeigt, das — wie Barbara Zehnpfennig schreibt — Freiheit ausschlie3-
lich positiv, nimlich als Herrschaft der Vernunft im einzelnen Menschen und
im politischen Gemeinwesen definiert. Die meisten hier versammelten Bei-
trige gehen implizit oder explizit davon aus, dass eine ausschliefilich positiv
definierte Freiheit zu kurz greift, ja leicht auf einen Etikettenschwindel hin-
auslaufen konnte. Auch Christoph Gusy, der tiber das klassisch-liberale Frei-
heitsverstindnis in mancher Hinsicht hinausgeht, mochte die grundrechtli-
che Abwehrkomponente gegen den Staat festhalten und dieses Erbe des Libe-
ralismus ausdriicklich wahren. Georg Kohlers Position zur negativen Freiheit
bleibt zwar insgesamt ambivalent, insofern er darin eine moderne Tendenz
zum ethischen Relativismus vermutet; er verweist zugleich aber auf Erfahrun-
genmit totalitirer Herrschaft, die die Notwendigkeit negativer Freiheitsrechte
klar erwiesen hitten. Auch er setzt daher letztlich auf eine Komplementaritit
von negativer und positiver Freiheit.

In keinem der hier versammelten Beitrige wird die negative Freiheit
jedenfalls isoliert thematisiert oder gar verabsolutiert. Auch diejenigen
Autor:innen, die sich explizit zu ihr bekennen, nehmen stets komplexe Per-

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit

spektiven ein. Dies geschieht freilich in verschiedenen Semantiken und mit
sehr unterschiedlichen Akzentsetzungen. Georg Kohler setzt auf eine Kom-
plementaritit von negativer und positiver Freiheit im modernen demokrati-
schen Rechtsstaat, die — bei aller Spannung zueinander — zugleich einander
wechselseitig voraussetzen. Otfried Hoffe plddiert fiir einen »aufgeklirte[n]
Liberalismusc, der sich im Unterschied zum »klassischen Liberalismus« nicht
mit gegen den Staat gerichteten negativen Freiheitsrechten begniigt, son-
dern auch soziale Rechte vorsieht. Christoph Gusy hilt am liberalen Erbe der
negativen Freiheitsrechte zwar dezidiert fest, mochte diese zugleich aber in
Richtung demokratischer Beteiligungsrechte und sozialstaatlicher Vertei-
lungsgerechtigkeit erweitern. Michael Krennerich beschiftigt sich in seinem
Beitrag mit freiheitlichen Beteiligungsrechten wie Meinungs-, Versamm-
lungs- und Vereinigungsfreiheit, in denen die grundrechtlich gesicherte
Differenz zwischen Staat und Gesellschaft nicht verschwindet, sondern po-
sitiv dazu dient, einen Raum freier politischer Betitigung zu er6ffnen. Die
Zivilgesellschaft, die dabei zur Entfaltung gelangen soll, ist etwas fundamental
anderes als die »biirgerliche Gesellschaft«, von der Hegel und Marx als einem
System bloR partikularer Bediirfnisse sprechen. In historischer Perspektive
betont entsprechend auch Jérn Leonard, dass der klassische Liberalismus bei
allen Verkiirzungen und Ausgrenzungen, die man ihm zweifellos vorwerfen
muss, keineswegs blof? auf den Bourgeois, sondern vor allem auf den Citoyen
zielte und insofern iiber ein blof3 staatsabwehrendes Freiheitsverstindnis hin-
ausging. Mit dieser Einschitzung unterscheidet er sich deutlich von Katrin
Meyer, die die liberale Tradition seit Locke ganz von Eigentumsinteressen her
versteht, dabei aber die Konturen zwischen Liberalismus und Neoliberalismus
zu verwischen scheint. Erasmus Mayr orientiert sich in seinem Text primir
an Kant, der bekanntlich klar zwischen einer ethischen und einer rechtlichen
Freiheitsperspektive unterscheidet. Wahrend Kant mit dem Begriff der sitt-
lichen Autonomie die Bedeutung des individuellen Verantwortungssubjekts
herausstreicht, das sich vor die Aufgabe gestellt sieht, moralische Verbindlich-
keiten nicht nur passiv zu ibernehmen, sondern in Form konkreter Maximen
aktiv (»gesetzgeberisch«) auszugestalten, wird die rechtliche Freiheit als
ein nach Gleichheitsgesichtspunkten strukturierter personlicher Freiraum
gefasst.

Einen Gegen- oder Komplementirbegriff zur negativen Freiheit stellt auch
die soziale Freiheit dar, mit der u.a. Nicole J. Saam sich beschiftigt. Dabei
zeigt sich, dass dieser Begriff schon in sich selbst facettenreich ist. In eher
beschreibender, neoweberianischer Hinsicht meint er die soziale Vermit-

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

343


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344

Riickblicke und Rickfragen

teltheit jeder Freiheit, die aufierhalb von Gesellschaft nicht einmal gedacht,
geschweige denn gelebt werden kénnte. Dariiber hinaus kommt, wie Saam
zeigt, der Begriff der sozialen Freiheit auch in normativen Projekten zum
Zuge, etwa in der feministischen Kritik, die gegen ein einseitig individualis-
tisches Freiheitsverstindnis auf »relationale Autonomie« zielt und Freiheit
damit wesentlich als Beziehungskategorie fasst. Noch einmal anders sind
neohegelianische Ansitze gelagert, die in der bestehenden sozialen Praxis
emanzipatorische Potenziale aufspiiren und entbinden mochten.

Fiir ein von vornherein relationales Verstindnis von Autonomie plidiert
nachdriicklich Elisabeth Holzleithner. Die Relationalitit bezeichnet dabei
nicht primir die Einschriankung der Freiheit, der um der Freiheit anderer wil-
len ggf. von Staats wegen Grenzen gesetzt werden miissen, sondern zuallererst
eine positive Ermoglichung. Autonomie ist, wie sie schreibt, von Haus aus »ein
in menschliche Beziehungen eingebettetes Konzept; sie qualifiziert die Au-
tonomie auch mit den Adjektiven »kommunikativ und interpersonal«. Ferner
greift sie die im Kontext der Behindertenrechtskonvention entstandene Figur
der »assistierten Freiheit« auf, um damit die generelle Verwiesenheit der Men-
schen auf unterstiitzende Leistungen zu verdeutlichen. Bei aller Betonung
dieser relationalen Grundstruktur menschlicher Freiheit betont Holzleithner
zugleich aber die Notwendigkeit, gesellschaftliche Zwangsverhiltnisse auf-
zudecken und zu tiberwinden, unter denen gerade auch LGBTIQA®-Personen
nach wie vor leiden. In ihrem Freiheitsverstindnis bleibt die kritisch-»nega-
tive« Komponente insofern gewahrt, als Menschen eben »nicht Objekte der
Verfiigbarkeit anderer« sein diirfen.

Auch der Beitrag von Johannes Eichenhofer l4sst sich im Kontext der Be-
mithungen um die Uberwindung eines eng-individualistischen Freiheitsver-
stindnisses ansiedeln. Rechtliche Freiheitssicherung geht nach Eichenhofer
heute nimlich wesentlich dadurch vonstatten, dass die Rechtsordnung ein be-
griindetes (nicht blindes!) Vertrauen in die Integritit zentraler Institutionen
ermoglicht, wie er am Beispiel des Datenschutzes illustriert. Es gilt deshalb,
so Eichenhofer, die beim Privatheitsschutz »vorherrschende Perspektive eines
individualzentrierten Kontrollrechts« durch »eine relationale, vertrauens-
schiitzende Perspektive« zumindest zu erginzen. Auch die Komponente der
Freiheitssicherung durch 6ffentliche Institutionen wird in Eichenhofers Bei-
trag besonders deutlich, ohne dass die gleichzeitige Freiheitsgewidhrleistung
auch gegen staatliche Ubergriffe dadurch freilich obsolet wiirde. Ein komplexes
Verstindnis der Freiheitsrechte unterstellen auch Katrin Kinzelbach und Eva
Pils, wenn sie aktuelle Gefihrdungen der Wissenschaftsfreiheit untersuchen.

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit

Bei der Wissenschaftsfreiheit, so machen sie deutlich, geht es zum einen um
die Freiheit individueller Wissenschaftler:innen, die Schutz gegen Bevormun-
dung, Einschiichterung und Instrumentalisierung benétigen, zum anderen
aber nicht weniger auch um die Integritit der Institutionen von Wissenschaft
und Forschung.

Auf andere Weise spricht auch Andreas Funke die Defizite eines rein
negativen Freiheitsverstindnisses an. Im Zentrum seiner Kritik steht die
Abstraktheit eines juristischen Freiheitsdenkens, das jedwede inhaltliche Be-
stimmung von vornherein unter den Verdacht der Bevormundung stellt und
deshalb vermeiden mochte. Funke bezieht sich dabei auf die herrschende In-
terpretation der »allgemeinen Handlungsfreiheit« nach Artikel 2 Absatz 1 des
Grundgesetzes. Er zeigt, dass der bewusste Verzicht auf jedwede inhaltliche
Strukturierung kontraintuitive Folgen nach sich zieht. Das inhaltlich zunachst
vollig offen gehaltene allgemeine Freiheitsrecht umfasst sowohl existenziell
wichtige Themen, die die Menschenwiirde betreffen, als auch eher belanglose
Anliegen, etwa die Freiheit zum Rasen ohne Geschwindigkeitsbegrenzung.
Die Offenheit des Freiheitsgebrauchs entpuppt sich, wie Funke herausstellt,
hier als blofRe Leerheit; sie droht in Trivialititen zu miinden. Hinzu kommt,
dass spitestens im Konfliktfall inhaltliche Bestimmungen schlieRlich doch
unerlisslich werden. Diese geschehen allerdings gleichsam via negationis,
nimlich iiber staatliche Schrankenziehungen, die ihrerseits an formale Krite-
rien wie die VerhiltnismaRligkeit zuriickgebunden sind (vgl. dazu den Beitrag
von Christian Walter). Dieser indirekte, eher implizite Weg, inhaltliche Be-
stimmungen des Freiheitsrechts faktisch dann doch vorzunehmen, birgt u.a.
den Nachteil mangelnder Transparenz.

Unter seinen Beispielen, anhand derer Funke die Ausblendungen eines
negativ gefassten Freiheitsbegriffs illustriert, fithrt er u.a. den Beschluss des
Bundesverfassungsgerichts zur Suizidassistenz vom Februar 2020 an. Dieses
Thema steht im Zentrum der Ausfithrungen von Jean-Pierre Wils. Sowohl im
Urteilstext des Bundesverfassungsgerichts als auch in einigen der jiingst vor-
gelegten Gesetzesentwiirfe sieht er eine lebensfremde, seltsam kontextlose, ja
monologische Abstraktheit am Werk. Das Bundesverfassungsgericht postu-
liert die Autonomie eines isolierten Individuums, dem es das Grundrecht auf
selbstbestimmtes Sterben zuerkennt, ohne dabei soziale Einbindungskontex-
te auch nur halbwegs angemessen zu thematisieren, was Wils befremdlich
findet. Mit Blick auf die anstehenden Gesetzesinderungen fordert er des-
halb, »den Isolationismus und Prozeduralismus [..] in ein reichhaltigeres
moralisches Milieu zu iiberfiihren.

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

345


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346

Riickblicke und Rickfragen

Von einem ganz anderen Ansatz herkommend, nidmlich im Kontext sei-
ner Analyse von Authentizitit, spricht Manfred Prisching die Gefahren eines
ins Anspruchslose abdriftenden Freiheitsverstindnisses an. Das um sich grei-
fende identitdtspolitische Streben nach maximaler personlicher Authentizitit
kann, so seine These, dazu fithren, »individuelle Freiheiten ins Anarchische«
hinein zu steigern und gegen jedwede kritische Einrede zu immunisieren. Die
Resultate sind Distanzverlust, Reflexionsverweigerung, Diskursabbruch und
eine Erosion von Standards der Héflichkeit. »Der >herrschaftsfreie Diskurs,
den die Aufklirung ins Leben rufen wollte, wird vom angeblich demokrati-
schen >Wutbiirger« abgeldst: Nicht der Verstand, sondern das Bauchgefiihl ist
das Authentische.« Ohne das Streben nach Authentizitit per se zu verwerfen,
kann Freiheit nach Prisching daher auch heifien, »sich von seiner Authentizi-
tit nicht bestimmen [zu] lassenx.

Als grundlegende Kritik an einem einseitig negativen Freiheitsbegriff
lassen sich schlieflich auch die theologischen Entwiirfe lesen, die Nicole
Grochowina und Wolfgang Thénissen vorstellen. Von unterschiedlichen
konfessionellen Perspektiven her betonen beide gleichermafien die »Un-
verfiigbarkeit« der Freiheit, die dem Menschen nicht als Besitz, sondern
als Auftrag zukommt. Grochowina erliutert dies anhand der Frithschriften
Luthers. Thonissen schligt die Briicke vom theologischen hin zum politisch-
rechtlichen Freiheitsverstindnis, fiir das sich die katholische Kirche, nach
langen Phasen des Zdgerns, ja des massiven Widerstands, auf dem Zweiten
Vatikanischen Konzil gedffnet hat. Mit dem Begrift der Unverfigbarkeit der
Freiheit soll der Raum menschlichen Handelns nicht materialiter beschnitten
werden. Wohl aber geht es darum, die Freiheit gegen individualistische, pri-
vatistische und dezisionistische Verengungen gerade in ihrer Werthaftigkeit
— als Geschenk oder Gabe — zu vergewissern. Auf diese Weise kommt eine
andere Form von relationaler Freiheit ins Spiel, nimlich von der Relation des
Menschen zu Gott her verstandene Freiheit. Die in der Allgemeinen Erklirung
der Menschenrechte der Vereinten Nationen betonte »Unverduflerlichkeit«
der Freiheitsrechte, die um der Wiirde jedes Menschen willen unbedingt zu
respektieren sind, lasst sich insofern auch theologisch sinnvoll dechiffrieren
und stiitzen.

Diese Beitrige zeigen: Die Idee der Freiheit war nicht nur in historischer
Perspektive eine treibende Kraft abendlindischer Geistes-, Kultur- und po-
litischer Entwicklung; sie bleibt weiterhin umkimpft. Was Menschen unter
Freiheit verstehen, wird immer wieder neu ausgelegt und angeeignet. Dabei
zeigen sich auch erhebliche Unterschiede hinsichtlich der priméiren Loka-

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit

lisierung der Freiheit. Nach Barbara Zehnpfennig gibt es Zeitalter, die dem
Tatigsein Vorrang vor der Innerlichkeit einriumen; diese, so Zehnpfennig,
»nehmen von auflen kommende Beschrinkungen von Freiheitsriumen sicher
massiver wahr als Epochen, in denen man, z.B. durch eine religiése Ausrich-
tung des Lebens, politische und gesellschaftliche Zwinge duldsamer ertrigt,
sofern nur der eigene Innenraum unverletzt bleibt.« Ein solcher Wechsel
der Freiheitssemantik kann auch eine individuelle Strategie im Umgang mit
widrigen dufleren Umstinden sein, wie die Corona-Pandemie gezeigt hat.
Zugleich hat gerade die Pandemie vor Augen gefiihrt, dass dulere Umstinde
die individuell priferierte Semantik der Freiheit gerade nicht determinieren:
Wahrend manche Menschen sich fiir die (negative) Freiheit vom Zwang sich
impfen zu lassen engagierten, setzten sich andere dafiir ein, die Demonstra-
tionsfreiheit auch unter den Bedingungen der Pandemie zu wahren. Manche
Jurist:innen argumentierten leidenschaftlich gegen allgemeine Ausgangs-
beschrinkungen, einige Sozialphilosoph:innen beschworen eine in einem
bestimmten Konzept von sozialer Freiheit eingeschriebene Solidaritit. Einige
Angehoérige politischer Eliten nahmen fiir sich selbst die individuelle Freiheit
in Anspruch, iiber einigen der von ihnen selbst verordneten Freiheitsein-
schrinkungen zu stehen — was ihnen dann aber auch zum Vorwurf gemacht
wurde. Durch Konzerte auf getrennten Balkonen konnten Kiinstlerinnen
und Kiinstler ihre Weltoffenheit mobilisieren, um ihre Musik in neuer oder
unkonventioneller Weise zum Ausdruck zu bringen. Viele erziehende Miitter
(oder auch Viter) mussten hingegen erleben, dass ihre relationale Autonomie
in nie gekannter Weise eingeschrinkt wurde. Wer jedenfalls hitte je daran ge-
dacht, dass ihm die Freiheit verwehrt werden kann, die im Sterben befindliche
Ehefrau zu besuchen?

Freiheits-Sicherheits-Verhaltnisse

Freiheit und Sicherheit sind offenbar keine unmittelbaren Gegensitze. Un-
mittelbar stehen einander vielmehr Freiheit und Unfreiheit bzw. Sicherheit
und Unsicherheit gegeniiber. In sprachlogischer Betrachtung liegt daher nicht
zwingend ein Gegensatz zwischen Freiheit und Sicherheit vor. Dies entspricht
auch der Alltagserfahrung: Unsicherheit ist typischerweise mit Unfreiheit ver-
bunden, denn eine Person, die sich fiirchtet, ist nicht so frei in ihrem Willen
und Handeln, wie wenn sie sich nicht fiirchten miisste.

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

347


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348

Riickblicke und Rickfragen

Wenn Freiheits-Sicherheit-Verhiltnisse (re-)konstruiert werden, dann
kann in erster Niherung unterschieden werden, ob dabei gar kein, ein mit-
telbares oder ein striktes Spannungsverhiltnis postuliert wird. In zweiter
Niherung wird man die postulierten strikten Spannungsverhiltnisse — etwa
als absolute Gegensitzlichkeit, bipolares Nullsummenspiel, quantitativer
Antagonismus oder rein antonymes Verhiltnis charakterisiert — danach zu
befragen haben, ob es sich nicht doch in sprachlogischer Betrachtung um
strengere Varianten mittelbarer Spannungsverhaltnisse handelt. Kein Span-
nungsverhiltnis liegt vor, wenn der eine Wert als Bedingung der Moglichkeit,
als Voraussetzung des Denkens oder der Realisierung des anderen Wertes gel-
ten kann, etwa, wie Eckart Conze festhilt, wenn wir »Sicherheit als Bedingung
von Freiheit, als Voraussetzung von freiem Handeln« auffassen. Wenn soeben
zwischen Voraussetzungen des Denkens oder der Realisierung unterschieden
wurde, dann verweist dies zudem auf den Gegensatz zwischen objektiven
und konstitutiven Verhiltnissen. Hier sind insbesondere die Perspektiven der
Philosophie und der Soziologie zu unterscheiden. Erstere fragt danach, wel-
che Merkmale als definierend fiir einen Begriff gelten sollen, damit man den
Begriff iiberhaupt denken kann. Letztere geht von der Annahme aus, dass bei
der Konstitution eines sozialen Phinomens dessen objektives Vorliegen allein
nicht ausreicht, um das Phinomen ins gesellschaftlich-kollektive Bewusstsein
zu heben, und fragt dann, wie uns das Phinomen tatsichlich bewusst wird.

Freiheits-Sicherheits-Verhaltnisse als Konstitutionsverhaltnisse

Sollen Konstitutionsverhiltnisse geklirt werden, so ist daher zu fragen, wie
wir Freiheit und Sicherheit denken oder wahrnehmen, wie wir uns beider
gesellschaftlich bewusst werden, und in welchem Verhiltnis beide dabei zu-
einander stehen. In diesem Sinne thematisieren Andreas Funke und Heiner
Bielefeldt Freiheit als konstitutives Prinzip der Rechtsordnung. Ein »nicht-
freiheitliches Recht«, so Funke, sei nicht denkbar. Bielefeldt unterstreicht dies.
Freiheit sei nicht »ein Rechtsanspruch neben anderenc, sondern fungiere als
»konstitutives Prinzip jedweder Rechtlichkeit iiberhaupt«. Nicole ]. Saam
weist darauf hin, dass konstitutive und kausale Theorien relationaler Autono-
mie vorliegen, in denen es umstritten bleibe, »welche der sozialen Merkmale
als definierend (Konstitutionsbedingungen) fiir relationale Autonomie und
welche als ursichlich (Erméglichungs- bzw. Hintergrundbedingungen) in
Zusammenhang mit relationaler Autonomie stehend gelten sollen.« Lediglich
in Katrin Meyers dekonstruktivistischen Interpretationen kommen Freiheit

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit

und Sicherheit gemeinsam in den Blick. Sie argumentiert, dass »Sicherheit
[...] als Konstitutions- und Gegenbegriff von liberaler Freiheit« (Herv. i.0.)
begegne. Freiheit kénne im politischen Denken des Liberalismus nicht ohne
Sicherheit gedacht werden: Beispielsweise erscheine in Lockes Philosophie
die Ausiibung des Rechts, frei iiber sich und seinen Besitz zu verfiigen, »nicht
denkbar ohne eine staatliche Zwangsgewalt, die dieses Recht vor Gefahren
von Innen und Aufien schiitzt und eine stabile Ordnung sichert.«

Freiheits-Sicherheits-Verhaltnisse als Wertkonflikt

Ob und inwieweit die Sicherheit analog zur Freiheit einen eignen Wert dar-
stellt, findet unterschiedliche Einschitzungen. Dezidiert in diese Richtung
argumentiert Eckart Conze, der allerdings mit eigenen Stellungnahmen
zuriickhaltend bleibt. Er beschreibt einen historischen Prozess, in dem Si-
cherheit immer mehr zur Aufgabe der Politik wird. Ursache dafiir sind
Erfahrungen von Unsicherheit, Kontingenz und Gewissheitsverlusten in
der modernen Gesellschaft. Sicherheit, so sein Resiimee, »ist ein politischer
Wertbegriff, dessen Bedeutung sich nicht in der Spannung von Sicherheit
und Freiheit erschopft.« Gleichzeitig diagnostiziert Conze Gefahren einer
Entgrenzung der Sicherheitspolitik in Richtung umfassender »Versicherheit-
lichung« - zumal Sicherheitsbediirfnisse sich stets steigern lassen und keine
immanente Grenze kennen. Diesen letzteren Punkt formuliert Christoph Gusy
aus rechtswissenschaftlicher Perspektive ganz dhnlich. Er sieht die Gefahr,
dass sich der Rechtsstaat zunehmend zum Priventionsstaat aufriistet, was auf
Kosten der Freiheit gehen muss. Im Unterschied zu Conze versteht Gusy die
Sicherheit aber weder als genuinen Wert noch als eigenstindiges Rechtsgut,
sondern als einen »Zustand, in welchem sich andere Rechtsgiiter befinden«.
Deshalb konstruiert er die Spannung zwischen Freiheit und Sicherheit nicht
als Wertkonflikt, innerhalb dessen ggf. Wertabwigungen erforderlich sind,
sondern bemisst staatliche Sicherheitspolitik kritisch an ihrer Funktion zu-
gunsten des Freiheitsschutzes. Nicht der Gebrauch der Freiheit ist demnach
rechtfertigungsbediirftig; vielmehr liegt die Rechtfertigungslast auf Seiten
derer, die Einschrankungen der Freiheit fiir kontextuell erforderlich halten. In
dhnlichen Worten formuliert dies auch Otfried Hoffe. Er mahnt hinsichtlich
der Rechtfertigung staatlicher Freiheitseinschrinkungen eine Prizision an,
die er bei den jiingeren staatlichen Anti-Corona-Mafinahmen weitgehend
vermisst hat.

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

349


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

Riickblicke und Rickfragen

Nullsummenkonflikt, Positivsummenspiel, Negativsummenkonflikt

Es tiberrascht nicht, dass hinsichtlich des (objektiven) Verhiltnisses von
Freiheit und Sicherheit unterschiedliche Positionen und Einschitzungen
vorgebracht werden. So betont Eckart Conze, dass das Verhiltnis von Sicher-
heit und Freiheit »nicht nur und nicht immer ein Verhiltnis der Spannung«
sei. Beispiele fiir Positivsummenspiele finden sich bei Christoph Neuberger,
der hervorhebt, dass im Internet ein Mindestmafs an Sicherheit Vorausset-
zung fir Freiheit der Meinungsiuflerung sei, und bei Marie-Kristin Débler,
die argumentiert, dass Freiheit von Verpflichtungen, Notwendigkeiten und
Selbstsorge im Alter nur moéglich seien, »wenn Sicherheiten vorhanden sind,
etwa Schutz, Verlisslichkeit und Vertrauen.«

Bemerkenswert ist, dass keiner der Beitrige dieses Bandes eine Art Null-
summenlogik unterstellt. Eine solche Nullsummenlogik kommt allenfalls re-
ferierend zu Wort, nimlich als Negativfolie, auf der sodann komplexere Ver-
hiltnisbestimmungen vorgenommen werden. In diesem Sinne setzt Erasmus
Mayr mit der Hobbes’schen Konstruktion eines Naturzustandes ein, in dem
die absolute Freiheit aller nicht nur auf absolute Unsicherheit hinausliuft, son-
dern sie auch als faktische Unfreiheit entpuppt. Wie Mayr darlegt, haben aufje
ihre Weise sowohl Locke als auch Kant diesen abstrakten Antagonismus hinter
sich gelassen.

Auch Christoph Gusy rekonstruiert zwar das Freiheits-Sicherheits-Ver-
haltnis des klassischen liberalen Staatsverstindnisses als Nullsummenkon-
flike: »Sicherheit der einen ging dann (auch) auf Kosten der Freiheit der
anderen [...]. [..] Es ging und geht dann um Freiheit oder Sicherheit.« Im
weiteren Verlauf seiner Argumentation konzentriert er sich jedoch darauf,
zu erkliren warum »die Freiheit im Sicherheitsdiskurs trotzdem hiufig auf die
VerliererstrafSe zu geraten« (Herv. 1.0.) drohe. Er rekonstruiert das darin vorherr-
schende Denken als Negativsummenspiel. Die Sicherung der Freiheit kénne
»iiberschieflen[..]« — Sicherheit sei nahezu unbegrenzt steigerbar, durch
Priventionsmafinahmen, durch Gefahraufklirungsmafinahmen. Sicherheit
werde dann »kontraproduktiv«, weil sie ihr eigenes Schutzgut ersticke. Aus
einem mehr an Sicherheit resultiert dann ein viel weniger an Freiheit. Um
dies zu verhindern hat die Rechtsprechung Kriterien fiir den angemessenen
Umgang mit kollidieren Rechtsgiitern entwickelt, die Christian Walter in
seinem Beitrag niher erliutert. Obwohl die meisten Freiheitsrechte (anders
als etwa das Folterverbot) keinen absoluten Schutz geniefden, bleibt es dabeti,
dass staatliche Eingriffsmafinahmen jeweils einer prizisen Rechtfertigung

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit

bediirfen, fur die tiberpriifbare Kriterien — etwa das VerhiltnismafSigkeits-
prinzip mitsamt seinen Subkriterien der Geeignetheit, Erforderlichkeit und
Angemessenheit — vorgegeben sind. Auch Katrin Meyers Schlussfolgerung,
das (neo-)liberale Sicherheitsdispositiv verfange sich in seinem politischen
Vollzug in einer Dynamik, die seine eigenen Ziele gefihrde, impliziert eine
solche Negativsummenlogik. Letztere fassen auch Katrin Kinzelbach und
Eva Pils ins Auge, wenn sie fiir die Sicherung der Wissenschaftsfreiheit for-
dern, »dass auch Schutz vor dem Druck autokratischer Akteure [...] gewahrt
werden muss, ohne dabei die zu schiitzenden individuellen Freiheiten zu
unterminieren.«

Fast alle Autor:innen dieses Bandes, die sich in der Sache iuflern (z.B.
Hofte, Conze, Gusy, Neuberger, Dobler) scheinen darin ibereinzustimmen,
dass Freiheit ohne ein bestimmtes Maf an Sicherheit gar nicht méglich wire.
Die hier aus analytischen Griinden herausgearbeiteten Spiellogiken sollten
insofern nicht dariiber hinwegtiuschen, dass reale Spannungsverhiltnisse
sich in der Regel nicht auf eine einzige Spiellogik reduzieren lassen. So geht
Christoph Neuberger hinsichtlich des Internets von einem Spannungsverhilt-
nis zwischen Freiheit und Sicherheit aus, an dessen Beginn das oben genannte
Positivsummenspiel steht — ein Mindestmaf an Sicherheit sei Voraussetzung
fiir die Freiheit der Meinungsiduflerung. Wer die Freiheit nutze, sich »mit der
eigenen Meinung 6ffentlich Gehor und Geltung zu verschaffen«, der »gibt
damit ein Stiick Sicherheit auf« — und es erweist sich als eine empirische
Frage, ob hier ein Nullsummen- oder ein Negativsummenkonflikt vorliegt.
Freiheitsgefihrdende Instrumentalisierungen von »Big Data« diagnosti-
ziert Neuberger nicht nur bei autokratischen Regimen, sondern auch im
»Uberwachungskapitalismus« westlicher Gesellschaften. Automation und
Partizipation generierten einen paradoxen Effekt in der digitalen Offentlich-
keit: Erst durch die Partizipation hinterlasse das Publikum digitale Spuren,
die automatisch ausgewertet werden konnten. »Freiheitsgewinne erweisen
sich somit als notwendige Voraussetzung fiir mogliche Freiheitsverluste«. In
Autokratien sind hier Negativsummenspiele wahrscheinlich, in Demokratien,
in denen der Datenschutz mit der Ausiibung von Freiheitsrechten verbunden
wird, sind die Effekte weniger vorhersagbar. Immerhin kann Freiheit hier
auch Sicherheit einschrinken: Es ist, so Neuberger, ein Aspekt von Freiheit,
»selbst das gewiinschte Maf? an Sicherheit festzulegen.«

Noch vielschichtiger werden die Spannungsverhaltnisse zwischen Freiheit
und Sicherheit, wenn verschiedene Akteursgruppen betrachtet werden, wo-
rauf Marie-Kristin Débler eindringlich fiir Care Empfangende und Gebende

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

351


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352

Riickblicke und Rickfragen

hinweist: »Um wessen Freiheit, um wessen Sicherheit geht es? Wessen Freiheit
oder Sicherheit wiegt mehr oder wird von welchen anderen sDingen< aufgewo-
gen?«In solchen Konstellationen entfalten auch dekonstruktive Interpretatio-
nen ihre Stirke, wie man in den Beitrigen von Dobler und Meyer sehen kann.
Beide Autorinnen zeigen, wie die Thematisierung von Freiheit und/oder Si-
cherheit in einer bestimmten Deutung andere Deutungen zugleich ausgrenzt,
und konzentrieren sich auf diejenigen Deutungen, die ausgegrenzt werden.

Spannungsverhéltnisse und ihre Ldsung

Werden Freiheits-Sicherheits-Verhiltnisse als Konflikt- oder Spannungs-
verhiltnis bestimmt, so stellt sich die Folgefrage, ob und (wenn ja) wie die
Spannung aufgehoben bzw. wie eine Losung oder zumindest Gestaltung
dieses Konflikt- oder Spannungsverhiltnisses gedacht werden. Faktisch
aufgelost wird dieses Spannungsverhiltnis von vornherein im Institutionen-
positivismus Gehlens, wie Christian Thies ihn beschreibt. Wenn nach Gehlen
nur innerhalb eines — wie auch immer im Einzelnen gestalteten — Sets wirk-
samer Institutionen die menschliche Instinktunsicherheit kompensiert und
Handlungsfreiheit méglich sein sollte, kann die Freiheitsidee von vornherein
keinerlei iiberschieflende kritische Funktion entfalten. Dies gibt Thies gegen
Gehlen zu bedenken. Institutionen werden von Gehlen weder als freiheitser-
moglichend, noch freiheitsfordernd bzw. -stirkend, noch freiheitssichernd
gedacht. Nicht aufgeldst, jedoch mehr oder weniger dauerhaft vermittelt wird
das Spannungsverhiltnis hingegen durch die rechtsstaatliche Ordnung (vgl.
Mayr, Gusy), insbesondere durch die Abwigung als zentrale Figur der Grund-
rechtsdogmatik, die auf einen moglichst schonenden Ausgleich kollidierender
Rechtsgiiter zielt (vgl. Walter), durch bereichsspezifische rechtliche Regulie-
rungen (vgl. Mayr, Eichenhofer, Neuberger), durch politische Entscheidungen
und durch alltigliches Aushandeln (vgl. Débler).

Partielle Ordnungen

Eine Vielzahl von gouvernementalen Regierungsformen — Diskurse, Insti-
tutionen und Wissensformen - postulieren Wertrangbeziehungen zwischen
Freiheit und Sicherheit, partielle Ordnungen fiir bestimmte Funktionsbe-
reiche der Gesellschaft oder soziale Gruppen. So verweist Erasmus Mayr auf
die Priferenz fiir die Sicherheit in der politischen Philosophie von Hobbes.
Im Gegensatz dazu hilt Christoph Gusy fur die liberale Grundauffassung,
die auch dem Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland zugrunde liegt,

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam und Heiner Bielefeldt: Semantiken der Freiheit

fest, dass die Wahrnehmung einer grundrechtlich gewihrleisteten Freiheit
nicht begriitndungsbediirftig sei — anders als ihre Einschrinkung, die stets der
Rechtfertigung bedarf. Hier besteht also klar der Primat der Freiheit, dem die
Sicherheit zu dienen hat. Katrin Meyer sieht den Konflikt zwischen Freiheit
und Sicherheit wiederum als eine vordergriindige Inszenierung des (Neo-)Li-
beralismus an, der sich zwar theoretisch fiir die Freiheit engagiere, faktisch
aber stets der Sicherung von Eigentumsprivilegien den Vorrang gegeben habe.
Partielle Ordnungen findet auch Marie-Kristin Dobler im Diskurs zu neoli-
beraler Eigenverantwortung im Alter, der das fiir das Altern wiinschenswerte
Ideal von Freiheit postuliere. In der Realitit von Seniorenheimen sieht sie
hingegen ein »Sicherheitsdispositiv« am Werk, »das den Schutz von Heim-
bewohner:innen grofer schreiben lisst als deren Selbstbestimmung.« Es
stellt sich somit die Frage, wie erst die postulierte Freiheit im Alter iitberhaupt
gemeint ist. In ihrem Beitrag zur Wissenschaftsfreiheit argumentieren Katrin
Kinzelbach und Eva Pils wiederum Klar fiir den Primat der Freiheit. Bei aller
Notwendigkeit, die Freiheit der Wissenschaft gegeniiber Bedrohungen durch
die Einflussnahme autokratischer Krifte zu schiitzen, warnen sie zugleich vor
Tendenzen zunehmender »Versicherheitlichung«, die eine Dynamik immer
weiter reichender Freiheitseingriffe zur Folge haben konnten. Jedenfalls diirfe
das Konzept der »wehrhaften Wissenschaft« — analog zur »wehrhaften Demo-
kratie« — nicht zum Vorwand unverhiltnismifiger staatlicher Eingriffe in die
Integritit der Wissenschalft, ihrer Akteur:innen und Institutionen, werden.

Dringlichkeitsordnungen
Mit der Versicherheitlichung ist ein politikwissenschaftliches Konzept ange-
sprochen, das gleichsam entgegengesetzt zu Entwicklungen der Liberalisie-
rung dynamische Verschiebungen von Freiheits-Sicherheits-Verhiltnissen
thematisieren kann. Im engeren Sinne der hier einschligigen Kopenhagener
Schule fithrt Eckart Conze Versicherheitlichung als Prozesse ein, »in denen
politische Themen zu Sicherheitsthemen gemacht werden, was nicht zuletzt
grofieren Handlungsdruck oder eine héhere Priorisierung impliziert, mogli-
cherweise aber auch ein politisches Handeln, das die normalerweise geltenden
normativen Regeln aufler Kraft setzt«. Im Feld der Wissenschaft scheint sich
die Dringlichkeitsordnung der Werte jedenfalls etwas zu verschieben, wie der
von Kinzelbach und Pils angesprochene Systemwettbewerb mit China zeigt.
Was im Einzelnen geschieht, wenn sich Wertrelevanzen verindern, kann
Marie-Kristin Débler fiir alte Menschen herausarbeiten. Denn »weder die
Bedeutungen von Freiheit und Sicherheit noch deren Verhiltnis sind eindeu-

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

353


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354

Riickblicke und Rickfragen

tig.« Bedeutungen seien variabel und wandelten sich. Es sei beispielsweise
empirisch feststellbar, dass dltere Menschen, »wenn sie sich ein Hilfsmittel
erst einmal angeeignet, Technik ausprobiert oder einen Umzug vollzogen und
sich eingelebt haben, Sichtweisen, Bedeutungen und Relevanzzuschreibun-
gen indern.« Ahnlich kénne sich auch »die Verinderung von Bediirfnissen,
Bedarfen und deren Anerkennung oder Akzeptanz auf Bedeutungszuschrei-
bungen auswirken.« Freiheit und Sicherheit seien »plural und vielgestaltig,
von standortgebundener Gilltigkeit und Wichtigkeit und stehen in einem
variablen, dynamisch stabilisierten Verhiltnis zueinander.« Christoph Gusy
betont, dass die »Frage nach Wahrheit oder Unwahrheit von Wertauffassun-
gen [..] nie vollstindig beantwortbar und daher potenziell unendlich« sei,
»politische Entscheidungen sind vorliufig und endlich — und damit stets neu
diskutierbar.« So etwa vollzieht sich die Liberalisierung der Suizidhilfe, mit
der sich Jean-Pierre Wils und Andreas Funke auseinandersetzen, gerade nicht
im Kontext des Wertekonflikts zwischen Freiheit und Sicherheit.

Freiheit und Sicherheit, so der Tenor unseres Bandes, sind mehr als eine
irrefithrende »Oppositionssemantik« (so Herfried Miinkler) der politischen
Sprache. Unser Systematisierungsversuch hat eine Reihe von mittelbaren
Spannungsverhiltnissen zwischen Freiheit und Sicherheit sichtbar gemacht,
die sich in den Feldern des Politischen und des Sozialen finden, die freilich
nur exemplarische Einblicke in die Vielfalt dieser Spannungsverhiltnisse
geben konnten. Die Beitrige dieses Bandes zeigten nicht nur, wie bereits
einleitend betont, dass es weder das eine Spannungsverhiltnis zwischen
Freiheit und Sicherheit gibt noch dass es sich bei diesen Verhiltnissen im-
mer um ein Konfliktverhiltnis nach Nullsummenlogik handelt. Vielmehr
verweisen die Beitrige zudem auf die Kontextabhingigkeit — und nicht nur
Politikfeldabhingigkeit — partieller Wertordnungen und die Notwendigkeit,
Wertordnungen im Sinne von Dringlichkeitsordnungen immer wieder neu
auszuhandeln. Unsere besondere Aufmerksamkeit — so unser Plidoyer — sollte
dabei dem Wandel der Semantik der Werte Freiheit und Sicherheit gelten.

hittps://dolorg/10.14361/9783830461884-031 - am 14.02.2026, 09:40:31. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839461884-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

