OLIver DimBATH

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

»Unsterblichkeit ist Leben
in einem Gedachtnis, das selber stirbt —

man lebt von einem Vergessenden zum anderen.«

(Jean Paul)!

Einleitung

Das philosophische Nachdenken tber Unsterblichkeit folgt einer langen
Tradition der religiosen Befassung mit Jenseitsvorstellungen — also damit,
was nach dem Tod des Individuums geschieht. Eine Anfangserzihlung
findetssich in der christlichen Mythologie: die Geschichte vom Stindenfall.
Durch den Genuss der verbotenen Frucht erlangt der Mensch die Fahig-
keit zur Erkenntnis, die bekanntlich in der Unterscheidung zwischen Gut
und Bose zu bestehen scheint. Tatsachlich aber wird den ersten Menschen
eines klar: Durch ihren Abfall von Gott werden sie sich ihrer eigenen
Endlichkeit bewusst. Die Vertreibung aus dem Paradies ist nicht allein
ein Platzverweis, sondern wird begleitet von einer Tirade schlimmer Ver-
heiungen, zu denen u.a. der Fluch der Arbeit und die Endlichkeit des
individuellen Daseins zahlen: »Im SchweifSe deines Angesichts sollst du
dein Brot essen, bis du wieder zu Erde werdest, davon du genommen bist.
Denn du bist Erde und sollst zu Erde werden.« (1. Mose 3.19) Das biblische
Nachspiel des Schopfungsberichts ist somit auch eine Erzahlung tiber die
Entdeckung der Sterblichkeit. Das daran ankniipfende Streben, den Garten
Eden und damit die Nihe Gottes wiederzuerlangen, miindet letztlich in
die Hoffnung auf die Uberwindung des Todes und damit auf das Eintreten
in die Unsterblichkeit.?

1 Dieses Zitat aus dem Ideen-Gewimmel, einem Band aus dem unveroffentlichten Nach-
lass von Jean Paul, entnehme ich bei Konrad Paul Liessmann (2004: 9).

2 Diesen Hinweis gibt auch Georg Scherer (1985: 174), wenn er feststellt, dass der Mensch
seine urspringliche Unsterblichkeit verloren habe, »seit er aus dem Paradies vertrieben

77

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

Was im Bereich der Theologie im engeren, der Religion und Philosophie
im weiteren Sinn als vertraut erscheint, ist es aus Sicht der Soziologie keines-
falls. Als Kind der Moderne lehnt zumindest ihre positivistische Seite jede
Vorstellung von Unsterblichkeit ab, die nicht mit einer biologischen Ver-
langerung des Lebens in Verbindung stiinde. Gleichwohl aber scheint es
einen sicherlich sozial ungleich verteilten Wunsch zu geben, Spuren in der
Welt zu hinterlassen, die tiber das eigene Ableben hinaus sichtbar bleiben.?
Das Streben nach Unsterblichkeit in dieser Form kann somit auch als sozio-
logischer Gegenstand begriffen und hinsichtlich seiner Plausibilitat und
sozialen Einbettung untersucht werden. Wenn es auch nicht um die Fort-
dauer des individuellen Lebens geht, scheint ein nicht unmafgeblicher
Handlungsantrieb darin zu bestehen, sich bei anderen in Erinnerung zu
halten. Eine solche symbolische Unsterblichkeit als gedachtnistheoretische
Figur zu analysieren, ist das Ziel des vorliegenden Beitrags.

Um die Untersuchung mit gedachtnissoziologischen Vergangenheits-
bezligen in Verbindung bringen zu kénnen, werden zunichst und im
Riuckgriff auf einen >Klassiker« wissenssoziologischen Denkens einige
Gedanken tiber den Zusammenhang von Tod und Gedéchtnis angestellt.
Es folgt eine kurze kulturgeschichtliche und lexikalische Bestimmung des
Begriffs der Unsterblichkeit. Nach diesen Vorarbeiten beginnt die sozio-
logische Analyse der Losung des Unsterblichkeitsproblems zunichst aus
der Perspektive des sterblichen Individuums — hier mit Blick auf sein
Streben nach (symbolischer) Generativitat, Integration und Anerkennung -
und dann aus der Perspektive der sozialen Gruppe und des Nutzens, den
Kollektive aus den handlungsspezifischen Folgen der Unsterblichkeits-
fiktion ziehen. Am Ende steht der Befund einer sozialen Wechselwirkung

wurde. So spiegelt sich in diesem Mythos ein deutliches BewufStsein von der Einheit
von Sinnerfahrung und Unsterblichkeit, welche uns aber verlorengegangen ist. Wenn
wir Sinnerfahrungen machen, sind wir fiir Augenblicke im Paradies. Aber wir verlieren
es wegen der Verginglichkeit der Sinnerfahrungen immer wieder.«

3 Indiesem Zusammenhang stellt Scherer (1985: 9£.) — unter Bezug auf den Schriftsteller
Reinhold Schneider — Folgendes fest: »Ist das Leben [...] der nichtigen Banalitat preis-
gegeben, so gerat der Mensch in eine Zone, in der er lebt,>ohne von der Frage nach Un-
sterblichkeit beunruhigt zu werdens, weil er >das ewige Leben weder ersehnt noch
firchtet. Denn der Glaube an Auferstehung setzt den Wunsch nach Auferstehung voraus
oder die Angst vor dem Nichts.«

78

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

zwischen Individuum und Kollektiv, welche Unsterblichkeit als Funktion
des Kulturerhalts bestimmt.

Voraussetzungen: Tod, Gedachtnis und Vergessen

»Erste Bedingung fiir ein Fortleben nach dem Tode ist der Tod selbst.«
(Scheler 1979: 38) Diese Feststellung scheint banal. Sie weist aber auf
das grundlegende Problem hin, dass es keinen Sinn hat, Unsterblichkeit
unabhingig vom Wissen um den Tod zu untersuchen. Die Vielzahl auch
wissenschaftlicher Publikationen zu diesem grundlegenden Thema ist grof,*
weshalb im Folgenden nur exemplarisch auf die Uberlegungen Schelers ein-
gegangen werden soll. Dies liegt darin begriindet, dass er gelegentlich Tod,
Gedachtnis und Unsterblichkeit, die er als Fortdauer verstanden wissen will,
in einen Zusammenhang stellt. Angesichts der vielfiltigen Bezugnahmen auf
den Stand der philosophischen — und psychologischen — Forschung seiner
Zeit bieten seine Arbeiten einen hinreichenden Uberblick. Den religiosen
Schlissen, die er immer wieder zieht, muss man dabei nicht weiter folgen.
Nach dieser kursorischen Klarung einiger Standpunkte, die zum Thema
Unsterblichkeit eingenommen werden konnen, folgt eine knappe Ver-
ortung im Kontext aktueller gedichtnissoziologischer Positionen. Diese
haben mit Blick auf den Zusammenhang von Tod und Gedichtnis den
vorgangigen Uberlegungen nicht viel hinzuzufiigen, helfen aber dabei, das
Unsterblichkeitsproblem auf eine andere Weise anzugehen.

Tod und Gedéchtnis bei Max Scheler

Dass Scheler, wenn er tiber das Problem der Gewissheit des Todes nach-
denkt, zu der vorempirischen Einsicht gelangt, der zufolge >der Mensch<auch
ohne die Anschauung sterbender Menschen beziehungsweise Tiere allein
aufgrund seines Alterns seinen Tod antizipieren konne, lasst sich auf seine

4 Zu erwihnen ist hier nur exemplarisch das dreibindige Werk von Erich und Anne-
marie Ruprecht (1993), in dem zentrale Positionen aus der Philosophiegeschichte mit
Blick auf Tod und Unsterblichkeit versammelt werden.

79

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

phinomenologische Prigung zurtickfithren. Aufschlussreich sind hierbei
einige theoretische Uberlegungen, die die Zeitlichkeit des Lebens behandeln.
So begreift er den Lebensprozess im Sinne dreier Erstreckungen, welche
er als unmittelbares Gegenwartigsein, Vergangensein und Zukinftigsein
von etwas bezeichnet. Mit diesen Phasen seien drei »qualitativ verschiedene
Aktarten«verbunden: »unmittelbares Wahrnehmen, unmittelbares Erinnern
und unmittelbares Erwarten« (Scheler 1979: 18, Herv.1.0.). Im Gegensatz
zur mittelbaren — oder vermittelten — Wahrnehmung, Erinnerung und
Erwartung, die sich aus dem schliefenden Nachdenken, der Reproduktion
oder kognitiven Verbindung (Assoziation) ergeben, entstehe ein Bewusst-
sein des Zeitverlaufs nur unmittelbar. Und in diesem Bewusstsein wachse
mit jedem Augenblick des Alterwerdens der Umfang des Vergangenen,
wihrend der Umfang des Zukiinftigen abnehme. Scheler bezeichnet dies
als das Erlebnis der Todesrichtung. Indem es sich hierbei um Bewusstseins-
prozesse handelt, kann Schelers Vorstellung des Lebensprozesses hin zum
Tod auch als Bahnung des Bewusstseins begriffen werden. Ob diese Theorie
eines aus der Vergangenheit begrindeten Wachstums dann, wie Scheler
meint, auch logisch auf ein Ende hinweist, muss dahingestellt bleiben.

»Ich sehe klar vor mir meinen Tod. Im stetigen Anwachsen der erlebten Wirk-
samkeit meiner Vergangenheit, die jeden meiner Schritte stirker und starker
bindet, fihlbarer determiniert und auf jeden als Ganzes wirksam ist, in der
stetigen Verengung der mir in unmittelbarer Erwartung gegebenen Zukunfts-
sphire, in der immer stirker werden [sic] Pressung des Gegenwartsumfangs
zwischen beiden, ist mir sein wachsendes Herannahen gegeben. Von Sekunde
zu Sekunde - gleichgiiltig, auf welcher Stelle des Lebensrhythmus meiner
menschlichen Art ich mich befinde, ob mein Leben ansteigt oder absteigt, ob
ich wachse oder abnehme, ob ich krank bin oder gesund, ob ich es bemerke,
beachte oder nicht, ob ich es mir urteilsmifiig deutlich mache oder nicht.«
(Scheler 1979: 42)

Wihrend die Wahrnehmung der Abfolge objektiver Zeit unterworfen
ist und mannigfache Sinneserscheinungen in hoher Komplexitat liefert,
nimmt das Bewusstsein Selektionen vor, die alles, was in jedem Hier-und-
Jetzt registriert wird, einkiirzt. Gleichwohl aber wird das objektive Fliefen
der Zeit vom Bewusstsein in zwei Richtungen tiberwunden:

80

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

»Ich ergehe mich in der Haltung des Erinnerns in meiner Vergangenheit, und
Stiick fiir Stiick erscheint die vergangene Welt vor meinem geistigen Auge;
und ebenso verweile ich erwartend geistig in den Gehalten meiner Zukunft.«
(Ebd.: 48)

Erinnern liefert, und hier bezieht sich Scheler auf Platons Phaidon, eine
grundlegende Vorstellung tiber Moglichkeiten des Fortlebens — nicht der
Unsterblichkeit, die als solche logisch nicht greifbar sei. Bisher sei dies
durch kognitive Eindriicke, Dispositionen und Spuren erklarbar gewesen,
die in Reproduktionen und Assoziationen miindeten. All das kime nur im
Bereich mittelbaren Erinnerns und Erwartens zur Geltung. Vielmehr werde
das mittelbare Erinnern und Erwarten auf — man kann wohl erginzen:
inkorporiert-praktischen (Dimbath 2014) — »Struktur- und Werteinheiten
des vergangenen Lebens und des zukiinftigen Lebens aufgebaut« (Scheler
1979: 49). Das Fortleben der Person — tber die Endlichkeit ihres Leibes
hinaus — besteht somit nicht in den Intentionen oder mittelbaren Akten
des Bewusstseins, sondern in den Voraussetzungen unmittelbaren Erinnerns
und Erwartens, also dem, was sich im Laufe des bis dato vergangenen Lebens
der oder dem Einzelnen an Struktur- und Werteinheiten »aufgespielt< hat.’
Dass dies, Scheler bezeichnet es als >Geist¢, Uber den Tod des Individuums
hinaus fortbestehe, sei allerdings eine Glaubenssache.

5 Scheler bezeichnet dieses inkorporiert-praktische Gedéchtnis an anderer Stelle inso-
fern als »assoziatives Gedachtnis«, als es iiber den reinen Wiederholungstrieb hinaus-
gehe und nach Erfolg und Irrtum unterscheide. Dabei schliefSt er sich behavioristischen
bzw. verhaltenswissenschaftlichen Grundsatzen an, die mit Blick auf Reiz- und Re-
aktionszusammenhange niemals von einer vollstindigen Assoziation, sondern stets von
Variation ausgehen, welche sich erst mit zunehmendem Alter verringere, wenn das
alternde Individuum zur Sklavin oder zum Sklaven der Gewohnheit werde. Scheler
sieht in diesen Uberlegungen eine Grundlegung der Entstehung von Tradition im
Kontrast zum Fortschritt. Bemerkenswert ist hierbei folgende Uberlegung: »Bewufte
>Erinnerung« an individuelle, einmalig erlebte Geschehnisse und stetige Identifikation
einer Mehrheit von Erinnerungsakten untereinander auf ein und dasselbe Vergangene
hin ist nur dem Menschen eigen; sie stellt stets die Auflosung, ja die eigentliche Totung
der lebendigen Tradition dar. Die tradierten Inhalte sind uns ja gleichwohl stets als
>gegenwartige gegeben, sind zeitlich undatiert; sie erweisen sich als wirksam auf unser
gegenwirtiges Tun, ohne aber selbst dabei in einer bestimmten Zeitdistanz gegenstind-
lich zu werden: Die Vergangenheit suggeriert uns mehr in der Tradition, als dafl wir
um sie wissen.« (Scheler 1978: 29f.)

81

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

Die sich hier abzeichnende erinnerungs- sowie gedachtnistheoretische
Figur zeigt eine evolutionare Orientierungsstruktur an. Den Tod des Leibes,
der mit einem Ende des Wahrnehmens gleichgesetzt wird, iberdauert das
Soziale, welches sich im Laufe des vergehenden Lebens — etwa im Rahmen
von Sozialisationsprozessen — der oder dem Einzelnen eingeschrieben<hat
und das die Folie darstellt, auf der unmittelbares Erinnern und Erwarten
stattfindet. Wenn also nicht das Individuum — wie Scheler glauben mochte -
tiber seinen Tod hinaus fortdauert, so doch der >Geists, der sein Erinnern
und Erwarten zu Lebzeiten orientiert hat. Gedachtnis erscheint hier als
bestandiges, inkorporiert-praktisches Selektionsprinzip des Gesellschaft-
lichen — auch wenn es bei Scheler nicht als solches bezeichnet wird.

Tot und vergessen — gedachtnissoziologische Rahmung

Schelers Konzeption, die mit der Idee des Fortlebens ein in Routine und
Praxis verankertes Gedachtnis — im Sinne von >Geist« — von einem nicht
weiter fortdauernden individuellen Erinnern und Erwarten, also einem
Reflexionsgedichtnis unterscheidet, ist anschlussfahig an Positionen der
jungeren Gedachtnissoziologie.

Aus deren Perspektive lasst sich der Zusammenhang von Gedichtnis,
Erinnern und Vergessen wie folgt darstellen: Unter einem sozialen Gedacht-
nis soll das gefasst werden, was in der Vergangenheit entstanden ist, um
den gegenwirtigen Zugrift auf praktisches Verhalten ebenso wie hand-
lungsorientierendes Wissen zu ventilieren. Gedachtnisse lenken die Auf-
merksamkeit und tragen dazu bei, dass alle nicht eingeschlagenen Pfade
auch nicht weiter zur Disposition gestellt werden. Dies kann bei mehr-
facher Wiederholung dazu fithren, dass ein Pfad - ein Wissenszusammen-
hang oder ein verstorbener Mensch — in Vergessenheit gerat. Auf das, was
diese Gedachtnisfunktion begiinstigt, kann bewusst zugegriffen, es kann
aber auch praktisch eingetibt werden und in Routine tibergehen. Wahrend
also die gedachtnisspezifische Selektion und Relevanzsetzung ebenso wie
das>Lernen<des Gedachtnisses durch Aktivierung und Nicht-Aktivierung
jedes Verhalten bestimmen, bleibt das Erinnern dem bewussten Zugrift
vorbehalten. Damit kann es freilich auch das Gedichtnis beeinflussen; es
bedient jedoch nur einen vergleichsweise kleinen Anteil von Vergangenheits-

82

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

beziigen: den symbolisch reprasentierbaren bzw. deklarativ-reflektorischen
(sieche dazu weiterfithrend Dimbath 2014; Dimbath/Heinlein 2015).

Indem das Individuum Erzeugnisse hervorbringt, die es selbst tber-
dauern und die auch fiir seine Nachwelt von Bedeutung sind, wirkt es an
der Konstituierung sozialer Gedachtnisse mit (Dimbath 2021). Sofern diese
Erzeugnisse mit einem Namensindex versehen sind, besteht die Chance, dass
mit der nachweltlichen Nutzung auch ein personenbezogenes Erinnern
stattfindet, welches tber die praktische Ubung hinausgeht. Diese hoch-
gradig selektive und temporar begrenzte Unsterblichkeit kann je nach
beteiligten Institutionen unterschiedliche Formen annehmen: als Fort-
bestand in Urheberrechten, als Firmenname, als >Klassiker<, in Verbindung
mit kulturellen oder technischen Innovationen usw.

Dies fuhrt jedoch dazu, dass aus soziologischer Sicht zwei Bedeutungen
von Unsterblichkeit in den Blick geraten: Der Handlung des Individuums,
welches moglicherweise gezielt Wirkungen uber seine eigene Endlichkeit
hinaus programmieren und dadurch nicht in Vergessenheit geraten mochte,
steht das Kollektiv beziehungsweise >die Gesellschaft« gegeniiber. Neben
einer stets eigensinnigen Ubernahme, Routinisierung oder Tradierung
individueller Handlungsresultate — Gabriel Tarde (2009) begreift dies als
Nachahmung — durch die soziale Gruppe ist auch denkbar, dass sich inner-
halb von Kollektiven das Wissen um eine erinnernde Anerkennung an nach-
ahmungsfihige Leistungen etabliert hat. Einen solchen >unsterblichen<Bei-
trag zum Fortbestand der Gesellschaft zu leisten, konnte die Individuen
dazu motivieren, iberhaupt erst generalisierbare Handlungen anzustreben.

Ganz offenkundig handelt es sich bei diesen zwei Seiten von
Transzendierung insofern um ein >Spiel« mit der Zeit, als das Individuum
versucht, soziale Gedachtnisse ebenso wie das Erinnern an sich selbst zu
gestalten, wogegen das Kollektiv seinen Mitgliedern fortlaufend durch das
Erinnern an die Verdienste Verstorbener zeigt, dass bzw. inwiefern sich ein
solches Tun lohnen kann. Dass diese Anerkennung freilich der oder dem
Toten nichts mehr und ihren oder seinen Nachkommen wenig niitzt und
sich deshalb bereits in ihrer Erwartung erfiillen muss, ist nur eine Besonder-
heit dieses Zusammenhangs.

Viel grundlegender als der moglicherweise nur eitlec Wunsch, von der
Nachwelt erinnert zu werden, konnte die Angst sein, vergessen zu werden.
Dieses Vergessen-Werden bringt bereits als gegenwirtige Erfahrung den

83

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

Aufmerksamkeitsentzug bedeutsamer Anderer gegentber der eigenen
Person als Sinndefizit schmerzvoll zum Bewusstsein. Es ist insofern nicht
weit hergeholt, wenn die Insassen in Dantes Holle den Hollenwanderer
anflehen, er moge im Diesseits an sie erinnern. Die Hollenqualen sind nicht
nur Strafe fir die Stindigen, sondern bestehen auch in ihrem Versinken in
Bedeutungslosigkeit (Weinrich 2005).

Begriff und Kulturgeschichte der Unsterblichkeit

Auch wenn ein Problem einen gewissen Tiefgang hinsichtlich seiner wissen-
schaftlichen Befassungsgeschichte aufweist, hilft es bei seiner soziologisch-
verstehenden ErschlieBung, sich die sprachliche Herkunft sowie die all-
tagssprachlichen Bedeutungsebenen der mit ihm verbundenen Begriffe
zu vergegenwartigen. Bei Unsterblichkeit sind dies das Verb >sterben< und
die Adjektive >sterblich< und >unsterblich.

Im Herkunftsworterbuch wird das aus dem Westgermanischen
stammende Verb >sterben< mit dem niederlandischen sterven sowie dem
englischen starve assoziiert. Die Konnotation liegt hier auf >verhungern,
serfrieren< oder auch >erstarren, >steif werden<. Weitere Bedeutungen inner-
halb der Wortgruppe sind etwa das norwegische starva als >miihsam gehens,
»frieren< oder ~dem Tode nahe sein«. Das Adjektiv >sterblich« wird mit >ver-
ganglich« assoziiert (vgl. Duden 1989: 708f.). Das Adjektiv >unsterblichs,
im Herkunftsworterbuch nur als Negativform von >sterblich« erwéhnt,
wird im Bedeutungsworterbuch mit mehreren Lesarten ausgewiesen. So
bezeichnet>unsterblich«erstens und im religiosen Kontext die ewig lebende
Seele oder Gottheit. Zweitens wird das ewig im Gedenken der Menschen
fortlebende, Unvergessliche und Unvergangliche mit >unsterblich«in Ver-
bindung gebracht und drittens in einer adverbialen Form als >iber alle
Mafen« umschrieben, etwa bei der Redewendung, man sei >unsterblich
verliebt« (Duden 2002: 947).

Mithilfe dieser kurzen Nachschlagetibung lasst sich der Fokus der
folgenden Uberlegungen wirksam zuspitzen. Das Problem, dem nach-
gegangen werden soll, hat zu tun mit dem Grundverstandnis des Erstarrens,
Erkaltens im Zusammenhang mit den Wortern >sterben<undsterblich«. In
Verbindung mit dem Adjektiv >unsterblich«scheint der Bezug zur zweiten

84

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

Bedeutung, also hin zum Fortleben im Gedenken anderer — im Sinne eines
Nicht-Erstarrens, Nicht-Erkaltens — weiterzufithren. Die Kultur- und Philo-
sophiegeschichte der (Debatten um) Unsterblichkeit, beginnend bei Platon
und Aristoteles und fortgesetzt bei den Theologen des Mittelalters ebenso
wie bei den Denkern der frithen Neuzeit und der Aufklirung bis hin zu
zeitgenossischen Philosophinnen und Philosophen kann damit fast voll-
ends ausgeblendet werden. Unsterblichkeit als philosophisch-theologisches
Problem (siehe im Uberblick Huonder 1970) steht nicht im Zentrum der
nachfolgenden Untersuchung.

Formen der Unsterblichkeit

Fur das Streben des Individuums nach Lebenssinn, das sich nicht mit
einem Bekenntnis zum eigenen Ende abfinden kann, gibt es vielfiltige
Deutungsangebote. Handlungen, deren Ergebnis den eigenen Tod tber-
dauern und damit die Sterblichkeit — zumindest ein Stickweit — tiber-
winden sollen, lassen sich einerseits im Ruckgriff auf psychologische wie
psychoanalytische Theoriefiguren nachvollziehen. Zu denken ist hier an das
Konzept der Generativitat. Andererseits liegen auch religionssoziologische
Zugange — etwa im Werk Georg Simmels - vor, die ein entsprechendes
Streben des Individuums vor dem Hintergrund seiner Positionierung in
der Gruppe verstehen.

Psychologische Ansatze

Der amerikanische Psychiater Robert Jay Lifton (1986) hat fiinf Bereiche
herausgearbeitet, die Menschen dabei helfen, ihre eigene Endlichkeit zu
tberwinden. Er bezeichnet sie als symbolische Unsterblichkeit: Der bzo-
logische bzw. biosoziale Modus (1) besteht in der Vorstellung, durch Ver-
erbung (genetisch) oder auch nur durch die Weitergabe des Namens in den
Nachfahren weiterzuleben. Im theologischen oder religiosen Modus (2) steht
die Unsterblichkeit der Seele im Mittelpunkt, wobei es nicht immer um
die Seele des verstorbenen Einzelnen geht, sondern mitunter darum, der
Ewigkeit eines die Gemeinschaft und ihre Religion charakterisierenden

8S

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

Gottes teilhaftig zu werden. Als schopferischen Modus (3) erkennt Lifton
die Realisierung von Unsterblichkeit durch anerkennungsrelevante Spuren
in der Wel, sei es durch gesellschaftlichen Einfluss, Kunst, Literatur oder
Wissenschaft. Im natirlichen Modus (4) wird Unsterblichkeit aus dem
Glauben an die eigene Einbettung in die Kreislaufe der Natur und des
Lebens gewonnen. Eine Bedrohung von Unsterblichkeit erwachst folglich
in der fortschreitenden Zerstorung der Umwelt und damit der Lebens-
grundlagen. Der Modus erfahrener Transzendenz (5) beschreibt schliefSlich
Zustande des Bewusstseins, in denen es sich auflerhalb seiner selbst erlebrt,
nachdem es die »alltiglichen psychischen Komplexititen« verlasst und in
einen »Zustand innerer Einheit und Harmonie« gerit (ebd.: 38). Dieser
Zustand ekstatischer Erfahrung macht Unsterblichkeit erlebbar als Aus-
schaltung jedweder Vorstellungen von Tod, Trennung, Stasis, Desintegration
oder Bedeutungslosigkeit. Man konnte diese Reihe nun noch durch die
sich langsam aus dem Bereich der Science Fiction l6sende Idee eines bio-
medizinisch fundierten Anti-Aging erweitern, das, wenn nicht in Unsterb-
lichkeit, so doch zumindest in eine letztlich unbegrenzt imaginierte Auf-
schiebung des Todes miindet (Lange 2021).

Die unterschiedlichen Modi des Unsterblichkeitsstrebens weisen nicht
nur Beziige zum Problem des Zeitbewusstseins auf. Insoweit sie mit Hand-
lungen verbunden sind, stehen sie im Spannungsfeld einer vergangenheits-
orientierten Ausrichtung auf die Zukunft. Diese Ausrichtung macht das
Subjekt allerdings kaum mit sich alleine aus: Sie entstammt dem Sozialen
und ist auf Soziales orientiert. Da sie zudem bestimmten Ordnungen zu
unterliegen scheint, kann man sie als gedachtnissoziologisches Problem
einer existenziellen individuellen Sinnstiftung untersuchen,® das sich iber
spezifische Formen der Wissensgenese und Kommunikation vollzieht. Die
zumindest symbolische Uberwindung der individuellen Endlichkeit mag
auf eine grundlegende Krinkung des mit der Erwartung seines eigenen
Todes konfrontierten Einzelnen zurtickgehen. In vielen Kulturen hat ihre
handlungspraktische Umsetzung indes zur Herausbildung besonderer

6 Auch hier ist wieder auf Scherer (1985: 174f.) zu verweisen: »Wer Sinn erfahrt, erfahrt
dabei immer mit, daf§ dieser Sinn bleiben und sein soll. In ihm ist kein Grund, der uns
sagen liefe, er solle untergehen. Verschwinden soll ja gerade das Sinnlose und Sinn-
widrige.«

86

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

sozialer Formen und Funktionen geftihrt. Es geht im Folgenden um eine
Analyse der gedachtnisspezifisch sozialen Konstruktion von Unsterblichkeit
und der bisweilen mit ihr verbundenen Hoffnung auf Erinnerungsgenese.

Momente sozialer Konstruktion von Unsterblichkeit beziehen sich auf
den biologischen und schopferischen Modus, sofern sich ein Zusammen-
hang mit symbolischer sozialer Generativitat herstellen lasst. Der religiose
Modus mit der Unsterblichkeit der Seele kommt zur Sprache, wenn die
soziale Funktion von Religion in den Blick genommen wird. Der natiir-
liche Modus bleibt unbericksichtigt, weil er kaum Handlungsrelevanz
aufweist, und die Unsterblichkeitsvorstellung aus erfahrener Transzendenz
rickt in den Hintergrund, weil ein hochgradig individualisiertes Muster
adressiert wird, das soziale Relevanz vorrangig durch seinen Riickbezug auf
den religiosen Modus entfaltet und von diesem aufgehoben wird.

Der Begriff der Generativitat wird Giblicherweise im biologischen Kontext
verwendet und bezeichnet die Weitergabe des Erbguts bzw. das Weiterleben
des Individuums in seinen Nachkommen — Liftons zweiter Modus. Im
Zusammenhang mit symbolischer Unsterblichkeit steht auch fir die Bio-
logie nach Charles Darwin das Streben nach der Weitergabe des eigenen
Genmaterials kaum im Mittelpunkt’” — bestenfalls tiber den symbolischen
Umweg der Weitergabe des Namens (Glasner/Kithling 2001) und des Macht
erhalts der Familie.

Ein fir Liftons Unsterblichkeitsmodi mafigeblicher Ansatz symbolischer
Generativitat findet sich dagegen im Werk Erik Eriksons (1973: 117£.). In
dessen Uberlegungen zu den Entwicklungsaufgaben im Lebenszyklus
bestimmt Generativitat als lebensphasenspezifisches Problem die siebte
Stufe der psychosozialen Entwicklung des Individuums. Zunichst geht es
dabei um den Wunsch des Erwachsenen, Nachfahren in die Welt zu setzen
und damit Verantwortung fiir nachfolgende Generationen zu tibernehmen.
Dieser Antrieb ist nach Erikson so stark, dass auch im Fall des bewussten
Verzichts oder ungewollter Nichterfiillung des Kinderwunsches ein Bediirf-

7 Auch die genetische Weitergabe reflexionsfahiger, erlebter oder erlernter Kérperlich-
keit, wie sie in jingerer Zeit im Kontext von epigenetischer Forschung in den Blick
riicken kdnnte, dirfte sich, solange hierzu keine gesicherten und massenhaft kommunizier-
baren Erkenntnisse vorliegen, nicht zu einem empirisch signifikanten Motivator ent-
wickeln (Lux 2017).

87

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

nis nach anderweitiger schopferischer Leistung entsteht. Wird dieses Bedtirf
nis nicht befriedigt, scheitert das Individuum bei der Erfillung dieser
psychosozialen Aufgabe, was zur Storung der Personlichkeit fithren kann.
Auch wenn Eriksons Verstindnis von Generativitit Unsterblichkeit nicht
in Betracht zieht, findet sich hier eine die eigene Existenz transzendierende
Handlungsagenda — Generativitat wird zum Motiv, der Nachwelt etwas
zu hinterlassen. Symbolisch gewendet, entspricht eine das Individuum
tiberdauernde Leistung der oder des Einzelnen fiir ein Kollektiv Liftons
schopferischem Unsterblichkeitsmodus (Modus 3). Lifton hat einerseits
in erster Linie als typischerweise Unsterblichkeit anstrebende Personen-
gruppen Kulturschaffende, Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler, Kiinst-
lerinnen und Kuanstler im Blick. Andererseits ist deren Streben auf eine letzt-
lich die Unsterblichkeit gewdhrende Instanz gerichtet — groffformatig wire
das dann >die« Kultur, kleiner formatiert das iberlebende Nahumfeld, also
»Freunde, Geliebte, Angehorige, Schiler oder Lehrer« (Lifton 1994: 23).8

Man kann dieser erweiterten Form symbolischer Generativitit eine Hand-
lungstrigerschaft im Hinblick auf das Streben nach Unsterblichkeit und -
als notwendigem Komplementir — eine Aufnahme- und Erinnerungsbereit-
schaft der Anerkennung und Wirdigung bleibend relevanter Leistungen
entnehmen. Gedachtnissoziologisch wird dies unter beiden Perspektiven
bedeutsam: Sowohl vonseiten der nach Unsterblichkeit Strebenden als auch
ihres Bezugskollektivs muss es eine Orientierung auf anerkennungsrelevante
Leistungen geben, die das Individuum sich selbst zurechnen kann bzw. die
im jeweils soziokulturellen Kontext mit Zurechenbarkeitserwartungen
ausgestattet sind. Was bisher auf der Grundlage einer psychologischen
Sichtweise entfaltet wurde, findet sich auch im Bestand soziologischer
Theorien — und zwar mit Blick auf die Funktion von Unsterblichkeit fiir
die soziale Gruppe.

8  Essoll nicht unerwihnt bleiben, dass Lifton (1994) seiner Unsterblichkeitstheorie spater
eine zeitdiagnostische Wendung gibt, ein allgemeines Streben nach Unsterblichkeit mit
der Angst vor einer totalen Ausléschung angesichts der nuklearen Bedrohung in Ver-
bindung bringt und mit dem proteischen Stil auch noch eine bestimmte Kulturform
zu erkennen meint, die sich aufgrund einer solchen weltpolitischen Lage herausgebildet
habe.

88

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

Weiterleben im Gedenken der anderen

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass das Streben des Individuums nach
Unsterblichkeit in einer Wechselwirkung mit der Zuteilung von Unsterb-
lichkeit durch das Kollektiv zu stehen scheint. Aus soziologischer Sicht
ist es zweitrangig, ob es nun ein Weiterleben der Seele im theologischen
Sinn tatsachlich gibt oder welche tiefenpsychologisch zu begriindenden
Motivlagen zu einer solchen Annahme fihren konnten. Bedeutsam ist viel-
mehr die Frage, aufgrund welcher Anreize sich Handelnde zu Leistungen
motivieren lassen, die tber ihren Tod hinaus wirken, und wie vice versa
Kollektive solche Anreize gestalten. In einem ersten Schritt sollen daher
zwei vom Einzelnen ausgehende Motivationen zum Erwerb von Unsterb-
lichkeit im Sinne postmortaler Anerkennung behandelt werden. Im zweiten
Schritt riicken dann die vom Kollektiv gesetzten Motivatoren in den Fokus.

Postmortale Anerkennung — und das Streben danach

Der deutsche Soziologe Georg Simmel (1999) gelangt in seinen Lebensan-
schauungen — und fast zur selben Zeit — zu folgender, den Uberlegungen
Schelers nicht ganz undhnlicher Einsicht: Der Tod bestimmt das Leben
als formgebendes Moment. Indem sein Eintreten gewiss, der Zeitpunkt
jedoch unbekannt ist, wird er zum mafigeblichen Antrieb individuellen
Tuns. Wenn aber alles im Angesicht des bevorstehenden Todes geschehe,
erschiene die Idee irdischer Unsterblichkeit als sinnlos (vgl. ebd.: 301).
Alles ware auf die Erfiillung des Lebens gerichtet und was dariiber hinaus-
ginge, nicht von Interesse.” Nach der christlichen Lehre hange das ewige
Geschick der Seele von der gesamten Aufreihung der Lebensinhalte ab
(vgl. ebd.: 304). Der oder die Einzelne gestalte durch eigene Werke die
Zukunft des Kollektivs mit. Im Zuge der Verneinung des Todes als End-

9  Dass auch dieser Gedanke nicht von der Hand zu weisen ist, zeigt Harald Weinrich
(2008) in seiner Arbeit tiber Knappe Zeit. Kunst und Okonomie des befristeten Lebens.
Wenn am Lebensende Handlungsdruck entsteht, muss dieser keinesfalls durch das
Streben nach Unsterblichkeit motiviert sein, sondern ebenso durch das Wissen um die
immer kirzer werdende Lebenszeit, die bleibt, um bestimmte Vorhaben >noch anzu-
gehen< oder abzuschliefen.

89

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

punkt aller Konsequenzen des Lebens uberwinde das Individuum nun
aber seine eigene Begrenztheit. Irritiert werde diese Vorstellung allerdings
durch die mit dem christlichen Sterbesakrament verbundene Stinden-
tilgung, welche einer Loschung von Lebensleistung gleichkomme — und
sich angesichts der Ambivalenz irdischen Tuns nicht allein auf Ubeltaten
beschrianken kann. Die kirchliche Vorstellung des Todes als Endpunkt fihre
dazu, das individuelle Weiterleben in den vergangenen Leistungen nach
dem physischen Tod infrage zu stellen.

Die Seele versteht Simmel als Annaherung an das Ich — als Form seiner
Weiterexistenz. Sie reiche durch ihre vielfachen Inhalte Gber das Lebens-
ende hinaus. Damit entstehe das »allgemeine Gefiihl einer Unendlichkeit
der Seele, das sich mit ihrer Sterblichkeit nicht vertragen will« (ebd.: 315).
Als Gewahrsmann fiir diese Sicht wird Goethe angegeben. Allerdings sei
fir diesen die Unsterblichkeit nicht gleich verteilt, sondern hinge von
der GrofSe der Personlichkeit ab. Umgekehrt ergebe sich aus der geringen
Bedeutung des Durchschnittswesens, dass dort, wo sich der oder die Einzel-
ne nicht aus der Masse abhebe, die Unsterblichkeit der Gattung die Sterblich-
keit des Individuums authebe. Simmel stellt fest, dass »die Frage der Sterb-
lichkeit [...] also Giberhaupt erst dem eigentlichen Individuum im Sinne
des Unwiederholbaren, Unersetzlichen gegentiber akut« werde (ebd.: 325).°

Das Unwiederholbare, welches sich in der Form nur einmal verwirk-
licht habe, konne nicht sterben. Simmel halt hierzu fest:

»Darum empfinden wir die Vernichtung des Individuellen als einen Verlust[...],
obgleich natirlich diese, das heifst die Form, nicht verloren gehen kann, wohl
aber ihre einzige Moglichkeit, sich zu realisieren; und darum ist der Tod fiir
ein Wesen sozusagen umso griindlicher je individueller es ist, indem dies die
eigentliche Definition der Individualitit ist.« (Ebd.: 329f.)

10 In dieser Sicht liegt der Grund, warum die bei Emile Durkheim entfaltete Theorie der
Unsterblichkeit der Seele hier keinen Platz findet. Durkheim, der die Vorstellung der
Seele aus der Wanderung des triumenden Bewusstseins ableitet, erkennt in der Figur
der Unsterblichkeit letztlich eine Versammlung der Seelen aller Verstorbenen im
Kollektiv. Damit wird die Unsterblichkeit der Seele zur Unsterblichkeit der sozialen
Gruppe und riicke in die Nihe von Gottesvorstellungen — ganz im Sinne von Durkheims
Soziologisierung Gottes (Durkheim 1984; Fields 1996).

90

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedichtniss

Diese individualisierungstheoretische Auslegung des individuellen Strebens
nach Untersterblichkeit lasst sich durch eine etwas jungere und kritische
Sichtweise erginzen. Hierbei geht es allerdings nicht um die Antizipation
des eigenen Todes, sondern um einen Uberschuss an Kapitalakkumulation.

So denkt der Philosoph Konrad Paul Liessmann (2004) iber das Streben
nach Unsterblichkeit als verdecktes Handlungsmotiv nach. Sein Gewahrs-
mann ist Theodor W. Adorno, der in seinen Minima Moralia eine Notiz zum
Tod der Unsterblichkeit festgehalten hat. Dieser Tod bestehe darin, dass die
kapitalistische Gesellschaft eine eigene Motivation hervorgebracht habe,
die eigene Unsterblichkeit zu programmieren:

»Wie willkirliches Gedachtnis und spurlose Vergessenheit stets zusammen-
gehorten, so fithrt die geplante Verfiigung Gber Ruhm und Andenken unweiger-
lich ins Nichts, dessen Vorgeschmack schon am hektischen Wesen aller Zelebritat
sich wahrnehmen 1af8t. Den Berithmtheiten ist nicht wohl zumute. Sie machen
sich zu Markenartikeln, sich selber fremd und unverstandlich, als lebende Bilder
ihrer selbst wie Tote. In der pratentidsen Sorge um ihren Nimbus vergeuden sie

die sachliche Energie, die einzig fortzubestehen vermochte.« (Adorno 1981: 127)

Adornos Grollen und seine Empfehlung, lieber sachliche Energie aufzuwenden,
statt an der Selbst-Verdinglichung im Sinne einer Marke zu arbeiten, flankiert
Liessmann mit der bei dem Literaturwissenschaftler Manfred Schneider ent-
nommenen zeitdiagnostischen Feststellung, dass in der Moderne — im Gegen-
satz zum ruhmzentrierten antiken Unsterblichkeitsverstandnis — die Unsterb-
lichkeit als Pramie fiir besondere Leistungen demokratisiert worden sei. Da
allerdings, wie Liessmann weiter ausfiihrt, das Motiv der ruhmspendenden
Anerkennung durch die Zeitgenossen und der Erinnerung durch die Nach-
welt schon in der Antike bekannt war, zumal Ruhm als Gabe der Gotter
nur flr »besonders tapfere Taten oder kluge Ratschlage« (Liessmann 2004:
10) und damit Verdienste fir die Gemeinschaft gespendet wurde, scheint
diese Demokratisierung nicht erst mit der Moderne aufgekommen zu sein.
Vielmehr ist die Moderne durch eine Individualisierung des Strebens nach
Ruhm gekennzeichnet, die nicht mehr nur den Privilegierten vorbehalten
ist. Die Wahrung des Ruhmes hat sich ausdifferenziert und scheint sich auf
alle Bereiche zu beziehen, in denen — von wem auch immer - ein Beitrag
zum gesellschaftlichen oder kulturellen Fortschritt geleistet werden kann.

91

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

Entsprechend spiegelt sich der individualisierte Ruhm in der demo-
kratischen Moderne in den Facetten des symbolischen Kapitals nach Pierre
Bourdieu (1983): Ruhmreich ist, wer tiber okonomisches, soziales und bzw.
oder kulturelles Kapital — mit seinen Auspragungen des inkorporierten,
institutionalisierten und objektivierten Kulturkapitals — in betrachtlichem
Mafe verfiigt. Der oder die Einzelne muss nicht im Adorno’schen Sinn
das kapitalistische Prinzip auf diese Bereiche tibertragen,indem er oder sie
strategisch in Selbstvermarktung investiert. Gleichwohl aber ist es moglich
und sozial erwiinscht, nach Ruhm durch anerkennungsfahige Leistungen
im jeweiligen sozialen Feld zu streben. Die kritisierten Zelebrititen mogen
Aufmerksamkeit (Franck 1998),jedoch kaum Nachruhm generieren. Festzu-
halten bleibt, dass in der individualisierten Gesellschaft die Chancen einer
imaginierten Uberwindung des Todes ausdifferenziert sind. Demokratisiert
sind sie zudem, da sie groferen Personenkreisen prinzipiell zuganglich sind.
Solange gesellschaftliche Differenzierung auch Kollektive generiert, verviel-
faltigen sich die Chancen auf individuelle Unsterblichkeit.

Die kollektive Organisation von Unsterblichkeit

Neben den Motivationen des Individuums, Unsterblichkeit anzustreben
und sich damit>im Gedéchtnis< - genauer: im Gedenken — einer als relevant
erachteten Gruppe zu halten, gibt es auch vonseiten des Kollektivs Momente,
welche Unsterblichkeit funktional organisieren. In einer pragmatischen Les-
art geht es hierbei um die Perpetuierung all dessen, was fiir niitzlich oder
erfolgreich gehalten wird. Dieses Motiv begriindet die bisher angestellten
Uberlegungen einer Generalisierung verdienstvoller Leistungen, die mit
dem Namen einer Person (Glasner/Kiihling 2001) in typisierender Absicht
verkniipft werden. Einer solchen Deutung fehlt allerdings jede Vorstellung
einer veranlassenden Kraft — die Zuteilung von Unsterblichkeit erfolgt
einfach, weil sich etwas als brauchbar und nachahmungswiirdig erwiesen
hat. Das zweite im Folgenden vorgestellte Motiv erganzt diese Form der
Organisation von Unsterblichkeit durch einen herrschaftskritischen Aspekt:
Unsterblichkeit zuzuweisen, heifSt nicht nur irgendwelche Leistungen zu
ehren, sondern auch, das zu ehren, was dem Machterhalt bestimmter Eliten
zutraglich ist. Die Demokratisierung von Unsterblichkeit stofSt hier an alt-
bekannte Grenzen.

92

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

Ein erster Anhaltspunkt fiir eine pragmatische Organisation von Unsterb-
lichkeit liegt bereits in der Wiege gedichtnissoziologischen Denkens. Der
amerikanische Pragmatist und Soziologe Charles Horton Cooley hat in den
1910er Jahren in seinem Buch Soczal Process ein Kapitel tiber >Ruhm« ver-
fasst (Cooley 1918). Dort analysiert er den Wunsch nach Unsterblichkeit
und identifiziert das Streben nach Ruhm als wichtigen Handlungsantrieb.
Dies ftihrt er darauf zurtick, dass Menschen generell viel Giber andere nach-
dachten. Allerdings verselbstandige sich diese Form des Erinnerns. So werde
weniger die ruhmreiche Person erinnert, als das, was ihrem vergangenen
Wirken als verdienstvoll zugeschrieben werde. Daraus folgert Cooley, dass
man Ruhm nicht aus vergangenen Leistungen gewinnt, wenn diese keine
Bedeutung fiir die Gegenwart haben. Die Welt kenne keine Dankbarkeit.
Ertrage vergangener Leistungen wiirden alltiglich gebraucht. Der Bezug
zur ihrem Schopfer oder ihrer Schopferin werde vergessen, sofern von ihm
oder ihr nicht noch weitere Leistungen zu erwarten seien. Die wenigen
Namen, die iberdauerten, seien eher ikonisch und instrumentell beispielhaft
fur die Leistungen vieler. »Es ist,« halt Cooley fest, »denn auch die gegen-
wartige Funktion und nicht die Vergangenheit, die den Ruhm begriindet,
und jede Verinderung, die ihn mindert oder steigert, hat ihre Wirkung
auf die Reputation« (ebd.: 115 f., eig. Ubers.). Die Unsterblichkeit liegt aus
dieser Sicht also ganz und gar nicht in der Hand des sein Fortwirken vor-
bereitenden Individuums, sondern in den je gegenwartigen Belangen des
pragmatisch-instrumentell erinnernden Kollektivs.

Kollektives Erinnern, das vom Individuum als Uberwindung des Todes
gedeutet wird, weil es sich auf verstorbene Personen bezieht, 16st offen-
kundig ein Missverstindnis aus: Unsterblichkeit zielt tiber einen personalen
Typus, der mit einer vorbildlichen Leistung in der Vergangenheit assoziiert
wird, auf einen auch in der Gegenwart fiir das Kollektiv bedeutsamen Wert.
Die Erinnerung an die Person aktualisiert mit jedem Erinnerungsakt, der
sich an dem betreffenden Erinnerungsstimulus entziindet, das soziale
Orientierungsmoment und damit Wissen. Fiir eine soziologische Gedacht-
nistheorie lasst sich damit vermuten, dass sich Generalisierungen von Sinn
(siehe hierzu Sebald 2014) in der Form personenbezogener Erinnerungs-
anker manifestieren. Die nun historisierte Person dient lediglich als eine
Chiffre fir einen mit einem bestimmten Leistungstypus verkniipften Wert-
zusammenhang. Durch diese Verbindung einer abstrakten Verhaltens-

93

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

erwartung mit einer historischen Person wird nicht nur die Handlungs-
orientierung in zukiinftigen Gegenwarten vereinfacht; es entsteht auch
der Eindruck, als gebe es durch das unsterbliche Kollektiv die Moglichkeit
ruhmreichen Weiterlebens, welches individuell angestrebt werden kann.
Moglicherweise — und hier konnte sich der Kreis zu Durkheims (1970)
Konzeption des Kollektivbewusstseins schliefSen — verstarkt ein solches
Motiv die Selbstverpflichtung der oder des Einzelnen im Hinblick auf die
soziale Gruppe, da nur sie Unsterblichkeit zuzuteilen vermag.

Etwas anders gelagert ist die von Zygmunt Bauman (1994) entfaltete
Unsterblichkeitstheorie. Das soziale Ehrungsgedichtnis ist hier ebenfalls
selektiv und vorgeblich an Leistung orientiert. Allerdings bestimmt>die Gesell-
schaft¢, was als Leistung gelten kann. Einem marxistischen Motiv folgend,
erkennt Bauman, dass die posthume Zuteilung von Ruhm nach Maf$gaben
sozialer Ungleichheit wenn nicht gar klassengesellschaftlich vermittelt ist.

Die Grundform des subjektiven Unsterblichkeitswunsches gewinnt
Bauman aus ethnologischen Studien tiber kollektive Gedenkrituale. Diese
stellten Unsterblichkeit her,indem jedes Individuum durch seine Teilnahme
erfahre, dass sich die Gruppe an die Verstorbenen erinnere. So lerne es,
dass es auch selbst eines Tages dieses Erinnerns teilhaftig werde. Der Tod
werde symbolisch iberwunden. Allerdings sei die Zuteilung von Unsterb-
lichkeit ungleich verteilt.

»Dank der gesellschaftlichen Rituale waren alle Mitglieder unsterblich, aber
einige waren deutlich unsterblicher als andere. Die Gesellschaft verhiefl Unsterb-
lichkeit, allerdings in Form von Zinsen fiir den anstindigen Lebenswandel
der Sterblichen. Die politische Okonomie der Unsterblichkeit erweist sich
bei niherem Hinsehen nur als eine weitere MaSnahme zur gesellschaftlichen
Schichtung, vielleicht als die erfolgreichste tiberhaupt.« (Bauman 1994: 84)

Dies fithre im Diesseits mitunter zu Kimpfen um die, wie Bauman fest-
halt, Besiedelung der vorgestellten Zukunft, die auf dem Boden der vor-
gestellten Vergangenheit gefithrt wiirden (vgl. ebd.: 86).

Einen Schritt weiter geht er dann mit dem Hinweis, dass die herrschenden
Ideen,welche Unsterblichkeit beanspruchten,auch die Ideen der herrschenden
Klasse seien. Um ihren Bestand zu sichern sorgten die Herrschenden dafiir,
dass auch in Zukunft 7hre Werte und Ideen erhalten blieben.

94

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

»Sollen Mitglieder der herrschenden Klasse in der Lage sein, ihr personliches
Angebot auf Unsterblichkeit mit Aussicht auf Erfolg zu machen, dann muf die
zukunftsbindende Vorherrschaft der Klasse gesichert sein, denn nur so gelingt
es ihren Mitgliedern, die ihnen zur Verfiigung stehenden Einsatze im Spiel des
Bietens zur Geltung zu bringen.« (Ebd.: 92)

Mit dieser Aussage zeigt sich, dass Kollektive nicht nur utilitaristisch
Erinnern und dadurch Unsterblichkeit zuweisen. Um ihrer eigenen Zukunft
willen werden die Eliten ihre ikonischen und an vorbildlichen Personen
festgemachten Erinnerungsanker programmieren. Damit gelingt es ihnen,
ithre Werte auf dem Weg der Zuteilung von Unsterblichkeit sowie ihren
Machterhalt auch fir die Zukunft zu sichern. Man kann also festhalten,
dass Unsterblichkeit den Interessen der Herrschaftsverhaltnisse von heute
dient, indem sie es ermoglicht, die Zustimmung zu bestimmten Wert-
haltungen von morgen zu bahnen.

Fazit: Unsterblichkeit als Strukturerhalt

Unsterblichkeit, so lasst sich aus gedachtnissoziologischer Sicht fest-
stellen, hat nichts mit der Uberwindung des individuellen Todes zu tun.
Als Handlungsmotiv reprasentiert sie ein symbolisches Uberleben im
Erinnern bzw. Gedenken einer sozialen Gruppe. Dieses Erinnern kann
angestrebt werden, was gleichbedeutend ist mit einem so vorbildlichen Ver-
halten, dass die individuelle Leistung als mustergiltig und beispielgebend
fur die Zukunft generalisiert und tGiber den Bezug zur Person bzw. ihrem
Namen typisiert wird. Das Kollektiv perpetuiert seine Ordnung somit teil-
weise Uber ein an personalen Typen eingehangtes Wissen. Talcott Parsons
(1973) wiirde dies als latente Strukturbewahrung bezeichnen.

Die Zuteilung von Unsterblichkeit scheint dabei unterschiedliche Modi
eines sozialen Gedachtnisses vorzusehen: Durch Generativitit besteht
die schwach individualisierte Hoffnung, in nachfolgenden Generationen
weiterzuleben. Dies gilt sowohl fuir die eigenen Nachkommen als auch
fir viele kleine und kollektiv unbemerkt bleibende Leistungen, die in
Form inkorporiert-praktischer Gedachtnisse fortbestehen. Ein stark
individualisiertes Motiv ergibt sich tiber die Zuteilung von Nachruhm,

95

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

wenn kollektiv relevante Werthaltungen tber vergangene Verdienste einer
Person erinnert werden. Die Person wird dann im Sinne eines deklarativ-
reflektorischen Gedachtnisses als Gedachtnisort (Nora 1990) mythisiert —
wie dies beispielsweise bei>Klassikern«der Fall ist. Auch in modernen Gesell-
schaften kann sich damit ein Gratifikationsmechanismus halten, der das
Streben des Individuums nach postmortaler Anerkennung nachvollziehbar
macht. Ihn zu adressieren bedarf allerdings bestimmter sozialstruktureller
oder psychologischer Voraussetzungen: Nicht jede oder jeder kommt auf
die Idee oder erhilt die Chance, sich als Typus des sozialen Gedachtnisses
der eigenen Gruppe zu empfehlen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1981): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten
Leben, Frankfurt am Main.

Bauman, Zygmunt (1994): Tod, Unsterblichkeit und andere Lebensstrategien, Frankfurt
am Main.

Bourdieu, Pierre (1983): »Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital,
in: Kreckel, Reinhard (Hg.): Sozzale Ungleichbeiten, Gottingen, S. 183-198.

Cooley, Charles H. (1918): Social Process, New York.

Dimbath, Oliver (2014): Oblivionismus. Vergessen und Vergesslichkeit in der modernen
Wissenschaft, Konstanz.

Dimbath, Oliver (2021): »Gewaltgedichtnisse. Theoretische Untersuchungen zu
Vergangenheitsbeziigen gewaltsam Uber- und Unterlegener, in: Leonhard,
Nina/Dimbath, Oliver (Hg.): Gewaltgedichtnisse. Analysen zur Prisenz ver-
gangener Gewalt, Wiesbaden, S. 17-37.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2015): Geddchtnissoziologie, Paderborn.

Duden (1989): Das Herkunflsworterbuch. Etymologie der deutschen Sprache. Die
Geschichte der Worter und der Fremdworter von ihrem Ursprung bis zur Gegen-
wart, Bd. 7, 2. Aufl., Mannheim/Leipzig/Wien/Zirich.

Duden (2002): Duden. Das Bedeutungsworterbuch, 3. Aufl., Mannheim/Leipzig/
Wien/Zrich.

Durkheim, Emile (1970): Die Regeln der soziologischen Methode, Neuwied/Berlin.

Durkheim, Emile (1984): Die elementaren Formen des religiosen Lebens, Frankfurt

am Main.

96

- am 20.01.2026, 01:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

Erikson, Erik H. (1973): Identitit und Lebenszyklus, Frankfurt am Main.

Fields, Karen E. (1996): Durkheim and the Idea of Soul, in: Theory and Society 25,
Heft 2, S.193-203.

Franck, Georg (1998): Okonomie der Aufinerksamkeit. Ein Entwurf, Miinchen/Wien.

Glasner, Peter/Kiihling, Susanne (2001): »Namex, in: Pethes, Nicolas/Ruchatz, Jens
(Hg.): Gedichtnis und Erinnerung. Ein interdisziplindres Lexikon, Reinbek b.
Hamburg, S. 395-397.

Huonder, Quirin (1970): Das Unsterblichkeitsproblem in der abendlindischen Philo-
sophie, Stuttgart/Berlin/K6In/Mainz.

Lange, Axel (2021): Von kiinstlicher Biologie zu kiinstlicher Intelligenz — und dann?
Die Zukunfl unserer Evolution, Wiesbaden.

Liessmann, Konrad P. (Hg.) (2004): Rubm, Tod und Unsterblichkeit. Uber den Umgang
mit Endlichkeit, Wien.

Lifton, Robert J. (1994): Das Ende der Welt. Uber das Selbst, den Tod und die Unsterb-
lichkert, Stuttgart.

Lux, Vanessa (2017): »Kulturen der Epigenetiks, in: Walter, Jorn/Humpel, Anja
(Hg.): Epigenetik. Implikationen fiir die Lebens- und Geisteswissenschaflen, Baden-
Baden, S. 135-157.

Nora, Pierre (1990): Zwischen Geschichte und Geddchtnis, Berlin.

Parsons, Talcott (1973): »Einige Grundziige der allgemeinen Theorie des Handelns,
in: Hartmann, Heinz (Hg.): Moderne amerikanische Soziologie. Neuere Beitrige
zur soziologischen Theorie, Stuttgart, S. 216-244.

Ruprecht, Erich/Ruprecht, Annemarie (1993): Tod und Unsterblichkezt. Texte aus Philo-
sophie, Theologie und Dichtung vom Mittelalter bis zur Gegenwart, 3 Bde., Stuttgart.

Scheler, Max (1978): Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bern/Minchen.

Scheler, Max (1979): »Tod und Fortleben, in: ders., Die Zukunft des Kapitalismus
und andere Aufsitze, Minchen, S. 7-71.

Scherer, Georg (1985): Sinnerfabrung und Unsterblichkeit, Darmstadt.

Sebald, Gerd (2014): Generalisierung und Sinn. Uberlegungen zur Formierung sozialer
Geddchtnisse und des Sozialen, Konstanz.

Simmel, Georg (1999): »Lebensanschauungs, in: ders., Gesamtausgabe, Bd. 16,
Frankfurt am Main, S. 209-425.

Tarde, Gabriel (2009): Das Gesetz der Nachahmung, Frankfurt am Main.

Weinrich, Harald (2005): Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, Minchen.

Weinrich, Harald (2008): Knappe Zeit. Kunst und Okonomie des befristeten Lebens,
Miinchen.

97



https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

20,01.2026, 01:22:22.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

