
3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische

Politikbegriff Jacques Rancières

»Existiert die politische Philosophie?«1 Mit dieser Frage eröffnet

Jacques Rancière sein 1995 erschienenes Hauptwerk zur politischen

Philosophie, Das Unvernehmen. Natürlich ist diese Frage rhetorisch

gestellt, und Rancière beeilt sich gleich im Anschluss zu versichern,

dass das Nachdenken über die politische Gemeinschaft die Philo-

sophie seit ihren Anfängen begleitet. Dennoch markiert die Frage

nach der politischen Philosophie, also nach dem Verhältnis von Po-

litik und Philosophie, den spezifischen Zugang des Franzosen zum

Feld der Politik. Für Rancière, der darin mit seinen radikaldemo-

kratischen Zeitgenossen übereinstimmt, ist dieses Verhältnis kein

unproblematisches, vielmehr sieht er das Zusammentreffen beider

von einer grundsätzlichen philosophischen Polemik durchzogen.2 Die

Geschichte der politischen Philosophie durchkreuzt sein Denken an

mehreren Stellen:3 Da ist zuvorderst seine persönliche Erfahrung als

Student von Louis Althusser, der die akademische Philosophie im

Zuge der Studentenunruhen 1968 in Frankreich zum Richter über die

gesellschaftliche Realität erhob.4 Rancière hat aus dieser Erfahrung

1 DU 7.

2 Vgl. Rancière, Jacques: Gibt es eine politische Philosophie? In: Riha 1997, 64-93,

hier: 77.

3 Vgl. Mecchia, Giuseppina: Philosophy and its poor: Rancière’s critique of phi-

losophy. In: Deranty 2010, 38-54.

4 Rancière begann seine akademische Karriere als Schüler von Althusser. In Folge

des Mai 1968 löste sich Rancière von seinem Lehrer und wurde zu einem vehe-

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Politik als ästhetische Praxis

eine Haltung der Ablehnung gegenüber jeder Form von theoretischem

oder akademischem Elitismus entwickelt und seine Forschung in

zweierlei Hinsichten nachhaltig justiert. Einerseits spürt er immer

wieder hierarchischen Verbindungen von Wissen und Macht nach

und dies insbesondere in pädagogischen Situationen.5 Andererseits

vertieft er sich in die archivarische Arbeit, vor allem zu den abseiti-

gen, kulturellen Produktionen der Arbeiter im 19. Jahrhundert.6 Da

ist ferner die wiederkehrende Auseinandersetzung mit der antiken

Philosophie, insbesondere mit den Schriften Platons und Aristoteles’.

Es sind diese beiden Philosophen, die entgegen der herausragen-

den Bedeutung, welche die Französische Revolution im allgemeinen

Nachdenken über die Demokratie einnimmt, für Rancières politisches

Denken zentral sind, denn sie haben mit großer Klarheit den »Skandal

der Demokratie«7 gesehen, der darin besteht, dass die Demokratie

»auf nichts anderem gründet als auf dem Fehlen jedes Herrschaftsan-

spruchs.«8 Zugleich sind Platon und Aristoteles die entschiedensten

Leugner dieses Skandals, den sie durch die Gründung der politischen

Philosophie vergessen machen wollen. Und da sind schließlich Ran-

cières Zeitgenossen, vor allem die Soziologen, die Rancière durch ihre

wissenschaftliche Vermessung der Gesellschaft in der Nachfolge der

marxistischen wie der antiken Philosophie sieht.9 Denn in allen diesen

Begegnungen zwischen philosophischer Theorie und Politik entdeckt

menten Kritiker. Vgl. dazu: Rancière, Jacques: Die Lektion Althussers. Hamburg

2014.

5 Nicht zuletzt gewinnt er seinen zentralen Begriff der Gleichheit aus der Be-

schäftigungmit dem Pädagogen Joseph Jacotot. Vgl. Ruby, Christian: L’interrup-

tion. Jacques Rancière et la politique. Paris 2009, 82-86.

6 Vgl. vor allemRancières umfangreiche StudieDieNacht der Proletarier sowie sei-

ne exemplarische Untersuchung zum Bildungswesen Der unwissende Lehrmeis-

ter. Vgl. Deranty, Jean-Philippe: Rancière and Contemporary Political Ontology.

In: Theory & Event 6 (2003) 4, k. A.

7 Rancière, Jacques: Der Hass der Demokratie. Berlin2 2012, 57f. (kurz: HD)

8 Ebd., 51.

9 Vgl. Cingolani, Patrick: Modernité, Démocratie, Hérésie. In: Critique. Revue géné-

rale des publications françaises et étrangères 53 (1997) 601/602, 446-460, hier: 451.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 55

Rancière einen Herrschaftsdiskurs, insofern die Denker aus einer ver-

meintlichen Überlegenheit des Wissens agieren. Ausgehend von einem

teleologischen, metaphysischen oder soziologischen Gesellschaftsbe-

griff, dem die tatsächlichen Gesellschaften defizitär gegenüberstehen,

möchten sie Gesellschaft nach ihrer ›wahren‹ Vorstellung (um-)gestal-

ten.10 Durch diese pädagogische Art der philosophischen Reflexion

unternehmen alle – und diese These wird Rancière nicht müde zu

verteidigen – den Versuch »mit der Politik Schluss zu machen, einen

Skandal des Denkens abzuschaffen, der der Ausübung der Politik eigen

ist.«11

»Existiert die politische Philosophie?«, ist nicht nur eine rhetorisch

gestellte Frage, sondern eine kritische im vollen Bedeutungsumfang.

Mit ihr polemisiert Rancière nicht nur gegen die Geschichte der poli-

tischen Philosophie, er stellt darüber hinaus mit der Existenz- die We-

sensfrage, d.h. die Frage danach, was politische Philosophie eigentlich

bedeuten und leisten kann. Damit möchte Rancière eine Zäsur in Hin-

blick auf eine normative Auffassung von politischer Philosophie provo-

zieren,12 wobei es nicht die Frage nach dem Ursprung der politischen

Gemeinschaft ist, die Rancière widerstrebt, sondern die Tatsache, dass

die Philosophie die Aufgabe ihrer Legitimierung übernimmt.13 Denn

nichts ist »selbstverständlich an der Vorstellung einer Philosophie, die

alle großen Formen des menschlichen Handelns, wissenschaftlicher,

künstlerischer, politischer oder anderer Art, durch ihre Reflexion ver-

dopple oder durch ihre Gesetzgebung begründe.«14 Anstelle einer Le-

gitimierung möchte Rancière in kritischer Absicht die Möglichkeitsbe-

dingungen von Politik entfalten und damit Politik selbst wieder ermög-

10 Rancière identifiziert drei verschiedene Projekte der politischen Philosophie

die Politik abzuschaffen, bzw. nach ihren Vorstellungen umzuformen. Er be-

zeichnet sie als Archi-, Para- und Metapolitik. Vgl. dazu DU, 73-104.

11 DU, 12.

12 Vgl. Gosepath, Stephan: Politische Philosophie. In: Ders./Hinsch, Wilfried/

Rössler, Beate (Hg.): Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie.

Berlin/New York 2010.

13 Vgl. Ruby 2009, 6.

14 DU, 8f.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Politik als ästhetische Praxis

lichen. Angesichts zunehmender postdemokratischer Diagnosen lesen

sich Rancières Bücher zur Politik daher als Interventionen, die Politik

und politische Emanzipation re-vitalisieren wollen. Die philosophische

Reflexion der Politik beginnt für Rancière daher mit der Frage: »Gibt es

etwas Spezifisches unter dem Namen der Politik zu denken?«15

3.1 Die politische Gemeinschaft

Gemeinschaft durch Teilhabe

Rancières Auseinandersetzung mit dem politischen Denken führt ihn

zu den Anfängen der politischen Philosophie bei Platon und Aristoteles.

Die Beschäftigungmit Platon und Aristoteles stellt nicht nur eine Rück-

kehr zu den Ursprüngen des politischen Denkens dar, sie ist zugleich

eine kritische Intervention in die wissenschaftliche Debatte der 1980er

Jahre in Frankreich. Denn dort entfaltete sich unter dem Schlagwort

der ›Rückkehr der‹ bzw. ›zur politischen Philosophie‹ ein philosophi-

sches Denken, das eine vom Sozialen bereinigte Form der politischen

Philosophie resp. Politik proklamierte.16 Im Zuge historischer Entwick-

lungen verabschiedete man sich von emanzipatorischen bzw. ideolo-

gischen Ansätzen, an deren Stelle neo-aristotelische, ethische Ansätze

rückten, die das Politische ausgehend von der Frage des guten Zusam-

menlebens dachten.17 Dabei löste sich das politische Denken von einer

realpolitischen, gesellschaftlichen Verankerung und zog sich auf die Re-

15 DU, 12.

16 Vgl. Fischbach 2013, 29-32, sowie Perica, Ivana: Die privat-öffentliche Achse des

Politischen. Das Unvernehmen zwischen Hannah Arendt und Jacques Rancière. Würz-

burg 2016, 124ff.

17 Vgl. Davis, Oliver: Jacques Rancière. Eine Einführung.Wien 2014, 154. Eine zentrale

Vermittlerfigur im Rekurs auf diese ›reine‹ politische Philosophie war Hannah

Arendt, die daher auch immer wieder im Fokus der Rancière’schen Kritik steht.

Vgl. Rancière, Jacques: Zehn Thesen zur Politik. Zürich 2008. (kurz: ZTP) Hier ins-

besondere die Thesen 1 und 2.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 57

flexion philosophischer Begriffe der Politik zurück.18 Infolgedessen re-

produzierten die Denker, so die Kritik Rancières, nur gängige, liberale

Legitimitätsfiguren. Rancières Diskussion der Antike ist daher als kri-

tische, zeitgenössische Intervention zu verstehen, doch darüber hinaus

ist sie vor allem eine eigenwillige Lektüre der antiken Denker, in deren

Verlauf Rancière seinen eigenen Begriff von Politik entwickeln wird.

Die Lektüre beginnt mit der Definition der politischen Natur des

Menschen durch Aristoteles im ersten Buch der Politeia. Dort schreibt

dieser:

»Alleine von allen Lebewesen besitzt der Mensch die Sprache. Die

Stimme nämlich ist das Mittel, den Schmerz und die Lust anzuzeigen.

Auch ist sie anderen Lebewesen gegeben. Ihre Natur geht nur soweit:

sie besitzen das Gefühl des Schmerzes und der Lust, und sie können

es untereinander anzeigen. Aber die Sprache ist da, um das Nützliche

[Sympheron] und das Schädliche [Blaberon] kundzutun, und folglich

[Herv.] das Gerechte und das Ungerechte. Das ist es, was den Men-

schen eigentümlich ist im Vergleich zu den anderen Tieren: einzig

der Mensch besitzt das Gefühl des Guten und des Schlechten, des

Gerechten und des Ungerechten. Aber es ist die Gemeinschaft dieser

Dinge, die die Familie und die Polis macht.«19

Bevor Rancière diese unseren Ohren so vertraute Definition der politi-

schen Natur des Menschen durch seinen Logos zum expliziten Gegen-

stand der Politik machen wird, fokussiert er zunächst auf den Beginn

der politischen Gemeinschaft und befragt die aristotelische Definiti-

on dort, wo sie eine vermeintliche Kontinuität zwischen dem Nützli-

chen und dem Gerechten schafft.20 Denn wie entsteht die politische

Gemeinschaft? Aristoteles erkennt den Beginn der politischen Gemein-

schaft im Übergang von der Ordnung des Nützlichen zur Ordnung des

Gerechten, insofern das gute Leben und nicht das bloße Leben dieMen-

schen in der politischen Gemeinschaft versammelt. Daher hatte Aris-

18 Vgl. Fischbach 2013, 29f.

19 Aristoteles: Politik, 1253a 9-18 zitiert nach: DU, 14.

20 Vgl. Böttger 2014, 226f.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Politik als ästhetische Praxis

toteles seinem Lehrer Platon vorgeworfen, dass er die Frage der staatli-

chen Gerechtigkeit nicht einfach aus den Bedürfnissen der Individuen

erklären kann.21 Denn während Platons Staat aus den nie versiegen-

den Bedürfnissen seiner Mitglieder und ihrer beschränkten Zeit, die

Arbeit zu erledigen, entsteht,macht Aristoteles deutlich, dass der einfa-

che Ausgleich der individuellen Interessen nicht ausreicht, um das Ge-

meinsame eines Staates zu begründen. Das politische Leben ist prinzi-

piell von den Notwendigkeiten des Lebens geschieden.22 Das bedeutet

zunächst, dass die Gerechtigkeit der Polis jenseits der arithmetischen

Gleichheit der Aufteilung von Gewinnen und Verlusten beginnt – und

länger als deren Ausgleich besteht. Das Gerechte der Polis fragt nach

»einer gemeinschaftlichen Gerechtigkeit«23 und kann daher nicht, so

wie es die Definition nahelegt, in einfacher Kontinuität zum Nützli-

chen stehen. Jenes ›folglich‹ in der Definition des Aristoteles, das den

Übergang rhetorisch so fließend ermöglicht,muss verbinden, was doch

eigentlich voneinander getrennt scheint. Für Rancière überdeckt ›folg-

lich‹ einen Bruch, der das eigentlich politische Problem offenlegt:

»Die Politik beginnt genau dort, wo man aufhört die Gewinne und

Verluste auszugleichen […]. Damit die politische Gemeinschaft mehr

als ein Vertrag zwischen Tauschpartnern von Gütern und Diensten ist,

muss die Gleichheit, die dabei herrscht, grundlegend verschieden sein

von jener, nach welcher sich die Waren austauschen und sich die Ver-

luste verteilen.«24

21 Vgl. Rancière, Jacques: Der Philosoph und seine Armen. Wien 2010, 15. (Rancière

2010a)

22 In der Unterscheidung zwischen bloßen Leben und politischen Leben ist je-

ne Differenz zwischen politischem und gesellschaftlichem Leben angelegt, die

Hannah Arendt später ins Zentrum ihrer Theorie der Politik stellt. Zugleich hat

das griechischeDenken keinenBegriff vonGesellschaft, sodass dort hauptsäch-

lich zwischen dem Leben imPrivaten desOikos und demöffentlichen Leben der

Polis unterschiedenwird. Vgl. Bajohr, Hannes:Dimensionen der Öffentlichkeit. Po-

litik und Erkenntnis bei Hannah Arendt. Berlin 2011, 52-59.

23 Hebkus/Völker 2012, 133f.

24 DU, 18.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 59

Rancière führt nun in der Definition des Aristoteles eine minutiös an-

mutende Analyse der griechischen Relationsbegriffe durch, um zu zei-

gen worin genau der Bruch in der Ableitung besteht.25 Denn während

das Sympheron (das Nützliche) im Griechischen den Vorteil eines Indi-

viduums oder Kollektivs für sich selbst anzeigt und keine Beziehung zu

einem anderen impliziert, enthält das Blaberon (der Nachteil/das Un-

rechte) immer ein Zweierverhältnis, es verweist auf den Nachteil, den

ein Individuum durch ein anderes erlitten hat. Die beiden Begriffe bil-

den im Griechischen keinen Gegensatz. Daher versucht Aristoteles, in

der Lesart Rancières, in der Ableitung des Gerechten der Gemeinschaft

vom allgemein Nützlichen des Sympheron das Unrechte bzw. den Nach-

teil aus der politischen Gemeinschaft auszuschließen. Und demgemäß

beharren sowohl Aristoteles als auch Platon darauf, dass »das Gerechte

der Polis in grundlegender Weise ein Zustand [ist], in dem das Symphe-

ron kein Blaberon als Entsprechung hat.«26 Im Übergang von der Ord-

nung des Nützlichen zur Ordnung des Gerechten geht die Vorstellung

eines konstitutiven, strukturellen Unrechts verloren, das jemand durch

einen anderen oder die Gemeinschaft erleiden könnte. Das Ideal der

Polis kennt keine Verlierer, das Gemeinwohl ist »der Vorteil aller […]

und der Nachteil von niemanden.«27 Diese Vorstellung einer gerech-

ten Gemeinschaft für alle hält sich bis in zeitgenössische Entwürfe der

politischen Philosophie, beispielsweise in der Theorie John Rawls’, der

in einer avancierten Form des Liberalismus die gerechte Gesellschaft

als eine Gesellschaft beschreibt, in der soziale und ökonomische Un-

gleichheiten noch dem Vorteil der am schlechtesten Gestellten dienen

müssen.28 Für Rancière hingegen stellt sich die Frage, ob eine derart

gerechte politische Gemeinschaft möglich ist. Ist der Übergang von ei-

ner Gesellschaft des Tausches zu einer politischen Gemeinschaft ohne

Unrecht zu schaffen?

25 Vgl. Böttger 2014, 227.

26 DU, 17.

27 Ebd., 27.

28 Vgl. Böttger 2014, 226, sowie Rawls, John: Gerechtigkeit als Fairneß. Ein Neuent-

wurf. Frankfurt a.M. 2006, 78, 104-111.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Politik als ästhetische Praxis

Diese Frage lässt sich an dieser Stelle noch nicht beantworten, zu-

nächst einmal lässt sich jedoch festhalten, dass sich durch den Aufruf

eines Sympheron der Gemeinschaft der Blick auf deren Struktur verän-

dert. Das politische Gemeinwesen, das sich nun nicht über »den blo-

ßen Austausch oder das bloße Gleichgewicht individuierter Interessen

definiert«29, sondern sich dem allgemein Nützlichen verpflichtet, er-

schließt sich nunmehr über »ein gemeinsames Gut, das heißt darüber,

etwas gemein zu haben (das man dann ›teilt‹) […].«30Anstatt bei Indi-

viduen anzusetzen und nach der Art von Beziehung zu fragen, die die-

se zu einer politischen Gemeinschaft zusammenbringt und die klassi-

scherweise dem Gedanken eines gegenseitigen Einvernehmens folgt,31

stellt sich für Rancière im Anschluss an die antike Perspektive vielmehr

die Frage nach der Art von Anteil, die jeder am Gemeinsamen hat. In

Linie mit dem radikaldemokratischen Denken bildet das Gemeinsame

(resp. die politische Gemeinschaft) und nicht das (liberale, autonome)

Individuum den Ausgangspunkt der philosophischen Betrachtung. Das

Gemeinsame der Politik setzt sich für Rancière aus Anteilen zusammen,

die ein jeder am Ganzen besitzt, und produziert so Teilhabeverhält-

nisse. Jede Teilhabe, d.h. jede Mitgliedschaft ist verbunden mit Rech-

ten und Ansprüchen. Rancière schärft die politischen Konturen des Be-

griffs, indem er Teilhabe auf die Kategorie desHerrschens begrenzt und

von einer Vorstellung abgrenzt, die Teilhabe als immer schon gegebe-

nes, kulturelles oder soziales Eingebettet-Sein versteht. Die Paradoxie

des darin enthaltenen ›Teilens‹ mit seiner trennenden und verbinden-

den Konnotation32 wird Rancière zum zentralen politischen Charakte-

ristikum entwickeln. Teilhaben teilt sich daher auf, in diejenigen, die

teilhaben am Herrschen, und diejenigen, die beherrscht werden. Teil-

haben steht mit anderen Worten für die Zugangsbedingung zur poli-

29 Klaas, Tobias Nikolaus, Die Geburt der Polis aus dem Geist des Krieges. In: Da-

bag/Kapust/Waldenfels 2000, 113-129, hier: 115.

30 Ebd., 115.

31 Vgl. ZTP, 16.

32 Vgl. Tambakaki, Paulina: When Does Politics Happen? In: Parallax 15 (2009) 3,

102-113, hier: 104.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 61

tischen Gemeinschaft. Daher liegt für Rancière »das Ganze der Politik

[…] in dieser spezifischen Beziehung, diesem Teilhaben, und eben dies

gilt es auf seine Bedeutung und auf seine Möglichkeitsbedingungen zu

befragen.«33

Die Politisierung der Gesellschaft durch die Demokratie

Zur Klärung der Teilhabebedingungen entfalten Platon und Aristoteles

mit Blick auf das Sympheron der Gesellschaft eine proportionale Ver-

teilung der Anteile an der politischen Herrschaft, d.h. eine Verteilung,

nach der jeder das Seine bekommt. Mittels dieser Idee einer geome-

trischen Gleichheit werden die unterschiedlichen Teile zu einem har-

monischen Ganzen zusammenfügt und eine Äquivalenz zwischen dem

Vielen der Mitglieder und dem Einen der Polis hergestellt. Rancières

Lektüre dieser Aufteilung lenkt nun den Blick genauer auf die Frage

der Anteile: Wie wird bestimmt, wer welchen Anteil erhält?

Die Verteilung der Rechtsansprüche auf Teilhabe bedarf nämlich ei-

nes weiteren, wertenden Prinzips. Allein die Tatsache, dass jeder das

Seine bekommt reicht zur Bestimmung des Maßstabs nicht aus. Viel-

mehr bedarf es eines Prinzips, das die Kontinuität zwischen den Dispo-

sitionen der Gemeinschaftsmitglieder und den (Rechts-)Titeln der Ge-

meinschaft stiftet. Im Griechischen bezeichnet die Arkhè dieses funda-

mentale Ordnungsprinzip, auf dem sich eine staatliche Gemeinschaft

konstituiert und legitimiert.34 In der Verschmelzung der beiden Bedeu-

tungen von »Anfang« und »Gebot« ermöglicht die Arkhè

»die Antizipation des Herrschaftsrechts im Vollzug des Anfangs und

die Verifizierung der Macht, etwas in der Ausübung des Gebots, der

Herrschaft, zu beginnen. So wird das Ideal einer Regierung definiert,

mit der jenes Prinzip realisiert wird, durch das die Regierungsmacht

beginnt zu existieren […].«35

33 ZTP, 7f.

34 Vgl. DU, 26.

35 HD, 48.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Politik als ästhetische Praxis

Die Logik der Arkhè regelt im Sinne eines normativen Prinzips, wer die

Eignung zum Herrschen besitzt, indem sie eine Kontinuität zwischen

der Natur, bzw. den Dispositionen der Mitglieder und der Regierungs-

ordnung schafft. Im dritten Buch der Gesetze zählt Platon sieben sol-

cher Herrschaftstitel auf und beginnt mit den Ansprüchen, die auf der

Geburt bzw. der Abstammung beruhen. So herrschen natürlicherweise

die Eltern über die Kinder, die Alten über die Jungen, die Herren über

die Sklaven und die Edlen über die Unedlen. Diese vier Herrschaftsan-

sprüche ergänzt Platon durch zwei weitere, die auf einem Unterschied

der Natur beruhen: die Herrschaft der Starken über die Schwachen und

diejenige der Gelehrten über die Unwissenden. Entscheidend ist, dass

Platon dieser Liste noch einen letzten, siebten Titel – den demokrati-

schen Titel – hinzufügt:

»einen Titel, der keiner ist und den wir trotzdem, so die Athener, als

den gerechtesten betrachten: es ist der Autoritätstitel ›von den Göt-

tern geliebt‹ zuwerden–dieAuswahl des Zufallsgottes, das Lossystem

als demokratische Prozedur, durch die ein Volk von Gleichen über die

Verteilung der Plätze entscheidet.«36

Hier offenbart sich nach Rancière der ganze »Skandal der Demokra-

tie«37: Der demokratische Herrschaftstitel ist eigentlich kein Titel, son-

dern das Fehlen eines Titels. Es gibt keine Eigenschaft, die Demokraten

dazu befähigt, zu herrschen, schlicht jeder Beliebige kann regieren38 –

das ist es, was das Losverfahren verbildlicht. Demokratie ist die Herr-

schaft des Beliebigen, der unterschiedslosen Gleichheit. Und so skiz-

ziert Platon die Demokratie als die Herrschaft der Masse und ihrer Lei-

denschaften, als eine Zerfallserscheinung bzw. Bedrohung des Gemein-

36 Ebd., 50.

37 Ebd., 57f.

38 Vgl. May, Todd: Rancière and Anarchism. In: Deranty, Jean-Philippe (Hg.):

JacquesRancière and theContemporary Scene. ThePhilosophy ofRadical Equality. Lon-

don 2012, 117-127, hier: 119.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 63

wesens.39 Wohingegen die Demokratie in Form des Rechtsstaates mit

seinen Institutionen zum zweifellosen »Wahrzeichen der gegenwärti-

gen politischen Gesellschaft«40 geworden ist, aktualisiert Rancière mit

den antiken Denkern jene negative Bedeutung, welche die Demokra-

tie von den Griechen bis zur Amerikanischen Revolution unbestritten

besaß.41 Rancière bestätigt diese Bedeutung nicht nur, er wertet sie

darüber hinaus entschieden auf. Denn seiner Meinung nach muss die

Demokratie als Herrschaft der Gleichen in ihrem radikalen, etymolo-

gischen Gehalt anerkannt und ausgehalten werden,42 der genau darin

besteht, dass die Herrschaft des Volkes auf nichts anderes als ihre un-

terschiedslose und damit beliebige Gleichheit verweist. Im Fehlen eines

ihr eigenen normativ qualifizierenden Prinzips verbleibt die Demokra-

tie »im Bereich der reinen Negativität«43. Sie ist diejenige Herrschaft,

deren Legitimation im Fehlen einer Legitimierung besteht. Somit ist

die demokratische Herrschaft wesenhaft an-archisch.44

Rancière belässt es nicht bei dieser uns so unvertrauten Definition

der Demokratie, darüber hinaus lässt er Demokratie und Politik in eins

fallen. Die Demokratie ist folglich nicht wie in vielen radikaldemokra-

tischen Theorien auf die Moderne beschränkt, sondern sie ist »gleich-

39 Vgl. Platons Beschreibung der Entstehung der Demokratie und die Charakte-

risierung des demokratischen Menschen im VIII. Buch des Staates. Platon: Der

Staat. München4 2004, 342-385.

40 Badiou, Alain: Das demokratische Wahrzeichen. In: Agamben, Giorgio (Hg.):

Was ist Demokratie? Eine Debatte. Berlin 2012,13-22, hier: 13.

41 Vgl. Saar, Martin: Gegen-Politik. Zur Negativität der Demokratie. In: Khurana,

Thomas/Quadflieg, Dirk/Raimondi, Francesca et al. (Hg.): Negativität. Kunst,

Recht, Politik. Berlin 2018, 281-292, hier: 283.

42 Vgl. Murno, André: Rancière et l’inscription de l’égalité. In: Chevrier/Couture/

Vibert 2015, 241-256, hier: 242.

43 Meyer, Katrin: Kritik der Postdemokratie. Rancière und Arendt über die Para-

doxien von Macht und Gleichheit. In: Leviathan 39 (2011) 1, 21-38, hier: 24.

44 Vgl. Rancière, Jacques: Politics, Identification, and Subjectivization. In: October

61 (1992), 58-64.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Politik als ästhetische Praxis

ursprünglich zur Politik […].«45 Dazu verweist Rancière im Anschluss

an Platon darauf, dass alle anderen Titel zwar Herrschaftsformen be-

gründen – aus der Überlegenheit der Älteren die Gerontokratie, aus

der Stellung des Wissenden die Technokratie usw. –, doch einzig der

demokratische Herrschaftstitel durchbricht das System legitimieren-

der Gründe und begründet eine genuin politische Herrschaft.46 Damit

es Politik geben kann, muss es »einen Ausnahmetitel, einen Machtan-

spruch geben, der zusätzlich zu jenen existiert, durch die die kleinen

und großen Gesellschaften ›normalerweise‹ geregelt werden.«47 Wenn

die Älteren nicht nur über die Jungen, sondern auch alle anderen regie-

ren sollen, bedarf es dieses zusätzlichen, politischen Herrschaftstitels.

Dazumuss die Politik einen Abstand zum gesellschaftlichen Körper mit

seinen Herrschaftsstrukturen einführen.

»Es gibt Politik nur, wenn dieseMaschinerien [gesellschaftlicher Herr-

schaft] durch eine Voraussetzung unterbrochen sind, die ihnen völlig

fremd ist, ohne die sie jedoch letztlich nicht funktionieren könnten:

die Voraussetzung der Gleichheit zwischen Beliebigen, oder, alles in

allem, die paradoxe Wirksamkeit der reinen Kontingenz jeder gesell-

schaftlichen Ordnung.«48

Mit anderen Worten gibt es Politik, wenn es jenen demokratischen Ti-

tel der Gleichheit zwischen Beliebigen gibt. Einzig die Demokratie er-

möglicht den Bruch, der Politik ins Leben ruft. Damit ist sie »die ers-

te Machtbegrenzung für die Autoritätsformen, die den sozialen Kör-

per regieren«49, sie ist die begründende Macht einer »strukturelle[n]

Heterotopie des Herrschafts- und des Gesellschaftsprinzips.«50 Quer-

stehend zu den verschiedenen Herrschaftsformen ist die Demokratie

45 Niederberger, Andreas: Aufteilung(en) unter Gleichen. Zur Theorie der demo-

kratischen Konstitution der Welt bei Jacques Rancière. In: Flügel/Heil/Hetzel

2004, 129-145, hier: 138.

46 Vgl. HD 56.

47 Ebd., 60.

48 DU, 29.

49 HD, 55.

50 Ebd., 55.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 65

keine eigene Herrschaftsordnung, sondern sie ist, wie Martin Saar un-

terstreicht, deren Begrenzung oder deren Kritik und damit Handlung

oder Praxis.51

Dabei zieht sie die Macht ihrer Begrenzung aus dem Aufweis

einer gleichgültigen Gleichheit, die jeder Herrschaftsform letztlich

zugrunde liegt. In einer Argumentationsfigur, die an Hegels Herr-

Knecht-Dialektik angelehnt ist, betrachtet Rancière das Verhältnis

zwischen Herrschenden und Beherrschten getragen von einem Mini-

mum an Reziprozität. So kann sich das hierarchische Verhältnis nur

durch »die Kooperation des Ungleichen«52 legitimieren. Die Koope-

ration funktioniert jedoch nur aufgrund der radikalen Gleichheit, die

Rancière – wie noch genauer auszuführen ist – mit der Gleichheit

der sprachlichen Vermögen assoziiert. »[…] [E]s gibt keine Kraft, die

sich durchsetzt, ohne sich legitimieren zu müssen und die somit

eine irreduzible Gleichheit anerkennen muss, damit die Ungleichheit

funktioniert.«53 Der Herrscher muss sich vor dem Beherrschten le-

gitimieren, doch indem er dies tut, hat er den anderen immer schon

als Gleichen anerkannt. Die Einführung eines demokratischen Herr-

schaftsanspruchs ist daher nichts anderes als der Aufweis einer immer

schon bestehenden, radikalen Gleichheit. Daher konstituieren sich

Gesellschaften immer als ›verdrehte‹, insofern in ihnen die Spannung

besteht, eine Ordnung der Ungleichheit nur auf der Grundlage der

radikalen Gleichheit errichten zu können.54 Jeder Versuch eine Ord-

nung der Gleichheit zu institutionalisieren, ruft doch nur eine neue

51 Vgl. Saar 2018, 285, sowie, Saar, Martin: Ohnmacht und Unfreiheit. Demokrati-

sche Politik nach der Postdemokratie. In: Bohmann, Ulf/Sörensen, Paul (Hg.):

Kritische Theorie der Politik. Berlin 2019, 473-493.

52 Rancière, Jacques: Die Methode der Gleichheit. Gespräch mit Laurent Jeanpierre und

Dork Zabunyan.Wien 2014, 161.

53 HD, 59.

54 Vgl. Deranty 2003, k.A. Rancière schließt die Möglichkeit einer egalitären Ge-

sellschaft aus. Gleichheit lässt sich nach Rancière nicht institutionalisieren. Ins-

besondere Badiou hat diesen Punkt an Rancière kritisiert. Vgl. Badiou, Alain:

Über Metapolitik. Zürich 2003, 122ff.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Politik als ästhetische Praxis

Verteilung hervor.55 Folglich muss eine jede Ordnung der radikalen

Gleichheit zwischen Beliebigen immer Unrecht tun und darin liegt für

Rancière das konstitutive Unrecht, das Blableron, das jeder Gesellschaft

inhärent ist.

Die Demokratie verkörpert in Rancières Theorie damit jenes radi-

kaldemokratische Paradox, das die Gesellschaft mit ihrer eigenen Un-

möglichkeit konfrontiert. Während die radikale Gleichheit jeder politi-

schen Ordnung zugrunde liegt und diese als politische Ordnung über-

haupt erst ermöglicht, höhlt sie deren Legitimierung zugleich mit ih-

rem Prinzip der demokratischen Gleichheit von innen wieder aus. Da-

mit verunmöglicht sie jedes Bestreben einewahrhaft legitimierte Politik

zu betreiben; mit anderenWorten die Möglichkeit eines stabilen, wahr-

haft legitimierten politischen Systems. So steht die Demokratie für

»[…] die Einführung einesUnmessbaren in dieMitte der Verteilung der

sprechenden Körper. Dieses Unmessbare bricht nicht nur die Gleich-

heit der Profite und Verluste. Es ruiniert auch von vornherein das Pro-

jekt eines Staates, der nach dem Ebenmaß des Kosmos geordnet wäre,

sich auf der Arche der Gemeinschaft gründete.«56

Jenseits der arithmetischen und geometrischen Gleichheit steht die De-

mokratie für eine andere, eine radikale, beliebige Gleichheit, die jede

Ordnung durch ihre Grundlosigkeit (An-Archie) stetig in Frage stellt.

Dies ist die entscheidende Einsicht Platons, die dieser Rancière zufolge

bereits lange vor unserer politischen Moderne hatte und die ihn zum

»offenen Gegner der Demokratie«57 gemacht hat. Platons Antwort auf

das Unregierbare der Demokratie besteht in der Gründung der poli-

tischen Philosophie, die durch ihre Legitimationsdiskurse stetig daran

arbeitet den demokratischen Skandal vergessen zumachen.58 Für Ran-

55 Vgl. Hebekus/Völker 2012, 148.

56 DU, 32.

57 HD, 47.

58 In Rancières dreifacher Typik der politischen Philosophie steht Platons Entwurf

der Politeia für eine Archi-Politik. Diese beseitigt die Politik durch die vollstän-

dige Verwirklichung des Prinzips der Arkhé im Staat. Dieser wird als gemeinsa-

mer, gesellschaftlicher Körper verstanden, in dem jeder seinen Platz und sei-

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 67

cière bedeutet diese Gleichheit jedoch, dass die Demokratie im Grun-

de »weder eine zu regierende Gesellschaft noch eine Regierung durch

die Gesellschaft [ist], sie ist streng genommen jenes Unregierbare, das

jede Regierung letztlich als ihre Grundlage anerkennen muss.«59 Und

damit stellt die Demokratie, anders als beispielsweise in der Theorie

Claude Leforts, gerade nicht den institutionellen Rahmen dar, inner-

halb dessen die kontingente Konstitution der Gesellschaft immer wie-

der neu verhandelt wird, sondern die Demokratie ist ein Handeln oder

eine Praxis, durch das/die die »›ontologische‹ Grundverfassung«60 der

politischen Herrschaft immer wieder aktualisiert wird, die eben darin

bestimmt ist, dass sie unbestimmt ist.

Die Verrechnungen der Politik

Es stellt sich die Frage, wie sich der unregierbare, demokratische

Anspruch artikuliert? Oder anders gefragt, wie konstituiert sich Po-

litik? Um sich dem Unregierbaren der Demokratie weiter zu nähern,

muss man Rancières Diskussion der aristotelischen Polis betrachten.

Aristoteles nennt – anders als Platon – drei Titel, welche die Herrschaft

begründen können: »den Reichtum der kleinen Zahl (die Oligoi); die

Tugend oder die Hervorragendheit (die Arete), die den Besten (den

Aristoi) ihren Namen gibt; und die Freiheit (die Eleutheria), die dem Volk

(dem Demos) gehört.«61 Auch für Aristoteles begründet jeder Titel eine

eigenständige Herrschaftsform, doch erst ihre wohlproportionierte,

geometrische Mischung ergibt die Politie, das beste Gemeinwohl.62

Entscheidend für die Argumentation Rancières ist nun die Art, in der

das Volk seinen Anteil zur Gemeinschaft beisteuert. Denn die Freiheit,

die das Volk als Qualität für sich beansprucht, bezeichnet kein positives

ne Aufgabe hat, sodass es zu einer Kongruenz von Nomos und Logos bzw. Ethos

kommt und jede Leere oder jeder Überschuss, den die Politik produziert, aus-

geschlossen wird. Vgl. DU, 77-81.

59 HD, 60.

60 Niederberger 2004, 138.

61 DU, 19.

62 Vgl. DU 19.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Politik als ästhetische Praxis

Anspruchsrecht wie etwa die Tugend der einen oder der Reichtum der

anderen.63 Die Freiheit des Demos ist eine »leere Eigenschaft«64, in

dem Sinne, dass sie keinen qualitativen Unterschied zu allen anderen

einführt, sondern auf den simplen Fakt verweist, in der Polis geboren

zu sein.65 Mit der Abschaffung der Schuldensklaverei in Athen führt

Rancière das entscheidende, historische Ereignis in der Entstehung

der Demokratie an, das die spezifische Logik der demokratischen Un-

terbrechung exemplifiziert.66 Denn die aus der Reform resultierende

»schlichte Unmöglichkeit für die Oligoi, ihre Schuldner zur Sklaverei

zu erniedrigen, hat sich in den Anschein einer Freiheit verwandelt,

die das positive Eigentum des Volkes als Teil der Gemeinschaft wä-

re.«67 Bar einer positiven Bestimmung dient die Freiheit des Volkes

ausschließlich dazu, die Herrschaft der Oligoi zu brechen und deren

Herrschaft der Handelsgleichheit zu begrenzen.68 Die leere Freiheit

nimmt so die Form einer politischen Gleichheitsforderung an.

Soweit hatte auch Platon die Spezifik der Demokratie als Unterbre-

chung entfaltet. Doch damit erschöpft sich, so Rancière, die Logik des

63 Aristoteles reduziert im Laufe seiner Überlegungen Tugend und Reichtum al-

leinig auf den Reichtum, sodass sich in der Polis letztlich Arm und Reich ge-

genüberstehen, d.h. diejenigen, die etwas besitzen und diejenigen, die nichts

besitzen. Rancière behält diese Reduktion bei. Vgl. DU, 23f.

64 DU, 21.

65 Madore, Joël: Rancière, entre émancipation et al.iénation. Une interrogation

critique à partir de Kant et Lévinas. In: Chevrier/Couture/Vibert 2015, 267-282,

hier: 272.

66 Vgl. Davis 2014, 125f. sowie Labelle, Gilles: Two Refoundation Projects of

Democracy in Contemporary French Philosophy. Cornelius Castoriadis and

Jacques Rancière. In: Philosophy & Social Criticism 27 (2001) 4, 75-103, hier: 87.

67 DU, 20.

68 Für Rancière offenbart sich an dieser Stelle ein Verständnis von Freiheit und

Gleichheit, das dem liberalen Denken entgegengesetzt ist. Während der Libe-

ralismus glaubt, der natürlichen Freiheit würden durch den Staat Grenzen ge-

setzt und eine künstliche Gleichheit eingeführt, geht die Antike von einer na-

türlichen Gleichheit aus, der durch die Behauptung der Freiheit politisch Gren-

zen gesetzt werden. Vgl. ebd., 20f.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 69

demokratischen Handelns nicht. Denn die Freiheit, die das Volk als ei-

genen Anteil reklamiert, gehört ihmnicht exklusiv.Das Volk, derDemos,

ist lediglich frei, wie alle anderen auch.

»Doch aus dieser einfachen Identität mit denen, die ihnen sonst in

allem überlegen sind, leiten sie ein besonderes Anrecht ab. Der De-

mos teilt sich als eigenen Anteil die Gleichheit zu, die allen Bürgern

gehört. Und gleichzeitig identifiziert dieser Teil, der keiner ist, seine

uneigene Eigenschaft mit dem ausschließlichen Prinzip der Gemein-

schaft und setzt seinen Namen […]mit demNamen der Gemeinschaft

selbst gleich.«69

Anstatt die Zusammensetzung der Gemeinschaft durch die Beisteue-

rung eines eigenen Anteils abzuschließen, durchkreuzt die Reklamati-

on der Freiheit durch den Demos die harmonische Zusammensetzung

der Teile und verunmöglicht jene geometrische Gleichheit, die die Vie-

len zu einem Ganzen zusammenfügt. Das Volk macht im Gegenteil

deutlich, dass sich die radikale Gleichheit nicht in gesellschaftliche An-

teile übersetzen lässt.70 Durch die Aneignung der unterschiedslosen,

gleichen Freiheit setzt sich das Volk als Teil mit dem Ganzen der Ge-

meinschaft gleich und provoziert denWiderspruch sowohl Teil als auch

Ganzes zu sein. Die exzessive Behauptung, alle zu sein,71 führt zu ei-

ner falschen Zählung bzw. einer Verrechnung in der Zusammenrech-

nung der gemeinschaftlichen Anteile. So entsteht das Paradox eines

partikularen Allgemeinen bzw. eines »polemische[n] Universelle[n]«72

und errichtet eine Gemeinschaft um das strittige Eigentum, das doch

nichts anderes als ein strittiges Gemeinsames ist.73 Durch dieses Para-

dox entsteht für Rancière daher die politische Gemeinschaft »als ›Ge-

meinschaft‹ des Gerechten und des Ungerechten«74. Und diese politi-

69 Ebd., 21.

70 Vgl. Hebekus/Völker 2012, 137.

71 Vgl. ebd., 135.

72 DU, 50.

73 Vgl. ebd., 30.

74 Ebd., 22.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Politik als ästhetische Praxis

sche Gemeinschaft existiert nur durch und um des Streites willen. Da-

her existiert sie auch nicht länger als der Streit.

Das Volk bzw. den Demos charakterisiert Rancière im Anschluss

an Aristoteles als die unterschiedslose Masse, als diejenigen, die we-

der über Tugend noch Reichtum verfügen, die also »Anteil haben an

nichts«75. Diesen ›Anteilslosen‹ stellt Rancière die Klasse der Reichen,

d.h. der Herrschenden gegenüber und folgt damit der Behauptung

Aristoteles’, die Polis habe »in Wahrheit nur zwei Teile: die Reichen

und die Armen«76. Die abstrahierende Reduzierung der Polis auf zwei

Klassen, die Anteilslosen und die Besitzenden, ermöglicht es Rancière

die Politik auf der Ebene der Zugangsbedingungen zu verorten und

die Anteilslosen als Figur der Ausgeschlossenen zu lesen; als jene, die

nicht Teilhaben an der Herrschaft, die in Fragen der Herrschaft weder

gehört, gesehen noch gezählt werden. Der Demos, der den »Anteil der

Anteilslosen« verkörpert, ist daher nicht das Idealvolk der Souveränität

oder die empirische Bevölkerung,77 sondern die Argumentationsfi-

gur, die die Zählung der Gemeinschaft durch die Reklamation einer

universellen Gleichheit durcheinanderbringt. Und nicht zuletzt ist

die Einführung dieses exzessiven Teils in die Zählung der politischen

Anteile vor allem eine Forderung der Gerechtigkeit nach politischer

Existenz.78

Die Verankerung der Politik in der Dualität des Logos

In einem letzten gedanklichen Schritt bindet Rancière den Ausschluss

der Anteilslosen aus der herrschaftlichen Ordnung an jenen eingangs

75 Ebd., 21.

76 Ebd., 23.

77 Vgl. Rancière, Jacques: Konsens, Dissens, Gewalt. In: Dabag/Kapust/Waldenfels

2000, 97-112, hier: 102.

78 Vgl. Liebsch, Burkhard: Widerstreit und Dissens. Kritische Überlegungen

zum POLEMOS bei Jacques Rancière. In: Vetter, Helmuth/Flatscher, Matthias

(Hg.): Hermeneutische Phänomenologie – phänomenologische Hermeneutik. Frank-

furt a.M. 2005, 135-155, hier: 142.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 71

zitierten Gedanken Aristoteles’ zurück, der die Befähigung zur Poli-

tik an die Sprachfähigkeit des Menschen knüpft. Nur als sprachfähiges

Wesen hat der Mensch (An-)Teil an der Polis und der politischen Herr-

schaft. Und so hatte Aristoteles in Bezug auf die Sprachfähigkeit be-

merkt, dass der Sklave an der Sprache nur in Form des Verstehens teil-

hat, sie jedoch nicht besitzt und daher nicht das Gerechte ausdrücken

kann.79 Aus seinem Mund kommt nur der Lärm der Stimme (Phonē)

aber nicht die Sprache der Vernunft (Logos).Während Aristoteles die Li-

nie zwischen Lärm und Sprache, zwischen sprachlosen, unpolitischen

und sprechenden, politischenWesen eindeutig zieht, bleibt für Ranciè-

re fragwürdig, anwelchemZeichen die Sprachfähigkeit erkannt werden

soll. Wie Joseph Tanke schreibt: »[T]here is no meaningful distinction

between perceiving and possessing reason.«80 Daher schließt er, dass

die Grenzziehung selbst eine politische Setzung impliziert. Paradigma-

tisch offenbart sich für Rancière eine solche Grenzziehung – und da-

mit die Politizität sprachlicher Anerkennung – in der Schilderung der

Sezession der römischen Plebejer auf den Aventin. Während Patrizi-

er und Plebejer bis dato durch die Fähigkeit zu sprechen voneinander

getrennt waren, zeigt sich die Fiktionalität der Trennung in dem Mo-

ment, in dem der Patrizier Menenius Agrippa den Plebejern die Para-

bel von Magen und Gliedern81 erzählt, die die gesellschaftliche Herr-

schaftsordnung und damit die Verteilung der Sprachfähigkeit erklären

soll. Doch die Erzählung selbst durchbricht die bisherige Grenzziehung

zwischen Plebs und Patriziern. Denn damit die Plebejer die Fabel über

die Verteilung derMachtpositionen im Staat verstehen,müssen sie die-

selbe Sprache sprechen. »Was auf der Aussageebene ein Befehl, eine

79 Vgl. DU, 30.

80 Tanke, Joseph J.: Jacques Rancière. An Introduction. Philosophy, Politics, Aesthetics.

London/New York 2011, 57.

81 Die Fabel erzählt, dass die Glieder eines Körpers ihre Tätigkeit eingestellt hat-

ten, um nicht mehr dem faulen, genusssüchtigen Magen dienen zu müssen.

Doch damit haben sie sich selbst geschwächt. Die Lehre der Parabel besteht

darin, dass in einem Ganzen jeder Teil nur durch das Ganze leben kann und in

dessen Erhalt eine sinnvolle Funktion erfüllt. https://de.wikipedia.org/wiki/Agri

ppa_Menenius_Lanatus (Stand 29.04.2022)

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus


72 Politik als ästhetische Praxis

List oder ein sonstiger Ausdruck von Ungleichheit sein mag, kommt

auf der Ebene des Sprechaktes einemWiderruf und einer Widerlegung

eben dieser Ungleichheit gleich.«82 Die Akzeptanz der eigenen Positi-

on des Unterworfenen kann nur auf Basis eines geteilten Verstehens

erfolgen, doch aus dem geteilten Verstehen lässt sich mit Notwendig-

keit kein getrenntes Sprechen ableiten. Teilen beide grundsätzlich eine

gemeinsame Sprache, so müssen sie gleichermaßen sprachliche Wesen

sein. Jede Herrschaft, d.h. jede Ungleichheit, sofern sie sich legitimie-

ren muss, kann sich nur auf Basis dieser gleichen Fähigkeiten der spre-

chenden Wesen etablieren. Der Einschluss der Anteilslosen geschieht

eben durch ihren Ausschluss,

»weil die Logik der herrschenden Ordnung gerade dadurch, dass sie

den Anteil der Anteilslosen und folglich eine gemeinsame Welt […]

leugnet […] den Anteilslosen beweist, dass diese gemeinsame Welt

existiert, weil (und eben darin besteht die Paradoxie) nur zwischen

Gleichen ein Streit darüber entstehen kann, ob eine gemeinsameWelt

existiert […].«83

Doch wenn die Sprachfähigkeit Gegenstand politischer Auseinander-

setzung ist, dann nur weil sie – so die These Rancières – letztlich auf

eine Teilung im Logos selbst hinweist. In Erinnerung an die breitere, au-

ßerphilosophische Etymologie des griechischen Logos versteht Rancière

den Logosnicht nur als Sprache bzw. vernünftige Rede, sondern auch als

Zählung bzw. Rechnung. Diese Bedeutung des Logos als Rechnung setzt

sich in der lateinischen Terminologie von Ratio fort, das ursprünglich

Rechnen bedeutet.84 Beide Bedeutungen – die der Sprache und die der

Rechnung – setzt Rancière in ein Spannungsverhältnis, insofern für ihn

der Logos niemals einfach das Wort ist, das gesprochen wird, sondern

zugleich die Rechnung, die vom Vernehmen des Wortes gemacht wird.

»Der Logos ist die geteilte Rede, im doppelten Sinne des Wortes. Der

82 Klammer, Markus: Jacques Rancière und die Universalität der Gleichheit. In:

Robnik/Hübel/Mattl 2010, 195-211, hier: 196.

83 Böttger 2014, 231f.

84 Vgl. Schnädelbach 1985, 81.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 73

Logos ist nicht die zusammenbringende Macht der Rede. […] Die Rede

funktioniert nicht ohne das Zählen oder Berechnen der Rede, ohne die

Aufrechnung […].«85

Jener politische Streit um das Dasein als sprechender Teil einer Ge-

meinschaft lässt sich daher nicht vom doppelten Sinn des Logos tren-

nen. Ganz im Gegenteil muss der Logos selbst als der Ort verstanden

werden, »an dem sich der politische Konflikt abspielt.«86 Durch die Po-

litik wird demnach kein Unrecht eingeklagt, dass eine bestimmte Grup-

pe erfährt, sondern sie legt zunächst ein Unrecht offen, dass darin be-

steht, dass jede Herrschaftsordnung den gleichen sprachlichen Fähig-

keiten immer schon Unrecht tut. Politik, als Streit um politische Teil-

habe – und dies ist die vielleicht entscheidende Einsicht aus Rancières

Lektüre der antiken Philosophie – betrifft letztlich immer die Sprache

selbst, genauer die Frage,was sprechen heißt undwer sprechen darf.87

3.2 Politik anders denken – Politik ästhetisch denken

Anhand der Lektüre der politischen Philosophie Platons und Aristoteles’

gewinnt Rancière die Motive, die für sein politisches Denken bestim-

mend sind: die Un(be)gründbarkeit gesellschaftlicher Herrschaft, das

konstitutive Unrecht jeder gesellschaftlichen Ordnung, das demokra-

tische Prinzip der Gleichheit zwischen Beliebigen, die Demokratie als

politische Handlung und als Streit um Teilhabe sowie die Politizität der

sprachlichen Konstitution des Menschen.88 Ausgehend von diesen Mo-

85 Rancière 2000, 103.

86 DU, 37.

87 Vgl. ebd., 10.

88 Neben der intensiven Auseinandersetzung mit der antiken Philosophie be-

schäftigt sich Rancière auf einem ganz anderen Feld, dem der Pädagogik mit

dem Gleichheitsbegriff. So gewinnt er den zentralen Gedanken der Gleichheit

der Intelligenzen aus seiner Beschäftigungmit demPädagogen Joseph Jacotot.

Dennoch würde ich behaupten, dass es erst die Lektüre Platons und Aristote-

les’ Rancière ermöglicht, seinen eigentlichen Politikbegriff zu systematisieren.

vgl. die fast zeitgleichen Erstveröffentlichungen Der Philosoph und seine Armen

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004 - am 14.02.2026, 07:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

