3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische
Politikbegriff Jacques Rancieres

»Existiert die politische Philosophie?«! Mit dieser Frage erdffnet
Jacques Ranciére sein 1995 erschienenes Hauptwerk zur politischen
Philosophie, Das Unvernehmen. Natirlich ist diese Frage rhetorisch
gestellt, und Ranciére beeilt sich gleich im Anschluss zu versichern,
dass das Nachdenken iiber die politische Gemeinschaft die Philo-
sophie seit ihren Anfingen begleitet. Dennoch markiert die Frage
nach der politischen Philosophie, also nach dem Verhiltnis von Po-
litik und Philosophie, den spezifischen Zugang des Franzosen zum
Feld der Politik. Fiir Ranciére, der darin mit seinen radikaldemo-
kratischen Zeitgenossen iibereinstimmt, ist dieses Verhiltnis kein
unproblematisches, vielmehr sieht er das Zusammentreffen beider
von einer grundsitzlichen philosophischen Polemik durchzogen.? Die
Geschichte der politischen Philosophie durchkreuzt sein Denken an
mehreren Stellen:® Da ist zuvorderst seine persénliche Erfahrung als
Student von Louis Althusser, der die akademische Philosophie im
Zuge der Studentenunruhen 1968 in Frankreich zum Richter iiber die
gesellschaftliche Realitit erhob.* Ranciére hat aus dieser Erfahrung

1 DU 7.
2 Vgl. Ranciére, Jacques: Gibt es eine politische Philosophie? In: Riha 1997, 64-93,
hier: 77.

3 Vgl. Mecchia, Giuseppina: Philosophy and its poor: Ranciére’s critique of phi-
losophy. In: Deranty 2010, 38-54.

4 Ranciére begann seine akademische Karriere als Schiiler von Althusser. In Folge
des Mai 1968 |6ste sich Ranciére von seinem Lehrer und wurde zu einem vehe-

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Politik als asthetische Praxis

eine Haltung der Ablehnung gegeniiber jeder Form von theoretischem
oder akademischem Elitismus entwickelt und seine Forschung in
zweierlei Hinsichten nachhaltig justiert. Einerseits spiirt er immer
wieder hierarchischen Verbindungen von Wissen und Macht nach
und dies insbesondere in pidagogischen Situationen.® Andererseits
vertieft er sich in die archivarische Arbeit, vor allem zu den abseiti-
gen, kulturellen Produktionen der Arbeiter im 19. Jahrhundert.® Da
ist ferner die wiederkehrende Auseinandersetzung mit der antiken
Philosophie, insbesondere mit den Schriften Platons und Aristoteles’.
Es sind diese beiden Philosophen, die entgegen der herausragen-
den Bedeutung, welche die Franzosische Revolution im allgemeinen
Nachdenken iiber die Demokratie einnimmt, fiir Rancieres politisches
Denken zentral sind, denn sie haben mit grofier Klarheit den »Skandal
der Demokratie«” gesehen, der darin besteht, dass die Demokratie
»auf nichts anderem griindet als auf dem Fehlen jedes Herrschaftsan-
spruchs.«® Zugleich sind Platon und Aristoteles die entschiedensten
Leugner dieses Skandals, den sie durch die Griindung der politischen
Philosophie vergessen machen wollen. Und da sind schliefdlich Ran-
ciéres Zeitgenossen, vor allem die Soziologen, die Ranciére durch ihre
wissenschaftliche Vermessung der Gesellschaft in der Nachfolge der
marxistischen wie der antiken Philosophie sieht.” Denn in allen diesen
Begegnungen zwischen philosophischer Theorie und Politik entdeckt

menten Kritiker. Vgl. dazu: Ranciére, Jacques: Die Lektion Althussers. Hamburg
2014.

5 Nicht zuletzt gewinnt er seinen zentralen Begriff der Gleichheit aus der Be-
schaftigung mit dem Padagogen Joseph Jacotot. Vgl. Ruby, Christian: Linterrup-
tion. Jacques Ranciere et la politique. Paris 2009, 82-86.

6 Vgl.vorallem Ranciéres umfangreiche Studie Die Nacht der Proletarier sowie sei-
ne exemplarische Untersuchung zum Bildungswesen Der unwissende Lehrmeis-
ter. Vgl. Deranty, Jean-Philippe: Ranciére and Contemporary Political Ontology.
In: Theory & Event 6 (2003) 4, k. A.

7 Ranciére, Jacques: Der Hass der Demokratie. Berlin? 2012, 57f. (kurz: HD)

8 Ebd., 51.

9 Vgl. Cingolani, Patrick: Modernité, Démocratie, Hérésie. In: Critique. Revie géné-
rale des publications francaises et étrangéres 53 (1997) 601/602, 446-460, hier: 451.

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

Ranciére einen Herrschaftsdiskurs, insofern die Denker aus einer ver-
meintlichen Uberlegenheit des Wissens agieren. Ausgehend von einem
teleologischen, metaphysischen oder soziologischen Gesellschaftsbe-
griff, dem die tatsichlichen Gesellschaften defizitir gegeniiberstehen,
mochten sie Gesellschaft nach ihrer swahren< Vorstellung (um-)gestal-
ten.”® Durch diese pidagogische Art der philosophischen Reflexion
unternehmen alle - und diese These wird Ranciére nicht milde zu
verteidigen — den Versuch »mit der Politik Schluss zu machen, einen
Skandal des Denkens abzuschaffen, der der Ausitbung der Politik eigen
ist.«!

»Existiert die politische Philosophie?«, ist nicht nur eine rhetorisch
gestellte Frage, sondern eine kritische im vollen Bedeutungsumfang.
Mit ihr polemisiert Ranciére nicht nur gegen die Geschichte der poli-
tischen Philosophie, er stellt dariiber hinaus mit der Existenz- die We-
sensfrage, d.h. die Frage danach, was politische Philosophie eigentlich
bedeuten und leisten kann. Damit méchte Ranciére eine Zasur in Hin-
blick auf eine normative Auffassung von politischer Philosophie provo-
zieren," wobei es nicht die Frage nach dem Ursprung der politischen
Gemeinschaft ist, die Ranciére widerstrebt, sondern die Tatsache, dass
die Philosophie die Aufgabe ihrer Legitimierung iibernimmt.” Denn
nichts ist »selbstverstindlich an der Vorstellung einer Philosophie, die
alle grofien Formen des menschlichen Handelns, wissenschaftlicher,
kinstlerischer, politischer oder anderer Art, durch ihre Reflexion ver-
dopple oder durch ihre Gesetzgebung begriinde.«'* Anstelle einer Le-
gitimierung mochte Ranciére in kritischer Absicht die Moglichkeitsbe-
dingungen von Politik entfalten und damit Politik selbst wieder ermog-

10  Ranciére identifiziert drei verschiedene Projekte der politischen Philosophie
die Politik abzuschaffen, bzw. nach ihren Vorstellungen umzuformen. Er be-
zeichnet sie als Archi-, Para- und Metapolitik. Vgl. dazu DU, 73-104.

1 DU, 12.

12 Vgl. Gosepath, Stephan: Politische Philosophie. In: Ders./Hinsch, Wilfried/
Rossler, Beate (Hg.): Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie.
Berlin/New York 2010.

13 Vgl. Ruby 2009, 6.

14 DU, 8f.

- am 14.02.2026, 07:44:34.

55


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Politik als asthetische Praxis

lichen. Angesichts zunehmender postdemokratischer Diagnosen lesen
sich Ranciéres Biicher zur Politik daher als Interventionen, die Politik
und politische Emanzipation re-vitalisieren wollen. Die philosophische
Reflexion der Politik beginnt fiir Ranciére daher mit der Frage: »Gibt es
etwas Spezifisches unter dem Namen der Politik zu denken?«*®

3.1 Die politische Gemeinschaft
Gemeinschaft durch Teilhabe

Ranciéres Auseinandersetzung mit dem politischen Denken fithrt ihn
zu den Anfingen der politischen Philosophie bei Platon und Aristoteles.
Die Beschiftigung mit Platon und Aristoteles stellt nicht nur eine Riick-
kehr zu den Urspriingen des politischen Denkens dar, sie ist zugleich
eine kritische Intervention in die wissenschaftliche Debatte der 1980er
Jahre in Frankreich. Denn dort entfaltete sich unter dem Schlagwort
der >Riickkehr der< bzw. >zur politischen Philosophie« ein philosophi-
sches Denken, das eine vom Sozialen bereinigte Form der politischen
Philosophie resp. Politik proklamierte.'® Im Zuge historischer Entwick-
lungen verabschiedete man sich von emanzipatorischen bzw. ideolo-
gischen Ansitzen, an deren Stelle neo-aristotelische, ethische Ansitze
riickten, die das Politische ausgehend von der Frage des guten Zusam-
menlebens dachten.'” Dabei I8ste sich das politische Denken von einer
realpolitischen, gesellschaftlichen Verankerung und zog sich auf die Re-

15 DU, 12.

16  Vgl. Fischbach 2013, 29-32, sowie Perica, Ivana: Die privat-iffentliche Achse des
Politischen. Das Unvernehmen zwischen Hannah Arendt und Jacques Ranciére. Wiirz-
burg 2016, 124ff.

17 Vgl. Davis, Oliver: Jacques Ranciére. Eine Einfiihrung. Wien 2014, 154. Eine zentrale
Vermittlerfigur im Rekurs auf diese sreine« politische Philosophie war Hannah
Arendt, die daher auch immer wieder im Fokus der Ranciére’schen Kritik steht.
Vgl. Ranciere, Jacques: Zehn Thesen zur Politik. Zurich 2008. (kurz: ZTP) Hier ins-
besondere die Thesen 1 und 2.

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

flexion philosophischer Begriffe der Politik zuriick.'® Infolgedessen re-
produzierten die Denker, so die Kritik Ranciéres, nur gingige, liberale
Legitimititsfiguren. Ranciéres Diskussion der Antike ist daher als kri-
tische, zeitgendssische Intervention zu verstehen, doch dariiber hinaus
ist sie vor allem eine eigenwillige Lektiire der antiken Denker, in deren
Verlauf Ranciére seinen eigenen Begriff von Politik entwickeln wird.

Die Lektiire beginnt mit der Definition der politischen Natur des
Menschen durch Aristoteles im ersten Buch der Politeia. Dort schreibt
dieser:

»Alleine von allen Lebewesen besitzt der Mensch die Sprache. Die
Stimme ndmlich ist das Mittel, den Schmerz und die Lust anzuzeigen.
Auch ist sie anderen Lebewesen gegeben. lhre Natur geht nur soweit:
sie besitzen das Cefiithl des Schmerzes und der Lust, und sie kénnen
es untereinander anzeigen. Aber die Sprache ist da, um das Nitzliche
[Sympheron] und das Schadliche [Blaberon] kundzutun, und folglich
[Herv.] das Gerechte und das Ungerechte. Das ist es, was den Men-
schen eigentiimlich ist im Vergleich zu den anderen Tieren: einzig
der Mensch besitzt das Gefiihl des Guten und des Schlechten, des
Cerechten und des Ungerechten. Aber es ist die Gemeinschaft dieser
Dinge, die die Familie und die Polis macht.«"?

Bevor Ranciére diese unseren Ohren so vertraute Definition der politi-
schen Natur des Menschen durch seinen Logos zum expliziten Gegen-
stand der Politik machen wird, fokussiert er zunichst auf den Beginn
der politischen Gemeinschaft und befragt die aristotelische Definiti-
on dort, wo sie eine vermeintliche Kontinuitit zwischen dem Niitzli-
chen und dem Gerechten schafft.>® Denn wie entsteht die politische
Gemeinschaft? Aristoteles erkennt den Beginn der politischen Gemein-
schaft im Ubergang von der Ordnung des Niitzlichen zur Ordnung des
Gerechten, insofern das gute Leben und nicht das blof3e Leben die Men-
schen in der politischen Gemeinschaft versammelt. Daher hatte Aris-

18 Vgl. Fischbach 2013, 29f.
19  Aristoteles: Politik, 1253a 9-18 zitiert nach: DU, 14.
20 Vgl Bottger 2014, 226f.

- am 14.02.2026, 07:44:34.

57


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Politik als asthetische Praxis

toteles seinem Lehrer Platon vorgeworfen, dass er die Frage der staatli-
chen Gerechtigkeit nicht einfach aus den Bediirfnissen der Individuen
erkliren kann.*! Denn wihrend Platons Staat aus den nie versiegen-
den Bediirfnissen seiner Mitglieder und ihrer beschrinkten Zeit, die
Arbeit zu erledigen, entsteht, macht Aristoteles deutlich, dass der einfa-
che Ausgleich der individuellen Interessen nicht ausreicht, um das Ge-
meinsame eines Staates zu begriinden. Das politische Leben ist prinzi-
piell von den Notwendigkeiten des Lebens geschieden.?” Das bedeutet
zunichst, dass die Gerechtigkeit der Polis jenseits der arithmetischen
Gleichheit der Aufteilung von Gewinnen und Verlusten beginnt — und
linger als deren Ausgleich besteht. Das Gerechte der Polis fragt nach
»einer gemeinschaftlichen Gerechtigkeit«*> und kann daher nicht, so
wie es die Definition nahelegt, in einfacher Kontinuitit zum Nitzli-
chen stehen. Jenes >folglich« in der Definition des Aristoteles, das den
Ubergang rhetorisch so fliefend erméglicht, muss verbinden, was doch
eigentlich voneinander getrennt scheint. Fiir Ranciére itberdeckt >folg-
lich« einen Bruch, der das eigentlich politische Problem offenlegt:

»Die Politik beginnt genau dort, wo man aufhért die Gewinne und
Verluste auszugleichen [..]. Damit die politische Gemeinschaft mehr
als ein Vertrag zwischen Tauschpartnern von Giitern und Diensten ist,
muss die Gleichheit, die dabei herrscht, grundlegend verschieden sein
von jener, nach welcher sich die Waren austauschen und sich die Ver-

luste verteilen.«**

21 Vgl. Ranciére, Jacques: Der Philosoph und seine Armen. Wien 2010, 15. (Ranciére
2010a)

22 In der Unterscheidung zwischen bloRen Leben und politischen Leben ist je-
ne Differenz zwischen politischem und gesellschaftlichem Leben angelegt, die
Hannah Arendt spater ins Zentrum ihrer Theorie der Politik stellt. Zugleich hat
das griechische Denken keinen Begriff von Gesellschaft, sodass dort hauptsich-
lich zwischen dem Leben im Privaten des Oikos und dem 6ffentlichen Leben der
Polis unterschieden wird. Vgl. Bajohr, Hannes: Dimensionen der Offentlichkeit. Po-
litik und Erkenntnis bei Hannah Arendt. Berlin 2011, 52-59.

23 Hebkus/Volker 2012, 133f.

24 DU, 18.

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

Ranciére fithrt nun in der Definition des Aristoteles eine minutiés an-
mutende Analyse der griechischen Relationsbegriffe durch, um zu zei-
gen worin genau der Bruch in der Ableitung besteht.”> Denn wihrend
das Sympheron (das Niitzliche) im Griechischen den Vorteil eines Indi-
viduums oder Kollektivs fir sich selbst anzeigt und keine Beziehung zu
einem anderen impliziert, enthilt das Blaberon (der Nachteil/das Un-
rechte) immer ein Zweierverhiltnis, es verweist auf den Nachteil, den
ein Individuum durch ein anderes erlitten hat. Die beiden Begriffe bil-
den im Griechischen keinen Gegensatz. Daher versucht Aristoteles, in
der Lesart Ranciéres, in der Ableitung des Gerechten der Gemeinschaft
vom allgemein Niitzlichen des Sympheron das Unrechte bzw. den Nach-
teil aus der politischen Gemeinschaft auszuschlieRen. Und demgemaf3
beharren sowohl Aristoteles als auch Platon darauf, dass »das Gerechte
der Polis in grundlegender Weise ein Zustand [ist], in dem das Symphe-
ron kein Blaberon als Entsprechung hat.«*® Im Ubergang von der Ord-
nung des Niitzlichen zur Ordnung des Gerechten geht die Vorstellung
eines konstitutiven, strukturellen Unrechts verloren, das jemand durch
einen anderen oder die Gemeinschaft erleiden kénnte. Das Ideal der
Polis kennt keine Verlierer, das Gemeinwohl ist »der Vorteil aller [...]
und der Nachteil von niemanden.«*” Diese Vorstellung einer gerech-
ten Gemeinschaft fiir alle hilt sich bis in zeitgendssische Entwiirfe der
politischen Philosophie, beispielsweise in der Theorie John Rawls’, der
in einer avancierten Form des Liberalismus die gerechte Gesellschaft
als eine Gesellschaft beschreibt, in der soziale und ékonomische Un-
gleichheiten noch dem Vorteil der am schlechtesten Gestellten dienen
miissen.?® Fiir Ranciére hingegen stellt sich die Frage, ob eine derart
gerechte politische Gemeinschaft méglich ist. Ist der Ubergang von ei-
ner Gesellschaft des Tausches zu einer politischen Gemeinschaft ohne
Unrecht zu schaffen?

25  Vgl. Bottger 2014, 227.

26 DU, 17.

27  Ebd, 27.

28  Vgl. Bottger 2014, 226, sowie Rawls, John: Gerechtigkeit als Fairnef3. Ein Neuent-
wurf. Frankfurt a.M. 2006, 78, 104-111.

- am 14.02.2026, 07:44:34.

59


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Politik als asthetische Praxis

Diese Frage lisst sich an dieser Stelle noch nicht beantworten, zu-
nichst einmal lisst sich jedoch festhalten, dass sich durch den Aufruf
eines Sympheron der Gemeinschaft der Blick auf deren Struktur veran-
dert. Das politische Gemeinwesen, das sich nun nicht iiber »den blo-
8en Austausch oder das blof3e Gleichgewicht individuierter Interessen
definiert«*, sondern sich dem allgemein Niitzlichen verpflichtet, er-
schlieft sich nunmehr iiber »ein gemeinsames Gut, das heif3t dariiber,
etwas gemein zu haben (das man dann steiltq) [...].<*9Anstatt bei Indi-
viduen anzusetzen und nach der Art von Beziehung zu fragen, die die-
se zu einer politischen Gemeinschaft zusammenbringt und die klassi-
scherweise dem Gedanken eines gegenseitigen Einvernehmens folgt,
stellt sich fir Ranciére im Anschluss an die antike Perspektive vielmehr
die Frage nach der Art von Anteil, die jeder am Gemeinsamen hat. In
Linie mit dem radikaldemokratischen Denken bildet das Gemeinsame
(resp. die politische Gemeinschaft) und nicht das (liberale, autonome)
Individuum den Ausgangspunkt der philosophischen Betrachtung. Das
Gemeinsame der Politik setzt sich fiir Ranciére aus Anteilen zusammen,
die ein jeder am Ganzen besitzt, und produziert so Teilhabeverhilt-
nisse. Jede Teilhabe, d.h. jede Mitgliedschaft ist verbunden mit Rech-
ten und Anspriichen. Ranciére schirft die politischen Konturen des Be-
griffs, indem er Teilhabe auf die Kategorie des Herrschens begrenzt und
von einer Vorstellung abgrenzt, die Teilhabe als immer schon gegebe-
nes, kulturelles oder soziales Eingebettet-Sein versteht. Die Paradoxie
des darin enthaltenen >Teilens« mit seiner trennenden und verbinden-
den Konnotation®” wird Ranciére zum zentralen politischen Charakte-
ristikum entwickeln. Teilhaben teilt sich daher auf, in diejenigen, die
teilhaben am Herrschen, und diejenigen, die beherrscht werden. Teil-
haben steht mit anderen Worten fiir die Zugangsbedingung zur poli-

29  Klaas, Tobias Nikolaus, Die Geburt der Polis aus dem Geist des Krieges. In: Da-
bag/Kapust/Waldenfels 2000, 113-129, hier: 115.

30 Ebd, 115,

31 Vgl.ZTR16.

32 Vgl. Tambakaki, Paulina: When Does Politics Happen? In: Parallax 15 (2009) 3,
102-113, hier: 104.

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

tischen Gemeinschaft. Daher liegt fiir Ranciére »das Ganze der Politik
[..] in dieser spezifischen Beziehung, diesem Teilhaben, und eben dies
gilt es auf seine Bedeutung und auf seine Moglichkeitsbedingungen zu

befragen.«*?

Die Politisierung der Gesellschaft durch die Demokratie

Zur Klarung der Teilhabebedingungen entfalten Platon und Aristoteles
mit Blick auf das Sympheron der Gesellschaft eine proportionale Ver-
teilung der Anteile an der politischen Herrschaft, d.h. eine Verteilung,
nach der jeder das Seine bekommt. Mittels dieser Idee einer geome-
trischen Gleichheit werden die unterschiedlichen Teile zu einem har-
monischen Ganzen zusammenfiigt und eine Aquivalenz zwischen dem
Vielen der Mitglieder und dem Einen der Polis hergestellt. Ranciéres
Lektiire dieser Aufteilung lenkt nun den Blick genauer auf die Frage
der Anteile: Wie wird bestimmt, wer welchen Anteil erhilt?

Die Verteilung der Rechtsanspriiche auf Teilhabe bedarf nimlich ei-
nes weiteren, wertenden Prinzips. Allein die Tatsache, dass jeder das
Seine bekommt reicht zur Bestimmung des Maf3stabs nicht aus. Viel-
mehr bedarf es eines Prinzips, das die Kontinuitit zwischen den Dispo-
sitionen der Gemeinschaftsmitglieder und den (Rechts-)Titeln der Ge-
meinschaft stiftet. Im Griechischen bezeichnet die Arkhé dieses funda-
mentale Ordnungsprinzip, auf dem sich eine staatliche Gemeinschaft
konstituiert und legitimiert.* In der Verschmelzung der beiden Bedeu-
tungen von »Anfang« und »Gebot« erméglicht die Arkhé

»die Antizipation des Herrschaftsrechts im Vollzug des Anfangs und
die Verifizierung der Macht, etwas in der Ausiibung des Gebots, der
Herrschaft, zu beginnen. So wird das Ideal einer Regierung definiert,
mit der jenes Prinzip realisiert wird, durch das die Regierungsmacht

beginnt zu existieren [..].<*®

33 ZTP7f.
34 Vgl. DU, 26.
35 HD, 48.

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Politik als asthetische Praxis

Die Logik der Arkhé regelt im Sinne eines normativen Prinzips, wer die
Eignung zum Herrschen besitzt, indem sie eine Kontinuitit zwischen
der Natur, bzw. den Dispositionen der Mitglieder und der Regierungs-
ordnung schafft. Im dritten Buch der Gesetze zihlt Platon sieben sol-
cher Herrschaftstitel auf und beginnt mit den Anspriichen, die auf der
Geburt bzw. der Abstammung beruhen. So herrschen natiirlicherweise
die Eltern iiber die Kinder, die Alten iiber die Jungen, die Herren iiber
die Sklaven und die Edlen iiber die Unedlen. Diese vier Herrschaftsan-
spriiche erginzt Platon durch zwei weitere, die auf einem Unterschied
der Natur beruhen: die Herrschaft der Starken iiber die Schwachen und
diejenige der Gelehrten iiber die Unwissenden. Entscheidend ist, dass
Platon dieser Liste noch einen letzten, siebten Titel — den demokrati-
schen Titel — hinzufugt:

»einen Titel, der keiner ist und den wir trotzdem, so die Athener, als
den gerechtesten betrachten: es ist der Autorititstitel »von den Got-
tern geliebtczuwerden—die Auswahl des Zufallsgottes, das Lossystem
als demokratische Prozedur, durch die ein Volk von Gleichen (iber die
Verteilung der Plitze entscheidet.<3®

Hier offenbart sich nach Ranciére der ganze »Skandal der Demokra-
tie<®”: Der demokratische Herrschaftstitel ist eigentlich kein Titel, son-
dern das Fehlen eines Titels. Es gibt keine Eigenschaft, die Demokraten
dazu befihigt, zu herrschen, schlicht jeder Beliebige kann regieren3® —
das ist es, was das Losverfahren verbildlicht. Demokratie ist die Herr-
schaft des Beliebigen, der unterschiedslosen Gleichheit. Und so skiz-
ziert Platon die Demokratie als die Herrschaft der Masse und ihrer Lei-
denschaften, als eine Zerfallserscheinung bzw. Bedrohung des Gemein-

36 Ebd, s0.

37 Ebd., 57f.

38  Vgl. May, Todd: Ranciére and Anarchism. In: Deranty, Jean-Philippe (Hg.):
Jacques Ranciere and the Contemporary Scene. The Philosophy of Radical Equality. Lon-
don 2012, 117-127, hier: 119.

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

wesens.>® Wohingegen die Demokratie in Form des Rechtsstaates mit
seinen Institutionen zum zweifellosen »Wahrzeichen der gegenwarti-
gen politischen Gesellschaft«*® geworden ist, aktualisiert Ranciére mit
den antiken Denkern jene negative Bedeutung, welche die Demokra-
tie von den Griechen bis zur Amerikanischen Revolution unbestritten
besafl.*! Ranciére bestitigt diese Bedeutung nicht nur, er wertet sie
dariiber hinaus entschieden auf. Denn seiner Meinung nach muss die
Demokratie als Herrschaft der Gleichen in ihrem radikalen, etymolo-
gischen Gehalt anerkannt und ausgehalten werden,** der genau darin
besteht, dass die Herrschaft des Volkes auf nichts anderes als ihre un-
terschiedslose und damit beliebige Gleichheit verweist. Im Fehlen eines
ihr eigenen normativ qualifizierenden Prinzips verbleibt die Demokra-
tie »im Bereich der reinen Negativitit«*?. Sie ist diejenige Herrschaft,
deren Legitimation im Fehlen einer Legitimierung besteht. Somit ist
die demokratische Herrschaft wesenhaft an-archisch.**

Ranciére belisst es nicht bei dieser uns so unvertrauten Definition
der Demokratie, dariiber hinaus lisst er Demokratie und Politik in eins
fallen. Die Demokratie ist folglich nicht wie in vielen radikaldemokra-
tischen Theorien auf die Moderne beschrinkt, sondern sie ist »gleich-

39  Vgl. Platons Beschreibung der Entstehung der Demokratie und die Charakte-
risierung des demokratischen Menschen im VIII. Buch des Staates. Platon: Der
Staat. Miinchen4 2004, 342-385.

40 Badiou, Alain: Das demokratische Wahrzeichen. In: Agamben, Giorgio (Hg.):
Was ist Demokratie? Eine Debatte. Berlin 2012,13-22, hier: 13.

41 Vgl. Saar, Martin: Gegen-Politik. Zur Negativitat der Demokratie. In: Khurana,
Thomas/Quadflieg, Dirk/Raimondi, Francesca et al. (Hg.): Negativitit. Kunst,
Recht, Politik. Berlin 2018, 281-292, hier: 283.

42 Vgl. Murno, André: Ranciére et 'inscription de I'égalité. In: Chevrier/Couture/
Vibert 2015, 241-256, hier: 242.

43 Meyer, Katrin: Kritik der Postdemokratie. Ranciére und Arendt tber die Para-
doxien von Macht und Gleichheit. In: Leviathan 39 (2011) 1, 21-38, hier: 24.

44 Vgl. Ranciére, Jacques: Politics, Identification, and Subjectivization. In: October
61(1992), 58-64.

- am 14.02.2026, 07:44:34.

63


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Politik als asthetische Praxis

urspriinglich zur Politik [..].«<* Dazu verweist Ranciére im Anschluss
an Platon darauf, dass alle anderen Titel zwar Herrschaftsformen be-
griinden — aus der Uberlegenheit der Alteren die Gerontokratie, aus
der Stellung des Wissenden die Technokratie usw. —, doch einzig der
demokratische Herrschaftstitel durchbricht das System legitimieren-
der Griinde und begriindet eine genuin politische Herrschaft.*® Damit
es Politik geben kann, muss es »einen Ausnahmetitel, einen Machtan-
spruch geben, der zusitzlich zu jenen existiert, durch die die kleinen
und grofen Gesellschaften »normalerweise« geregelt werden.«*” Wenn
die Alteren nicht nur iiber die Jungen, sondern auch alle anderen regie-
ren sollen, bedarf es dieses zusitzlichen, politischen Herrschaftstitels.
Dazu muss die Politik einen Abstand zum gesellschaftlichen Kérper mit
seinen Herrschaftsstrukturen einfiithren.

»Es gibt Politik nur, wenn diese Maschinerien [gesellschaftlicher Herr-
schaft] durch eine Voraussetzung unterbrochen sind, die ihnen véllig
fremd ist, ohne die sie jedoch letztlich nicht funktionieren kénnten:
die Voraussetzung der Gleichheit zwischen Beliebigen, oder, alles in
allem, die paradoxe Wirksamkeit der reinen Kontingenz jeder gesell-
schaftlichen Ordnung.«*®

Mit anderen Worten gibt es Politik, wenn es jenen demokratischen Ti-
tel der Gleichheit zwischen Beliebigen gibt. Einzig die Demokratie er-
moglicht den Bruch, der Politik ins Leben ruft. Damit ist sie »die ers-
te Machtbegrenzung fur die Autorititsformen, die den sozialen Kor-

49 sie ist die begriindende Macht einer »strukturelle[n]

per regieren«
Heterotopie des Herrschafts- und des Gesellschaftsprinzips.«<*° Quer-

stehend zu den verschiedenen Herrschaftsformen ist die Demokratie

45  Niederberger, Andreas: Aufteilung(en) unter Gleichen. Zur Theorie der demo-
kratischen Konstitution der Welt bei Jacques Ranciére. In: Fligel/Heil/Hetzel
2004, 129-145, hier: 138.

46  Vgl.HD56.
47 Ebd., 60.
48 DU, 29.

49 HD,5s.

5o Ebd, ss.

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

keine eigene Herrschaftsordnung, sondern sie ist, wie Martin Saar un-
terstreicht, deren Begrenzung oder deren Kritik und damit Handlung
oder Praxis.5!

Dabei zieht sie die Macht ihrer Begrenzung aus dem Aufweis
einer gleichgiltigen Gleichheit, die jeder Herrschaftsform letztlich
zugrunde liegt. In einer Argumentationsfigur, die an Hegels Herr-
Knecht-Dialektik angelehnt ist, betrachtet Ranciére das Verhiltnis
zwischen Herrschenden und Beherrschten getragen von einem Mini-
mum an Reziprozitit. So kann sich das hierarchische Verhiltnis nur
durch »die Kooperation des Ungleichen<®® legitimieren. Die Koope-
ration funktioniert jedoch nur aufgrund der radikalen Gleichheit, die
Ranciére — wie noch genauer auszufithren ist — mit der Gleichheit
der sprachlichen Vermdogen assoziiert. »[...] [E]s gibt keine Kraft, die
sich durchsetzt, ohne sich legitimieren zu missen und die somit
eine irreduzible Gleichheit anerkennen muss, damit die Ungleichheit
funktioniert.«>> Der Herrscher muss sich vor dem Beherrschten le-
gitimieren, doch indem er dies tut, hat er den anderen immer schon
als Gleichen anerkannt. Die Einfithrung eines demokratischen Herr-
schaftsanspruchs ist daher nichts anderes als der Aufweis einer immer
schon bestehenden, radikalen Gleichheit. Daher konstituieren sich
Gesellschaften immer als sverdrehtes, insofern in ihnen die Spannung
besteht, eine Ordnung der Ungleichheit nur auf der Grundlage der
radikalen Gleichheit errichten zu kénnen.>* Jeder Versuch eine Ord-
nung der Gleichheit zu institutionalisieren, ruft doch nur eine neue

51 Vgl. Saar 2018, 285, sowie, Saar, Martin: Ohnmacht und Unfreiheit. Demokrati-
sche Politik nach der Postdemokratie. In: Bohmann, Ulf/Sérensen, Paul (Hg.):
Kritische Theorie der Politik. Berlin 2019, 473-493.

52 Ranciére, Jacques: Die Methode der Gleichheit. Gesprich mit Laurent Jeanpierre und
Dork Zabunyan. Wien 2014, 161.

53 HD, 59.

54  Vgl. Deranty 2003, k.A. Ranciére schliefit die Moglichkeit einer egalitiren Ce-
sellschaftaus. Gleichheit I4sst sich nach Ranciére nichtinstitutionalisieren. Ins-
besondere Badiou hat diesen Punkt an Ranciére kritisiert. Vgl. Badiou, Alain:
Uber Metapolitik. Ziirich 2003, 122ff.

- am 14.02.2026, 07:44:34.

65


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Politik als asthetische Praxis

Verteilung hervor.>> Folglich muss eine jede Ordnung der radikalen
Gleichheit zwischen Beliebigen immer Unrecht tun und darin liegt fir
Ranciére das konstitutive Unrecht, das Blableron, das jeder Gesellschaft
inhdrent ist.

Die Demokratie verkorpert in Ranciéres Theorie damit jenes radi-
kaldemokratische Paradox, das die Gesellschaft mit ihrer eigenen Un-
moglichkeit konfrontiert. Wihrend die radikale Gleichheit jeder politi-
schen Ordnung zugrunde liegt und diese als politische Ordnung iiber-
haupt erst ermdglicht, hohlt sie deren Legitimierung zugleich mit ih-
rem Prinzip der demokratischen Gleichheit von innen wieder aus. Da-
mit verunmdglicht sie jedes Bestreben eine wahrhaft legitimierte Politik
zu betreiben; mit anderen Worten die Méglichkeit eines stabilen, wahr-
haft legitimierten politischen Systems. So steht die Demokratie fiir

»[..] die Einflthrung eines Unmessbaren in die Mitte der Verteilung der
sprechenden Korper. Dieses Unmessbare bricht nicht nur die Gleich-
heit der Profite und Verluste. Es ruiniert auch von vornherein das Pro-
jekt eines Staates, der nach dem Ebenmaf des Kosmos geordnet wire,
sich auf der Arche der Gemeinschaft griindete.«>

Jenseits der arithmetischen und geometrischen Gleichheit steht die De-
mobkratie fir eine andere, eine radikale, beliebige Gleichheit, die jede
Ordnung durch ihre Grundlosigkeit (An-Archie) stetig in Frage stellt.
Dies ist die entscheidende Einsicht Platons, die dieser Ranciére zufolge
bereits lange vor unserer politischen Moderne hatte und die ihn zum
»offenen Gegner der Demokratie«’” gemacht hat. Platons Antwort auf
das Unregierbare der Demokratie besteht in der Griindung der poli-
tischen Philosophie, die durch ihre Legitimationsdiskurse stetig daran
arbeitet den demokratischen Skandal vergessen zu machen.® Fiir Ran-

55  Vgl. Hebekus/Volker 2012, 148.

56 DU, 32.

57 HD, 47.

58  InRanciéres dreifacher Typik der politischen Philosophie steht Platons Entwurf
der Politeia fir eine Archi-Politik. Diese beseitigt die Politik durch die vollstan-
dige Verwirklichung des Prinzips der Arkhé im Staat. Dieser wird als gemeinsa-
mer, gesellschaftlicher Korper verstanden, in dem jeder seinen Platz und sei-

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

ciére bedeutet diese Gleichheit jedoch, dass die Demokratie im Grun-
de »weder eine zu regierende Gesellschaft noch eine Regierung durch
die Gesellschaft [ist], sie ist streng genommen jenes Unregierbare, das
jede Regierung letztlich als ihre Grundlage anerkennen muss.«>® Und
damit stellt die Demokratie, anders als beispielsweise in der Theorie
Claude Leforts, gerade nicht den institutionellen Rahmen dar, inner-
halb dessen die kontingente Konstitution der Gesellschaft immer wie-
der neu verhandelt wird, sondern die Demokratie ist ein Handeln oder
eine Praxis, durch das/die die »ontologische« Grundverfassung«®® der
politischen Herrschaft immer wieder aktualisiert wird, die eben darin
bestimmt ist, dass sie unbestimmt ist.

Die Verrechnungen der Politik

Es stellt sich die Frage, wie sich der unregierbare, demokratische
Anspruch artikuliert? Oder anders gefragt, wie konstituiert sich Po-
litik? Um sich dem Unregierbaren der Demokratie weiter zu nihern,
muss man Ranciéres Diskussion der aristotelischen Polis betrachten.
Aristoteles nennt — anders als Platon — drei Titel, welche die Herrschaft
begriinden kénnen: »den Reichtum der kleinen Zahl (die Oligoi); die
Tugend oder die Hervorragendheit (die Arete), die den Besten (den
Aristoi) ihren Namen gibt; und die Freiheit (die Eleutheria), die dem Volk
(dem Demos) gehort.«®* Auch fiir Aristoteles begriindet jeder Titel eine
eigenstindige Herrschaftsform, doch erst ihre wohlproportionierte,
geometrische Mischung ergibt die Politie, das beste Gemeinwohl.®*
Entscheidend fiir die Argumentation Ranciéres ist nun die Art, in der
das Volk seinen Anteil zur Gemeinschaft beisteuert. Denn die Freiheit,
die das Volk als Qualitit fir sich beansprucht, bezeichnet kein positives

ne Aufgabe hat, sodass es zu einer Kongruenz von Nomos und Logos bzw. Ethos
kommt und jede Leere oder jeder Uberschuss, den die Politik produziert, aus-
geschlossen wird. Vgl. DU, 77-81.

59 HD, 60.
60 Niederberger 2004, 138.
61 DU, 19.

62 Vgl.DU19.

- am 14.02.2026, 07:44:34.

67


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Politik als asthetische Praxis

Anspruchsrecht wie etwa die Tugend der einen oder der Reichtum der
anderen.®® Die Freiheit des Demos ist eine »leere Eigenschaft«®*, in
dem Sinne, dass sie keinen qualitativen Unterschied zu allen anderen
einfithrt, sondern auf den simplen Fakt verweist, in der Polis geboren
zu sein.®® Mit der Abschaffung der Schuldensklaverei in Athen fiihrt
Ranciére das entscheidende, historische Ereignis in der Entstehung
der Demokratie an, das die spezifische Logik der demokratischen Un-
terbrechung exemplifiziert.®® Denn die aus der Reform resultierende
»schlichte Unméglichkeit fir die Oligoi, ihre Schuldner zur Sklaverei
zu erniedrigen, hat sich in den Anschein einer Freiheit verwandelt,
die das positive Eigentum des Volkes als Teil der Gemeinschaft wi-
re.«%7 Bar einer positiven Bestimmung dient die Freiheit des Volkes
ausschliefllich dazu, die Herrschaft der Oligoi zu brechen und deren
Herrschaft der Handelsgleichheit zu begrenzen.®® Die leere Freiheit
nimmt so die Form einer politischen Gleichheitsforderung an.

Soweit hatte auch Platon die Spezifik der Demokratie als Unterbre-
chung entfaltet. Doch damit erschopft sich, so Ranciére, die Logik des

63  Aristoteles reduziert im Laufe seiner Uberlegungen Tugend und Reichtum al-
leinig auf den Reichtum, sodass sich in der Polis letztlich Arm und Reich ge-
genlberstehen, d.h. diejenigen, die etwas besitzen und diejenigen, die nichts
besitzen. Ranciére behilt diese Reduktion bei. Vgl. DU, 23f.

64 DU, 21.

65 Madore, Joél: Ranciére, entre émancipation et al.iénation. Une interrogation
critique a partir de Kant et Lévinas. In: Chevrier/Couture/Vibert 2015, 267-282,
hier: 272.

66  Vgl. Davis 2014, 125f. sowie Labelle, Gilles: Two Refoundation Projects of
Democracy in Contemporary French Philosophy. Cornelius Castoriadis and
Jacques Ranciére. In: Philosophy & Social Criticism 27 (2001) 4, 75-103, hier: 87.

67 DU, 20.

68  Fur Ranciére offenbart sich an dieser Stelle ein Verstindnis von Freiheit und
Gleichheit, das dem liberalen Denken entgegengesetzt ist. Wahrend der Libe-
ralismus glaubt, der natiirlichen Freiheit wiirden durch den Staat Grenzen ge-
setzt und eine kiinstliche Gleichheit eingefiihrt, geht die Antike von einer na-
tirlichen Cleichheit aus, der durch die Behauptung der Freiheit politisch Gren-
zen gesetzt werden. Vgl. ebd., 20f.

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

demokratischen Handelns nicht. Denn die Freiheit, die das Volk als ei-
genen Anteil reklamiert, geh6rt ihm nicht exklusiv. Das Volk, der Demos,
ist lediglich frei, wie alle anderen auch.

»Doch aus dieser einfachen Identitit mit denen, die ihnen sonst in
allem liberlegen sind, leiten sie ein besonderes Anrecht ab. Der De-
mos teilt sich als eigenen Anteil die Gleichheit zu, die allen Biirgern
gehort. Und gleichzeitig identifiziert dieser Teil, der keiner ist, seine
uneigene Eigenschaft mit dem ausschlieflichen Prinzip der Gemein-
schaft und setzt seinen Namen [...] mitdem Namen der Gemeinschaft
selbst gleich.«®®

Anstatt die Zusammensetzung der Gemeinschaft durch die Beisteue-
rung eines eigenen Anteils abzuschliefien, durchkreuzt die Reklamati-
on der Freiheit durch den Demos die harmonische Zusammensetzung
der Teile und verunmoglicht jene geometrische Gleichheit, die die Vie-
len zu einem Ganzen zusammenfiigt. Das Volk macht im Gegenteil
deutlich, dass sich die radikale Gleichheit nicht in gesellschaftliche An-
teile iibersetzen lisst.”® Durch die Aneignung der unterschiedslosen,
gleichen Freiheit setzt sich das Volk als Teil mit dem Ganzen der Ge-
meinschaft gleich und provoziert den Widerspruch sowohl Teil als auch
Ganzes zu sein. Die exzessive Behauptung, alle zu sein,” fithrt zu ei-
ner falschen Zihlung bzw. einer Verrechnung in der Zusammenrech-
nung der gemeinschaftlichen Anteile. So entsteht das Paradox eines
partikularen Allgemeinen bzw. eines »polemische[n] Universelle[n]«”*
und errichtet eine Gemeinschaft um das strittige Eigentum, das doch
nichts anderes als ein strittiges Gemeinsames ist.”> Durch dieses Para-
dox entsteht fiir Ranciére daher die politische Gemeinschaft »als >Ge-
meinschaft« des Gerechten und des Ungerechten«’*. Und diese politi-

69 Ebd, 21.

70 Vgl. Hebekus/Volker 2012, 137.
71 Vgl.ebd., 135.

72 DU, 50.

73 Vgl.ebd,, 30.

74  Ebd., 22.

- am 14.02.2026, 07:44:34.

69


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Politik als asthetische Praxis

sche Gemeinschaft existiert nur durch und um des Streites willen. Da-
her existiert sie auch nicht linger als der Streit.

Das Volk bzw. den Demos charakterisiert Ranciére im Anschluss
an Aristoteles als die unterschiedslose Masse, als diejenigen, die we-
der tiber Tugend noch Reichtum verfiigen, die also »Anteil haben an
nichts«”. Diesen sAnteilslosenc stellt Ranciére die Klasse der Reichen,
d.h. der Herrschenden gegeniiber und folgt damit der Behauptung
Aristoteles’, die Polis habe »in Wahrheit nur zwei Teile: die Reichen
und die Armen«’®. Die abstrahierende Reduzierung der Polis auf zwei
Klassen, die Anteilslosen und die Besitzenden, ermdglicht es Ranciére
die Politik auf der Ebene der Zugangsbedingungen zu verorten und
die Anteilslosen als Figur der Ausgeschlossenen zu lesen; als jene, die
nicht Teilhaben an der Herrschaft, die in Fragen der Herrschaft weder
gehort, gesehen noch gezihlt werden. Der Demos, der den »Anteil der
Anteilslosen« verkdrpert, ist daher nicht das Idealvolk der Souverinitit
oder die empirische Bevélkerung,”” sondern die Argumentationsfi-
gur, die die Zihlung der Gemeinschaft durch die Reklamation einer
universellen Gleichheit durcheinanderbringt. Und nicht zuletzt ist
die Einfithrung dieses exzessiven Teils in die Zihlung der politischen
Anteile vor allem eine Forderung der Gerechtigkeit nach politischer

Existenz.’®

Die Verankerung der Politik in der Dualitat des Logos

In einem letzten gedanklichen Schritt bindet Ranciere den Ausschluss
der Anteilslosen aus der herrschaftlichen Ordnung an jenen eingangs

75  Ebd, 21.

76  Ebd., 23.

77  Vgl.Ranciére, Jacques: Konsens, Dissens, Gewalt. In: Dabag/Kapust/Waldenfels
2000, 97-112, hier: 102.

78  Vgl. Liebsch, Burkhard: Widerstreit und Dissens. Kritische Uberlegungen
zum POLEMOS bei Jacques Ranciére. In: Vetter, Helmuth/Flatscher, Matthias
(Hg.): Hermeneutische Phinomenologie — phinomenologische Hermeneutik. Frank-
furt a.M. 2005, 135-155, hier: 142.

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

zitierten Gedanken Aristoteles’ zuriick, der die Befihigung zur Poli-
tik an die Sprachfihigkeit des Menschen kniipft. Nur als sprachfihiges
Wesen hat der Mensch (An-)Teil an der Polis und der politischen Herr-
schaft. Und so hatte Aristoteles in Bezug auf die Sprachfihigkeit be-
merkt, dass der Sklave an der Sprache nur in Form des Verstehens teil-
hat, sie jedoch nicht besitzt und daher nicht das Gerechte ausdriicken
kann.” Aus seinem Mund kommt nur der Lirm der Stimme (Phoné)
aber nicht die Sprache der Vernunft (Logos). Wahrend Aristoteles die Li-
nie zwischen Lirm und Sprache, zwischen sprachlosen, unpolitischen
und sprechenden, politischen Wesen eindeutig zieht, bleibt fiir Rancié-
re fragwiirdig, an welchem Zeichen die Sprachfihigkeit erkannt werden
soll. Wie Joseph Tanke schreibt: »[T]here is no meaningful distinction
between perceiving and possessing reason.«%° Daher schliefit er, dass
die Grenzziehung selbst eine politische Setzung impliziert. Paradigma-
tisch offenbart sich fiir Ranciére eine solche Grenzziehung - und da-
mit die Politizitit sprachlicher Anerkennung — in der Schilderung der
Sezession der romischen Plebejer auf den Aventin. Wihrend Patrizi-
er und Plebejer bis dato durch die Fihigkeit zu sprechen voneinander
getrennt waren, zeigt sich die Fiktionalitit der Trennung in dem Mo-
ment, in dem der Patrizier Menenius Agrippa den Plebejern die Para-
bel von Magen und Gliedern®! erzihlt, die die gesellschaftliche Herr-
schaftsordnung und damit die Verteilung der Sprachfihigkeit erkliren
soll. Doch die Erzihlung selbst durchbricht die bisherige Grenzziehung
zwischen Plebs und Patriziern. Denn damit die Plebejer die Fabel iiber
die Verteilung der Machtpositionen im Staat verstehen, miissen sie die-
selbe Sprache sprechen. »Was auf der Aussageebene ein Befehl, eine

79  Vgl. DU, 30.

80 Tanke, Joseph ].: Jacques Ranciere. An Introduction. Philosophy, Politics, Aesthetics.
London/New York 2011, 57.

81  Die Fabel erzéhlt, dass die Clieder eines Korpers ihre Tatigkeit eingestellt hat-
ten, um nicht mehr dem faulen, genusssiichtigen Magen dienen zu miissen.
Doch damit haben sie sich selbst geschwicht. Die Lehre der Parabel besteht
darin, dass in einem Ganzen jeder Teil nur durch das Ganze leben kann und in
dessen Erhalt eine sinnvolle Funktion erfiillt. https://de.wikipedia.org/wiki/Agri
ppa_Menenius_Lanatus (Stand 29.04.2022)

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus
https://de.wikipedia.org/wiki/Agrippa_Menenius_Lanatus

7

Politik als asthetische Praxis

List oder ein sonstiger Ausdruck von Ungleichheit sein mag, kommt
auf der Ebene des Sprechaktes einem Widerruf und einer Widerlegung
eben dieser Ungleichheit gleich.«®? Die Akzeptanz der eigenen Positi-
on des Unterworfenen kann nur auf Basis eines geteilten Verstehens
erfolgen, doch aus dem geteilten Verstehen lisst sich mit Notwendig-
keit kein getrenntes Sprechen ableiten. Teilen beide grundsitzlich eine
gemeinsame Sprache, so miissen sie gleichermafien sprachliche Wesen
sein. Jede Herrschaft, d.h. jede Ungleichheit, sofern sie sich legitimie-
ren muss, kann sich nur auf Basis dieser gleichen Fahigkeiten der spre-
chenden Wesen etablieren. Der Einschluss der Anteilslosen geschieht
eben durch ihren Ausschluss,

»weil die Logik der herrschenden Ordnung gerade dadurch, dass sie
den Anteil der Anteilslosen und folglich eine gemeinsame Welt [...]
leugnet [..] den Anteilslosen beweist, dass diese gemeinsame Welt
existiert, weil (und eben darin besteht die Paradoxie) nur zwischen
Cleichenein Streitdariiber entstehen kann, ob eine gemeinsame Welt
existiert [..].<%3

Doch wenn die Sprachfihigkeit Gegenstand politischer Auseinander-
setzung ist, dann nur weil sie — so die These Ranciéres — letztlich auf
eine Teilung im Logos selbst hinweist. In Erinnerung an die breitere, au-
Berphilosophische Etymologie des griechischen Logos versteht Ranciére
den Logos nicht nur als Sprache bzw. verniinftige Rede, sondern auch als
Zihlung bzw. Rechnung. Diese Bedeutung des Logos als Rechnung setzt
sich in der lateinischen Terminologie von Ratio fort, das urspriinglich
Rechnen bedeutet.®* Beide Bedeutungen — die der Sprache und die der
Rechnung - setzt Ranciére in ein Spannungsverhiltnis, insofern fir ihn
der Logos niemals einfach das Wort ist, das gesprochen wird, sondern
zugleich die Rechnung, die vom Vernehmen des Wortes gemacht wird.
»Der Logos ist die geteilte Rede, im doppelten Sinne des Wortes. Der

82  Klammer, Markus: Jacques Ranciére und die Universalitit der Gleichheit. In:
Robnik/Hiibel/Mattl 2010, 195-211, hier: 196.

83  Bottger 2014, 231f.

84  Vgl. Schnadelbach 198s, 81.

- am 14.02.2026, 07:44:34.


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

Logos ist nicht die zusammenbringende Macht der Rede. [...] Die Rede
funktioniert nicht ohne das Zihlen oder Berechnen der Rede, ohne die
Aufrechnung [..].<55

Jener politische Streit um das Dasein als sprechender Teil einer Ge-
meinschaft lisst sich daher nicht vom doppelten Sinn des Logos tren-
nen. Ganz im Gegenteil muss der Logos selbst als der Ort verstanden
werden, »an dem sich der politische Konflikt abspielt.«3¢ Durch die Po-
litik wird demnach kein Unrecht eingeklagt, dass eine bestimmte Grup-
pe erfihrt, sondern sie legt zunichst ein Unrecht offen, dass darin be-
steht, dass jede Herrschaftsordnung den gleichen sprachlichen Fihig-
keiten immer schon Unrecht tut. Politik, als Streit um politische Teil-
habe — und dies ist die vielleicht entscheidende Einsicht aus Ranciéres
Lektiire der antiken Philosophie — betrifft letztlich immer die Sprache
selbst, genauer die Frage, was sprechen heifit und wer sprechen darf.%7

3.2 Politik anders denken - Politik asthetisch denken

Anhand der Lektiire der politischen Philosophie Platons und Aristoteles’
gewinnt Ranciére die Motive, die fiir sein politisches Denken bestim-
mend sind: die Un(be)griindbarkeit gesellschaftlicher Herrschaft, das
konstitutive Unrecht jeder gesellschaftlichen Ordnung, das demokra-
tische Prinzip der Gleichheit zwischen Beliebigen, die Demokratie als
politische Handlung und als Streit um Teilhabe sowie die Politizitit der
sprachlichen Konstitution des Menschen.®® Ausgehend von diesen Mo-

85  Ranciére 2000, 103.

86 DU, 37.

87 Vgl.ebd., 10.

88 Neben der intensiven Auseinandersetzung mit der antiken Philosophie be-
schaftigt sich Ranciére auf einem ganz anderen Feld, dem der Padagogik mit
dem Gleichheitsbegriff. So gewinnt er den zentralen Gedanken der Cleichheit
der Intelligenzen aus seiner Beschaftigung mit dem Padagogen Joseph Jacotot.
Dennoch wiirde ich behaupten, dass es erst die Lektire Platons und Aristote-
les’ Ranciere ermoglicht, seinen eigentlichen Politikbegriff zu systematisieren.
vgl. die fast zeitgleichen Erstveroffentlichungen Der Philosoph und seine Armen

- am 14.02.2026, 07:44:34.

13


https://doi.org/10.14361/9783839464328-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

