
II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 23

neuer Suchbewegungen und Selbstreflexionen im Spannungsfeld zwischen ästheti-

scher Erfahrung und Geschichtszeichen, zwischen Vergessen und Erinnern« werden.9

Dass die Ruinen über die Jahrhunderte einem teils erheblichen Bedeutungswandel

unterlagen, will das Kapitel zur Kulturgeschichte zumindest ersichtlich werden lassen.

2.1 Antike

Die Literatur über Ruinen ist mitunter von der Auffassung geprägt, ein gesondertes In-

teresse an den verfallenden Bauwerken sei erst im Zuge der Renaissance und der Fas-

zination für die wiederentdeckte Antike aufgekommen. »Die geschichtliche Bedeutung

der Ruinen hängt […] von der Auffassung ab, die sich die Menschen von der Zeit ma-

chen«,10 schreibt Makarius richtigerweise.Weiter heißt es: »Daher gibt es keine Ruinen

vor der Vorstellung, dass das menschliche Geschick in Vergangenheit, Gegenwart und

Zukunft gegliedert sei, eine Vorstellung, die am Anfang der von uns beobachteten Ent-

wicklung erst im Zeitalter der Renaissance auftauchte.«11 Dass der Mensch erst in der

Renaissance ein Verhältnis zur Vergangenheit entwickelt hätte, das es erlaubt, die Rui-

nen als bedeutsam in den Blick zu nehmen, kannMakarius nicht ernsthaft meinen. Ver-

mutlich schwebt ihmein verändertesVerständnis zeitlichenWandels vor, in demsichdie

Renaissance von früherenZeiten signifikantunterscheiden lässt.Entgegeneiner solchen

Annahme,dass ein Interesse anRuinen zuallererst imZugederRenaissance aufgetaucht

sei, zeigt Alain Schnapp, dass Ruinen bereits im Altertum, zur Zeit der frühen Hochkul-

turen und der Antike eine wesentliche Funktion im Zusammenhangmit einer (anachro-

nistisch formuliert) ›Erinnerungskultur‹ innehatten. Er befasst sich dabei insbesondere

mit dem alten Ägypten, China,Mesopotamien und der griechisch-römischen Antike.12

Bereits eine der ältesten je abgeschriebenen Inschriften, eine Tontafel aus Mari aus

dem 3. Jahrtausend v. Chr. von einem neubabylonischen Schreiber im 7. Jahrhundert

v. Chr. übertragen, handelt von den ›Trümmern von Ebabbar‹, der Ruine eines demGott

Šamaš gewidmeten heiligen Tempels in Sippar, nahe des heutigen Bagdad gelegen.13

Schon an diesem frühen Beispiel zeigt sich, dass die Ruinen als gegenständliche Reste

einen Sinndurch den sie begleitendenDiskurs über Ruinen erlangen.Erst die Textquelle

eröffnet Verständnisweisen dermateriellenÜberreste.Diemateriellen Spuren imRaum

verdanken dieKenntnis ihrer Bedeutung in diesemFall den entsprechenden Inschriften:

»Wenn die Inschriften verlorengegangen sind oder niemand mehr in der Lage ist, sie

zu entziffern, sind die Monumente nichts anderes mehr als Ruinen, sie werden nach

den Worten von Benjamin Péret ›Ruinen der Ruinen‹ d.h. Reste, deren Funktion und

9 A. Assmann, M. Gomille u. G. Rippl: Ruinenbilder: Einleitung, S. 11.

10 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 8.

11 Ebd.

12 Vgl. Alain Schnapp: Ruinen als Darstellung der Gesellschaften zwischen Morgenland und Abendland, in:

Eva Kocziszky (Hg.): Ruinen in der Moderne. Archäologie und die Künste, Berlin 2011, S. 27–44.

13 Vgl. A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-005 - am 13.02.2026, 10:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Ruinen-Ästhetik

Alter man nicht mehr bestimmen kann. Sie stehen im Raum als Zeugnis einer vergan-

genen Größe, die man nicht verstehen kann.«14

Das Verständnis der Vergangenheit und das Verhältnis zu ihr dienen in der Antike zu-

meist der Legitimation der Herrschaft sowie der Bewahrung der Tradition und bilden

sich vornehmlich an dem Umgang mit materiellen Resten schriftlicher Zeugnisse und

architektonischer Gebilde, bzw. von Artefakten im weitesten Sinne, wobei Gegenstand

und Schrift einander bedingen und sich wechselweise ergänzen.Die schriftlichen Über-

lieferungen haben unterdessen stets die Aufgabe, »die Gegenstände zum Sprechen zu

bringen«.15 Gelingt dies, sind die Ruinen diesem Verständnis zufolge Monumente und

somit SpurenundSymbolederMacht; lassen sichdiemateriellen architektonischenRes-

te hingegen mangels vorhandener Überlieferungstexte nicht mehr zum Sprechen brin-

gen, werden sie zu Ruinen der Ruinen im oben genannten Sinne, an denen die Bedeu-

tungszuweisung scheitert oder zumindest eine wesentlich kompliziertere Aufgabe der

Archäologie wird. »Ägypter, Chinesen und Mesopotamier der Antike berufen sich auf

die Vergangenheit eines Reichs, die aus der Aufeinanderfolge der Herrscher, der sicht-

baren Anhäufungmaterieller Reste und der Kontinuität der schriftlichen Überlieferung

besteht«,16 eröffnet Schnapp seine vergleichende Perspektive auf den Umgang mit Rui-

nen zur Zeit des Altertums. Geht es in der Antike um Ruinen, so geht es vornehmlich

um den »Wunsch nach Selbstdarstellung« des Herrschers und die »Rechtfertigung und

Fortdauer derMacht«.17 Die Ruinen sind Spuren der Größe undMacht vergangener Zei-

ten, in derenTraditionund chronologischenFortgang sich derHerrscher einreiht.Dabei

geht es nicht allein darum, die architektonischen und schriftlichen Spuren der Vorgän-

ger aufzugreifen, sondern sie auch fortzuführen und ebenfalls der Nachwelt möglichst

eindrucksvolle und deutliche Spuren zu hinterlassen. Das Ergebnis sind gigantomani-

scheBautenwie die ägyptischenPyramiden,diemesopotamischenZikkurats,die chine-

sischeMauer undweitere Schöpfungendes offiziellen und inoffiziellenWeltkulturerbes.

Solcherart Architekturen haben Schnapp zufolge etwas maßloses, sie verkörpern »eine

Art derÜbertreibung,die ebenso einMittel derPropagandawie ein InstrumentderErin-

nerung«18 darstellt. Die gewaltigen megalithischen Bauwerke verbindet der Wille, »sich

der Zeit gegenüber zu behaupten, die eine der Grenzen der menschlichen Existenz be-

deutet«.19 Besonders drastisch zeigt sich das u.a. am Beispiel der ägyptischen Pyrami-

den, von denenman annehmen könnte, sie hätten den Kampf gegen die Zeit tatsächlich

gewonnen –schließlich stehen sie nach tausenden von Jahren immernoch. JanAssmann

bezeichnet in seiner Schrift mit dem Titel Stein und Zeit in Anlehnung anMartin Heideg-

gers Sein und Zeit »den Stein als das Medium ägyptischer Erinnerung und Selbstverewi-

14 Ebd., S. 8f.

15 Ebd.

16 Ebd., S. 7.

17 Ebd.

18 Ebd., S. 8.

19 Ebd., S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-005 - am 13.02.2026, 10:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 25

gung, und die Zeit als die Dimension, in der und gegen die diese Kultur des Steinernen

aufgestellt ist«.20

In der Antike geht es also nicht darum, die Ruine in ihrem Zustand als Ruine wert-

zuschätzen, sondern die Bauwerke der Vergangenheit als Legitimationsorte der Herr-

schaft zur Bewahrung der Tradition zu pflegen. Anachronistisch lässt sich sagen, dass

dabei bereits eine antike Form der ›Erinnerungskultur‹ bzw. des ›Denkmalschutzes‹ von

zentraler Bedeutung ist. Auch Praktiken einer frühen ›Archäologie‹ leisten dazu bereits

im alten Ägypten einenwichtigen Beitrag: »Die Bodenforschung ist einWeg der Erinne-

rung, um dem Verfall der Bauten und Statuen zu begegnen und ein Mittel, um die zer-

brechliche, aber wesentliche Kontinuität der Verbindung zwischen den Menschen der

Gegenwart und der Vergangenheit wiederherzustellen.«21 Schnapp bezieht sich in die-

semZusammenhang auf frühe ägyptische Schriftquellen, die davon berichten, dass Sta-

tuen und Gebäudereste gefunden, ausgegraben und restauriert wurden.22

»Es kann […] kein Zweifel daran bestehen, dass das Alte Ägypten die Grundlagen an-

tiquarischer Tätigkeit begründet hat, und dass es eine kulturelle Welt geschaffen hat,

in der das Verhältnis von Vergangenheit und Gegenwart sowie das Zusammenwir-

ken verbaler und monumentaler Formen der Erinnerung zur Entstehung eines histo-

rischen und religiösen Rahmens und zu Techniken einer sozialen Erinnerung beson-

derer Art beigetragen haben.«23

Die Ruinen nehmen demnach die Funktion von Kultstätten religiösen und mythologi-

schen Glaubens ein und spielen somit eine zentrale sozialpolitische Rolle mit Blick auf

die Erinnerungskultur der Gesellschaften des alten Ägypten. Die verbalen bzw. schrift-

lichen und die monumentalen bzw. architektonischen Objekte in der Welt werden da-

bei zu Erinnerungsmedien in Stein undWort: »Man akzeptiert den Gedanken, dass die

Erinnerung irgendwie mit der Ruine einen Pakt eingehen muss.«24 Der Schutz und die

Pflege der Kulturgüter waren somit von Beginn an von besonderer Bedeutung. Schnapp

betont, dass Ägypter, Mesopotamier, Griechen und Römer sich andauerndmit dem un-

entwegten Verfall derMonumente auseinandersetzenmussten.Mit Blick auf das antike

Griechenland heißt es, die großen Heiligtümer wie Delphi, Olympia und Samos seien

schon immer Gegenstand einer regelmäßigen Pflege und von Reparaturen gewesen, die

es erlaubten, dass sie dem »Unbill der Zeit«25 widerstanden. »In einer Gesellschaft, in

der die Bauwerke so sehr Gegenstand der Erinnerung und der Tradition sind […], ist die

Verwaltung der Monumente und die Erinnerung an sie eine Notwendigkeit. DasMonu-

ment ist die Folge einer ununterbrochenenPflege, therapeia, von seinerGründungbis zur

Gegenwart.«26 Endet die Pflege, so enden auch die Dinge.

20 Jan Assmann: Stein und Zeit. Mensch und Gesellschaft im alten Ägypten, München2 1995, S. 11; vgl.

A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 10.

21 A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 19.

22 Vgl. ebd., S. 17ff.

23 Ebd., S. 30.

24 Ebd.

25 Ebd., S. 83.

26 Ebd., S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-005 - am 13.02.2026, 10:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Ruinen-Ästhetik

Imgriechisch-römischenVerhältnis zudenRuinenzeigt sich,dassmitderGeschich-

te der Menschen insbesondere »die Geschichte und das Schicksal der Städte«27 ange-

sprochen war:

»Die Ruinen, ob sie nun mit antiquarischem Wissensdurst betrachtet werden, man

sie als wahrscheinliches Zeichen eines Zusammenbruchs beschreibt, der auch die ge-

genwärtig Lebenden bedroht, oder ob man sie sich alternativ als Teil des ursprüngli-

chen Schauplatzes der Gründung oder der endgültigen Zerstörung vorstellt, sind doch

im triumphierenden Rom des 1. Jahrhunderts n. Chr. immer Gegenstand moralischer

Betrachtungen, historischer Untersuchungen oder der Entzifferung der Zukunft. Die

Ruine ist nicht etwa ein eingebildeter oder realer Ort der Sammlung und der Selbstbe-

trachtung. Sie ist der Anlass für ein Nachdenken über die Vergänglichkeit der Städte

und Menschen, die sie erbauten. So wie der Grabstein den Tod des Einzelnen beglei-

tet, so markierten die Zerstörung und die ihr nachfolgenden Ruinen die Stufen der

Geschichte.«28

Die Ruine lässt sich also schon damals als Reflexionsobjekt betrachten. Auch eine Rui-

nenpoetik und die damit einhergehende Elegie, Melancholie und Nostalgie sind nicht

erst seit der Renaissance entstanden. Im Rückgriff auf Jan Assmanns Untersuchungen

des altenÄgypten zeigt Schnapp,dass dieÄgypter eine »gelehrteDialektik zwischenMo-

nument,Schrift undErinnerung«29 praktizierten.MonumentundSchrift verbindensich

demzufolge imDienste der Erinnerung.Dabei vermitteln uns die ägyptischen Texte den

»Eindruck einer Sensibilität gegenüber der Vergangenheit und einer Poesie der Ruinen,

die dem Gefühl, das die europäische Literatur seit der Renaissance bei der Begegnung

mit einer wieder auftauchenden griechisch-römischen Welt durchzieht, nicht unähn-

lich ist«.30 Als Beispiel dient Schnapp hier der erste Teil des ›Antef-Lieds‹:

»Das Lied, das im Hause (Königs) Antefs, des Seligen steht/vor dem (Bilde des) Sän-

gers zur Harfe./Glücklich ist dieser gute Fürst, nachdem das gute Geschick eingetreten

ist!/Geschlechter vergehen,/andere bestehen (/kommen) seit der Zeit der Vorfahren./

Die Götter, die vordem entstanden,/ruhen in ihren Pyramiden./Die da Häuser bau-

ten – ihre Stätte ist nicht mehr –/Was ist mit ihnen geschehen?/Ich habe die Worte

gehört des Imhotep und Hordjedef,/deren Sprüche in aller Munde sind./Wo sind ih-

re Stätten? Ihre Mauern sind verfallen,/sie haben keinen Ort mehr, als wären sie nie

gewesen.«31

Das »Gefühl der verstreichendenZeit« unddie »Melancholie dermenschlichenExistenz«

sind Schnapp zufolge Bestandteile dieser Art von Poesie, die sich aus der Betrachtung

und dem Verständnis der Vergangenheit speist.32 Ein Empfinden für die Ruinen als sol-

che wird schließlich vor allem in der lateinischen Dichtung deutlich, namentlich z.B.

27 Ebd., S. 70.

28 Ebd., S. 82f.

29 Ebd., S. 28.

30 Ebd., S. 29.

31 A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 29; siehe zudem: J. Assmann: Stein und Zeit, S. 215f.

32 A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-005 - am 13.02.2026, 10:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen 27

bei Cicero, Seneca und Ovid. Damit sich an den Spuren zerbröckelnder Bauwerke me-

lancholische Betrachtungen entzünden, muss die Zeit ihr Werk getan haben.33 Die Zeit

erscheint nun als eine »Kraft, die alle Lebewesen und alle Dinge bedroht«.34 Schnapp

schreibt: »Jedes Lebewesenund jedesDingmuss sich der Zeit unterwerfen,unddieKraft

dieses Prozesses kann als Urgrund der Entstehung einer Poesie der Ruinen angesehen

werden.«35 Ruinen sind dieser Sichtweise zufolge nicht das Ergebnis verheerender Kon-

flikte zwischenmächtigenHerrschern, sondern die Zeit »feilt und nagt und zerfrisst die

Lebewesen, die Städte und die Bauwerke von innen heraus«.36 Spuren imRaumwieMu-

scheln aufHügelnundSchiffsanker in denBergenwerdenOvid zuBelegen einer »langen

Geschichte der Natur« und der grundsätzlichen »Unbeständigkeit des Universums«.37

»Unter der oberflächlichen Stabilität der Welt entdeckt der Philosoph und Dichter die

Unbeständigkeit derDingeundLebewesen«,38 die er in seinenMetamorphosen reflektiert.

Der Untergang der großen Städte Griechenlands wie Athen, Troja, Sparta, Mykenä und

Thebä veranlassen Ovid, auch Rom als zukünftiges Ruinenfeld zu betrachten.39 Den rö-

mischen Dichtern wird der Untergang Trojas zur »Parabel über den Kreislauf der Na-

tur«.40 Über die Poetik der Ruinen in der römischen Antike heißt es: »Die Auflösung ist

gemeinsamer Ort und Schicksal aller Dinge. Der Ausdruck dieses Lebensgefühls ist es,

der zum Aufkommen einer Poetik der Ruinen führt. Die cadavera der Menschen und der

Städte werden eins.«41

Zusammenfassend ist für die Ästhetik der Ruinen entscheidend,dass Ruinen bereits

in der Antike eine bedeutende Rolle spielten, jedoch noch nicht als autonome Objekte

eines ästhetischen Interesses um ihrer selbst willen. Das Interesse an Ruinen bestand

vornehmlichandem,worauf sie verweisen: vergangeneReiche,ehemaligeHerrscher,die

Unbeständigkeit desWandels der Zeiten usw. jeweils vornehmlich mit Blick auf Macht-

und Herrschaftsstrukturen.

»Die Ruinen sind in der griechisch-römischen Welt kein Gegenstand der Ästhetik, sie

sind keine gefühlsmäßige Erfahrung, auch wenn sie eine historische Grundlage für

metaphysische Betrachtungen über die Zerbrechlichkeit der menschlichen Schicksale

und Handlungen bilden. Aber sie sind doch eine Notwendigkeit für die Städte wie

für das Reich der Kaiserzeit, sie haben die Funktion des memento mori, das sich an die

Mächtigen richtet. Zugleich sind sie Mittler für die Dichter und Geschichtsschreiber,

daran zu erinnern, dass es eine höhere Instanz als die Mächtigen gibt.«42

Entgegen Schnapps verkürztem Begriff von Ästhetik als ›gefühlsmäßiger Erfahrung‹

sind Ruinen auch als historische Grundlage für metaphysische Betrachtungen über

33 Vgl. ebd., S. 47.

34 Ebd.

35 Ebd., S. 48.

36 Ebd.

37 Ebd., S. 49.

38 Ebd.

39 Vgl. ebd., S. 52ff.

40 Ebd., S. 54.

41 Ebd., S. 56.

42 Ebd., S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-005 - am 13.02.2026, 10:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Ruinen-Ästhetik

die Zerbrechlichkeit der menschlichen Schicksale und Handlungen und als memento

mori bereits Gegenstand der Ästhetik. Hier soll ein Verständnis von Ästhetik zugrunde

gelegt und sukzessive entfaltet werden, welches das Reflexionspotential der Ruinen

im genannten Sinne wesentlich zugehörig zum Bereich des Ästhetischen zählt. Da-

mit die Ruinen zu Reflexionsobjekten über die Vergänglichkeit unserer selbst und der

Welt werden können, müssen wir leiblich erfahrende Wesen sein, die somit leiblicher

Vergänglichkeit unterliegen. Damit befinden wir uns aber immer schon bei Fragen

des leiblich-sinnlichen Erlebens unserer selbst und der Welt und somit im Bereich des

leiblich-sinnlichen Erfahrens im Allgemeinen und des ästhetischen Erfahrens in seinen

besonderen Spielarten. Darauf wird zurückzukommen sein. Wichtig ist zu sehen, dass

wesentliche Charakteristiken, wie die sich angesichts von Ruinen einstellende Elegie,

Melancholie und Nostalgie, sich bereits für antike Zeiten nachweisen lassen. Schon für

den frühen Umgangmit Ruinen scheint es plausibel zu sein, die Ruine als Reflexionsob-

jekt zu betrachten.Nunwerden wir einen beträchtlichen zeitlichen Sprung vornehmen,

um zu sehen, inwiefern sich die Ästhetik der Ruinen zur Zeit der Renaissance wandelt.

2.2 Renaissance und Barock

Auch zur Zeit der Renaissance treten die Ruinen zunächst nicht als autonome Objekte

eines gesonderten ästhetischen Interesses um ihrer selbst willen auf: »Als im 15. Jahr-

hundert die Ruinen ins Bewusstsein der Menschen treten, erscheinen sie zuerst als Er-

kenntnisgegenstände.«43 Geht es in der Renaissance um Ruinen, so geht es um die wie-

derherzustellende ehemalige Größe der Antike.Dabei dienen die Ruinen als Gegenstän-

de der Erkenntnisgewinnung; an ihnen gilt es, das Wissen über die Antike zu erschlie-

ßen, ganz im Sinne der bereits imMittelalter vonHildebert von Lavardin (1056–1133) ge-

prägten Sentenz, die zu einem Leitmotiv der Renaissance werden sollte: »Was Romwar,

lehren uns noch heute seine Ruinen.«44

Die Kenntnis der Antike bildet sich seit der Zeit des Quattrocento zunehmend nicht

allein an der Beschäftigungmit Texten, Inschriften, der Epigrafik undNumismatik aus;

vielmehr gewinnen auch die Ruinen als architektonische Reste im Bestreben des Wis-

sensgewinns anBedeutung.Nicht nurdieTexte formendasBildderVergangenheit, son-

dern auch die Überbleibsel von Bauwerken sind Gegenstand einer akribisch-detektivi-

schen Spurensuche mit dem Ziel der Rekonstruktion der antiken Vergangenheit.45 »Es

waren die Künstler und Architekten – denen der direkte Zugang zu den Materialien im

Wortsinne verschüttet war –, auf die die ersten archäologischen Bemühungen zurück-

gingen.Siewaren es,die die entsprechendenPlätze aufsuchten,umdieÜberreste dieser

Geschichtszeugnisse zu vermessen, zuwiegen und zu zeichnen.«46 Lange bevor Archäo-

logie undDenkmalschutz etablierte Praktiken imheute üblichen Sinnewurden, entzün-

dete sich durch Humanisten, Schriftsteller und Architekten an den Spuren der Vergan-

43 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 7.

44 Hildebert von Lavardin zit.n. ebd., S. 55.

45 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 58.

46 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-005 - am 13.02.2026, 10:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

