II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen

neuer Suchbewegungen und Selbstreflexionen im Spannungsfeld zwischen istheti-
scher Erfahrung und Geschichtszeichen, zwischen Vergessen und Erinnern« werden.’
Dass die Ruinen iber die Jahrhunderte einem teils erheblichen Bedeutungswandel
unterlagen, will das Kapitel zur Kulturgeschichte zumindest ersichtlich werden lassen.

2.1 Antike

Die Literatur tiber Ruinen ist mitunter von der Auffassung geprigt, ein gesondertes In-
teresse an den verfallenden Bauwerken sei erst im Zuge der Renaissance und der Fas-
zination fir die wiederentdeckte Antike aufgekommen. »Die geschichtliche Bedeutung
der Ruinen hingt [..] von der Auffassung ab, die sich die Menschen von der Zeit ma-
chen,’® schreibt Makarius richtigerweise. Weiter heifst es: »Daher gibt es keine Ruinen
vor der Vorstellung, dass das menschliche Geschick in Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft gegliedert sei, eine Vorstellung, die am Anfang der von uns beobachteten Ent-
wicklung erst im Zeitalter der Renaissance auftauchte.«" Dass der Mensch erst in der
Renaissance ein Verhiltnis zur Vergangenheit entwickelt hitte, das es erlaubt, die Rui-
nen als bedeutsam in den Blick zu nehmen, kann Makarius nicht ernsthaft meinen. Ver-
mutlich schwebt ihm ein verindertes Verstindnis zeitlichen Wandels vor, in dem sich die
Renaissance von fritheren Zeiten signifikant unterscheiden lisst. Entgegen einer solchen
Annahme, dass ein Interesse an Ruinen zuallererst im Zuge der Renaissance aufgetaucht
sei, zeigt Alain Schnapp, dass Ruinen bereits im Altertum, zur Zeit der frithen Hochkul-
turen und der Antike eine wesentliche Funktion im Zusammenhang mit einer (anachro-
nistisch formuliert) »Erinnerungskultur< innehatten. Er befasst sich dabei insbesondere
mit dem alten Agypten, China, Mesopotamien und der griechisch-rémischen Antike.”
Bereits eine der iltesten je abgeschriebenen Inschriften, eine Tontafel aus Mari aus
dem 3. Jahrtausend v. Chr. von einem neubabylonischen Schreiber im 7. Jahrhundert
v. Chr. iibertragen, handelt von den >Triimmern von Ebabbars, der Ruine eines dem Gott
Samas gewidmeten heiligen Tempels in Sippar, nahe des heutigen Bagdad gelegen.”
Schon an diesem frithen Beispiel zeigt sich, dass die Ruinen als gegenstindliche Reste
einen Sinn durch den sie begleitenden Diskurs itber Ruinen erlangen. Erst die Textquelle
erdffnet Verstindnisweisen der materiellen Uberreste. Die materiellen Spuren im Raum
verdanken die Kenntnis ihrer Bedeutung in diesem Fall den entsprechenden Inschriften:

»Wenn die Inschriften verlorengegangen sind oder niemand mehr in der Lage ist, sie
zu entziffern, sind die Monumente nichts anderes mehr als Ruinen, sie werden nach
den Worten von Benjamin Péret >Ruinen der Ruinen<d.h. Reste, deren Funktion und

9 A. Assmann, M. Gomille u. G. Rippl: Ruinenbilder: Einleitung, S.11.

10 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwirtige Vergangenheit, S. 8.

11 Ebd.

12 Vgl. Alain Schnapp: Ruinen als Darstellung der Gesellschaften zwischen Morgenland und Abendland, in:
Eva Kocziszky (Hg.): Ruinen in der Moderne. Archdologie und die Kiinste, Berlin 2011, S. 27—-44.

13 Vgl. A. Schnapp: Was ist eine Ruine?, S. 39f.

13.02.2026, 10:54:52. /de/s Access

23


https://doi.org/10.14361/9783839468029-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Ruinen-Asthetik

Alter man nicht mehr bestimmen kann. Sie stehen im Raum als Zeugnis einer vergan-
genen GroRe, die man nicht verstehen kann.«*

Das Verstindnis der Vergangenheit und das Verhiltnis zu ihr dienen in der Antike zu-
meist der Legitimation der Herrschaft sowie der Bewahrung der Tradition und bilden
sich vornehmlich an dem Umgang mit materiellen Resten schriftlicher Zeugnisse und
architektonischer Gebilde, bzw. von Artefakten im weitesten Sinne, wobei Gegenstand
und Schrift einander bedingen und sich wechselweise erginzen. Die schriftlichen Uber-
lieferungen haben unterdessen stets die Aufgabe, »die Gegenstinde zum Sprechen zu
bringen«.” Gelingt dies, sind die Ruinen diesem Verstindnis zufolge Monumente und
somit Spuren und Symbole der Macht;lassen sich die materiellen architektonischen Res-
te hingegen mangels vorhandener Uberlieferungstexte nicht mehr zum Sprechen brin-
gen, werden sie zu Ruinen der Ruinen im oben genannten Sinne, an denen die Bedeu-
tungszuweisung scheitert oder zumindest eine wesentlich kompliziertere Aufgabe der
Archiologie wird. »Agypter, Chinesen und Mesopotamier der Antike berufen sich auf
die Vergangenheit eines Reichs, die aus der Aufeinanderfolge der Herrscher, der sicht-
baren Anhiufung materieller Reste und der Kontinuitit der schriftlichen Uberlieferung
besteht«," erdffnet Schnapp seine vergleichende Perspektive auf den Umgang mit Rui-
nen zur Zeit des Altertums. Geht es in der Antike um Ruinen, so geht es vornehmlich
um den »Wunsch nach Selbstdarstellung« des Herrschers und die »Rechtfertigung und
Fortdauer der Macht«."” Die Ruinen sind Spuren der GréfRe und Macht vergangener Zei-
ten, in deren Tradition und chronologischen Fortgang sich der Herrscher einreiht. Dabei
geht es nicht allein darum, die architektonischen und schriftlichen Spuren der Vorgin-
ger aufzugreifen, sondern sie auch fortzufithren und ebenfalls der Nachwelt moglichst
eindrucksvolle und deutliche Spuren zu hinterlassen. Das Ergebnis sind gigantomani-
sche Bauten wie die dgyptischen Pyramiden, die mesopotamischen Zikkurats, die chine-
sische Mauer und weitere Schopfungen des offiziellen und inoffiziellen Weltkulturerbes.
Solcherart Architekturen haben Schnapp zufolge etwas mafiloses, sie verkorpern »eine
Artder Ubertreibung, die ebenso ein Mittel der Propaganda wie ein Instrument der Erin-
nerung«'® darstellt. Die gewaltigen megalithischen Bauwerke verbindet der Wille, »sich
der Zeit gegeniiber zu behaupten, die eine der Grenzen der menschlichen Existenz be-
deutet«.” Besonders drastisch zeigt sich das u.a. am Beispiel der dgyptischen Pyrami-
den, von denen man annehmen kénnte, sie hitten den Kampf gegen die Zeit tatsichlich
gewonnen — schlief3lich stehen sie nach tausenden von Jahren immer noch. Jan Assmann
bezeichnet in seiner Schrift mit dem Titel Stein und Zeit in Anlehnung an Martin Heideg-
gers Sein und Zeit »den Stein als das Medium dgyptischer Erinnerung und Selbstverewi-

14 Ebd,S. 8f.
15 Ebd.

16  Ebd.,S.7.

17 Ebd.

18 Ebd.,S.8.

19 Ebd.,S.11.

13.02.2026, 10:54:52. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen

gung, und die Zeit als die Dimension, in der und gegen die diese Kultur des Steinernen
aufgestellt ist«.*®

In der Antike geht es also nicht darum, die Ruine in ihrem Zustand als Ruine wert-
zuschitzen, sondern die Bauwerke der Vergangenheit als Legitimationsorte der Herr-
schaft zur Bewahrung der Tradition zu pflegen. Anachronistisch ldsst sich sagen, dass
dabei bereits eine antike Form der >Erinnerungskultur< bzw. des >Denkmalschutzes<von
zentraler Bedeutung ist. Auch Praktiken einer frithen »Archiologie« leisten dazu bereits
im alten Agypten einen wichtigen Beitrag: »Die Bodenforschung ist ein Weg der Erinne-
rung, um dem Verfall der Bauten und Statuen zu begegnen und ein Mittel, um die zer-
brechliche, aber wesentliche Kontinuitit der Verbindung zwischen den Menschen der
Gegenwart und der Vergangenheit wiederherzustellen.«** Schnapp bezieht sich in die-
sem Zusammenhang auf frithe dgyptische Schriftquellen, die davon berichten, dass Sta-
tuen und Gebiudereste gefunden, ausgegraben und restauriert wurden.*

»Es kann [...] kein Zweifel daran bestehen, dass das Alte Agypten die Grundlagen an-
tiquarischer Tatigkeit begriindet hat, und dass es eine kulturelle Welt geschaffen hat,
in der das Verhiltnis von Vergangenheit und Gegenwart sowie das Zusammenwir-
ken verbaler und monumentaler Formen der Erinnerung zur Entstehung eines histo-
rischen und religiosen Rahmens und zu Techniken einer sozialen Erinnerung beson-
derer Art beigetragen haben.«*

Die Ruinen nehmen demnach die Funktion von Kultstitten religiésen und mythologi-
schen Glaubens ein und spielen somit eine zentrale sozialpolitische Rolle mit Blick auf
die Erinnerungskultur der Gesellschaften des alten Agypten. Die verbalen bzw. schrift-
lichen und die monumentalen bzw. architektonischen Objekte in der Welt werden da-
bei zu Erinnerungsmedien in Stein und Wort: »Man akzeptiert den Gedanken, dass die
Erinnerung irgendwie mit der Ruine einen Pakt eingehen muss.«** Der Schutz und die
Pflege der Kulturgiiter waren somit von Beginn an von besonderer Bedeutung. Schnapp
betont, dass Agypter, Mesopotamier, Griechen und Rémer sich andauernd mit dem un-
entwegten Verfall der Monumente auseinandersetzen mussten. Mit Blick auf das antike
Griechenland heif3t es, die grofRen Heiligtiimer wie Delphi, Olympia und Samos seien
schon immer Gegenstand einer regelmifligen Pflege und von Reparaturen gewesen, die
es erlaubten, dass sie dem »Unbill der Zeit«*> widerstanden. »In einer Gesellschaft, in
der die Bauwerke so sehr Gegenstand der Erinnerung und der Tradition sind [...], ist die
Verwaltung der Monumente und die Erinnerung an sie eine Notwendigkeit. Das Monu-
ment ist die Folge einer ununterbrochenen Pflege, therapeia, von seiner Griitndung bis zur
Gegenwart.«** Endet die Pflege, so enden auch die Dinge.

20 Jan Assmann: Stein und Zeit. Mensch und Gesellschaft im alten Agypten, Miinchen? 1995, S.11; vgl.
A. Schnapp: Was ist eine Ruine?, S.10.

21 A.Schnapp: Was ist eine Ruine?, S.19.

22 Vgl.ebd,, S.17ff.

23 Ebd,, S.30.
24  Ebd.

25 Ebd,S.83.
26 Ebd,S. 95

13.02.2026, 10:54:52. /de/s Access

25


https://doi.org/10.14361/9783839468029-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26 Ruinen-Asthetik

Im griechisch-romischen Verhiltnis zu den Ruinen zeigt sich, dass mit der Geschich-
te der Menschen insbesondere »die Geschichte und das Schicksal der Stidte«*” ange-
sprochen war:

»Die Ruinen, ob sie nun mit antiquarischem Wissensdurst betrachtet werden, man
sie als wahrscheinliches Zeichen eines Zusammenbruchs beschreibt, der auch die ge-
genwdrtig Lebenden bedroht, oder ob man sie sich alternativ als Teil des urspriingli-
chen Schauplatzes der Criindung oder der endgiiltigen Zerstorung vorstellt, sind doch
im triumphierenden Rom des 1. Jahrhunderts n. Chr. immer Gegenstand moralischer
Betrachtungen, historischer Untersuchungen oder der Entzifferung der Zukunft. Die
Ruine ist nicht etwa ein eingebildeter oder realer Ort der Sammlung und der Selbstbe-
trachtung. Sie ist der Anlass fiir ein Nachdenken iiber die Verganglichkeit der Stadte
und Menschen, die sie erbauten. So wie der Grabstein den Tod des Einzelnen beglei-
tet, so markierten die Zerstérung und die ihr nachfolgenden Ruinen die Stufen der
Geschichte.«®®

Die Ruine lisst sich also schon damals als Reflexionsobjekt betrachten. Auch eine Rui-
nenpoetik und die damit einhergehende Elegie, Melancholie und Nostalgie sind nicht
erst seit der Renaissance entstanden. Im Riickgriff auf Jan Assmanns Untersuchungen
des alten Agypten zeigt Schnapp, dass die Agypter eine »gelehrte Dialektik zwischen Mo-
nument, Schrift und Erinnerung«® praktizierten. Monument und Schrift verbinden sich
demzufolge im Dienste der Erinnerung. Dabei vermitteln uns die d4gyptischen Texte den
»Eindruck einer Sensibilitit gegeniiber der Vergangenheit und einer Poesie der Ruinen,
die dem Gefiihl, das die europdische Literatur seit der Renaissance bei der Begegnung
mit einer wieder auftauchenden griechisch-rémischen Welt durchzieht, nicht unihn-
lich ist«.>® Als Beispiel dient Schnapp hier der erste Teil des »Antef-Lieds«:

»Das Lied, das im Hause (Konigs) Antefs, des Seligen steht/vor dem (Bilde des) San-
gers zur Harfe./Gliicklich ist dieser gute Fiirst, nachdem das gute Geschick eingetreten
ist!/Geschlechter vergehen,/andere bestehen (/kommen) seit der Zeit der Vorfahren./
Die Gotter, die vordem entstanden,/ruhen in ihren Pyramiden./Die da Hiuser bau-
ten— ihre Stétte ist nicht mehr—/Was ist mit ihnen geschehen?/Ich habe die Worte
gehort des Imhotep und Hordjedef,/deren Spriiche in aller Munde sind./Wo sind ih-
re Statten? lhre Mauern sind verfallen,/sie haben keinen Ort mehr, als wiren sie nie
gewesen.<'

Das »Gefithl der verstreichenden Zeit« und die »Melancholie der menschlichen Existenz«
sind Schnapp zufolge Bestandteile dieser Art von Poesie, die sich aus der Betrachtung
und dem Verstindnis der Vergangenheit speist.>* Ein Empfinden fiir die Ruinen als sol-
che wird schliefilich vor allem in der lateinischen Dichtung deutlich, namentlich z.B.

27 Ebd,S.70.
28 Ebd, S. 82f.
29 Ebd,S.28.
30 Ebd, S 29.

31 A.Schnapp: Was ist eine Ruine?, S. 29; siehe zudem: ]. Assmann: Stein und Zeit, S. 215f.
32 A.Schnapp: Was ist eine Ruine?, S. 30.

13.02.2026, 10:54:52. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Eine kleine Kulturgeschichte der Ruinen

bei Cicero, Seneca und Ovid. Damit sich an den Spuren zerbréckelnder Bauwerke me-
lancholische Betrachtungen entziinden, muss die Zeit ihr Werk getan haben.*® Die Zeit
erscheint nun als eine »Kraft, die alle Lebewesen und alle Dinge bedroht«.** Schnapp
schreibt: »Jedes Lebewesen und jedes Ding muss sich der Zeit unterwerfen, und die Kraft
dieses Prozesses kann als Urgrund der Entstehung einer Poesie der Ruinen angesehen
werden.«** Ruinen sind dieser Sichtweise zufolge nicht das Ergebnis verheerender Kon-
flikte zwischen michtigen Herrschern, sondern die Zeit »feilt und nagt und zerfrisst die
Lebewesen, die Stidte und die Bauwerke von innen heraus«.>® Spuren im Raum wie Mu-
scheln auf Hiigeln und Schiffsanker in den Bergen werden Ovid zu Belegen einer »langen
Geschichte der Natur« und der grundsitzlichen »Unbestindigkeit des Universums«.*”
»Unter der oberflichlichen Stabilitit der Welt entdeckt der Philosoph und Dichter die
Unbestindigkeit der Dinge und Lebewesen«,*® die er in seinen Metamorphosen reflektiert.
Der Untergang der grofen Stidte Griechenlands wie Athen, Troja, Sparta, Mykeni und
Thebi veranlassen Ovid, auch Rom als zukiinftiges Ruinenfeld zu betrachten.* Den ré-
mischen Dichtern wird der Untergang Trojas zur »Parabel iiber den Kreislauf der Na-
tur«.*® Uber die Poetik der Ruinen in der rémischen Antike heif3t es: »Die Aufldsung ist
gemeinsamer Ort und Schicksal aller Dinge. Der Ausdruck dieses Lebensgefiihls ist es,
der zum Aufkommen einer Poetik der Ruinen fithrt. Die cadavera der Menschen und der
Stidte werden eins.«*

Zusammenfassend ist fiir die Asthetik der Ruinen entscheidend, dass Ruinen bereits
in der Antike eine bedeutende Rolle spielten, jedoch noch nicht als autonome Objekte
eines isthetischen Interesses um ihrer selbst willen. Das Interesse an Ruinen bestand
vornehmlich an dem, worauf sie verweisen: vergangene Reiche, ehemalige Herrscher, die
Unbestindigkeit des Wandels der Zeiten usw. jeweils vornehmlich mit Blick auf Macht-
und Herrschaftsstrukturen.

»Die Ruinen sind in der griechisch-romischen Welt kein Gegenstand der Asthetik, sie
sind keine gefithlsmafige Erfahrung, auch wenn sie eine historische Grundlage fur
metaphysische Betrachtungen iiber die Zerbrechlichkeit der menschlichen Schicksale
und Handlungen bilden. Aber sie sind doch eine Notwendigkeit fiir die Stadte wie
fiir das Reich der Kaiserzeit, sie haben die Funktion des memento mori, das sich an die
Méchtigen richtet. Zugleich sind sie Mittler fiir die Dichter und Geschichtsschreiber,
daran zu erinnern, dass es eine hohere Instanz als die Machtigen gibt.«**

Entgegen Schnapps verkiirztem Begriff von Asthetik als »gefithlsmiRiger Erfahrung:
sind Ruinen auch als historische Grundlage fiir metaphysische Betrachtungen iiber

33 Vgl.ebd,S. 47.

34  Ebd.

35 Ebd., S. 48.

36  Ebd.

37 Ebd,S. 49.

38 Ebd.

39 Vgl .ebd,S. 52ff.
40 Ebd., S.54.

41 Ebd., S.56.

42 Ebd., S.95.

13.02.2026, 10:54:52. /de/s Access

21


https://doi.org/10.14361/9783839468029-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Ruinen-Asthetik

die Zerbrechlichkeit der menschlichen Schicksale und Handlungen und als memento
mori bereits Gegenstand der Asthetik. Hier soll ein Verstindnis von Asthetik zugrunde
gelegt und sukzessive entfaltet werden, welches das Reflexionspotential der Ruinen
im genannten Sinne wesentlich zugehérig zum Bereich des Asthetischen zihlt. Da-
mit die Ruinen zu Reflexionsobjekten iiber die Verginglichkeit unserer selbst und der
Welt werden konnen, miissen wir leiblich erfahrende Wesen sein, die somit leiblicher
Verginglichkeit unterliegen. Damit befinden wir uns aber immer schon bei Fragen
des leiblich-sinnlichen Erlebens unserer selbst und der Welt und somit im Bereich des
leiblich-sinnlichen Erfahrens im Allgemeinen und des dsthetischen Erfahrens in seinen
besonderen Spielarten. Darauf wird zuriickzukommen sein. Wichtig ist zu sehen, dass
wesentliche Charakteristiken, wie die sich angesichts von Ruinen einstellende Elegie,
Melancholie und Nostalgie, sich bereits fiir antike Zeiten nachweisen lassen. Schon fiir
den frithen Umgang mit Ruinen scheint es plausibel zu sein, die Ruine als Reflexionsob-
jekt zu betrachten. Nun werden wir einen betrichtlichen zeitlichen Sprung vornehmen,
um zu sehen, inwiefern sich die Asthetik der Ruinen zur Zeit der Renaissance wandelt.

2.2 Renaissance und Barock

Auch zur Zeit der Renaissance treten die Ruinen zunichst nicht als autonome Objekte
eines gesonderten isthetischen Interesses um ihrer selbst willen auf: »Als im 15. Jahr-
hundert die Ruinen ins Bewusstsein der Menschen treten, erscheinen sie zuerst als Er-
kenntnisgegenstinde.«* Geht es in der Renaissance um Ruinen, so geht es um die wie-
derherzustellende ehemalige Grofde der Antike. Dabei dienen die Ruinen als Gegenstin-
de der Erkenntnisgewinnung; an ihnen gilt es, das Wissen iiber die Antike zu erschlie-
f3en, ganz im Sinne der bereits im Mittelalter von Hildebert von Lavardin (1056-1133) ge-
pragten Sentenz, die zu einem Leitmotiv der Renaissance werden sollte: »Was Rom war,
lehren uns noch heute seine Ruinen.«*

Die Kenntnis der Antike bildet sich seit der Zeit des Quattrocento zunehmend nicht
allein an der Beschiftigung mit Texten, Inschriften, der Epigrafik und Numismatik aus;
vielmehr gewinnen auch die Ruinen als architektonische Reste im Bestreben des Wis-
sensgewinns an Bedeutung. Nicht nur die Texte formen das Bild der Vergangenheit, son-
dern auch die Uberbleibsel von Bauwerken sind Gegenstand einer akribisch-detektivi-
schen Spurensuche mit dem Ziel der Rekonstruktion der antiken Vergangenheit.* »Es
waren die Kinstler und Architekten — denen der direkte Zugang zu den Materialien im
Wortsinne verschiittet war —, auf die die ersten archiologischen Bemithungen zuriick-
gingen. Sie waren es, die die entsprechenden Plitze aufsuchten, um die Uberreste dieser
Geschichtszeugnisse zu vermessen, zu wiegen und zu zeichnen.«*® Lange bevor Archio-
logie und Denkmalschutz etablierte Praktiken im heute iiblichen Sinne wurden, entziin-
dete sich durch Humanisten, Schriftsteller und Architekten an den Spuren der Vergan-

43 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwirtige Vergangenheit, S. 7.

44 Hildebert von Lavardin zit.n. ebd., S. 55.

45 Vgl. M. Makarius: Ruinen. Die gegenwirtige Vergangenheit, S. 58.
46  Ebd.

13.02.2026, 10:54:52. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

