238

Julia Ostwald: Choreophonien

Ahnlich dieser filmischen Szene, die Atem und Figur trennt, unterstreicht die riumliche
Inszenierung des Atems in I am here eine spezifische intime Verwicklung von Performer
und Publikum. Die verstirkten Atem- und Bewegungsgerdusche sind hier aus im Zu-
schauerraum platzierten Lautsprechern zu horen. Der entfernte Kérper auf der Bithne
riickt damit in den dunklen Momenten verausgabenden Atmens in fithlbare Nihe und
erzeugt eine Art geteilten Atemraum.

Empathie ist ein zentrales Wirkungskonzept des kanonisierten modernen Tanzes.
Ausgehend von den Arbeiten Martha Grahams und Mary Wigmans entwickelt der Tanz-
kritiker John Martin das einflussreiche Konzept der »Metakinesis«**: Als Beziehung zwi-
schen emotionaler Bewegtheit der Tanzenden, die diese iiber die sichtbare Bewegung
und deren Expressivitit an die Zuschauenden vermitteln. Diese »kinesthetic empathy«*
konstruiert eine emotionale, einfiithlende Verbindung von Individuum zu Individuum.*
Respirative Empathie, wie sie entlang von I am here skizziert wurde, unterscheidet sich
davon mafigeblich, als es sich weder um eine Vermittlung spezifisch bestimmbarer Ge-
fithle handelt, noch um ein Adressieren >unteilbarer< Individuuen auf oder vor der Biih-
ne. Mit der Reduktion der Prisenz des tanzenden Korpers auf sein hor- und fithlbares
Atmen sowie die rdumliche Loslésung dieses Atems von einem Koérper kann Empathie
nicht als (psychologisches) Einfiihlen in ein spezifisch verfasstes Individuum verstanden
werden. Empathie als vom Atem ausgehende kérperliche Verwicklung ist hier vielmehr
auf ein unmarkiertes lebendiges und fithlendes sEtwas« als solches gerichtet. Dabei ist zu-
gleich unbestritten, dass die spezifische Form des Atmens in I am here nicht auflerhalb
historisch-kultureller Prigungen steht.

Dunkles Atmen

I am here inszeniert Atem in einer spezifischen Beziehung zur Dunkelheit — eine Ver-
kniipfung, die in verschiedenen choreographischen Arbeiten seit den 1990er Jahren zu
beobachten ist.* Wihrend Atem im Tanz seit dem frithen 20. Jahrhundert verstirkt in
einem mystifizierenden Sinn thematisiert wurde, blieb er Laura Karreman zufolge ein
obskurer, letztlich unergriindlich schattenhafter Begleiter der Bewegung.*® Dieses Ver-
hiltnis kehrt Fiadeiro um, wenn er die Bewegungen des Atems horbar exponiert und
gleichzeitig der sichtbare Kérper in Schatten und ginzlicher Dunkelheit aufgeht. Wenn-
gleich die strenge Schwarz-Weif3-Anordnung der Szene, das schwarze Pigment und die

42 Martin: The Modern Dance, S. 13.

43 Foster: Choreographing Empathy, S.10.

44 Vgl. Martin: The Modern Dance, S.13.

45  Die Verflechtung von Dunkelheit und Atem in choreographischen Arbeiten kann als spezifische
Erscheinungsform einer Tendenz zu Theater im Dunkeln betrachtet werden, die seit den 1990er
Jahren beobachtet werden kann (z.B. die Serie Noir des Festival d’Avignon1993). Als Arbeiten, diein
Dunkelheit operieren und mehr oder weniger dezidiert Atem einbinden, waren u.a. zu nennen Bill
T.Jones Ghost Catching (1999), Tino Seghal This Variation (2012), Eszter Salamon Tales of the Bodiless
(2011) und die Klanginstallation MONUMENT 0.3: Love Letters to Valeska Gert (2016), Janez Jansa
Zraka | Something’s in the Air (2015), Barbara Kraus close my eyes and see (2015).

46  Vgl. Karreman: Breathing Matters: Breath as Dance Knowledge, S. 94.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468449-055 - am 14.02.2026, 08:25:31. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839468449-055
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joao Fiadeiro | am here (2003)

nachgezeichneten Konturen des abgelichteten« Kérpers zwar photographische Beziige
erdffnen und von vergangener Prisenz zeugen,* verwischen die, sich zwischen Licht
und Dunkelheit abzeichnenden, Korper zugleich jegliche Evidenz. In ihren sukzessiven
Uberlagerungen und -schreibungen gehen diese Figurationen iiber in ein visuelles Rau-
schen, das in Dunkelheiten kulminiert, auf die nicht geblickt wird, sondern die zur Um-
gebung werden.*® Dabei sind die Wahrnehmungen von Atem und Schatten/Dunkelheit
strukturell miteinander verbunden, indem sie im Hor- wie Sichtbaren zwischen verein-
zelten Figurationen und Rauschen changieren.

Fiadeiros weiter oben geschilderte kiinstlerische Praimissen, die mit einem synasthe-
tischen Horen einen spezifischen Modus der Aufmerksambkeit anstreben, haben starke
Parallelen zur Denkfigur der Luft, die die feministische Philosophin Luce Irigaray als ver-
bindendes Element und Méglichkeitsbedingung von Atem wie Stimme und Stille, Licht
wie Dunkelheit versteht.* In The Forgetting of Air in Heidegger (1999) entwirft sie entlang
der Luft ein Gegenmodell zum westlich gepragten Denken eines auf festem Grund und
im Licht des Sichtbaren etablierten Seins nach Martin Heidegger, das den Atem igno-
riere: »I breathe, therefore, I am is forgotten in Being’s ek-sistance.«*° Der auf dem Sehen
gritndenden Konzeption der>Lichtung« als Grundlage des Erkennens und Wissens setzt
Irigaray die Luft, genauer: die Materialitit der Luft, entgegen:

»Light presupposes air. No sun without air to welcome and transmit its rays. No speech
without air to convey it. Day and night, voice and silence, appear and disappear in air.
The extent of space, the horizons of time, and all that becomes present and absent
within them are to be found gathered together in air as in some fundamental thing.<”'

Die Denkfigur der Luft generiert fiir Irigaray einen Modus des Seins, dessen Konstante
entsprechend des Ein- und Ausatmens die Veranderung, das Nicht-Identische ist: »To
live - to breathe: to become - to change/alter. An appearing that is always different wi-
thin an air that continuously offers itself as other.«** Irigaray erinnert mit dem Modell

47  Vgl. Pontbriand: Corps-Mémoire, S. 34.

48  Vgl. Martin Welton: Dark Visions: Looking at and in Theatrical Darkness. In: Theatre Journal 69,4
(2017), S. 497-513.

49  Ganzihnlich argumentiertauch Timothy Ingold: »Yet itis precisely because of the transparency of
this life-sustaining medium that we can see. Moreover, in its vibrations, air transmits sound waves,
so that we can hear, and in the freedom of movement it affords, it allows us to touch. All percep-
tion, then, depends upon it. In an airless, solidified world, perception would be impossible. Thus
our very existence as sentient beings is predicated on our immersion in a world without objects, a
weather-world.« (Ingold: The Life of Lines, S. 68.)

50 Irigaray: The Forgetting of Air in Martin Heidegger, S. 163, Herv. J.0.

51  Ebd.,S.166-167.

52 Ebd,, S.164. Das Konstrukt eines mit sich identisch bleibenden Seins sei laut Irigaray nur mog-
lich, indem der Atem und die damit verbundene permanente Veranderung vergessen werden: »In
forgetting the air that is breathed, the air that is occupied, forgetting the livable place where the
being man appears and is encountered — these forgettings together become the possibility for re-
membering a nonexistent permanence. A being-there.« (Ebd., S.164.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839468449-055 - am 14.02.2026, 08:25:31. /dele Access

239


https://doi.org/10.14361/9783839468449-055
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Julia Ostwald: Choreophonien

der Luft schliefdlich daran, dass Prisenz nicht mit Sichtbarkeit, Absenz nicht mit Un-
sichtbarkeit gleichzusetzen ist.”

Tanz als Kunstform ist demgegeniiber historisch gebunden an das Paradigma der
Sichtbarkeit. Indem I am here das Evidenzprinzip des Sichtbaren aufier Kraft setzt,
macht es vielmehr einen anderen Kérper, andere sinnliche Erfahrungen des Korpers
wahrnehmbar. Jenes den Tanz historisch beherrschende optische Regime situiert André
Lepecki in einer Linie mit der Denktradition der Aufklirung, deren epistemologi-
sche Primissen nicht nur durchdrungen sind von Dichotomien wie Licht/Schatten,
Vernunft/Magie, Aufklirung/Dunkelheit, sondern die Dunkelheit zudem im Kontext
der kolonialen Matrix gleichsetzt mit Schwarzsein.** Hieraus resultiert nach Lepecki
eine dem Sichtbarkeitsparadigma des Tanzes inhirente Verkniipfung &sthetischer
und rassifizierender Parameter.”® Mit der Aufthebung ins Licht gesetzter Formen wiir-
den choreographische Dunkelheiten demgegeniiber die Moglichkeit des Aussetzens
identititspolitischer Bestimmungen bieten, hin zu einem kollektiven Unpersonlichen:
»Darkness is political precisely because it activates a collective impersonality that is filled
with a boundless resonating power, one derived from the sensation of being part of
a mass exchanging exteriority and interiority as a common substance that cannot be
grasped.«’® Wenn Lepecki von Dunkelheit als einem kollektivierenden Austausch von
>innen< und >auflens, als einer geteilten, nicht fassbaren Substanz spricht, dann scheint
er, ohne ihn zu nennen, zugleich den Atem zu beschreiben. Dunkelheit und Atem sind
in diesem Sinne in Choreographien wie I am here verwandt: Ihnen ist ein spezifisches
Vermégen eigen, die Grenzen des einzelnen Subjekts aufzulésen und ein Zuriickgewor-
fenwerden auf den Korper zu initiieren, das anstelle identifizierender Differenzen die
geteilte materielle Basis des Lebendigen akzentuiert.

Der pordse Korper, den Fiadeiro in I am here inszeniert, macht die nach Irigaray von
der Materialitit der Luft ermdglichten Prisenzen und Absenzen in stindigen Transfor-
mationen seiner Konturen hor-, sicht- und fithlbar. Die Erscheinungen des»>Ich bin hier«
in und durch Luft verweisen auf ein Existieren, das nicht fixierbar, sondern beweglich;
nicht abgegrenzt, sondern offen ist. Fiadeiros Atem im Dunkeln iibertrigt diese korper-
liche Porositit tendenziell ins Publikum als Form von luftigen Beziehungen, die sich mit
jedem Atemzug transformieren. Das Atmen im Dunkeln erzeugt eine Begegnung, wie

53 Vgl Irigaray, S. 8.

54  Diese Feststellung kann mit Ashon T. Crawley erweitert werden um die Verkniipfung von Schwarz-
sein und Larm. Beides wird im aufklarerischen Diskurs als eine Form insignifikanten Rauschens
beschrieben (vgl. Crawley: Blackpentecostal Breath: The Aesthetics of Possibility, S. 140—141).

55  Vgl. Lepecki: Singularities, S. 57. Er spricht von einem »deeply racialized [...] photo-political-aesthe-
tic unconscious«.

56 Ebd., S. 81. Lepecki entwickelt als das Gegenmodell zum Sichtbarkeitsparadigma die Idee eines
»schwarzen Lichtse, das nicht nur die der Dunkelheit innewohnende Potenzialitat beleuchtet, son-
dern diese als ein Mit-Sein mit Schwarzsein denkt: »This black light does not fix what it touches as
a clear image, and does not hover from above in order to discern, explain, and correct; it does not
distribute only the combinations of possibles, and does not turn everything under its field of ac-
tion (men, women, children, love, sex, animals, matters, dance) into utility. This black light offers,
instead, visions of life in the zone of freedom created by the darkening of vision. In this zone, un-
expectedly, subjectivity may discover, surprisingly joyfully, and yet perhaps also terrifyingly, that
to be in darkness is also to be with blackness.« (Lepecki: Singularities, S. 61.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839468449-055 - am 14.02.2026, 08:25:31. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839468449-055
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joao Fiadeiro | am here (2003)

Fiadeiro sie in seinem 2012 verdffentlichten Text An Encounter is a Wound als einen po-
tenziell gewaltsamen Zusammenstofd mit dem Unbekannten, Noch-nicht-Klassifizier-
ten beschreibt, der fiir ihn eine epistemologische wie ethische Grofie darstellt. Dabei
versteht er Warten, Vertrauen und Zuhéoren als Bedingung des Miteinanders, deren Vor-
aussetzung das Aussetzen des Eindeutigen, des Bestimmten, der abgegrenzten Kontu-
ren sei: »This can only be carried out if we revoke the protection shields of the subject
and of the object, and if we let go of pre-defined contours of the self and the other.«*’
Das Aussetzen des identifizierenden, versichernden Sehsinns unterstreicht die respira-
tive Empathie der Performance als eine potenziell transformierende Begegnung.

Rauschen: Der im Atem verschwindende Korper

Die rdumliche Ausweitung des Atems, die, wie beschrieben, physische Prisenz und Ni-
he erzeugt, bildet zugleich das Scharnier fir dessen Ablsung vom Kérper. Damit ein-
her geht ein Umspringen der Wahrnehmung hin zur Perspektivierung des Atems als
Rauschen. Wihrend im anthropozentrischen Verstindnis von Tanz als (verausgabender)
Bewegung des fithlenden Kérpers im Raum Atem als Zeichen und Synonym vitaler Pri-
senz und koérperlicher wie affektiver Bewegung fungiert, lost das verstirkte Gerdusch
von Atem und Bewegungen diese referenzielle Bindung an den menschlichen Kérper und
riicke die klangliche Materialitit der Luft hervor. Eine wesentliche Rolle im dramaturgi-
schen Nacheinander der Szenen von I am here spielt die strukturelle Gleichsetzung von
Atemgerduschen und solchen, die diesen in ihrer Materialitit Zhnlich sind. Wie ein ro-
ter Faden durchziehen differenzierte Formen des Rauschens das Stiick: So gehen etwa
die anfinglichen raschelnden Papiergerdusche von Almeidas Aufnahme Ouve-me abrupt
iiber in das bewegte Atmen Fiadeiros oder resoniert das rhythmische Gerdusch des Ein-
und Ausatmens in den wischenden Handbewegungen Fiadeiros, die am Ende der Per-
formance das Weif} des Papiers durch die Verteilung des Pigments zum Verschwinden
bringen.

In der Perspektivierung von Atem als Rauschen l6sen Belebtes und Unbelebtes sich
ineinander auf. Paradigmatisch spiegelt sich dies in den komplexen Bedeutungsebenen
der Bezeichnungen des Atems in vielen Sprachen. So legt sowohl das hebriische ruach
als auch das griechische pneuma oder sein lateinisches Pendant anima etymologische,
spirituelle und metaphysische Verbindungen von Atem, Hauch, Wind, Luft, Seele und
Geist(ern) nahe.”® Auch die dem Gerausch wie dem Rauschen zugrunde liegende Ety-

57  Jodo Fiadeiro: An Encounter is a Wound. In: SCORES 3 (2013), S.16—21, hier S. 20.

58  Vgl. Vlad lonescu: Pneumatology. An Inquiry into the Representation of Wind, Air and Breath. Briissel:
Academic & Scientific Publishers 2017, S. 9 und Dolar: His Master’s Voice, S. 97. Das hebraische ruach
bezeichnet in der Genesis in der Dunkelheit vor der Schopfung den ersten Atem, Wind oder Hauch
Gottes: »The first utterance of Genesis, at the dawn of the world, above the hubbub (tohuwabohu),
says God, ruagh, a hoarse, alliterative breath, on the soft palate, at the back of the throat, before
language, in front of the root of the tongue, where the gasping intake of breath acknowledges the
divine; ruagh, breath, breathing, wind, breeze of the spirit, at its last gasp, dominating the wild
beating of the heart.« (Michel Serres: The Five Senses. A Philosophy of Mingled Bodies. London / New
York: Continuum 2009, S. 314.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839468449-055 - am 14.02.2026, 08:25:31. /dele Access

241


https://doi.org/10.14361/9783839468449-055
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

