
238 Julia Ostwald: Choreophonien

Ähnlich dieser flmischen Szene, die Atem und Figur trennt, unterstreicht die räumliche
Inszenierung des Atems in I am here eine spezifsche intime Verwicklung von Perormer
und Publikum. Die verstärkten Atem- und Bewegungsgeräusche sind hier aus im Zu-
schauerraum platzierten Lautsprechern zu hören. Der enternte Körper au der Bühne
rückt damit in den dunklen Momenten verausgabenden Atmens in ühlbare Nähe und
erzeugt eine Art geteilten Atemraum.

Empathie ist ein zentrales Wirkungskonzept des kanonisierten modernen anzes.
Ausgehend von den ArbeitenMartha Grahams undMaryWigmans entwickelt der anz-
kritiker JohnMartin das einlussreiche Konzept der »Metakinesis«42: Als Beziehung zwi-
schen emotionaler Bewegtheit der anzenden, die diese über die sichtbare Bewegung
undderenExpressivität an die Zuschauenden vermitteln.Diese »kinesthetic empathy«43

konstruiert eine emotionale, einühlendeVerbindung von Individuumzu Individuum.44

Respirative Empathie, wie sie entlang von I am here skizziert wurde, unterscheidet sich
davon maßgeblich, als es sich weder um eine Vermittlung spezifsch bestimmbarer Ge-
ühle handelt, noch um ein Adressieren ›unteilbarer‹ Individuuen au oder vor der Büh-
ne. Mit der Reduktion der Präsenz des tanzenden Körpers au sein hör- und ühlbares
Atmen sowie die räumliche Loslösung dieses Atems von einem Körper kann Empathie
nicht als (psychologisches) Einühlen in ein spezifsch verasstes Individuumverstanden
werden. Empathie als vom Atem ausgehende körperliche Verwicklung ist hier vielmehr
au ein unmarkiertes lebendiges und ühlendes ›Etwas‹ als solchesgerichtet.Dabei ist zu-
gleich unbestritten, dass die spezifsche Form des Atmens in I am here nicht außerhalb
historisch-kultureller Prägungen steht.

Dunkles Atmen

I am here inszeniert Atem in einer spezifschen Beziehung zur Dunkelheit – eine Ver-
knüpung, die in verschiedenen choreographischen Arbeiten seit den 1990er Jahren zu
beobachten ist.45 Während Atem im anz seit dem rühen 20. Jahrhundert verstärkt in
einem mystifzierenden Sinn thematisiert wurde, blieb er Laura Karreman zuolge ein
obskurer, letztlich unergründlich schattenhater Begleiter der Bewegung.46 Dieses Ver-
hältnis kehrt Fiadeiro um, wenn er die Bewegungen des Atems hörbar exponiert und
gleichzeitig der sichtbare Körper in Schatten und gänzlicherDunkelheit augeht.Wenn-
gleich die strenge Schwarz-Weiß-Anordnung der Szene, das schwarze Pigment und die

42 Martin: The Modern Dance, S. 13.
43 Foster: Choreographing Empathy, S. 10.
44 Vgl. Martin: The Modern Dance, S. 13.
45 Die Verlechtung von Dunkelheit und Atem in choreographischen Arbeiten kann als spezifsche

Erscheinungsorm einer Tendenz zu Theater im Dunkeln betrachtet werden, die seit den 1990er
Jahren beobachtet werden kann (z.B. die Serie Noir des Festival d’Avignon 1993). Als Arbeiten, die in
Dunkelheit operieren und mehr oder weniger dezidiert Atem einbinden, wären u.a. zu nennen Bill
T. Jones Ghost Catching (1999), Tino Seghal This Variation (2012), Eszter Salamon Tales o the Bodiless
(2011) und die Klanginstallation MONUMENT 0.3: Love Letters to Valeska Gert (2016), Janez Janša
Zraka / Something’s in the Air (2015), Barbara Kraus close my eyes and see (2015).

46 Vgl. Karreman: Breathing Matters: Breath as Dance Knowledge, S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839468449-055 - am 14.02.2026, 08:25:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468449-055
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


João Fiadeiro I am here (2003) 239

nachgezeichneten Konturen des ›abgelichteten‹ Körpers zwar photographische Bezüge
erönen und von vergangener Präsenz zeugen,47 verwischen die, sich zwischen Licht
und Dunkelheit abzeichnenden, Körper zugleich jegliche Evidenz. In ihren sukzessiven
Überlagerungen und -schreibungen gehen diese Figurationen über in ein visuelles Rau-
schen, das in Dunkelheiten kulminiert, au die nicht geblickt wird, sondern die zur Um-
gebung werden.48 Dabei sind die Wahrnehmungen von Atem und Schatten/Dunkelheit
strukturell miteinander verbunden, indem sie imHör- wie Sichtbaren zwischen verein-
zelten Figurationen und Rauschen changieren.

Fiadeirosweiter obengeschilderte künstlerischePrämissen,diemit einemsynästhe-
tischen Hören einen spezifschen Modus der Aumerksamkeit anstreben, haben starke
Parallelen zurDenkfgurderLut,die die eministischePhilosophinLuce Irigaray als ver-
bindendes Element und Möglichkeitsbedingung von Atem wie Stimme und Stille, Licht
wie Dunkelheit versteht.49 InTe Forgetting o Air in Heidegger (1999) entwirt sie entlang
der Lut ein Gegenmodell zum westlich geprägten Denken eines au estem Grund und
im Licht des Sichtbaren etablierten Seins nach Martin Heidegger, das den Atem igno-
riere: »I breathe, thereore, I am is orgotten in Being’s ek-sistance.«50 Der au dem Sehen
gründenden Konzeption der ›Lichtung‹ als Grundlage des Erkennens undWissens setzt
Irigaray die Lut, genauer: die Materialität der Lut, entgegen:

»Light presupposes air. No sun without air to welcome and transmit its rays. No speech
without air to convey it. Day and night, voice and silence, appear and disappear in air.
The extent o space, the horizons o time, and all that becomes present and absent
within them are to be ound gathered together in air as in some undamental thing.«51

Die Denkfgur der Lut generiert ür Irigaray einen Modus des Seins, dessen Konstante
entsprechend des Ein- und Ausatmens die Veränderung, das Nicht-Identische ist: »o
live – to breathe: to become – to change/alter. An appearing that is always dierent wi-
thin an air that continuously oers itsel as other.«52 Irigaray erinnert mit dem Modell

47 Vgl. Pontbriand: Corps-Mémoire, S. 34.
48 Vgl. Martin Welton: Dark Visions: Looking at and in Theatrical Darkness. In: Theatre Journal 69,4

(2017), S. 497–513.
49 Ganz ähnlich argumentiert auch Timothy Ingold: »Yet it is precisely because o the transparency o

this lie-sustaining medium that we can see. Moreover, in its vibrations, air transmits sound waves,
so that we can hear, and in the reedom o movement it aords, it allows us to touch. All percep-
tion, then, depends upon it. In an airless, solidifed world, perception would be impossible. Thus
our very existence as sentient beings is predicated on our immersion in a world without objects, a
weather-world.« (Ingold: The Lie o Lines, S. 68.)

50 Irigaray: The Forgetting o Air in Martin Heidegger, S. 163, Herv. J.O.
51 Ebd., S. 166–167.
52 Ebd., S. 164. Das Konstrukt eines mit sich identisch bleibenden Seins sei laut Irigaray nur mög-

lich, indem der Atem und die damit verbundene permanente Veränderung vergessen werden: »In
orgetting the air that is breathed, the air that is occupied, orgetting the livable place where the
being man appears and is encountered – these orgettings together become the possibility or re-
membering a nonexistent permanence. A being-there.« (Ebd., S. 164.)

https://doi.org/10.14361/9783839468449-055 - am 14.02.2026, 08:25:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468449-055
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Julia Ostwald: Choreophonien

der Lut schließlich daran, dass Präsenz nicht mit Sichtbarkeit, Absenz nicht mit Un-
sichtbarkeit gleichzusetzen ist.53

anz als Kunstorm ist demgegenüber historisch gebunden an das Paradigma der
Sichtbarkeit. Indem I am here das Evidenzprinzip des Sichtbaren außer Krat setzt,
macht es vielmehr einen anderen Körper, andere sinnliche Erahrungen des Körpers
wahrnehmbar. Jenes den anz historisch beherrschende optische Regime situiert André
Lepecki in einer Linie mit der Denktradition der Auklärung, deren epistemologi-
sche Prämissen nicht nur durchdrungen sind von Dichotomien wie Licht/Schatten,
Vernunt/Magie, Auklärung/Dunkelheit, sondern die Dunkelheit zudem im Kontext
der kolonialen Matrix gleichsetzt mit Schwarzsein.54 Hieraus resultiert nach Lepecki
eine dem Sichtbarkeitsparadigma des anzes inhärente Verknüpung ästhetischer
und rassifzierender Parameter.55 Mit der Auhebung ins Licht gesetzter Formen wür-
den choreographische Dunkelheiten demgegenüber die Möglichkeit des Aussetzens
identitätspolitischer Bestimmungen bieten, hin zu einem kollektiven Unpersönlichen:
»Darkness is political precisely because it activates a collective impersonality that is flled
with a boundless resonating power, one derived rom the sensation o being part o
a mass exchanging exteriority and interiority as a common substance that cannot be
grasped.«56 Wenn Lepecki von Dunkelheit als einem kollektivierenden Austausch von
›innen‹ und ›außen‹, als einer geteilten, nicht assbaren Substanz spricht, dann scheint
er, ohne ihn zu nennen, zugleich den Atem zu beschreiben. Dunkelheit und Atem sind
in diesem Sinne in Choreographien wie I am here verwandt: Ihnen ist ein spezifsches
Vermögen eigen, die Grenzen des einzelnen Subjekts auzulösen und ein Zurückgewor-
enwerden au den Körper zu initiieren, das anstelle identifzierender Dierenzen die
geteilte materielle Basis des Lebendigen akzentuiert.

Der poröse Körper, den Fiadeiro in I am here inszeniert, macht die nach Irigaray von
der Materialität der Lut ermöglichten Präsenzen und Absenzen in ständigen ransor-
mationen seiner Konturen hör-, sicht- und ühlbar.Die Erscheinungen des ›Ich bin hier‹
in und durch Lut verweisen au ein Existieren, das nicht fxierbar, sondern beweglich;
nicht abgegrenzt, sondern oen ist. Fiadeiros Atem imDunkeln überträgt diese körper-
liche Porosität tendenziell ins Publikum als Form von lutigen Beziehungen, die sichmit
jedem Atemzug transormieren. Das Atmen im Dunkeln erzeugt eine Begegnung, wie

53 Vgl. Irigaray, S. 8.
54 Diese Feststellung kann mit Ashon T. Crawley erweitert werden um die Verknüpung von Schwarz-

sein und Lärm. Beides wird im auklärerischen Diskurs als eine Form insignifkanten Rauschens
beschrieben (vgl. Crawley: Blackpentecostal Breath: The Aesthetics o Possibility, S. 140–141).

55 Vgl. Lepecki: Singularities, S. 57. Er spricht von einem »deeply racialized […] photo-political-aesthe-
tic unconscious«.

56 Ebd., S. 81. Lepecki entwickelt als das Gegenmodell zum Sichtbarkeitsparadigma die Idee eines
›schwarzen Lichts‹, das nicht nur die der Dunkelheit innewohnende Potenzialität beleuchtet, son-
dern diese als ein Mit-Sein mit Schwarzsein denkt: »This black light does not fx what it touches as
a clear image, and does not hover rom above in order to discern, explain, and correct; it does not
distribute only the combinations o possibles, and does not turn everything under its feld o ac-
tion (men, women, children, love, sex, animals, matters, dance) into utility. This black light oers,
instead, visions o lie in the zone o reedom created by the darkening o vision. In this zone, un-
expectedly, subjectivity may discover, surprisingly joyully, and yet perhaps also terriyingly, that
to be in darkness is also to be with blackness.« (Lepecki: Singularities, S. 61.)

https://doi.org/10.14361/9783839468449-055 - am 14.02.2026, 08:25:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468449-055
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


João Fiadeiro I am here (2003) 241

Fiadeiro sie in seinem 2012 veröentlichten ext An Encounter is a Wound als einen po-
tenziell gewaltsamen Zusammenstoß mit dem Unbekannten, Noch-nicht-Klassifzier-
ten beschreibt, der ür ihn eine epistemologische wie ethische Größe darstellt. Dabei
versteht erWarten, Vertrauen und Zuhören als Bedingung desMiteinanders, deren Vor-
aussetzung das Aussetzen des Eindeutigen, des Bestimmten, der abgegrenzten Kontu-
ren sei: »Tis can only be carried out i we revoke the protection shields o the subject
and o the object, and i we let go o pre-defned contours o the sel and the other.«57

Das Aussetzen des identifzierenden, versichernden Sehsinns unterstreicht die respira-
tive Empathie der Perormance als eine potenziell transormierende Begegnung.

Rauschen: Der im Atem verschwindende Körper

Die räumliche Ausweitung des Atems, die, wie beschrieben, physische Präsenz und Nä-
he erzeugt, bildet zugleich das Scharnier ür dessen Ablösung vom Körper. Damit ein-
her geht ein Umspringen der Wahrnehmung hin zur Perspektivierung des Atems als
Rauschen.Während imanthropozentrischenVerständnis vonanz als (verausgabender)
Bewegung des ühlenden Körpers im Raum Atem als Zeichen und Synonym vitaler Prä-
senz und körperlicher wie aektiver Bewegung ungiert, löst das verstärkte Geräusch
vonAtemundBewegungendiese reerenzielleBindungandenmenschlichenKörperund
rückt die klangliche Materialität der Lut hervor. Eine wesentliche Rolle im dramaturgi-
schen Nacheinander der Szenen von I am here spielt die strukturelle Gleichsetzung von
Atemgeräuschen und solchen, die diesen in ihrer Materialität ähnlich sind. Wie ein ro-
ter Faden durchziehen dierenzierte Formen des Rauschens das Stück: So gehen etwa
die anänglichen raschelnden Papiergeräusche von Almeidas AunahmeOuve-me abrupt
über in das bewegte Atmen Fiadeiros oder resoniert das rhythmische Geräusch des Ein-
und Ausatmens in den wischenden Handbewegungen Fiadeiros, die am Ende der Per-
ormance das Weiß des Papiers durch die Verteilung des Pigments zum Verschwinden
bringen.

In der Perspektivierung von Atem als Rauschen lösen Belebtes und Unbelebtes sich
ineinander au. Paradigmatisch spiegelt sich dies in den komplexen Bedeutungsebenen
der Bezeichnungen des Atems in vielen Sprachen. So legt sowohl das hebräische ruach
als auch das griechische pneuma oder sein lateinisches Pendant anima etymologische,
spirituelle und metaphysische Verbindungen von Atem, Hauch, Wind, Lut, Seele und
Geist(ern) nahe.58 Auch die dem Geräusch wie dem Rauschen zugrunde liegende Ety-

57 João Fiadeiro: An Encounter is a Wound. In: SCORES 3 (2013), S. 16–21, hier S. 20.
58 Vgl. Vlad Ionescu: Pneumatology. An Inquiry into the Representation o Wind, Air and Breath. Brüssel:

Academic & Scientifc Publishers 2017, S. 9 und Dolar: His Master’s Voice, S. 97. Das hebräische ruach
bezeichnet in der Genesis in der Dunkelheit vor der Schöpung den ersten Atem, Wind oder Hauch
Gottes: »The frst utterance o Genesis, at the dawn o the world, above the hubbub (tohuwabohu),
says God, ruagh, a hoarse, alliterative breath, on the sot palate, at the back o the throat, beore
language, in ront o the root o the tongue, where the gasping intake o breath acknowledges the
divine; ruagh, breath, breathing, wind, breeze o the spirit, at its last gasp, dominating the wild
beating o the heart.« (Michel Serres: The Five Senses. A Philosophy o Mingled Bodies. London / New
York: Continuum 2009, S. 314.)

https://doi.org/10.14361/9783839468449-055 - am 14.02.2026, 08:25:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468449-055
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

