a3su] vivpy
SUNnapuL] "DWNDL] [DUOINTISUT SUYDIET

- O E—

14.02.2026, 10:40:11.



https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 10:40:11.

254


https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Mignolo,

4 Mignolo, Walter: The Idea of
wn: Social Text / Periscope, Juli 2013, https://socialtext-

2 Vgl Urefia, Carolyn: ,,Decolonial
6 Rezaire, Tabita: ,,Decolonial Heal-

ing: In Defense of Spiritual Technologies “, in: Smets, Kevin u.a. (Hg.): Sage Handbook of Media and Migration, London u.a. 2020, xxix—xliv,

hier: xxxi.

<«
3

in: Broeck, Sabine | Junker, Carsten (Hg.): Postcoloniality — Decoloniality — Black Critique. Joints and Fissures, Frankfurt a. M.

(13
b

3 Fanon, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt a.M. 1981 [zuerst Paris 1961].
Latin America, Malden 2005, S. 8, 108; vgl. dazu auch Kerner, Ina: ,,Countering the Legacies of Colonial Racism: Delinking and the Renewal of

Embodiment: Fanon, the Clinical Encounter, and the Colonial Wound*, in: Disability and the Global South, Bd. 6, Nr. 1, 2019, S. 1640—
Humanism

1 Fanon, Frantz: Schwarze Haut, weile Masken, Frankfurt a.M. 1985 [zuerst Paris 1952].
2014, S. 145-158. Kerner arbeitet heraus, welche Verschiebungen Mignolo in seinem Aufgreifen von Fanons Theorie vornimmit.
Journal.org/periscope_article/decolonial-aesthesis-colonial-woundsdecolonial-healings/ (16.9.2021).

Walter /| Rolando Vazquez: ,,Decolonial AestheSis: Colonial Wounds/Decolonial Healings

1658.

Diese Sektion setzt an (nicht nur)
kunstlerischen Taktiken an, die sich der in
Kunstinstitutionen perpetuierten Kolonialitit
widersetzen — den von ihr verursachten
Ausloschungen, Ausschliissen, Einsperrungen
und Abschopfungen — und damit versuchen,
koloniale Wunden zu heilen oder auch
zu reparieren. Im Kontext der dekolonialen
Theorie/Praxis verbindet Heilung stets
kiinstlerische, spirituelle und aktivistische
Praktiken; decolonial healing wird darin als
verkorpertes Bewusstsein, kreativer
Transformationsprozess, Resilienz und
Widerstand verstanden, in denen
sich personliche und kollektive Prozesse
miteinander verbinden oder tiberlagern.
Frantz Fanons Arbeiten, insbesondere sein
als ,,klinische Studie® verstandenes
erstes Werk Schwarze Haut, weif3e Masken,1
betonen die Notwendigkeit der Heilung
der physischen, psychisch-affektiven und
epistemologischen Wunden, die durch
anti-Schwarzen Rassismus und die Erfahrung
der Kolonialitdt verursacht wurden und
auch nach der Unabhingigkeit weiterwirkten.2
Walter Mignolo greift in seinem Denken
zur Dekolonialitdt den Begriff der kolonialen
Wunde auf, versteht darunter jedoch
insbesondere die ,,Verdammten dieser Erde“3,
die er als ,,the wounded of the imperial/
colonial order®, als ,,defined by the colonial
wound [...] physical and/or psychological®
beschreibt.4 Fiir ihn er6ffnen dekoloniale
Asthetiken die Moglichkeit, die koloniale
Wunde nicht nur anzuerkennen, sondern sie
zu heilen, wobei die Anerkennung der
kolonialen Wunde bereits ein wesentlicher
Schritt im Prozess der Heilung ist.5

In den kiinstlerischen Arbeiten von
Tabita Rezaire ist Heilung von zentraler
Bedeutung. Im Anschluss an Mignolo
fasst sie Dekolonialitét als Praxis, die
Heilung ermdoglicht:

Decoloniality is fighting the struggle
against the West’s control of our options of
emancipation. This disobedient living
scheme is devising tools to confront and
dismantle the institutionalized oppressive
system we live in and suffer from:

white supremacist-capitalist-imperialist-
cis-heteronormative-patriarchy.
Decoloniality is a path for the retrieval of
justice, a radical emancipation of the
mind, body and soul from the
subordination to coloniality. Decoloniality
is a path toward healing.6

14.02.2026, 10:40:11. -

Figge


https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Onat,

The Transformation of Silence
Rena: ,,Survival Strategies — Queer and Trans Artists of Color Making Space in Art and Academic Institutions “ in diesem Band, S. 275-298, hier:

<<
n ,,Age, Race, Class, and Sex. Women redefining difference “ betont

 »

9 Lorde,Audre: ,,Litany for Survival “, in: dies. :

The Black Unicorn. Poems, NewYork 1978, S. 31.Vgl. Lorde 1984 (wie Anm. 8), insb.: ,,Poetry is not a Luxury

«,
5

8 Lorde, Audre: ,,The Master’s tools will never dismantle the Master’s House“, in: dies. : Sister

An Interview: Adrienne Rich and Audre Lorde
Lorde, wie Differenzen zwischen Frauen aufgrund von race oder Klasse zur Wahl unterschiedlicher kiinstlerischer Mattel beitragen.

3

<<

S. 278.; vgl. auch: do Mar Castro Varela, Maria | Dhawan, Nikita: ,,Postkolonialer Feminismus und die Kunst der Selbstkritik «, in: Gutiérrez-
Rodriguez, Encarncion /| Steyerl, Hito (Hg.): Spricht die Subalterne deutsch? Migration und postkoloniale Kritik, Miinster 2003, S. 270-290.

Outsider. Essays and Speeches, Berkeley 2007 [zuerst Freedom (CA) 1984],S.110-113.

7 Vgl Rezaire 2020 (wie Anm. 6), S. xli.

into Language and Action

Beide, Heilung und Dekolonialitét, zielen nach
Rezaire auf personliche wie kollektive
Transformation und Befreiung.? In dem die Sektion
erdffinenden Gesprich, das Julian Sverre Bauer
mit ihr gefiihrt hat, ,,'Healing ... That’s what
we’re here to do’ — On Systemic Insecurity, Spiritual
and Historical Healing, Conscious Use of
Technology, and the Sincerity of Irony“, prézisiert
sie ihren im Zitat angesprochenen Umgang mit
Technologien als Werkzeugen dekolonialer Heilung.
In Machtverhéltnisse verstrickte digitale
Technologien werden dekonstruiert und genutzt,
denn fiir Rezaire kommt es auf den Zweck
und die Art ihres Gebrauchs an, wie sie mit Bezug
auf Audre Lordes wichtige Feststellung
»the master’s tools will never dismantle the master’s
house“8 betont. Vielleicht lie3e sich ihr
kiinstlerisches Vorgehen als eine Nutzung der
Werkzeuge durch Demontage beschreiben, die sich
auch auf weitere institutionelle Kontexte
ubertragen lie3e: In ihren netzbasierten Videos und
Performances vollzieht sie eine, wie sie es nennt,
historische Heilung, indem sie andere Narrative
einbringt und verdringte Geschichten erzéhlt. Diese
Heilung vom Ausschluss aus der Geschichte
ist nicht zu trennen von einer technologischen oder
auch personlichen Heilung — Heilung wird hier
verstanden als Handlungsmacht oder gar Widerstand
gegen die jahrhundertelang andauernde
Geschichte der Gewalt und des Rassismus und ist
gleichbedeutend mit repair (Reparatur).
Voraussetzung hierfiir ist das Verlernen: Um heilen
zu kénnen, mussen die kolonialen und rassistischen
Verwundungen und Subjektivierungen zuerst
anerkannt werden.

Weniger um Heilung denn um die Frage
des Uberlebens an einem konkreten Ort, ndmlich
der (deutschsprachigen) Kunstuniversitit, geht
es im Beitrag von Rena Onat, ,,Survival Strategies —
Queer and Trans Artists of Color Making Space in
Art and Academic Institutions®, aus Perspektive der
Queer of Color Critique. Kiinstlerische Praktiken
von trans und queer of color Kiinstler_innen
kommen hier als Uberlebensstrategien in den Blick.
Audre Lorde, auf die sich Onat mit dem Titel
ihres Beitrags bezieht, hat in zahlreichen Texten auf
die Kraft der Kunst, insbesondere der Poesie
hingewiesen und die Notwendigkeit der Artikulation
fiir Transformation und Uberleben derjenigen
betont, ,,[who] were never meant to survive“.2 Onat
fragt danach, auf welche Weise die Kiinstler_innen
Sunanda Mesquita, Raju Rage und Hasan Aksaygin
sich mit ihren Arbeiten Raum und Gehor
verschaffen und so zu einem ,,subversiven Zuhoren*
einladen,10 das es ermdglicht, von deren Strategien
zu lernen. Den Arbeiten ist gemeinsam, dass sie
jeweils personliche Erfahrungen mit struktureller

14.02.2026, 10:40:11. -

256


https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Vgl Ureiia 2019 (wie Anm.

12 Vgl ausfiihrlicher zur Strategie des

n: wissenderkuenste.de, Nr. 8, 2019, https://wissenderkuenste. de/texte/

<<
>

13 Vgl u.a. die kiinstlerischen Auseinandersetzungen mit Anzalduas Ansdtzen dekolonialer

the curatorial®, in: wissenderkuenste.de, Nv. 8, 2019, https:/[wissenderkuenste.de/texte/ausgabe8/on-smuggling-as-strategy-and-the-possibility-

of-decolonizing-the-curatorial/ (20.9.2021).
8, 2019, htps:/lwissenderkuenste. de/texte/ausgabe8/the-path-of-conocimiento-2018/ (20.9.2021) ; Melgarejo Weinandt, Verena: ,,Haciendo Caras/

2),S. 1655f Vgl. u.a. die Essaysammlung Anzaldua, Gloria: Light in the Dark, Luz en lo oscuro. Re-Writing Identity, Spirituality, Reality, Ag.

Heilung von Imayna Caceres und Verena Melgarejo Weinandt: Caceres, Imayna: ,, The Path of Conocimento, 2018, in: wissenderkuenste.de, Nr.
v. AnaLouise Keating, Durham 2015.

Schmuggelns im Kontext der Dekolonisierung des Kuratorischen: Awad, Juana: ,,On Smuggling as strategy and the possibility of decolonizing

ausgabe8/haciendo-caras-making-faces-connecting-identity-resistance-art-and-spiritualivy/ (20.9.2021).

1 Anzaldua, Gloria: Borderlands / La Frontiera: The New Mestiza, San Francisco 1999.

Making Faces: Connecting Identity, Resistance, Art, and Spirituality

und institutioneller rassistischer
Diskriminierung und Ungerechtigkeit in der
(deutschsprachigen) Kunstuniversitit zum
Ausgangspunkt fiir ihre Interventionen machen.
In ihrer Analyse arbeitet Onat das in den
Arbeiten enthaltene Wissen dartiber heraus, wie
eine Dekolonisierung von kiinstlerischen

und wissenschaftlichen Institutionen gestaltet
sein misste, damit sie fiir QTBPoC
Kinstler_innen bewohnbar sein konnte.

Der dritte Beitrag in dieser Sektion riickt
eine spezifische Strategie im Umgang mit
Kunstinstitutionen in den Vordergrund, die des
Schmuggelns. In ihrem Dialog ,,On Smuggling
and Drawing® reflektieren Juana Awad
und Luisa Ungar ihre gemeinsame Arbeit an
dem vorliegenden Band. Die beiden beginnen
bei der Frage, ob ihre Kollaboration eine
Moglichkeit eréffnet, sich auf andere Weise in
Beziehung zu setzen und dabei die Grenzen,
innerhalb derer sie beide arbeiten, zumindest
ein Stiick weit aufzubrechen. Ungars
Zeichnungen, die den Band durchziehen,
versuchen genau diese Funktion zu
ibernehmen und die Produktionsbedingungen
des Bandes zu befragen, zu durchkreuzen
oder auch zu unterbrechen. Die Zeichnungen
selbst sind mit Bildern aus den Beitrigen
verbunden, spinnen diese weiter, mit Fokus auf
die in ihnen artikulierten kiinstlerischen
Uberlebensstrategien. Resilienz ist auch fur
Awads kuratorische Arbeit wichtig,
die sie — Gloria Anzalduas ,,border thinking“11
verpflichtet — als einen Vorgang des
Schmuggelns auf der Grenze versteht.12
Die Arbeiten der queeren Chicana-Feministin
Anzaldua sind von zentraler Bedeutung
fiir das Nachdenken tiber Méglichkeiten
dekolonialer Heilung durch kreative,
kunstlerische und spirituelle Praktiken, in
denen die Frage der dekolonialen
Selbstheilung stets mit kollektiver Heilung
verbunden ist.13 In ihren Schriften,
Gedichten wie Essays, versteht sie die koloniale
Wunde als den durch den europdischen
Kolonialismus bedingten epistemischen Bruch,
der anhaltend eine verkorperte, affektive
und epistemologische Verletzung verursacht.
Die Grenze ist in Anzaldtas Denken sowohl
materiell als auch metaphorisch zu verstehen.
Sowohl als territoriale Grenzziehung als
auch als ein Bewusstsein auf der Grenze, als
Briicke und ein Zwischenraum, aus dem ein
neues Wissen entstehen kann.14 Schmuggeln
wie Zeichnen kommen im Gesprich zwischen
Awad und Ungar als dekoloniale Praktiken
auf der Grenze in den Blick und bilden einen

Figge

14.02.2026, 10:40:11. -



https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Awad,

»On Smugghng and Drawing. A Conversation in Blocks.“ in diesem Band, S. 301-313, hier: S. 307.
in: textezurkunst.de, 14.07.2021, hieps: /lwww. textezurkunst. de/articles/kader-attia-nina-moentmann-decoloni-

<«
3

17 Atua, Kader: ,,The Decolonizing Agency of Repair: Objects, Epistemologies, and the Neoliberal Value System. Kader Attia in Conversa-

15 De Sousa Santos, Boaventura: Epistemologies of the South: Justice Against Epistemicide, London 2014, S. 92.

Fuana | Ungar, Luisa:
zing-agency-repair-objects-epistemologies-and-neoliberal-value-system/ (20.9.2021).

tion with Nina Montmann

Ausgangspunkt fiir einen Prozess des Verlernens oder auch
des undoing der kolonialen Epistemizide,5 der ,,various
visual, epistemological, and fiction-making machineries
that accompany the growth of modern/colonial
capitalism®.16 Der Dialog reflektiert vordergriindig den
gemeinsamen Arbeitsprozess, problematisiert aber zugleich
die anhaltende Kolonialitdt der Kunste und fragt nach
der Durchléssigkeit oder auch Erweiterung der Grenzen
durch verschiedene Anstrengungen der Dekolonisierung,
insbesondere des Kuratorischen: Kénnte Schmuggeln ein
Weg der Dekolonisierung der kuratorischen Praxis sein
und damit der machtvollen Grenzziehungen, die ,,Kunst*
von ,,Nicht-Kunst“ bzw. anerkanntes von unterworfenem
Wissen unterscheiden?

Der vierte Beitrag riickt die koloniale Gewalt der
Institution des Museums in den Vordergrund. In seinem
Beitrag ,, The Acquisition of Knowledge Value in Museum
Collections® libertragt Sebastian De Line eine dekoloniale
und feministisch-marxistische Wertkritik aus indigener
Perspektive auf die Auseinandersetzung mit dem Museum
und seiner Wissensproduktion und fragt danach, was unter
Wissen im Kontext von Museumssammlungen zu verstehen
ist, deren koloniale Geschichten fiir die Extraktion und
Inbesitznahme von menschlichen und nicht-menschlichen
Vorfahr_innen verantwortlich sind und aus diesen
Wert schopfen. Die mit der Extraktion einhergehende
Objektivierung steht verschiedenen indigenen und
rassifizierten Seins- und Wissensformen entgegen, die die
im Museum aufbewahrten und ausgestellten ,,Objekte*
als lebendig und mit Agency ausgestattet verstehen.
Damit basiert fiir De Line die Macht zu sammeln auf einer
Zustimmung von kolonialen Gesetzen und ignoriert
indigenes Wissen und Sein sowie ihre museologischen
Anspriiche. Folglich akkumulieren, produzieren und
konsumieren Museen Wert aus den Verkérperungen von
Vorfahr_innen in Form ihrer Objektifizierung, die in
westliche Sammlungen eingesperrt sind und als
fetischisiertes Wissen extrahiert und akkumuliert werden.
De Line diskutiert in seinem Beitrag Fragen nach
Eigentumsrechten angesichts von Siedlungskolonialismus
und den damit verbundenen Aneignungen von indigenem
kulturellem Erbe durch Wissenschaftler_innen,
Institutionen, den Staat oder das Gemeinwesen. Dabei
konfrontiert er die Kolonialitdt des Museums mit Formen
epistemischen Widerstands innerhalb und auflerhalb
musealer Sammlungen, die insbesondere in der
Verweigerung der Weitergabe von indigenem Wissen
bestehen. Zugleich zeigt er Wege auf, wie die Besuche von
Sammlungen dafiir genutzt werden kdonnen, durch
Horen auf das Schweigen und die Stille der Vorfahr_innen
(zu versuchen) zu lernen, die Verbindungen zu den
Communitys wiederaufzunehmen. Dies lenkt den Fokus
auf die Frage nach repair statt auf Reparationen und
Restitution, die als Agency, wie Kader Attia in einem
Interview betont hat, der kapitalistischen Logik der
Extraktion von Wert entgegensteht.1?

Dies zeigt auch, dass die Dekolonisierung der

14.02.2026, 10:40:11. -

258


https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21 Stoler,

19 Cukierman, Leila /
Ann Laura: ,,Colonial Aphasia: Race and Disabled Histories in France, in: Public Culture, Bd. 23, Nr. 1 (2011), S. 121-156, hzzps://doi.

Frangoise: ,,Wie ein Aufstand: Die Politik der
(15.9.2021)

rges,

20 Iz
in: South, Nr. 6 (documenta 14 #1), 2017, hteps:/[www. documental4.del/de/

B

t_den_sueden_umlernen_und_die_insel_des_dr _moreau

(13

22 Vgl Verges, Frangoise: ,,Die Kiinste dekolonisieren! Ein langer, schwieriger und leidenschaftlicher

_der_vergesslichker

(fstand_die_politik

south/25_wie_ein_au

18 Nowotny, Stefan /| Raunig, Gerald: Instituierende Praxen. Bruchlinien der Institutionskritik, Wien 2016.

Vergesslichkeit, den Siiden umlernen, und die Insel des Dr. Moreau

org/10.1215/08992363-2010-018.

Dambury, Gerry / Verges, Francoise (Hg.): Décolonisons les Arts!, Paris 2018.
Kampf“ in diesem Band, S. 335-348, hier: S. 338.

Institutionen der Kiinste nicht bei der
Institutionskritik stehen bleibt, vielmehr bedeutet sie
einen viel grundlegenderen Prozess des undoing

ihrer Logiken und materiellen Bedingungen sowie der
Herstellung von Rdumen und ,,institutierenden
Praxen“,18 die dieses in Angriff nehmen. Ein Versuch,
diesen Prozess voranzutreiben, ist das aus
Wissenschaftler_innen, Kulturarbeiter_innen

und Kiunstler_innen bestehende dekoloniale Kollektiv
Décolonisons les arts (DLA), das Leila Cukierman,
Gerty Danbury und Frangoise Verges 2015 in
Frankreich gegriindet haben. Die Sektion und damit
den Band beschliefit die deutsche Ubersetzung

des Essays ,,Die Kiinste dekolonisieren! Ein langer,
schwieriger und leidenschaftlicher Kampf* von
Verges, der zuerst 2018 in dem Band Décolonisons les
Arts1 erschienen ist, der die Arbeit von DLA und die
dekolonialen Praktiken der beteiligten Kiinstler_innen
dokumentiert. Anlass ist auch hier der Umstand,

dass trotz der mannigfaltigen kinstlerischen
Widerstandsformen seit Beginn der Kolonisierung
sowie im Zuge der Dekolonisation und dem

daraus hervorgegangenen Archiv der Dekolonisierung
der Kinste die Ausléschung und Aneignung

von Wissen weiter anhilt. Gegen die ,,Politik des
Vergessens“20 und die ,,koloniale Aphasie“21 macht
Vergeés in ihrem Beitrag deutlich, dass Dekolonisieren
bedeutet, (wieder) sehen und Beziehungen

und Zusammenhénge herstellen zu lernen.22 Eine
wirkliche Dekolonisierung bedarf fiir Verges

neben dem Verlernen und Lernen grundlegender
struktureller und 6konomischer Verdnderungen

der Institutionen der Kiinste. Es geht nicht nur um
Gleichheit statt rassistischer Diskriminierung,
sondern um individuelle wie kollektive Befreiung und
damit um die Dekolonisierung der (franzésischen)
Gesellschaft. Was es dafiir braucht, fiihrt der im Stil
eines Manifests geschriebene Beitrag in einer

Reihe im Kontext von DLA erarbeiteten konkreten
Vorschliagen aus, die auch fiir hiesige dekoloniale
Anliegen und Kéampfe produktiv gemacht werden
kénnen. Wir als Leser_innen sind eingeladen und
aufgefordert, den in den Beitrdgen beschriebenen und
vorgeschlagenen widerstindigen und reparativen
Praktiken gegen die in den Institutionen der Kiinste
perpetuierte ,,koloniale Wunde* zuzuhoren, von ihnen
zu lernen und sie zu verstirken.

14.02.2026, 10:40:11. -

Figge


https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 10:40:11.



https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

