
H
ea

lin
g 

In
st

itu
tio

na
l T

ra
um

a.
 E

in
le

itu
ng

 
M

aj
a 

F
ig

ge

https://doi.org/10.14361/9783839457726-025 - am 14.02.2026, 10:40:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25
4

https://doi.org/10.14361/9783839457726-025 - am 14.02.2026, 10:40:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


F
ig

ge

Diese Sektion setzt an (nicht nur) 
künstlerischen Taktiken an, die sich der in 
Kunstinstitutionen perpetuierten Kolonialität 
widersetzen – den von ihr verursachten 
Auslöschungen, Ausschlüssen, Einsperrungen 
und Abschöpfungen – und damit versuchen, 
koloniale Wunden zu heilen oder auch  
zu reparieren. Im Kontext der dekolonialen 
Theorie/Praxis verbindet Heilung stets 
künstlerische, spirituelle und aktivistische 
Praktiken; decolonial healing wird darin als 
verkörpertes Bewusstsein, kreativer 
Transformationsprozess, Resilienz und 
Widerstand verstanden, in denen  
sich persönliche und kollektive Prozesse 
miteinander verbinden oder überlagern. 
Frantz Fanons Arbeiten, insbesondere sein  
als „klinische Studie“ verstandenes  
erstes Werk Schwarze Haut, weiße Masken,1 
betonen die Notwendigkeit der Heilung  
der physischen, psychisch-affektiven und 
epistemologischen Wunden, die durch  
anti-Schwarzen Rassismus und die Erfahrung  
der Kolonialität verursacht wurden und 
auch nach der Unabhängigkeit weiterwirkten.2 
Walter Mignolo greift in seinem Denken  
zur Dekolonialität den Begriff der kolonialen 
Wunde auf, versteht darunter jedoch 
insbesondere die „Verdammten dieser Erde“3, 
die er als „the wounded of the imperial/
colonial order“, als „defined by the colonial 
wound […] physical and/or psychological“ 
beschreibt.4 Für ihn eröffnen dekoloniale 
Ästhetiken die Möglichkeit, die koloniale 
Wunde nicht nur anzuerkennen, sondern sie 
zu heilen, wobei die Anerkennung der 
kolonialen Wunde bereits ein wesentlicher 
Schritt im Prozess der Heilung ist.5

In den künstlerischen Arbeiten von  
Tabita Rezaire ist Heilung von zentraler 
Bedeutung. Im Anschluss an Mignolo  
fasst sie Dekolonialität als Praxis, die  
Heilung ermöglicht: 

Decoloniality is fighting the struggle 
against the West’s control of our options of 
emancipation. This disobedient living 
scheme is devising tools to confront and 
dismantle the institutionalized oppressive 
system we live in and suffer from:  
white supremacist-capitalist-imperialist- 
cis-heteronormative-patriarchy.  
Decoloniality is a path for the retrieval of 
justice, a radical emancipation of the 
mind, body and soul from the 
subordination to coloniality. Decoloniality 
is a path toward healing.6 1 

Fa
no

n,
 F

ra
nt

z:
 S

ch
w

ar
ze

 H
au

t,
 w

ei
ße

 M
as

ke
n,

 F
ra

nk
fu

rt
 a

.M
. 

19
85

 [
zu

er
st

 P
ar

is
 1

95
2]

.  


2
 

V
gl

. 
U

re
ña

, 
C

ar
ol

yn
: 

„D
ec

ol
on

ia
l 

E
m

bo
di

m
en

t: 
Fa

no
n,

 t
he

 C
lin

ic
al

 E
nc

ou
nt

er
, 

an
d 

th
e 

C
ol

on
ia

l W
ou

nd
“,

 i
n:

 D
is

ab
ili

ty
 a

nd
 t

he
 G

lo
ba

l 
S

ou
th

, 
B

d.
 6

, 
N

r. 
1,

 2
01

9,
 S

. 
16

40
–

16
58

.  


3
 

Fa
no

n,
 F

ra
nt

z:
 D

ie
 V

er
da

m
m

te
n 

di
es

er
 E

rd
e,

 F
ra

nk
fu

rt
 a

.M
. 1

98
1 

[z
ue

rs
t 

Pa
ri

s 
19

61
].

  


4
 

M
ig

no
lo

, W
al

te
r: 

T
he

 I
de

a 
of

 
L

at
in

 A
m

er
ic

a,
 M

al
de

n 
20

05
, S

. 8
, 1

08
; v

gl
. d

az
u 

au
ch

 K
er

ne
r, 

In
a:

 „
C

ou
nt

er
in

g 
th

e 
L

eg
ac

ie
s o

f C
ol

on
ia

l R
ac

is
m

: D
el

in
ki

ng
 a

nd
 th

e 
R

en
ew

al
 o

f 
H

um
an

is
m

“,
 in

: B
ro

ec
k,

 S
ab

in
e 

/ J
un

ke
r, 

C
ar

st
en

 (
H

g.
):

 P
os

tc
ol

on
ia

lit
y 

– 
D

ec
ol

on
ia

lit
y 

– 
B

la
ck

 C
ri

ti
qu

e.
 J

oi
nt

s 
an

d 
F

is
su

re
s,

 F
ra

nk
fu

rt
 a

.M
. 

20
14

, S
. 1

45
–1

58
. K

er
ne

r 
ar

be
ite

t 
he

ra
us

, w
el

ch
e V

er
sc

hi
eb

un
ge

n 
M

ig
no

lo
 i

n 
se

in
em

 A
uf

gr
ei

fe
n 

vo
n 

Fa
no

ns
 T

he
or

ie
 v

or
ni

m
m

t.  


5
 

M
ig

no
lo

, 
W

al
te

r 
/ R

ol
an

do
 V

áz
qu

ez
: „

D
ec

ol
on

ia
l A

es
th

eS
is

: C
ol

on
ia

l W
ou

nd
s/

D
ec

ol
on

ia
l H

ea
lin

gs
“,

 in
: S

oc
ia

l T
ex

t 
/ P

er
is

co
pe

, J
ul

i 2
01

3,
 h

ttp
s:

//s
oc

ia
lte

xt
-

jo
ur

na
l.o

rg
/p

er
is

co
pe

_a
rt

ic
le

/d
ec

ol
on

ia
l-

ae
st

he
si

s-
co

lo
ni

al
-w

ou
nd

sd
ec

ol
on

ia
l-

he
al

in
gs

/ 
(1

6.
9.

20
21

).
  


6

 
R

ez
ai

re
, 

Ta
bi

ta
: 

„D
ec

ol
on

ia
l 

H
ea

l-
in

g:
 I

n 
D

ef
en

se
 o

f S
pi

ri
tu

al
 T

ec
hn

ol
og

ie
s“

, i
n:

 S
m

et
s, 

K
ev

in
 u

.a
. (

H
g.

):
 S

ag
e 

H
an

db
oo

k 
of

 M
ed

ia
 a

nd
 M

ig
ra

ti
on

, L
on

do
n 

u.
a.

 2
02

0,
 x

xi
x–

xl
iv

, 
hi

er
: x

xx
i.   




https://doi.org/10.14361/9783839457726-025 - am 14.02.2026, 10:40:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25
6

Beide, Heilung und Dekolonialität, zielen nach 
Rezaire auf persönliche wie kollektive 
Transformation und Befreiung.7 In dem die Sektion 
eröffnenden Gespräch, das Julian Sverre Bauer  
mit ihr geführt hat, „‘Healing … That’s what  
we’re here to do’ – On Systemic Insecurity, Spiritual 
and Historical Healing, Conscious Use of 
Technology, and the Sincerity of Irony“, präzisiert 
sie ihren im Zitat angesprochenen Umgang mit 
Technologien als Werkzeugen dekolonialer Heilung. 
In Machtverhältnisse verstrickte digitale 
Technologien werden dekonstruiert und genutzt, 
denn für Rezaire kommt es auf den Zweck 
und die Art ihres Gebrauchs an, wie sie mit Bezug 
auf Audre Lordes wichtige Feststellung  
„the master’s tools will never dismantle the master’s 
house“8 betont. Vielleicht ließe sich ihr 
künstlerisches Vorgehen als eine Nutzung der 
Werkzeuge durch Demontage beschreiben, die sich 
auch auf weitere institutionelle Kontexte  
übertragen ließe: In ihren netzbasierten Videos und 
Performances vollzieht sie eine, wie sie es nennt, 
historische Heilung, indem sie andere Narrative 
einbringt und verdrängte Geschichten erzählt. Diese 
Heilung vom Ausschluss aus der Geschichte  
ist nicht zu trennen von einer technologischen oder 
auch persönlichen Heilung – Heilung wird hier 
verstanden als Handlungsmacht oder gar Widerstand 
gegen die jahrhundertelang andauernde  
Geschichte der Gewalt und des Rassismus und ist 
gleichbedeutend mit repair (Reparatur). 
Voraussetzung hierfür ist das Verlernen: Um heilen 
zu können, müssen die kolonialen und rassistischen 
Verwundungen und Subjektivierungen zuerst 
anerkannt werden. 

Weniger um Heilung denn um die Frage  
des Überlebens an einem konkreten Ort, nämlich 
der (deutschsprachigen) Kunstuniversität, geht  
es im Beitrag von Rena Onat, „Survival Strategies – 
Queer and Trans Artists of Color Making Space in 
Art and Academic Institutions“, aus Perspektive der 
Queer of Color Critique. Künstlerische Praktiken 
von trans und queer of color Künstler_innen 
kommen hier als Überlebensstrategien in den Blick. 
Audre Lorde, auf die sich Onat mit dem Titel  
ihres Beitrags bezieht, hat in zahlreichen Texten auf 
die Kraft der Kunst, insbesondere der Poesie 
hingewiesen und die Notwendigkeit der Artikulation 
für Transformation und Überleben derjenigen 
betont, „[who] were never meant to survive“.9 Onat 
fragt danach, auf welche Weise die Künstler_innen 
Sunanda Mesquita, Raju Rage und Hasan Aksaygın 
sich mit ihren Arbeiten Raum und Gehör 
verschaffen und so zu einem „subversiven Zuhören“ 
einladen,10 das es ermöglicht, von deren Strategien 
zu lernen. Den Arbeiten ist gemeinsam, dass sie 
jeweils persönliche Erfahrungen mit struktureller 7 

V
gl

. R
ez

ai
re

 2
02

0 
(w

ie
 A

nm
. 6

),
 S

. x
li.

  


8
 

L
or

de
, A

ud
re

: „
T

he
 M

as
te

r’
s 

to
ol

s 
w

ill
 n

ev
er

 d
is

m
an

tle
 th

e 
M

as
te

r’
s 

H
ou

se
“,

 in
: d

ie
s.

: S
is

te
r 

O
ut

si
de

r.
 E

ss
ay

s 
an

d 
S

pe
ec

he
s ,

 B
er

ke
le

y 
20

07
 [

zu
er

st
 F

re
ed

om
 (

C
A

) 
19

84
],

 S
. 1

10
–1

13
.  


9

 
L

or
de

, A
ud

re
: „

L
ita

ny
 fo

r S
ur

vi
va

l“
, i

n:
 d

ie
s.

: 
T

he
 B

la
ck

 U
ni

co
rn

. P
oe

m
s,

 N
ew

 Yo
rk

 1
97

8,
 S

. 3
1.

 V
gl

. L
or

de
 1

98
4 

(w
ie

 A
nm

. 8
),

 in
sb

.: 
„P

oe
tr

y 
is

 n
ot

 a
 L

ux
ur

y“
, „

T
he

 T
ra

ns
fo

rm
at

io
n 

of
 S

ile
nc

e 
in

to
 L

an
gu

ag
e 

an
d 

A
ct

io
n“

, „
A

n 
In

te
rv

ie
w

: A
dr

ie
nn

e 
R

ic
h 

an
d 

A
ud

re
 L

or
de

“;
 in

 „
A

ge
, R

ac
e,

 C
la

ss
, a

nd
 S

ex
. W

om
en

 re
de

fin
in

g 
di

ffe
re

nc
e“

 b
et

on
t 

L
or

de
, w

ie
 D

iff
er

en
ze

n 
zw

is
ch

en
 F

ra
ue

n 
au

fg
ru

nd
 v

on
 r

ac
e 

od
er

 K
la

ss
e 

zu
r W

ah
l u

nt
er

sc
hi

ed
lic

he
r 

kü
ns

tle
ri

sc
he

r 
M

itt
el

 b
ei

tr
ag

en
.  


10

 
O

na
t, 

R
en

a:
 „

S
ur

vi
va

l S
tr

at
eg

ie
s –

 Q
ue

er
 a

nd
 T

ra
ns

 A
rt

is
ts

 o
f C

ol
or

 M
ak

in
g 

S
pa

ce
 in

 A
rt

 a
nd

 A
ca

de
m

ic
 I

ns
tit

ut
io

ns
“ 

in
 d

ie
se

m
 B

an
d,

 S
. 2

75
–2

98
, h

ie
r: 

S
. 2

78
.; 

vg
l. 

au
ch

: d
o 

M
ar

 C
as

tr
o V

ar
el

a,
 M

ar
ía

 /
 D

ha
w

an
, N

ik
ita

: „
Po

st
ko

lo
ni

al
er

 F
em

in
is

m
us

 u
nd

 d
ie

 K
un

st
 d

er
 S

el
bs

tk
ri

tik
“,

 i
n:

 G
ut

ié
rr

ez
- 

R
od

rí
gu

ez
, E

nc
ar

nc
ió

n 
/ S

te
ye

rl
, H

ito
 (

H
g.

):
 S

pr
ic

ht
 d

ie
 S

ub
al

te
rn

e 
de

ut
sc

h?
 M

ig
ra

ti
on

 u
nd

 p
os

tk
ol

on
ia

le
 K

ri
ti

k,
 M

ün
st

er
 2

00
3,

 S
. 2

70
–2

90
.  

https://doi.org/10.14361/9783839457726-025 - am 14.02.2026, 10:40:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


F
ig

ge

und institutioneller rassistischer 
Diskriminierung und Ungerechtigkeit in der 
(deutschsprachigen) Kunstuniversität zum 
Ausgangspunkt für ihre Interventionen machen. 
In ihrer Analyse arbeitet Onat das in den 
Arbeiten enthaltene Wissen darüber heraus, wie 
eine Dekolonisierung von künstlerischen  
und wissenschaftlichen Institutionen gestaltet 
sein müsste, damit sie für QTBPoC  
Künstler_innen bewohnbar sein könnte. 

Der dritte Beitrag in dieser Sektion rückt 
eine spezifische Strategie im Umgang mit 
Kunstinstitutionen in den Vordergrund, die des 
Schmuggelns. In ihrem Dialog „On Smuggling 
and Drawing“ reflektieren Juana Awad  
und Luisa Ungar ihre gemeinsame Arbeit an 
dem vorliegenden Band. Die beiden beginnen 
bei der Frage, ob ihre Kollaboration eine 
Möglichkeit eröffnet, sich auf andere Weise in 
Beziehung zu setzen und dabei die Grenzen, 
innerhalb derer sie beide arbeiten, zumindest 
ein Stück weit aufzubrechen. Ungars 
Zeichnungen, die den Band durchziehen, 
versuchen genau diese Funktion zu 
übernehmen und die Produktionsbedingungen 
des Bandes zu befragen, zu durchkreuzen  
oder auch zu unterbrechen. Die Zeichnungen 
selbst sind mit Bildern aus den Beiträgen 
verbunden, spinnen diese weiter, mit Fokus auf 
die in ihnen artikulierten künstlerischen 
Überlebensstrategien. Resilienz ist auch für 
Awads kuratorische Arbeit wichtig,  
die sie – Gloria Anzaldúas „border thinking“11 
verpflichtet – als einen Vorgang des 
Schmuggelns auf der Grenze versteht.12  
Die Arbeiten der queeren Chicana-Feministin 
Anzaldúa sind von zentraler Bedeutung  
für das Nachdenken über Möglichkeiten 
dekolonialer Heilung durch kreative, 
künstlerische und spirituelle Praktiken, in 
denen die Frage der dekolonialen 
Selbstheilung stets mit kollektiver Heilung 
verbunden ist.13 In ihren Schriften,  
Gedichten wie Essays, versteht sie die koloniale 
Wunde als den durch den europäischen 
Kolonialismus bedingten epistemischen Bruch, 
der anhaltend eine verkörperte, affektive  
und epistemologische Verletzung verursacht. 
Die Grenze ist in Anzaldúas Denken sowohl 
materiell als auch metaphorisch zu verstehen. 
Sowohl als territoriale Grenzziehung als  
auch als ein Bewusstsein auf der Grenze, als 
Brücke und ein Zwischenraum, aus dem ein 
neues Wissen entstehen kann.14 Schmuggeln 
wie Zeichnen kommen im Gespräch zwischen 
Awad und Ungar als dekoloniale Praktiken  
auf der Grenze in den Blick und bilden einen 11

 
A

nz
al

dú
a,

 G
lo

ri
a:

 B
or

de
rl

an
ds

 /
 L

a 
F

ro
nt

ie
ra

: T
he

 N
ew

 M
es

ti
za

, 
S

an
 F

ra
nc

is
co

 1
99

9.
  


12

 
V

gl
. 

au
sf

üh
rl

ic
he

r 
zu

r 
S

tr
at

eg
ie

 d
es

 
S

ch
m

ug
ge

ln
s 

im
 K

on
te

xt
 d

er
 D

ek
ol

on
is

ie
ru

ng
 d

es
 K

ur
at

or
is

ch
en

: A
w

ad
, J

ua
na

: „
O

n 
S

m
ug

gl
in

g 
as

 s
tr

at
eg

y 
an

d 
th

e 
po

ss
ib

ili
ty

 o
f 

de
co

lo
ni

zi
ng

 
th

e 
cu

ra
to

ri
al

“,
 i

n:
 w

is
se

nd
er

ku
en

st
e.

de
, 

N
r. 

8,
 2

01
9,

 h
ttp

s:
//w

is
se

nd
er

ku
en

st
e.

de
/te

xt
e/

au
sg

ab
e8

/o
n-

sm
ug

gl
in

g-
as

-s
tr

at
eg

y-
an

d-
th

e-
po

ss
ib

ili
ty

-
of

-d
ec

ol
on

iz
in

g-
th

e-
cu

ra
to

ri
al

/ 
(2

0.
9.

20
21

).
  


13

 
V

gl
. u

.a
. d

ie
 k

ün
st

le
ri

sc
he

n 
A

us
ei

na
nd

er
se

tz
un

ge
n 

m
it 

A
nz

al
dú

as
 A

ns
ät

ze
n 

de
ko

lo
ni

al
er

  
H

ei
lu

ng
 v

on
 I

m
ay

na
 C

ac
er

es
 u

nd
 V

er
en

a 
M

el
ga

re
jo

 W
ei

na
nd

t: 
C

ac
er

es
, I

m
ay

na
: „

T
he

 P
at

h 
of

 C
on

oc
im

en
to

, 2
01

8“
, i

n:
 w

is
se

nd
er

ku
en

st
e.

de
, N

r. 
8,

 2
01

9,
 h

ttp
s:

//w
is

se
nd

er
ku

en
st

e.
de

/te
xt

e/
au

sg
ab

e8
/th

e-
pa

th
-o

f-
co

no
ci

m
ie

nt
o-

20
18

/ (
20

.9
.2

02
1)

; M
el

ga
re

jo
 W

ei
na

nd
t, V

er
en

a:
 „

H
ac

ie
nd

o 
C

ar
as

/
M

ak
in

g 
Fa

ce
s: 

C
on

ne
ct

in
g 

Id
en

tit
y,

 R
es

is
ta

nc
e,

 A
rt

, a
nd

 S
pi

ri
tu

al
ity

“,
 i

n:
 w

is
se

nd
er

ku
en

st
e.

de
, N

r. 
8,

 2
01

9,
 h

ttp
s:

//w
is

se
nd

er
ku

en
st

e.
de

/te
xt

e/
au

sg
ab

e8
/h

ac
ie

nd
o-

ca
ra

s-
m

ak
in

g-
fa

ce
s-

co
nn

ec
tin

g-
id

en
tit

y-
re

si
st

an
ce

-a
rt

-a
nd

-s
pi

ri
tu

al
ity

/ 
(2

0.
9.

20
21

).
  


14

 
V

gl
. 

U
re

ña
 2

01
9 

(w
ie

 A
nm

. 
2)

, S
. 1

65
5f

. V
gl

. u
.a

. d
ie

 E
ss

ay
sa

m
m

lu
ng

 A
nz

al
dú

a,
 G

lo
ri

a:
 L

ig
ht

 in
 t

he
 D

ar
k,

 L
uz

 e
n 

lo
 o

sc
ur

o.
 R

e-
W

ri
ti

ng
 I

de
nt

it
y,

 S
pi

ri
tu

al
it

y,
 R

ea
lit

y,
 h

g.
 

v.
 A

na
L

ou
is

e 
K

ea
tin

g,
 D

ur
ha

m
 2

01
5.

   


https://doi.org/10.14361/9783839457726-025 - am 14.02.2026, 10:40:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25
8

Ausgangspunkt für einen Prozess des Verlernens oder auch 
des undoing der kolonialen Epistemizide,15 der „various 
visual, epistemological, and fiction-making machineries 
that accompany the growth of modern/colonial 
capitalism“.16 Der Dialog reflektiert vordergründig den 
gemeinsamen Arbeitsprozess, problematisiert aber zugleich 
die anhaltende Kolonialität der Künste und fragt nach  
der Durchlässigkeit oder auch Erweiterung der Grenzen 
durch verschiedene Anstrengungen der Dekolonisierung, 
insbesondere des Kuratorischen: Könnte Schmuggeln ein 
Weg der Dekolonisierung der kuratorischen Praxis sein 
und damit der machtvollen Grenzziehungen, die „Kunst“ 
von „Nicht-Kunst“ bzw. anerkanntes von unterworfenem 
Wissen unterscheiden?

Der vierte Beitrag rückt die koloniale Gewalt der 
Institution des Museums in den Vordergrund. In seinem 
Beitrag „The Acquisition of Knowledge Value in Museum 
Collections“ überträgt Sebastian De Line eine dekoloniale 
und feministisch-marxistische Wertkritik aus indigener 
Perspektive auf die Auseinandersetzung mit dem Museum 
und seiner Wissensproduktion und fragt danach, was unter 
Wissen im Kontext von Museumssammlungen zu verstehen 
ist, deren koloniale Geschichten für die Extraktion und 
Inbesitznahme von menschlichen und nicht-menschlichen 
Vorfahr_innen verantwortlich sind und aus diesen  
Wert schöpfen. Die mit der Extraktion einhergehende 
Objektivierung steht verschiedenen indigenen und 
rassifizierten Seins- und Wissensformen entgegen, die die 
im Museum aufbewahrten und ausgestellten „Objekte“  
als lebendig und mit Agency ausgestattet verstehen.  
Damit basiert für De Line die Macht zu sammeln auf einer 
Zustimmung von kolonialen Gesetzen und ignoriert 
indigenes Wissen und Sein sowie ihre museologischen 
Ansprüche. Folglich akkumulieren, produzieren und 
konsumieren Museen Wert aus den Verkörperungen von 
Vorfahr_innen in Form ihrer Objektifizierung, die in 
westliche Sammlungen eingesperrt sind und als 
fetischisiertes Wissen extrahiert und akkumuliert werden. 
De Line diskutiert in seinem Beitrag Fragen nach 
Eigentumsrechten angesichts von Siedlungskolonialismus 
und den damit verbundenen Aneignungen von indigenem 
kulturellem Erbe durch Wissenschaftler_innen, 
Institutionen, den Staat oder das Gemeinwesen. Dabei 
konfrontiert er die Kolonialität des Museums mit Formen 
epistemischen Widerstands innerhalb und außerhalb 
musealer Sammlungen, die insbesondere in der 
Verweigerung der Weitergabe von indigenem Wissen 
bestehen. Zugleich zeigt er Wege auf, wie die Besuche von 
Sammlungen dafür genutzt werden können, durch  
Hören auf das Schweigen und die Stille der Vorfahr_innen 
(zu versuchen) zu lernen, die Verbindungen zu den 
Communitys wiederaufzunehmen. Dies lenkt den Fokus 
auf die Frage nach repair statt auf Reparationen und 
Restitution, die als Agency, wie Kader Attia in einem 
Interview betont hat, der kapitalistischen Logik der 
Extraktion von Wert entgegensteht.17 

Dies zeigt auch, dass die Dekolonisierung der 15
 

D
e 

S
ou

sa
 

S
an

to
s, 

B
oa

ve
nt

ur
a:

 
E

pi
st

em
ol

og
ie

s 
of

 
th

e 
S

ou
th

: 
Ju

st
ic

e 
A

ga
in

st
 

E
pi

st
em

ic
id

e,
 

L
on

do
n 

20
14

, 
S

. 
92

.  


16
 

A
w

ad
, 

Ju
an

a 
/ 

U
ng

ar
, 

L
ui

sa
: 

„O
n 

S
m

ug
gl

in
g 

an
d 

D
ra

w
in

g.
 

A
 

C
on

ve
rs

at
io

n 
in

 
B

lo
ck

s.
“ 

in
 

di
es

em
 

B
an

d,
 

S
. 

30
1–

31
3,

 
hi

er
: 

S
. 

30
7.

   
17

 
A

tt
ia

, K
ad

er
: „

T
he

 D
ec

ol
on

iz
in

g 
A

ge
nc

y 
of

 R
ep

ai
r:

 O
bj

ec
ts

, E
pi

st
em

ol
og

ie
s, 

an
d 

th
e 

N
eo

lib
er

al
  V

al
ue

 S
ys

te
m

. K
ad

er
 A

tt
ia

 i
n 

C
on

ve
rs

a-
tio

n 
w

ith
 N

in
a 

M
ön

tm
an

n“
, i

n:
 t

ex
te

zu
rk

u
n

st
.d

e,
 1

4.
07

.2
02

1,
 h

tt
ps

:/
/w

w
w

.t
ex

te
zu

rk
un

st
.d

e/
ar

tic
le

s/
ka

de
r-

at
tia

-n
in

a-
m

oe
nt

m
an

n-
de

co
lo

ni
-

zi
ng

-a
ge

nc
y-

re
pa

ir
-o

bj
ec

ts
-e

pi
st

em
ol

og
ie

s-
an

d-
ne

ol
ib

er
al

-v
al

ue
-s

ys
te

m
/ (

20
.9

.2
02

1)
.   




https://doi.org/10.14361/9783839457726-025 - am 14.02.2026, 10:40:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


F
ig

ge

Institutionen der Künste nicht bei der 
Institutionskritik stehen bleibt, vielmehr bedeutet sie 
einen viel grundlegenderen Prozess des undoing  
ihrer Logiken und materiellen Bedingungen sowie der 
Herstellung von Räumen und „institutierenden 
Praxen“,18 die dieses in Angriff nehmen. Ein Versuch, 
diesen Prozess voranzutreiben, ist das aus 
Wissenschaftler_innen, Kulturarbeiter_innen  
und Künstler_innen bestehende dekoloniale Kollektiv 
Décolonisons les arts (DLA), das Leïla Cukierman, 
Gerty Danbury und Françoise Vergès 2015 in 
Frankreich gegründet haben. Die Sektion und damit 
den Band beschließt die deutsche Übersetzung  
des Essays „Die Künste dekolonisieren! Ein langer, 
schwieriger und leidenschaftlicher Kampf“ von 
Vergès, der zuerst 2018 in dem Band Décolonisons les 
Arts19 erschienen ist, der die Arbeit von DLA und die 
dekolonialen Praktiken der beteiligten Künstler_innen 
dokumentiert. Anlass ist auch hier der Umstand,  
dass trotz der mannigfaltigen künstlerischen 
Widerstandsformen seit Beginn der Kolonisierung 
sowie im Zuge der Dekolonisation und dem  
daraus hervorgegangenen Archiv der Dekolonisierung 
der Künste die Auslöschung und Aneignung  
von Wissen weiter anhält. Gegen die „Politik des 
Vergessens“20 und die „koloniale Aphasie“21 macht 
Vergès in ihrem Beitrag deutlich, dass Dekolonisieren 
bedeutet, (wieder) sehen und Beziehungen  
und Zusammenhänge herstellen zu lernen.22 Eine 
wirkliche Dekolonisierung bedarf für Vergès  
neben dem Verlernen und Lernen grundlegender 
struktureller und ökonomischer Veränderungen  
der Institutionen der Künste. Es geht nicht nur um 
Gleichheit statt rassistischer Diskriminierung, 
sondern um individuelle wie kollektive Befreiung und 
damit um die Dekolonisierung der (französischen) 
Gesellschaft. Was es dafür braucht, führt der im Stil 
eines Manifests geschriebene Beitrag in einer  
Reihe im Kontext von DLA erarbeiteten konkreten 
Vorschlägen aus, die auch für hiesige dekoloniale 
Anliegen und Kämpfe produktiv gemacht werden 
können. Wir als Leser_innen sind eingeladen und 
aufgefordert, den in den Beiträgen beschriebenen und 
vorgeschlagenen widerständigen und reparativen 
Praktiken gegen die in den Institutionen der Künste 
perpetuierte „koloniale Wunde“ zuzuhören, von ihnen 
zu lernen und sie zu verstärken. 

18
 

N
ow

ot
ny

, S
te

fa
n 

/ 
R

au
ni

g,
 G

er
al

d:
 I

ns
ti

tu
ie

re
nd

e 
P

ra
xe

n.
 B

ru
ch

lin
ie

n 
de

r 
In

st
it

ut
io

ns
kr

it
ik

, W
ie

n 
20

16
.   


19

 
C

uk
ie

rm
an

, L
eï

la
 /

 
D

am
bu

ry
, G

er
ty

 /
 V

er
gè

s, 
F

ra
nć

oi
se

 (
H

g.
):

 D
éc

ol
on

is
on

s 
le

s 
A

rt
s!

, P
ar

is
 2

01
8.

  


2
0

 
Ve

rg
ès

, F
ra

nç
oi

se
: „

W
ie

 e
in

 A
uf

st
an

d:
 D

ie
 P

ol
iti

k 
de

r 
Ve

rg
es

sli
ch

ke
it,

 d
en

 S
üd

en
 u

m
le

rn
en

, u
nd

 d
ie

 I
ns

el
 d

es
 D

r. 
M

or
ea

u“
, i

n:
 S

ou
th

, N
r. 

6 
(d

oc
um

en
ta

 1
4 

#
1)

, 2
01

7,
 h

ttp
s:

//w
w

w
.d

oc
um

en
ta

14
.d

e/
de

/
so

ut
h/

25
_w

ie
_e

in
_a

uf
st

an
d_

di
e_

po
lit

ik
_d

er
_v

er
ge

ss
lic

hk
ei

t_
de

n_
su

ed
en

_u
m

le
rn

en
_u

nd
_d

ie
_i

ns
el

_d
es

_d
r_

m
or

ea
u 

(1
5.

9.
20

21
)  


2

1 
S

to
le

r, 
A

nn
 L

au
ra

: 
„C

ol
on

ia
l A

ph
as

ia
: 

R
ac

e 
an

d 
D

is
ab

le
d 

H
is

to
ri

es
 i

n 
F

ra
nc

e“
, 

in
: 

P
ub

lic
 C

ul
tu

re
, 

B
d.

 2
3,

 N
r. 

1 
(2

01
1)

, 
S

. 
12

1–
15

6,
 h

ttp
s:

//d
oi

.
or

g/
10

.1
21

5/
08

99
23

63
-2

01
0-

01
8.

  


2
2

 
V

gl
. V

er
gè

s, 
F

ra
nç

oi
se

: 
„D

ie
 K

ün
st

e 
de

ko
lo

ni
si

er
en

! 
E

in
 l

an
ge

r, 
sc

hw
ie

ri
ge

r 
un

d 
le

id
en

sc
ha

ftl
ic

he
r 

K
am

pf
“ 

in
 d

ie
se

m
 B

an
d,

 S
. 3

35
–3

48
, h

ie
r: 

 S
. 3

38
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-025 - am 14.02.2026, 10:40:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457726-025 - am 14.02.2026, 10:40:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

