4. Zweiter Gang:
Der Mensch sucht Gott

Abrahams Schweigen — Das Paradox

bei Sgren Kierkegaard und Max Brod

,Das ,Heilige*... ist nicht zu erforschen, nur zu umschreiben, zu
erzihlen, umschreibend zu erzihlen (lerne das Umschreiben).*

PETER HANDKE, PHANTASIEN DER WIEDERHOLUNG

IRRLAUFER Il: HEGEL UND DIE AUFHEBUNG
(DES JUDENTUMS)

Der Geist des Judentums bildet das erste Kapitel von Hegels Jugendschrift Der
Geist des Christentums und sein Schicksal. Hegels Betrachtungen setzen bei
Noach ein, der die Spur zum Stammvater weist. Hegel deutet diese Spur als Ent-
zweiung zwischen Mensch und Natur. Bei Abraham scheint sich dieser dialekti-
sche Anfangspunkt fortzusetzen, indem dieser durch einen Akt der Trennung ein
neues Vaterland aufsucht, indem er ,,die Bande des Zusammenlebens und der
Liebe zerreift, das Ganze der Beziehungen, in denen er mit Menschen und Natur
bisher gelebt hatte; die schonen Beziehungen seiner Jugend stiess er von sich.!
Hegel deutet Abrahams Geist als Bestreben, der feindseligen Natur eine Einheit
eines spezifischen Geistes entgegenzusetzen. Mit kritischer Abneigung sieht He-
gel weder Liebe noch Versohnung, sondern er sieht in Abraham ein Fremdling,
der sich auflerhalb der Ordnung bewegt. Das eigene Denken voraus projizierend,
bewegt sich Abraham auflerhalb des Systems, was gerade Kierkegaard zum exis-

1 Hegel, Der Geist des Christentums und sein Schicksal, 245f.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

tenziellen Kriterium erhebt. Die Absonderung wird sein Merkmal oder Stigma,
welches er sich durch die Beschneidung besonders deutlich macht. Die Absonde-
rung impliziert fiir Hegel ein Gottesbild, bei dem Gott keine Verbindung zur Na-
tur hat, sondern ihr absolut entgegengesetzt ist. Aufgrund dieser fundamentalen
Verbindungslosigkeit unterstellt Hegel Abraham, dass er nichts lieben konnte,
was sich darin kund tut, dass er sogar bereit ist, seinen Sohn Isaak zu opfern. Die
Einzigartigkeit und Einzigkeit Gottes, die Abraham als Begriinder des Monothe-
ismus auszeichnet, stellt der junge Hegel in ein kritisches Licht. Die Kritik néhrt
sich aus einer Apologie griechischer Kultur, bei der Hegel ein freiheitliches Ver-
hiltnis zwischen Mensch und Goéttern sieht, wihrend im Christentum (und Ju-
dentum) der Blick des Menschen demiitig zur Autoritit des Himmels gerichtet
ist. Die vermeintliche Menschlichkeit oder Ansitze eines Humanismus, bei dem
der Mensch sich auf ideale Weise an sein Menschsein und an die Natur bindet,
entspringt einer selbsttitigen Phantasie, deren Einbildungskraft sich von den
klassischen Idealen von Harmonie, Schonheit und Freiheit leiten ldsst; dies im
Rahmen der entscheidenden Referenz der Natiirlichkeit. Die Apologie griechi-
scher Kultur gipfelt in der lebensbejahenden Deutung des Todes, im Gegensatz
zur christlichen Sichtweise, die Hegel als lebensverneinend entgegensetzt: ,,Wie
verschieden die Bilder, die von dem Tode in die Phantasien unseres Volks und
der Griechen iibergegangen sind — bei diesen ein schoner Genius, der Bruder des
Schlafs, verewigt in Monumenten iiber den Gribern, bei uns der Knochenmann,
dessen grauer Schidel iiber allen Sirgen paradiert.“> Das Unsichtbare bildet fiir
Hegel das Argernis, da fiir ihn Religiositit in einer sinnlichen Verbindung stehen
muss, im Sinne anschauender Liebe und im Genuss der Schonheit. Das Argernis
beruht auf einem implizierten Paradigma des Sehens bzw. der Evidenz, die sich
im Unsichtbaren entzieht. In einem fundamentalen Missverstehen sieht Hegel in
der Institution des Stiftszelts und des Tempels einen Ansatz des Réiumlich-
Anschaulichen, was aber durch folgende Bemerkung wieder fraglich wird:

Pompejus mag sich wohl sehr verwundert haben, als er sich dem Innersten des Tempels
genidhert, dem Mittelpunkte der Anbetung, und in ihm die Wurzel des National-Geistes,
wohl die belebende Seele dieses ausgezeichneten Volkes in einem Mittelpunkte zu erken-
nen, auch ein Wesen fiir seine Andacht, etwas Sinnvolles fiir seine Ehrfurcht zu erblicken
gehofft hatte und bei dem Eintritt in das Geheimnis in Ansehung des letzteren getduscht

. . . 3
und jenes in einem leeren Raume fand.

2 Hegel, Volksreligion und Christentum, 47.
3 Ebd., 250f.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 95

Die Erwartung etwas Sinnvolles zu erblicken korreliert mit einer Sinnstiftung
der Vernunft, welche durch die Beleuchtung Erkenntnis und Sinn schafft, wobei
die Metapher des Auges leitend ist. In Ansehung dessen, dass nichts zu sehen ist,
kommt es zu einer logischen Entwertung bzw. zu einem wortwortlich vernich-
tenden Urteil, da der leere Raum nichts ist. Die ontologische Seinserwartung
wird letztlich getduscht. Kein Sein wird evident. Die voyeuristische Lust des
geistigen Auges war hier in Erwartung, nichts als der nackten Wahrheit ansichtig
zu werden — beim Eintreten® in das Geheimnis.

4 Dieses philosophische Szenario unter dem herrschaftlichen Paradigma eines sehenden
Geistes kulminiert in der (ménnlichen) pornografischen Gewaltphantasie eines Geis-
tes, der in das Geheimnis eintritt — es penetriert und pervertiert somit die urspriingli-
che Idee eines Eros in der Philosophie als nackte Warhrheit. Jidisches Denken wider-
setzt sich dieser Offenbarungs-Logik, indem auf vielféltige Art und Weise ein Denken
aufgesucht wird, welches von der Spannung lebt, die gerade von der Undurchdring-
barkeit des Anderen geprigt ist. Damit verbindet sich gleichzeitig ein Primat der Ethik
gegeniiber der Logik, die das Objekt dem erkennenden Subjekt unterwirft. So entwi-
ckelt Levinas eine Gedankenfigur zum Eros, die sich der Potenz des Konnens funda-
mental entzieht, um das Geheimnis als Philosophem zu etablieren, bei dem Wissen
vor der Intimitédt befruchtet: ,,Das andere als anderes ist hier nicht ein Objekt, das das
unsrige wird oder das wir sind; es zieht sich im Gegenteil in sein Geheimnis zuriick.
[...] Wenn man den anderen besitzen, ergreifen und erkennen konnte, wiére er nicht
der andere. Besitzen, Erkennen, Ergreifen sind Synonyme des Konnens.” (Lévinas,
Die Zeit und der Andere, 57, 61) Auch George Steiner verweist auf den tiefen ethi-
schen Gehalt, der im intimen Wissen unsere Zugangsweise als Handlung des Denkens
pragt: ,,Wir sind uns vollig dariiber im klaren, da3 unser Verstehen, selbst wenn es
sich zur Intimitét vertieft, ganz besonders, wo es sich zur Intimitit vertieft, ein partiel-
les, fragmentarisches bleiben wird, immer fiir Irrtum und Neubewertung anfillig.
Doch dieses Wissen verleitet uns nicht zu der Annahme, daf die Gegenwart unseres
Gegeniibers eine gespenstischer Leere und Unwahrheit ist. Ebensowenig, und das ist
von duflerster Wichtigkeit, veranlafSt es uns dazu sie nackt auszuziehen, sie zu zerle-
gen in irgendeiner brutalen Rhetorik oder Hermeneutik totaler Penetration und Unter-
werfung.” (Steiner, Von realer Gegenwart, 232f.) Steiner entwirft eine Ethik der An-
nidherung — auch Texten gegeniiber — im spezifischen Sinne der Hoflichkeit, wobei die
distanzhafte Qualitit der cortesia entscheidend ist. Eine weitere Form der Nihe, wel-
che die intime Wissensform in ihrer heiligen Dimension des Glaubens prigt, finden
wir bei Heschel vor, dessen Denken im dritten Durchgang dieser Arbeit im Zentrum
stehen wird: ,, The realm toward which faith is directed can be approached but not pe-

netrated; approximated but not entered; aspired to but not grasped; sensed but not ex-

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Die Pointe an Pompejus Gang in das Innerste besteht aus jiidischer Sicht ge-
rade darin, dass die Ehrfurcht mit dem heiligen Geheimnis des Unsichtbaren so
zusammenhingt, dass das vorrangige Paradigma der Augen-Logik jenem des
Ohrs weicht, bei der die Unsichtbarkeit der Stimme konstitutiv ist. Dieser The-
menkomplex wird in der Anndherung an das Narrativ zu Abraham und Isaak ei-
ne wesentliche Rolle spielen. Fiir Hegel bleibt das Heilige bei den Israeliten
,,ungesehen“s. Hohepunkt von Hegels beharrlichem Missverstehen bildet seine
fundamentale Fehleinschitzung des Sabbats®. Da zeigt sich die fatale Parmeni-
des’sche Axiomatik, die Denken und Sein so miteinander identifiziert, dass das
Nicht-Evidente ausgeschlossen und so vernichtend stigmatisiert wird, dass es in
seiner Nichtigkeit auch keine Existenzberechtigung hat. In diesem Sinne liefert
Hegels (Un)Verstéindnis eine bedenkliche Anschauung einer vermeintlich aufge-
klirten Philosophie, die im Keim antijiidisch ist:

[...]; aber sehr charakteristisch ist die Feier jedes siebenten Tages; Sklaven muf} dies Aus-
ruhen von der Arbeit willkommen sein, ein Tag des Nichtstuns nach sechs miihevollen
Tagen; aber fiir sonst freie, lebendige Menschen sich einen Tag in einer bloen Leerheit,
in einer untitigen Einheit des Geistes zu halten, und die Zeit, die sie Gott weihten, zu einer
leeren Zeit zu machen, und diese Leerheit so oft wiederkehren zu lassen, konnte nur dem
Gesetzgeber eines Volkes einfallen, dem die traurige ungefiihlte Einheit das hochste ,,ist*,
das das sechstidgige Herausgehen seines Gottes im neuen Leben einer Welt seinem Gotte
entgegensetzt, es als ein fremdes herausgehen aus sich betrachtet und ihn darauf ausruhen
1apt.”

Dieses vernichtende Urteil geht von der Annahme aus, dass das Gute, Wahre
und Schoéne sich in der Religion wie im Menschen spiegeln muss. Die griechi-
sche Trinitdt garantiert Freiheit, wihrend der befehlende Gott der Israeliten fiir
menschenverachtende Unfreiheit steht. Diesen Schatten sieht Hegel bis auf seine
Gegenwart fallen und kommt zur geistreichen Konklusion, — seine Dialektik pri-
figurierend — dass es das Schicksal der Juden ist, misshandelt zu werden. Dieses
Schicksal wird nur durch die versbhnende Kraft des Geistes der Schonheit auf-

aminated. For to have faith is to abide rationally outside, while spiritually within, the
mystery.” (Heschel, Man is not alone, 94)

5 Hegel, Volksreligion und Christentum, 252.
Heschel zeigt in seiner Schrift Der Schabbat eindringlich auf, inwiefern eine Verabso-
lutierung des Raumes als zivilisatorische Errungenschaft problematisch ist und einer
Dimension bedarf, die in der Heiligung der Zeit besteht.

7 Ebd, 252.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 97

gehoben. Dieses Ideal der Autonomie orientiert sich an Griechenland mit der so-
genannten ,,Phantasiereligion“g, die fiir freie Menschen erschaffen wurde. Das
Imaginir-Unsichtbare wird dabei als politische Ordnungsstruktur des Offentli-
chen offenbar. Darin verdichtet sich die Teleologie des Ethischen, welche Kier-
kegaard in Furcht und Zittern mit der teleologischen Suspension des Ethischen
zum Dreh- und Angelpunkt seiner Uberlegungen macht:

Die Idee seines Vaterlandes, seines Staates war das Unsichtbare, das hohere, wofiir er ar-
beitete, das ihn trieb, dies ,,war sein Endzweck der Welt, oder der Endzweck seiner Welt
— den er in der Wirklichkeit dargestellt fand, oder selbst darzustellen und zu erhalten mit-
half.’

Kulturgeschichtlich bezieht der junge Hegel das Aufkommen des Christentums
einerseits auf den Verfall des griechischen Reiches, andererseits setzt er es vom
Judentum ab'’: Jesus iiberwindet die sklavische Abhingigkeit der Juden vom
Gesetz, das als fremdes, objektives und duflerliches Gebot waltet. Dieses wird
durch ein subjektives Sollen ersetzt, wodurch die Legalitit in Moralitit verwan-
delt wird. Aber letzterer Ausdruck der Sittlichkeit wird nicht aus einem auto-
nom-philosophischen Begriff der Pflicht abgeleitet, sondern er bezieht sich hete-
ronom auf Gott und schafft eine ,,positive Religion* im Sinne der Satzung, wel-
che die Freiheit verdringt.

Diese Freiheitsproblematik bildet ebenfalls den Ausgangspunkt von Hans
Liebeschiitz”, der Hegels Zeitkritik in den aufklérerisch-deistischen Rahmen
stellt. Da gilt das Alte Testament als hemmender Faktor der Kulturgeschichte,
weil darin ein Menschenbild gesehen wird, das Unfreiheit reprisentiert. Die hu-

8 Hegel, Die Positivitdit der christlichen Religion, 221.

9 Ebd, 222.

10 Vgl. dazu Bergman, Der junge Hegel und das Judentum. 269-271. Bergman unter-
scheidet innerhalb der Jugendschriften zwischen der Abhandlung von 1795/96 Die
Positivitit der christlichen Religion und der 1799 entstandenen Schrift Der Geist des
Christentums und sein Schicksal. Im fritheren Text stehen Judentum und Christentum
auf derselben Ebene einer Religion des Jenseits, in der der Mensch sich selbst ent-
fremdet ist, wihrend die griechische Kultur das humanistische Ideal verkorpert. In der
spateren Schrift verschieben sich die Akzente. Wihrend das Christentum aufgrund der
Tendenz zur Innerlichkeit aufgewertet wird, erfahrt das Judentum eine verschirfte
Abwertung.

11 Vgl. Liebeschiitz, Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis Max We-
ber, 24-42.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

manisierende Vernunft wird als wahrer Weg zur Religion und zur Freiheit be-
trachtet. Aus der deistischen Kritik resultiert also einerseits die Ablehnung der
mosaischen Offenbarunglz, andererseits soll das Christentum im Sinne der Ver-
nunftreligion ein Korrektiv erfahren. Der junge Hegel des Tiibinger Stifts {iber-
windet diese antithetischen Auffassungen, die mit Vorurteilen dem Judentum ge-
geniiber behaftet sind und verabschiedet sich auch von der antikisierenden Ten-
denz der Klassik. Der jugendliche Ubermut seiner Friihschriften, die er selber
nicht verdffentlichte, weicht der Reife des spekulativen Systems. In der systema-
tischen Entfaltung einer Philosophie der Weltgeschichte schafft Hegel insofern
Distanz gegeniiber der heiklen Verflechtung zwischen Juden- und Christentum,
als das Judentum im Kontext des Orients erortert wird, wihrend das Christentum
zum Untergang der antiken und zum Aufbau der germanischen Welt gehort. Die
differenziertere Betrachtung des Judentums hat nun zwar seinen Platz im System
der Universalgeschichte, aber Hegels Charakterisierung des jiidischen Glaubens
ist in Bezug auf den Aspekt der Freiheit unveridndert geblieben. Der jiidische
Glaube gilt nun als Religion der Erhabenheit, bei der Gott in seiner reinen Geis-
tigkeit der Natur absolut entgegengesetzt wird: Gott ist als Schopfer tiber die er-
schaffene Natur erhaben. In der Absonderung des Geistes sieht Hegel einerseits
eine Gottesidee, welche der Sittlichkeit einen zentralen Platz einrdumt. Anderer-
seits ist diese Sittlichkeit auf einen abstrakten und autoritiren Gott bezogen, bei
der der Mensch in seinem subjektiven Selbstbewusstsein keine Selbstidndigkeit
erlangt. Das (jiidische) Subjekt bleibt durch den von auBlen auferlegten Kultus
und durch die Gebote bei einer abstrakten Freiheit stehen. Es anerkennt Gott,
ohne ihn zu erkennen. Im Christentum sieht Hegel eine Konkretion des Geistes
angelegt, indem der gottliche Geist auf der gedanklichen Matrix der Bewegung
gedeutet wird, was seiner Dialektik den entscheidenden Boden gibt: ,,Die Israeli-
ten haben Gott im Geiste und in der Wahrheit angebetet, aber noch im abstrakten

12 Emil Fackenheim sieht dieses Problem in einen groBeren historischen Rahmen, der
iiber den Deismus hinausgeht. Er konstatiert eine tief verwurzelte reflexartige Ableh-
nung der christlichen Kultur Deutschlands gegeniiber dem Alten Testament, die mit
dem Vorurteil einher geht, das Judentum auf den Legalismus zu reduzieren. Diese
Abwehr beherrscht ebenfalls den philosophischen Diskurs, bei dem Kant und Hegel
als die grossen Reprisentanten deutscher Philosophie eine tragende Rolle spielen.
Beide betonen die Unvereinbarkeit zwischen der Heteronomie eines legalistischen
Gottes und dem Ideal einer autonomen Sittlichkeit (vgl. Fackenheim, Samuel Hirsch
and Hegel, 175).

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 99

Sinne, nicht im konkreten Geiste der Erkenntnis eines dreieinigen Gottes; es
herrscht hier der reine abstrakte, noch nicht der konkrete Gedanke.*"

Die Selbstkonkretisierung des Geistes bedeutet fiir Hegel in philosophischer
Terminologie ein Selbstbewusstsein, das das Absolute selbst weil3. Die Kursivie-
rung soll die Freiheit des Subjekts betonen, das durch den Bewusstseinsakt der
Selbstbestimmung eine Identitdt zwischen Bewusstsein und Absolutem schafft.
Der Mensch wird dabei zum Schopfer eines Telos, das in der genannten Identitéit
angelegt ist. Dies ist die entscheidende Stelle der (Unter)Scheidung zwischen
Identitét und Differenz bzw. zwischen Christentum und Judentum. Das entschei-
dende Kriterium der Aufhebung der Differenz entwickelt Hegel in seinen Vorle-
sungen iiber die Philosophie der Religion:

Die Weisheit Gottes, das Selbstbestimmen hat noch nicht seine Entwicklung. Diese Ent-
wicklung in der Idee Gottes ist erst in der Religion, wo die Natur Gottes offenbar ist. Der
Mangel dieser Idee ist hier, dass Gott wohl der Eine ist, aber so in sich selbst auch nur in

der Bestimmtheit dieser Einheit, nicht das in sich selbst ewig sich Entwickelnde ist."*

Die Weisheit Gottes wird mit der Selbstbestimmung gleichgesetzt, wobei die
Selbstbestimmung von der Kraft der Evidenz abhingig gemacht wird. Das
Schopferische wird in die innere Bewegung des Geistes verlegt und spiegelt sich
als Projektion eines Geistes, der das (innere) Auge zum entscheidenden Kriteri-
um im entsprechenden Prozess der Offenbarung macht. Das Gottesbild setzt sich
aus einer Projektion zusammen, bei der das Moment der Entwicklung auf Gott
ibertragen wird: als entwickelte Bestimmung. In dieser Setzung des Selbst ver-
schiebt sich der Ursprung. Das Selbstbestimmen hat nun seine Entwicklung, in-
dem der Mensch zum Ausgangspunkt wird, um das Ideal vermeintlicher Freiheit
zu reprasentieren. Das wire sozusagen die teleologische Suspension Gottes —
genauer: des jiidischen Gottes, der das absolute Initium einer schopferischen Be-
wegung darstellt, die in ihrer Einheit anders und fremd bleibt und gerade da-
durch als Essenz einer komplexen jiidischen Theologie gilt: Gott ist der Andere,
der aufgrund dieser Qualitéit wirklich ist. Die Unmdglichkeit, das Andere einzu-
verleiben, ergibt sich aus einer Widerstdandigkeit, die der Schopfung eingeschrie-
ben ist, was fiir Hegel aber insofern ein Argernis darstellt, als diese nicht ins dia-
lektische System passt, das teleologisch strukturiert ist und vom Menschen aus-
geht:

13 Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte, 455.
14 Ebd., 574.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Die Subjektivitit ist aber hier das absolut Anfangende, aber sie ist auch nur das Anfan-
gende, und es ist nicht so, daf3 diese Subjektivitit auch als Resultat bestimmt wire. Gott ist
das Erste; seine Schopfung ist ewige Schopfung; aber er ist darin nicht das Resultat, son-
dern das Anfangende. Wire die gottliche Subjektivitit als Resultat, als sich selbst erschaf-
fend bestimmt, so wire sie als konkreter Geist gefafit. Wire das vom absoluten Subjekt
Geschaffene dieses selbst, so wire in diesem Unterschied der Unterschied ebenso aufge-

hoben, das letzte Subjekt das aus sich resultierende.”

Die Selbsttitigkeit bedeutet hier eine Immanenz, deren Notwendigkeit so stark
ist, dass sogar Gott sich unter diese GesetzmiBigkeit des absoluten Selbstbe-
wusstseins stellen muss, so dass die schopferische Transzendenz des Anderen
vom Selbst in der Immanenz bis zur Unterschiedslosigkeit aufgehoben wird.
Theologisch bedeutet die Authebung die Einverleibung im Sinne der Fleischwer-
dung Gottes: Der heilige Geist konkretisiert sich im Sohn Gottes'®. Die theologi-
sche Gedankenfigur wird jedoch instrumentalisiert, um auf das Offenbarungs-
moment des sich selbst bewusst werdenden Geistes hinzuweisen. Oder: Der
Geist verkorpert sich als absolute Hegelianische Philosophie, bei der die Religi-
on gut aufgehoben ist — oder eben verschwindet. Dass die Transformation von
der Theologie zur Philosophie nicht nur eine Frage der Form ist, verdeutlicht
Fackenheim. Er betont das Beziehungsmoment zwischen Mensch und Gott, wel-
ches verschwindet und dekonstruiert dementsprechend Hegels Identitits-Philo-
sophie:

This transfiguration achieves many things. Primordially, however, it achieves one thing. It
transforms what for religious immediacy is a relationship between man and a god other
than man, into a single, dynamic, self-explicating reality from which all appearance of

. . 17
radical otherness has vanished.

15 Ebd., 565.

16 Liebeschiitz zeigt auf, wie Hegel sich vom Johannesevangelium inspirieren liess, um
eine Logoslehre zu entwickeln, welche als Prifiguration seiner Dialektik gelten konn-
te und sich wesentlich vom Judentum unterschied: ,,.Der strenge Monotheismus der
hebriischen Bibel bot keinen Ausgangspunkt fiir jene Dialektik des Geistes, in der
Hegel sein System entwickelt hat. Dagegen die christliche Trinitét bietet ein einprig-
sames Bild des gottlichen Geistes, der in voller Freiheit das von ihm Unterschiedene
und doch letztlich Identische schafft. (Liebeschiitz, Das Judentum im deutschen Ge-
schichtsbild, 40)

17 Fackenheim, Samuel Hirsch and Hegel, 173.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 101

Diese Verabsolutierung beruht jedoch auf einer Fiktionalisierung — oder Imagi-
nisierung — Gottes, dessen wirkliche Andersheit und Transzendenz verwéssert
und in letzter Konsequenz negiert wird.

Die Ideengeschichte verschrinkt sich hier unheilvoll mit der gesellschaftlich-
politischen Dynamik des 19. Jahrhunderts, das im Soge der Aufkldrung bestrebt
war, die Juden als Biirger mit entsprechenden Rechten und Pflichten in die Ge-
sellschaft zu integrieren bzw. der Gesellschaft so anzugleichen, dass das Stigma
des Anderen und Fremden verschwindet. Die Schlagworte dazu sind bekannt:
Assimilation und Akkulturation, indem der partikularistische Gott der eigenen
Tradition, Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, verneint wurde.

Dieser spezifische Rahmen des intellektuellen 19. Jahrhunderts impliziert ei-
ne grundlegende Herausforderung an das Christentum und an das Judentum'®, da
beide Glaubensweisen durch die religionsphilosophische Deutung Hegels in ih-
ren jeweiligen Essenzen zersetzt werden. Genau aus diesem Kontext heraus gilt
es die Ansitze Kierkegaards und der jiidischen Denker zu entwickeln, die das je
Eigene verlebendigen wollen. Der fundamental gemeinsame Ansatz ldsst sich zu
folgender These verdichten: In der existenziellen Ausrichtung des Denkens wird
eine spezifische Reflexion in Gang gebracht, die zwischen Wissen und Glauben
so iibersetzt, dass einerseits eine existenzielle Selbstvergewisserung der Glau-
bensweisen aufscheinen, andererseits als philosophischer Diskurs eine Neu-
schreibung der Metaphysik beobachtet werden kann.

Im Folgenden soll diese These so entwickelt werden, dass dieser gemeinsa-
me Ausgangspunkt deutlich wird, dass aber gleichzeitig auch entscheidende Dif-
ferenzen zwischen den Glaubens- und Denkweisen sichtbar werden.

In Abraham verkorpert sich die existenzielle Figur des Glaubens schlechthin,
der nun eine vorsichtig reflexive Anndherung gilt. Eine Figur, die fiir Hegel ein
potenziertes Argernis und eine Reizfigur darstellte, da sie nicht in sein System
passte. Denn Abraham ist die Verkorperung der Differenz: Indem er das Identi-

18 Dies bildet fiir Hugo Bergman den entscheidenden gemeinsamen Ausgangspunkt fiir
Judentum und Christentum, sich auf einer Ebene gegen Hegel zu stellen: ,,In einem
Punkte werden sich Judentum und Christentum zusammen gegen Hegel zur Wehr set-
zen. Hegel sieht die Religion als ein Produkt des Menschen, ob dieser nun Noah oder
Nimrod oder Moses oder Jesus hieB3. Nicht einen Augenblick nimmt er an, dal Gott
eine wirkliche Macht ist, die einen wirklichen Bund mit einem Volke oder einer Kir-
che geschlossen hat, sondern Gott ist die Projektion der Juden, sie haben sich diese
unendliche Macht gegeniibergesetzt, und es liegt an ihnen, ihrer Sonderstellung ein
Ende zu machen, ihr Schicksal, die Transzendenz Gottes aufzuheben.* (Bergman, Der

junge Hegel und das Judentum, 273)

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

sche seiner Heimat aufbricht. Indem er die identische Ordnung des Kosmos auf-
bricht. Indem er zu Gott aufbricht, um einen Bund zu begriinden. Und: indem er
zum Berg Morija aufbricht, um seinen einzigen geliebten Sohn Gott zu opfern
und um die unendliche Differenz zwischen Mensch und Gott anzudeuten, indem
er auf eine Stimme horte, die in ihrer Unsichtbarkeit in aller echten Evidenz
nicht evident werden kann. Auf der Folie dieser fundamentalen Nicht-Evidenz
wollen wir uns nun im ersten Teil insbesondere Kierkegaards Text Furcht und
Zittern widmen, der die angesprochene Differenz existenzphilosophisch gegen
Hegel wendet, indem er sich (an) der alttestamentarischen Figur Abrahams in je-
dem Sinne ein- und verschreibt bzw. indem das Pseudonym Johannes de Silentio
mit gebrochener Stimme {iber etwas spricht, woriiber man in Anlehnung an den
beriihmten Schlusssatz aus Wittgensteins Tractatus eigentlich schweigen soll-
te...

4.1 SOREN KIERKEGAARD: DIE VERANTWORTUNG
HANGT AN EINEM DUNNEN FADEN

4.1.1 Eine gebrochene Anndherung an Abraham

Im Vorwort von Furcht und Zittern positioniert sich das vielsagende Pseudonym
Johannes de Silentio" im philosophischen Kontext seiner Zeit, indem er sich als
Nichtphilosophen bezeichnet, der das System nicht verstanden habe. Mit dem
System ist einerseits Hegel mit seiner Begriffsdialektik gemeint, die dem Parti-
kularen keinen Platz ldsst. Andererseits ist das griechische Denken gemeint, das
Philosophie als Wissenschaft durch die Evidenz des Begriffs zu begriinden ver-
suchte. Sokrates bildet dabei eine skeptische Ausnahme. Der entscheidende Gra-
ben erdffnet sich im Spannungsfeld zwischen Glauben und Wissen. Der poeti-
sche Extra-Schreiber setzt sich auflerhalb des Systems, bei dem der Glaube blof3

19 Bei der pseudonymen Namensgebung scheint das Marchen Der treue Johannes der
Gebriider Grimm als eine entscheidene Referenz auf: Der alte Konig kann nur sterben,
wenn der treue Diener Johannes den Konigssohn in allem unterrichtet und in das
Schlossleben einfiihrt, wobei er ihm die letzte Kammer nicht zeigen soll. Die soll fiir
ihn unsichtbar bleiben. Das Innerste muss sich der menschlichen Intentionalitit, dem
(metaphysischen) Begehren des Auges entziehen, um das tiefe Geheimnis des Geistes
entfalten zu konnen. Im Mirchen entfaltet sich dieses Geheimnis tiber Umwege, bzw.
iiber Wege, die eine iibermenschliche Form der Treue beweisen, die nicht auf viele

Worte angewiesen ist oder: im Schweigen die adequate Ausdrucksform findet.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 103

eine Durchgangsstation bildet, um im absoluten Wissen auf- bzw. weiterzuge-
hen. Dass er aber den Glauben nicht einfach dem Wissen gegeniibergesetzt se-
hen will, wird im Untertitel seiner Schrift deutlich: Dialektische Lyrik. So wie
Abraham in Furcht und Zittern sich mit sich widersprechenden Gefiihlen der
Opferstitte anndhert und sich als Ritter des Glaubens auferhalb der logischen
Ordnung stellt, so agiert Johannes de Silentio als Auflenseiter, vom Rand her
bzw. von der Grenze der Vernunft her, um das Paradox als bewegende Kraft des
Denkens und des Schreibens zu setzen bzw. um so dem Schweigen Abrahams
mittels dialektischer Lyrik Ausdruck zu verleihen — mit dem Risiko, nicht ver-
standen zu werden®. Der Glaube bildet dabei das undenkbar Tiefe, das Parado-
xe: Das Partikulare des einzelnen Menschen vor Gott. Weil sich dieses Partikula-
re nicht einfach begrifflich systematisieren und direkt mitteilen ldsst, erscheint
Johannes de Silentio als Pseudonym Kierkegaards, um der existenziellen Rand-
zone des Nicht-Mitteilbaren gerecht zu werden und sich deshalb indirekt — ge-
brochen — mitzuteilen. Dieser Bruch potenziert sich, indem das Pseudonym im
Stimmungsbild von einem einfachen Mann berichtet, dessen einziges Verlangen
darin besteht, die Dreitagesreise Abrahams mitzumachen bzw. existenziell zu
vergegenwirtigen, nachdem er als Kind von dieser Erzidhlung tief beeindruckt
war. In dieser existenziellen Ausrichtung greift Kierkegaard einerseits auf eine
alttestamentarische Figur zuriick, andererseits deutet er eine Abgrenzung zum
(gelehrten) Judentum an: ,,Jener Mann war kein gelehrter Exeget, er konnte nicht
Hebriisch; hitte er Hebridisch gekonnt, dann hitte er vielleicht die Erzdhlung
und auch Abraham leicht verstanden.**'

Es geht Kierkegaard nicht um Theologie, sondern um das Wesen des Glau-
bens. Deshalb distanziert er sich ironisch von der Moglichkeit der Belehrung.
Wie spiter noch zu entwickeln sein wird, impliziert diese Verkiirzung, dass We-
sentliches der Akedah (Bindung Isaaks in der jiidischen Tradition) iibergangen

20 Liessmann weist in seiner Einleitung zu Kierkegaard darauf hin, welche Verbiegun-
gen im vermeintlichen Verstehensprozess der Rezeptionsgeschichte den Texten den
entscheidenden Stachel stutzten, um ideologische Glitte zu erzeugen: Kierkegaard als
Vorldufer des Existenzialismus oder Kierkegaard als Kritiker eines degenerierten
Christentums oder Kierkegaard in anderen Varianten schubladisieren sein Denken, um
ihn innerhalb einer nachvollziehbaren ideengeschichtlichen Entwicklung verorten zu
konnen. Im Sinne Liessmanns will diese Arbeit den Text Kierkegaards ins Zentrum
riicken, um den verstorenden Stachel des denkwiderstiandigen Paradox spiirbar zu ma-
chen und zu aktualisieren. Denn Kierkegaard verdient es, in seiner Aktualitit gelesen
zu werden. (Vgl. Liessmann, Soren Kierkegaard zur Einfiihrung, 7f.)

21 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 11.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

wird, um Existenzielles an der Opferung zu akzentuieren. Nehmen wir also an,
dass sich der ungelehrte Mann an einem Standardtext im Sinne der Einheitsiiber-
setzung orientierte und sich ihm die Geschichte Abrahams in den neunzehn Ver-
sen der Gen 22 wie folgt prisentiert haben mag:

Nach diesen Ereignissen stellte Gott Abraham auf die Probe. Er sprach zu ihm: Abraham!
Er antwortete: Hier bin ich. Gott sprach: Nimm deinen Sohn, deinen einzigen, den du
liebst, Isaak, geh in das Land Morija und bring ihn dort auf einem der Berge, den ich dir
nenne, als Brandopfer dar. Frithmorgens stand Abraham auf, sattelte seinen Esel, holte
seine beiden Jungknechte und seinen Sohn Isaak, spaltete Holz zum Opfer und machte
sich auf den Weg zu dem Ort, den ihm Gott genannt hatte. Als Abraham am dritten Tag
aufblickte, sah er den Ort von weitem. Da sagte Abraham zu seinen Jungknechten: Bleibt
mit dem Esel hier! Ich will mit dem Knaben hingehen und anbeten; dann kommen wir zu
euch zuriick. Abraham nahm das Holz fiir das Brandopfer und lud es seinem Sohn Isaak
auf. Er selbst nahm das Feuer und das Messer in die Hand. So gingen beide miteinander.
Nach einer Weile sagte Isaak zu seinem Vater Abraham: Vater! Er antwortete: Ja, mein
Sohn! Dann sagte Isaak: Hier ist Feuer und Holz. Wo aber ist das Lamm fiir das Brandop-
fer? Abraham entgegnete: Gott wird sich das Opferlamm aussuchen, mein Sohn. Und bei-
de gingen miteinander weiter. Als sie an den Ort kamen, den ihm Gott genannt hatte, bau-
te Abraham den Altar, schichtete das Holz auf, fesselte seinen Sohn Isaak und legte ihn
auf den Altar, oben auf das Holz. Schon streckte Abraham seine Hand aus und nahm das
Messer, um seinen Sohn zu schlachten. Da rief ihm der Engel des Herrn vom Himmel her
zu: Abraham, Abraham! Er antwortete: Hier bin ich. Jener sprach: Streck deine Hand nicht
gegen den Knaben aus und tu ihm nichts zuleide! Denn jetzt weil} ich, dass du Gott fiirch-
test; du hast mir deinen einzigen Sohn nicht vorenthalten. Als Abraham aufschaute, sah er:
Ein Widder hatte sich hinter ihm mit seinen Hornern im Gestriipp verfangen. Abraham
ging hin, nahm den Widder und brachte ihn statt seines Sohnes als Brandopfer dar. Abra-
ham nannte jenen Ort Jahwe-Jire (Der Herr sieht), wie man noch heute sagt: Auf dem
Berg lasst sich der Herr sehen. Der Engel des Herrn rief Abraham zum zweiten Mal vom
Himmel her zu und sprach: Ich habe bei mir geschworen — Spruch des Herrn: Weil du das
getan hast und deinen einzigen Sohn mir nicht vorenthalten hast, will ich dir Segen schen-
ken in Fiille und deine Nachkommen zahlreich machen wie die Sterne am Himmel und
den Sand am Meeresstrand. Deine Nachkommen sollen das Tor ihrer Feinde einnehmen.
Segnen sollen sich mit deinen Nachkommen alle Volker der Erde, weil du auf meine
Stimme gehort hast. Darauf kehrte Abraham zu seinen Jungknechten zuriick. Sie machten
sich auf und gingen miteinander nach Beerscheba. Abraham blieb in Beerscheba woh-

nen.22

22 Genesis 22, 1-19, Einheitsiibersetzung.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 105

Vorerst gilt es, dem Lyrisch-Dialektischen sorgfiltig Raum zu geben, um der
Anndherung an Abraham gerecht zu werden, um nicht vorschnell dieses Narrativ
als Affront gegen die Aufkldrung oder als Zeugnis unbedingten Glaubens zu ka-
tegorisieren oder zu systematisieren. So setzt Johannes de Silentio mit vier
stimmungsvollen poetischen Skizzen ein, deren Striche dem Leser noch ver-
schwommen andeuten, was Abraham auf seinem Weg zum Berg Morija inwen-
dig durchmacht. Dabei bilden diese imaginierten Skizzen den Startpunkt fiir ei-
nen Weg, den wir als Leser mit Johannes de Silentio vor uns haben. Der Titel
Stimmung bedeutet so eine Einstimmung des Lesers, der sofort imaginativ in ein
Geschehen involviert und auf Glauben hingewiesen wird. Das Hindeuten ist
noch keine Deutung, aber ein stimmungsvoller Verweis zwischen Subjekten. Der
Leser sieht noch nichts evident, aber horcht auf und wird hellhérig23. Ein su-
chender Verstehensprozess wird so eingeleitet, indem die Geschichte Abrahams
mit variierenden Narrativen umkreist wird, wobei diese den Glauben Abrahams
durch die vage Erinnerung des von Silentio imaginierten Mannes verfehlen. Es
geht um die Bindung zwischen Abraham und Isaak bzw. um die Entbindung, um
Isaak an eine hohere Quelle anzubinden. Gleichzeitig soll die Beziehung zwi-
schen Abraham und Isaak aufrecht erhalten bleiben. Silentio variiert dafiir das
Bild der stillenden Mutter, die ihr Kind entwohnt. In dieser Einstimmung geht es
also um die Freiheit einer Beziehung, die durch Bindung und Gehorsam — also
Unfreiheit — charakterisiert wird.

Abraham und Isaak ritten schweigend drei Tage und am vierten Tage began-
nen sie gemeinsam den Berg Morija aufzusteigen. Isaak scheitert am Paradox,
dass Abraham ihn zur Opferstitte fiihrt und doch voll véterlicher Liebe ist. Dass
Isaak ihn nicht verstehen konnte, wird drei Mal intensivierend erwihnt. Durch
die Unfihigkeit, am Paradox zu einer tieferen und freieren Beziehung zu gelan-
gen, spielt Abraham Theater, indem er sich verstellt und einen Wahnsinnigen
mimt, um wenigstens Isaaks Bindung zu Gott aufrecht zu erhalten: ,,Aber Abra-
ham sagte leise bei sich selbst: ,,Herr im Himmel, ich danke dir; es ist doch bes-

23 Vgl. dazu Edward F. Mooneys Ausfiihrung: ,,In the sketches of the journey to Mt.
Moriah, each less than a page in length, Johannes de Silentio warms up — and warms
up — and warms us — for his imminent and extended lyrical performance. This sets an
interpretative atmosphere for reading. I follow Hannay in calling this second preface
,Attunement‘. Others have offered ,Prelude‘ or ,Exordium*. But in my view the musi-
cal resonances of atfunement are especially apt, for they suggest tuning an instrument

and ear for what is to follow.” (Mooney, Knights of faith and resignation, 25)

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

ser, daf} er glaubt, ich sei ein Unmensch, als da3 er den Glauben an dich verlo-
re.*

Die Angewiesenheit25 zwischen Sohn und Vater, Schiiler und Lehrer und
zwischen Mensch und Gott wird angedeutet, bleibt aber noch schemenhaft. Das
zweite Stimmungsbild zeigt einen iiberaus schweigsamen Abraham, der allzu
mechanisch und abgeloscht Gott gehorcht und sein Opfer Isaak vorbereitet, bis
der Widder erscheint, den er opfert und wieder mit Isaak heimwérts zieht. Die
drei Gedankenstriche deuten eine ungeheure Leerstelle an, die den Glauben bre-
chen ldsst bzw. in keiner Art und Weise diese Leere fiillen konnte. Es bleibt ein
hochst resignativer Nachgeschmack héngen: ,,Von dem Tage an wurde Abraham
alt, er konnte nicht vergessen, dass Gott solches von ihm gefordert hatte, er sah
keine Freude mehr.“*® Der Wirklichkeitsstatus wird durch ein narratives Netz ins
Wanken gebracht. Das verschwiegene Pseudonym erfindet eine schweigsame
Geschichte und kommentiert diese durch eine Allegorie, in der die Mutter ihr
Kind entwohnt, indem sie ihren Busen verdeckt. Im dritten Bild resigniert ein
gedankenvoller Abraham, der aufgrund eines eigenen ethischen Standpunkts vor
Gott bereut, dass er bereit gewesen wire, seinen Sohn zu opfern. Er kann das Pa-
radox weder aushalten, noch begreifen. Im vierten Bild resigniert Isaak, da er
Abrahams Zittern am ganzen Korper bemerkt, als dieser das Messer zieht. Isaak
behilt dieses Geheimnis verschwiegen in sich und verliert dariiber den Glauben.

Die vier Bilder irritieren durch beherrschende resignative Momente stiller
Verzweiflung, die einerseits den existenziellen Grundton anklingen lassen, ande-
rerseits einem Unglauben Raum geben. Dialektisch an diesem lyrischen Einstieg
wire die Setzung einer Negativitit, die aber nicht logischer, sondern stimmungs-

24 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 12.

25 Joachim Boldt verfolgt den Ansatz einer Angewiesenheitsethik, bei der es Ziel ist, ei-
ne Beziehung zu etablieren, die kein Abhingigkeitsverhiltnis, sondern ein freiheitli-
ches Verhiltnis sein soll, bei dem die Involvierten Wahrheit suchend erfragen, die im
gemeinsamen Horizont zwischen Erkennen und Handeln aufscheint. Dieses Modell
steht in Abgrenzung zu einem Denken, das sich allzu objektivistisch und im Ansatz
epistemologisch-konstatierend ausrichtet: ,,.Diese Beschreibung legt nahe, Erkennen
als ein Fragen zu verstehen, denn Fragen ist erstens eine Tatigkeit, die anders als Be-
obachtung Handeln schon in der Durchfiihrung nétig macht, unabhéngig davon, ob die
gesuchte Einsicht dann Handlungen beeinflussen kann oder nicht. Zweitens ist Fragen
diejenige Titigkeit, die Wissen nicht voraussetzt, sondern es zum Ziel hat, weil man
im Fragen gerade zugibt, etwas nicht zu kennen, es aber kennen zu wollen.* (Boldt,
Kierkegaards ,,Furcht und Zittern*, 34f.)

26 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 13.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 107

bedingter Natur ist. Dadurch wird vor der ,Lobrede auf Abraham* ein Aus-
gangspunkt geschaffen, der die Schwierigkeit eines Glaubensvollzugs aufschei-
nen ldsst: Das Initium bildet gerade in Bezug auf den Akt des Glaubens die
Mauer und ldsst uns (Leser) vorerst alleine und im Leeren.

Dialektisch steigend wird das Wesen des Glaubens in der ,,Lobrede auf Ab-
raham® schrittweise mit Pathos und Enthusiasmus herausgeschilt. Als negative
Folie verwendet Johannes de Silentio ein Schopenhauer’sches Szenario, wo die
Welt Ausdruck eines chaotischen blinden Willens ist, der als geistlose Essenz
der Natur den Menschen in den Horizont eines dunklen Schicksals stellt und die
fundamentale Leere — Nietzsches Nihilismus vorwegnehmend — des Lebens Re-
sultat wére. Der abschlieBende Rahmen der Lobrede bezieht sich erneut pole-
misch auf Hegel und auf die biirgerliche Leere der didnischen Gesellschaft, in-
dem das Pseudonym sarkastisch moniert, dass Abraham in 130 Jahren nicht wei-
ter gekommen sei als bis zum Glauben — in einer Zeit, die sich angewo6hnt hat,
weiter zu gehen. Durch diesen das 19. Jahrhundert rahmenden Kontext distan-
ziert sich letztlich Kierkegaard einerseits von einer nivellierenden Instrumentali-
sierung des Rationalen, andererseits grenzt er sich auch von vernunftfeindlichen
Tendenzen ab. Abraham soll ein existenzielles Denken leiten, das durch Glauben
in Bewegung gebracht wird, ohne vorschnell als Irrationalismus zu gelten. So er-
staunt es nicht, dass Johannes de Silentio in dialektischer Manier Thesen, Anti-
thesen und Synthesen bildet, um jedoch kein System zu begriinden, sondern um
die Einzigartigkeit Abrahams herauszukristallisieren:

Denn der, der sich selbst liebte, wurde grof8 durch sich selbst, und der, der andere Men-
schen liebte, wurde groff durch seine Hingabe, aber der, der Gott liebte, wurde groBer
denn alle. Jeder soll in der Erinnerung bleiben, aber jeder wurde groff im Verhiltnis zu
seiner Erwartung. Einer wurde dadurch grof3, daf3 er das Mogliche erwartete; ein anderer
dadurch, daf er das Ewige erwartete; aber der, der das Unmogliche erwartete, wurde gro-

Ber denn alle.”’

Etwas versetzt folgt eine Art Typologisierung, die noch insofern dialektisch ge-
deutet werden kann, als die Weisheit (Philosophie/Ethik) der sinnlichen Kraft
(Asthetik) entgegengesetzt wird, um in Liebe und Hoffnung (Religion) den Ho-
hepunkt zu finden. Bei diesem vermeintlich dialektischen Umschlag besteht je-
doch das Risiko, dass man den religiosen Bereich formelartig mit ,,Glaube, Lie-

27 Ebd, 16.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

be, Hoffnung* assoziieren wiirde: ,,[...] aber Abraham war grofer denn alle,
grof} durch die Kraft, deren Stirke Ohnmacht ist [.. .].“28

In dieser Stirke liegt die Kraft des bewegenden Paradoxes im wortwortlichen
Sinne: Als Kraft gegen die konventionelle Meinung und gegen die vorherr-
schende Kultur. So bricht Abraham durch Glauben aus seinem Heimatort auf —
den irdischen Verstand zuriicklassend. Indem er sich auBlerhalb der (logischen)
Ordnung stellt, ist er Gott gegeniiber empfinglich, so dass er mit Sara sogar noch
ein Kind empfangen kann. Doch genau dieses empfangene Wunder wird durch
die letzte Priifung, der Opferung Isaaks, auf radikalste Art und Weise in Frage
gestellt. ,,Aber Abraham glaubte und zweifelte nicht, er glaubte das Widersinni-
ge.“zg

Problematisch an dieser lyrischen Dialektik oder dialektischen Lyrik ist, dass
Abraham vordergriindig wesensmifig erfasst wird, im Bestreben, das Wesen des
Glaubens im Allgemeinen und existenziell zu umkreisen. Dass Abraham durch
den Glauben aus dem Land der Viter auswanderte und dass Abraham durch den
Glauben die VerheiBung empfing, speist sich in der Lobrede nicht aus alttesta-
mentlich-jiidischen Quellen, sondern aus dem Neuen Testament: aus dem Heb-
rder-Brief und aus dem Galater-Brief. Da der existenzielle Zugang im Vorder-
grund steht, werden diese Quellen nur gestreift. Trotzdem schwingt bei beiden
Quellen ein christlicher Subtext mit, der gerade bei der Interpretation der Opfe-
rung Isaaks einen entscheidenden Boden legt. Die Hebrier-Stelle steht im Kon-
text des Opferdienstes des Alten Bundes, welcher durch Christus erneuert wird
und die Rede von der VerheiBung problematisch macht™, da das Judentum nur

28 Ebd., 16.

29 Ebd., 20.

30 Folgende Stelle aus dem Hebréer-Brief soll dies unterstreichen: ,,Der erste Bund hatte
gottesdienstliche Vorschriften und ein irdisches Heiligtum. [...] In das erste Zelt ge-
hen die Priester das ganze Jahr hinein, um die heiligen Dienste zu verrichten. In das
zweite Zelt aber geht nur einmal im Jahr der Hohepriester allein hinein, und zwar mit
dem Blut, das er fiir sich und die Vergehen des Volkes darbringt. Dadurch deutet der
Heilige Geist an, dass der Weg in das Heiligtum noch nicht sichtbar geworden ist, so-
lange das erste Zelt Bestand hat. Das ist ein Sinnbild, das auf die gegenwirtige Zeit
hinweist; denn es werden Gaben und Opfer dargebracht, die das Gewissen des Op-
fernden nicht zur Vollkommenheit fithren kénnen; es handelt sich nur um Speisen und
Getridnke und allerlei Waschungen, dusserliche Vorschriften, die bis zu der Zeit einer
besseren Ordnung auferlegt worden sind. Christus aber ist gekommen als Hoherpries-
ter der kiinftigen Giiter; und durch das erhabenere und vollkommenere Zelt, das nicht

von Menschenhand gemacht, das heisst nicht von dieser Welt ist, ist er ein fiir allemal

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 109

schemenhaft in Bezug auf die ,,eigentliche* Verheilung gedeutet wird’'. Der Ga-
later-Brief unterstreicht diese Tendenz. Abraham wird zwar Glaube attestiert, der
von Gott als Gerechtigkeit angerechnet wird. Gleichzeitig werden die gesetzes-
treuen Juden diffamiert, indem ausgefiihrt wird, dass alle, die nach dem Gesetz
leben, unter dem Fluch stehen:

Weil wir erkannt haben, dass der Mensch nicht durch Werke des Gesetzes gerecht wird,
sondern durch den Glauben an Jesus Christus, sind auch wir dazu gekommen, an Christus
Jesus zu glauben, damit wir gerecht werden durch den Glauben an Christus, und nicht

durch Werke des Gesetzes; denn durch Werke des Gesetzes wird niemand gerecht.32

In diesem Lichte ist der ,,eigentliche” Nachkomme bzw. die ,,eigentliche” Ver-
heiBBung Jesus. Als Subtexte prigen diese die existenzielle Sicht auf das Paradox,
welches sich durch einen spezifischen Glaubensakt auszeichnet, den es noch ge-
nauer zu ergriinden gilt. Im zweiten Teil soll diese Problematik durch die jiidi-
sche Lesart kritisch aufgenommen werden.

4.1.2 Die unendliche Resignation

Aus ethischer Sicht wollte Abraham Isaak ermorden; aus religioser Sicht war er
bereit, ihn zu opfern. Im Dazwischen verortet Johannes de Silentio die Angst,
welche Abraham existenziell auszeichnet. Wird der Aspekt der Angst iibergan-
gen, so lédsst sich die Erzéhlung mitteilen, womit sie konsumierbar wird. Fiir
Silentio bildet jedoch gerade die durch das Paradox ausgeldste Angst den denk-

in das Heiligtum hineingegangen, nicht mit dem Blut von Bocken und jungen Stieren,
sondern mit seinem eigenen Blut, und so hat er eine ewige Erlosung bewirkt.” (Hebra-
er 9:1-13; Einheitsiibersetzung)

31 Die Tagebucheintrige Kierkegaards scheinen diese problematische Perspektive zu be-
stitigen: ,,Dies ist das Verhdltnis zwischen Judentum und Christentum. Christlich
wird Isaak wirklich geopfert — aber dann die Ewigkeit; im Judentum war es nur eine
Priifung, Abraham behilt Isaak, aber so bleibt denn das Ganze doch wesentlich inner-
halb dieses Lebens.* Noch schérfer bzw. hierarchischer fillt die Wertung in folgender
Stelle aus: ,,Aber anstatt dies zu sehen, besteht in der ganzen Geschichte der Christen-
heit eine stindige Neigung, das Judentum wieder hervorzuholen, als stiinde es auf
gleicher Linie mit dem Christentum, anstatt dal das Christentum es als Abstof3 be-
nutzt, oder als das, was verlassen werden soll, wihrend Entsagung verkiindigt wird,
unbedingte Entsagung.” (Kierkegaard, Die Tagebiicher, Bd. 5, 169, 195)

32 Galater 2:16 -17; Einheitsiibersetzung.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

110 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

widerstindigen Stachel des interpretierenden Verstehens. Da setzt eine kreisende
Bewegung ein, die sich um das Paradox zentriert, ohne weiter gehen zu konnen:

Jeden Augenblick habe ich dann jenes ungeheure Paradox vor Augen, welches der Inhalt
von Abrahams Leben ist, jeden Augenblick werde ich zuriickgestoBen, und mein Gedanke
kann, trotz all seiner Leidenschaft, nicht in das Paradox eindringen, nicht um eine Haares-

. . 33
breite weiterkommen.

Der Glaube speist sich aus dem Undenkbaren des Paradox: aus dem Absurden.
Johannes de Silentio kann diese Bewegung nicht vollziehen, sondern nur be-
schreiben. Aus religioser Sicht bildet das Paradox des Glaubens insofern ein
Wunder, als die logische Unvereinbarkeit zwischen der Endlichkeit der Welt und
der Unendlichkeit Gottes in ihrer Spannung verinnerlicht werden: Abraham ist
bereit, Isaak zu opfern und gleichzeitig bereit, Isaak zuriick zu empfangen, weil
er absolut gleichmiitig ist. In der Unmoglichkeit diese existenzielle Bewegung
selber zu aktualisieren, verortet sich Johannes de Silentio auflerhalb. Durch den
Auflenblick nimmt er eine Mittel- und Mittlerstellung ein, da von Auflen der
Glaubende eine verendlichende Bodenhaftung aufweist, die ihn kaum von einem
Biirger unterscheidet. Dies impliziert Zweifaches: Einerseits entwirft das Pseu-
donym eine Glaubensvorstellung, die sich nicht vorschnell mit offensichtlich
iberweltlichen oder spirituellen Ausdrucksformen wie Askese oder Mystik iden-
tifizieren lieBe. Andererseits wird die existenzielle Gratwanderung deutlich zwi-
schen einer verflachenden biirgerlichen Lebensfiihrung, die sich im Endlichen
erschopft und einer glaubenden Lebensfiihrung, der das Endliche gleich giiltig ist
wie das Unendliche. Das Endliche kann sich somit erschopfen oder durch das
Unendliche neu geschopft werden, was der Dimension des Wunders am Parado-
xen entspricht: Das Sublime verwandelt sich ins Bodenstﬁndige’”. Entscheidend
ist dabei die leidenschaftliche Bewegung, die durch den Stachel des Absurden
initiiert wird. Das entsprechende Initium zielt auf ein schopferisches Anfangen
ab im Sinne der unendlichen Bewegung, die sich in einem Punkt konzentriert:

Der Ritter wird da fiir das erste die Kraft besitzen, den ganzen Inhalt des Lebens und die
Bedeutung der Wirklichkeit in einem einzigen Wunsche zu konzentrieren. [...] Sodann
wird der Ritter die Kraft besitzen, das gesamte Resultat einer Gedankenoperation in einem

. . 35
Bewultseinsakt zu konzentrieren.

33 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 29.
34 Vgl. ebd., 37.
35 Ebd., 38f.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 111

Das diskursive Denken wird in seiner fortschreitenden Entfaltung — in seinem
Weitergehen — mit einer Gedankenfigur kontrastiert, die sich am Schopferischen
orientiert, was im Moment des ziindenden Initiierens angelegt ist. Dies impliziert
ein je unterschiedliches Selbstverstindnis des Geistes. Die unendliche Reflexion
des wissenden Begreifens spiegelt eine Bewegung, die Johannes de Silentio als
hegelianisches Trugbild disqualifiziert und mit der existenziellen Bewegung ge-
nannter Leidenschaft kontrastiert. Der Kontrast resultiert aus der Verschrinkung
sokratischen Nichtwissens mit dem Ur-Sprung des Schopferischen. Das Unver-
mittelte und gleichzeitig nicht Vermittelbare fiihrt uns zuriick zur Verwandlung
des Unendlichen im Endlichen: Die schopferische Konzentration spannt die ver-
meintlichen Gegensitze zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit zusammen oh-
ne diese logisch aufzuheben.

Den Glauben prifigurierend erzihlt das Pseudonym von einem Ritter der
Liebe, dessen Leidenschaft durch den Schmerz des Liebeskummers angestachelt
wird. Das duBerliche Scheitern im Bereich der Endlichkeit wird verinnerlicht
bzw. so verdichtet und konzentriert, dass das duflere Opfer im Sinne des Verlusts
mit einem Gewinn korreliert. Der existenzielle Verlust wird so durch die geistige
Spannkraft oder Elastizitdt aufgehoben. Der Geist beinhaltet also einen Mog-
lichkeitssinn, der die endliche Wirklichkeit aufbricht und in diesem Bruch die
kausale Struktur von Unmoglichkeiten im Endlichen durchbricht. Diese konzent-
rierende Bewegung, die als Vorstufe des Glaubens betrachtet werden kann, wird
mit dem Ausdruck der ,,unendlichen Resignation* versehen. Der Bruch in der
Wirklichkeit lenkt unser weltliches Bezogen sein, unseren Willen, nach innen
und fiihrt eigentlich zu einer inadaequatio rei ad intellectum. Die existenziell-
ironische Unangemessenheit36 verdichtet sich in der Resignation. Das in der Re-
signation angelegte Opfer und die damit verbundene Verzichtsleistung versshnt
einerseits existenzialdialektisch mit dem Dasein, andererseits verweist diese in
einen verkldarenden Bereich des Leidens, der seinen Ausdruck in einer Theologie
des Kleides® findet:

36 Auf S. 47 wird dieses Motiv von Silentio dahingehend vertieft, dass Ironie und Humor
als zwei Leidenschaften gelten, die auf sich selbst reflektieren und in den Bereich der
unendlichen Resignation gehoren. Im Kontext von Kierkegaards Stadienlehre bilden
diese Kategorien Ubergangsformen: Die Ironie bezeichnet den Ubergang vom istheti-
schen zum ethischen Stadium, wihrend der Humor vom ethischen zum religiosen Sta-
dium iiberleitet. Die Bewegung des Glaubens selbst ist ausserhalb meiner selbst und
impliziert die Transzendenz Gottes, die in die Immanenz des Menschen einbricht.

37 Vgl. Peterson, Marginalien zur Theologie, 41-55.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

112 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Die unendliche Resignation ist jenes Hemd, von welchem in einer alten Volkssage erzahlt
wird. Der Faden wird unter Trénen gesponnen, mit Trianen gebleicht, das Hemd in Trénen
geniht, aber dann schiitzt es auch besser als Stahl und Eisen. Das Unvollkommene in die-
ser Volkssage ist, da3 ein Dritter dieses Leinen verarbeiten kann. Das Geheimnis im Le-
ben ist, daf jeder sich das Hemd selbst ndhen muf, und das Merkwiirdige ist, daf} ein

.. " 38
Mann es ebensogut wie eine Frau ndhen kann.

Das existenzielle Leiden stellt die leidenschaftliche Bewegung dar, die den Ein-
zelnen nackt und schutzlos dem Leben aussetzt. Diese Nacktheit scheint sich nun
mit einem Konzept der Gnade zu bedecken, indem das Hemd schiitzt. Theolo-
gisch gesprochen: indem es den Menschen umhiillt. Mit diesem narrativ-
lyrischen Einsprengsel vollzieht Johannes de Silentio gleichzeitig den flieBenden
Ubergang vom Ritter der Liebe zum Ritter des Glaubens, der angesichts des Ab-
surden nicht blof} resigniert, sondern an das Absurde glaubt. Wihrend ich die
Unmoglichkeit in der Endlichkeit erkenne und einsehe, glaube ich unendlich an
die Moglichkeit, ,.daB bei Gott alles moglich ist*
Silentio selbst an eine Grenze zu treiben und wirft ein zusétzliches Licht auf das

. Diesen Umschlag scheint

Pseudonym: Da Kierkegaard selbst nicht in der Lage war, diesen Umbruch in-
nerlich zu aktualisieren, projizierte er diesen in seine fiktive Figur hinein. Diese
biografische Lesart dringt sich natiirlich auf, da Kierkegaard in Bezug auf sein
gebrochenes Verlobnis mit Regine Olsen Ritter der Liebe und des Glaubens war.
Dies soll an spéterer Stelle im Kontext von Max Brod néher untersucht werden.
Der flieBende Ubergang deutet gleichzeitig auf das prekire Verhiltnis zwi-
schen Philosophie (Wissen) und Religion (Glauben) hin, zwischen ewigem Be-
wusstsein und der Liebe zu Gott. Die Resignation korrespondiert dabei mit der
Philosophie, indem ich die entsprechende Bewegung ,.durch mich selbst“*
ziehe und durch Verzicht zu mir selbst komme, wihrend ich durch Glauben iiber
mich selbst gelange, indem auf das Endliche nicht verzichtet wird, sondern glau-

voll-

bend erwartet wird. Auf Abraham bezogen, bedeutet dies folgendes: ,,Abraham
verzichtete nicht durch den Glauben auf Isaak, sondern durch den Glauben be-
kam er Isaak.*"'

Durch eigene Kraft kann ich mich von der Endlichkeit oder von meiner Lie-
be abwenden, aber nur durch den Glauben kann ich sie (die Endlichkeit und oder
die Liebe) wieder bekommen. Die Wiederholung wird dabei zur schopferischen

38 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 41.
39 Ebd., 42.
40 Ebd., 44.
41 Ebd., 44.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 113

Kategorie des Glaubens, zum Denkwiderstand, wobei Denken und Glaube anta-
gonistisch verstanden werden: ,,[...], weil der Glaube gerade da beginnt, wo das
“ Das ethische Stadium bewegt sich zwar auf das religidse zu,
aber erfihrt doch einen Bruch, welcher die beiden Stadien in einen unversohnli-

Denken aufhort.

chen Widerspruch zueinander setzt. Abraham muss die Kategorie und Kriterien
des Ethischen ausschalten, um das Religiose existenziell auszuhalten. Dieses
Problem bildet das Zentrum der Schrift Furcht und Zittern und fillt unter den
stehenden Begriff der teleologischen Suspension des Ethischen.

4.1.3 Die teleologische Suspension des Ethischen

Die teleologische Ausrichtung des Ethischen haben wir im Hegel-Teil als Grun-
dierung dieser Arbeit kennengelernt. Abraham erschien darin als partikularisti-
sche Reizfigur. Johannes de Silentio setzt bei der hegelschen Auffassung des
Ethischen an, bei der das Einzelne sich in den Dienst des Allgemeinen stellt.
Diese metaphysische Geste der Unterwerfung, die in der Subjektphilosophie ih-
ren Hohepunkt hat, steckt das Feld griechischer Denktopographie ab:

Denn wenn das Ethische, d. h. das Sittliche, das Hochste ist und somit nichts Inkommen-
surables im Menschen auf eine andere Weise tibrigbleibt, als daf3 dieses Inkommensurable
das Bose ist, d.h. das Einzelne, welches doch in dem Allgemeinen ausgedriickt werden
soll, dann bedarf man keiner anderen Kategorien als der, welche die griechische Philoso-

phie besaB oder welche sich durch ein konsequentes Denken aus diesen ableiten lassen.*

Diese Form der Metaphysik wird verneint und gleichzeitig so in eine existenziel-
le transformiert, indem die gedankliche Bewegung der Dialektik existenzdialek-
tisch umgedeutet wird: Durch das Allgemeine hindurch wird der Einzelne abso-
lut sich selbst, so dass er in einem absoluten Verhiltnis zum Absoluten steht.
Dieser Absolutheitscharakter — oder eben metaphysische Charakter — resultiert
aus der Nichtvermittelbarkeit des Glaubens, welcher in seiner Inkommensurabi-
litdt keinen adédquaten logischen Ausdruck findet. Johannes de Silentio kann des-
halb logischerweise dariiber nicht sprechen bzw. keine entsprechend fortschrei-
tende dialektische Gedankenbewegung vollziehen. Sein sprechender Name kann
nur das Unaussprechliche des Glaubens als ein verborgenes Geheimnis umkrei-
sen, was sich in einer entsprechenden Textbewegung der Wiederholung spiegelt:

42 Ebd., 49.
43 Ebd., 50.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

114 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Der Glaube ist namlich dieses Paradox, dass der Einzelne hoher steht als das Allgemeine,
doch wohlbemerkt so, dall die Bewegung sich wiederholt, daf er also, nachdem er in dem

Allgemeinen gewesen ist, nun als der Einzelne sich isoliert als hoher als das Allgemeine.**
Wenige Zeilen spiiter:

Der Glaube ist eben dieses Paradox, dall der Einzelne als der Einzelne grofer ist als das
Allgemeine, daB} er diesem berechtigt gegeniibersteht, nicht subordiniert, sondern iiberge-
ordnet, doch wohlgemerkt so, da3 der Einzelne nachdem er als der Einzelne dem Allge-
meinen untergeordnet wurde, nun durch das Allgemeine der Einzelne wird, der als der
Einzelne iibergeordnet ist; daf} der Einzelne als der Einzelne in einem absoluten Verhiltnis

zum Absoluten steht.®’

Das vermeintlich Irrationale eines potenziellen Morders wird zu etwas Transrati-
onalem umgedeutet, indem die Bewegung durch das Rationale hindurch geht,
um sozusagen Dialogos zu werden. Dadurch scheint eine neue Form der Ver-
nunft auf, die sich aus dem Paradox heraus neu erschafft. Die darin enthaltene
schopferische Dimension bedeutet eine Erweiterung des Rationalen und nicht
der Umschlag ins Irrationale. Das schopferische Moment zeigt sich gleichzeitig
in einem d&sthetisch-rhetorischen Verfahren, welches die Textualitit prigt. Jo-
hannes de Silentio steht nicht per se fiir das Schweigen, sondern fiir leise Tone,
was nicht mit einer absoluten Leerstelle als Stille im Sinne Gomringers zu ver-
stehen ist:

schweigen schweigen schweigen
schweigen schweigen schweigen
schweigen schweigen
schweigen schweigen schweigen

. : L6
schweigen schweigen schweigen

Der Text bewegt sich, aber eigenartig: Das Paradox beruht auf einer dsthetischen
Inszenierung, bei der sich nicht der Gedanke bewegt, sondern der Einzelne, in-
dem das Wort der einzigartigen Singularitéit zu einem Rhythmus der Syntax oder
einem syntaktischen Rhythmus wird: der Einzelne. Als existenzieller Gegenbe-
griff zum allgemeinen Sein bekommt dieser nahtlos wieder Name und Gesicht,

44 Ebd., 50.
45 Ebd., 51.

46 Gomringer, konstellationen, ideogramme, stundenbuch, 77.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 115

indem die Gedankenfigur der Wiederholung wieder mit dem Narrativ von Abra-
ham verkniipft wird, der das Paradox in dialektischer Lyrik verkorpert.

Dass Abraham den Rahmen des Denk- und Vorstellbaren sprengt, zeigt sich
auch darin, dass er nicht als tragischer Held gilt, da er seinen Sohn nicht zuguns-
ten einer hoheren sittlichen Idee opfern muss, sondern im Kontext einer ,,Idee®,
die keinen sittlichen Bezug hat. Das Ethische wird hier selbst zur Versuchung,
indem es Abraham auffordert, seinen eigenen (ethischen) Standpunkt aufzuge-
ben, indem das Ethische mit dem Gottlichen identifiziert wird. Diese Identifizie-
rung beruht auf einem Prinzip der Personalitiit, welches von einer Beziehung
zwischen Mensch und Gott ausgeht. Diese Beziehung impliziert ein absichtsvol-
les und willentliches Verhiltnis zur Transzendenz. Diese bildet den substantiel-
len Unterschied zu Hegel, wo sich das Moment der Beziehung in der Immanenz
des Selbstbewusstseins aufloste, was letztendlich dem Kulminationspunkt einer
griechischen Metaphysik entspricht, die sich auf Folie einer apersonalen Gottes-
vorstellung entwickelt hat. So bewegt sich das Pseudonym durch ein Narrativ,
um in Abraham eine glaubende Existenzform mit dem Prinzip der Personalitit
verschrinkend anzudeuten:

Auf welche Weise existierte dann Abraham? Er glaubte. Dies ist das Paradox, durch wel-
ches er an der Spitze bleibt, welches er nicht deutlich machen konnte fiir irgendeinen an-
deren; denn das Paradox ist, daB er sich als der Einzelne in ein absolutes Verhiltnis zum

Absoluten setzt.”’

In dem MalBle wie Abraham sich nicht deutlich machen konnte fiir irgend einen
anderen und bei der Andeutung bleibt, so deutet Johannes de Silentio auf das
Geheimnis des Religiosen hin: Indem er wiederholt, was auf der Ebene des Geis-
tes einer grabenden Bewegung entspricht, die durch die Moglichkeit einer Un-
moglichkeit motiviert wird, dass der Einzelne sich zum Absoluten in ein Ver-
hiltnis setzen kann. Und dies ist keine Idee, sondern betrifft ein konkretes Ver-
halten.

Der Begriff des Paradoxes™ entziindet sich an Abraham bzw. an der teleolo-
gischen Suspension des Ethischen, die den existenziellen Zugriff auf den Begriff

47 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 57.

48 Vgl. dazu folgende Ausfithrung von Olesen Larsen: ,,.Dieser Glaube ist paradox, weil
er sich nicht aus dem menschlichen BewuBtsein ableiten ldsst, oder besser, weil er in
etwas griindet, das sich nicht aus dem im BewuBtsein Gegebenen ableiten 14ft. [...]
Als erklarende Anmerkung will ich hinzufiigen: sein Gegenstand ist nicht ohne weite-

res etwas Objektives, sondern das, was den Glauben qualifiziert, was ihn zum Glau-

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

des Glaubens ermoglicht. Die Subjektivitit des Einzelnen steht in einem Ver-
hiltnis zum Prinzip der Subjektivitit: zu Gott, der jenseits aller Vergegenstindli-
chung bzw. der Objektivierung liegt. In diesem Sinne wird das Paradigma des
Bewusstseins durch jenes der Existenz ersetzt, um den gewonnenen Begriff des
Paradoxes in einem zweiten Schritt auf das Christentum bzw. auf Jesus zu bezie-
hen:

Man wird geriihrt, man sehnt sich in jene schonen Zeiten zuriick, siil schmeichelnde
Sehnsucht fiihrt einen hin zum Ziel des Wunsches, Christus in dem verheienen Lande
umherwandeln zu sehen. Man vergifit die Angst, die Not, das Paradox. [...] War es nicht
entsetzlich, daf} dieser Mensch, der zwischen den anderen einherging, Gott war, war es

nicht entsetzlich mit ihm zu Tisch zu sitzen?*

Olesen Larsen nimmt diesen Faden auf und geht genauer auf das Verhiltnis zwi-
schen Christentum und Existenzphilosophie bei Kierkegaard ein. Kierkegaard
setzt die Existenz als Forderung des Christentums. Der christliche Glaube soll
vom Paradox her seine Bestimmung finden und gleichzeitig Parameter einer
humanen Existenz angeben: ,,Kierkegaard hat vom Christentum aus die Existenz
als den Ort entdeckt, wo sich dies vollzieht; und er hat von der humanen Exis-
tenz aus das Christliche als das Wunder bestimmt.«>

Die Kategorie des Wunders ist die entscheidende, bei der Gott sich in der
Zeit bzw. historisch offenbart und ereignet’’ und sich nicht zu einer philosophi-
schen Idee ausdiinnt, bei welcher das grammatikalische Geschlecht des Seins zu
einem verriterischen Indikator eines Neutrums und einer Neutralitdt wird. Der
Wechsel vom Neutrum in das spezifische Paradox des Christentums ereignet
sich im Sprung in den Glauben. In die Sprache der Theologie und der christli-
chen Dogmatik iibersetzt, bedeutet dies, dass der Heilige Geist es dem Menschen
ermoglicht, seine Existenz zu erneuern, indem der Glaube an die Siindenverge-
bung durch Jesus lebendig wird. Der existenzielle Charakter geht also nicht aus
dem Gedanken hervor, sondern aus dem Paradox, dass Gott sich verkorpert und
das Wort Fleisch wurde. Der Glaube wird dabei zum Glauben an das Paradox, an
welches sich die unterschiedlichen Pseudonyme in Kierkegaards Werk immer

ben macht und also nur fiir den Glauben da ist, wenn er kraft dessen glaubt. In all den
Ausdriicken, die wir nannten: das Paradox, das Absurde, die Moglichkeit usw.,
kommt nichts speziell Christliches vor.* (Olesen Larsen, Sgren Kierkegaard, 28)

49 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 61.

50 Olesen Larsen, Sgren Kierkegaard, 61.

51 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 75.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 117

wieder anndhern, um im Subtext Kierkegaards gesuchte Authentizitit anzudeu-
ten: um als Mensch — als Kierkegaard — im Glauben an die Versohnung zu exis-
tieren. Auch im Glauben, dass es eine Versohnung bzw. Wiederholung mit Re-
gine gibt, von der er sich entlobt hat.

Als Bedingung dieser Moglichkeit gilt es ein so genannter Glaubensritter zu
sein, der Abraham durch die Suspension des Ethischen fiir Kierkegaard verkor-
pert. Im Problem II wird die Suspension des Ethischen als absolute Pflicht ge-
geniiber Gott in Richtung einer neuen Ethik geleitet, die sich aus dem Akt des
Glaubens herleitet. Abraham hélt das ,,Martyrium der Unverstindlichkeit*> aus,
indem er durch die Bereitschaft seiner Tat das Verhiltnis zum Absoluten be-
zeugt. Dieses Bezeugen ersetzt die Verabsolutierung der Pflicht als ein Allge-
meines im Sinne Kants. Da wird Religion in die Immanenz menschlichen Be-
wusstseins iibersetzt, so dass moralische Ideen der menschlichen Vernunft zu-
ginglich werden. Diese (kantische) Sichtweise geht von der Autonomie des Wil-
lens aus, der sich freiwillig der Vernunft unterordnet. Gott diinnt sich dabei zu
einer moralischen Idee aus™. Jenseits dieses Autonomieverstindnisses der Ver-
nunft liegt dann notwendigerweise der Irrationalismus. Genanntes Zeugnis rela-
tiviert den ethischen Standpunkt (der Pflicht), aber genau genommen opfert er
ihn nicht, sondern iiberhoht und verschiebt ihn. Diese neue — verriickte — Ethik
bringt die spezifische Qualitit des Opfers wie folgt zum Ausdruck:

52 Ebd., 75.

53 Vgl. dazu C. Stephan Evans Ausfiihrung: ,,The main point of Fear and Trembling, on
my reading, is not that faith is opposed to morality, but that genuine religious faith
cannot be reduced to a life of moral striving, or completely understood using only the
categories of a rationalistic morality.” (Evans, Faith as the Telos of Morality, 10)
Glaube und Moral miissen nicht als unversohnlicher Gegensatz aufgefasst werden.
Denn das Dilemma selbst birgt einen verschrinkenden Charakter, der den Konflikt
keineswegs auflost, aber ein neues Gefiige der Orientierung bietet. Mooney deutet
dies wie folgt an: ,,The most satisfactory and complete reading takes the teleological
suspension to describe a moment of transitional conflict. There is unsettling confusion
in the shift from an ethics identified exclusively with ,the universal‘ to a more com-
plex ethicoreligious orientation. Experiences from within by someone caught in this
transition, there will be crisis that seems like a suspension of ethics. But only a com-
monplace morality that absolutizes the claims of community, communication, and rea-
son is set aside. Later, this conventional morality will be integrated within a broader

ethicoreligious perspective.” (Mooney, Knights of Faith and Resignation, 79f.)

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

118 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Er muf3 Isaak lieben von ganzer Seele; indem Gott ihn fordert, mufl er ihn womdoglich
noch stérker lieben, und nur dann kann er ihn opfern; denn diese Liebe zu Isaak ist es ja,
die durch ihren paradoxen Gegensatz zu seiner Liebe zu Gott seine Tat zu einem Opfer
macht. Aber dies ist die Not und die Angst im Paradox, daB er sich, menschlich gespro-

. . . .. . 54
chen, in keiner Weise verstindlich machen kann.

Essenz dieser Not ist das Fiirchten und Zittern, was letztlich jedoch einen Glau-
ben existenziell bezeugt, bei dem der Einzelne sich absolut zum Absoluten ver-
hilt; als wirkliche Beziehung zur Transzendenz. Chiffre dieser Wirklichkeit ist
der schopferische Augenblick, bei dessen Spannung die Wirklichkeit des Geistes
aufzuscheinen vermag. Bei Abraham geschieht dies mit einer Bewegung, ,,durch
die er seine Seele zuriickversammelt auf das Wunder.“>> Im Wunder wird das
Ethische gebiindelt bzw. neu erschaffen. Oder: Das Paradox stellt den Einzelnen
iber das Allgemeine, was zum Kriterium echter Religiositit erhoben wird. Mit
den Ausfiihrungen in Problem I1I wird die schopferische Dimension mit der Pro-
blematik des Schweigens verwoben. Der entscheidende Faden bildet dabei das
Motiv der Verborgenheit. In diesem Motiv verbirgt sich gleichzeitig die Nihe
zum jiidischen Denken. Folgender berithmte Tagebucheintrag aus Gilleleie vom
1. August 1835 unterstreicht die Problematik zwischen Ver- und Entbergung:

Es kommt darauf an, meine Bestimmung zu verstehen, zu sehen, was Gott eigentlich will,
daf} ich tun soll; es gilt eine Wahrheit zu finden; die Wahrheit ist fiir mich, die Idee zu fin-
den, fiir die ich leben und sterben will. [...] Was niitzte es mir, da} die Wahrheit vor mir
dastinde kalt und nackt, gleichgiiltig, ob ich sie anerkennte oder nicht, eher ein dngstliches
Schaudern bewirkend als eine vertrauensvolle Hingabe? [...] Es ist dieses innere Handeln
des Menschen, diese Gottesseite des Menschen, worauf es ankommt, nicht eine Masse von
Erkenntnissen; denn die werden wohl folgen und werden sich dann zeigen nicht als zufil-
lige Aggregate oder als eine Reihe von Einzelheiten, eine neben der anderen, ohne ein
System, ohne einen Brennpunkt, in welchem alle Radien sich sammeln. Einen solchen

Brennpunkt habe ich wohl auch gesucht.«*

Die Metapher der nackten Wahrheit stellt fiir Hans Blumenberg ,,die Indifferenz
des Objektiven“57 dar, welche zum Selbstbewusstsein der aufklidrerischen Ver-
nunft gehort und sich mit der Metapher des Lichts verschriankt. Kélte und Nackt-

54 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 68.

55 Ebd., 72.

56 Kierkegaard, Die Tagebiicher 1834-1855, 43-46.

57 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, 57.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 119

heit charakterisieren die objektive Wahrheit, die iiber das Paradigma der Evidenz
gesteuert wird. Das Licht der Vernunft beleuchtet den Gegenstand, so dass der
Gegenstand und das Denken in Ubereinstimmung sind. Gerade vor dieser Stim-
migkeit schreckt Kierkegaard zuriick. Darin zeichnet sich fiir ihn ein horror va-
cui der Bedeutungslosigkeit ab. Bedeutung lehnt sich an eine vertrauensvolle
Hingabe an, wo der Mensch in Wahrheit leben kann und nicht blof8 von au3en
Wahrheit methodisch konstatiert. Die subjektive Wahrheit erfordert einen Brenn-
punkt, wo die Fidden der eigenen Existenz gebiindelt werden. Gerade dieser von
Kierkegaard gesuchte Brennpunkt konstituiert die Verborgenheit und das Ge-
heimnis des (heiligen) Geistes. Flucht- oder eben Brennpunkt bildet Abraham,
dessen Handeln gerade nicht evident ist. Seine Wahrheit ist eine um- und ver-
hiillte. Wobei die Verhiillung nicht blof das Gegenteil der nackten Wahrheit
meint, sondern in einer schopferischen Dimension der Freiheit liegt.

An dieser Stelle wird auch nochmals die Diskrepanz zu Hegel deutlich, bei
dem das Ethische das Allgemeine ist, welches es zu offenbaren gilt. Sich als
Einzelner zu verbergen, impliziert eine Systemverweigerung und ist unethisch
bzw. Siinde. In diesem Kontext bedeutet die Pseudonymie neben der Skizze ei-
nes moglichen Existenzentwurfs die Verbergung der Innerlichkeit (Kierke-
gaards). Damit soll das Geheimnis der Personlichkeit bewahrt werden, die sich
per se nicht vermitteln ldsst. Johannes de Silentio steht paradigmatisch fiir diese
Verschriankung. Die Verborgenheit wird letztlich zum Movens des Textes, der in
der Bewegung die Spannung zwischen Zeigen und Verstecken erzeugt: ,.Der
Weg, den ich zu gehen habe, ist, die Verborgenheit dialektisch durch die Asthe-
tik und die Ethik durchzufiihren; denn es geht darum, daf die &sthetische Ver-
borgenheit und das Paradox sich in ihrer absoluten Verschiedenheit zeigen.“58

Dem Asthetiker bieten die Verborgenheit bzw. die Verschwiegenheit subjek-
tive Spielformen an, indem er im erotischen Sinne Verstecken spielen kann. Die
Verwicklung bedeutet Reiz. Indem der Asthetiker jedoch in letzter Konsequenz
mit seinem eigenen Selbst Verstecken spielt, droht ihm, dass er sein eigenes Ich
verspielt. Dem wird der ethische Drang entgegengesetzt, der Offenbarung und
Objektivierung zum Ziel hat. Weil jedoch die Verschwiegenheit zur Grundbe-
stimmung der Innerlichkeit gehort, ist die Subjektivitit des Einzelnen unabding-
bar, dies aber im Sinne einer Transparenz gegeniiber Transzendenz. Gerade hier
liegt aber gleichzeitig das Problem des Geheimnisses undurchschaubarer Perso-
nalitiit, da das Schweigen des Einzelnen nicht eindeutig auf den Bereich der As-
thetik oder der Religion verweist: ,,Gehe ich weiter, dann stofe ich bestdndig an
das Paradox an, das gottliche und das ddmonische, denn Schweigen sind beide.

58 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 79.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Schweigen ist Bezauberung des Ddmons; und je mehr da geschwiegen wird, des-
to furchtbarer wird der Ddmon, aber Schweigen ist auch der Gottheit Einver-
“* S0 bildet das Schweigen die Spitze einer Ambi-
valenz, die letztendlich als dieses unberechenbare Paradox Furcht und Zittern

stindnis mit dem Einzelnen.

auslost. Dies deutet wiederum auf Kierkegaards ureigene Situation hin, bei dem
die Melancholie sein innerstes Geheimnis bildet, das ihn glaubend und ddmo-
nisch macht: ,,Solche Naturen sind vom Grund auf im Paradox, und sie sind kei-
neswegs unvollkommener als andere Menschen, nur daf} sie entweder verloren
sind im ddmonischen Paradox oder erlost werden im géttlichen.“60

Um die verschiedenen Nuancen der Verborgenheit auszuloten, greift Silentio
unterschiedliche literarische Skizzen auf. Ein besonderes Gewicht bekommt da-
bei die Sage von Agnete und dem Meermann: Der Meermann ist ein Verfiihrer,
der durch sein Spiel das Verborgene der Agnete hervorlockt. Durch ihre absolute
Unschuld findet im Meermann eine Transformation statt, so dass er Agnete nicht
mehr verfithren kann. Das einsetzende Siindenbewusstsein ldsst ihn die Bewe-
gung der Reue machen, wodurch er sich zum Einzelnen wandelt. Es braucht je-
doch zusitzlich die Bewegung des Absurden als eine glaubende Bewegung. Die
Bewegung des Glaubens steht jedoch auBerhalb seiner Macht. Die entscheidend
schopferische Konzentration liegt im Glauben, der jedoch nicht in der Bewegung
des Absurden liegt, sondern im Sprung selbst. Existenzphilosophisch bleiben wir
hier bei einem didmonisch gesittigten Denkwiderstand stehen, der den entschei-
denden Punkt des Durchbruchs vor Augen hat: ,,Aus eigener Kraft kann er nur
die Bewegung der Reue machen, aber er braucht auch absolut seine ganze Kraft
dazu, und deshalb kann er unmoglich wieder durch eigene Kraft zuriickkommen
und die Wirklichkeit ergreifen.“6
Wirklichkeit zu ergreifen, impliziert Transparenz und Evidenz, wodurch das Ob-
jektiv-Ethische offenbar werden kann. Dies wire jedoch eine Denkbewegung der
Bemichtigung, welche die Wirklichkeit begreifen und entsprechend benennen

" Durch eigene Kraft zuriickkommen, um die

kann.

Abraham nimmt sich da heraus und bildet deshalb die Ausnahme, weil sein
Schweigen mit einem fundamentalen Unvermdgen, nicht sprechen zu konnen
verbunden ist. Dieses Unvermodgen verweist auf das Wesentliche der Verber-
gung, durch das spannungsvolle Hindeuten auf die gottliche Instanz, die sich
iiber das Ethische hinaus verbirgt. Wir Leser, Johannes de Silentio und vor allem
Kierkegaard konnen Abraham entsprechend nicht verstehen. Als Ritter des Glau-

59 Ebd.,, 81f.
60 Ebd., 99.
61 Ebd., 93.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 121

bens verkorpert er den Sprung, durch den er glaubend die Wirklichkeit wieder
empfingt, bzw. Isaak zuriickbekommt. Seine Leidenschaft als Existierender ist
gleichzeitig durchbrechender Glaube, wihrend dem Pseudonym seinerseits die-
ser Mut und diese Radikalitét versagt bleiben. Ein existenzieller Mut, der darauf
beruht, dass Gott das religiose Geheimnis ist, wahrt und — sieht: ,,denn er sieht in
das Verborgene [Matth. 6,6] und kennt die Not und z&hlt die Tridnen und vergift
“2 Unsere Sehgewohnheit beruht auf der Sichtbarmachung der Welt, sie
beruht auf Evidenz und der sich entsprechend legitimierenden Ethik, die per se
lichtvoll und verniinftig ist. So gesehen speist sich das existenzielle Moment des
Glaubens aus der Spannung, die aus der Verbergung resultiert, aber ins Verbor-

nichts.

gene sehen kann. Das Verborgene konstituiert als Geheimnis die spannungsvolle
Verschrinkung zwischen Glauben und Wissen und verleiht dieser Spannung eine
existenzielle Prigung. Der faszinierende Brennpunkt liegt letztendlich bei der
Denkstruktur in Bezug auf die Unsichtbarkeit, die jedoch aus der Perspektive des
Sichtbaren ,,angeschaut* wird. Der existenzielle Blick erkennt den Widerstand
und bildet dazu die existenziellen Leitbegriffe des Absurden und des Paradoxes.
In dieser religionsphilosophischen Selbstvergewisserung entsteht zwischen
Christentum und Judentum eine Wahlverwandtschaft, dies in Absetzung zum
Griechentum. Wobei es gleichzeitig entscheidende Differenzen zwischen Chris-
tentum und Judentum herauszuarbeiten gilt, die sich im Phdnomen der Annéhe-
rung an die Kategorie des Geheimnisses deuten lassen. In einem Ubergangskapi-
tel ziehen wir darum herum die Kreise.

4.1.4 Ubergang: Geheimnis und Verantwortung bei Derrida

,Ich zittere vor dem, was iiber mein Sehen (voir) und mein Wis-
sen (savoir) hinausgeht, wiewohl es mich bis ins tiefste Innere,
bis in die Seele und in die Knochen, wie man sagt, betrifft.”

JACQUES DERRIDA, DEN TOD GEBEN

Im Ubergang zu Max Brod lohnt es sich, unser Augenmerk auf Derrida zu rich-
ten, der sich in Den Tod geben mit dem Begriff des Geheimnisses so auseinan-
dersetzt, dass er sich religionsphilosophisch fruchtbar machen lésst:

Die Religion ist Verantwortung oder sie ist nicht. Ihre Geschichte hat Sinn nur in einem
Ubergang zur Verantwortung. Ein solcher Ubergang durchliuft oder erduldet die Priifung,

die das ethische Bewufitsein schliellich vom Démonischen, von der Mystagogie und vom

62 Ebd., 112.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Enthusiasmus, vom Initiatischen und Esoterischen befreien wird. Religion im echten Sin-
ne des Wortes konnte es in dem Moment geben, wo die Erfahrung der Verantwortung sich
dieser Form des Geheimnisses entzieht, welches das ddmonische Mysterium genannt

. 163
wird.®

Mit genealogischem Blick folgt Derrida der Geschichte des Geheimnisses in ih-
ren Briichen und Umbriichen bzw. den tektonischen Verschiebungen, die sich in
diesem Narrativ zeigen oder verbergen. Eine nicht unsichtbare, doch eher dialek-
tische Hand scheint da am Werk zu sein, so dass das orgiastische Mysterium im
heidnischen Kult im Platonismus gezéhmt bzw. aufgehoben wurde. Man kann
darunter auch den Topos des Ubergangs vom Mythos zum Logos verstehen, bei
dem das Orgiastische kontrolliert oder: der Vernunft unterworfen wird. So be-
trachtet kann bereits bei Platon von einer Subjektphilosophie gesprochen wer-
den, bei der die Etymologie mit der Geste der entsprechenden Unterwerfung ein-
hergeht. Platons Ubergang zur Verantwortung bedeutet einerseits die Loskettung
aus dem orgiastisch-dunklen Hohlenraum als elementarer, archaisch-korperhaf-
ter Raum, der als verborgener Erdinnenraum einen Nachhall unterirdischer Mys-
terienorte darstellt. Platons Umkehr wendet sich andererseits einem neuen Mys-
terium zu, das sich aus der Absonderung vom Korperlichen ergibt: der unsterbli-
chen Seele. Dieses Sich-Ergeben bildet eine Prifiguration dessen, was Derrida
mit seinem Titel aufscheinen ldsst: Den Tod geben bezieht sich hier auf Platons
beriihmtes Diktum: Philosophie als Sterben lernen. Dies im Sinne einer Wegan-
leitung — will heilen: einer Methode, die sich als Dialektik versteht und als Telos
die Idee des Guten vor Augen hat. Diese Redewendung ist bereits wiederum ver-
fanglich, handelt es sich doch bei dieser Idee um etwas Unkorperliches und Un-
sichtbares. Gleichwohl versteht sich die Idee als Uberhohung des wahrgenom-
menen Weltbereichs, einem Bereich, der sich durch die Lichtverhiltnisse ent-
decken lieB. So impliziert der Prozess des Aufdeckens ein rein geistiges Entde-
cken, indem das sinnlich wahrnehmbare Licht {iberwunden — genauer: verinner-
licht wird. Die subjektivierende Interiorisierung etabliert das neue Geheimnis,
indem die Seele sich auf sich selber konzentriert, als Versammlung der Seele auf
sich selbst. Das Mysterium ist zugleich philosophische Methode, indem das Sub-
jekt prozessiv dem Grenzwert absoluter Unsichtbarkeit zusteuert, und dabei zu-
nehmend in die ordnende Kraft der Idee des Guten eingeht. Den Tod bzw. die
Unsterblichkeit vor Augen habend. Als imaginires erotisches Begehren, das sich
nach der Koinzidenz zwischen Tod und Leben sehnt. Durch Teilhabe an dieser
vermeintlichen Transzendenz lernt das Subjekt sterben, wird lichtvoll und gar er-

63 Derrida, Den Tod geben, 332.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 123

leuchtet, sozusagen als todliche Selbsterweckung. Als eine Reflexivitit, deren
Licht auf das Selbst bricht und in deren Brechung der Ruf nach dem Erkenne
Dich selbst erklingt. Das Geheimnis beruht auf der sich absondernden Teilhabe
an einer Transzendenz, die sich durch Teilhabe in Immanenz verwandelt. Diese
Verwandlung konnte sodann als Zauber des Logos gelten, der den Mythos in
sich so wahrt, aber neu definiert: Als ein Spannungsverhéltnis zwischen Sicht-
barkeit und Unsichtbarkeit, geprigt durch eine Metaphorik des Lichts. Die Ab-
sonderung des dunklen Korpers und die Unsichtbarkeit werden konstitutiv fiir
ein geheimnisvolles Licht.

Die zweite paradigmatische Verschiebung des Geheimnisses ortet Derrida im
Christentum, das das Geheimnis als mysterium tremendum versteht. In das Ge-
heimnis, das Zittern macht, hat sich eben auch Kierkegaard mit Furcht und Zit-
tern eingeschrieben. Entscheidend wird dabei die Schnittstelle fiir einen jiidisch-
christlichen Dialog, bei der Transzendenz gesetzt wird, die nicht als immanentes
Wissen im Subjekt eingehen kann, sondern ein unergriindbares Geheimnis
bleibt. Dieses Geheimnis der Transzendenz lebt oder besser bebt aufgrund eines
Verdridngungsprozesses, bei dem einerseits die Subjektivitidt durch Personalitiit
ersetzt wird und andererseits die apersonale Idee des Guten durch ein personales
Gottesverstindnis aufgebrochen wird, bei dem das Gut-sein der Ordnung durch
die willentliche Gabe Gottes in Form der Giite ersetzt wird. Die zitierte Verant-
wortung ist nun insofern iibergegangen oder weiter gegangen, als sie sich auf
konstitutiv Anderes bezieht und sich als Antwort auf eine personale Instanz ver-
steht, welche die Seele durchdringt, aber selber auler Reichweite des Blicks der
Seele bleibt. Dieser Umbruch bedeutet eine erhdhte Spannung zwischen der be-
reits bei Platon genannten Polaritit zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit,
wobei nun die existenzielle Dimension des Paradoxes einbricht: Denn es geht
nicht mehr um die Selbsterkenntnis, die von einem erotisch-imaginidren Grenz-
wert — sprich von Eros — motiviert wird, sondern um das Verhéltnis zu einer
Transzendenz, die sich prinzipiell hinter dem Grenzwert verbirgt und sich der
philosophischen Metaphorik des Lichts und Horizonts entzieht, um den Begriff
der Verantwortung zu extrapolieren, bei dem Wirklichkeit dialogisch verstanden
wird.

In Anlehnung an den tschechischen Philosophen Jan Patocka verweist Derri-
da auf diesen strukturellen Paradigmenwechsel, wobei die Frage nach dem We-
sen der Person ungeniigend bzw. nicht addquat thematisiert wird. Eine entspre-
chende Herausforderung eines Dialogs zwischen Christentum und Judentum
dringt sich formlich auf, auch wenn Patocka aus einem christlichen Selbstver-
stdndnis heraus argumentiert. Folgende Ausgangslage verdeutlicht diese Liicke:

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Das Unzureichende dieser Thematisierung bleibt also auf der Schwelle der Verantwor-
tung. Sie thematisiert nicht, was eine verantwortliche Person ist, das heifit was sie sein
soll, namlich dieses die Seele dem Blick der anderen Person Aussetzen, der Person als
transzendentem Anderen, als Anderen, der mich anblickt und angeht (regarde), aber der
mich anblickt und angeht, ohne daf ich, das Ich/ich (le moi-je), ihn erreichen, ihn sehen
oder ihn in Reichweite meines Blickes halten konnte. Vergessen wir niemals, daf} eine un-
geniigende Thematisierung dessen, was die Verantwortung ist, das heifit, was sie sein soll,
auch eine unverantwortliche Thematisierung ist: Nicht zu wissen, kein ausreichendes Wis-
sen noch BewuBtsein davon zu haben, was verantwortlich sein heift, ist an sich schon ein

Verfehlen der Verantwortung.®*

Mit dem Begriff der Verantwortung verbindet sich einerseits ein ethischer An-
spruch, der sich intersubjektiv und verniinftig auszuweisen vermag. Dariiber hin-
aus birgt er Schichten, die diesen Bereich transzendieren, um zu ihm zuriickzu-
kehren, indem der Begriff des ganz Anderen so gesetzt wird, dass eine nur ver-
niinftige Vereinnahmung prinzipiell nicht moglich, ist. Denn: Das ganz Andere
entzieht sich dem Licht der Intentionalitit. In dieser Unbegreiflichkeit kiindigt
sich eine jiidische Ethik an, die das Ethische nicht suspendiert, sondern insofern
erweitert, als der Andere eine konzeptuelle Erweiterung erfihrt, was paradigma-
tisch auf die Philosophie des Antlitzes bei Emmanuel Lévinas zutrifft. Da deutet
sich eine Verschrinkung zwischen dem Narrativ um Abrahams Schweigen an
und der Art und Weise, wie der Begriff der Verantwortung in die Verantwortung
genommen wird. Mit Blumenberg gesprochen ist eine Theorie der Unbegriff-
lichkeit von Noten, um innerhalb der Sprache auf eine Grenze aufmerksam zu
machen, an der der Begriff der Verantwortung nicht zu einem Thema oder zu ei-
ner These gerinnen konnte. Der Begriff gibt sich nicht zu sehen im Sinne einer
Reprisentation. Der Begriff der Verantwortung vergegenwirtigt nichts, was es
darin zu sehen gébe. Mit der indirekten Mitteilung und der damit zusammenhén-
genden Pseudonymie versucht Kierkegaard dieses Topos griechischen Denkens
zu verlassen.

Als solch ein unbegriffener Begriff wird er zu einem paradoxen oder existen-
ziellen Begriff, der von der Struktur eines gewissen Geheimnisses lebt oder fiir
Patocka und Kierkegaard als mysterium tremendum bebt: Als Blick Gottes, der
sich in seiner furchterregenden Erhabenheit entzieht und doch verpflichtet: Bis
zur Opferung des eigenen Sohnes! Wihrend bei Kierkegaard das Motiv der Op-
Sferung im Vordergrund steht, spricht die jiidische Auslegetradition von der Ake-
dah, der Bindung an eine Form der Verantwortlichkeit gegeniiber Gott, was es

64 Ebd., 354.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 125

noch genauer zu beleuchten gilt. Kierkegaards Interpretation des Opfers hingt
mit einer Opferhaltung zusammen, die historisch bedingt ist. Er mochte eine
verniinftelnde Maske des Christentums opfern, um den wahren Charakter des
Religiosen wieder zu holen oder zu wiederholen... Da zeigt sich nochmals die
gemeinsame Schnittstelle zwischen jiidischer Ethik und dem existenziellen An-
satz Kierkegaards: In der Aufforderung Gottes an Abraham spiegelt sich ein
Konzept von Personalitit, das unvertretbar ist und von einer geheimnisvollen
Einzigartigkeit lebt. Abrahams Situation kann weder nivelliert noch neutralisiert
werden. Derrida unterscheidet ganz im Sinne Kierkegaards zwischen Rolle und
Person und trifft damit einen zeitlosen Nerv der Zeit, die Einzigartigkeit in ver-
schiedensten Masken simuliert und das Geheimnis variantenreich dsthetisiert,
indem Mechanismen der Entschleierung, des Zur-Schau-Stellens und der Neu-
gierde spielen. Bezieht man dies auf Kierkegaards Lebensstadien, so verbleiben
der Asthetiker und der Ethiker in Rollen, wihrend es nur dem religiosen Men-
schen gelingt, Person zu werden. Konstitutiv fiir das religiose Geheimnis ist die
Unantastbarkeit, was notwendigerweise mit Heiligkeit in Verbindung steht und
im zweiten Teil niher unter dem Begriff von Kiddusch Haschem (Heiligung des
gottlichen Namens) beleuchtet werden soll: ,,Das echte Mysterium muf3 mysteri-
0s bleiben, und wir diirfen uns ihm nur annidhern, wenn wir es sein lassen, was es
ist: verschleiert, entzogen, mysteritis.“65

Die Geste der Sorgfalt und Behutsamkeit gegeniiber dem ganz Anderen be-
deutet als Denkfigur, dass es darum geht, sich dem Geheimnis anzunihern, ohne
es identifizieren zu wollen. Der Ausdruck Korban unterstreicht diese Geste,
durch die in ihm angelegte hebrédische Bedeutung der Anndherung. Das Geheim-
nis fordert den Menschen auf, sich dem Heiligen anzunihern, ohne es er- und
begreifen zu wollen, was es zerstoren wiirde. Die unendliche Verantwortung
bindet Abraham an das Geheimnis, das mit Schweigen einher geht oder mindes-
tens mit einer gewissen Lakonik. Gerade darin liegt die jiidische Erfahrung des
verborgenen und geheimen Gottes, der nur als Spur der Schrift lesbar, aber nicht
leibhaftig fassbar ist. In diesem Kontext vergegenwirtigen wir uns nochmals He-
gels Ausfithrung zu Pompejus, der ins Innerste des Tempels vordrang und ent-
tduscht war, nichts zu sehen, was sich ihm da (re)présentiert — und offenbart hét-
te. Die Offenbarung folgt dabei einer Identititslogik, die sich mit Geist identifi-
zieren ldsst. Dieser Voyeurismus, der die Wahrheit nackt sehen will, was sogar
das erotische Element dem platonischen Eros austreibt, wird durch einen Satz
Derridas aufgedeckt, der sich als Tautologie verkleidet, um aber insgeheim eine

65 Ebd., 365.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Art Schibboleth zu sein: ,,Tout autre est tout autre“%® lautet die Formel, die so

deutsch und idealistisch anklingt wie Fichtes Ich = Ich, sich aber vermeintlich
tautologisch auf den Anderen beziehend. Der Identitdt wird ein Spiel der Diffe-
renz entgegengesetzt, bei dem jeder andere nicht nur jeder andere ist, sondern:
ganz anders. So verschiebt sich insgeheim die Logik zum Primaten der Ethik, die
im ausgefiihrten Sinne unendlicher Verantwortung gleichzeitig das Wesen der
Religion ausmacht, indem der Mensch sich nicht nur dem ganz Anderem, Gott
gegeniiber, zu verantworten hat, sondern jedem anderen, insbesondere den Men-
schen gegeniiber. Ethik wird dabei als eine Beziehung zum Anderen hin fundiert,
ohne der Vernunft eine absolute Autonomie einzurdumen.

Doch genau diese Verschiebung gilt es in der Gegeniiberstellung zwischen
Kierkegaard und jiidischem Denken im Auge zu behalten, um bei genannten
Schnittstellen entscheidende Differenzen herauszuarbeiten, welche die Begriffe
der Ethik und Religion betreffen. Die entscheidende Schliisselstelle liegt in
Kierkegaards Schlusszeilen von Furcht und Zittern, in denen er in Anlehnung an
Matthdus 6,6 eine evangelische Sichtweise Gottes vertritt, der in das Verborgene
des Menschen sieht. Eine entscheidende Spur wird dabei von Derrida gewiesen,
indem er Kierkegaards Kategorie des Geheimnisses und der damit verbundenen
Verantwortung an einem Denken lokalisiert, das seinen Ort im Visuellen hat:

Ins Verborgene sehen. Was kann das heilen? Noch bevor wir darin ein Zitat aus dem
Evangelium des Matthéus erkennen (videre in abscondito, en to krypto blepein), stellen
wir fest, dal das Eindringen ins Geheimnis, ins Verborgene dem Blick, dem Sehen, der
Beobachtung anvertraut wird — eher als dem Horen, dem Riechen oder dem Tasten. Man
konnte sich ein verborgenes Geheimnis vorstellen, das sich weder verfestigen noch durch-
queren ldBt, sich also als Verborgenes oder Geheimnis allein dem Horen freigibt oder sich
offnet oder, indem es sich beriihren, fithlen 146t, und zwar gerade, weil es dem Blick sich
entzieht oder weil es unsichtbar ist — oder noch, weil das, was in ihm sichtbar ist, das Ver-

borgene, das nicht sichtbar ist, verborgen hlt."’

Gott als das ganz Andere iiberschreitet einerseits das Sehen und begriindet das
mysterium tremendum, andererseits sieht er ins Verborgene, was einen Begriff
der Unsichtbarkeit generiert, der in der Ordnung des Blickes bleibt und die Per-
son in Unruhe versetzt bzw. sie fiirchten und zittern lidsst, was das dialektische
Umschlagen einer rationalen in eine irrationale Ordnung erahnen ldsst. Wird die-
ser dialektische Umschlag als Polaritit zwischen Natiirlich- und Ubernatiirlich-

66 Ebd., 408.
67 Ebd., 414f.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 127

keit gedacht, haftet dem Ubernatiirlichen ein metaphysisch-entweltlichter Ge-
schmack an, der existenziell und aber auch irrationalistisch geprégt ist. Als prob-
lematische Ableitung daraus ergibt sich der existenzielle Brennpunkt bei Kier-
kegaard: Die Innerlichkeit, die mit dem Blick nach innen sich um das Innerste
sorgt und in dieser dngstlichen Selbstsorge Wahrheit als subjektive Wahrheit
proklamiert. Als ein beredtes — paradoxes — Schweigen®, das wagemutig alles
auf eine Karte setzt, dass Gott ins Verborgene sieht und ein entsprechendes Ver-
héltnis in Kierkegaards Schlusssatz begriindet: ,,Entweder gibt es ein Paradox,
daf der Einzelne als der Einzelne in einem absoluten Verhéltnis zum Absoluten
steht, oder Abraham ist verloren.“® Dass der Mensch in das Innerste seiner
Selbst nicht sieht, hingt mit einem christlich geprédgten Siindenverstindnis zu-
sammen: Mit einer Siinde, die den Menschen a priori — oder vererbt — in einer
ungewissen Intransparenz beldsst, die es glaubend bzw. in den Glauben sprin-
gend aufzulosen gilt. Der existenzielle Drang nach Freiheit als Uberwindung des
oder Befreiung vom Paradox verbindet sich mit der schweigend-verinnerlichen-
den Erwartung nach Erlosung durch die Gnade Gottes. In dieser Selbstverket-
tung klingt die ddmonische Qualitét als eine Art irrationaler Selbstbefangenheit
an, die das paradoxe Schweigen gleichsam zu einem ddmonischen Schweigen
macht, in welchem der Mensch fundamental von Furcht und Zittern gezeichnet
ist, in einer verengten Selbstsorge bzw. in einer Uberfokussierung auf die Got-
tesbeziehung70, bei der jede innere Regung zwischen Gnade und Freiheit bedeut-
sam sein konnte. Dabei droht die Welt zu verschwinden oder zur Innenwelt zu
schrumpfen. — Bei dieser Schrumpfung wird Isaak so verinnerlicht, dass das Op-
fer préfigurativ auf den Opfertod von Jesus hinzuweisen scheint. Das Thema der
Freiheit ist dem Judentum entlehnt, um es im entscheidenden Moment als ein

68 Diese verinnerlichende religios-existenzielle Dimension greift Guardini ebenfalls auf
und erscheint wie ein Kommentar zu Johannes de Silentio: ,,Das echte Schweigen be-
deutet nicht das bloe Negativum, daf} nicht gesprochen werde, sondern ein lebendi-
ges Verhalten; eine in sich schwingende Bewegtheit des inneren Lebens, in welcher
dieses seiner selbst michtig wird. Erst aus dieser bewegten Ruhe kommt dem Wort
jene stille Kraft, die es voll macht. Dariiber hinaus ist das Schweigen ein Offenwerden
vor der Sinngestalt, die sich dem inneren [Hervorhebungen von R. B.] Blick darbie-
tet.” (Guardini, Religiose Erfahrung und Glaube, 80f.)

69 Kierkegaard, Furcht und Zittern, 112.

70 Vgl. dazu Beyrich, Ist Glauben wiederholbar?, 165: ,,Denn Derridas Interpretation der
Verantwortung lduft daraus hinaus, dal er das Verhiltnis zu jedem und jeder ,ande-
ren‘ in den Kategorien beschreibt, die Kierkegaard allein der Gottesbeziehung, d.h.

der Beziehung zu dem ,ganz Anderen‘ vorbehalten hatte.*

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Christentum zu scheiden, das den Zugang zur Uberwelt Gottes nur durch Gnade
vorsieht. — Dies vollzieht sich durch die Vor-Sehung einer gottlichen Instanz, die
ins Verborgene sieht. Mit Max Brod ist dieser Begriff der Unsichtbarkeit in den
Rahmen der jiidischen Tradition zu iibersetzen. Es gilt nun die Bewegung des
Uber-Setzens so zu vollziehen, dass eine Ordnung des verstehenden Horens hor-
bar wird, bei der sich die Verantwortung an ein jiidisches Konzept der Personali-
tdt bindet, ohne dass die Vernunft Gefahr lauft, sich zu opfern bzw. dialektisch
umzuschlagen. Diese Ubersetzung hat seinen Ausgangspunkt in der Existenzphi-
losophie Kierkegaards, die sich mit einer hier entwickelten antiphilosophischen
Denkbewegung und Rhetorik von der traditionellen Philosophie verabschiedet.
Dieser Abschied birgt einen Aufbruch in Richtung Gottes, der im Sinne Derridas
als A-dieu gedeutet werden kann: Zu Gott sich hinwendend. Dies bedeutet, dass
der existenzielle Ausgangspunkt in Richtung einer dialogischen Philosophie71
aufbricht, bei welcher der Mensch Gott sucht.

71 Vgl. dazu Bergman, Dialogical Philosophy: From Kierkegaard to Buber, 2: ,,The phi-
losophy of dialogue which we will discuss in this lectures is not the same as ,existen-
tialism,* since not every existential philosophy stresses the dialogical factor; however,
the two schools are identical with respect to the position of the individual within the

philosophical system.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 129

4.2 MAX BROD: BINDUNG DER VERANTWORTUNG

,»Es gibt aber eine groe Gemeinschaft der Geister, die aus sich
selbst heraus, ohne dogmatische Briicke, ohne Wissen um den
Sachverhalt und ganz ferne jeder Absicht, ja vielleicht diese
Nachbarschaft aus vollem Herzen verabscheuend, — dem innern
Wesen des Judentums nahekommen. Das sind die grofen Lie-
benden. — Denn das Wesen der grofen Liebe ist ,Diesseits-
wunder* in seiner kiihnsten reinsten Form. Zwei grof3e Liebende,
Christen allerersten Ranges, sind in ihrem Erlebnis der jiidischen
Einstellung zur Welt benachbart, [...]: Dante und Kierkegaard.*
MAX BROD, HEIDENTUM, CHRISTENTUM, JUDENTUM

4.2.1 Der dialogische Umbruch oder: Das edle Ungliick

Das Augenmerk dieses Durchgangs gilt dem akustisch geprigten Paradox bered-
ten Schweigens, welches religios motiviert — durch Gen. 22 — sich bei Kier-
kegaard durch Johannes de Silentio indirekt mitteilt. In dieser Gebrochenheit
wird ein wahlverwandtes Verhiltnis zu Kierkegaard angedeutet. Dabei spielt das
entfaltete Motiv beredten Schweigens insofern eine Rolle, als es bei Brod in sei-
ner Paradoxie einerseits wie ein Zauber wirkt und andererseits sein Philosophie-
verstdndnis als ein existenzielles ausweist, indem der Reibung eine zentrale Rol-
le zukommt. Die Reibung impliziert einen Denkwiderstand, der das Denken mo-
tiviert. Aus dieser Perspektive kann Brods Nachdenken als ein hochambivalentes
Einschreibeverfahren verstanden werden, bei dem Brod gleichzeitig gehemmt
und inspiriert wird, indem er auf der biographischen Ebene gleichzeitig seine ei-
genen verschiitteten jiidischen Wurzeln wieder entdeckt und dabei sein neu ent-
decktes Judentum behaupten muss. Insofern verbindet sich die Wahlverwandt-
schaft mit einer Selbstbehauptung, bei der Kierkegaard in seiner Nihe zum Ju-
dentum erkannt, aber gleichzeitig auf Distanz gehalten wird. Nichtsdestotrotz
oder besser: gerade deshalb ergibt sich eine spannungsvolle dialogische Situati-
on, deren Zwischenrdume als dialogische Philosophie nun ausgelotet werden.
Brod setzt mit einer elementaren Unterscheidung zwischen Heiden-, Chris-
ten- und Judentum ein, um grundlegende Verhaltensweisen auszudifferenzieren,
die das Verhiltnis zwischen sichtbarer Welt und géttlicher Uberwelt betreffen:
Wihrend das Heidentum von der Idee der Diesseitsfortsetzung lebt, steht das
Christentum unter der Idee der Diesseitsverneinung. Dies bedeutet, dass im
Griechentum die natiirlichen Krifte, Werke und Triebe iiberhoht, wihrend diese
im Christentum verneint werden, da die Triebe zur apriorisch siindhaften Natur

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

des Menschen gehéren. Der Zugang zur gottlichen Uberwelt geschieht durch ei-
ne Erhohung, die ausschlieBlich in der Gnade Gottes liegt, die sich in der protes-
tantischen Variante mit dem ausschlieBlichen Glauben an den Opfertod Christus
verbindet. Beim Katholizismus gesellen sich die Sakramente dazu. Dem Juden-
tum kommt eine komplexe Zwischenstellung zu, welche weder das Diesseits ra-
dikal bejaht noch verneint, sondern von einem Begriff von Welt ausgeht, der dy-
namisch mit der Dimension des Wunders verschrénkt ist:

Die sichtbare Welt ist dem Juden nicht Schauplatz eines einzig-einmaligen Wunders, einer
vor zwei Jahrtausenden ein fiir allemal vollbrachten Heilstat, — sie bietet sich vielmehr
immer und in gar nicht vorhersehbaren Richtungen dem Wunder an, wiewohl solche Be-
gegnungen natiirlich nur als dulerst seltene Ausnahmefille (die ,,36 Gerechten* jedes
Zeitalters!), nicht in pantheistischem Dusel als Lauf der Alltagswelt zu denken sind. [...]
Uberall schlummern ,,Funken der Gottheit®, nicht nur in ,,sakramentalen® Handlungen,
sondern auch in unsern ganz vernunftmafigen oder rein vitalen Funktionen, im Studium,
im Handewaschen, im Essen usf. (der Moglichkeit nach!), selbst in der Siinde, wie ein tie-
fer Satz des Rabbi Akiba lehrt.”®

Diese Ausfiihrung verdeutlicht, dass der Weg zum Unsichtbaren nicht mittels der
Methode der Diesseitsverneinung bzw. Weltabsonderung beschritten wird, son-
dern sich als Empfinglichkeit der Dimension des Wunders versteht, das in die
Welt einbrechen kann, so dass Sein nicht bloB ist, sondern geschieht. Um diesen
Dynamismus hervorzuheben, greift Brod auf Versatzstiicke jiidischer Tradition
zurlick. Dabei spielt einerseits die Kabbala eine zentrale Rolle, die von einer
nicht abgeschlossenen Schopfung ausgeht, da sich beim Akt der Schépfung Gott
selbst so entduBert hat, dass sich ein Teil von ihm im Exil befindet. Diese Teile
bezeichnet Brod als Funken der Gottheit. Im kabbalistischen Weltverstdndnis ar-
beitet der Mensch als Partner der Schopfung mit am Ein- und Versammeln die-
ser Teile, was als Tikkun Olam bezeichnet wird: Die Schopfung soll wieder ganz
werden. Anteil daran haben sakrale und vermeintlich sékulare Handlungen, weil
in ihnen die Welt geheiligt wird. Durch die Heiligung werden die Funken ge-
weckt oder eben versammelt. Der zweite gewichtige Teil jiidischer Tradition, auf
den Brod zuriickgreift, bildet der Talmud, der in seiner Kodifikation alle Le-
bensbereiche durchdringt und die logisch-polare Ordnungsstruktur zwischen Sa-
kularitdt und Heiligkeit unterwandert, indem jeder weltliche Bereich geheiligt

72 Ebd., 18f.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 131

wird”. Um auf die Wegmetaphorik zuriickzukommen, ist Subversion die Me-
thode, um sich auf den Weg zum Unsichtbaren zu machen, das in die Welt ein-
brechen kann und das existenzielle Paradigma mit dem dialogischen Element ei-
ner Begegnung verbindet, die selten geschieht, aber in jedem Augenblick mog-
lich ist. Dies geschieht im Diesseitswunder. In dieser Art der Subversion bekun-
det sich das beredte Schweigen als ein Uberschreiten der logischen Grenzen, in-
dem diese verwischt werden. Die Grenzverwischung ist jedoch nicht in einem
diffusen Sinne zu verstehen, sondern beruht auf einer Dynamik der Welt, die
durch eine sich stindig aktualisierende Schopfung existiert und die einen dyna-
mischen Freiheitsbegriff begriindet. Diese Denk- und Sprachbewegung spiegelt
sich auch als Bewegung des Textes, dessen Unschirfen sich spannungsvoll auf
einen Brennpunkt zubewegen; auf den Punkt, in dem die Funken versammelt
werden:

Und nicht auf rationale Art sind diese beiden Welten, die der Zeitlichkeit und die des
Waunders, nebeneinander- oder gar gegeniibergestellt, — sondern aus dem innersten Her-
zen, aus der Struktur des Werkes quillt es dunkel herauf, was dem Judentum seine unver-
gleichliche Eigenart, seine noch durchaus unausgeschopfte Bedeutung fiir die Menschheit
gibt: diese zauberhaft undurchdringliche Verflechtung von weltentriickter Weisheit
(Hagada) und weisester Weltlichkeit (Halacha), von Poesie und Tat, Mythe und Praxis, —
Verflechtung von unvorstellbarer Dichtigkeit fiir den, der den Talmud nicht studiert, nicht
griindlich studiert hat, — Verflechtung oft bis in denselben Satz, ja in dieselbe Silbe hin-

€in.. .74

Brod schreibt um den unerschopflichen Quellpunkt herum, wobei die Schopfung
umschrieben wird. Umschreibung: Ein schillernder Ausdruck, der in seiner
Mehrdeutigkeit andeuten soll, dass die Schopfung umkreist wird, um sich ihr

73 Dies zeigt sich darin, dass es sogar einen Segenspruch gibt, den man nach dem Gang
auf die Toilette spricht, um diese Verrichtung zu heiligen: ,02577 792 3p19R 71 90X 702
ORW ,7712 RO “197 AYT M3 .00 D190 ,0°2P1 021 12 K1) ,AN0N2 DTG DR 1Y WR
w32 53 ROM L7 ANR T2 .'l’]D‘? TV D’Pﬂy‘l‘? AWOR OR ,001 AR QN0 W ,00R TR 1nD°
.Mwy? XM Gelobt seist Du, Ewiger, unser Gott, Konig der Welt, der den Menschen
mit Weisheit geformt und an ihm viele Offnungen und viele Hohlungen erschaffen hat.
Es ist vor dem Thron Deiner Herrlichkeit offenbar und bekannt, dass, wenn eine von
ihnen sich dffnet oder eine von ihnen sich schliessen wiirde, es nicht moglich wére zu
existieren und vor Dir zu stehen. Gelobt seist Du, Ewiger, der alles Fleisch heilt und
wunderbar wirkt (Siddur Schma Kolenu, 22f.).

74 Brod, Heidentum, Judentum, Christentum, 19f.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

durch Wiederholung anzunihern. Der Talmud als Quellentext wird zu einem
quellenden Text, in dem Narration und Gesetz sich verflechten. Das Narrative
der Hagada ist auf das Gesetz der Halacha bezogen. Sie suchen und durchdrin-
gen aneinander, so dass sie die Elemente gegenseitig einschreiben und sich um-
schreiben. Das sich wiederholende Leitmotiv bildet die Verflechtung, die die
Elemente so versammelt, dass sie sich verdichten und ganz werden. — Die
Schopfung wird quasi umschrieben oder im beredten Schweigen paraphrasiert,
so dass der Text in seiner spielenden poetologischen Bewegung dem Geheimnis
eine Textur verleiht, indem das Heilige das Leben webt, als Ruach bewegter
Geist ist und Geist bewegt. Dies bildet dann das Pendant zur dialektischen Lyrik
Kierkegaards, indem Halacha und Hagada verschmelzen und die Welt in ihrer
weltentriickten Weisheit und weisester Weltlichkeit geheiligt wird — durch ein
Flechten bis in den Buchstaben hinein. Darin ist eine Poetologie angelegt, durch
welche Glauben und Wissen miteinander im Geiste des poetologischen Vorspiels
verflochten werden, was Brod in seinem spiteren religionsphilosophischen Werk
Diesseits und Jenseits wie folgt beschreibt:

Selbstverstindlich mufl das Paradoxon des Glaubens immer ein Paradoxon und letzten
Endes der Vernunft unfaf3bar bleiben. Die Vernunft tastet sich gleichsam an einem Faden
weiter; plotzlich merkt sie einen Knoten — das Paradoxon —, hier kann sie an den Faden di-
rekt nicht mehr heran — wohl aber kann sie verstehen, warum gerade an dieser Stelle und
an keiner andern der Faden einen Knoten hat, ja ihn haben mufl — und iiber das unzuging-
liche Innere des Knotens wird sie sich in dem Grade reifere Vorstellungen machen, in dem
sie die Struktur des Fadens selbst besser und besser erkennt. So etwa kann der lose, aber
doch nicht vollig zu negierende Zusammenhang zwischen Glauben und Wissen verbild-
licht werden.”

Diese Einschreibung verwebt sich mit der existenziellen Bewegung der Eingra-
bung im Sinne des willentlichen Strebens zum Unendlichen: Der Mensch sucht
Gott. Dieses Streben liegt im Machtbereich des Menschen, nicht aber das
Durchbrechen des gottlichen Geistes, das nun in einem sehr spezifischen Sinne
als Dialogos verstanden werden kann: Die bewusstseinsmifige fundierte Inten-
tionalitit wird durch das Andere aufgebrochen, so dass sich das bloB Existenziel-
le zum dialogischen Ereignis verwandeln kann. Diese Verschrinkung zwischen
existenzieller Ausrichtung und dialogisch sich ereigneter Religiositét bezeichnet
Brod als edles Ungliick, welches er vom unedlen Ungliick absetzt. Mit dieser
Unterscheidung soll gleichzeitig die Wahlverwandtschaft zu Kierkegaard als ein

75 Brod, Diesseits und Jenseits, Bd.2, 282f.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 133

sich anziehendes und abstoBendes Kriftefeld entwickelt werden. Ausgangspunkt
von Brods Definition bildet der Zusammenprall zwischen Endlichkeit und Un-
endlichkeit:

Der Mensch steht als ein korperliches, also durchaus endliches, und seelisches, also meist
endliches, nur in ekstatischen Ausnahmeminuten unendliches Wesen dem Unendlichen
gegeniiber. Dies ist sein tiefster Schmerz, sein durchaus unabwendbares Ungliick. Immer
wieder seine Grenze fithlen, die Wandelbarkeit des Herzens, den Verfall des Leibes, die
Abhingigkeit der hochsten Funktionen von den niedrigsten, das Ermatten im Auf-
schwung, die Liige im aufrichtigen Versuch der Ehrlichkeit, — das ist der Orgelpunkt aller

menschlichen Melodie.”

Das Ekstatische bedeutet, dass der Mensch herausstehen kann. Das Herausstehen
wird oft als ein entscheidendes Kriterium des Existenzialismus bewertet. In An-
lehnung an Brod wiirde ich den Bereich des Existenziellen als notwendige, aber
nicht hinreichende Bedingung kennzeichnen, die durch die Leidenschaftlichkeit
des Willens charakterisiert werden kann. Die zweite Bedingung ist in der Trans-
zendenz Gottes eingeschrieben, zu der sich der Mensch vorgribt. Das Edle speist
sich aus dem unmittelbaren Bewusstwerden des Unendlichen, wobei der Mensch
aus dem natiirlichen Geflecht seiner Existenz kurz heraustritt. Dieses Heraustre-
ten impliziert eine Uberschreitung, bei der die kausale Struktur der Natur nicht
verleugnet, aber kurzzeitig entscheidend auf eine Art und Weise erweitert wird77,
wodurch die Natur (der Vernunft) als letzte Referenz in Frage gestellt, aber nicht
suspendiert wird. Das Ungliick weill von der notwendigen conditio humana, der
irdisch-kausalen Bedingtheit. Auf der anderen Seite lidsst sich das damit verbun-
dene Gliick nicht intendieren. In diesem Sinne wird Brods und Kierkegaards

76 Brod, Heidentum, Judentum, Christentum, Bd. 1, 28.

77 Eine starke Verbindung zu dieser Thematik findet sich in Diesseits, Jenseits, Bd. 2,
170f.: ,,.Die reine Vollkommenheit muss in etwas erscheinen — und als etwas. In et-
was: denn sie taucht ja inmitten der Ereignisse im Zeitablauf auf, aus denen sie sich
allerdings heraushebt. Aber zunéchst leuchtet sie in ihnen auf — als eine besondere Si-
tuation, die das Letzte unserer Existenz enthiillt — [...]. Und kaum hat man die Voll-
kommenheit inmitten ihrer Hiillen und aus ihnen hervor erlugt, schliipft sie schon
wieder in neue Hiillen hiniiber, in die der Deutung. Sie huscht nur eben vorbei — aus
einem Kleid ins andere. Deshalb sagten wir, dass sie uns in etwas, ihr eigentlich
Fremdem, Materiellem erscheint — und dann sofort als etwas, als etwas anderes, nicht
als das, was sie ist. Es geht das alles so zu (und mit Recht), als konne unser Auge den

nackten Glanz nicht ertragen.*

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Distanz zum griechisch-eudaimonistischen Ansatz deutlich, bei welchem der
Geist zum Guten geformt werden kann, indem er sich in sein Element versenkt
bzw. im Logos versinkt: Im ordnenden Wort, das die Ordnung der Welt als
Kosmos erkennt und Wirklichkeit dabei ontologisch durch die Ubereinstimmung
zwischen Denken und Sein verbiirgt. Das Schopferische reduziert sich dabei auf
das Ordnung schaffen. Dieses Projekt nennt sich traditionelle Metaphysik, bei
dem der Geist das Gute formt, indem er es vor sein Auge projiziert. Dieses Bild-
nis nennt sich Idee’®. Fiir Brod bildet das edle Ungliick keine logische Kategorie,
sondern entspringt aus der Verschrinkung zwischen Endlichkeit und Unendlich-
keit, in die der Mensch existenziell und nicht logisch involviert ist, um dia-
logisch zu werden, was nur in der Anndherung als Aufbruch zu Gott moglich ist
und sich so auch auf Kierkegaard beziehen ldsst: ,,Kierkegaard, der fiihlt, dass er
nur durch Leiden, durch einsam in sich verschlossenes Leiden, durch ,Furcht
und Zittern* der Gottheit nahekommen kann“.” Der Mensch schafft Wirklichkeit
im Bezogensein auf Gott, das in der Gottesndhe kulminiert; in jener briichigen
Dimension, die wir mit Soloveitchik als Zelem Elokim charakterisiert haben.

Die Gedankenfigur des Bruchs bildet letztendlich das entscheidende Leitmo-
tiv in Brods Denken, das von einer Doppelbewegung geprigt ist: Der Aufbruch
des Menschen ist auf geheimnisvolle Art und Weise auf den Einbruch Gottes be-
zogen. An den Bruchlinien steht einerseits die Notwendigkeit der Natur, die von
Kausalitit geprigt wird. Andererseits kann der Mensch aus dieser Kausalitét (das
Ungliick) durch schopferische Freiheit (edel) ausbrechen. In Diesseits und Jen-
seits hat Brod den Bruch des edlen Ungliicks auf der Folie der Schopfung noch
akzentuiert:

Im Menschen ist, so weit uns bekannt, zum erstenmal auf der Stufenordnung der Wesen
innerhalb der Schopfung, innerhalb all der Millionen von Jahresepochen und Lichtjahrent-
fernungen, die unsere Wissenschaft erschlieft, ein ganz anderes, sittliches Gesetz verkor-

pert, das Gesetz, dem zufolge der Stirkere zugunsten des Schwicheren verzichten kann.

78 Im Psalm 115 wird dieses Motiv in Abgrenzung zum Polytheismus ausgedriickt, um
vor dessen anthropomorphen Projektionsstruktur zu warnen: 2°¥ ,)727> X1 0772 719
R 10977 R 07737 , 0020 R o107 . KDY 079 AR A XY 09 2R LR X9 070
0772 702 WR 9D ,0wY 1 omnd .ana2 W Einen Mund haben sie und reden nicht,
Augen und sehen nicht. Ohren und horen nicht, eine Nase und riechen nicht; Haben
Hiinde und tasten nicht, Fiissen und gehen nicht. Sie geben keinen Laut mit ihrer Keh-
le. Ihnen gleich werden ihre Verfertiger, Jeglicher, der ihnen vertraut (Siddur Schma
Kolenu, 558f.).

79 Brod, Heidentum, Judentum, Christentum, Bd. 1, 131.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 135

Dieses Gesetz ist es, das ich das ,,Lichtlein“ oder das ,,geistige Prinzip* nenne. Nach dem
Textwort in einer Sinfonie von Gustav Mahler, die das ,,Lichtlein®, das ,,Urlicht* besingt.
[...]1 Wir wollen die manchmal, heute noch in sehr isolierten Fillen, im Menschen auftre-
tende Durchbrechung der Kausalititsstruktur (da wir dieses Grundprinzip sehr hédufig an-

rufen werden) mit der Abkiirzung DSC (diruptio structurae causarum) bezeichnen.®’

Die Durchbrechung der Kausalstruktur iiberschreitet die Notwendigkeit als ein
ethisch motiviertes Anfangen. Dieses ziindende Initium schreitet fort, indem Gott
auf der hochsten Stufe einschreitet, was als Gottesgnade bezeichnet werden
kann. Oder: Als Abrahams Erlebnis der Transzendenz im Sinne der diruptio
Structurae causarum.

4.2.2 Zwischen Freiheit und Gnade

Bei dieser Brechung ist ein iibernatiirlicher Gnadenakt Gottes wirksam und
Wirklichkeit stiftend. Der Akt der Gnade ist bei Kierkegaard und Brod zentral,
da dadurch — griechisch ausgedriickt — Metaphysik im Sinne einer Neuschrei-
bung vorliegt, indem Gott als echte Transzendenz wirkt. Unecht wiirde in diesem
Kontext eine bloe Projektion des Geistes meinen, der sich platonisch gedeutet,
einer Idee, nicht aber Gott annédhert. Der entscheidende Unterschied besteht da-
rin, dass Platon die Idee mit dem geistigen Auge identifiziert, bei dem das Ideal
einer Angleichung vorliegt, wihrend bei Brod und Kierkegaard der Prozess der
Annidherung an das Andere im Vordergrund ist. Zwischen Brod und Kierkegaard
gilt es den unterschiedlichen Stellenwert der Gnade zu beleuchten. Kierkegaards
Annéherung ist von Furcht und Zittern geprigt, einer Haltung, die ausschliess-
lich auf die Gnade Gottes setzt, und so die Beziehung zwischen Gott und
Mensch als einseitig betrachtet werden kann, weil Gott als das ganz Andere gilt.
Gott als ganz Anderer verbiirgt zwar die Echtheit des Begriffs der Transzendenz,
gibt aber dem Menschen in der Immanenz wenig Spielraum, was sich in Kier-
kegaards Paradigma des Absurden bestitigt: Der existenziell am Paradox leiden-
de Mensch — exemplarisch der Glaubensritter Abraham — wird erlost bzw. von
der Immanenz befreit. Bei Brod hingegen wirkt der Mensch in der Immanenz
durch seine Freiheit, Funken zu sammeln und zu schlagen. Der Mensch ist als
Partner der Schopfung in Freiheit titig und gleichzeitig empfinglich fiir die
Gnade Gottes. Das edle Ungliick reibt sich an der Immanenz, was sich als ein-
grabende Bewegung in Richtung Transzendenz versteht und zum wirklichen
Fundament des Dialogs zwischen Mensch und Gott gehort.

80 Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 1, 18, 22.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Diese Reibung bildet ebenfalls das Leitmotiv im Denken vom Felix Weltsch,
der dem engeren Prager Kreis angehorte und im regen Austausch mit Brod stand.
Ein zentrales Werk besitzt den programmatischen Titel Gnade und Freiheit.
Weltsch gelingt es dabei, das Wesen des Geistes so zu akzentuieren, dass sich
sein Wehen in der von Brod beschriebenen oszillierenden Verschrinkung in er-
hellenden Worten bekundet und zum Entwickelten als Kommentar fruchtbar
gemacht werden soll:

Der Mensch kann nur durch Ungewdhnliches erlost werden. Dieses Ubernatiirliche findet
aber im menschlichen geistigen Ich statt. Die freien sittlichen Entscheidungen des Men-
schen haben diese iibernatiirliche Wirkung, die wir aus diesem Grunde magisch nennen.
Diese sittlichen Taten des Menschen sind nicht selbst absolut, aber sie bedeuten etwas fiir
das Absolute; sie sind nicht selbst Gott, aber sie bedeuten etwas fiir Gott; sie haben auch
vor Gott Wert und sind auch fiir Gott unersetzbar. Neben dem fertigen Gott der Gnadenre-

ligion steht hier der werdende, sich entwickelnde Gott.%!

Hier liegt der Akzent auf der Freiheit des Menschen, welche die verflechtend-
schopferische Qualitdt hervorhebt, die mit einem Aspekt des Gottlichen korre-
liert: Mit der Schopfung, bei welcher Gott selbst als mit der Welt verflochten
aufgefasst wird. Die Ethik steht dabei nicht fiir eine selbstreferenzielle Autono-
mie der Vernunft, sondern sie selbst ist mit dem Religidsen so verflochten, dass
sie im Weltlichen wirkt und gleichzeitig und sich dabei auf Uberweltliches bin-
dend bezieht und dabei etwas fiir Gott bedeutet. In diesem bindenden Bezug liegt
das Magische, das dem Profanen nicht entgegengesetzt ist, sondern hiniiberglei-
tet. Das Natiirliche gleitet sich verwandelnd ins Ubernatiirliche, welches in rei-
ner Form in seiner Einheit und Einzigkeit unnahbar und nicht verstehbar, bzw.
absolut vollkommen ist*”. Dieser Aspekt des Gottlichen weist iber die Schop-

81 Weltsch, Gnade und Freiheit, 44.

82 Vgl. dazu auch Friedrich Thieberger, bei dem die beschriebene Magie von Weltsch
mit einer Denkbewegung und Poetologie in Verbindung gebracht werden kann, die
sich durch den schwebenden Charakter umschreiben lisst: ,,Das ,Wort‘, auch das
menschliche, galt in der antiken Zeit (und gilt in gewissem Sinne noch heute) als eine
schopferische Kraft, die dem Stofflichen enthoben ist, weil sie aus dem Geist stammt,
und dennoch sich mit dem Stofflichen verbindet und in die stoffliche Welt hinein-
wirkt. [...] Auch hier haben wir es mit einem schwebenden Begriff zu tun, der Gott in
seiner unerfaibaren Vollkommenheit und Ferne beldt und ihn zugleich in eine fiihl-
bare gniddige Nihe zur Welt bringt.” (Thieberger, Die Glaubensstufen des Judentums,
176)

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 137

fung hinaus, wobei er als Gnade einbrechen kann — als Momentum edlen Un-
gliicks auf der Spur des Diesseitswunders, als ,,zauberhaft undurchdringliche
Verflechtung®.

Die negative Kehrseite besteht in der Gefahr des unedlen Ungliicks, was in-
sofern einer (Kierkegaard’schen) Existenzverfehlung gleichkommt, als der
Mensch die Dimension der Transzendenz ausblendet und sich in der Immanenz
verabsolutierend verendlicht. Entsprechende Mechanismen beleuchtet Kierke-
gaard in Die Krankheit zum Tode, indem verschiede Ausformungen der Ver-
zweiflung hergeleitet werden. Verzweiflung gilt dabei als Krankheit des Geistes,
der sich selber nicht bewusst ist, wobei Verzweiflung untergriindig am Werk ist.
Vordergriindiger und nagender sind die Formen der Verzweiflung, bei denen der
Geist sich selbst verzweifelt abschiitteln will, oder sich verzweifelt selbst sein
will. Die Verzweiflung resultiert aus der Negation der den Geist setzenden In-
stanz, der Transzendenz:

Je geistiger aber die Verzweiflung wird, je mehr die Innerlichkeit eine eigene Welt fiir
sich in der Verschlossenheit wird, desto gleichgiiltiger ist es mit dem AuBerlichen, worun-
ter die Verzweiflung sich verbirgt. [...] Diese Verborgenheit ist gerade etwas Geistiges
und eine von den Sicherheitsvorkehrungen, um sich zu sichern, gleichsam hinter der
Wirklichkeit ein Eingeschlossenes zu haben, eine Welt ausschlieBlich fiir sich selbst, eine

Welt, in der das verzweifelte Selbst rastlos und tantalisch ist, sich selber zu wollen.®®

Unedles und edles Ungliick reprisentieren keine logischen Kategorien, sondern
trennungscharfe Dimensionen der Verendlichung und Verunendlichung, in deren
Dynamiken der Mensch als Triebgeflecht so verflochten ist, dass er sich darin
verstricken kann und verzweifelt oder dass er seine Aufgabe als Partner der
Schopfung begreift, um sich dem schopferischen Brennpunkt anzunihern. Dabei
spielen Gnade und Freiheit eine wesentliche Rolle. Einerseits verfiigt der
Mensch iiber eine durch sittliche Freiheit verbiirgte Wirkungskraft im Bereich
des Weltlichen, andererseits ist er auf die tiberweltliche Gnade Gottes angewie-
sen, welche das Wunder initiiert, die sich widersprechenden Dimensionen zu ei-
nen. In der Koinzidenz des Unvereinbaren geschieht das Diesseitswunder, wel-
ches Abraham exemplarisch verkorpert. So widersetzt sich Brod einer klischier-
ten Sichtweise, welche das Judentum auf eine blof humanistisch-sittliche Idee
reduziert.

83 Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 71.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

4.2.3 Das Geheimnis der Gottesfurcht

,Alles liegt in der Gewalt des Himmels, nur nicht die Ehrfurcht
vor dem Himmel.*

TALMUD BERACHOT 33B

Fiir Brod ergibt sich die wahlverwandte Nihe zu Kierkegaard da, wo es um die
Freilegung des Glaubens-an-sich geht, im Sinne des Diesseitswunders:

Hier stehen nun die Stellen, die fiir das Wesen des Judentums so unendlich aufschluSreich
sind und die, wie ich noch darlegen will, im Werk Kierkegaards selbst eigentlich ohne
richtige Folge bleiben, — denn er wandte sich ja spiter dem radikalsten Christentum im
Sinne der Diesseitsverneinung zu. Hier dagegen lebt er ganz im Banne des von Abraham

" . . . . 84
heriiberstrahlenden ,,Diesseitswunders®, das wohl keiner so treu erkannt hat wie er.

Die Ambivalenz beruht darauf, dass Abraham einerseits durch seinen Glauben
die Endlichkeit zuriickgewinnt, worin sich das Diesseitswunder bekundet. Der
tragische Held der unendlichen Resignation verwandelt sich dabei in den Ritter
des Glaubens, der durch das Paradox die Endlichkeit zuriickgewinnt. Das in die
Unendlichkeit gesteigerte resignative Moment geht jedoch mit einer Diesseits-
verneinung und Leidensbejahung einher, die das Anderseits beleuchtet: Kier-
kegaard christianisiert Abraham, indem er gleichzeitig seine eigene Leidensge-
schichte auf eine noch zu prizisierende Art und Weise auf ihn projiziert, indem
er den Bruch mit der anverlobten Regine in den Kontext eines notwendigen Op-
fers stellt, bei dem er selber unendlich resigniert, leidet und von niemandem ver-
standen wird. Und dabei von einer diffusen Hoffnung getrieben, dass eine Wie-
derholung moglich wire, so dass er mit Regine noch zusammenkommen konnte.

Auch wenn bei dieser biographistischen Lesart Einwinde geltend gemacht
werden konnen, ist die Verbindung zu den existenzialistischen Topoi — insbe-
sondere der Kategorie des Einzelnen — uniibersehbar. In diesem Kontext konnte
die Pseudonymie insbesondere in Furcht und Zittern und der Wiederholung so
gedeutet werden, dass Kierkegaard sein personliches Erleben maskiert, um die
darin enthaltene subjektive Bedeutung zu verallgemeinern und entsprechend als
Paradigma eines spezifischen Denkens auszuweisen. Brod nimmt die Verschrin-
kung zwischen Abraham und Kierkegaards Leben wie folgt vor:

84 Brod, Heidentum, Christentum, Judentum, Bd. 1, 290.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 139

Abraham empfingt einen gottlichen Auftrag, der ihn, menschlich gesprochen, zum Mor-
der an seinem Kinde macht. Auch Kierkegaard horte eine gottliche Stimme in seiner
Brust; sie sagt ihm, dafl er Gott nur in einsamer Schwermut, in Verschlossenheit dienen
konne, daB3 es ihm unerlaubt, ja unmoglich sei, auf seinem Wege eine Gefihrtin neben sich
zu dulden. [...] Als Stachel bleibt fortan in seinem Denken: da3 der gottliche Auftrag, der
an den einzelnen ergeht, etwas direkt gegen die Pflicht, gegen die Allgemeinheit mensch-

. . . 85
lichen Seins Verstoflendes, ein Verbrechen verlangen kann.

Ins Existenziell-Dialektische iibersetzt bedeutet dies, dass die Subjektivitit des
Asthetikers durch die allgemeine Pflicht des Ethikers (Ehe) iiberwunden wird,
um dieses Allgemeine erneut durch eine hohere Subjektivitit aufbrechen zu las-
sen. Der Trieb bricht sich an der Pflicht und diese bricht sich an der Gnade, aus
der die Kategorie des Einzelnen im Sinne eines sokratisch-maieutischen Existen-
zials hervorgeht. Die Gnade entsteht somit nicht mehr aus der Verflechtung mit
der Realitit, sondern mit der Entflechtung, bei der sie antithetisch dem Trieb ge-
geniibersteht: ,,So wurde fiir Kierkegaard die Kluft zwischen Gott und dem na-

8 Die damit verbundene Gnade ist fiir Brod in-

tiirlichen Sein immer gewaltiger.
sofern suspekt, als die subjektive Gewissheit des gottlichen Auftrags auf Trieb-
verneinung basiert.

Kierkegaard wagt das Wagnis des Nichtwissbaren, das zur notwendigen Vo-
raussetzung schopferischer Glaubensinnerlichkeit wird. Ein Glaube, der nur als
Paradox moglich, motiviert durch den leidenschaftlichen Versuch an diesem
Glauben festzuhalten, um dadurch in der eigenen Subjektivitit erhoht — oder: ge-
rade im privaten Falle Kierkegaard — begnadet zu werden. Es stellt sich nur die
Frage, ob diese Struktur des Paradoxes, an der es auf einer Art und Weise fest-
zuhalten gilt, dass der von Brod dargelegte Aspekt der Freiheit schrumpft, eine
Beziehung zu Gott erschaffen oder schopfen kann. Das Paradox birgt eine
Denkwiderstindigkeit, die zweifelsohne Glauben aktualisiert oder mindestens zu
einer glaubenden Empfinglichkeit motiviert, was sich im Diesseitswunder kris-
tallisiert. Das Diesseitswunder enthilt das paradoxe denkwiderstindige Moment,
das in seiner Gewiss- und Gewusstheit den Halt in der glaubenden Haltung ver-
leiht und die lichtvoll philosophische Begrifflichkeit ddmpft bzw. zum Schwei-
gen bringt. Brod kritisiert jedoch zu Recht an Kierkegaards Paradox, dass die da-
rin enthaltene Selbstbehauptung des Diesseits durch die Resignation iiberlagert
wird und das Paradox als solches eine (sinnlose) Uberbewertung erfihrt, die sich
in der Unwissenschaftlichen Nachschrift noch zuspitzt. Kierkegaard oder genau-

85 Ebd., 301f.
86 Ebd., 314.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

er: Climacus unterscheidet da zwischen zwei Formen der Religiositit A und B,
wobei sich das Paradox auf problematische Art und Weise potenziert, indem es
sich von der Immanenz zur Transzendenz klimaxartig verlagert:

Zur Paradoxie aber geniigt, wie man bei einiger Nachpriifung erkennt, das, was Kier-
kegaard Religiositdt A nennt, — allgemein menschliche, nicht spezifisch christliche Religi-
ositdt. Natiirlich kann man von ,,gentigen” nur in ganz uneigentlichem Sinne sprechen.
Denn wenn man in bezug auf Paradoxie sehr anspruchsvoll ist, dann geniigt Religiositit A
nicht und man muf zur spezifisch christlichen Religiositit B (Gott als Mensch in der Zeit)
iibergehen. Dann aber entsteht sofort die Frage, ob dem noch Anspruchsvolleren die Reli-
giositit B unter allen Umstinden geniigen muf3. Im Paradoxen gibt es ja keine Grenze und
wenn man seine Stirke darin erproben will, da3 man nur ja etwas glaubt, was dem Ver-

stand vollig wider den Strich geht, — dann hat die Erfindung freie Bahn.”’

Fiir Brod liegt das Diesseitswunder in der Religiositit A angelegt, die sich im
Judentum durch eine Verflechtung mit der Weltlichkeit auszeichnet, um in ihr
und durch sie in den Kontakt zum Unendlichen zu gelangen. Kierkegaards Ver-
lagerung zur Religiositit B bedeutet eine Verschiebung vom reinen Glaubensakt
zum Glauben an. Die energetisch geladene Denkwiderstindigkeit einer endli-
chen Subjektivitit, die sich vor dem Unendlichen behauptet, weicht einem
verobjektivierten Paradox an welches geglaubt wird. In diesem Ubergang von A
nach B unterscheiden sich Judentum und Christentum insofern voneinander, als
in dem sich distanzierenden an die Herausbildung einer Theologie aufscheint,
indem das Paradox nun leibhaftig ,,verstanden* werden will, indem sich das Pa-
radox wortwortlich verkorpert hat. Auch wenn Jesus mit den Pridikaten der Un-
sterblichkeit und der Menschlichkeit der syllogistischen Logik von Pridmissen
und Schlussfolgerung widerspricht, so impliziert der Widerspruch eine Distanz
nehmende Satzung, die zu einem Glaubenssatz zu gerinnen droht”. Dadurch

87 Brod, Heidentum, Christentum, Judentum, Bd. 2, 247.

88 Hier sei nochmals auf die Studie von Bjergsg verwiesen, der diese Einschidtzung ei-
nerseits mit Bezug auf Climacus teilt, ihr andererseits aber auch ein Korrektiv unter-
legt: ,,Aber trotz dieses exlizit christlichen Gottesbegriffs fehlt hier der Gedanke des
lebendigen dreieinigen Gottes. Es bleibt bei einem minimalistischen Gottesbegriff:
Christus ist der Gott in der Zeit, ein Paradox, das sich nicht denken lasst.” (Bjergsg,
Kierkegaards deiktische Theologie, 266) Der Paradoxbegriff ist christologisch unter-
bestimmt, solange er im Rahmen einer Relgionstheorie (Climacus) verhaftet bleibt.
Entscheidend ist eine Religiositit C der Erbaulichkeit, die trinitarisch strukturiert ist:

Gott ist Schopfer, tritt als Erloser Jesus Christus in der Auferstehung dazwischen, um

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 141

kommt es zu einem Wegsehen von der Religiositit A bzw. zu einer Abstraktion
von der Immanenz. In Anlehnung an Brod: etwas zu glauben, das sich gegen den
Verstand richtet, fiihrt den Glauben ad absurdum. Die Diesseitigkeit verliert da-
bei seine referenzielle Kraft — absurderweise — durch das sichtbar gewordene Pa-
radox. Die Religiositidt B hat sozusagen unfreiwillig hegelianisch die Religiositit
A aufgehoben — durch die unendliche Resignation vermittelt. Die Entwertung
der Diesseitswelt korreliert mit dem Christusglauben und einer Verengung der
Gnade. Doch genau darin liegt das Geheimnis am Geheimnis (des Judentums):
dass es seine Unsichtbarkeit wahrt bzw. sich als Spur des Diesseitswunders ak-
tualisiert und sich Glauben ereignet. Die dabei entscheidend wirkende Gnade
lasst sich im Kierkegaardschen Sinne weder objektivieren noch direkt mitteilen,
aber durch eine Heiligung in der Immanenz erfahren.

Die ambivalente Wahlverwandtschaft zwischen Kierkegaard und Brod lésst
sich nun dahingehend zusammenfassen, dass sich Brod durch die Kierkegaard-
Lektiire von Furcht und Zittern einerseits zur jiidischen Konzeption der religi-
onsphilosophisch geprigten Gedankenfigur des Diesseitswunders inspirieren
liess. Andererseits problematisiert Brod Kierkegaards Lektiire von Gen. 22, in-
dem Abraham zum Ritter des Glaubens® durch den Kristallisationspunkt der pa-
radoxal geprigten Resignation geschlagen wird. In Diesseits und Jenseits spitzt
Brod jedoch die Kritik etwas zu einseitig zu, so dass das Einschreibeverfahren
eine etwas forcierte Abgrenzung erfihrt:

Was bleibt also von Kierkegaard? Der Schritt ins Individuelle — zum existentiellen Philo-
sophieren. Der Einzelne, der Religiose als Gegensatz nicht blo zum Romantiker, sondern
sogar zu dem vom besten Willen erfiillten Ethiker. Das Paradoxale als Grundsatz der
menschlichen Existenz. — Nun aber kommt der Fehlschluss. Nicht Aufhebung der Ethik,

in der Himmelfahrt dem unsichtbaren allgegenwirtig liebenden Gott Platz zu machen.
Es gilt den entsprechenden Raum in der Nachfolge Christus zu besetzen. Diese erbau-
liche Perspektive wertet die Diesseitswelt wieder auf.

89 Dass dieser Glaubensritter je nach Perspektive auch eine komische Figur macht, be-
leuchtet Benjamin Fondane — ein leider kaum bekannter ruménischer Philosoph und
Essayist — in folgender polemischen Andeutung: ,,[...] c’est Kierkegaard qui, maigre
et have, a cheval sur sa dialectique, fait figure de Don Quichotte. Son réve n’était-il
pas d’étre un ,chevalier de la foi‘? Ne se battait-il pas avec les moulins de 1’absurde?
N’exigeait-il pas I’impossible? Et peut-il se tenir décemment en selle, celui qui a ,sus-
pendu I’éthique‘ et nié le principe de contradiction? Que le chevalier danois de la
triste figure ait voulu rire de Hegel — n’est-ce pas la ce qui est au plus haute degré co-

mique? (Fondane, La conscience malheureuse, 210).

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Unmoglichkeit des Allgemeinen ist das Letzte, was sich dem Blick bietet — sondern die
durch ein Wunder, durch das Paradoxon dennoch mogliche Vereinigung des Individuellen

mit dem Allgemeinen. [...] Und gerade dies ist das eigentliche Paradoxon.”
4.2.4 Das Diesseitswunder als Gottesfurcht

Von hier aus soll eine abschliessende Betrachtung zum hebréischen Narrativ an-
setzen, um den dialogisch virulenten Kristallisationspunkt aus jiidischer Sicht
bzw. in Anlehnung an die jiidische Auslegetradition herzuleiten. Es soll dabei
nochmals bei Kierkegaards Werktitel angesetzt werden: Furcht und Zittern. Das
absolut entscheidende — aber auch scheidende — Kriterium klingt im verdichten-
den Ausdruck der Gottesfurcht, der auf den ersten Blick identisch mit Kier-
kegaards Titel zu sein scheint. Die Differenz soll nun horbar werden, indem die
Gottesfurcht umkreist wird, um sich dem Narrativ in weiteren Kreisen fruchtbar
anzunihern ohne dessen Bedeutung zu identifizieren, gerade weil diese Textur
im Sinne Brods bis in die letzten Silben verflochten’ ist. Eine bedeutende Spur
legt Brod durch die Unterscheidung zwischen Furcht und Ehrfurcht:

90 Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 2, 328f.

91 Die hermeneutische Bedeutung dieser Verflechtung ldsst sich auf folgende Ausfiih-
rung von Lévinas beziehen: ,,Erst im Riickgriff auf den hebrdischen Text von den
Ubersetzungen aus enthiillt die seltsame oder geheimnisvolle Mehrdeutigkeit oder Po-
lysemie, wie sie die hebridische Syntax erlaubt. Die Worter stehen nebeneinander an-
statt sich gleich beizuordnen oder sogleich einander unterzuordnen, wie es in den so-
genannten entwickelten oder funktionalen Sprachen vornehmlich der Fall ist. Der
Riickgriff auf den hebriischen Text gestaltet die Entscheidung iiber die endgiiltige In-
tention eines Verses oder gar eines Buches des Alten Testamentes mit Sicherheit und
mit Recht sehr viel schwieriger. Das Herausarbeiten der Unterscheidung zwischen
dem wortlichen und dem zu entschliisselnden Sinn, die Suche nach diesem vergrabe-
nen Sinn und nach einem noch tieferen, in diesem enthaltenen Sinn verleiht der spezi-
fisch jiidischen Exegese der Schrift ihren Rhythmus. Es gibt keinen Vers, kein Wort
im Alten Testament, der oder das — liest man religios, liest man in Hinblick auf die
Offenbarung — sich nicht zu einer groBeren — zunéchst unvermuteten — Welt hin 6ff-
nen lédsst, die das zu Lesende umfasst. [...] Diese Schriftkundigen, diese Gelehrten,
die man so gerne als buchstabenhorig bezeichnet, versuchten den Buchstaben, als sei-
en diese gefaltete Fliigel des Geistes, alle Horizonte abzugewinnen, die der Geist in
seinem Flug umfassen kann, alle Bedeutungen, die diese Buchstaben haben oder zu
denen sie uns erwecken konnen.* (Lévinas, Anspruchsvolles Judentum. Talmudische

Diskurse, 71) Um diesen Sinnebenen im Rahmen eines hermeneutischen Grabens in

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 143

Zum Thema der ,.Ehrfurcht” bemerken wir, dass Furcht im Sinne von einfacher Angst vor
dem Unendlichen, Unbegreiflichen sich von selbst aufdringt, also durchaus noch ins Ge-
biet des Natiirlichen, Kausierten gehort. — Anders steht es um die Ehrfurcht. Denn in ihr
liegt schon die Anerkennung eines unendlichen Zusammenhangs, sei er auch unbegreif-
lich. Wahrend Angst vor den unverstidndlichen Méchten des Kosmos etwas Naturgegebe-
nes ist, hat Ehrfurcht schon eine Art von Vertrauen gefafit, die ein Plus gegeniiber dem
Naturbedingten darstellt. [...] Zur Angst wird man geboren, zur Ehrfurcht vor dem All
kann man sich erziehen. [...] Wo wir fiirchten, werden wir gerade auf unser Ich zuriick-
geworfen, mit tausend Ketten an die Kausalitit geschmiedet. Und erst da, wo diese Ketten

gebrochen werden, beginnt wahre Religion.””

Wahre Religion definiert sich somit in einem fundamentalen Sinne als dialo-
gisch, indem der natiirliche Bereich der Furcht gesprengt wird, um sich auf die
Einheit des unendlichen Zusammenhangs als einen gottlichen auszurichten. Von
der Furcht zur Ehrfurcht beinhaltet das Uberschreiten iiber das Naturgegebene,
was gleichzeitig als diruptio structurae causarum (DSC) verstanden wird: ,,Die
Ehrfurcht vor Gott kann man als den eigentlichen Grenziibergang zwischen dem
Natiirlichen und Ubernatiirlichen im Menschen ansehen.“”> Der Mehrwert be-
deutet gleichzeitig ein Uberschreiten des Existenziellen zum Dialogischen. Die-
ser Aufbruch entspringt einer existenziellen Leidenschaft im Sinne einer Denk-
widerstindigkeit, welche die Kausalitit aufbricht94, um zum Anderen zu gelan-

Richtung eines umfassenden Sinnes — eines unendlich offenen Kontexts — gerecht zu
werden, soll Gen. 22 nochmals umkreist werden, wobei dem rabbinischen Kommentar
von Samson Raphael Hirsch eine zentrale Rolle zukommt, um den genannten Bedeu-
tungshorizonten Leben einzuhauchen.

92 Brod: Diesseits und Jenseits, Bd. 2, 179-181.

93 Ebd., 183.

94 Dieser Aufbruch ist mit einer fundamentalen Freiheit verkniipft, welche den wesentli-
chen Unterschied zwischen Furcht und Ehrfurcht markiert. In Heidentum, Christen-
tum, Judentum bildet die Verschrankung zwischen Freiheit und Ehrfurcht das ent-
scheidende Zentrum im Sinne des Geheimnisses des edlen Ungliicks. Die Freiheit
Gott zu fiirchten, bringt den Menschen zu einer Begegnung mit der Transzendenz.
Brod bezieht sich auf ein Wort von R. Chanina, das in den Pirke Avoth (Spriiche der
Viiter) zu finden ist: ,,Es lautet: , Alles liegt in den Hianden Gottes, nur die Gottesfurcht
nicht. — Heute weif} ich, dal man diesen Satz nicht extensiv interpretieren, daf man
,Gottesfurcht® nicht im Sinne ,allgemeiner sittlicher Freiheit® verstehen darf. Auch
nicht im Sinne einer ,Liebe zu Gott® oder gar einer ,Einung mit Gott*, die dann (nach

diesem Satze) in den Hinden des Menschen, nicht in Himmelsgewalt ldge. Sondern

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

144 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

gen. Diese alogisch bedingte Trennungschirfe fordert nichtsdestotrotz den schar-
fen Blick in Bezug auf eine diffuse Existenzialitiit, die Brod bei Heidegger er-
kennt: ,,Heidegger folgt Kierkegaard in allen Punkten — nur gerade in dem wich-

tigsten Punkt nicht: in der Verherrlichung des Absoluten.”

Kierkegaards Ein-
zelner opfert das Allgemeine, um sich nackt der Gnade Gottes auszuliefern, wéh-
rend bei Heidegger der Mensch in seiner Geworfenheit aufgefordert ist, seine
nackte Existenz zu ergreifen. Das, was Brod als unendlichen Zusammenhang
begreift, verabsolutiert Heidegger zur Stimmung der Angst als das Seiende-im-
Ganzen%, in der der Mensch an seine Existenz gekettet ist.

Im biblischen Narrativ als Gestus des Erzéhlens verortet Brod Ausdruck und

Denkform, die den Bruch umschreiben und im Nacherzihlen aktualisieren:

ganz knapp an den Wortlaut mufit du dich halten. Die ,Furcht vor Gott, — nur sie ist
es, von der R. Chanina sagt, daf} sie nicht in den Hidnden Gottes, sondern in menschli-
che Macht gegeben sei. Wenig? — O etwas Ungeheures, eine blendende Erkenntnis,
nirgends sonst enthalten als hier.” (Brod, Heidentum, Christentum, Judentum, Bd. 1,
86)

95 Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 1, 234.

96 Peterson entlarvt diese begriffliche Transformation im politischen Kontext: ,,Man be-
gann — in erster Linie unter dem Einfluss Heideggers —, die christliche und theologi-
sche Basis des Kierkegaardschen Denkens zu vernachlédssigen und seine theologisch
gemeinten Begriffe in Begriffe von der menschlichen Existenz iiberhaupt aufzulosen,
mit dem Effekt, dass die theologischen Begriffe nicht nur entstellt, sondern jedes kon-
kreten Sinnes beraubt wurden. Inhaltslos geworden, schmeichelten sie nur den nihilis-
tischen Instinkten der Generationen, die zwischen den beiden Kriegen lebte. (Peter-
son, Marginalien zur Theologie, 13f.) Bei Derrida steht die existenziale Analytik Hei-
deggers im Kontext der Sorge als Sein zum Tode bzw. als Selbstsorge. Dieses Sein,
bei Brod als Verkettet sein charakterisiert, entspringt nicht der gebenden Giite Gottes,
sondern der Unverbindlichkeit und Unverantwortlichkeit des ddamonischen Mysteri-
ums, welches das religiose Geheimnis pervertiert: ,,Das Heideggersche Denken ist
nicht nur eine bestindige Bewegung gewesen, sich vom Christentum loszureif3en (eine
Geste, die man unablissig in Beziehung setzen muss, so komplex diese Beziehung
auch sein mag, mit der unerhorten Entfesselung antichristlicher Gewalt, die — man
vergisst das heute oft — die hochst offizielle und erklirte Ideologie des Nazismus ge-
wesen ist). Dasselbe Heideggersche Denken besteht hdufig, vor allem in einigen be-
stimmten Motiven von Sein und Zeit, darin, auf einer ontologischen Ebene christliche
Themen und Texte entchristianisiert zu wiederholen.” (Derrida, Den Tod geben,
351f.)

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 145

Von Anfang, von den ersten Erzdhlungen und Sagen an, wird in diesem Schrifttum nicht
iiberall, aber immer wieder die DSC betont. Nicht schones Bett und wohlgebautes Haus
werden hier rithmend besungen, sondern gerade das, was gegen den Lauf des Naturge-
schehens und der allgemeinen Erwartung ist. Das Weggehen vom Vater, das Opfern des
Sohnes.”’

Das ,,Gegen“98
steckten Rahmen vom Weggehen des Vaters bis zum Opfern des Sohnes ver-
kniipft mit der Idee der Ehrfurcht zum Leuchten gebracht werden soll. Als Aus-

markiert den Denkwiderstand als Paradox, welches nun im abge-

gangspunkt beziehe ich mich nun auf die kommentierte Thora-Ausgabe des
Rabbiners Samson Raphael Hirsch.

Kap. 22:1 in Bereschit setzt mit den Worten ein: 2°Ri7&71 7287 0°7277 0R "1
2337 MR DTN PR MRS 0772R DR 791 Da war es, nach diesen Ereignissen, hat
Gott Awraham gepriift und sprach zu ihm: Awraham! Und er sprach: Hier bin
ich. 27 (Dvarim) weist im Hebriischen auf eine Doppelstruktur hin. Zum ei-
nen bedeutet es ,,Sache* oder ,,Ereignis“, zum anderen hat es die Bedeutung des

,,Wortes“gg. Zum Zeitpunkt des Einsatzes von Kap. 22 hat Abraham bereits neun

97  Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 1, 293.

98 Das gegenldufige bzw. subversive Moment gegen die Natur hebt ebenfalls Isaac Ka-
limi hervor, wenn er sich seinerseits in seiner Untersuchung zur Akedah auf Blu-
menbergs Matthduspassion bezieht: ,,Was die Philosophen an diesem Gott nicht er-
tragen konnten, war der Gehorsam wider alle Natur, den er von Abraham forderte,
als er ihm das Opfer des einzigen Sohnes auferlegte und erst im letzten Augenblick
durch eine Botenstimme vom Himmel verhinderte.” (Kalimi, Perspektiven zur Bin-
dung Isaaks in rabbinischer Literatur und rabbinischem Denken, 66)

99  Der beriihmte mittelalterliche Bibelexeget Raschi nimmt das Wort 0°7277 beim
Wort und verweist auf zwei Auslegungen die sich im Talmud (Sanhedrin 89b) und
im Midrasch Targum vorfinden: Die talmudische Interpretation legt die Worte Satan
in den Mund, der die Glaubwiirdigkeit Abrahams bezweifelt und Gott mit der Be-
hauptung reizt, dass Abraham beim Festmahl, das fiir die Geburt Isaaks veranstaltet
wurde, Gott keine Opfer darbot. Gott entgegnet dem Widersacher, dass Abraham
sogar bereit wire, seinen Sohn zu opfern, was im Toratext seine entsprechende Fort-
setzung findet, dass Gott Abraham priifte. Dass die Priifung sich stirker am binden-
den als am opfernden Element orientiert, kann im Kontext dieser talmudischen Deu-
tung erschlossen werden. Satan ist im Judentum kein Teufel oder absolutes Gegen-
prinzip zum Guten, sondern verweist auf eine Neigung des Menschen, die als Jezer
Hara bezeichnet wird: Als natiirlicher Trieb, der blo den Bereich der menschlichen

Natur gelten ldsst und den eigenen Standpunkt — in sinnlicher und intellektueller

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Priifungen hinter sich, die seinen Weg und Werdegang entscheidend prigten, in-
dem er gleichzeitig Dinge erlebte und Worte Gottes an ihn ergingen, wodurch
das Existenzielle dialogisch iiberhoht erscheint. Das direkt vorangegangene Er-
eignis'® findet sich im Kap. 21: 33: oIy 9§ 77 ow2 oW XP7 ¥2w 822 SW8 von
Da pflanzte er einen Baum in Beer Schewa, und er verkiindete dort im Namen
Gottes, des Gottes der Zukunft. Hirschs Ubersetzung Gottes als Gott der Zukunft
beinhaltet fiir unseren religionsphilosophischen Kontext des Geheimnisses eine
duBerst wertvolle Interpretation, welche die neutralere Ubersetzung Gottes als
Gott des Universums oder der Welt entscheidend akzentuiert. Mit dem Namen
0%y 2% (El Olam; Gott der Welt) kommt es zu einer entscheidenden Vertiefung
und Erweiterung in der Dialogizitit zwischen Abraham und Gott. Der Weltbe-
griff erfahrt dabei eine metaphysische Verweisstruktur, welche Hirsch wie folgt
freilegt:

Hinsicht — verabsolutiert. Genau in diesem Sinne lésst sich die entsprechende pro-
vokative Behauptung Satans verstehen, dass sich das von Abraham veranstaltete
Festmahl nur auf den natiirlichen Bereich seiner Vaterfreude bezieht. Aus dieser
Perspektive vergegenwirtigt die Akedah die Uberwindung des Jezer Haras. Die
zweite Interpretation des Midrasch bezieht die ,,die Worte* auf den Halbbruder
Ishmael, der sich als eigentlicher Erbe Abrahams versteht, da er vor Isaak geboren
wurde und mit dreizehn Jahren beschnitten wurde, ohne einen Einwand dagegen
vorzunehmen, wéhrend Isaak am achten Tag seiner Beschneidung jegliches Be-
wusstsein dariiber fehlte. Isaak entgegnet, dass, wenn er mit seinen 37 Jahren sich
Gott opfern miisste, er auf der Stelle bereit wire. Dieser Midrasch miindet so zuriick
in den Text der Tora: 137 X 077X, Isaaks bekundete Bereitschaft wird gepriift,
wobei Abraham zu einem Rad in dieser Versuchsanlage wird. Obwohl das Motiv
des Opfers eine Rolle spielt, ist bei dieser Interpretation erwihnenswert, dass Isaak
alles andere als nur ein passives Opfer darstellt. Denn bei seiner Antwort gegeniiber
Ishmael rekurriert er auf ein Erwachsenenalter, welches ihm eine dusserst aktive
Rolle in diesem Narrativ zukommen ldsst, war erneut das Motiv der Bindung akzen-
tuiert. (Vgl. dazu: Rashi, Commentary on the Torah, Bereshit, 230-232)

100 Dass sich der Einsatz in Gen. 22:1 auch aus dem vorausgegangen Kontext deutend
vertiefen lisst, verdeutlicht Kalimis Erkldrung zu 7287 07277 708 *71 (Wajehi ahar
hadvarim haele) was er als festen biblischen Ausdruck ausweist, der mit einige Zeit
danach widergegeben werden kann, um Geschichten miteinander zu verbinden.
(Vgl. Kalimi, Perspektiven zur Bindung Isaaks, 67f.) Neben diesem technischen As-
pekt leuchten gleichzeitig poetologische, sprachphilosophische und gar sprachmagi-
sche Konzeptionen auf, bei denen im Buberschen Sinne Sprache als das sich ereig-

nende Wort geschieht und sich als selbstreferentielle Textur bindend verwebt.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 147

[...] hier nun mit einem Male, bei diesem ‘7WN [eshel; Baumart, Anmerkung von R.B.],
lehrt Awraham einen Namen, der augenscheinlich tiber den sichtbaren Horizont der Ge-
genwart hinausweist, und Gott als den Gott der dem Menschenblick verhiillten Zeit ver-
kiindet. Denn das heisst ja D?fj) von ,,07Y* verborgen sein, verwandt mit 298: mechanisch

. . 101
oder organisch gebunden sein.

Diese spannungsvolle Verflechtung von Natiirlichem und Ubernatiirlichem l4sst
sich im engen Zusammenhang mit Max Brods Weltbegriff der ausgefiihrten dis-
ruptio structurae causarum lesen. Als Auf- und Ausbruch aus dem natiirlichen
Triebgeflecht der kausalen Welt und der darin vorzufindenden natiirlichen Zeit,
die als physikalisch-mechanisch aufgefasst wird. In 0% (Olam) versteckt und
zeigt sich eine ambivalente Doppelbewegung, welche die konkrete wirkliche
Welt in ihrer Gegenwirtigkeit und eine zukiinftige Dimension der Ewigkeit
meint, die in Anspielung an das messianische Motiv als prinzipiell unseren Au-
gen Verborgenes und Unsichtbares aufgefasst wird: Als Geheimnis, dem sich
Abraham annihert. In dieser Anndherung steht jetzt die entscheidende zehnte
Priifung an, bei der in geistig-spiritueller wie auch historischer Hinsicht alles auf
dem Spiel steht bzw. alles an einem Faden zu hédngen scheint. Auch hier liefert
Hirsch entscheidende etymologische Hinweise zur ,,Priifung®, um einerseits die
aufgenommene Bewegung zusitzlich zu veranschaulichen, um andererseits den
genannten Faden nicht im Sinne Kierkegaards zu suspendieren, sondern um die-
sen elastischer zu machen. In diesem Sinne bewegen wir uns nahe bei Kier-
kegaard, gerade wenn es darum geht, eine entscheidende Volte in der Elastizitit

. 102
des Geistes aufzuzeigen .

101 Hirsch, Die Fiinf Biicher der Tora, Bereschit, 378.

102 Vgl dazu den passenden Kommentar von Hirsch: ,,791 verwandt mit ,xw1‘, ,mo1°,
,Y01° fortriicken, ganz fortschleudern, in die Hohe heben, alle drei somit: etwas auf
einen weiteren oder hoheren Standpunkt bringen. Ebenso ¥91 hinsichtlich physischer
oder sittlicher Krifte: versuchen, d.h. ja eben nichts anderes als: ihnen solche Aufga-
ben zur Losung geben, in deren Losung sie sich bis jetzt noch nicht bewdhrt. Jeder
Versuch ist daher ein Fortschritt, ist eine Kréftigung und Stirkung der bereits vor-
handenen, aber in dieser weiteren oder hoheren Aufgabe noch nicht erprobten Kréf-
te. Ein Seil, das bereits fiinfzig Pfund getragen, wird versucht, sobald ihm das
einundfiinfzigste Pfund zu tragen gegeben wird, sittliche und geistige Krifte werden
aber also gestdrkt und gehoben* (Hirsch, Die Fiinf Biicher der Tora, Bereschit, 381).

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

4.2.5 Abrahams Aufbruch hat Methode

Der 2. Vers des Kapitels 22 lautet: pg¥> n¥ D28 WX I7°0 DY 712 DY X1 R K7
SR MR YR 077 AN Y Y7 oY Wym med vIN 9% 77 771 Da sprach Er:
Nimm doch deinen Sohn, deinen einzigen, den du liebst, den Jizchak, und gehe
dir zum Land Morija, und bringe ihn dort zum Opfer auf einem der Berge, den
ich dir sagen werde.

Ein Wort besitzt in diesem Vers wortwortlich eine herausragende Bedeutung:
T2 72 (lekh lekha; gehe dir). Hirsch macht auf die verklammernde Bedeutung des
Ausdrucks aufmerksam, wo in dem entsprechenden Wochenabschnitt (Gen. Kap.
12:2) Gott Awram auffordert, seinen Geburtsort und das Vaterhaus zu verlassen,
um zu einem Land aufzubrechen, welches Gott ihm weisen wird. Dies markiert
einen entscheidenden Anfang, der in 22:2 eine abschliessende Wiederholung
findet, dies im Sinne eines dialogischen Gottesbewusstseins, das sich in der Be-
wegung des Aufbruchs entsprechend potenziert hat. Raschi verweist in Anbin-
dung an den Midrasch Tanchuma auf die grammatikalische Uberfliissigkeit der
Verdoppelung, um einen semantischen Mehrwert zu gewinnen, der durch die
Person und Personlichkeit Abrahams verbiirgt wird (zu sich/fiir sich). Hirsch ak-
zentuiert diese Spur insofern, als er in der Verdoppelung eine zusitzliche Di-
mension neben dem Aufbruch im rdumlichen Sinne entdeckt: Die existenzielle
Dimension eines Bruches, der den Bereich des natiirlich gegebenen Lebensge-
flechts hinter sich ldsst, um sich fiirs Erste auf den Weg der Isolation zu bege-
ben. Diese Wegbeschreitung kann tatsdchlich als existenzielle Methodik ver-
standen werden, wenn neben der bereits aufgefiihrten Verbindung zwischen
Wort und Ereignis — oder Wort als Ereignis — das Wort davar in den Zusam-
menhang mit midbar gebracht wird, das Wiiste bedeutet. Das lekh lekha existen-
zialisiert das Subjekt, welches nun in 22:1 in potenzialisierter Form zu sich
selbst kommen soll. Bevor wir jedoch den Berg Morija besteigen, sollen noch
zwei entscheidende Zwischenhalte innerhalb der genannten Verklammerung
eingelegt werden. Beim ersten Zwischenhalt heifit der Protagonist noch Awram:
Awram war neunundneunzig Jahre alt, da ward Gott Awram sichtbar und sagte
zu ihm: Ich bin >7 %8°, fiihre dich vor Meinem Angesicht und werde vollendet!

Gott wendet sich an Awram unmittelbar vor der Begriindung des Bundes und
deutet eine Potenzierung der Beziehung an, indem er sich in der spezifischen
Qualitdt von El Shaddai offenbart. Hirsch bezieht diese Qualitit auf den Schop-
fergott. Dieser Name steht in etymologischer Verbindung mit der Eigenschaft
des Vermehrens, des voll Geniigenden. Der neunundneunzig Jahre alte Awram
steht am Ende seines Lebens an einem Punkt des absoluten Anfangens. In dieses
Paradox schreibt sich die Wiederholung als schopferische Bewegung des Per-

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 149

sonseins ein, indem das Attribut der Geniigsamkeit Grenze und Bestimmung im
Sinne der Vollendung festlegt. Die Methode schmiegt sich hier an die Wegmeta-
phorik, bei welcher Hirsch zwischen 777 (halach) und 72707 (hithalekh) unter-
scheidet: Das dusserliche Gehen bzw. Fortschreiten wird beim reflexiven Ge-
brauch zur inneren Ganzwerdung — im Angesichte Gottes: ,.fiihre dich vor Mei-
nem Angesicht und werde vollendet!*. Dies bedeutet, dass der Mensch im Bezug
zur Transzendenz verstehend fortschreitet, ohne sich zu iiberschreiten. Denn im
Kontext von El Shaddai bedingen sich Schopfung und Begrenzung im Genugs-
ein. Fiir Hirsch bildet deshalb das Moment der Vollendung famim das Korrelat
zu Schadai. Als innere Verbindung des einander Geniigens wird so gleichzeitig
ein Gegenmodell zur griechischen Autarkie als Selbstgeniigsamkeit geschaffen.
Gott und Mensch sind sich im gegenseitigen dialogischen Bezug genug. Awram
verkorpert den Gang an diese Grenze, bei welcher das existenzielle Moment des
Schweigens im etymologischen Sinne Hirschs fruchtbar gemacht werden kann:

Im Grundbegriff ,0nn° ist allerdings die negative Bedeutung vorherrschend: bis hierher
und nicht weiter. Verwandt damit ,017°: schweigen, sich bescheiden zuriickziehen und
harren; auch ,000°: unzuldnglich, verschlossen sein. Es erscheint somit 07N als derjenige,
der in allen seinen Beziehungen bis an die Grenze des Gestatteten und Gebotenen geht
und dort stille steht, somit positiv und negativ Selbstbeherrschung iibt. Das ann fiillt die
Grenzen, den Kreis, das Gebiet, das ihm Gott angewiesen, vollig aus und hort in ihm

3
auf.'”

Genau an dieser Grenze scheint das Hegel’sche Motiv der Aufhebung auf, wel-
che jedoch existenziell gebrochen wird. Transzendenz wird nicht von der be-
grifflichen Immanenz absorbiert, sondern bleibt im echten — paradoxalen — Sinne
absolut: Vom menschlichen Zugriff des Bewusstseins losgelost, aber schopfend
auf ihn innig bezogen. Die oben aufgegriffene Bewegung des hithalekh unter-
streicht dabei die Innerlichkeit des Einzelnen als das entscheidende Kriterium,
welches Kierkegaard gegen Hegel wendet. Nun lédsst sich die spezifische Span-
nung zwischen hithalekh und lekh lekha in dialogischer Hinsicht verdeutlichen,
um gleichzeitig die entscheidende Differenz gegeniiber Kierkegaard sichtbar zu
machen. Auf Awrams Weg fiir und zu sich selbst findet eine Doppelbewegung
dusserer und innerer Natur statt, wodurch die gleichzeitige Inner- und Uberwelt-
lichkeit Gottes angedeutet wird. Gott erscheint Awram als lebendiger Schopfer,

103 Hirsch, Die Fiinf Biicher der Tora, Bereschit, 305.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

um im Dialog Awram prozessiv Dia-Logos werden zu lassen: Vollkommen zu

. . 104
werden im Aufbrechen des Geistes .

4.2.6 Die Gottesfurcht im Kontext des Bundes

Dieser Aufbruch — am Ende zum Berg Morija — miindet zunéchst in die ausge-
sprochene Begriindung des Bundes zwischen Gott und Awram, der das Schopfe-
rische mit dem Dialogischen im vorausgehenden Kapitel 17:2 verdichtet: 710¥)
TR TR NI 72N AP 2 0012 Ich mochte meinen Bund zwischen Mich und
dich geben und dich im dussersten Mass vermehren. Diese Vermehrung bzw.
Potenzierung zeigt sich in der damit verschriankten Namenserweiterung im Kapi-
tel 17:5: D728 I9W 7571 DR Jw DR 7 RR° X2 und nicht mehr soll man dich
Awram nennen, sondern Awraham soll dein Name sein. Diese Erweiterung lidsst
sich nahtlos auf Brods Hiniibergleiten vom Natiirlichen zum Ubernatiirlichen
einfiigen. Awram bricht das natiirliche Geflecht seiner sozialen und geografi-
schen Herkunft auf, um durch die erweiterte Personlichkeit'® fiir die iibernatiir-
liche Beziehung zur Transzendenz Gottes empfinglich zu sein.

Die schopferische Dimension dieses Bundes bedarf der Sorgfalt und Behut-
samkeit, was sich im erinnernd-aktualisierenden Zeichen der Beschneidung in
17:10 widerspiegelt: 92 0% 297 708 7Y P 0P P2 MWD WK 02 NN

104 Die ausgefiihrte Wegmetaphorik lisst sich in Anbindung an Martin Buber fruchtbar
vertiefen. Folgende Textstelle nimmt den Charakter eines Kommentars zur dialogi-
schen und wiederholenden Ausrichtung des 72707 an; dies in Verschrinkung mit des
spezifischen Qualitit Gottes als >722 98: ,,Es ist letzter Ernst, wenn die Schrift den
Menschen anweist, auf Gottes Weg, in seinen Fulistapfen zu treten. Der Mensch
kann aus eigner Kraft keinen Weg, kein Wegstiick vollbringen, aber er kann den
Weg betreten, kann diesen ersten, immer wieder diesen ersten Schritt tun. Der
Mensch kann nicht ,wie Gott sein‘, aber in aller Unzulinglichkeit einer jeden seiner
Stunden kann er in jeder, mit dem Vermogen dieser Stunde, Gott nachfolgen, — und
wenn er dem Vermdgen dieser Stunde genug tut, hat er genug getan. Das ist nicht
ein bloBer Glaubensakt, es ist ein Eingehen in das in dieser Stunde zu Lebende mit
der ganzen Tétigkeitsfiille der geschopflichen Person. (Buber, Einsichten, 13)

105 Vgl. dazu auch Soloveitchik, der die Namenserweiterung auch in den Kontext einer
elterlichen Erziehung stellt, um der Idee des Bundes gerecht zu werden: ,,The letter
hei added to Abraham’s and Sarah’s names symbolized the exalted idea of covenan-
tal fatherhood and motherhood, one which is realized not through natural but
through spiritual-educational media which transcend the boundaries of a clan and

extend into the open spaces of universality.” (Soloveitchik, Family Redeemed, 109)

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 151

731 Dies ist mein Bund, den ihr hiiten sollt zwischen Mir und euch und deinem
Samen nach dir: Beschnitten soll euch jeder Mdnnliche werden. Dieser aktuali-
sierende Vollzug akzentuiert weiter das dialogische Moment, was in Hirschs
aufschlussreichen etymologischen Erkldrung zur Beschneidung deutlich wird:
»21° heisst aber durchaus nicht allgemein schneiden, beschneiden, kommt
vielmehr in diesem Sinne nur in Beziehung zur Mila vor. 9% heisst: gegen-
iiber, *?vn 2wy X3 (Bamidbar 22,5); 07°nX (Tehillim 118,10) entgegentreten, es
ist im Namen Gottes, dass ich ihnen entgegentrete‘.“'%

Dieser aktualisierend-schopferische Einschnitt spiegelt sich in der Textur der
Tora als umschreibende Wiederholung; das Einschneiden als kreisendes Ein-
schreiben existenzieller Dialogik. Bei Kierkegaard konzentriert sich die Wieder-
holung auf das paradoxe bzw. suspendierende Momentum der Ethik; auf einen
existenziellen Augenblick, in dem Abraham in Furcht und Zittern seinen Sohn
opfern muss und nur auf die Wiederholung — Isaak wieder zu bekommen — glau-
bend hoffen kann. Der hier entwickelte Kontext zur Wiederholung als dialogi-
sches Ereignis fehlt. Ein Kontext, der insbesondere die verantwortungsvolle ethi-
sche Ausrichtung des Bundes hervorhebt, der durch sorgfiltiges Handeln gehei-
ligt wird.

Dies deutet sich im Kapitel 17:11-13 an, wobei der wortwortliche Einschnitt
hervorgehoben werden soll: 02°°21 n°12 NIXY 727 0N27Y W2 DR 2R so dass
ihr beschnitten werdet an dem Fleisch eurer Vorhaut und dies zum Bundeszei-
chen werde zwischen Mir und euch. 00T 121 93 022 2in’ o niaw 121, Und
zwar acht Tage alt soll euch jedes Mdnnliche beschnitten werden fiir eure Ge-
schlechter, 07y N°72% 0732 "N°12 A7) 9992 NI N2 T PN Yind. Beschnit-
ten, beschnitten werde deines Hauses Geborener und deines Hauses Geldes Er-
kaufter, und es werde mein Bund an eurem Fleisch zum ewigen Bund.

Das Beschneiden der 7979 (Arlah; Vorhaut) birgt ein zusitzliches interessan-
tes Detail, das im Sinne der etymologischen Einbettung Hirschs philosophisch
fruchtbar gemacht werden kann. Arlah bezeichnet nicht blof3 die Vorhaut, son-
dern bezieht sich auf die Natur, so zum Beispiel auf Baumfriichte, die in den ers-
ten drei Jahren nicht geerntet werden diirfen, um zum rein Naturhaften und
Triebhaften eine Bruchstelle zu markieren. Der entsprechende Einbruch bzw.
Einschnitt initiiert eine heiligende Bewegung (der Wiederholung), indem in und
durch die Natur Transzendenz in Brods Sinne der sogenannten diruptio struc-
turae causarum (DSC, vgl. Anmerkung 80) einbricht und das Natiirliche erhebt
und heiligt. Arlah bildet dazu eine verabolutierende Gegendimension, die den
Menschen von der Transzendenz abschirmt: ,,2% 97v: der die Herrschaft iiber die

106 Hirsch, Die Fiinf Biicher der Tora, Bereschit, 311.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Neigungen und Triebe seines Herzens nicht hat. 77w7: der Zustand volliger Be-
tdubung, in welcher die ganze Herrschaft tiber sich selbst eingebiisst ist. <!
Metaphorisch gesprochen besitzt das Herz eine Vorhaut, die es zu beschnei-

den gilt'®

, um in den Dialog mit Gott zu treten. Die Betdubung resultiert aus der
Verabsolutierung des Eigenen als die eigene Natur verstanden: eigener natiirli-
cher Gefiihle, eigener natiirlicher Gedanken, eines eigenen natiirlichen logischen
Standpunkts. Arlah impliziert ein Selbst-Denken, welches taub dem aufgezeigten
Gegeniiber ist, welches die Stimme der Transzendenz nicht hort und so die ethi-

sche Bewegung zum Anderen hin abblockt oder: mit Logik109 betidubt.

107 Hirsch, Die Fiinf Biicher der Tora, Bereschit, 311.

108 Passend dazu der Vers im Wochenabschnitt Nitzzavim (Deuteronomium 30,6): "7 9
ST WN? TWI 9O T237 92 TN T DK A2IXR7 T 237 MY 7337 N§ R Es wird
Gott, dein Gott, dein Herz und das Herz deiner Nachkommen beschneiden, Gott,
deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen und deiner ganzen Seele zu lieben, um dei-
nes Lebens willen (Hirsch, Die Fiinf Biicher der Tora. Dewarim, 563). Die Be-
schneidung des Herzens steht im Kontext einer Gottesnihe, die hier die identischen
Zeilen formuliert wie sie im absoluten Glaubensbekenntnis des Monotheismus vor-
kommen, dem ¥1® (Sh’ma; Hére). Darin wird die absolute Einheit und Einzigkeit
Gottes ausgesprochen, zu der sich Abraham grabend, hinhorend und verstehend hin-
bewegt.

109 In diesem Zusammenhang ergibt sich ein interessanter Quervergleich zu Hans Jonas,
der in The Phenomenon Of Life die Sphire menschlicher Freiheit aus den prireflexi-
ven Spurungen organischen Lebens herleitet. Die menschliche Kapazitit der Dis-
tanznahme gegeniiber der Natur sollte ihn fiir den Gesamtzusammenhang des Seins
als eine schopferische Ordnung sensibilisieren. Ethik bedeutet dabei zur Natur in ein
Verhiltnis zu treten, um eine anthropozentrische Sichtweise zu durchbrechen. Der
Wirklichkeitsbegriff hat sich ironischerweise an einer epistemologischen Linie ent-
lang entwickelt, die eine betidubend solipsistische Logik etabliert: ,,In its ontological
version, the problem of relation revolves around the classical concept of self-
contained, inactive substance —, that which requires nothing but itself in order to
,exist’ (Descartes) — which is by no means an historical freak, but the coceptual
framing of perceptual truth: ,substance‘ conceived on that model admits of external
relations only an by definition excludes all self-transitiveness.” (Jonas, The Pheno-
menon Of Life, 32) Das abschirmende und blockierende Moment von Orlah kulmi-
niert in einer Natiirlichkeit des Menschen, der theoretisierend das urspriinglichste
Triebgeflecht iiberwindet, um vom Vernunftshybrid umgarnt zu werden. Die Ver-

nunft als vermeintliche Natur des Menschen findet sich in einem Kokon vor, aus

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 153

4.2.7 Das Lachen und die Transzendenz

Die dialektische Spannung zwischen hithalech (fithre dich) und lekh lekha (gehe
fiir dich selbst) ldsst sich nun im ethischen Sinne akzentuieren, dass Awram bzw.
Awraham in seinem Aufbrechen die Stimme der Transzendenz hort und auf dem
einschneidenden Weg ist, vor dem Angesicht Gottes ganz zu werden: *19% 72107

(hithalech lefanai; fiihre dich vor Meinem Angesicht). Im hebriischen Ausdruck
fiir Angesicht ist bekanntermassen das Verb nus% (lifnot; wenden) enthalten.
Diesem spezifischen Unterwegssein ist so die Hinwendung zu Gott inhérent.
Diese Bewegung nihert sich Gott behutsam-horend an, im Wissen um das ge-
heimnisvolle Paradox, dass in der Hinwendung Gottes Angesicht nicht sichtbar
wird. Nihe tritt anstelle evidenter Identifikation eines Logos, der durch die Me-
taphorik des Auges gesteuert wird'"
ist, aber noch nicht a°»n (tamim; vollendet) ist, deutet sich beim zweiten Zwi-
schenhalt im Vers 17:17 an, wo Gott Awraham verkiindet, dass er die unfrucht-
bare Sara mit Nachkommen segnen wird: 1277 1222 8 P 1712 %Y 07728 997
790 I 2°YWD N7 71w oX) 79 MW ARn Da fiel Awraham auf sein Angesicht und
lachte, und sagte sich in seinem Herzen: Sollte einem Hundertjihrigen noch ge-

. Dass Awraham entsprechend unterwegs

boren werden, oder Sara, eine Neunzigjihrige, gebdren?

Abraham wird in der dialogischen Situation mit einem Paradox konfrontiert,
dessen Inaddquatheit er verniinftig nicht fassen kann und entsprechend reagiert.
Einerseits 1osen die Worte Gottes eine Erschiitterung aus, die ihn ehrfurchtsvoll
zu Boden sinken lédsst. Andererseits fiihrt das erschiitternde Paradox zu Geldch-
ter. Der gemeinsame Schnittpunkt dieser ambivalenten Strebungen liegt im Zu-
riicknehmen der Worte und der existenziellen Gestik des Korpers: Awraham fillt
auf sein Angesicht und lacht. Die entstehende Komik und der mitschwingende
Humor entspringen dem Denkwiderstand und gehoren zur dialogisch-grabenden
Bewegung des Geistes, der gleichzeitig zu sich spricht und monologisierend
Kausalitit und Natur bedenkt. Der Kontrast zum Ubernatiirlichen ist in diesem

dem heraus Beziige zur Welt als logische Relationen getitigt werden. Dieses Einge-
schlossensein schliesst jedoch das transitive Moment der Beziehung als Dialog aus.

110 Hannah Arendt setzt der metaphysischen Sehtradition die jiidische Tradition des Ho-
rens gegeniiber: ,,Die jiidische Tradition zeigt, was mit der Wahrheit geschieht,
wenn die Leitmetapher nicht mehr das Sehen, sondern das Horen ist (das dem Den-
ken in vieler Beziehung niher steht als das Sehen, weil es Abfolgen nachvollziehen
kann). Den jiidischen Gott kann man horen, aber nicht sehen, und die Wahrheit wird
damit unsichtbar: ,Du sollst dir kein Bild noch Gleichnis machen von irgend etwas
im Himmel oder auf Erden‘.” (Arendt, Vom Leben des Geistes, 123)

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Augenblick zu grofB, bricht zu unvermittelt ein und ist entsprechend verniinftig

nicht zu vermitteln'"". Die Arlah im figurativen Sinne impliziert hier eine punk-

111 Dazu passt folgende Ausfithrung von Friedemann Richert in seiner Auseinanderset-
zung mit dem Lachen in der Bibel: ,,Die gedankliche Wanderung durch die Bibel hat
uns gezeigt: Auch hier begegnet uns die menschlich-begrenzte Selbstwahrnehmung,
die immer wieder durch die gottlich gewihrte Fremdwahrnehmung aufgebrochen
und dem Lachen zugefiihrt wird. Das Alte Testament redet freimiitig vom lachenden
Gott. Sein befreiendes, erlosendes Lachen ist ndmlich Attribut seiner gottlichen Le-
bendigkeit, die den Gldubigen als zeitenthobene wirksame Lebenskraft in das erlo-
sende Lachen stellen will.” (Richert, Kleine Geistesgeschichte des Lachens, 76) Der
paradoxe lebendige Sinngehalt der einbrechenden Transzendenz 16st ein ambivalen-
tes Lachen der und iiber die Vernunft aus, was das transitiv-dialogische Moment
hervorhebt. Das Lachen ist Element des Prozesses der Bindung an die Transzendenz.
Der Glaube (Abrahams) entsteht aus der Lebendigkeit der eigenen Existenz. Der
Glaube wird erschaffen und aktualisiert. Ein erginzender Bezug zu dieser Thematik
findet sich bei Benjamin Fondane, der iiber Bergson hinausgehend ebenfalls die
Verbindung der existenziellen mit der metaphysischen Dimension des Lachens her-
vorhebt: ,,Mais le rire est ici le signe et la clef d’un univers nouveau, qui déborde de
toutes parts 1’univers mécanique de la nécessité. Il est le signe d’une vie intérieure
plus profonde, d’une pléthore de vitalité, d’une inapplication étrange au réel, d’une
inadaptation au social. [...] 1l nous fait pénétrer, a sa suite, dans le royaume d’une
existence qui transcende a tel point notre monde logique, qu’il emprunte les appa-
rences du paradoxe, du scandale, voire du comique et du ridicule. (Fondane, La
conscience malheureuse, 211) Zudem lassen sich von dieser Stelle aus poetologische
Faden spinnen, wobei ein Gewebe von Existenz und Ironie virulent werden. Folgen-
de Ausfiithrung von Paul de Man verdeutlicht dies: ,,Es wird nun deutlich, daf} die
Disjunktion keinesfalls ein beruhigender und heiterer ProzeB ist, trotz des damit ver-
bundenen Lachens. [...] Fiir Baudelaire ist die Bewegung des ironischen Bewuf3t-
seins jedenfalls alles andere als beruhigend. Das Moment der Unschuld oder der Au-
thentizitédt unseres Weltgefiihls wird in Frage gestellt, und damit wird ein Proze$3 in
Gang gesetzt, der ganz und gar nicht harmlos ist. Er mag als beildufiges Spiel mit
einem losen Faden des Stoffes beginnen, aber schon nach kurzer Zeit wird das ganze
Gewebe des Ichs aufgetrennt sein und auseinanderfallen. Der ganze Prozel3 lauft mit
einer beunruhigenden Geschwindigkeit ab. Die Ironie besitzt eine ihr innewohnende
Tendenz, ihre Bewegung zu beschleunigen und nicht anzuhalten, bis sie ihren Weg
vollendet hat; [...].“ (de Man, Die Ideologie des Asthetischen, 112) Das beildufige
Spiel lieBe sich durchaus auch auf Kierkegaards Suspension des Ethischen beziehen.

Der Faden der Ethik 16st sich und das Gewebe des Ichs fillt auseinander, um nackt

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 155

tuelle Betdubung, die sich als (ungldubiges) Lachen entlddt. Hirschs Verweis auf
die hebriische Wurzel von pnx? (lizhok; lachen) nimmt diesen Faden wie folgt
auf: ,,,prx‘ ist aber ausnahmslos ein ironisches Lachen, ein Lachen, das eine ge-
wisse Negierung, Verurteilung des das Lachen hervorrufenden Gegenstandes in

12 13 .
“ erinnert an Sokrates

sich trigt. Die hier vorhandene existenzielle Ironie'
Maieutik, durch welche Wissen als Nichtwissen — als eine Negation — geschaffen
wird. Auch Sara reagiert mit Lachen, als ihr jene Begebenheit zu Ohren kommt.
Entsprechend fiihrt die Tora in Kap. 18:13-14 aus: 70 71 777 D728 2% 7 08"
MIRT VIR TR DR ART MR W Da sprach Gott zu Awraham: Warum hat Sara
denn gelacht in dem Sinn: Sollte ich denn auch in Wahrheit gebdiren, da ich so
alt geworden?!.32 7Y 70 NYD IR WK TYIA? 127 ' 899> Ist denn Gott etwas
zu wunderbar? Zur bestimmten Zeit kehre ich zu dir wie diese lebendige Zeit zu-
riick, und dann hat Sara einen Sohn.

Auch diese Stelle ist dialogisch insofern gesittigt, als Gottes Kehre (210X;
ashuv) mit jenem Begriff der n2wn (Teshuvah; Antwort) insofern wiederkehrend
in Verbindung steht, als dieser bereits bei Soloveitchik sehr zentral war. Dieser
dialogische Antwortcharakter erschafft nicht blof} einen Gedanken, sondern Le-
ben. Jizchak bezeugt mit seiner Existenz und seinem sprechenden Namen den
schopferischen Einbruch der Transzendenz und erschafft dadurch eine Bindung
im Sinne eines wissenden Glaubens. Ein Wissen, das die reine Vernunft ver-
lacht.

vor Gott zu sein, was den Sprung aus der Sprache in den Glauben impliziert. Aus jii-
discher Sicht fiihrt diese existenzielle Ironie ebenfalls zu einem Schweigen, aber
nicht als Sprung aus der Sprache, sondern als Moglichkeit eines geheimnisvollen
Gewebes, das in der ehrfurchtsvollen Anniherung zu Gott entsteht.

112 Hirsch, Die Fiinf Biicher der Tora, Bereschit, 317.

113 Vgl. dazu auch Kierkegaards Auffassung der Ironie als Existenzbestimmung, die
Ironie als bloBe rhetorische Figur iiberschreitet: ,,Ironie ist eine Existenzbestimmung
und nichts ist somit ldcherlicher, als wenn man glaubt, es sei eine Redeform, oder als
wenn ein Verfasser sich deswegen gliicklich preist, da er sich dann und wann aus-
driicken kann. Wer wesentlich Ironie hat, hat sie den ganzen Tag lang und ist an kei-
ne Form gebunden, weil sie die Unendlichkeit in ihm ist.” (Kierkegaard, Abschlies-
sende unwissenschaftliche Nachschrift, 213)

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

4.2.8 Die Bindung Isaaks als absolute Verbindung
zur Transzendenz

Nach diesen zwei Zwischenhalten wenden wir uns nun wiederholt der Aus-
gangssituation in Kapitel 22:2 zu, die nun im Lichte des bindenden Charakters
erscheint, als Akedat Jizchak, der Bindung Isaaks: WX 77°77 DY 712 DY K1 712 KM
PN VIR WK D7 TR DY AT oW aoym mVea YR OX 77 771 PO DX paaX Da
sprach Er: Nimm doch deinen Sohn, deinen einzigen, den du liebst, den Jizchak,
und gehe dir zum Land Morija, und bringe ihn dort zum Opfer auf einem de
Berge, den ich dir sagen werde.

Die nun kontextualisierte Spannung zwischen hithalech und lech lecha zielt
auf eine Ganzwerdung Abrahams ab und nicht auf eine Suspension des Ethi-
schen, was bei Kierkegaard mit Zittern einher geht, mit der nach Brod aus der
Natur heraus verursachten Furcht vor dem Unbegreiflichen. Kierkegaards Abra-
ham verkorpert dieses Paradox. In der jiidischen Tradition néhert sich Abraham
Gott im dialogischen Geschehen an und vergegenwirtigt einen Glauben im Sin-

114

ne des wissenden Vertrauens . Dieses Wissen nimmt Brods Faden nun vertieft

114 Im wissenden Vertrauen ist im Hebréischen ein Glaubensbegriff angelegt, der diffe-
renziert das bindende Wissen herausschilt. Der Terminus 71X (emunah) wird mit
Glaube iibersetzt. Das Verb 1nx7? (leha’amin) bedeutet anvertrauen und steht in in-
nerer Verbindung mit dem Ausdruck »X (Amen), der das Besiegelnde bindender
Treue spiegelt. Folgende Thorastelle in Beha’alotcha (Numeri, 12,7-8) zeigt dies
auf: v°2 71 NN DA ¥9) A8 12 7278 1D 98 12 LRI 1K) 002 992 in meinem ganzen
Haus ist er betraut. Mund zu Mund rede ich an ihn, und Gesehenes und nicht in Riit-
seln, und Gestaltung Gottes schaut er (Hirsch, Die Fiinf Biicher der Tora. Bamid-
bar, 193f.). In diesem Kontext muss selbstverstidndlich auch auf Martin Buber ver-
wiesen werden, der in Zwei Glaubensweisen zwischen jiidischer Emunah und christ-
licher Pistis unterscheidet. Die Pistis ist mit der Forderung verkniipft, an einen ge-
kreuzigten Menschen zu glauben, der die Funktion des Erlosers inne hat. Die bin-
dende Emuna glaubt nicht an etwas, sondern steht existenziell darin, im Sinne der
Standhaftigkeit, bei der sich eine aktive und passive Haltung des Menschen Gott ge-
geniiber durchdringen: ,,Nur wenn ihr, so sagt der Prophet, in unsere Begriffssprache
ibertragen, in eurer wesentlichen Lebensbeziehung standhaltet, habt ihr wesentli-
chen Bestand. Die wahre Bestédndigkeit der Grundlagen eines menschlichen Daseins
von der wahren Bestidndigkeit im Grundverhiltnis dieses Menschen zu der sein Sein
stiftenden Macht. Dieser ,existenzielle* Charakter der Emuna wird in der Ueberset-
zung ,Glaube* ungentigend erfasst, wiewohl das Verb oft genug glauben (jemandem

glauben, eine Sache glauben) bedeutet. Man muf} des weitern beachten, daf der Be-

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 157

auf, mit welchem der geheimnisvolle Ubergang von der Furcht zur Ehrfurcht ge-
sponnen wurde. Damit verbindet sich die Anerkennung eines unendlichen Zu-
sammenhangs in der zunehmenden Wirkung und Wirklichkeit der DSC, dem
offnenden Einbruch in die natiirliche Welt der Kausalitit, die den Menschen an
sich selbst kettet.

Dass Abraham auf dem Weg nach Vollkommenheit ist, bedeutet gleichzeitig
die wachsende Anerkennung eines unendlichen Zusammenhangs. Dies wird auf
seiner letzten und entscheidenden Wegstrecke mit dem Ziel Morija unterstri-
chen: In Anlehnung an dem Midrasch Bereschit Rabbah bestimmt Raschi Morija
als Jerusalem, als Ort, von dem die Tora ausgeht — bzw. ausgehen wird, wenn
Abraham die noétige Ganzheit er- und bezeugen kann. Die Stadt fungiert dabei
als sprechender Name: 0°2w17° enthélt im Wort die Ganzheit (22w, schalem). Die

griff die beiden Seiten einer Reziprozitit der Bestidndigkeit umfafit: die aktive, die
,Treue‘, und die rezeptive, das ,Vertrauen‘.“ (Buber, Zwei Glaubensweisen, 27) Be-
merkenswert ist zudem eine zentrale Stelle aus der Liturgie des jiidischen Morgen-
gebets, bei der Glaube und Wissen eine innige spannungsvolle Verbindung einge-
hen: pYT) APRK3 *7 TAPIY DM TR0 LIYR PTER °7 TOPW) 0217 7 TAYI

.1 0 Ich verlobe dich Mir in Ewigkeit, Ich verlobe dich Mir durch Gerechtigkeit
und Recht, mit Liebe und Barmherzigkeit. Ich verlobe dich Mir durch Treue, damit
du den Ewigen erkennst. (Siddur Schma Kolenu, 18.) Diese Zeilen werden tiglich
beim Binden der 1%°on (Tefillin; Gebetsriemen) gesprochen und zeugen von einer
Bindung, bei welcher der Glaube 17X (Emunah) auf das Wissen ny7™ (vaiadat) so
bezogen ist, dass dieser von Gott weiss und eine Gewissheit bezeugt. Vgl. dazu auch
Samuel Hugo Bergman. In Anlehnung an einen Midrasch konnte die Aufforderung
an Abraham die (Gegen)Stimme Satans sein, welche den ethischen Standpunkt ver-
biirgt. Den Unterschied zwischen Kierkegaard und der jiidischen Auslegung entwi-
ckelt Bergman in der unterschiedlichen Beantwortung der entsprechenden Frage und
legt dabei zwei Glaubensweisen frei, die an Buber erinnern: ,,How can you take this
lovely child, given to you when you were a hundred years old, and offer him up as a
sacrifice? [...] But the answer that Satan receives in the midrash is entirely different
from the one he receives in Kierkegaard’s exposition. And this difference reveals the
enormous opposition between the midrash and the modern thinker in their grasp of
what faith is. Kierkegaard discourses on belief and draws a philosophic conclusion
from the story of the sacrifice of Isaac: ,that there is a teleological suspension of the
ethical.‘ In the midrash Abraham answers Satan very simply ,yes, yes.‘ The devil’s
attempt encounters an iron wall of unphilosophising faith.” (Bergman, The Qualitiy
of Faith, 26f.) Bergman sucht dabei eine synthetisierende Bewegung, die dem indi-

viduellen Prozess im Spannungsfeld dieser Pole Raum gibt.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

aufsteigende sich Gott nihernde Bewegung deutet sich im vermeintlichen Opfer
an. Wird bei Kierkegaard dieses Opfer schlechthin mit dem Paradox identifiziert,
so betont auch hier die jiidische Auslegetradition das bindende Element. Der
Ausdruck fiir Opfer lautet 79 (olah), was mit dem Verb m>¥> (la’alot; hinauf-
bringen, aufsteigen) in Verbindung steht. Entsprechend fiihrt Raschi aus: ,, m5ym
Y70 12 1K X9, And bring him up. He did not say to him, ,Slaughter him*.«'"
Die Betonung des Hinaufbringens verdeutlicht Raschi am lapidar wirkenden Mi-
drasch, dass Abraham Isaak auf den Berg brachte und Gott ihm darauf sagte, er
konne ihn wieder hinunter bringen. Hirsch betont das spirituelle Moment der
geistigen Erhebung''®, die in Brods Hiniibergleiten vom Natiirlichen zum Uber-
natiirlichen angelegt ist.

Ein Motiv, in welches Abraham und Isaak in ihrem gemeinsamen schweig-
samen Gang gleichermassen involviert sind. Die vermeintliche Dichotomie zwi-
schen dem aktiven Téter Abraham und dem passiven Opfer Isaak'"” wird durch
den Midrasch in Genesis Rabbah 56:8 insofern durchbrochen, als dieser die
Meinung vertritt, dass Isaak zum gegebenen Zeitpunkt 37 Jahre alt war. Isaak ist
aktiv mit verwoben in den Prozess der Vervollkommnung, der im Lichte dieses
Motivs den Aspekt der Bindung als Einung und Vereinigung betont, was in den
Versen 22:6 und 22:8 repetitiv aufgenommen wird. Als Textbewegung, welche
bis in die feinsten Veristelungen das Geheimnis der Wiederholung umschreibt:
1T DI 197 und so gingen sie beide zusammen. Der Ausdruck 11m (jachdav;

115 Rashi, Commentary on the Torah, Bereshit, 231.

116 Zu diesem Kontext passt eine weitere Stelle aus dem Wochenabschnitt Beha’alotcha
(Numeri 8:2): ,, DY2w 1R 775327 °19 2% 98 137 DR T05Ua2 v9R 2pR) aN 98 027
.ni3a Sprich zu Aharon und sage ihm: Wenn du die Lampen aufleuchten ldssest, sol-
len der Richtung des Leuchters zu die sieben Lampen leuchten* (Hirsch, Die Fiinf
Biicher der Tora. Bamidbar, 131.). Die Kerzen werden nicht blof technisch korrekt
angeziindet, sondern erhebend zum Leuchten gebracht, indem sich das Licht verei-
nigt. Das Verb leha’alot ist im Ausdruck beha’alotkha wirkend gegenwirtig.

117 Vgl. dazu folgende Ausfiihrung von Verena Lenzen, die diese Dichotomie mit kriti-
schem Blick beleuchtet und u.a. an der Bildenden Kunst veranschaulicht: ,,In der
Malerei kreisen die meisten Darstellungen zu Genesis 22 wie Rembrandts spitere
Bilder um den Hohepunkt des Geschehens: die auf dem Berg Morijah lokalisierte
Opferhandlung. Die Rollenverteilung scheint ebenso eindeutig wie festgelegt: Abra-
ham ist das Subjekt, Isaak das Objekt der Handlung. [...] Die rabbinische Literatur
entwickelt verschiedene Lesarten des Kapitels, welche die Dialektik des Opferge-
schehens verdeutlichen und aus einem Schwarzweif3-Kontrast von Handlungssubjekt

und -objekt 16sen.” (Lenzen, Jiidisches Leben und Sterben im Namen Gottes, 60f.)

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 159

zusammen) ldsst sich auf 71 (ichud; Vereinigung/Verschmelzung) beziehen und
weist eine Lautverwandtschaft mit 71X (echad; Eins) auf. Auf dem Weg zu sich —
vor Gott — wiederholt der Mensch die tiefsten Schichten der Seele, um in Anleh-
nung an das poetologische Vorspiel im Ganzen zu wohnen. Der schopferische
Quellpunkt der Einheit wird letztendlich in der Differenzierung eines Seelenbe-
griffs sichtbar, wie er in der Kabbala und im Midrasch vorliegt, als Unterschei-
dung unterschiedlicher Ausformungen des Seelenlebens: w1 (Nefesch), M1 (Ru-
ah), nnw1 (Neschama), 11 (Chaja) und 771 (Jechida). Jechida bildet dabei jene
Innerlichkeit, die sich am stirksten an Gott bindet und in der Verbindung eine
Einheit erschafft. Nicht zuletzt als Bindung zwischen Abraham und Isaak, denn
die Priifung gilt Abraham und Isaak''®. Diese Interpretation verdeutlicht erneut
und zusétzlich die Bedeutung der bindenden Krifte und der Bindung im Gegen-
satz zum Opfer. So heisst es in 22,9 unmittelbar vor dem dramatischen Hohe-
punkt: 112 poYY NX TPV band Jizchak seinen Sohn, um in 22,10 zur unerhorten
Bege:benheit”9 zu schreiten: seinen einen und einzigen Sohn mit erhobenem

118 Die kabbalistische Auslegung der Tora nimmt im Zohar insbesondere den Aspekt
Verschmelzung auf, wobei der Prozess der Vervollkommnung mit der Sefiroth-
Lehre verkniipft wird. Abraham und Isaak verkorpern unterschiedliche Krifte, die
miteinander befruchtend verflieBen miissen, um Vollkommenheit zu erreichen. Ab-
raham wird in Verbindung mit Wasser und Barmherzigkeit (Chesed) gebracht, wih-
rend Isaak das Feuer und strenge Kraft des Gerichts (Gevurah) vertritt. Deshalb be-
wirkt im kabbalistischen Verstindnis die Bindung Isaaks die entsprechend ver-
schmelzende Vervollkommnung.

119 Es sei an dieser Stelle nochmals an Slavoj Zizek erinnert; ein Ereignis ist ein Wen-
depunkt, bei dem sich der Rahmen veréndert, durch den wir die Welt wahrnehmen
und uns in ihr bewegen (vgl. Anmerkung 4). Der einschreitende Engel markiert das
transzendente Ereignis als Passage. Auf derselben Folie, aber unter absolut verkehr-
ten Vorzeichen liest sich das Ende von Kafkas Prozess: Die grenzenlose Verunsi-
cherung wie Joseph K. durch und aus der Stadt gefiihrt wird ldsst sich in Verbindung
setzen mit den ungewissen drei Tagen, die Abraham und Isaak vorbereitend unter-
wegs sind. Nur: Das Bild der Dreieinigkeit tduscht auf die brutalste Art und Weise.
Anstelle der Bindung wird K. am Ort des Grauens — einem Steinbruch — in eine ge-
quilte Liegelage versetzt, die konjunktivisch mit dem Opfer assoziiert wird. Nur: Es
gibt keinen Wendepunkt, an dem sich das Transzendente ereignen wiirde. Das Grau-
en nimmt seinen Lauf, und entsprechend verlduft hier die unerhorte Begebenheit:
,,Dann offnete der eine Herr seinen Gehrock und nahm aus einer Scheide, die an ei-
nem um die Weste gespannten Giirtel hing, ein langes, diinnes, beiderseitig ge-

schirftes Fleischermesser, hielt es hoch und priifte die Schirfe im Licht. Wieder be-

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Messer zu — schlachten

' Da ruft ihn ein Engel Gottes zwei Mal bei seinem

Namen und hilt ihn mit folgender Begriindung von seinem Unterfangen in 22:12
ab: D778 XY %3 "RYT 7AY °3 denn jetzt habe Ich erkannt, dass du gottesfiirchtig
bist. Der Ausdruck X7 (iereh; fiirchtest) umschreibt insofern das Geheimnis der

Wiederholung, als Abraham im dussersten Respekt vor Gott Isaak wieder holt

und dariiber hinaus von Gott das Versprechen erhilt, ein groes Volk

121
zu be-

120

121

gannen die widerlichen Hoflichkeiten, einer reichte iiber K. hinweg das Messer dem
anderen, dieser reicht es wieder iiber K. zuriick. K wulite jetzt genau, da} es seine
Pflicht gewesen wire, das Messer, als es von Hand zu Hand iiber ihm schwebte,
selbst zu fassen und sich einzubohren. Aber er tat es nicht, sondern drehte den noch
freien Hals und sah umher.” Nur: Er sieht weder einen Widder, der sich im Gestriipp
verfangen hitte noch hort er eine Engelstimme. Er sieht nur einen Menschen aus der
Ferne, der sich schemenhaft aus einem Fenster mit Licht zu beugen scheint. Unend-
lich schwer wiegen die Fragen, die der Erzéhler in den uniiberbriickbaren Zwischen-
raum stellt und eine davon in der diisteren Dunkelheit als die Frage Kierkegaards er-
zittert: ,,War es ein einzelner?* (Kafka, Der Prozess, 193f.)

Louis A. Berman unternimmt einen Vergleich von Genesis 22 in jiddischer und da-
nischer Sprache. Deutsch bildet dabei eine gemeinsame Referenz zwischen den
Sprachen und doch lassen sich entscheidende Unterschiede aufzeigen. Dass Kier-
kegaard das schockartige Fiirchten und Zittern in den Vordergrund stellt, liegt fiir
Berman wesentlich an der vorgefundenen Ubersetzung: ,,A critical verse (22:10) has
been rendered above in italic: ,Un Avraham hot oysgeshtrekt zeyn hand, un hot gen-
umen dem shlacht-messer tsu shechten zayn zun.‘ In Yiddish translation, this sen-
tence uses a cognate of the Hebrew /i-sh’hot, to perform a ritual slaughter or to make
a sacrifice. The reader oft he Hebrew (or Yiddish) is reminded Abraham is not simp-
ly slaying or killing his son; he is performing a religious ritual. [...] Kierkegaard no
doubt read the standard Danish translation of the Bible: ,0g Abraham rakte sin
Haand ud og greb kniven for at slagte sin Sgn.‘ The reader will recognize slagte as a
cognate of slaughter. A Danish-English dictionary translates slagte as ,kill, slaugh-
ter, butcher, massacre. Perhaps this helps explain, in part at least, why a reading oft
he story in Danish reduced Kierkegaard (and many others) to fear and trembling.*
(Berman, The Akedah, 24)

Diese Art der Wiederholung gelingt Kierkegaard nicht, sie ist ihm gar ein Argernis,
was ein Blick in sein Tagebuch hervorhebt: ,,Das Judentum ist: Ehe, Ehe, seid
fruchtbar und mehret euch, die Segnungen tiber das Geschlecht usw. — gerade des-
halb wird hier das Christentum angebracht, das Christentum, welches die Jungfriu-
lichkeit ist; aber es soll den Abstof3 des Argernisses haben und den bekommt es am
sichersten hier.” (Kierkegaard, Tagebiicher, Bd. 5, 202)

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 161

griinden. Im dussersten Hinhoren wird ihm Gott im Wesen der Furcht gleichzei-
tig sichtbar. Die Bindung an die Stimme der Transzendenz gebiert Wahrheit und
offnet Abraham in 22:13 auf der wortlichen und figurativen Ebene die Au-
gen: 7RT DY M7 077X 721 1IR3 7292 1IRI IR 7R 73T R PPY NY 0778 XY
912 nop AL W Da hob Awraham seine Augen auf und sah, da war ein Wid-
der; darauf wurde er durch das Gehege an seinen Hornern festgehalten. Da ging
Awraham und nahm den Widder und brachte ihn zum Opfer an seines Sohnes
Stelle. Es wird nun deutlich, dass der Ausdruck X7 das Fiirchten und das Sehen
beinhaltet und eine geheimnisvolle Dialektik'*
begriindet: Die Ehrfurcht vor dem Unsichtbaren eroffnet eine Evidenz. Bestand-

zwischen Fiirchten und Sehen

teil dieser Evidenz ist der Widder, der nicht einfach transitiv gesehen wird, son-
dern im Modus des genannten Sehens zur Gegebenheit kommt'*, In 22:14 wird
diese Dialektik eindriicklich verdichtet und bildet den schrittweise entwickelten
Hohepunkt gegeniiber Kierkegaards Furcht und Zittern: 2ipna o 07728 Xp1
Ortes: Gott schaut! Welches heute also auszusprechen ist: Auf Gottes Berg wird
man geschaut.

Die gottliche Prisenz als gehorte Stimme offnet Abraham gleichzeitig die
Augen und begriindet eine Weisheitskultur, bei der Ethik, Wissen und Glaube in
einem schopferischen Freiheitsakt einen Sammelpunkt bilden. Dies wird veran-
schaulicht, wenn wir in der Morgenliturgie den zweiten Satz betrachten, der nach
dem Aufstehen rezitiert wird: 7% n7av in%an oy 2% 20 92 7 NRTY TR0 NWRY

The beginning of wisdom is the fear of Hashem — good understanding to all

122 Diese Dialektik wird auch in der Art und Weise gottlicher Prisenz beim Stiftszelt

(etymologisch) sichtbar, bei welcher Verhiillung und Zeigen zentral sind: 2°p o9

3 7Y WK TNTRD 12WRT 9Y M 3W NIYT 2OR? 19WnD DY WY 192 19w n§ Und am
Tag der Aufrichtung der Wohnung bedeckte die Wolke die Wohnung, dem Zelt des
Zeugnisses zu, und am Abend war iiber der Wohnung wie ein Feuerschein bis Mor-
gens (Hirsch, Die Fiinf Biicher der Tora, Bamidbar, 153).

123 Dieses erschaffende Sehen steht im Kontext der Welterschaffung, worauf Verena
Lenzen hinweist: ,,Aufgrund des Gerichts- und Siithnegedankens gilt das jiidische
Neujahrsfest, Rosch HaSchana, auch Jom HaDin (Tag des Gerichts) oder Jom
HaZikkaron (Tag des Gedenkens) genannt, als Datum und Gedenktag der Akedah,
an dem das Widderhorn, der Schofar, geblasen wird nach dem Babylonischen Tal-
mud, Rosch HaSchana 16a: Es sprach der Heilige, gepr. sei er: stofit vor mir in das
Widderhorn, damit ich fiir euch der Bindung Isaaks, des Sohnes Abrahams, gedenke

g

und es euch anrechne, als ob ihr euch selbst vor mir gebunden hittet*.” (Lenzen, Jii-

disches Leben und Sterben im Namen Gottes, 71)

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

their practioners; His praise endures forever. Blessed is the Name of His glori-
ous kingdom for all eternity."** Der Anfang bzw. die Schopfung von Weisheit ist
innigst auf die Gottesfurcht bezogen. Dieser Furcht ist zutiefst eine ethische Spur

125

eingeschrieben, die nun als dusserster Respekt vor dem Anderen = verstanden

werden kann — als Heiligung des Namens des Anderen und des eigenen: dem Ei-
gennamen126 . Indem Abraham Gott fiirchtet, erkennt er ihn und wird erkannt.
Diese Bewegung setzt den Primaten der Ethik vor die Logik, was in den Sprii-
chen der Weisheit, pointiert zugespitzt wird: .73y 7123 *199) 72907 70 77 IR
The fear of HA-SHEM is the moral instruction of wisdom, and before honor goes
humility127. Die Ethik flie8t dabei nahtlos in die Hermeneutik iiber, indem das
Weisende wdhlen erhellend und bedeutsam wird. Diese Perspektive wird zusitz-
lich durch die gemeinsame Wurzel von MR (lirot; fiirchten/sehen) und MRIT?
(leharot; zeigen) vertieft und im Psalm 25 seinen Ausdruck findet: ¥°R3J 1]

YO7IT7 00721 PRYY 7 790 [L..] 020 9772 WP 1 XY Wo ist ein Mann, der
den Ewigen fiirchtet? Dem zeigt er den Weg, den er soll. [...] Der Rat des Ewi-

gen ist fiir die, so ihn fiirchten, und Sein Bund — sie ihn wissen zu lassen."® 10

124 The complete Artscroll Siddur, 2.

125 Der Gottesfurcht ist gleichzeitig der Respekt vor dem Mitmenschen formlich einge-
schrieben bzw. kontextualisiert, was folgender Vers aus Wajikra Kap. 25:36 ver-
deutlicht:.7ny o8 0 TI28D DR N°270) W3 iR 1RN 98 Von ihm jedoch darfst du
keine Einbusse und Vermehrung nehmen und hast dich vor deinem Gott zu fiirchten;
und deines Bruders Leben sei mit dir verbunden. (Hirsch: Die Fiinf Biicher der Tora.
Wajikra, 733). Der Respekt spiegelt sich auch im kurz darauf folgenden Ausdruck
WD wipm Und mein Heiligtum fiirchtet (Kap.26:2). Beachte hier die englische
Ubersetzung My Sanctuary shall you revere (The Stone Edition, The Chumash).

126 Die verschlungene Dialektik zwischen Ethik und Evidenz verkorpert sich im Namen
Awram, der prozessiv im entsprechenden Unterwegssein seinen ihm eigenen Namen
Awraham erwarb und sich vor Gott erschuf. Fiir Rabbi Joseph B. Soloveitchik bildet
dies das Kriterium fiir das prophetische Bewusstsein, was gleichzeitig der DSC von
Brod sehr nahe kommt: ,,[...] the new principle which Judaism brought to light —
namely, prophecy as a binding ethical ideal, prophecy as an act of self-creation and
self-renewal. The concept of creation sheds a clear light on the fundamental princi-
ple of choice and free will. This principle expresses itself on two levels: (1) man is
free to create himself as a man of God; he has the ability to shatter the iron bars of
universality and strict causality that imprison him qua man as a random example of
the species; [...]“ (Soloveitchik, Halakhic Man, 134).

127 Malbim, On Mischley, Kap. 15,33.

128 Die Psalmen, 14f.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 163

wird hier mit Rat Uibersetzt, bedeutet aber wortwortlich Geheimnis. Das Geheim-
nis liegt in der Gottesfurcht (verborgen), die nicht in der Gewalt des Himmels
liegt, sondern in der Freiheit des Menschen oder: im Geheimnis der Wiederho-
lung.

Kehren wir nun zu Abraham zuriick und wiederholen sein heiliges Geheim-
nis: Er ist ganz geworden, indem er neben der ihn von Anfang auszeichnenden
Liebe zu Gott auch die Furcht vor Gott bezeugt und so zum Quellpunkt des Mo-
notheismus wird, was sich in der hinfiihrung zum jiidischen Gottesbekenntnis,
dem y»w (Shma) spiegelt, in dem der géttliche Namen geheiligt wird: 9873 oty nx
mMwn oIni Apa 07 2w MR 9 0Py 0°73pn 079) X wiTe XM 1iaxa Pia 900
TR DOWRIN DI TP 072 AT Y AR A9 MM N o wTRE? Al A1
wiTR WiTR WiTR [...] den Namen des grossen, starken und ehrfurchterregenden
Konigs, heilig ist Er. Und alle nehmen das Joch der himmlischen Herrschaft auf
sich, einer vom andern, erteilen einander Erlaubnis, ihren Schopfer zu heiligen
in gelassener Ruhe, mit klarer lieblicher Sprache stimmen sie alle zusammen
Heiligung an und sprechen in Ehrfurcht: Heilig, heilig, heilig [...]. Einige Zeilen
danach wechselt die Perspektive von der Engelsordnung zur menschlichen, die
sich aufgrund der sie charakterisierende Korperlichkeit eine grundsitzliche Dif-
ferenz zur engelhaft-gottlichen aufweist, die aber paradoxerweise durch das
lichtvoll sehend-fiirchtende Element aufgehoben werden kann: ,307in2 171y %M

0w DR IR 720R7 1227 700, Disna 137 paT) Erleuchte unsere Augen durch

Deine Tora, hefte unser Herz an Deine Gebote, prige unser Herz"” zur Liebe

129 Gellman greift eine chassidische Interpretation auf, die auf den Gerrer Rebbe Judah
Aryeh Leib Alter (1847-1905) zuriickgeht, der den berithmten Torakommentar Sefat
Emet verfasst hat. In Bezug auf die Akedah spielt die Unterscheidung zwischen der
Liebe zu und der Furcht vor Gott die entscheidende Rolle. Vertieft wird diese Unter-
scheidung durch unterschiedliche Gottesnamen, die den zwei Qualititen zugeordnet
werden konnen und mit der geforderten bzw. gepriiften Ganzheit und Einheit des
Herzens korrespondieren ,,In addition, Rabbi Alter draws attention to the use of
,Elohim‘ for the Divine rather than the name ,YHVH®. It is the latter name that is
associated with the love of God, whereas the former, ,Elohim®, is associated with
fear of God. One loves YHVH. On fears Elohim.We would have expected Abraham,
the lover of God, to have been described by his relationship to YHVH, rather than
Elohim.In answer, Rabbi Alter begins by reminding the reader that in the past Abra-
ham had more than proven his love for God, including his willingness to be killed
(according to a Midrashic story) by being thrown into an oven for his faith. It was
therefore now not a significant test of Abraham’s love of God to ask him to sacrifice

his son. Instead, the trial was designed so as to test Abraham’s fear of God. That fear

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

130

und zur Ehrfurcht Deines Namens ™, [...]. Die gestiftete Einheit kulminiert wie-
derholt und wiederholend im Glaubensbekenntnis: 798 '7 028 71,587 vay
Hore Jisrael, der Ewige ist unser Gott, der Ewige ist einzigm. Mit der Annéhe-

rung und Hinwendung Abrahams zu Gott wird Gott nicht identifiziert, weil er als

130

131

is put to the test by God so placing Abraham that Abraham must act in conflict with
the very love he has nurtured toward his Creator all his life. Abraham is placed into
a conflict between acting out of love and acting out of fear. And he passes the test
when he responds to God in the mode of fear. The angel then praises Abraham for
having shown himself to be a fearer of God.” (Gellman, The Fear, the Trembling,
and the Fire, 88) Aus der konfliktbeladenen Differenz zwischen Gottesliebe und
Gottesfurcht wird die Wiederholung im tiefsten Sinne angetrieben und belebt.

Diese Herzensangelegenheit fiihrt nochmals auf Derridas Diskurs zum Geheimnis
zuriick, der nun in seiner Terminologie als Kardiotopologie bezeichnet werden kann
und gleichzeitig als zu kommentierenden Kommentar zu diesem Durchgang Abra-
hams Schweigen: Oder das Paradox bei Sgren Kierkegaard und Max Brod verstan-
den werden, dies vom Gottesnamen ausgehend: ,,Gott ist der Name der Moglichkeit
fir mich, ein Verborgenes, ein Geheimnis zu wahren, das im Innern sichtbar ist, aber
nicht im AuBeren. Sobald es diese Struktur eines BewuBtseins, eines Mit-Sich-Seins,
eines Sprechens, das heifit einer Hervorbringung unsichtbaren Sinns gibt, sobald ich,
dank dem unsichtbaren Sprechen als solchem, einen Zeugen in mir habe, den die
andern nicht sehen, und der folglich zugleich anders ist als ich und mir innerlich nd-
her als ich selbst, sobald ich eine geheime Beziehung mit mir bewahren und nicht
alles sagen kann, sobald es Geheimnis und einen geheimen Zeugen in mir gibt, gibt
es das, was ich Gott nenne, (gibt es) was ich Gott in mir nenne, (gibt es, daB) ich
mich Gott nenne, ein Satz der schwer von ,Gott nennt mich, ruft mich® zu unter-
scheiden ist, denn unter dieser Bedingung rufe ich mich oder werde ich gerufen im
Geheimen/im Vertrauen (en secret). Gott ist in mir, er ist absolutes ,ich‘, er ist diese
Struktur der unsichtbaren Innerlichkeit, die man im Kierkegaardschen Sinne die
Subjektivitat nennt.“ (Derrida, Den Tod geben, 434) Mit einer eindriicklichen
sprachlich-gedanklich verschlungenen Wiederholungsbewegung deckt hier Derrida
ab, was im Sh’ma-Gebet mit der Liebe zu Gott ausgedriickt wird und in aller Inner-
lichkeit sowohl auf Kierkegaard als auch auf Pascal bezogen werden kann, dessen
Herz Vernunftgriinde hat, die die Vernunft nicht kennt. Was hier fehlt, um eine ent-
scheidende erweiternde Dimension des Geheimnisses anzudeuten, liegt im entwi-
ckelten Versténdnis der Gottesfurcht, einer Dynamik, die wieder aus dem Herzen —
in die Exterioritét — fiihrt, ohne das Geheimnis preiszugeben. In diesem Sinne schla-
ge ich eine Kardiophobotopologie vor...

Vel. Siddur Schma Kolenu, 340-345.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 165

absolute Einheit nicht identifizierbar ist, aber es entsteht ein Band, eine Bindung,
welche Abraham im Aktualisieren seiner letzten Priifung etabliert hat. Nochmals
im Sinne Brods: Durch Ehrfurcht als Anerkennung eines unendlichen Zusam-
menhangs ereignet sich das paradoxe Wunder, dass ein Band zwischen dem Ein-
zelnen und dem Allgemeinen in schopferischer Freiheit erschaffen wird. Im
Durchbruch des natiirlichen Geflechts durch die disruptio structurae causarum,
um eine Art der Unschirferelation zwischen Glauben und Wissen zu begriinden.
Als eine Textur, die sich um eine paradox aufgeladene Leerstelle dreht, um sie
2 Die Poetologie des Umschreibens
wird vom Geist der Wiederholung durchweht — von der dialektischen Lyrik

herum schreibt: sie umschreibend umkreist

Kierkegaards zur verflochtenen Textur eines unendlichen Zusammenhangs, zu
den dichten und dunklen Knoten Brods, zu denen sich das midraschartige Den-
ken vorgriabt, um Bedeutungen zum Schillern zu bringen. Die damit zusammen-
hingende Sogwirkung fordert die behutsame Geste einer Narration, deren schiit-
zende Schatten die Antithese zu Hegels grellem Licht bilden, das jegliches Ge-
heimnis der Wiederholung zerstort und Peter Handkes Phantasie zur Wiederho-
lung ignoriert, welche das Motto dieses zweiten Durchgangs darstellt: ,,Das
,Heilige*... ist nicht zu erforschen, nur zu umschreiben, zu erzihlen, umschrei-
bend zu erzihlen (lerne das Umschreiben)“133
rig, als sich nochmals dem Text in Gen. 22 zu nidhern, ihn umschreibend zu er-
zdhlen. In diesem Sinne horen wir erneut die Stimme des Textes aus Bereschit,

. So bleibt nichts mehr anderes iib-

die durch die Verdeutschung von Martin Buber und Franz Rosenzweig neu hor-
bar wird und gleichzeitig den Kontrapunkt zur Einheitsiibersetzung des unge-
lehrten Exegeten bildet:

Gott priifte Abraham
und sprach zu ihm:
Abraham!

132 Schumacher setzt sich mit einer entsprechenden Textbewegung auseinander, die
Wiederholung aus einer Differenz heraus versteht: ,,An die Stelle einer festlegenden
Verortung von Zentrum, Prasenz und Ursprung treten Vervielfiltigungsbewegungen,
die [...] aus der Logik der Reprisentation ausscheren, sie ebenso supplementierend
durchbrechen wie die Vorstellung von feststellbaren Identitidten und Begriffen. Auch
wenn sie auf Konzepte wie Zentrum und Ursprung bezogen bleibt und sie mehrfach
umkreist, statuiert diese exorbitante Bewegung, die auch eine Geste der Dekonstruk-
tion beschreibt, keinen neuen Fixpunkt. Sie eroffnet vielmehr die Moglichkeit ab-
griindiger Vervielfiltigung.” (Ders., Die Ironie der Unverstindlichkeit, 314)

133 Handke, Phantasien der Wiederholung, 14.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Er sprach:

Da bin ich.

Er aber sprach:

Nimm doch deinen Sohn, deinen Einzigen, den du liebst, Jizchak,
und geh vor dich hin in das Land Morija,

und hohe ihn dort zur Darhohung auf einem der Berge,
den ich dir zusprechen werde.

Abraham stand frithmorgens auf,

er sattelte seinen Esel,

er nahm seine beiden Knaben mit sich und Jizchak seinen Sohn,
er spaltete Holzer fiir die Darhohung

und machte sich auf und ging nach dem Ort, von dem Gott
ihm gesprochen hatte.

Am dritten Tag erhob Abraham seine Augen

und sah den Ort von fern.

Abraham sprach zu seinen Knaben:

Bleibt ihr hier mit dem Esel,

ich aber und der Knabe wollen bis driiben hin gehen,
niederwerfen wollen wir uns und dann zu euch kehren.
Abraham nahm die Holzer zur Darhthung,

er legte sie Jizchak seinem Sohn auf,

in seine Hand nahm er das Feuer und das Messer.

So gingen die beiden mitsammen.

Jizchak sprach zu Abraham seinem Vater, er sprach:
Vater!

Er sprach

Da bin ich, mein Sohn.

Er sprach:

Da ist nun das Feuer und die Holzer,

aber wo ist das Lamm zur Darhohung?

Abraham sprach:

Gott ersieht sich das Lamm zur Darhohung, mein Sohn.
So gingen die beiden mitsammen.

Sie kamen an den Ort, den Gott ihm zugesprochen hatte.
Dort baute Abraham die Schlachtstatt

und schichtete die Holzer

und fesselte Jizchak seinen Sohn

und legte ihn auf die Schlachtstatt zuoberst der Holzer.

Abraham schickte seine Hand aus,

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZWEITER GANG | 167

er nahm das Messer, seinen Sohn hinzumetzen.

Aber Sein Bote rief ihm vom Himmel her zu

und sprach:

Abraham, Abraham!

Er sprach:

Da bin ich.

Er sprach:

Schicke nimmer deine Hand nach dem Knaben aus,

tu ihm nimmer irgendetwas!

Denn jetzt habe ich erkannt,

dass du Gottes fiirchtig bist, —

nicht vorenthalten hast du mir deinen Sohn, deinen Einzigen.
Abraham hob seine Augen und sah:

Da, ein Widder hatte sich dahinter im Gestriipp mit den
Hornern verfangen.

Abraham ging hin,

er nahm den Widder

und hohte ihn zur Anhdhung anstatt seines Sohns.
Abraham rief den Namen jenes Orts: ER ersieht.

Wie man noch heute spricht: Auf seinem Berg wird ersehn.
Sein Bote aber rief Abraham ein zweites Mal vom Himmel
her zu

Und sprach:

Bei mir schwore ich

— Sein Erlauten —

Ja, dieweil du dieses getan hast, hast deinen Sohn, deinen Einzigen,
nicht vorenthalten,

segne, ja segne ich dich,

mehren will ich, mehren deinen Samen,

wie die Sterne des Himmels und wie den Sand der am Ufer
des Meeres ist,

ererben soll dein Same das Hochtor seiner Feinde,

segnen sollen einander mit deinem Samen alle Stimme der
Erde,

dem zu Folge dass du auf meine Stimme gehort hast.
Abraham kehrte zu seinen Knaben zuriick,

sie machten sich auf und gingen mitsammen nach Ber-Scheba. [...]"**

134 Buber/Rosenzweig, Die fiinf Biicher der Weisung, 57-60.

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2028, 16:42:52. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

