
4. Zweiter Gang:  

 Der Mensch sucht Gott 

 Abrahams Schweigen – Das Paradox  

bei Søren Kierkegaard und Max Brod 

 
„Das ‚Heilige‘… ist nicht zu erforschen, nur zu umschreiben, zu 

erzählen, umschreibend zu erzählen (lerne das Umschreiben).“ 

PETER HANDKE, PHANTASIEN DER WIEDERHOLUNG 

 
 
 

IRRLÄUFER II: HEGEL UND DIE AUFHEBUNG  
(DES JUDENTUMS) 
 

Der Geist des Judentums bildet das erste Kapitel von Hegels Jugendschrift Der 

Geist des Christentums und sein Schicksal. Hegels Betrachtungen setzen bei 
Noach ein, der die Spur zum Stammvater weist. Hegel deutet diese Spur als Ent-
zweiung zwischen Mensch und Natur. Bei Abraham scheint sich dieser dialekti-
sche Anfangspunkt fortzusetzen, indem dieser durch einen Akt der Trennung ein 
neues Vaterland aufsucht, indem er „die Bande des Zusammenlebens und der 
Liebe zerreißt, das Ganze der Beziehungen, in denen er mit Menschen und Natur 
bisher gelebt hatte; die schönen Beziehungen seiner Jugend stiess er von sich.“1 
Hegel deutet Abrahams Geist als Bestreben, der feindseligen Natur eine Einheit 
eines spezifischen Geistes entgegenzusetzen. Mit kritischer Abneigung sieht He-
gel weder Liebe noch Versöhnung, sondern er sieht in Abraham ein Fremdling, 
der sich außerhalb der Ordnung bewegt. Das eigene Denken voraus projizierend, 
bewegt sich Abraham außerhalb des Systems, was gerade Kierkegaard zum exis-

                                                           

1  Hegel, Der Geist des Christentums und sein Schicksal, 245f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

tenziellen Kriterium erhebt. Die Absonderung wird sein Merkmal oder Stigma, 
welches er sich durch die Beschneidung besonders deutlich macht. Die Absonde-
rung impliziert für Hegel ein Gottesbild, bei dem Gott keine Verbindung zur Na-
tur hat, sondern ihr absolut entgegengesetzt ist. Aufgrund dieser fundamentalen 
Verbindungslosigkeit unterstellt Hegel Abraham, dass er nichts lieben konnte, 
was sich darin kund tut, dass er sogar bereit ist, seinen Sohn Isaak zu opfern. Die 
Einzigartigkeit und Einzigkeit Gottes, die Abraham als Begründer des Monothe-
ismus auszeichnet, stellt der junge Hegel in ein kritisches Licht. Die Kritik nährt 
sich aus einer Apologie griechischer Kultur, bei der Hegel ein freiheitliches Ver-
hältnis zwischen Mensch und Göttern sieht, während im Christentum (und Ju-
dentum) der Blick des Menschen demütig zur Autorität des Himmels gerichtet 
ist. Die vermeintliche Menschlichkeit oder Ansätze eines Humanismus, bei dem 
der Mensch sich auf ideale Weise an sein Menschsein und an die Natur bindet, 
entspringt einer selbsttätigen Phantasie, deren Einbildungskraft sich von den 
klassischen Idealen von Harmonie, Schönheit und Freiheit leiten lässt; dies im 
Rahmen der entscheidenden Referenz der Natürlichkeit. Die Apologie griechi-
scher Kultur gipfelt in der lebensbejahenden Deutung des Todes, im Gegensatz 
zur christlichen Sichtweise, die Hegel als lebensverneinend entgegensetzt: „Wie 
verschieden die Bilder, die von dem Tode in die Phantasien unseres Volks und 
der Griechen übergegangen sind – bei diesen ein schöner Genius, der Bruder des 
Schlafs, verewigt in Monumenten über den Gräbern, bei uns der Knochenmann, 
dessen grauer Schädel über allen Särgen paradiert.“2 Das Unsichtbare bildet für 
Hegel das Ärgernis, da für ihn Religiosität in einer sinnlichen Verbindung stehen 
muss, im Sinne anschauender Liebe und im Genuss der Schönheit. Das Ärgernis 
beruht auf einem implizierten Paradigma des Sehens bzw. der Evidenz, die sich 
im Unsichtbaren entzieht. In einem fundamentalen Missverstehen sieht Hegel in 
der Institution des Stiftszelts und des Tempels einen Ansatz des Räumlich-
Anschaulichen, was aber durch folgende Bemerkung wieder fraglich wird:  

 
Pompejus mag sich wohl sehr verwundert haben, als er sich dem Innersten des Tempels 

genähert, dem Mittelpunkte der Anbetung, und in ihm die Wurzel des National-Geistes, 

wohl die belebende Seele dieses ausgezeichneten Volkes in einem Mittelpunkte zu erken-

nen, auch ein Wesen für seine Andacht, etwas Sinnvolles für seine Ehrfurcht zu erblicken 

gehofft hatte und bei dem Eintritt in das Geheimnis in Ansehung des letzteren getäuscht 

und jenes in einem leeren Raume fand.3  

 

                                                           

2  Hegel, Volksreligion und Christentum, 47. 

3  Ebd., 250f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 95 

Die Erwartung etwas Sinnvolles zu erblicken korreliert mit einer Sinnstiftung 
der Vernunft, welche durch die Beleuchtung Erkenntnis und Sinn schafft, wobei 
die Metapher des Auges leitend ist. In Ansehung dessen, dass nichts zu sehen ist, 
kommt es zu einer logischen Entwertung bzw. zu einem wortwörtlich vernich-
tenden Urteil, da der leere Raum nichts ist. Die ontologische Seinserwartung 
wird letztlich getäuscht. Kein Sein wird evident. Die voyeuristische Lust des 
geistigen Auges war hier in Erwartung, nichts als der nackten Wahrheit ansichtig 
zu werden – beim Eintreten4 in das Geheimnis.  

                                                           

4  Dieses philosophische Szenario unter dem herrschaftlichen Paradigma eines sehenden 

Geistes kulminiert in der (männlichen) pornografischen Gewaltphantasie eines Geis-

tes, der in das Geheimnis eintritt – es penetriert und pervertiert somit die ursprüngli-

che Idee eines Eros in der Philosophie als nackte Warhrheit. Jüdisches Denken wider-

setzt sich dieser Offenbarungs-Logik, indem auf vielfältige Art und Weise ein Denken 

aufgesucht wird, welches von der Spannung lebt, die gerade von der Undurchdring-

barkeit des Anderen geprägt ist. Damit verbindet sich gleichzeitig ein Primat der Ethik 

gegenüber der Logik, die das Objekt dem erkennenden Subjekt unterwirft. So entwi-

ckelt Levinas eine Gedankenfigur zum Eros, die sich der Potenz des Könnens funda-

mental entzieht, um das Geheimnis als Philosophem zu etablieren, bei dem Wissen 

vor der Intimität befruchtet: „Das andere als anderes ist hier nicht ein Objekt, das das 

unsrige wird oder das wir sind; es zieht sich im Gegenteil in sein Geheimnis zurück. 

[…] Wenn man den anderen besitzen, ergreifen und erkennen könnte, wäre er nicht 

der andere. Besitzen, Erkennen, Ergreifen sind Synonyme des Könnens.“ (Lévinas, 

Die Zeit und der Andere, 57, 61) Auch George Steiner verweist auf den tiefen ethi-

schen Gehalt, der im intimen Wissen unsere Zugangsweise als Handlung des Denkens 

prägt: „Wir sind uns völlig darüber im klaren, daß unser Verstehen, selbst wenn es 

sich zur Intimität vertieft, ganz besonders, wo es sich zur Intimität vertieft, ein partiel-

les, fragmentarisches bleiben wird, immer für Irrtum und Neubewertung anfällig. 

Doch dieses Wissen verleitet uns nicht zu der Annahme, daß die Gegenwart unseres 

Gegenübers eine gespenstischer Leere und Unwahrheit ist. Ebensowenig, und das ist 

von äußerster Wichtigkeit, veranlaßt es uns dazu sie nackt auszuziehen, sie zu zerle-

gen in irgendeiner brutalen Rhetorik oder Hermeneutik totaler Penetration und Unter-

werfung.“ (Steiner, Von realer Gegenwart, 232f.) Steiner entwirft eine Ethik der An-

näherung – auch Texten gegenüber – im spezifischen Sinne der Höflichkeit, wobei die 

distanzhafte Qualität der cortesia entscheidend ist. Eine weitere Form der Nähe, wel-

che die intime Wissensform in ihrer heiligen Dimension des Glaubens prägt, finden 

wir bei Heschel vor, dessen Denken im dritten Durchgang dieser Arbeit im Zentrum 

stehen wird: „The realm toward which faith is directed can be approached but not pe-

netrated; approximated but not entered; aspired to but not grasped; sensed but not ex-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Die Pointe an Pompejus Gang in das Innerste besteht aus jüdischer Sicht ge-
rade darin, dass die Ehrfurcht mit dem heiligen Geheimnis des Unsichtbaren so 
zusammenhängt, dass das vorrangige Paradigma der Augen-Logik jenem des 
Ohrs weicht, bei der die Unsichtbarkeit der Stimme konstitutiv ist. Dieser The-
menkomplex wird in der Annäherung an das Narrativ zu Abraham und Isaak ei-
ne wesentliche Rolle spielen. Für Hegel bleibt das Heilige bei den Israeliten 
„ungesehen“5. Höhepunkt von Hegels beharrlichem Missverstehen bildet seine 
fundamentale Fehleinschätzung des Sabbats6. Da zeigt sich die fatale Parmeni-
desʼsche Axiomatik, die Denken und Sein so miteinander identifiziert, dass das 
Nicht-Evidente ausgeschlossen und so vernichtend stigmatisiert wird, dass es in 
seiner Nichtigkeit auch keine Existenzberechtigung hat. In diesem Sinne liefert 
Hegels (Un)Verständnis eine bedenkliche Anschauung einer vermeintlich aufge-
klärten Philosophie, die im Keim antijüdisch ist:  

 
[…]; aber sehr charakteristisch ist die Feier jedes siebenten Tages; Sklaven muß dies Aus-

ruhen von der Arbeit willkommen sein, ein Tag des Nichtstuns nach sechs mühevollen 

Tagen; aber für sonst freie, lebendige Menschen sich einen Tag in einer bloßen Leerheit, 

in einer untätigen Einheit des Geistes zu halten, und die Zeit, die sie Gott weihten, zu einer 

leeren Zeit zu machen, und diese Leerheit so oft wiederkehren zu lassen, konnte nur dem 

Gesetzgeber eines Volkes einfallen, dem die traurige ungefühlte Einheit das höchste „ist“, 

das das sechstägige Herausgehen seines Gottes im neuen Leben einer Welt seinem Gotte 

entgegensetzt, es als ein fremdes herausgehen aus sich betrachtet und ihn darauf ausruhen 

läßt.7 

 
Dieses vernichtende Urteil geht von der Annahme aus, dass das Gute, Wahre 
und Schöne sich in der Religion wie im Menschen spiegeln muss. Die griechi-
sche Trinität garantiert Freiheit, während der befehlende Gott der Israeliten für 
menschenverachtende Unfreiheit steht. Diesen Schatten sieht Hegel bis auf seine 
Gegenwart fallen und kommt zur geistreichen Konklusion, – seine Dialektik prä-
figurierend – dass es das Schicksal der Juden ist, misshandelt zu werden. Dieses 
Schicksal wird nur durch die versöhnende Kraft des Geistes der Schönheit auf-

                                                           

aminated. For to have faith is to abide rationally outside, while spiritually within, the 

mystery.“ (Heschel, Man is not alone, 94) 

5  Hegel, Volksreligion und Christentum, 252. 

6  Heschel zeigt in seiner Schrift Der Schabbat eindringlich auf, inwiefern eine Verabso-

lutierung des Raumes als zivilisatorische Errungenschaft problematisch ist und einer 

Dimension bedarf, die in der Heiligung der Zeit besteht. 

7  Ebd., 252. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 97 

gehoben. Dieses Ideal der Autonomie orientiert sich an Griechenland mit der so-
genannten „Phantasiereligion“8, die für freie Menschen erschaffen wurde. Das 
Imaginär-Unsichtbare wird dabei als politische Ordnungsstruktur des Öffentli-
chen offenbar. Darin verdichtet sich die Teleologie des Ethischen, welche Kier-
kegaard in Furcht und Zittern mit der teleologischen Suspension des Ethischen 

zum Dreh- und Angelpunkt seiner Überlegungen macht:  
 
Die Idee seines Vaterlandes, seines Staates war das Unsichtbare, das höhere, wofür er ar-

beitete, das ihn trieb, dies „war“ sein Endzweck der Welt, oder der Endzweck seiner Welt 

– den er in der Wirklichkeit dargestellt fand, oder selbst darzustellen und zu erhalten mit-

half.9  

 
Kulturgeschichtlich bezieht der junge Hegel das Aufkommen des Christentums 
einerseits auf den Verfall des griechischen Reiches, andererseits setzt er es vom 
Judentum ab10: Jesus überwindet die sklavische Abhängigkeit der Juden vom 
Gesetz, das als fremdes, objektives und äußerliches Gebot waltet. Dieses wird 
durch ein subjektives Sollen ersetzt, wodurch die Legalität in Moralität verwan-
delt wird. Aber letzterer Ausdruck der Sittlichkeit wird nicht aus einem auto-
nom-philosophischen Begriff der Pflicht abgeleitet, sondern er bezieht sich hete-
ronom auf Gott und schafft eine „positive Religion“ im Sinne der Satzung, wel-
che die Freiheit verdrängt.  

Diese Freiheitsproblematik bildet ebenfalls den Ausgangspunkt von Hans 
Liebeschütz11, der Hegels Zeitkritik in den aufklärerisch-deistischen Rahmen 
stellt. Da gilt das Alte Testament als hemmender Faktor der Kulturgeschichte, 
weil darin ein Menschenbild gesehen wird, das Unfreiheit repräsentiert. Die hu-

                                                           

8  Hegel, Die Positivität der christlichen Religion, 221. 

9  Ebd., 222. 

10  Vgl. dazu Bergman, Der junge Hegel und das Judentum. 269-271. Bergman unter-

scheidet innerhalb der Jugendschriften zwischen der Abhandlung von 1795/96 Die 

Positivität der christlichen Religion und der 1799 entstandenen Schrift Der Geist des 

Christentums und sein Schicksal. Im früheren Text stehen Judentum und Christentum 

auf derselben Ebene einer Religion des Jenseits, in der der Mensch sich selbst ent-

fremdet ist, während die griechische Kultur das humanistische Ideal verkörpert. In der 

späteren Schrift verschieben sich die Akzente. Während das Christentum aufgrund der 

Tendenz zur Innerlichkeit aufgewertet wird, erfährt das Judentum eine verschärfte 

Abwertung.  

11  Vgl. Liebeschütz, Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis Max We-

ber, 24-42. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

manisierende Vernunft wird als wahrer Weg zur Religion und zur Freiheit be-
trachtet. Aus der deistischen Kritik resultiert also einerseits die Ablehnung der 
mosaischen Offenbarung12, andererseits soll das Christentum im Sinne der Ver-
nunftreligion ein Korrektiv erfahren. Der junge Hegel des Tübinger Stifts über-
windet diese antithetischen Auffassungen, die mit Vorurteilen dem Judentum ge-
genüber behaftet sind und verabschiedet sich auch von der antikisierenden Ten-
denz der Klassik. Der jugendliche Übermut seiner Frühschriften, die er selber 
nicht veröffentlichte, weicht der Reife des spekulativen Systems. In der systema-
tischen Entfaltung einer Philosophie der Weltgeschichte schafft Hegel insofern 
Distanz gegenüber der heiklen Verflechtung zwischen Juden- und Christentum, 
als das Judentum im Kontext des Orients erörtert wird, während das Christentum 
zum Untergang der antiken und zum Aufbau der germanischen Welt gehört. Die 
differenziertere Betrachtung des Judentums hat nun zwar seinen Platz im System 
der Universalgeschichte, aber Hegels Charakterisierung des jüdischen Glaubens 
ist in Bezug auf den Aspekt der Freiheit unverändert geblieben. Der jüdische 
Glaube gilt nun als Religion der Erhabenheit, bei der Gott in seiner reinen Geis-
tigkeit der Natur absolut entgegengesetzt wird: Gott ist als Schöpfer über die er-
schaffene Natur erhaben. In der Absonderung des Geistes sieht Hegel einerseits 
eine Gottesidee, welche der Sittlichkeit einen zentralen Platz einräumt. Anderer-
seits ist diese Sittlichkeit auf einen abstrakten und autoritären Gott bezogen, bei 
der der Mensch in seinem subjektiven Selbstbewusstsein keine Selbständigkeit 
erlangt. Das (jüdische) Subjekt bleibt durch den von außen auferlegten Kultus 
und durch die Gebote bei einer abstrakten Freiheit stehen. Es anerkennt Gott, 
ohne ihn zu erkennen. Im Christentum sieht Hegel eine Konkretion des Geistes 
angelegt, indem der göttliche Geist auf der gedanklichen Matrix der Bewegung 
gedeutet wird, was seiner Dialektik den entscheidenden Boden gibt: „Die Israeli-
ten haben Gott im Geiste und in der Wahrheit angebetet, aber noch im abstrakten 

                                                           

12  Emil Fackenheim sieht dieses Problem in einen größeren historischen Rahmen, der 

über den Deismus hinausgeht. Er konstatiert eine tief verwurzelte reflexartige Ableh-

nung der christlichen Kultur Deutschlands gegenüber dem Alten Testament, die mit 

dem Vorurteil einher geht, das Judentum auf den Legalismus zu reduzieren. Diese 

Abwehr beherrscht ebenfalls den philosophischen Diskurs, bei dem Kant und Hegel 

als die grossen Repräsentanten deutscher Philosophie eine tragende Rolle spielen. 

Beide betonen die Unvereinbarkeit zwischen der Heteronomie eines legalistischen 

Gottes und dem Ideal einer autonomen Sittlichkeit (vgl. Fackenheim, Samuel Hirsch 

and Hegel, 175). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 99 

Sinne, nicht im konkreten Geiste der Erkenntnis eines dreieinigen Gottes; es 
herrscht hier der reine abstrakte, noch nicht der konkrete Gedanke.“13  

Die Selbstkonkretisierung des Geistes bedeutet für Hegel in philosophischer 
Terminologie ein Selbstbewusstsein, das das Absolute selbst weiß. Die Kursivie-
rung soll die Freiheit des Subjekts betonen, das durch den Bewusstseinsakt der 
Selbstbestimmung eine Identität zwischen Bewusstsein und Absolutem schafft. 
Der Mensch wird dabei zum Schöpfer eines Telos, das in der genannten Identität 
angelegt ist. Dies ist die entscheidende Stelle der (Unter)Scheidung zwischen 
Identität und Differenz bzw. zwischen Christentum und Judentum. Das entschei-
dende Kriterium der Aufhebung der Differenz entwickelt Hegel in seinen Vorle-

sungen über die Philosophie der Religion:  

 

Die Weisheit Gottes, das Selbstbestimmen hat noch nicht seine Entwicklung. Diese Ent-

wicklung in der Idee Gottes ist erst in der Religion, wo die Natur Gottes offenbar ist. Der 

Mangel dieser Idee ist hier, dass Gott wohl der Eine ist, aber so in sich selbst auch nur in 

der Bestimmtheit dieser Einheit, nicht das in sich selbst ewig sich Entwickelnde ist.14 

 
Die Weisheit Gottes wird mit der Selbstbestimmung gleichgesetzt, wobei die 
Selbstbestimmung von der Kraft der Evidenz abhängig gemacht wird. Das 
Schöpferische wird in die innere Bewegung des Geistes verlegt und spiegelt sich 
als Projektion eines Geistes, der das (innere) Auge zum entscheidenden Kriteri-
um im entsprechenden Prozess der Offenbarung macht. Das Gottesbild setzt sich 
aus einer Projektion zusammen, bei der das Moment der Entwicklung auf Gott 
übertragen wird: als entwickelte Bestimmung. In dieser Setzung des Selbst ver-
schiebt sich der Ursprung. Das Selbstbestimmen hat nun seine Entwicklung, in-
dem der Mensch zum Ausgangspunkt wird, um das Ideal vermeintlicher Freiheit 
zu repräsentieren. Das wäre sozusagen die teleologische Suspension Gottes – 
genauer: des jüdischen Gottes, der das absolute Initium einer schöpferischen Be-
wegung darstellt, die in ihrer Einheit anders und fremd bleibt und gerade da-
durch als Essenz einer komplexen jüdischen Theologie gilt: Gott ist der Andere, 
der aufgrund dieser Qualität wirklich ist. Die Unmöglichkeit, das Andere einzu-
verleiben, ergibt sich aus einer Widerständigkeit, die der Schöpfung eingeschrie-
ben ist, was für Hegel aber insofern ein Ärgernis darstellt, als diese nicht ins dia-
lektische System passt, das teleologisch strukturiert ist und vom Menschen aus-
geht:  

 

                                                           

13  Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, 455. 

14  Ebd., 574. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Die Subjektivität ist aber hier das absolut Anfangende, aber sie ist auch nur das Anfan-

gende, und es ist nicht so, daß diese Subjektivität auch als Resultat bestimmt wäre. Gott ist 

das Erste; seine Schöpfung ist ewige Schöpfung; aber er ist darin nicht das Resultat, son-

dern das Anfangende. Wäre die göttliche Subjektivität als Resultat, als sich selbst erschaf-

fend bestimmt, so wäre sie als konkreter Geist gefaßt. Wäre das vom absoluten Subjekt 

Geschaffene dieses selbst, so wäre in diesem Unterschied der Unterschied ebenso aufge-

hoben, das letzte Subjekt das aus sich resultierende.15 

 
Die Selbsttätigkeit bedeutet hier eine Immanenz, deren Notwendigkeit so stark 
ist, dass sogar Gott sich unter diese Gesetzmäßigkeit des absoluten Selbstbe-
wusstseins stellen muss, so dass die schöpferische Transzendenz des Anderen 
vom Selbst in der Immanenz bis zur Unterschiedslosigkeit aufgehoben wird. 
Theologisch bedeutet die Aufhebung die Einverleibung im Sinne der Fleischwer-
dung Gottes: Der heilige Geist konkretisiert sich im Sohn Gottes16. Die theologi-
sche Gedankenfigur wird jedoch instrumentalisiert, um auf das Offenbarungs-
moment des sich selbst bewusst werdenden Geistes hinzuweisen. Oder: Der 
Geist verkörpert sich als absolute Hegelianische Philosophie, bei der die Religi-
on gut aufgehoben ist – oder eben verschwindet. Dass die Transformation von 
der Theologie zur Philosophie nicht nur eine Frage der Form ist, verdeutlicht 
Fackenheim. Er betont das Beziehungsmoment zwischen Mensch und Gott, wel-
ches verschwindet und dekonstruiert dementsprechend Hegels Identitäts-Philo-
sophie:  

 
This transfiguration achieves many things. Primordially, however, it achieves one thing. It 

transforms what for religious immediacy is a relationship between man and a god other 

than man, into a single, dynamic, self-explicating reality from which all appearance of 

radical otherness has vanished.17 

 

                                                           

15  Ebd., 565. 

16  Liebeschütz zeigt auf, wie Hegel sich vom Johannesevangelium inspirieren liess, um 

eine Logoslehre zu entwickeln, welche als Präfiguration seiner Dialektik gelten konn-

te und sich wesentlich vom Judentum unterschied: „Der strenge Monotheismus der 

hebräischen Bibel bot keinen Ausgangspunkt für jene Dialektik des Geistes, in der 

Hegel sein System entwickelt hat. Dagegen die christliche Trinität bietet ein einpräg-

sames Bild des göttlichen Geistes, der in voller Freiheit das von ihm Unterschiedene 

und doch letztlich Identische schafft.“ (Liebeschütz, Das Judentum im deutschen Ge-

schichtsbild, 40) 

17  Fackenheim, Samuel Hirsch and Hegel, 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 101 

Diese Verabsolutierung beruht jedoch auf einer Fiktionalisierung – oder Imagi-
nisierung – Gottes, dessen wirkliche Andersheit und Transzendenz verwässert 
und in letzter Konsequenz negiert wird.  

Die Ideengeschichte verschränkt sich hier unheilvoll mit der gesellschaftlich-
politischen Dynamik des 19. Jahrhunderts, das im Soge der Aufklärung bestrebt 
war, die Juden als Bürger mit entsprechenden Rechten und Pflichten in die Ge-
sellschaft zu integrieren bzw. der Gesellschaft so anzugleichen, dass das Stigma 
des Anderen und Fremden verschwindet. Die Schlagworte dazu sind bekannt: 
Assimilation und Akkulturation, indem der partikularistische Gott der eigenen 
Tradition, Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, verneint wurde.  

Dieser spezifische Rahmen des intellektuellen 19. Jahrhunderts impliziert ei-
ne grundlegende Herausforderung an das Christentum und an das Judentum18, da 
beide Glaubensweisen durch die religionsphilosophische Deutung Hegels in ih-
ren jeweiligen Essenzen zersetzt werden. Genau aus diesem Kontext heraus gilt 
es die Ansätze Kierkegaards und der jüdischen Denker zu entwickeln, die das je 
Eigene verlebendigen wollen. Der fundamental gemeinsame Ansatz lässt sich zu 
folgender These verdichten: In der existenziellen Ausrichtung des Denkens wird 
eine spezifische Reflexion in Gang gebracht, die zwischen Wissen und Glauben 
so übersetzt, dass einerseits eine existenzielle Selbstvergewisserung der Glau-
bensweisen aufscheinen, andererseits als philosophischer Diskurs eine Neu-
schreibung der Metaphysik beobachtet werden kann.  

Im Folgenden soll diese These so entwickelt werden, dass dieser gemeinsa-
me Ausgangspunkt deutlich wird, dass aber gleichzeitig auch entscheidende Dif-
ferenzen zwischen den Glaubens- und Denkweisen sichtbar werden. 

In Abraham verkörpert sich die existenzielle Figur des Glaubens schlechthin, 
der nun eine vorsichtig reflexive Annäherung gilt. Eine Figur, die für Hegel ein 
potenziertes Ärgernis und eine Reizfigur darstellte, da sie nicht in sein System 
passte. Denn Abraham ist die Verkörperung der Differenz: Indem er das Identi-

                                                           

18  Dies bildet für Hugo Bergman den entscheidenden gemeinsamen Ausgangspunkt für 

Judentum und Christentum, sich auf einer Ebene gegen Hegel zu stellen: „In einem 

Punkte werden sich Judentum und Christentum zusammen gegen Hegel zur Wehr set-

zen. Hegel sieht die Religion als ein Produkt des Menschen, ob dieser nun Noah oder 

Nimrod oder Moses oder Jesus hieß. Nicht einen Augenblick nimmt er an, daß Gott 

eine wirkliche Macht ist, die einen wirklichen Bund mit einem Volke oder einer Kir-

che geschlossen hat, sondern Gott ist die Projektion der Juden, sie haben sich diese 

unendliche Macht gegenübergesetzt, und es liegt an ihnen, ihrer Sonderstellung ein 

Ende zu machen, ihr Schicksal, die Transzendenz Gottes aufzuheben.“ (Bergman, Der 

junge Hegel und das Judentum, 273) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

sche seiner Heimat aufbricht. Indem er die identische Ordnung des Kosmos auf-
bricht. Indem er zu Gott aufbricht, um einen Bund zu begründen. Und: indem er 
zum Berg Morija aufbricht, um seinen einzigen geliebten Sohn Gott zu opfern 
und um die unendliche Differenz zwischen Mensch und Gott anzudeuten, indem 
er auf eine Stimme hörte, die in ihrer Unsichtbarkeit in aller echten Evidenz 
nicht evident werden kann. Auf der Folie dieser fundamentalen Nicht-Evidenz 
wollen wir uns nun im ersten Teil insbesondere Kierkegaards Text Furcht und 

Zittern widmen, der die angesprochene Differenz existenzphilosophisch gegen 
Hegel wendet, indem er sich (an) der alttestamentarischen Figur Abrahams in je-
dem Sinne ein- und verschreibt bzw. indem das Pseudonym Johannes de Silentio 
mit gebrochener Stimme über etwas spricht, worüber man in Anlehnung an den 
berühmten Schlusssatz aus Wittgensteins Tractatus eigentlich schweigen soll-
te… 

 
 

4.1  SØREN KIERKEGAARD: DIE VERANTWORTUNG 

HÄNGT AN EINEM DÜNNEN FADEN 
 

4.1.1  Eine gebrochene Annäherung an Abraham 
 
Im Vorwort von Furcht und Zittern positioniert sich das vielsagende Pseudonym 
Johannes de Silentio19 im philosophischen Kontext seiner Zeit, indem er sich als 
Nichtphilosophen bezeichnet, der das System nicht verstanden habe. Mit dem 
System ist einerseits Hegel mit seiner Begriffsdialektik gemeint, die dem Parti-
kularen keinen Platz lässt. Andererseits ist das griechische Denken gemeint, das 
Philosophie als Wissenschaft durch die Evidenz des Begriffs zu begründen ver-
suchte. Sokrates bildet dabei eine skeptische Ausnahme. Der entscheidende Gra-
ben eröffnet sich im Spannungsfeld zwischen Glauben und Wissen. Der poeti-
sche Extra-Schreiber setzt sich außerhalb des Systems, bei dem der Glaube bloß 

                                                           

19  Bei der pseudonymen Namensgebung scheint das Märchen Der treue Johannes der 

Gebrüder Grimm als eine entscheidene Referenz auf: Der alte König kann nur sterben, 

wenn der treue Diener Johannes den Königssohn in allem unterrichtet und in das 

Schlossleben einführt, wobei er ihm die letzte Kammer nicht zeigen soll. Die soll für 

ihn unsichtbar bleiben. Das Innerste muss sich der menschlichen Intentionalität, dem 

(metaphysischen) Begehren des Auges entziehen, um das tiefe Geheimnis des Geistes 

entfalten zu können. Im Märchen entfaltet sich dieses Geheimnis über Umwege, bzw. 

über Wege, die eine übermenschliche Form der Treue beweisen, die nicht auf viele 

Worte angewiesen ist oder: im Schweigen die adequate Ausdrucksform findet. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 103 

eine Durchgangsstation bildet, um im absoluten Wissen auf- bzw. weiterzuge-
hen. Dass er aber den Glauben nicht einfach dem Wissen gegenübergesetzt se-
hen will, wird im Untertitel seiner Schrift deutlich: Dialektische Lyrik. So wie 
Abraham in Furcht und Zittern sich mit sich widersprechenden Gefühlen der 
Opferstätte annähert und sich als Ritter des Glaubens außerhalb der logischen 
Ordnung stellt, so agiert Johannes de Silentio als Außenseiter, vom Rand her 
bzw. von der Grenze der Vernunft her, um das Paradox als bewegende Kraft des 
Denkens und des Schreibens zu setzen bzw. um so dem Schweigen Abrahams 
mittels dialektischer Lyrik Ausdruck zu verleihen – mit dem Risiko, nicht ver-
standen zu werden20. Der Glaube bildet dabei das undenkbar Tiefe, das Parado-
xe: Das Partikulare des einzelnen Menschen vor Gott. Weil sich dieses Partikula-
re nicht einfach begrifflich systematisieren und direkt mitteilen lässt, erscheint 
Johannes de Silentio als Pseudonym Kierkegaards, um der existenziellen Rand-
zone des Nicht-Mitteilbaren gerecht zu werden und sich deshalb indirekt – ge-
brochen – mitzuteilen. Dieser Bruch potenziert sich, indem das Pseudonym im 
Stimmungsbild von einem einfachen Mann berichtet, dessen einziges Verlangen 
darin besteht, die Dreitagesreise Abrahams mitzumachen bzw. existenziell zu 
vergegenwärtigen, nachdem er als Kind von dieser Erzählung tief beeindruckt 
war. In dieser existenziellen Ausrichtung greift Kierkegaard einerseits auf eine 
alttestamentarische Figur zurück, andererseits deutet er eine Abgrenzung zum 
(gelehrten) Judentum an: „Jener Mann war kein gelehrter Exeget, er konnte nicht 
Hebräisch; hätte er Hebräisch gekonnt, dann hätte er vielleicht die Erzählung 
und auch Abraham leicht verstanden.“21 

Es geht Kierkegaard nicht um Theologie, sondern um das Wesen des Glau-
bens. Deshalb distanziert er sich ironisch von der Möglichkeit der Belehrung. 
Wie später noch zu entwickeln sein wird, impliziert diese Verkürzung, dass We-
sentliches der Akedah (Bindung Isaaks in der jüdischen Tradition) übergangen 

                                                           

20  Liessmann weist in seiner Einleitung zu Kierkegaard darauf hin, welche Verbiegun-

gen im vermeintlichen Verstehensprozess der Rezeptionsgeschichte den Texten den 

entscheidenden Stachel stutzten, um ideologische Glätte zu erzeugen: Kierkegaard als 

Vorläufer des Existenzialismus oder Kierkegaard als Kritiker eines degenerierten 

Christentums oder Kierkegaard in anderen Varianten schubladisieren sein Denken, um 

ihn innerhalb einer nachvollziehbaren ideengeschichtlichen Entwicklung verorten zu 

können. Im Sinne Liessmanns will diese Arbeit den Text Kierkegaards ins Zentrum 

rücken, um den verstörenden Stachel des denkwiderständigen Paradox spürbar zu ma-

chen und zu aktualisieren. Denn Kierkegaard verdient es, in seiner Aktualität gelesen 

zu werden. (Vgl. Liessmann, Sören Kierkegaard zur Einführung, 7f.) 

21  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

wird, um Existenzielles an der Opferung zu akzentuieren. Nehmen wir also an, 
dass sich der ungelehrte Mann an einem Standardtext im Sinne der Einheitsüber-
setzung orientierte und sich ihm die Geschichte Abrahams in den neunzehn Ver-
sen der Gen 22 wie folgt präsentiert haben mag: 

 
Nach diesen Ereignissen stellte Gott Abraham auf die Probe. Er sprach zu ihm: Abraham! 

Er antwortete: Hier bin ich. Gott sprach: Nimm deinen Sohn, deinen einzigen, den du 

liebst, Isaak, geh in das Land Morija und bring ihn dort auf einem der Berge, den ich dir 

nenne, als Brandopfer dar. Frühmorgens stand Abraham auf, sattelte seinen Esel, holte 

seine beiden Jungknechte und seinen Sohn Isaak, spaltete Holz zum Opfer und machte 

sich auf den Weg zu dem Ort, den ihm Gott genannt hatte. Als Abraham am dritten Tag 

aufblickte, sah er den Ort von weitem. Da sagte Abraham zu seinen Jungknechten: Bleibt 

mit dem Esel hier! Ich will mit dem Knaben hingehen und anbeten; dann kommen wir zu 

euch zurück. Abraham nahm das Holz für das Brandopfer und lud es seinem Sohn Isaak 

auf. Er selbst nahm das Feuer und das Messer in die Hand. So gingen beide miteinander. 

Nach einer Weile sagte Isaak zu seinem Vater Abraham: Vater! Er antwortete: Ja, mein 

Sohn! Dann sagte Isaak: Hier ist Feuer und Holz. Wo aber ist das Lamm für das Brandop-

fer? Abraham entgegnete: Gott wird sich das Opferlamm aussuchen, mein Sohn. Und bei-

de gingen miteinander weiter. Als sie an den Ort kamen, den ihm Gott genannt hatte, bau-

te Abraham den Altar, schichtete das Holz auf, fesselte seinen Sohn Isaak und legte ihn 

auf den Altar, oben auf das Holz. Schon streckte Abraham seine Hand aus und nahm das 

Messer, um seinen Sohn zu schlachten. Da rief ihm der Engel des Herrn vom Himmel her 

zu: Abraham, Abraham! Er antwortete: Hier bin ich. Jener sprach: Streck deine Hand nicht 

gegen den Knaben aus und tu ihm nichts zuleide! Denn jetzt weiß ich, dass du Gott fürch-

test; du hast mir deinen einzigen Sohn nicht vorenthalten. Als Abraham aufschaute, sah er: 

Ein Widder hatte sich hinter ihm mit seinen Hörnern im Gestrüpp verfangen. Abraham 

ging hin, nahm den Widder und brachte ihn statt seines Sohnes als Brandopfer dar. Abra-

ham nannte jenen Ort Jahwe-Jire (Der Herr sieht), wie man noch heute sagt: Auf dem 

Berg lässt sich der Herr sehen. Der Engel des Herrn rief Abraham zum zweiten Mal vom 

Himmel her zu und sprach: Ich habe bei mir geschworen – Spruch des Herrn: Weil du das 

getan hast und deinen einzigen Sohn mir nicht vorenthalten hast, will ich dir Segen schen-

ken in Fülle und deine Nachkommen zahlreich machen wie die Sterne am Himmel und 

den Sand am Meeresstrand. Deine Nachkommen sollen das Tor ihrer Feinde einnehmen. 

Segnen sollen sich mit deinen Nachkommen alle Völker der Erde, weil du auf meine 

Stimme gehört hast. Darauf kehrte Abraham zu seinen Jungknechten zurück. Sie machten 

sich auf und gingen miteinander nach Beerscheba. Abraham blieb in Beerscheba woh-

nen.22 

                                                           

22  Genesis 22, 1-19, Einheitsübersetzung. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 105 

Vorerst gilt es, dem Lyrisch-Dialektischen sorgfältig Raum zu geben, um der 
Annäherung an Abraham gerecht zu werden, um nicht vorschnell dieses Narrativ 
als Affront gegen die Aufklärung oder als Zeugnis unbedingten Glaubens zu ka-
tegorisieren oder zu systematisieren. So setzt Johannes de Silentio mit vier 
stimmungsvollen poetischen Skizzen ein, deren Striche dem Leser noch ver-
schwommen andeuten, was Abraham auf seinem Weg zum Berg Morija inwen-
dig durchmacht. Dabei bilden diese imaginierten Skizzen den Startpunkt für ei-
nen Weg, den wir als Leser mit Johannes de Silentio vor uns haben. Der Titel 
Stimmung bedeutet so eine Einstimmung des Lesers, der sofort imaginativ in ein 
Geschehen involviert und auf Glauben hingewiesen wird. Das Hindeuten ist 
noch keine Deutung, aber ein stimmungsvoller Verweis zwischen Subjekten. Der 
Leser sieht noch nichts evident, aber horcht auf und wird hellhörig23. Ein su-
chender Verstehensprozess wird so eingeleitet, indem die Geschichte Abrahams 
mit variierenden Narrativen umkreist wird, wobei diese den Glauben Abrahams 
durch die vage Erinnerung des von Silentio imaginierten Mannes verfehlen. Es 
geht um die Bindung zwischen Abraham und Isaak bzw. um die Entbindung, um 
Isaak an eine höhere Quelle anzubinden. Gleichzeitig soll die Beziehung zwi-
schen Abraham und Isaak aufrecht erhalten bleiben. Silentio variiert dafür das 
Bild der stillenden Mutter, die ihr Kind entwöhnt. In dieser Einstimmung geht es 
also um die Freiheit einer Beziehung, die durch Bindung und Gehorsam – also 
Unfreiheit – charakterisiert wird.  

Abraham und Isaak ritten schweigend drei Tage und am vierten Tage began-
nen sie gemeinsam den Berg Morija aufzusteigen. Isaak scheitert am Paradox, 
dass Abraham ihn zur Opferstätte führt und doch voll väterlicher Liebe ist. Dass 
Isaak ihn nicht verstehen konnte, wird drei Mal intensivierend erwähnt. Durch 
die Unfähigkeit, am Paradox zu einer tieferen und freieren Beziehung zu gelan-
gen, spielt Abraham Theater, indem er sich verstellt und einen Wahnsinnigen 
mimt, um wenigstens Isaaks Bindung zu Gott aufrecht zu erhalten: „Aber Abra-
ham sagte leise bei sich selbst: „Herr im Himmel, ich danke dir; es ist doch bes-

                                                           

23  Vgl. dazu Edward F. Mooneys Ausführung: „In the sketches of the journey to Mt. 

Moriah, each less than a page in length, Johannes de Silentio warms up – and warms 

up – and warms us – for his imminent and extended lyrical performance. This sets an 

interpretative atmosphere for reading. I follow Hannay in calling this second preface 

‚Attunement‘. Others have offered ‚Prelude‘ or ‚Exordium‘. But in my view the musi-

cal resonances of attunement are especially apt, for they suggest tuning an instrument 

and ear for what is to follow.“ (Mooney, Knights of faith and resignation, 25) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

ser, daß er glaubt, ich sei ein Unmensch, als daß er den Glauben an dich verlö-
re.“24  

Die Angewiesenheit25 zwischen Sohn und Vater, Schüler und Lehrer und 
zwischen Mensch und Gott wird angedeutet, bleibt aber noch schemenhaft. Das 
zweite Stimmungsbild zeigt einen überaus schweigsamen Abraham, der allzu 
mechanisch und abgelöscht Gott gehorcht und sein Opfer Isaak vorbereitet, bis 
der Widder erscheint, den er opfert und wieder mit Isaak heimwärts zieht. Die 
drei Gedankenstriche deuten eine ungeheure Leerstelle an, die den Glauben bre-
chen lässt bzw. in keiner Art und Weise diese Leere füllen könnte. Es bleibt ein 
höchst resignativer Nachgeschmack hängen: „Von dem Tage an wurde Abraham 
alt, er konnte nicht vergessen, dass Gott solches von ihm gefordert hatte, er sah 
keine Freude mehr.“26 Der Wirklichkeitsstatus wird durch ein narratives Netz ins 
Wanken gebracht. Das verschwiegene Pseudonym erfindet eine schweigsame 
Geschichte und kommentiert diese durch eine Allegorie, in der die Mutter ihr 
Kind entwöhnt, indem sie ihren Busen verdeckt. Im dritten Bild resigniert ein 
gedankenvoller Abraham, der aufgrund eines eigenen ethischen Standpunkts vor 
Gott bereut, dass er bereit gewesen wäre, seinen Sohn zu opfern. Er kann das Pa-
radox weder aushalten, noch begreifen. Im vierten Bild resigniert Isaak, da er 
Abrahams Zittern am ganzen Körper bemerkt, als dieser das Messer zieht. Isaak 
behält dieses Geheimnis verschwiegen in sich und verliert darüber den Glauben.  

Die vier Bilder irritieren durch beherrschende resignative Momente stiller 
Verzweiflung, die einerseits den existenziellen Grundton anklingen lassen, ande-
rerseits einem Unglauben Raum geben. Dialektisch an diesem lyrischen Einstieg 
wäre die Setzung einer Negativität, die aber nicht logischer, sondern stimmungs-

                                                           

24  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 12. 

25  Joachim Boldt verfolgt den Ansatz einer Angewiesenheitsethik, bei der es Ziel ist, ei-

ne Beziehung zu etablieren, die kein Abhängigkeitsverhältnis, sondern ein freiheitli-

ches Verhältnis sein soll, bei dem die Involvierten Wahrheit suchend erfragen, die im 

gemeinsamen Horizont zwischen Erkennen und Handeln aufscheint. Dieses Modell 

steht in Abgrenzung zu einem Denken, das sich allzu objektivistisch und im Ansatz 

epistemologisch-konstatierend ausrichtet: „Diese Beschreibung legt nahe, Erkennen 

als ein Fragen zu verstehen, denn Fragen ist erstens eine Tätigkeit, die anders als Be-

obachtung Handeln schon in der Durchführung nötig macht, unabhängig davon, ob die 

gesuchte Einsicht dann Handlungen beeinflussen kann oder nicht. Zweitens ist Fragen 

diejenige Tätigkeit, die Wissen nicht voraussetzt, sondern es zum Ziel hat, weil man 

im Fragen gerade zugibt, etwas nicht zu kennen, es aber kennen zu wollen.“ (Boldt, 

Kierkegaards „Furcht und Zittern“, 34f.) 

26  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 107 

bedingter Natur ist. Dadurch wird vor der „Lobrede auf Abraham“ ein Aus-
gangspunkt geschaffen, der die Schwierigkeit eines Glaubensvollzugs aufschei-
nen lässt: Das Initium bildet gerade in Bezug auf den Akt des Glaubens die 
Mauer und lässt uns (Leser) vorerst alleine und im Leeren. 

Dialektisch steigend wird das Wesen des Glaubens in der „Lobrede auf Ab-
raham“ schrittweise mit Pathos und Enthusiasmus herausgeschält. Als negative 
Folie verwendet Johannes de Silentio ein Schopenhauerʼsches Szenario, wo die 
Welt Ausdruck eines chaotischen blinden Willens ist, der als geistlose Essenz 
der Natur den Menschen in den Horizont eines dunklen Schicksals stellt und die 
fundamentale Leere – Nietzsches Nihilismus vorwegnehmend – des Lebens Re-
sultat wäre. Der abschließende Rahmen der Lobrede bezieht sich erneut pole-
misch auf Hegel und auf die bürgerliche Leere der dänischen Gesellschaft, in-
dem das Pseudonym sarkastisch moniert, dass Abraham in 130 Jahren nicht wei-
ter gekommen sei als bis zum Glauben – in einer Zeit, die sich angewöhnt hat, 
weiter zu gehen. Durch diesen das 19. Jahrhundert rahmenden Kontext distan-
ziert sich letztlich Kierkegaard einerseits von einer nivellierenden Instrumentali-
sierung des Rationalen, andererseits grenzt er sich auch von vernunftfeindlichen 
Tendenzen ab. Abraham soll ein existenzielles Denken leiten, das durch Glauben 
in Bewegung gebracht wird, ohne vorschnell als Irrationalismus zu gelten. So er-
staunt es nicht, dass Johannes de Silentio in dialektischer Manier Thesen, Anti-
thesen und Synthesen bildet, um jedoch kein System zu begründen, sondern um 
die Einzigartigkeit Abrahams herauszukristallisieren:  

 
Denn der, der sich selbst liebte, wurde groß durch sich selbst, und der, der andere Men-

schen liebte, wurde groß durch seine Hingabe, aber der, der Gott liebte, wurde größer 

denn alle. Jeder soll in der Erinnerung bleiben, aber jeder wurde groß im Verhältnis zu 

seiner Erwartung. Einer wurde dadurch groß, daß er das Mögliche erwartete; ein anderer 

dadurch, daß er das Ewige erwartete; aber der, der das Unmögliche erwartete, wurde grö-

ßer denn alle.27  

 
Etwas versetzt folgt eine Art Typologisierung, die noch insofern dialektisch ge-
deutet werden kann, als die Weisheit (Philosophie/Ethik) der sinnlichen Kraft 
(Ästhetik) entgegengesetzt wird, um in Liebe und Hoffnung (Religion) den Hö-
hepunkt zu finden. Bei diesem vermeintlich dialektischen Umschlag besteht je-
doch das Risiko, dass man den religiösen Bereich formelartig mit „Glaube, Lie-

                                                           

27  Ebd., 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

be, Hoffnung“ assoziieren würde: „[…] aber Abraham war größer denn alle, 
groß durch die Kraft, deren Stärke Ohnmacht ist […].“28 

In dieser Stärke liegt die Kraft des bewegenden Paradoxes im wortwörtlichen 
Sinne: Als Kraft gegen die konventionelle Meinung und gegen die vorherr-
schende Kultur. So bricht Abraham durch Glauben aus seinem Heimatort auf – 
den irdischen Verstand zurücklassend. Indem er sich außerhalb der (logischen) 
Ordnung stellt, ist er Gott gegenüber empfänglich, so dass er mit Sara sogar noch 
ein Kind empfangen kann. Doch genau dieses empfangene Wunder wird durch 
die letzte Prüfung, der Opferung Isaaks, auf radikalste Art und Weise in Frage 
gestellt. „Aber Abraham glaubte und zweifelte nicht, er glaubte das Widersinni-
ge.“29 

Problematisch an dieser lyrischen Dialektik oder dialektischen Lyrik ist, dass 
Abraham vordergründig wesensmäßig erfasst wird, im Bestreben, das Wesen des 
Glaubens im Allgemeinen und existenziell zu umkreisen. Dass Abraham durch 
den Glauben aus dem Land der Väter auswanderte und dass Abraham durch den 
Glauben die Verheißung empfing, speist sich in der Lobrede nicht aus alttesta-
mentlich-jüdischen Quellen, sondern aus dem Neuen Testament: aus dem Heb-
räer-Brief und aus dem Galater-Brief. Da der existenzielle Zugang im Vorder-
grund steht, werden diese Quellen nur gestreift. Trotzdem schwingt bei beiden 
Quellen ein christlicher Subtext mit, der gerade bei der Interpretation der Opfe-
rung Isaaks einen entscheidenden Boden legt. Die Hebräer-Stelle steht im Kon-
text des Opferdienstes des Alten Bundes, welcher durch Christus erneuert wird 
und die Rede von der Verheißung problematisch macht30, da das Judentum nur 

                                                           

28  Ebd., 16.  

29  Ebd., 20. 

30  Folgende Stelle aus dem Hebräer-Brief soll dies unterstreichen: „Der erste Bund hatte 

gottesdienstliche Vorschriften und ein irdisches Heiligtum. […] In das erste Zelt ge-

hen die Priester das ganze Jahr hinein, um die heiligen Dienste zu verrichten. In das 

zweite Zelt aber geht nur einmal im Jahr der Hohepriester allein hinein, und zwar mit 

dem Blut, das er für sich und die Vergehen des Volkes darbringt. Dadurch deutet der 

Heilige Geist an, dass der Weg in das Heiligtum noch nicht sichtbar geworden ist, so-

lange das erste Zelt Bestand hat. Das ist ein Sinnbild, das auf die gegenwärtige Zeit 

hinweist; denn es werden Gaben und Opfer dargebracht, die das Gewissen des Op-

fernden nicht zur Vollkommenheit führen können; es handelt sich nur um Speisen und 

Getränke und allerlei Waschungen, äusserliche Vorschriften, die bis zu der Zeit einer 

besseren Ordnung auferlegt worden sind. Christus aber ist gekommen als Hoherpries-

ter der künftigen Güter; und durch das erhabenere und vollkommenere Zelt, das nicht 

von Menschenhand gemacht, das heisst nicht von dieser Welt ist, ist er ein für allemal 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 109 

schemenhaft in Bezug auf die „eigentliche“ Verheißung gedeutet wird31. Der Ga-
later-Brief unterstreicht diese Tendenz. Abraham wird zwar Glaube attestiert, der 
von Gott als Gerechtigkeit angerechnet wird. Gleichzeitig werden die gesetzes-
treuen Juden diffamiert, indem ausgeführt wird, dass alle, die nach dem Gesetz 
leben, unter dem Fluch stehen:  

 
Weil wir erkannt haben, dass der Mensch nicht durch Werke des Gesetzes gerecht wird, 

sondern durch den Glauben an Jesus Christus, sind auch wir dazu gekommen, an Christus 

Jesus zu glauben, damit wir gerecht werden durch den Glauben an Christus, und nicht 

durch Werke des Gesetzes; denn durch Werke des Gesetzes wird niemand gerecht.32  

 
In diesem Lichte ist der „eigentliche“ Nachkomme bzw. die „eigentliche“ Ver-
heißung Jesus. Als Subtexte prägen diese die existenzielle Sicht auf das Paradox, 
welches sich durch einen spezifischen Glaubensakt auszeichnet, den es noch ge-
nauer zu ergründen gilt. Im zweiten Teil soll diese Problematik durch die jüdi-
sche Lesart kritisch aufgenommen werden.  

 

4.1.2  Die unendliche Resignation 
 
Aus ethischer Sicht wollte Abraham Isaak ermorden; aus religiöser Sicht war er 
bereit, ihn zu opfern. Im Dazwischen verortet Johannes de Silentio die Angst, 
welche Abraham existenziell auszeichnet. Wird der Aspekt der Angst übergan-
gen, so lässt sich die Erzählung mitteilen, womit sie konsumierbar wird. Für 
Silentio bildet jedoch gerade die durch das Paradox ausgelöste Angst den denk-

                                                           

in das Heiligtum hineingegangen, nicht mit dem Blut von Böcken und jungen Stieren, 

sondern mit seinem eigenen Blut, und so hat er eine ewige Erlösung bewirkt.“ (Hebrä-

er 9:1-13; Einheitsübersetzung) 

31  Die Tagebucheinträge Kierkegaards scheinen diese problematische Perspektive zu be-

stätigen: „Dies ist das Verhältnis zwischen Judentum und Christentum. Christlich 

wird Isaak wirklich geopfert – aber dann die Ewigkeit; im Judentum war es nur eine 

Prüfung, Abraham behält Isaak, aber so bleibt denn das Ganze doch wesentlich inner-

halb dieses Lebens.“ Noch schärfer bzw. hierarchischer fällt die Wertung in folgender 

Stelle aus: „Aber anstatt dies zu sehen, besteht in der ganzen Geschichte der Christen-

heit eine ständige Neigung, das Judentum wieder hervorzuholen, als stünde es auf 

gleicher Linie mit dem Christentum, anstatt daß das Christentum es als Abstoß be-

nutzt, oder als das, was verlassen werden soll, während Entsagung verkündigt wird, 

unbedingte Entsagung.“ (Kierkegaard, Die Tagebücher, Bd. 5, 169, 195) 

32  Galater 2:16 -17; Einheitsübersetzung. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

widerständigen Stachel des interpretierenden Verstehens. Da setzt eine kreisende 
Bewegung ein, die sich um das Paradox zentriert, ohne weiter gehen zu können: 
 
Jeden Augenblick habe ich dann jenes ungeheure Paradox vor Augen, welches der Inhalt 

von Abrahams Leben ist, jeden Augenblick werde ich zurückgestoßen, und mein Gedanke 

kann, trotz all seiner Leidenschaft, nicht in das Paradox eindringen, nicht um eine Haares-

breite weiterkommen.33  

 
Der Glaube speist sich aus dem Undenkbaren des Paradox: aus dem Absurden. 
Johannes de Silentio kann diese Bewegung nicht vollziehen, sondern nur be-
schreiben. Aus religiöser Sicht bildet das Paradox des Glaubens insofern ein 
Wunder, als die logische Unvereinbarkeit zwischen der Endlichkeit der Welt und 
der Unendlichkeit Gottes in ihrer Spannung verinnerlicht werden: Abraham ist 
bereit, Isaak zu opfern und gleichzeitig bereit, Isaak zurück zu empfangen, weil 
er absolut gleichmütig ist. In der Unmöglichkeit diese existenzielle Bewegung 
selber zu aktualisieren, verortet sich Johannes de Silentio außerhalb. Durch den 
Außenblick nimmt er eine Mittel- und Mittlerstellung ein, da von Außen der 
Glaubende eine verendlichende Bodenhaftung aufweist, die ihn kaum von einem 
Bürger unterscheidet. Dies impliziert Zweifaches: Einerseits entwirft das Pseu-
donym eine Glaubensvorstellung, die sich nicht vorschnell mit offensichtlich 
überweltlichen oder spirituellen Ausdrucksformen wie Askese oder Mystik iden-
tifizieren ließe. Andererseits wird die existenzielle Gratwanderung deutlich zwi-
schen einer verflachenden bürgerlichen Lebensführung, die sich im Endlichen 
erschöpft und einer glaubenden Lebensführung, der das Endliche gleich gültig ist 
wie das Unendliche. Das Endliche kann sich somit erschöpfen oder durch das 
Unendliche neu geschöpft werden, was der Dimension des Wunders am Parado-
xen entspricht: Das Sublime verwandelt sich ins Bodenständige34. Entscheidend 
ist dabei die leidenschaftliche Bewegung, die durch den Stachel des Absurden 
initiiert wird. Das entsprechende Initium zielt auf ein schöpferisches Anfangen 
ab im Sinne der unendlichen Bewegung, die sich in einem Punkt konzentriert: 

 
Der Ritter wird da für das erste die Kraft besitzen, den ganzen Inhalt des Lebens und die 

Bedeutung der Wirklichkeit in einem einzigen Wunsche zu konzentrieren. […] Sodann 

wird der Ritter die Kraft besitzen, das gesamte Resultat einer Gedankenoperation in einem 

Bewußtseinsakt zu konzentrieren.35 

                                                           

33  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 29. 

34  Vgl. ebd., 37. 

35  Ebd., 38f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 111 

Das diskursive Denken wird in seiner fortschreitenden Entfaltung – in seinem 
Weitergehen – mit einer Gedankenfigur kontrastiert, die sich am Schöpferischen 
orientiert, was im Moment des zündenden Initiierens angelegt ist. Dies impliziert 
ein je unterschiedliches Selbstverständnis des Geistes. Die unendliche Reflexion 
des wissenden Begreifens spiegelt eine Bewegung, die Johannes de Silentio als 
hegelianisches Trugbild disqualifiziert und mit der existenziellen Bewegung ge-
nannter Leidenschaft kontrastiert. Der Kontrast resultiert aus der Verschränkung 
sokratischen Nichtwissens mit dem Ur-Sprung des Schöpferischen. Das Unver-
mittelte und gleichzeitig nicht Vermittelbare führt uns zurück zur Verwandlung 
des Unendlichen im Endlichen: Die schöpferische Konzentration spannt die ver-
meintlichen Gegensätze zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit zusammen oh-
ne diese logisch aufzuheben.  

Den Glauben präfigurierend erzählt das Pseudonym von einem Ritter der 
Liebe, dessen Leidenschaft durch den Schmerz des Liebeskummers angestachelt 
wird. Das äußerliche Scheitern im Bereich der Endlichkeit wird verinnerlicht 
bzw. so verdichtet und konzentriert, dass das äußere Opfer im Sinne des Verlusts 
mit einem Gewinn korreliert. Der existenzielle Verlust wird so durch die geistige 
Spannkraft oder Elastizität aufgehoben. Der Geist beinhaltet also einen Mög-
lichkeitssinn, der die endliche Wirklichkeit aufbricht und in diesem Bruch die 
kausale Struktur von Unmöglichkeiten im Endlichen durchbricht. Diese konzent-
rierende Bewegung, die als Vorstufe des Glaubens betrachtet werden kann, wird 
mit dem Ausdruck der „unendlichen Resignation“ versehen. Der Bruch in der 
Wirklichkeit lenkt unser weltliches Bezogen sein, unseren Willen, nach innen 
und führt eigentlich zu einer inadaequatio rei ad intellectum. Die existenziell-
ironische Unangemessenheit36 verdichtet sich in der Resignation. Das in der Re-
signation angelegte Opfer und die damit verbundene Verzichtsleistung versöhnt 
einerseits existenzialdialektisch mit dem Dasein, andererseits verweist diese in 
einen verklärenden Bereich des Leidens, der seinen Ausdruck in einer Theologie 
des Kleides37 findet:  
 

                                                           

36  Auf S. 47 wird dieses Motiv von Silentio dahingehend vertieft, dass Ironie und Humor 

als zwei Leidenschaften gelten, die auf sich selbst reflektieren und in den Bereich der 

unendlichen Resignation gehören. Im Kontext von Kierkegaards Stadienlehre bilden 

diese Kategorien Übergangsformen: Die Ironie bezeichnet den Übergang vom ästheti-

schen zum ethischen Stadium, während der Humor vom ethischen zum religiösen Sta-

dium überleitet. Die Bewegung des Glaubens selbst ist ausserhalb meiner selbst und 

impliziert die Transzendenz Gottes, die in die Immanenz des Menschen einbricht.  

37  Vgl. Peterson, Marginalien zur Theologie, 41-55. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Die unendliche Resignation ist jenes Hemd, von welchem in einer alten Volkssage erzählt 

wird. Der Faden wird unter Tränen gesponnen, mit Tränen gebleicht, das Hemd in Tränen 

genäht, aber dann schützt es auch besser als Stahl und Eisen. Das Unvollkommene in die-

ser Volkssage ist, daß ein Dritter dieses Leinen verarbeiten kann. Das Geheimnis im Le-

ben ist, daß jeder sich das Hemd selbst nähen muß, und das Merkwürdige ist, daß ein 

Mann es ebensogut wie eine Frau nähen kann.38  

 
Das existenzielle Leiden stellt die leidenschaftliche Bewegung dar, die den Ein-
zelnen nackt und schutzlos dem Leben aussetzt. Diese Nacktheit scheint sich nun 
mit einem Konzept der Gnade zu bedecken, indem das Hemd schützt. Theolo-
gisch gesprochen: indem es den Menschen umhüllt. Mit diesem narrativ-
lyrischen Einsprengsel vollzieht Johannes de Silentio gleichzeitig den fließenden 
Übergang vom Ritter der Liebe zum Ritter des Glaubens, der angesichts des Ab-
surden nicht bloß resigniert, sondern an das Absurde glaubt. Während ich die 
Unmöglichkeit in der Endlichkeit erkenne und einsehe, glaube ich unendlich an 
die Möglichkeit, „daß bei Gott alles möglich ist“39. Diesen Umschlag scheint 
Silentio selbst an eine Grenze zu treiben und wirft ein zusätzliches Licht auf das 
Pseudonym: Da Kierkegaard selbst nicht in der Lage war, diesen Umbruch in-
nerlich zu aktualisieren, projizierte er diesen in seine fiktive Figur hinein. Diese 
biografische Lesart drängt sich natürlich auf, da Kierkegaard in Bezug auf sein 
gebrochenes Verlöbnis mit Regine Olsen Ritter der Liebe und des Glaubens war. 
Dies soll an späterer Stelle im Kontext von Max Brod näher untersucht werden.  

Der fließende Übergang deutet gleichzeitig auf das prekäre Verhältnis zwi-
schen Philosophie (Wissen) und Religion (Glauben) hin, zwischen ewigem Be-
wusstsein und der Liebe zu Gott. Die Resignation korrespondiert dabei mit der 
Philosophie, indem ich die entsprechende Bewegung „durch mich selbst“40 voll-
ziehe und durch Verzicht zu mir selbst komme, während ich durch Glauben über 
mich selbst gelange, indem auf das Endliche nicht verzichtet wird, sondern glau-
bend erwartet wird. Auf Abraham bezogen, bedeutet dies folgendes: „Abraham 
verzichtete nicht durch den Glauben auf Isaak, sondern durch den Glauben be-
kam er Isaak.“41 

Durch eigene Kraft kann ich mich von der Endlichkeit oder von meiner Lie-
be abwenden, aber nur durch den Glauben kann ich sie (die Endlichkeit und oder 
die Liebe) wieder bekommen. Die Wiederholung wird dabei zur schöpferischen 

                                                           

38  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 41. 

39  Ebd., 42. 

40  Ebd., 44. 

41  Ebd., 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 113 

Kategorie des Glaubens, zum Denkwiderstand, wobei Denken und Glaube anta-
gonistisch verstanden werden: „[…], weil der Glaube gerade da beginnt, wo das 
Denken aufhört.“42 Das ethische Stadium bewegt sich zwar auf das religiöse zu, 
aber erfährt doch einen Bruch, welcher die beiden Stadien in einen unversöhnli-
chen Widerspruch zueinander setzt. Abraham muss die Kategorie und Kriterien 
des Ethischen ausschalten, um das Religiöse existenziell auszuhalten. Dieses 
Problem bildet das Zentrum der Schrift Furcht und Zittern und fällt unter den 
stehenden Begriff der teleologischen Suspension des Ethischen. 

 

4.1.3  Die teleologische Suspension des Ethischen 
 
Die teleologische Ausrichtung des Ethischen haben wir im Hegel-Teil als Grun-
dierung dieser Arbeit kennengelernt. Abraham erschien darin als partikularisti-
sche Reizfigur. Johannes de Silentio setzt bei der hegelschen Auffassung des 
Ethischen an, bei der das Einzelne sich in den Dienst des Allgemeinen stellt. 
Diese metaphysische Geste der Unterwerfung, die in der Subjektphilosophie ih-
ren Höhepunkt hat, steckt das Feld griechischer Denktopographie ab:  

 
Denn wenn das Ethische, d. h. das Sittliche, das Höchste ist und somit nichts Inkommen-

surables im Menschen auf eine andere Weise übrigbleibt, als daß dieses Inkommensurable 

das Böse ist, d.h. das Einzelne, welches doch in dem Allgemeinen ausgedrückt werden 

soll, dann bedarf man keiner anderen Kategorien als der, welche die griechische Philoso-

phie besaß oder welche sich durch ein konsequentes Denken aus diesen ableiten lassen.43 

 
Diese Form der Metaphysik wird verneint und gleichzeitig so in eine existenziel-
le transformiert, indem die gedankliche Bewegung der Dialektik existenzdialek-
tisch umgedeutet wird: Durch das Allgemeine hindurch wird der Einzelne abso-
lut sich selbst, so dass er in einem absoluten Verhältnis zum Absoluten steht. 
Dieser Absolutheitscharakter – oder eben metaphysische Charakter – resultiert 
aus der Nichtvermittelbarkeit des Glaubens, welcher in seiner Inkommensurabi-
lität keinen adäquaten logischen Ausdruck findet. Johannes de Silentio kann des-
halb logischerweise darüber nicht sprechen bzw. keine entsprechend fortschrei-
tende dialektische Gedankenbewegung vollziehen. Sein sprechender Name kann 
nur das Unaussprechliche des Glaubens als ein verborgenes Geheimnis umkrei-
sen, was sich in einer entsprechenden Textbewegung der Wiederholung spiegelt:  

                                                           

42  Ebd., 49. 

43  Ebd., 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Der Glaube ist nämlich dieses Paradox, dass der Einzelne höher steht als das Allgemeine, 

doch wohlbemerkt so, daß die Bewegung sich wiederholt, daß er also, nachdem er in dem 

Allgemeinen gewesen ist, nun als der Einzelne sich isoliert als höher als das Allgemeine.44  

 

Wenige Zeilen später:  
 

Der Glaube ist eben dieses Paradox, daß der Einzelne als der Einzelne größer ist als das 

Allgemeine, daß er diesem berechtigt gegenübersteht, nicht subordiniert, sondern überge-

ordnet, doch wohlgemerkt so, daß der Einzelne nachdem er als der Einzelne dem Allge-

meinen untergeordnet wurde, nun durch das Allgemeine der Einzelne wird, der als der 

Einzelne übergeordnet ist; daß der Einzelne als der Einzelne in einem absoluten Verhältnis 

zum Absoluten steht.45 

 
Das vermeintlich Irrationale eines potenziellen Mörders wird zu etwas Transrati-
onalem umgedeutet, indem die Bewegung durch das Rationale hindurch geht, 
um sozusagen Dialogos zu werden. Dadurch scheint eine neue Form der Ver-
nunft auf, die sich aus dem Paradox heraus neu erschafft. Die darin enthaltene 
schöpferische Dimension bedeutet eine Erweiterung des Rationalen und nicht 
der Umschlag ins Irrationale. Das schöpferische Moment zeigt sich gleichzeitig 
in einem ästhetisch-rhetorischen Verfahren, welches die Textualität prägt. Jo-
hannes de Silentio steht nicht per se für das Schweigen, sondern für leise Töne, 
was nicht mit einer absoluten Leerstelle als Stille im Sinne Gomringers zu ver-
stehen ist: 
 
schweigen schweigen schweigen 

schweigen schweigen schweigen 

schweigen     schweigen 

schweigen schweigen schweigen 

schweigen schweigen schweigen46 

 
Der Text bewegt sich, aber eigenartig: Das Paradox beruht auf einer ästhetischen 
Inszenierung, bei der sich nicht der Gedanke bewegt, sondern der Einzelne, in-
dem das Wort der einzigartigen Singularität zu einem Rhythmus der Syntax oder 
einem syntaktischen Rhythmus wird: der Einzelne. Als existenzieller Gegenbe-
griff zum allgemeinen Sein bekommt dieser nahtlos wieder Name und Gesicht, 

                                                           

44  Ebd., 50. 

45  Ebd., 51. 

46  Gomringer, konstellationen, ideogramme, stundenbuch, 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 115 

indem die Gedankenfigur der Wiederholung wieder mit dem Narrativ von Abra-
ham verknüpft wird, der das Paradox in dialektischer Lyrik verkörpert. 

Dass Abraham den Rahmen des Denk- und Vorstellbaren sprengt, zeigt sich 
auch darin, dass er nicht als tragischer Held gilt, da er seinen Sohn nicht zuguns-
ten einer höheren sittlichen Idee opfern muss, sondern im Kontext einer „Idee“, 
die keinen sittlichen Bezug hat. Das Ethische wird hier selbst zur Versuchung, 
indem es Abraham auffordert, seinen eigenen (ethischen) Standpunkt aufzuge-
ben, indem das Ethische mit dem Göttlichen identifiziert wird. Diese Identifizie-
rung beruht auf einem Prinzip der Personalität, welches von einer Beziehung 
zwischen Mensch und Gott ausgeht. Diese Beziehung impliziert ein absichtsvol-
les und willentliches Verhältnis zur Transzendenz. Diese bildet den substantiel-
len Unterschied zu Hegel, wo sich das Moment der Beziehung in der Immanenz 
des Selbstbewusstseins auflöste, was letztendlich dem Kulminationspunkt einer 
griechischen Metaphysik entspricht, die sich auf Folie einer apersonalen Gottes-
vorstellung entwickelt hat. So bewegt sich das Pseudonym durch ein Narrativ, 
um in Abraham eine glaubende Existenzform mit dem Prinzip der Personalität 
verschränkend anzudeuten: 

 
Auf welche Weise existierte dann Abraham? Er glaubte. Dies ist das Paradox, durch wel-

ches er an der Spitze bleibt, welches er nicht deutlich machen konnte für irgendeinen an-

deren; denn das Paradox ist, daß er sich als der Einzelne in ein absolutes Verhältnis zum 

Absoluten setzt.47 

 
In dem Maße wie Abraham sich nicht deutlich machen konnte für irgend einen 
anderen und bei der Andeutung bleibt, so deutet Johannes de Silentio auf das 
Geheimnis des Religiösen hin: Indem er wiederholt, was auf der Ebene des Geis-
tes einer grabenden Bewegung entspricht, die durch die Möglichkeit einer Un-
möglichkeit motiviert wird, dass der Einzelne sich zum Absoluten in ein Ver-
hältnis setzen kann. Und dies ist keine Idee, sondern betrifft ein konkretes Ver-
halten.  

Der Begriff des Paradoxes48 entzündet sich an Abraham bzw. an der teleolo-
gischen Suspension des Ethischen, die den existenziellen Zugriff auf den Begriff 

                                                           

47  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 57. 

48  Vgl. dazu folgende Ausführung von Olesen Larsen: „Dieser Glaube ist paradox, weil 

er sich nicht aus dem menschlichen Bewußtsein ableiten lässt, oder besser, weil er in 

etwas gründet, das sich nicht aus dem im Bewußtsein Gegebenen ableiten läßt. […] 

Als erklärende Anmerkung will ich hinzufügen: sein Gegenstand ist nicht ohne weite-

res etwas Objektives, sondern das, was den Glauben qualifiziert, was ihn zum Glau-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

des Glaubens ermöglicht. Die Subjektivität des Einzelnen steht in einem Ver-
hältnis zum Prinzip der Subjektivität: zu Gott, der jenseits aller Vergegenständli-
chung bzw. der Objektivierung liegt. In diesem Sinne wird das Paradigma des 
Bewusstseins durch jenes der Existenz ersetzt, um den gewonnenen Begriff des 
Paradoxes in einem zweiten Schritt auf das Christentum bzw. auf Jesus zu bezie-
hen: 

 
Man wird gerührt, man sehnt sich in jene schönen Zeiten zurück, süß schmeichelnde 

Sehnsucht führt einen hin zum Ziel des Wunsches, Christus in dem verheißenen Lande 

umherwandeln zu sehen. Man vergißt die Angst, die Not, das Paradox. […] War es nicht 

entsetzlich, daß dieser Mensch, der zwischen den anderen einherging, Gott war, war es 

nicht entsetzlich mit ihm zu Tisch zu sitzen?49  

 
Olesen Larsen nimmt diesen Faden auf und geht genauer auf das Verhältnis zwi-
schen Christentum und Existenzphilosophie bei Kierkegaard ein. Kierkegaard 
setzt die Existenz als Forderung des Christentums. Der christliche Glaube soll 
vom Paradox her seine Bestimmung finden und gleichzeitig Parameter einer 
humanen Existenz angeben: „Kierkegaard hat vom Christentum aus die Existenz 
als den Ort entdeckt, wo sich dies vollzieht; und er hat von der humanen Exis-
tenz aus das Christliche als das Wunder bestimmt.“50  

Die Kategorie des Wunders ist die entscheidende, bei der Gott sich in der 
Zeit bzw. historisch offenbart und ereignet51 und sich nicht zu einer philosophi-
schen Idee ausdünnt, bei welcher das grammatikalische Geschlecht des Seins zu 
einem verräterischen Indikator eines Neutrums und einer Neutralität wird. Der 
Wechsel vom Neutrum in das spezifische Paradox des Christentums ereignet 
sich im Sprung in den Glauben. In die Sprache der Theologie und der christli-
chen Dogmatik übersetzt, bedeutet dies, dass der Heilige Geist es dem Menschen 
ermöglicht, seine Existenz zu erneuern, indem der Glaube an die Sündenverge-
bung durch Jesus lebendig wird. Der existenzielle Charakter geht also nicht aus 
dem Gedanken hervor, sondern aus dem Paradox, dass Gott sich verkörpert und 
das Wort Fleisch wurde. Der Glaube wird dabei zum Glauben an das Paradox, an 
welches sich die unterschiedlichen Pseudonyme in Kierkegaards Werk immer 

                                                           

ben macht und also nur für den Glauben da ist, wenn er kraft dessen glaubt. In all den 

Ausdrücken, die wir nannten: das Paradox, das Absurde, die Möglichkeit usw., 

kommt nichts speziell Christliches vor.“ (Olesen Larsen, Søren Kierkegaard, 28) 

49  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 61. 

50  Olesen Larsen, Søren Kierkegaard, 61. 

51  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 117 

wieder annähern, um im Subtext Kierkegaards gesuchte Authentizität anzudeu-
ten: um als Mensch – als Kierkegaard – im Glauben an die Versöhnung zu exis-
tieren. Auch im Glauben, dass es eine Versöhnung bzw. Wiederholung mit Re-
gine gibt, von der er sich entlobt hat.  

Als Bedingung dieser Möglichkeit gilt es ein so genannter Glaubensritter zu 
sein, der Abraham durch die Suspension des Ethischen für Kierkegaard verkör-
pert. Im Problem II wird die Suspension des Ethischen als absolute Pflicht ge-
genüber Gott in Richtung einer neuen Ethik geleitet, die sich aus dem Akt des 
Glaubens herleitet. Abraham hält das „Martyrium der Unverständlichkeit“52 aus, 
indem er durch die Bereitschaft seiner Tat das Verhältnis zum Absoluten be-
zeugt. Dieses Bezeugen ersetzt die Verabsolutierung der Pflicht als ein Allge-
meines im Sinne Kants. Da wird Religion in die Immanenz menschlichen Be-
wusstseins übersetzt, so dass moralische Ideen der menschlichen Vernunft zu-
gänglich werden. Diese (kantische) Sichtweise geht von der Autonomie des Wil-
lens aus, der sich freiwillig der Vernunft unterordnet. Gott dünnt sich dabei zu 
einer moralischen Idee aus53. Jenseits dieses Autonomieverständnisses der Ver-
nunft liegt dann notwendigerweise der Irrationalismus. Genanntes Zeugnis rela-
tiviert den ethischen Standpunkt (der Pflicht), aber genau genommen opfert er 
ihn nicht, sondern überhöht und verschiebt ihn. Diese neue – verrückte – Ethik 
bringt die spezifische Qualität des Opfers wie folgt zum Ausdruck:  

 

                                                           

52  Ebd., 75. 

53  Vgl. dazu C. Stephan Evans Ausführung: „The main point of Fear and Trembling, on 

my reading, is not that faith is opposed to morality, but that genuine religious faith 

cannot be reduced to a life of moral striving, or completely understood using only the 

categories of a rationalistic morality.“ (Evans, Faith as the Telos of Morality, 10) 

Glaube und Moral müssen nicht als unversöhnlicher Gegensatz aufgefasst werden. 

Denn das Dilemma selbst birgt einen verschränkenden Charakter, der den Konflikt 

keineswegs auflöst, aber ein neues Gefüge der Orientierung bietet. Mooney deutet 

dies wie folgt an: „The most satisfactory and complete reading takes the teleological 

suspension to describe a moment of transitional conflict. There is unsettling confusion 

in the shift from an ethics identified exclusively with ,the universal‘ to a more com-

plex ethicoreligious orientation. Experiences from within by someone caught in this 

transition, there will be crisis that seems like a suspension of ethics. But only a com-

monplace morality that absolutizes the claims of community, communication, and rea-

son is set aside. Later, this conventional morality will be integrated within a broader 

ethicoreligious perspective.“ (Mooney, Knights of Faith and Resignation, 79f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Er muß Isaak lieben von ganzer Seele; indem Gott ihn fordert, muß er ihn womöglich 

noch stärker lieben, und nur dann kann er ihn opfern; denn diese Liebe zu Isaak ist es ja, 

die durch ihren paradoxen Gegensatz zu seiner Liebe zu Gott seine Tat zu einem Opfer 

macht. Aber dies ist die Not und die Angst im Paradox, daß er sich, menschlich gespro-

chen, in keiner Weise verständlich machen kann.54 

 
Essenz dieser Not ist das Fürchten und Zittern, was letztlich jedoch einen Glau-
ben existenziell bezeugt, bei dem der Einzelne sich absolut zum Absoluten ver-
hält; als wirkliche Beziehung zur Transzendenz. Chiffre dieser Wirklichkeit ist 
der schöpferische Augenblick, bei dessen Spannung die Wirklichkeit des Geistes 
aufzuscheinen vermag. Bei Abraham geschieht dies mit einer Bewegung, „durch 
die er seine Seele zurückversammelt auf das Wunder.“55 Im Wunder wird das 
Ethische gebündelt bzw. neu erschaffen. Oder: Das Paradox stellt den Einzelnen 
über das Allgemeine, was zum Kriterium echter Religiosität erhoben wird. Mit 
den Ausführungen in Problem III wird die schöpferische Dimension mit der Pro-
blematik des Schweigens verwoben. Der entscheidende Faden bildet dabei das 
Motiv der Verborgenheit. In diesem Motiv verbirgt sich gleichzeitig die Nähe 
zum jüdischen Denken. Folgender berühmte Tagebucheintrag aus Gilleleie vom 
1. August 1835 unterstreicht die Problematik zwischen Ver- und Entbergung:  

 
Es kommt darauf an, meine Bestimmung zu verstehen, zu sehen, was Gott eigentlich will, 

daß ich tun soll; es gilt eine Wahrheit zu finden; die Wahrheit ist für mich, die Idee zu fin-

den, für die ich leben und sterben will. […] Was nützte es mir, daß die Wahrheit vor mir 

dastände kalt und nackt, gleichgültig, ob ich sie anerkennte oder nicht, eher ein ängstliches 

Schaudern bewirkend als eine vertrauensvolle Hingabe? […] Es ist dieses innere Handeln 

des Menschen, diese Gottesseite des Menschen, worauf es ankommt, nicht eine Masse von 

Erkenntnissen; denn die werden wohl folgen und werden sich dann zeigen nicht als zufäl-

lige Aggregate oder als eine Reihe von Einzelheiten, eine neben der anderen, ohne ein 

System, ohne einen Brennpunkt, in welchem alle Radien sich sammeln. Einen solchen 

Brennpunkt habe ich wohl auch gesucht.“56 

 
Die Metapher der nackten Wahrheit stellt für Hans Blumenberg „die Indifferenz 
des Objektiven“57 dar, welche zum Selbstbewusstsein der aufklärerischen Ver-
nunft gehört und sich mit der Metapher des Lichts verschränkt. Kälte und Nackt-

                                                           

54  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 68. 

55  Ebd., 72.  

56  Kierkegaard, Die Tagebücher 1834-1855, 43-46. 

57  Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 119 

heit charakterisieren die objektive Wahrheit, die über das Paradigma der Evidenz 
gesteuert wird. Das Licht der Vernunft beleuchtet den Gegenstand, so dass der 
Gegenstand und das Denken in Übereinstimmung sind. Gerade vor dieser Stim-
migkeit schreckt Kierkegaard zurück. Darin zeichnet sich für ihn ein horror va-

cui der Bedeutungslosigkeit ab. Bedeutung lehnt sich an eine vertrauensvolle 
Hingabe an, wo der Mensch in Wahrheit leben kann und nicht bloß von außen 
Wahrheit methodisch konstatiert. Die subjektive Wahrheit erfordert einen Brenn-
punkt, wo die Fäden der eigenen Existenz gebündelt werden. Gerade dieser von 
Kierkegaard gesuchte Brennpunkt konstituiert die Verborgenheit und das Ge-
heimnis des (heiligen) Geistes. Flucht- oder eben Brennpunkt bildet Abraham, 
dessen Handeln gerade nicht evident ist. Seine Wahrheit ist eine um- und ver-
hüllte. Wobei die Verhüllung nicht bloß das Gegenteil der nackten Wahrheit 
meint, sondern in einer schöpferischen Dimension der Freiheit liegt. 

An dieser Stelle wird auch nochmals die Diskrepanz zu Hegel deutlich, bei 
dem das Ethische das Allgemeine ist, welches es zu offenbaren gilt. Sich als 
Einzelner zu verbergen, impliziert eine Systemverweigerung und ist unethisch 
bzw. Sünde. In diesem Kontext bedeutet die Pseudonymie neben der Skizze ei-
nes möglichen Existenzentwurfs die Verbergung der Innerlichkeit (Kierke-
gaards). Damit soll das Geheimnis der Persönlichkeit bewahrt werden, die sich 
per se nicht vermitteln lässt. Johannes de Silentio steht paradigmatisch für diese 
Verschränkung. Die Verborgenheit wird letztlich zum Movens des Textes, der in 
der Bewegung die Spannung zwischen Zeigen und Verstecken erzeugt: „Der 
Weg, den ich zu gehen habe, ist, die Verborgenheit dialektisch durch die Ästhe-
tik und die Ethik durchzuführen; denn es geht darum, daß die ästhetische Ver-
borgenheit und das Paradox sich in ihrer absoluten Verschiedenheit zeigen.“58 

Dem Ästhetiker bieten die Verborgenheit bzw. die Verschwiegenheit subjek-
tive Spielformen an, indem er im erotischen Sinne Verstecken spielen kann. Die 
Verwicklung bedeutet Reiz. Indem der Ästhetiker jedoch in letzter Konsequenz 
mit seinem eigenen Selbst Verstecken spielt, droht ihm, dass er sein eigenes Ich 
verspielt. Dem wird der ethische Drang entgegengesetzt, der Offenbarung und 
Objektivierung zum Ziel hat. Weil jedoch die Verschwiegenheit zur Grundbe-
stimmung der Innerlichkeit gehört, ist die Subjektivität des Einzelnen unabding-
bar, dies aber im Sinne einer Transparenz gegenüber Transzendenz. Gerade hier 
liegt aber gleichzeitig das Problem des Geheimnisses undurchschaubarer Perso-
nalität, da das Schweigen des Einzelnen nicht eindeutig auf den Bereich der Äs-
thetik oder der Religion verweist: „Gehe ich weiter, dann stoße ich beständig an 
das Paradox an, das göttliche und das dämonische, denn Schweigen sind beide. 

                                                           

58  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Schweigen ist Bezauberung des Dämons; und je mehr da geschwiegen wird, des-
to furchtbarer wird der Dämon, aber Schweigen ist auch der Gottheit Einver-
ständnis mit dem Einzelnen.“59 So bildet das Schweigen die Spitze einer Ambi-
valenz, die letztendlich als dieses unberechenbare Paradox Furcht und Zittern 
auslöst. Dies deutet wiederum auf Kierkegaards ureigene Situation hin, bei dem 
die Melancholie sein innerstes Geheimnis bildet, das ihn glaubend und dämo-
nisch macht: „Solche Naturen sind vom Grund auf im Paradox, und sie sind kei-
neswegs unvollkommener als andere Menschen, nur daß sie entweder verloren 
sind im dämonischen Paradox oder erlöst werden im göttlichen.“60 

Um die verschiedenen Nuancen der Verborgenheit auszuloten, greift Silentio 
unterschiedliche literarische Skizzen auf. Ein besonderes Gewicht bekommt da-
bei die Sage von Agnete und dem Meermann: Der Meermann ist ein Verführer, 
der durch sein Spiel das Verborgene der Agnete hervorlockt. Durch ihre absolute 
Unschuld findet im Meermann eine Transformation statt, so dass er Agnete nicht 
mehr verführen kann. Das einsetzende Sündenbewusstsein lässt ihn die Bewe-
gung der Reue machen, wodurch er sich zum Einzelnen wandelt. Es braucht je-
doch zusätzlich die Bewegung des Absurden als eine glaubende Bewegung. Die 
Bewegung des Glaubens steht jedoch außerhalb seiner Macht. Die entscheidend 
schöpferische Konzentration liegt im Glauben, der jedoch nicht in der Bewegung 
des Absurden liegt, sondern im Sprung selbst. Existenzphilosophisch bleiben wir 
hier bei einem dämonisch gesättigten Denkwiderstand stehen, der den entschei-
denden Punkt des Durchbruchs vor Augen hat: „Aus eigener Kraft kann er nur 
die Bewegung der Reue machen, aber er braucht auch absolut seine ganze Kraft 
dazu, und deshalb kann er unmöglich wieder durch eigene Kraft zurückkommen 
und die Wirklichkeit ergreifen.“61 Durch eigene Kraft zurückkommen, um die 
Wirklichkeit zu ergreifen, impliziert Transparenz und Evidenz, wodurch das Ob-
jektiv-Ethische offenbar werden kann. Dies wäre jedoch eine Denkbewegung der 
Bemächtigung, welche die Wirklichkeit begreifen und entsprechend benennen 
kann.  

Abraham nimmt sich da heraus und bildet deshalb die Ausnahme, weil sein 
Schweigen mit einem fundamentalen Unvermögen, nicht sprechen zu können 

verbunden ist. Dieses Unvermögen verweist auf das Wesentliche der Verber-
gung, durch das spannungsvolle Hindeuten auf die göttliche Instanz, die sich 
über das Ethische hinaus verbirgt. Wir Leser, Johannes de Silentio und vor allem 
Kierkegaard können Abraham entsprechend nicht verstehen. Als Ritter des Glau-

                                                           

59  Ebd., 81f. 

60  Ebd., 99. 

61  Ebd., 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 121 

bens verkörpert er den Sprung, durch den er glaubend die Wirklichkeit wieder 
empfängt, bzw. Isaak zurückbekommt. Seine Leidenschaft als Existierender ist 
gleichzeitig durchbrechender Glaube, während dem Pseudonym seinerseits die-
ser Mut und diese Radikalität versagt bleiben. Ein existenzieller Mut, der darauf 
beruht, dass Gott das religiöse Geheimnis ist, wahrt und – sieht: „denn er sieht in 
das Verborgene [Matth. 6,6] und kennt die Not und zählt die Tränen und vergißt 
nichts.“62 Unsere Sehgewohnheit beruht auf der Sichtbarmachung der Welt, sie 
beruht auf Evidenz und der sich entsprechend legitimierenden Ethik, die per se 
lichtvoll und vernünftig ist. So gesehen speist sich das existenzielle Moment des 
Glaubens aus der Spannung, die aus der Verbergung resultiert, aber ins Verbor-
gene sehen kann. Das Verborgene konstituiert als Geheimnis die spannungsvolle 
Verschränkung zwischen Glauben und Wissen und verleiht dieser Spannung eine 
existenzielle Prägung. Der faszinierende Brennpunkt liegt letztendlich bei der 
Denkstruktur in Bezug auf die Unsichtbarkeit, die jedoch aus der Perspektive des 
Sichtbaren „angeschaut“ wird. Der existenzielle Blick erkennt den Widerstand 
und bildet dazu die existenziellen Leitbegriffe des Absurden und des Paradoxes. 

In dieser religionsphilosophischen Selbstvergewisserung entsteht zwischen 
Christentum und Judentum eine Wahlverwandtschaft, dies in Absetzung zum 
Griechentum. Wobei es gleichzeitig entscheidende Differenzen zwischen Chris-
tentum und Judentum herauszuarbeiten gilt, die sich im Phänomen der Annähe-
rung an die Kategorie des Geheimnisses deuten lassen. In einem Übergangskapi-
tel ziehen wir darum herum die Kreise. 
 

4.1.4  Übergang: Geheimnis und Verantwortung bei Derrida 
 

„Ich zittere vor dem, was über mein Sehen (voir) und mein Wis-

sen (savoir) hinausgeht, wiewohl es mich bis ins tiefste Innere, 

bis in die Seele und in die Knochen, wie man sagt, betrifft.“ 

JACQUES DERRIDA, DEN TOD GEBEN 

 
Im Übergang zu Max Brod lohnt es sich, unser Augenmerk auf Derrida zu rich-
ten, der sich in Den Tod geben mit dem Begriff des Geheimnisses so auseinan-
dersetzt, dass er sich religionsphilosophisch fruchtbar machen lässt:  

 
Die Religion ist Verantwortung oder sie ist nicht. Ihre Geschichte hat Sinn nur in einem 

Übergang zur Verantwortung. Ein solcher Übergang durchläuft oder erduldet die Prüfung, 

die das ethische Bewußtsein schließlich vom Dämonischen, von der Mystagogie und vom 

                                                           

62  Ebd., 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Enthusiasmus, vom Initiatischen und Esoterischen befreien wird. Religion im echten Sin-

ne des Wortes könnte es in dem Moment geben, wo die Erfahrung der Verantwortung sich 

dieser Form des Geheimnisses entzieht, welches das dämonische Mysterium genannt 

wird.63 

 
Mit genealogischem Blick folgt Derrida der Geschichte des Geheimnisses in ih-
ren Brüchen und Umbrüchen bzw. den tektonischen Verschiebungen, die sich in 
diesem Narrativ zeigen oder verbergen. Eine nicht unsichtbare, doch eher dialek-
tische Hand scheint da am Werk zu sein, so dass das orgiastische Mysterium im 
heidnischen Kult im Platonismus gezähmt bzw. aufgehoben wurde. Man kann 
darunter auch den Topos des Übergangs vom Mythos zum Logos verstehen, bei 
dem das Orgiastische kontrolliert oder: der Vernunft unterworfen wird. So be-
trachtet kann bereits bei Platon von einer Subjektphilosophie gesprochen wer-
den, bei der die Etymologie mit der Geste der entsprechenden Unterwerfung ein-
hergeht. Platons Übergang zur Verantwortung bedeutet einerseits die Loskettung 
aus dem orgiastisch-dunklen Höhlenraum als elementarer, archaisch-körperhaf-
ter Raum, der als verborgener Erdinnenraum einen Nachhall unterirdischer Mys-
terienorte darstellt. Platons Umkehr wendet sich andererseits einem neuen Mys-
terium zu, das sich aus der Absonderung vom Körperlichen ergibt: der unsterbli-
chen Seele. Dieses Sich-Ergeben bildet eine Präfiguration dessen, was Derrida 
mit seinem Titel aufscheinen lässt: Den Tod geben bezieht sich hier auf Platons 
berühmtes Diktum: Philosophie als Sterben lernen. Dies im Sinne einer Wegan-
leitung – will heißen: einer Methode, die sich als Dialektik versteht und als Telos 
die Idee des Guten vor Augen hat. Diese Redewendung ist bereits wiederum ver-
fänglich, handelt es sich doch bei dieser Idee um etwas Unkörperliches und Un-
sichtbares. Gleichwohl versteht sich die Idee als Überhöhung des wahrgenom-
menen Weltbereichs, einem Bereich, der sich durch die Lichtverhältnisse ent-
decken ließ. So impliziert der Prozess des Aufdeckens ein rein geistiges Entde-
cken, indem das sinnlich wahrnehmbare Licht überwunden – genauer: verinner-
licht wird. Die subjektivierende Interiorisierung etabliert das neue Geheimnis, 
indem die Seele sich auf sich selber konzentriert, als Versammlung der Seele auf 
sich selbst. Das Mysterium ist zugleich philosophische Methode, indem das Sub-
jekt prozessiv dem Grenzwert absoluter Unsichtbarkeit zusteuert, und dabei zu-
nehmend in die ordnende Kraft der Idee des Guten eingeht. Den Tod bzw. die 
Unsterblichkeit vor Augen habend. Als imaginäres erotisches Begehren, das sich 
nach der Koinzidenz zwischen Tod und Leben sehnt. Durch Teilhabe an dieser 
vermeintlichen Transzendenz lernt das Subjekt sterben, wird lichtvoll und gar er-

                                                           

63  Derrida, Den Tod geben, 332.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 123 

leuchtet, sozusagen als tödliche Selbsterweckung. Als eine Reflexivität, deren 
Licht auf das Selbst bricht und in deren Brechung der Ruf nach dem Erkenne 

Dich selbst erklingt. Das Geheimnis beruht auf der sich absondernden Teilhabe 
an einer Transzendenz, die sich durch Teilhabe in Immanenz verwandelt. Diese 
Verwandlung könnte sodann als Zauber des Logos gelten, der den Mythos in 
sich so wahrt, aber neu definiert: Als ein Spannungsverhältnis zwischen Sicht-
barkeit und Unsichtbarkeit, geprägt durch eine Metaphorik des Lichts. Die Ab-
sonderung des dunklen Körpers und die Unsichtbarkeit werden konstitutiv für 
ein geheimnisvolles Licht. 

Die zweite paradigmatische Verschiebung des Geheimnisses ortet Derrida im 
Christentum, das das Geheimnis als mysterium tremendum versteht. In das Ge-
heimnis, das Zittern macht, hat sich eben auch Kierkegaard mit Furcht und Zit-

tern eingeschrieben. Entscheidend wird dabei die Schnittstelle für einen jüdisch-
christlichen Dialog, bei der Transzendenz gesetzt wird, die nicht als immanentes 
Wissen im Subjekt eingehen kann, sondern ein unergründbares Geheimnis 
bleibt. Dieses Geheimnis der Transzendenz lebt oder besser bebt aufgrund eines 
Verdrängungsprozesses, bei dem einerseits die Subjektivität durch Personalität 
ersetzt wird und andererseits die apersonale Idee des Guten durch ein personales 
Gottesverständnis aufgebrochen wird, bei dem das Gut-sein der Ordnung durch 
die willentliche Gabe Gottes in Form der Güte ersetzt wird. Die zitierte Verant-
wortung ist nun insofern übergegangen oder weiter gegangen, als sie sich auf 
konstitutiv Anderes bezieht und sich als Antwort auf eine personale Instanz ver-
steht, welche die Seele durchdringt, aber selber außer Reichweite des Blicks der 
Seele bleibt. Dieser Umbruch bedeutet eine erhöhte Spannung zwischen der be-
reits bei Platon genannten Polarität zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit, 
wobei nun die existenzielle Dimension des Paradoxes einbricht: Denn es geht 
nicht mehr um die Selbsterkenntnis, die von einem erotisch-imaginären Grenz-
wert – sprich von Eros – motiviert wird, sondern um das Verhältnis zu einer 
Transzendenz, die sich prinzipiell hinter dem Grenzwert verbirgt und sich der 
philosophischen Metaphorik des Lichts und Horizonts entzieht, um den Begriff 
der Verantwortung zu extrapolieren, bei dem Wirklichkeit dialogisch verstanden 
wird. 

In Anlehnung an den tschechischen Philosophen Jan Patocka verweist Derri-
da auf diesen strukturellen Paradigmenwechsel, wobei die Frage nach dem We-
sen der Person ungenügend bzw. nicht adäquat thematisiert wird. Eine entspre-
chende Herausforderung eines Dialogs zwischen Christentum und Judentum 
drängt sich förmlich auf, auch wenn Patocka aus einem christlichen Selbstver-
ständnis heraus argumentiert. Folgende Ausgangslage verdeutlicht diese Lücke:  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Das Unzureichende dieser Thematisierung bleibt also auf der Schwelle der Verantwor-

tung. Sie thematisiert nicht, was eine verantwortliche Person ist, das heißt was sie sein 

soll, nämlich dieses die Seele dem Blick der anderen Person Aussetzen, der Person als 

transzendentem Anderen, als Anderen, der mich anblickt und angeht (regarde), aber der 

mich anblickt und angeht, ohne daß ich, das Ich/ich (le moi-je), ihn erreichen, ihn sehen 

oder ihn in Reichweite meines Blickes halten könnte. Vergessen wir niemals, daß eine un-

genügende Thematisierung dessen, was die Verantwortung ist, das heißt, was sie sein soll, 

auch eine unverantwortliche Thematisierung ist: Nicht zu wissen, kein ausreichendes Wis-

sen noch Bewußtsein davon zu haben, was verantwortlich sein heißt, ist an sich schon ein 

Verfehlen der Verantwortung.64 

 
Mit dem Begriff der Verantwortung verbindet sich einerseits ein ethischer An-
spruch, der sich intersubjektiv und vernünftig auszuweisen vermag. Darüber hin-
aus birgt er Schichten, die diesen Bereich transzendieren, um zu ihm zurückzu-
kehren, indem der Begriff des ganz Anderen so gesetzt wird, dass eine nur ver-
nünftige Vereinnahmung prinzipiell nicht möglich, ist. Denn: Das ganz Andere 
entzieht sich dem Licht der Intentionalität. In dieser Unbegreiflichkeit kündigt 
sich eine jüdische Ethik an, die das Ethische nicht suspendiert, sondern insofern 
erweitert, als der Andere eine konzeptuelle Erweiterung erfährt, was paradigma-
tisch auf die Philosophie des Antlitzes bei Emmanuel Lévinas zutrifft. Da deutet 
sich eine Verschränkung zwischen dem Narrativ um Abrahams Schweigen an 
und der Art und Weise, wie der Begriff der Verantwortung in die Verantwortung 
genommen wird. Mit Blumenberg gesprochen ist eine Theorie der Unbegriff-
lichkeit von Nöten, um innerhalb der Sprache auf eine Grenze aufmerksam zu 
machen, an der der Begriff der Verantwortung nicht zu einem Thema oder zu ei-
ner These gerinnen könnte. Der Begriff gibt sich nicht zu sehen im Sinne einer 
Repräsentation. Der Begriff der Verantwortung vergegenwärtigt nichts, was es 
darin zu sehen gäbe. Mit der indirekten Mitteilung und der damit zusammenhän-
genden Pseudonymie versucht Kierkegaard dieses Topos griechischen Denkens 
zu verlassen.  

Als solch ein unbegriffener Begriff wird er zu einem paradoxen oder existen-
ziellen Begriff, der von der Struktur eines gewissen Geheimnisses lebt oder für 
Patocka und Kierkegaard als mysterium tremendum bebt: Als Blick Gottes, der 
sich in seiner furchterregenden Erhabenheit entzieht und doch verpflichtet: Bis 
zur Opferung des eigenen Sohnes! Während bei Kierkegaard das Motiv der Op-

ferung im Vordergrund steht, spricht die jüdische Auslegetradition von der Ake-

dah, der Bindung an eine Form der Verantwortlichkeit gegenüber Gott, was es 

                                                           

64  Ebd., 354. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 125 

noch genauer zu beleuchten gilt. Kierkegaards Interpretation des Opfers hängt 
mit einer Opferhaltung zusammen, die historisch bedingt ist. Er möchte eine 
vernünftelnde Maske des Christentums opfern, um den wahren Charakter des 
Religiösen wieder zu holen oder zu wiederholen… Da zeigt sich nochmals die 
gemeinsame Schnittstelle zwischen jüdischer Ethik und dem existenziellen An-
satz Kierkegaards: In der Aufforderung Gottes an Abraham spiegelt sich ein 
Konzept von Personalität, das unvertretbar ist und von einer geheimnisvollen 
Einzigartigkeit lebt. Abrahams Situation kann weder nivelliert noch neutralisiert 
werden. Derrida unterscheidet ganz im Sinne Kierkegaards zwischen Rolle und 
Person und trifft damit einen zeitlosen Nerv der Zeit, die Einzigartigkeit in ver-
schiedensten Masken simuliert und das Geheimnis variantenreich ästhetisiert, 
indem Mechanismen der Entschleierung, des Zur-Schau-Stellens und der Neu-
gierde spielen. Bezieht man dies auf Kierkegaards Lebensstadien, so verbleiben 
der Ästhetiker und der Ethiker in Rollen, während es nur dem religiösen Men-
schen gelingt, Person zu werden. Konstitutiv für das religiöse Geheimnis ist die 
Unantastbarkeit, was notwendigerweise mit Heiligkeit in Verbindung steht und 
im zweiten Teil näher unter dem Begriff von Kiddusch Haschem (Heiligung des 
göttlichen Namens) beleuchtet werden soll: „Das echte Mysterium muß mysteri-
ös bleiben, und wir dürfen uns ihm nur annähern, wenn wir es sein lassen, was es 
ist: verschleiert, entzogen, mysteriös.“65  

Die Geste der Sorgfalt und Behutsamkeit gegenüber dem ganz Anderen be-
deutet als Denkfigur, dass es darum geht, sich dem Geheimnis anzunähern, ohne 
es identifizieren zu wollen. Der Ausdruck Korban unterstreicht diese Geste, 
durch die in ihm angelegte hebräische Bedeutung der Annäherung. Das Geheim-
nis fordert den Menschen auf, sich dem Heiligen anzunähern, ohne es er- und 
begreifen zu wollen, was es zerstören würde. Die unendliche Verantwortung 
bindet Abraham an das Geheimnis, das mit Schweigen einher geht oder mindes-
tens mit einer gewissen Lakonik. Gerade darin liegt die jüdische Erfahrung des 
verborgenen und geheimen Gottes, der nur als Spur der Schrift lesbar, aber nicht 
leibhaftig fassbar ist. In diesem Kontext vergegenwärtigen wir uns nochmals He-
gels Ausführung zu Pompejus, der ins Innerste des Tempels vordrang und ent-
täuscht war, nichts zu sehen, was sich ihm da (re)präsentiert – und offenbart hät-
te. Die Offenbarung folgt dabei einer Identitätslogik, die sich mit Geist identifi-
zieren lässt. Dieser Voyeurismus, der die Wahrheit nackt sehen will, was sogar 
das erotische Element dem platonischen Eros austreibt, wird durch einen Satz 
Derridas aufgedeckt, der sich als Tautologie verkleidet, um aber insgeheim eine 

                                                           

65  Ebd., 365. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Art Schibboleth zu sein: „Tout autre est tout autre“66 lautet die Formel, die so 
deutsch und idealistisch anklingt wie Fichtes Ich = Ich, sich aber vermeintlich 
tautologisch auf den Anderen beziehend. Der Identität wird ein Spiel der Diffe-
renz entgegengesetzt, bei dem jeder andere nicht nur jeder andere ist, sondern: 
ganz anders. So verschiebt sich insgeheim die Logik zum Primaten der Ethik, die 
im ausgeführten Sinne unendlicher Verantwortung gleichzeitig das Wesen der 
Religion ausmacht, indem der Mensch sich nicht nur dem ganz Anderem, Gott 
gegenüber, zu verantworten hat, sondern jedem anderen, insbesondere den Men-
schen gegenüber. Ethik wird dabei als eine Beziehung zum Anderen hin fundiert, 
ohne der Vernunft eine absolute Autonomie einzuräumen. 

Doch genau diese Verschiebung gilt es in der Gegenüberstellung zwischen 
Kierkegaard und jüdischem Denken im Auge zu behalten, um bei genannten 
Schnittstellen entscheidende Differenzen herauszuarbeiten, welche die Begriffe 
der Ethik und Religion betreffen. Die entscheidende Schlüsselstelle liegt in 
Kierkegaards Schlusszeilen von Furcht und Zittern, in denen er in Anlehnung an 
Matthäus 6,6 eine evangelische Sichtweise Gottes vertritt, der in das Verborgene 
des Menschen sieht. Eine entscheidende Spur wird dabei von Derrida gewiesen, 
indem er Kierkegaards Kategorie des Geheimnisses und der damit verbundenen 
Verantwortung an einem Denken lokalisiert, das seinen Ort im Visuellen hat:  

 
Ins Verborgene sehen. Was kann das heißen? Noch bevor wir darin ein Zitat aus dem 

Evangelium des Matthäus erkennen (videre in abscondito, en tō kryptō blepein), stellen 

wir fest, daß das Eindringen ins Geheimnis, ins Verborgene dem Blick, dem Sehen, der 

Beobachtung anvertraut wird – eher als dem Hören, dem Riechen oder dem Tasten. Man 

könnte sich ein verborgenes Geheimnis vorstellen, das sich weder verfestigen noch durch-

queren läßt, sich also als Verborgenes oder Geheimnis allein dem Hören freigibt oder sich 

öffnet oder, indem es sich berühren, fühlen läßt, und zwar gerade, weil es dem Blick sich 

entzieht oder weil es unsichtbar ist – oder noch, weil das, was in ihm sichtbar ist, das Ver-

borgene, das nicht sichtbar ist, verborgen hält.67 

 
Gott als das ganz Andere überschreitet einerseits das Sehen und begründet das 
mysterium tremendum, andererseits sieht er ins Verborgene, was einen Begriff 
der Unsichtbarkeit generiert, der in der Ordnung des Blickes bleibt und die Per-
son in Unruhe versetzt bzw. sie fürchten und zittern lässt, was das dialektische 
Umschlagen einer rationalen in eine irrationale Ordnung erahnen lässt. Wird die-
ser dialektische Umschlag als Polarität zwischen Natürlich- und Übernatürlich-

                                                           

66  Ebd., 408. 

67  Ebd., 414f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 127 

keit gedacht, haftet dem Übernatürlichen ein metaphysisch-entweltlichter Ge-
schmack an, der existenziell und aber auch irrationalistisch geprägt ist. Als prob-
lematische Ableitung daraus ergibt sich der existenzielle Brennpunkt bei Kier-
kegaard: Die Innerlichkeit, die mit dem Blick nach innen sich um das Innerste 
sorgt und in dieser ängstlichen Selbstsorge Wahrheit als subjektive Wahrheit 
proklamiert. Als ein beredtes – paradoxes – Schweigen68, das wagemutig alles 
auf eine Karte setzt, dass Gott ins Verborgene sieht und ein entsprechendes Ver-
hältnis in Kierkegaards Schlusssatz begründet: „Entweder gibt es ein Paradox, 
daß der Einzelne als der Einzelne in einem absoluten Verhältnis zum Absoluten 
steht, oder Abraham ist verloren.“69 Dass der Mensch in das Innerste seiner 
Selbst nicht sieht, hängt mit einem christlich geprägten Sündenverständnis zu-
sammen: Mit einer Sünde, die den Menschen a priori – oder vererbt – in einer 
ungewissen Intransparenz belässt, die es glaubend bzw. in den Glauben sprin-
gend aufzulösen gilt. Der existenzielle Drang nach Freiheit als Überwindung des 
oder Befreiung vom Paradox verbindet sich mit der schweigend-verinnerlichen-
den Erwartung nach Erlösung durch die Gnade Gottes. In dieser Selbstverket-
tung klingt die dämonische Qualität als eine Art irrationaler Selbstbefangenheit 
an, die das paradoxe Schweigen gleichsam zu einem dämonischen Schweigen 
macht, in welchem der Mensch fundamental von Furcht und Zittern gezeichnet 
ist, in einer verengten Selbstsorge bzw. in einer Überfokussierung auf die Got-
tesbeziehung70, bei der jede innere Regung zwischen Gnade und Freiheit bedeut-
sam sein könnte. Dabei droht die Welt zu verschwinden oder zur Innenwelt zu 
schrumpfen. – Bei dieser Schrumpfung wird Isaak so verinnerlicht, dass das Op-
fer präfigurativ auf den Opfertod von Jesus hinzuweisen scheint. Das Thema der 
Freiheit ist dem Judentum entlehnt, um es im entscheidenden Moment als ein 

                                                           

68  Diese verinnerlichende religiös-existenzielle Dimension greift Guardini ebenfalls auf 

und erscheint wie ein Kommentar zu Johannes de Silentio: „Das echte Schweigen be-

deutet nicht das bloße Negativum, daß nicht gesprochen werde, sondern ein lebendi-

ges Verhalten; eine in sich schwingende Bewegtheit des inneren Lebens, in welcher 

dieses seiner selbst mächtig wird. Erst aus dieser bewegten Ruhe kommt dem Wort 

jene stille Kraft, die es voll macht. Darüber hinaus ist das Schweigen ein Offenwerden 

vor der Sinngestalt, die sich dem inneren [Hervorhebungen von R. B.] Blick darbie-

tet.“ (Guardini, Religiöse Erfahrung und Glaube, 80f.) 

69  Kierkegaard, Furcht und Zittern, 112. 

70  Vgl. dazu Beyrich, Ist Glauben wiederholbar?, 165: „Denn Derridas Interpretation der 

Verantwortung läuft daraus hinaus, daß er das Verhältnis zu jedem und jeder ‚ande-

ren‘ in den Kategorien beschreibt, die Kierkegaard allein der Gottesbeziehung, d.h. 

der Beziehung zu dem ‚ganz Anderen‘ vorbehalten hatte.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Christentum zu scheiden, das den Zugang zur Überwelt Gottes nur durch Gnade 
vorsieht. – Dies vollzieht sich durch die Vor-Sehung einer göttlichen Instanz, die 
ins Verborgene sieht. Mit Max Brod ist dieser Begriff der Unsichtbarkeit in den 
Rahmen der jüdischen Tradition zu übersetzen. Es gilt nun die Bewegung des 
Über-Setzens so zu vollziehen, dass eine Ordnung des verstehenden Hörens hör-
bar wird, bei der sich die Verantwortung an ein jüdisches Konzept der Personali-
tät bindet, ohne dass die Vernunft Gefahr läuft, sich zu opfern bzw. dialektisch 
umzuschlagen. Diese Übersetzung hat seinen Ausgangspunkt in der Existenzphi-
losophie Kierkegaards, die sich mit einer hier entwickelten antiphilosophischen 
Denkbewegung und Rhetorik von der traditionellen Philosophie verabschiedet. 
Dieser Abschied birgt einen Aufbruch in Richtung Gottes, der im Sinne Derridas 
als A-dieu gedeutet werden kann: Zu Gott sich hinwendend. Dies bedeutet, dass 
der existenzielle Ausgangspunkt in Richtung einer dialogischen Philosophie71 
aufbricht, bei welcher der Mensch Gott sucht. 

 
 

                                                           

71  Vgl. dazu Bergman, Dialogical Philosophy: From Kierkegaard to Buber, 2: „The phi-

losophy of dialogue which we will discuss in this lectures is not the same as ‚existen-

tialism,‘ since not every existential philosophy stresses the dialogical factor; however, 

the two schools are identical with respect to the position of the individual within the 

philosophical system.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 129 

4.2  MAX BROD: BINDUNG DER VERANTWORTUNG 
 

„Es gibt aber eine große Gemeinschaft der Geister, die aus sich 

selbst heraus, ohne dogmatische Brücke, ohne Wissen um den 

Sachverhalt und ganz ferne jeder Absicht, ja vielleicht diese 

Nachbarschaft aus vollem Herzen verabscheuend, – dem innern 

Wesen des Judentums nahekommen. Das sind die großen Lie-

benden. – Denn das Wesen der großen Liebe ist ,Diesseits-

wunder‘ in seiner kühnsten reinsten Form. Zwei große Liebende, 

Christen allerersten Ranges, sind in ihrem Erlebnis der jüdischen 

Einstellung zur Welt benachbart, […]: Dante und Kierkegaard.“ 
MAX BROD, HEIDENTUM, CHRISTENTUM, JUDENTUM 

 

4.2.1  Der dialogische Umbruch oder: Das edle Unglück 
 
Das Augenmerk dieses Durchgangs gilt dem akustisch geprägten Paradox bered-
ten Schweigens, welches religiös motiviert – durch Gen. 22 – sich bei Kier-
kegaard durch Johannes de Silentio indirekt mitteilt. In dieser Gebrochenheit 
wird ein wahlverwandtes Verhältnis zu Kierkegaard angedeutet. Dabei spielt das 
entfaltete Motiv beredten Schweigens insofern eine Rolle, als es bei Brod in sei-
ner Paradoxie einerseits wie ein Zauber wirkt und andererseits sein Philosophie-
verständnis als ein existenzielles ausweist, indem der Reibung eine zentrale Rol-
le zukommt. Die Reibung impliziert einen Denkwiderstand, der das Denken mo-
tiviert. Aus dieser Perspektive kann Brods Nachdenken als ein hochambivalentes 
Einschreibeverfahren verstanden werden, bei dem Brod gleichzeitig gehemmt 
und inspiriert wird, indem er auf der biographischen Ebene gleichzeitig seine ei-
genen verschütteten jüdischen Wurzeln wieder entdeckt und dabei sein neu ent-
decktes Judentum behaupten muss. Insofern verbindet sich die Wahlverwandt-
schaft mit einer Selbstbehauptung, bei der Kierkegaard in seiner Nähe zum Ju-
dentum erkannt, aber gleichzeitig auf Distanz gehalten wird. Nichtsdestotrotz 
oder besser: gerade deshalb ergibt sich eine spannungsvolle dialogische Situati-
on, deren Zwischenräume als dialogische Philosophie nun ausgelotet werden. 

Brod setzt mit einer elementaren Unterscheidung zwischen Heiden-, Chris-
ten- und Judentum ein, um grundlegende Verhaltensweisen auszudifferenzieren, 
die das Verhältnis zwischen sichtbarer Welt und göttlicher Überwelt betreffen: 
Während das Heidentum von der Idee der Diesseitsfortsetzung lebt, steht das 
Christentum unter der Idee der Diesseitsverneinung. Dies bedeutet, dass im 
Griechentum die natürlichen Kräfte, Werke und Triebe überhöht, während diese 
im Christentum verneint werden, da die Triebe zur apriorisch sündhaften Natur 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

des Menschen gehören. Der Zugang zur göttlichen Überwelt geschieht durch ei-
ne Erhöhung, die ausschließlich in der Gnade Gottes liegt, die sich in der protes-
tantischen Variante mit dem ausschließlichen Glauben an den Opfertod Christus 
verbindet. Beim Katholizismus gesellen sich die Sakramente dazu. Dem Juden-
tum kommt eine komplexe Zwischenstellung zu, welche weder das Diesseits ra-
dikal bejaht noch verneint, sondern von einem Begriff von Welt ausgeht, der dy-
namisch mit der Dimension des Wunders verschränkt ist:  

 
Die sichtbare Welt ist dem Juden nicht Schauplatz eines einzig-einmaligen Wunders, einer 

vor zwei Jahrtausenden ein für allemal vollbrachten Heilstat, – sie bietet sich vielmehr 

immer und in gar nicht vorhersehbaren Richtungen dem Wunder an, wiewohl solche Be-

gegnungen natürlich nur als äußerst seltene Ausnahmefälle (die „36 Gerechten“ jedes 

Zeitalters!), nicht in pantheistischem Dusel als Lauf der Alltagswelt zu denken sind. […] 

Überall schlummern „Funken der Gottheit“, nicht nur in „sakramentalen“ Handlungen, 

sondern auch in unsern ganz vernunftmäßigen oder rein vitalen Funktionen, im Studium, 

im Händewaschen, im Essen usf. (der Möglichkeit nach!), selbst in der Sünde, wie ein tie-

fer Satz des Rabbi Akiba lehrt.72 

 
Diese Ausführung verdeutlicht, dass der Weg zum Unsichtbaren nicht mittels der 
Methode der Diesseitsverneinung bzw. Weltabsonderung beschritten wird, son-
dern sich als Empfänglichkeit der Dimension des Wunders versteht, das in die 
Welt einbrechen kann, so dass Sein nicht bloß ist, sondern geschieht. Um diesen 
Dynamismus hervorzuheben, greift Brod auf Versatzstücke jüdischer Tradition 
zurück. Dabei spielt einerseits die Kabbala eine zentrale Rolle, die von einer 
nicht abgeschlossenen Schöpfung ausgeht, da sich beim Akt der Schöpfung Gott 
selbst so entäußert hat, dass sich ein Teil von ihm im Exil befindet. Diese Teile 
bezeichnet Brod als Funken der Gottheit. Im kabbalistischen Weltverständnis ar-
beitet der Mensch als Partner der Schöpfung mit am Ein- und Versammeln die-
ser Teile, was als Tikkun Olam bezeichnet wird: Die Schöpfung soll wieder ganz 
werden. Anteil daran haben sakrale und vermeintlich säkulare Handlungen, weil 
in ihnen die Welt geheiligt wird. Durch die Heiligung werden die Funken ge-
weckt oder eben versammelt. Der zweite gewichtige Teil jüdischer Tradition, auf 
den Brod zurückgreift, bildet der Talmud, der in seiner Kodifikation alle Le-
bensbereiche durchdringt und die logisch-polare Ordnungsstruktur zwischen Sä-
kularität und Heiligkeit unterwandert, indem jeder weltliche Bereich geheiligt 

                                                           

72  Ebd., 18f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 131 

wird73. Um auf die Wegmetaphorik zurückzukommen, ist Subversion die Me-
thode, um sich auf den Weg zum Unsichtbaren zu machen, das in die Welt ein-
brechen kann und das existenzielle Paradigma mit dem dialogischen Element ei-
ner Begegnung verbindet, die selten geschieht, aber in jedem Augenblick mög-
lich ist. Dies geschieht im Diesseitswunder. In dieser Art der Subversion bekun-
det sich das beredte Schweigen als ein Überschreiten der logischen Grenzen, in-
dem diese verwischt werden. Die Grenzverwischung ist jedoch nicht in einem 
diffusen Sinne zu verstehen, sondern beruht auf einer Dynamik der Welt, die 
durch eine sich ständig aktualisierende Schöpfung existiert und die einen dyna-
mischen Freiheitsbegriff begründet. Diese Denk- und Sprachbewegung spiegelt 
sich auch als Bewegung des Textes, dessen Unschärfen sich spannungsvoll auf 
einen Brennpunkt zubewegen; auf den Punkt, in dem die Funken versammelt 
werden: 

 
Und nicht auf rationale Art sind diese beiden Welten, die der Zeitlichkeit und die des 

Wunders, nebeneinander- oder gar gegenübergestellt, – sondern aus dem innersten Her-

zen, aus der Struktur des Werkes quillt es dunkel herauf, was dem Judentum seine unver-

gleichliche Eigenart, seine noch durchaus unausgeschöpfte Bedeutung für die Menschheit 

gibt: diese zauberhaft undurchdringliche Verflechtung von weltentrückter Weisheit 

(Hagada) und weisester Weltlichkeit (Halacha), von Poesie und Tat, Mythe und Praxis, – 

Verflechtung von unvorstellbarer Dichtigkeit für den, der den Talmud nicht studiert, nicht 

gründlich studiert hat, – Verflechtung oft bis in denselben Satz, ja in dieselbe Silbe hin-

ein...74 

 
Brod schreibt um den unerschöpflichen Quellpunkt herum, wobei die Schöpfung 
umschrieben wird. Umschreibung: Ein schillernder Ausdruck, der in seiner 
Mehrdeutigkeit andeuten soll, dass die Schöpfung umkreist wird, um sich ihr 

                                                           

73  Dies zeigt sich darin, dass es sogar einen Segenspruch gibt, den man nach dem Gang 

auf die Toilette spricht, um diese Verrichtung zu heiligen: , אלוקנו מלך העולם 'ברוך אתה ה

שאם , גלוי וידעה לפני כסא כבודך .חלולים חלולים, וברא בו נקבים נקבים, אשר יצר את האדם בחכמה

 רופא כל בשר, ברוך אתה ה. אי אפשר להתקים ולעמד לפניך, או יסתם אחד מהם, יפתח אחד מהם
 Gelobt seist Du, Ewiger, unser Gott, König der Welt, der den Menschen  .ומפליא לעשות

mit Weisheit geformt und an ihm viele Öffnungen und viele Höhlungen erschaffen hat. 

Es ist vor dem Thron Deiner Herrlichkeit offenbar und bekannt, dass, wenn eine von 

ihnen sich öffnet oder eine von ihnen sich schliessen würde, es nicht möglich wäre zu 

existieren und vor Dir zu stehen. Gelobt seist Du, Ewiger, der alles Fleisch heilt und 

wunderbar wirkt (Siddur Schma Kolenu, 22f.). 
74  Brod, Heidentum, Judentum, Christentum, 19f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

durch Wiederholung anzunähern. Der Talmud als Quellentext wird zu einem 
quellenden Text, in dem Narration und Gesetz sich verflechten. Das Narrative 
der Hagada ist auf das Gesetz der Halacha bezogen. Sie suchen und durchdrin-
gen aneinander, so dass sie die Elemente gegenseitig einschreiben und sich um-
schreiben. Das sich wiederholende Leitmotiv bildet die Verflechtung, die die 
Elemente so versammelt, dass sie sich verdichten und ganz werden. – Die 
Schöpfung wird quasi umschrieben oder im beredten Schweigen paraphrasiert, 
so dass der Text in seiner spielenden poetologischen Bewegung dem Geheimnis 
eine Textur verleiht, indem das Heilige das Leben webt, als Ruach bewegter 
Geist ist und Geist bewegt. Dies bildet dann das Pendant zur dialektischen Lyrik 
Kierkegaards, indem Halacha und Hagada verschmelzen und die Welt in ihrer 
weltentrückten Weisheit und weisester Weltlichkeit geheiligt wird – durch ein 
Flechten bis in den Buchstaben hinein. Darin ist eine Poetologie angelegt, durch 
welche Glauben und Wissen miteinander im Geiste des poetologischen Vorspiels 
verflochten werden, was Brod in seinem späteren religionsphilosophischen Werk 
Diesseits und Jenseits wie folgt beschreibt: 
 
Selbstverständlich muß das Paradoxon des Glaubens immer ein Paradoxon und letzten 

Endes der Vernunft unfaßbar bleiben. Die Vernunft tastet sich gleichsam an einem Faden 

weiter; plötzlich merkt sie einen Knoten – das Paradoxon –, hier kann sie an den Faden di-

rekt nicht mehr heran – wohl aber kann sie verstehen, warum gerade an dieser Stelle und 

an keiner andern der Faden einen Knoten hat, ja ihn haben muß – und über das unzugäng-

liche Innere des Knotens wird sie sich in dem Grade reifere Vorstellungen machen, in dem 

sie die Struktur des Fadens selbst besser und besser erkennt. So etwa kann der lose, aber 

doch nicht völlig zu negierende Zusammenhang zwischen Glauben und Wissen verbild-

licht werden.75 

 
Diese Einschreibung verwebt sich mit der existenziellen Bewegung der Eingra-
bung im Sinne des willentlichen Strebens zum Unendlichen: Der Mensch sucht 
Gott. Dieses Streben liegt im Machtbereich des Menschen, nicht aber das 
Durchbrechen des göttlichen Geistes, das nun in einem sehr spezifischen Sinne 
als Dialogos verstanden werden kann: Die bewusstseinsmäßige fundierte Inten-
tionalität wird durch das Andere aufgebrochen, so dass sich das bloß Existenziel-
le zum dialogischen Ereignis verwandeln kann. Diese Verschränkung zwischen 
existenzieller Ausrichtung und dialogisch sich ereigneter Religiosität bezeichnet 
Brod als edles Unglück, welches er vom unedlen Unglück absetzt. Mit dieser 
Unterscheidung soll gleichzeitig die Wahlverwandtschaft zu Kierkegaard als ein 

                                                           

75  Brod, Diesseits und Jenseits, Bd.2, 282f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 133 

sich anziehendes und abstoßendes Kräftefeld entwickelt werden. Ausgangspunkt 
von Brods Definition bildet der Zusammenprall zwischen Endlichkeit und Un-
endlichkeit: 

 
Der Mensch steht als ein körperliches, also durchaus endliches, und seelisches, also meist 

endliches, nur in ekstatischen Ausnahmeminuten unendliches Wesen dem Unendlichen 

gegenüber. Dies ist sein tiefster Schmerz, sein durchaus unabwendbares Unglück. Immer 

wieder seine Grenze fühlen, die Wandelbarkeit des Herzens, den Verfall des Leibes, die 

Abhängigkeit der höchsten Funktionen von den niedrigsten, das Ermatten im Auf-

schwung, die Lüge im aufrichtigen Versuch der Ehrlichkeit, – das ist der Orgelpunkt aller 

menschlichen Melodie.76 

 
Das Ekstatische bedeutet, dass der Mensch herausstehen kann. Das Herausstehen 
wird oft als ein entscheidendes Kriterium des Existenzialismus bewertet. In An-
lehnung an Brod würde ich den Bereich des Existenziellen als notwendige, aber 
nicht hinreichende Bedingung kennzeichnen, die durch die Leidenschaftlichkeit 
des Willens charakterisiert werden kann. Die zweite Bedingung ist in der Trans-
zendenz Gottes eingeschrieben, zu der sich der Mensch vorgräbt. Das Edle speist 
sich aus dem unmittelbaren Bewusstwerden des Unendlichen, wobei der Mensch 
aus dem natürlichen Geflecht seiner Existenz kurz heraustritt. Dieses Heraustre-
ten impliziert eine Überschreitung, bei der die kausale Struktur der Natur nicht 
verleugnet, aber kurzzeitig entscheidend auf eine Art und Weise erweitert wird77, 
wodurch die Natur (der Vernunft) als letzte Referenz in Frage gestellt, aber nicht 
suspendiert wird. Das Unglück weiß von der notwendigen conditio humana, der 
irdisch-kausalen Bedingtheit. Auf der anderen Seite lässt sich das damit verbun-
dene Glück nicht intendieren. In diesem Sinne wird Brods und Kierkegaards 

                                                           

76  Brod, Heidentum, Judentum, Christentum, Bd. 1, 28. 

77  Eine starke Verbindung zu dieser Thematik findet sich in Diesseits, Jenseits, Bd. 2, 

170f.: „Die reine Vollkommenheit muss in etwas erscheinen – und als etwas. In et-

was: denn sie taucht ja inmitten der Ereignisse im Zeitablauf auf, aus denen sie sich 

allerdings heraushebt. Aber zunächst leuchtet sie in ihnen auf – als eine besondere Si-

tuation, die das Letzte unserer Existenz enthüllt – […]. Und kaum hat man die Voll-

kommenheit inmitten ihrer Hüllen und aus ihnen hervor erlugt, schlüpft sie schon 

wieder in neue Hüllen hinüber, in die der Deutung. Sie huscht nur eben vorbei – aus 

einem Kleid ins andere. Deshalb sagten wir, dass sie uns in etwas, ihr eigentlich 

Fremdem, Materiellem erscheint – und dann sofort als etwas, als etwas anderes, nicht 

als das, was sie ist. Es geht das alles so zu (und mit Recht), als könne unser Auge den 

nackten Glanz nicht ertragen.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Distanz zum griechisch-eudaimonistischen Ansatz deutlich, bei welchem der 
Geist zum Guten geformt werden kann, indem er sich in sein Element versenkt 
bzw. im Logos versinkt: Im ordnenden Wort, das die Ordnung der Welt als 
Kosmos erkennt und Wirklichkeit dabei ontologisch durch die Übereinstimmung 
zwischen Denken und Sein verbürgt. Das Schöpferische reduziert sich dabei auf 
das Ordnung schaffen. Dieses Projekt nennt sich traditionelle Metaphysik, bei 
dem der Geist das Gute formt, indem er es vor sein Auge projiziert. Dieses Bild-
nis nennt sich Idee78. Für Brod bildet das edle Unglück keine logische Kategorie, 
sondern entspringt aus der Verschränkung zwischen Endlichkeit und Unendlich-
keit, in die der Mensch existenziell und nicht logisch involviert ist, um dia-
logisch zu werden, was nur in der Annäherung als Aufbruch zu Gott möglich ist 
und sich so auch auf Kierkegaard beziehen lässt: „Kierkegaard, der fühlt, dass er 
nur durch Leiden, durch einsam in sich verschlossenes Leiden, durch ‚Furcht 
und Zittern‘ der Gottheit nahekommen kann“.79 Der Mensch schafft Wirklichkeit 
im Bezogensein auf Gott, das in der Gottesnähe kulminiert; in jener brüchigen 
Dimension, die wir mit Soloveitchik als Zelem Elokim charakterisiert haben.  

Die Gedankenfigur des Bruchs bildet letztendlich das entscheidende Leitmo-
tiv in Brods Denken, das von einer Doppelbewegung geprägt ist: Der Aufbruch 
des Menschen ist auf geheimnisvolle Art und Weise auf den Einbruch Gottes be-
zogen. An den Bruchlinien steht einerseits die Notwendigkeit der Natur, die von 
Kausalität geprägt wird. Andererseits kann der Mensch aus dieser Kausalität (das 
Unglück) durch schöpferische Freiheit (edel) ausbrechen. In Diesseits und Jen-

seits hat Brod den Bruch des edlen Unglücks auf der Folie der Schöpfung noch 
akzentuiert:  

 
Im Menschen ist, so weit uns bekannt, zum erstenmal auf der Stufenordnung der Wesen 

innerhalb der Schöpfung, innerhalb all der Millionen von Jahresepochen und Lichtjahrent-

fernungen, die unsere Wissenschaft erschließt, ein ganz anderes, sittliches Gesetz verkör-

pert, das Gesetz, dem zufolge der Stärkere zugunsten des Schwächeren verzichten kann. 

                                                           

78  Im Psalm 115 wird dieses Motiv in Abgrenzung zum Polytheismus ausgedrückt, um 

vor dessen anthropomorphen Projektionsstruktur zu warnen:  םיעיני, פה להם ולא ידברו 
לא , יהלכו רגלהם ולא, ידיהם ולא ימישון .אף להם ולא יריחון, ם להם ולא ישמעויאזני .להם ולא יראו

.כל אשר בטח בהם, כמוהם יהיו עשיהם. יהגו בגרונם  Einen Mund haben sie und reden nicht, 

Augen und sehen nicht. Ohren und hören nicht, eine Nase und riechen nicht; Haben 

Hände und tasten nicht, Füssen und gehen nicht. Sie geben keinen Laut mit ihrer Keh-

le. Ihnen gleich werden ihre Verfertiger, Jeglicher, der ihnen vertraut (Siddur Schma 

Kolenu, 558f.). 

79  Brod, Heidentum, Judentum, Christentum, Bd. 1, 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 135 

Dieses Gesetz ist es, das ich das „Lichtlein“ oder das „geistige Prinzip“ nenne. Nach dem 

Textwort in einer Sinfonie von Gustav Mahler, die das „Lichtlein“, das „Urlicht“ besingt. 

[…] Wir wollen die manchmal, heute noch in sehr isolierten Fällen, im Menschen auftre-

tende Durchbrechung der Kausalitätsstruktur (da wir dieses Grundprinzip sehr häufig an-

rufen werden) mit der Abkürzung DSC (diruptio structurae causarum) bezeichnen.80 

 
Die Durchbrechung der Kausalstruktur überschreitet die Notwendigkeit als ein 
ethisch motiviertes Anfangen. Dieses zündende Initium schreitet fort, indem Gott 
auf der höchsten Stufe einschreitet, was als Gottesgnade bezeichnet werden 
kann. Oder: Als Abrahams Erlebnis der Transzendenz im Sinne der diruptio 

structurae causarum. 

 

4.2.2  Zwischen Freiheit und Gnade 
 
Bei dieser Brechung ist ein übernatürlicher Gnadenakt Gottes wirksam und 
Wirklichkeit stiftend. Der Akt der Gnade ist bei Kierkegaard und Brod zentral, 
da dadurch – griechisch ausgedrückt – Metaphysik im Sinne einer Neuschrei-
bung vorliegt, indem Gott als echte Transzendenz wirkt. Unecht würde in diesem 
Kontext eine bloße Projektion des Geistes meinen, der sich platonisch gedeutet, 
einer Idee, nicht aber Gott annähert. Der entscheidende Unterschied besteht da-
rin, dass Platon die Idee mit dem geistigen Auge identifiziert, bei dem das Ideal 
einer Angleichung vorliegt, während bei Brod und Kierkegaard der Prozess der 
Annäherung an das Andere im Vordergrund ist. Zwischen Brod und Kierkegaard 
gilt es den unterschiedlichen Stellenwert der Gnade zu beleuchten. Kierkegaards 
Annäherung ist von Furcht und Zittern geprägt, einer Haltung, die ausschliess-
lich auf die Gnade Gottes setzt, und so die Beziehung zwischen Gott und 
Mensch als einseitig betrachtet werden kann, weil Gott als das ganz Andere gilt. 
Gott als ganz Anderer verbürgt zwar die Echtheit des Begriffs der Transzendenz, 
gibt aber dem Menschen in der Immanenz wenig Spielraum, was sich in Kier-
kegaards Paradigma des Absurden bestätigt: Der existenziell am Paradox leiden-
de Mensch – exemplarisch der Glaubensritter Abraham – wird erlöst bzw. von 
der Immanenz befreit. Bei Brod hingegen wirkt der Mensch in der Immanenz 
durch seine Freiheit, Funken zu sammeln und zu schlagen. Der Mensch ist als 
Partner der Schöpfung in Freiheit tätig und gleichzeitig empfänglich für die 
Gnade Gottes. Das edle Unglück reibt sich an der Immanenz, was sich als ein-
grabende Bewegung in Richtung Transzendenz versteht und zum wirklichen 
Fundament des Dialogs zwischen Mensch und Gott gehört.  

                                                           

80  Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 1, 18, 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Diese Reibung bildet ebenfalls das Leitmotiv im Denken vom Felix Weltsch, 
der dem engeren Prager Kreis angehörte und im regen Austausch mit Brod stand. 
Ein zentrales Werk besitzt den programmatischen Titel Gnade und Freiheit. 

Weltsch gelingt es dabei, das Wesen des Geistes so zu akzentuieren, dass sich 
sein Wehen in der von Brod beschriebenen oszillierenden Verschränkung in er-
hellenden Worten bekundet und zum Entwickelten als Kommentar fruchtbar 
gemacht werden soll: 

 
Der Mensch kann nur durch Ungewöhnliches erlöst werden. Dieses Übernatürliche findet 

aber im menschlichen geistigen Ich statt. Die freien sittlichen Entscheidungen des Men-

schen haben diese übernatürliche Wirkung, die wir aus diesem Grunde magisch nennen. 

Diese sittlichen Taten des Menschen sind nicht selbst absolut, aber sie bedeuten etwas für 

das Absolute; sie sind nicht selbst Gott, aber sie bedeuten etwas für Gott; sie haben auch 

vor Gott Wert und sind auch für Gott unersetzbar. Neben dem fertigen Gott der Gnadenre-

ligion steht hier der werdende, sich entwickelnde Gott.81 

 
Hier liegt der Akzent auf der Freiheit des Menschen, welche die verflechtend-
schöpferische Qualität hervorhebt, die mit einem Aspekt des Göttlichen korre-
liert: Mit der Schöpfung, bei welcher Gott selbst als mit der Welt verflochten 
aufgefasst wird. Die Ethik steht dabei nicht für eine selbstreferenzielle Autono-
mie der Vernunft, sondern sie selbst ist mit dem Religiösen so verflochten, dass 
sie im Weltlichen wirkt und gleichzeitig und sich dabei auf Überweltliches bin-
dend bezieht und dabei etwas für Gott bedeutet. In diesem bindenden Bezug liegt 
das Magische, das dem Profanen nicht entgegengesetzt ist, sondern hinüberglei-
tet. Das Natürliche gleitet sich verwandelnd ins Übernatürliche, welches in rei-
ner Form in seiner Einheit und Einzigkeit unnahbar und nicht verstehbar, bzw. 
absolut vollkommen ist82. Dieser Aspekt des Göttlichen weist über die Schöp-

                                                           

81  Weltsch, Gnade und Freiheit, 44. 

82  Vgl. dazu auch Friedrich Thieberger, bei dem die beschriebene Magie von Weltsch 

mit einer Denkbewegung und Poetologie in Verbindung gebracht werden kann, die 

sich durch den schwebenden Charakter umschreiben lässt: „Das ‚Wort‘, auch das 

menschliche, galt in der antiken Zeit (und gilt in gewissem Sinne noch heute) als eine 

schöpferische Kraft, die dem Stofflichen enthoben ist, weil sie aus dem Geist stammt, 

und dennoch sich mit dem Stofflichen verbindet und in die stoffliche Welt hinein-

wirkt. […] Auch hier haben wir es mit einem schwebenden Begriff zu tun, der Gott in 

seiner unerfaßbaren Vollkommenheit und Ferne beläßt und ihn zugleich in eine fühl-

bare gnädige Nähe zur Welt bringt.“ (Thieberger, Die Glaubensstufen des Judentums, 

176) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 137 

fung hinaus, wobei er als Gnade einbrechen kann – als Momentum edlen Un-
glücks auf der Spur des Diesseitswunders, als „zauberhaft undurchdringliche 
Verflechtung“. 

Die negative Kehrseite besteht in der Gefahr des unedlen Unglücks, was in-
sofern einer (Kierkegaardʼschen) Existenzverfehlung gleichkommt, als der 
Mensch die Dimension der Transzendenz ausblendet und sich in der Immanenz 
verabsolutierend verendlicht. Entsprechende Mechanismen beleuchtet Kierke-
gaard in Die Krankheit zum Tode, indem verschiede Ausformungen der Ver-
zweiflung hergeleitet werden. Verzweiflung gilt dabei als Krankheit des Geistes, 
der sich selber nicht bewusst ist, wobei Verzweiflung untergründig am Werk ist. 
Vordergründiger und nagender sind die Formen der Verzweiflung, bei denen der 
Geist sich selbst verzweifelt abschütteln will, oder sich verzweifelt selbst sein 
will. Die Verzweiflung resultiert aus der Negation der den Geist setzenden In-
stanz, der Transzendenz:  

 
Je geistiger aber die Verzweiflung wird, je mehr die Innerlichkeit eine eigene Welt für 

sich in der Verschlossenheit wird, desto gleichgültiger ist es mit dem Äußerlichen, worun-

ter die Verzweiflung sich verbirgt. […] Diese Verborgenheit ist gerade etwas Geistiges 

und eine von den Sicherheitsvorkehrungen, um sich zu sichern, gleichsam hinter der 

Wirklichkeit ein Eingeschlossenes zu haben, eine Welt ausschließlich für sich selbst, eine 

Welt, in der das verzweifelte Selbst rastlos und tantalisch ist, sich selber zu wollen.83 

 
Unedles und edles Unglück repräsentieren keine logischen Kategorien, sondern 
trennungscharfe Dimensionen der Verendlichung und Verunendlichung, in deren 
Dynamiken der Mensch als Triebgeflecht so verflochten ist, dass er sich darin 
verstricken kann und verzweifelt oder dass er seine Aufgabe als Partner der 
Schöpfung begreift, um sich dem schöpferischen Brennpunkt anzunähern. Dabei 
spielen Gnade und Freiheit eine wesentliche Rolle. Einerseits verfügt der 
Mensch über eine durch sittliche Freiheit verbürgte Wirkungskraft im Bereich 
des Weltlichen, andererseits ist er auf die überweltliche Gnade Gottes angewie-
sen, welche das Wunder initiiert, die sich widersprechenden Dimensionen zu ei-
nen. In der Koinzidenz des Unvereinbaren geschieht das Diesseitswunder, wel-
ches Abraham exemplarisch verkörpert. So widersetzt sich Brod einer klischier-
ten Sichtweise, welche das Judentum auf eine bloß humanistisch-sittliche Idee 
reduziert. 
 

                                                           

83  Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

4.2.3  Das Geheimnis der Gottesfurcht 
 

„Alles liegt in der Gewalt des Himmels, nur nicht die Ehrfurcht 

vor dem Himmel.“ 

TALMUD BERACHOT 33B 

 
Für Brod ergibt sich die wahlverwandte Nähe zu Kierkegaard da, wo es um die 
Freilegung des Glaubens-an-sich geht, im Sinne des Diesseitswunders:  

 
Hier stehen nun die Stellen, die für das Wesen des Judentums so unendlich aufschlußreich 

sind und die, wie ich noch darlegen will, im Werk Kierkegaards selbst eigentlich ohne 

richtige Folge bleiben, – denn er wandte sich ja später dem radikalsten Christentum im 

Sinne der Diesseitsverneinung zu. Hier dagegen lebt er ganz im Banne des von Abraham 

herüberstrahlenden „Diesseitswunders“, das wohl keiner so treu erkannt hat wie er.84 

 
Die Ambivalenz beruht darauf, dass Abraham einerseits durch seinen Glauben 
die Endlichkeit zurückgewinnt, worin sich das Diesseitswunder bekundet. Der 
tragische Held der unendlichen Resignation verwandelt sich dabei in den Ritter 
des Glaubens, der durch das Paradox die Endlichkeit zurückgewinnt. Das in die 
Unendlichkeit gesteigerte resignative Moment geht jedoch mit einer Diesseits-
verneinung und Leidensbejahung einher, die das Anderseits beleuchtet: Kier-
kegaard christianisiert Abraham, indem er gleichzeitig seine eigene Leidensge-
schichte auf eine noch zu präzisierende Art und Weise auf ihn projiziert, indem 
er den Bruch mit der anverlobten Regine in den Kontext eines notwendigen Op-
fers stellt, bei dem er selber unendlich resigniert, leidet und von niemandem ver-
standen wird. Und dabei von einer diffusen Hoffnung getrieben, dass eine Wie-
derholung möglich wäre, so dass er mit Regine noch zusammenkommen könnte.  

Auch wenn bei dieser biographistischen Lesart Einwände geltend gemacht 
werden können, ist die Verbindung zu den existenzialistischen Topoi – insbe-
sondere der Kategorie des Einzelnen – unübersehbar. In diesem Kontext könnte 
die Pseudonymie insbesondere in Furcht und Zittern und der Wiederholung so 
gedeutet werden, dass Kierkegaard sein persönliches Erleben maskiert, um die 
darin enthaltene subjektive Bedeutung zu verallgemeinern und entsprechend als 
Paradigma eines spezifischen Denkens auszuweisen. Brod nimmt die Verschrän-
kung zwischen Abraham und Kierkegaards Leben wie folgt vor: 

 

                                                           

84  Brod, Heidentum, Christentum, Judentum, Bd. 1, 290. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 139 

Abraham empfängt einen göttlichen Auftrag, der ihn, menschlich gesprochen, zum Mör-

der an seinem Kinde macht. Auch Kierkegaard hörte eine göttliche Stimme in seiner 

Brust; sie sagt ihm, daß er Gott nur in einsamer Schwermut, in Verschlossenheit dienen 

könne, daß es ihm unerlaubt, ja unmöglich sei, auf seinem Wege eine Gefährtin neben sich 

zu dulden. […] Als Stachel bleibt fortan in seinem Denken: daß der göttliche Auftrag, der 

an den einzelnen ergeht, etwas direkt gegen die Pflicht, gegen die Allgemeinheit mensch-

lichen Seins Verstoßendes, ein Verbrechen verlangen kann.85 

 
Ins Existenziell-Dialektische übersetzt bedeutet dies, dass die Subjektivität des 
Ästhetikers durch die allgemeine Pflicht des Ethikers (Ehe) überwunden wird, 
um dieses Allgemeine erneut durch eine höhere Subjektivität aufbrechen zu las-
sen. Der Trieb bricht sich an der Pflicht und diese bricht sich an der Gnade, aus 
der die Kategorie des Einzelnen im Sinne eines sokratisch-maieutischen Existen-
zials hervorgeht. Die Gnade entsteht somit nicht mehr aus der Verflechtung mit 
der Realität, sondern mit der Entflechtung, bei der sie antithetisch dem Trieb ge-
genübersteht: „So wurde für Kierkegaard die Kluft zwischen Gott und dem na-
türlichen Sein immer gewaltiger.“86 Die damit verbundene Gnade ist für Brod in-
sofern suspekt, als die subjektive Gewissheit des göttlichen Auftrags auf Trieb-
verneinung basiert.  

Kierkegaard wagt das Wagnis des Nichtwissbaren, das zur notwendigen Vo-
raussetzung schöpferischer Glaubensinnerlichkeit wird. Ein Glaube, der nur als 
Paradox möglich, motiviert durch den leidenschaftlichen Versuch an diesem 
Glauben festzuhalten, um dadurch in der eigenen Subjektivität erhöht – oder: ge-
rade im privaten Falle Kierkegaard – begnadet zu werden. Es stellt sich nur die 
Frage, ob diese Struktur des Paradoxes, an der es auf einer Art und Weise fest-
zuhalten gilt, dass der von Brod dargelegte Aspekt der Freiheit schrumpft, eine 
Beziehung zu Gott erschaffen oder schöpfen kann. Das Paradox birgt eine 
Denkwiderständigkeit, die zweifelsohne Glauben aktualisiert oder mindestens zu 
einer glaubenden Empfänglichkeit motiviert, was sich im Diesseitswunder kris-
tallisiert. Das Diesseitswunder enthält das paradoxe denkwiderständige Moment, 
das in seiner Gewiss- und Gewusstheit den Halt in der glaubenden Haltung ver-
leiht und die lichtvoll philosophische Begrifflichkeit dämpft bzw. zum Schwei-
gen bringt. Brod kritisiert jedoch zu Recht an Kierkegaards Paradox, dass die da-
rin enthaltene Selbstbehauptung des Diesseits durch die Resignation überlagert 
wird und das Paradox als solches eine (sinnlose) Überbewertung erfährt, die sich 
in der Unwissenschaftlichen Nachschrift noch zuspitzt. Kierkegaard oder genau-

                                                           

85  Ebd., 301f. 

86  Ebd., 314. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

er: Climacus unterscheidet da zwischen zwei Formen der Religiosität A und B, 
wobei sich das Paradox auf problematische Art und Weise potenziert, indem es 
sich von der Immanenz zur Transzendenz klimaxartig verlagert: 

 
Zur Paradoxie aber genügt, wie man bei einiger Nachprüfung erkennt, das, was Kier-

kegaard Religiosität A nennt, – allgemein menschliche, nicht spezifisch christliche Religi-

osität. Natürlich kann man von „genügen“ nur in ganz uneigentlichem Sinne sprechen. 

Denn wenn man in bezug auf Paradoxie sehr anspruchsvoll ist, dann genügt Religiosität A 

nicht und man muß zur spezifisch christlichen Religiosität B (Gott als Mensch in der Zeit) 

übergehen. Dann aber entsteht sofort die Frage, ob dem noch Anspruchsvolleren die Reli-

giosität B unter allen Umständen genügen muß. Im Paradoxen gibt es ja keine Grenze und 

wenn man seine Stärke darin erproben will, daß man nur ja etwas glaubt, was dem Ver-

stand völlig wider den Strich geht, – dann hat die Erfindung freie Bahn.87 

 
Für Brod liegt das Diesseitswunder in der Religiosität A angelegt, die sich im 
Judentum durch eine Verflechtung mit der Weltlichkeit auszeichnet, um in ihr 
und durch sie in den Kontakt zum Unendlichen zu gelangen. Kierkegaards Ver-
lagerung zur Religiosität B bedeutet eine Verschiebung vom reinen Glaubensakt 
zum Glauben an. Die energetisch geladene Denkwiderständigkeit einer endli-
chen Subjektivität, die sich vor dem Unendlichen behauptet, weicht einem 
verobjektivierten Paradox an welches geglaubt wird. In diesem Übergang von A 
nach B unterscheiden sich Judentum und Christentum insofern voneinander, als 
in dem sich distanzierenden an die Herausbildung einer Theologie aufscheint, 
indem das Paradox nun leibhaftig „verstanden“ werden will, indem sich das Pa-
radox wortwörtlich verkörpert hat. Auch wenn Jesus mit den Prädikaten der Un-
sterblichkeit und der Menschlichkeit der syllogistischen Logik von Prämissen 
und Schlussfolgerung widerspricht, so impliziert der Widerspruch eine Distanz 
nehmende Satzung, die zu einem Glaubenssatz zu gerinnen droht88. Dadurch 

                                                           

87  Brod, Heidentum, Christentum, Judentum, Bd. 2, 247. 

88  Hier sei nochmals auf die Studie von Bjergsø verwiesen, der diese Einschätzung ei-

nerseits mit Bezug auf Climacus teilt, ihr andererseits aber auch ein Korrektiv unter-

legt: „Aber trotz dieses exlizit christlichen Gottesbegriffs fehlt hier der Gedanke des 

lebendigen dreieinigen Gottes. Es bleibt bei einem minimalistischen Gottesbegriff: 

Christus ist der Gott in der Zeit, ein Paradox, das sich nicht denken lässt.“ (Bjergsø, 

Kierkegaards deiktische Theologie, 266) Der Paradoxbegriff ist christologisch unter-

bestimmt, solange er im Rahmen einer Relgionstheorie (Climacus) verhaftet bleibt. 

Entscheidend ist eine Religiosität C der Erbaulichkeit, die trinitarisch strukturiert ist: 

Gott ist Schöpfer, tritt als Erlöser Jesus Christus in der Auferstehung dazwischen, um 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 141 

kommt es zu einem Wegsehen von der Religiosität A bzw. zu einer Abstraktion 
von der Immanenz. In Anlehnung an Brod: etwas zu glauben, das sich gegen den 
Verstand richtet, führt den Glauben ad absurdum. Die Diesseitigkeit verliert da-
bei seine referenzielle Kraft – absurderweise – durch das sichtbar gewordene Pa-
radox. Die Religiosität B hat sozusagen unfreiwillig hegelianisch die Religiosität 
A aufgehoben – durch die unendliche Resignation vermittelt. Die Entwertung 
der Diesseitswelt korreliert mit dem Christusglauben und einer Verengung der 
Gnade. Doch genau darin liegt das Geheimnis am Geheimnis (des Judentums): 
dass es seine Unsichtbarkeit wahrt bzw. sich als Spur des Diesseitswunders ak-
tualisiert und sich Glauben ereignet. Die dabei entscheidend wirkende Gnade 
lässt sich im Kierkegaardschen Sinne weder objektivieren noch direkt mitteilen, 
aber durch eine Heiligung in der Immanenz erfahren.  

Die ambivalente Wahlverwandtschaft zwischen Kierkegaard und Brod lässt 
sich nun dahingehend zusammenfassen, dass sich Brod durch die Kierkegaard-
Lektüre von Furcht und Zittern einerseits zur jüdischen Konzeption der religi-
onsphilosophisch geprägten Gedankenfigur des Diesseitswunders inspirieren 
liess. Andererseits problematisiert Brod Kierkegaards Lektüre von Gen. 22, in-
dem Abraham zum Ritter des Glaubens89 durch den Kristallisationspunkt der pa-
radoxal geprägten Resignation geschlagen wird. In Diesseits und Jenseits spitzt 
Brod jedoch die Kritik etwas zu einseitig zu, so dass das Einschreibeverfahren 
eine etwas forcierte Abgrenzung erfährt: 

 
Was bleibt also von Kierkegaard? Der Schritt ins Individuelle – zum existentiellen Philo-

sophieren. Der Einzelne, der Religiöse als Gegensatz nicht bloß zum Romantiker, sondern 

sogar zu dem vom besten Willen erfüllten Ethiker. Das Paradoxale als Grundsatz der 

menschlichen Existenz. – Nun aber kommt der Fehlschluss. Nicht Aufhebung der Ethik, 

                                                           

in der Himmelfahrt dem unsichtbaren allgegenwärtig liebenden Gott Platz zu machen. 

Es gilt den entsprechenden Raum in der Nachfolge Christus zu besetzen. Diese erbau-

liche Perspektive wertet die Diesseitswelt wieder auf. 

89  Dass dieser Glaubensritter je nach Perspektive auch eine komische Figur macht, be-

leuchtet Benjamin Fondane – ein leider kaum bekannter rumänischer Philosoph und 

Essayist – in folgender polemischen Andeutung: „[…] c’est Kierkegaard qui, maigre 

et hâve, à cheval sur sa dialectique, fait figure de Don Quichotte. Son rêve n’était-il 

pas d’être un ‚chevalier de la foi‘? Ne se battait-il pas avec les moulins de l’absurde? 

N’exigeait-il pas l’impossible? Et peut-il se tenir décemment en selle, celui qui a ‚sus-

pendu l’éthique‘ et nié le principe de contradiction? Que le chevalier danois de la 

triste figure ait voulu rire de Hegel – n’est-ce pas là ce qui est au plus haute degré co-

mique?“ (Fondane, La conscience malheureuse, 210). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Unmöglichkeit des Allgemeinen ist das Letzte, was sich dem Blick bietet – sondern die 

durch ein Wunder, durch das Paradoxon dennoch mögliche Vereinigung des Individuellen 

mit dem Allgemeinen. […] Und gerade dies ist das eigentliche Paradoxon.90 

 

4.2.4  Das Diesseitswunder als Gottesfurcht 
 
Von hier aus soll eine abschliessende Betrachtung zum hebräischen Narrativ an-
setzen, um den dialogisch virulenten Kristallisationspunkt aus jüdischer Sicht 
bzw. in Anlehnung an die jüdische Auslegetradition herzuleiten. Es soll dabei 
nochmals bei Kierkegaards Werktitel angesetzt werden: Furcht und Zittern. Das 
absolut entscheidende – aber auch scheidende – Kriterium klingt im verdichten-
den Ausdruck der Gottesfurcht, der auf den ersten Blick identisch mit Kier-
kegaards Titel zu sein scheint. Die Differenz soll nun hörbar werden, indem die 
Gottesfurcht umkreist wird, um sich dem Narrativ in weiteren Kreisen fruchtbar 
anzunähern ohne dessen Bedeutung zu identifizieren, gerade weil diese Textur 
im Sinne Brods bis in die letzten Silben verflochten91 ist. Eine bedeutende Spur 
legt Brod durch die Unterscheidung zwischen Furcht und Ehrfurcht:  

                                                           

90  Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 2, 328f.  

91  Die hermeneutische Bedeutung dieser Verflechtung lässt sich auf folgende Ausfüh-

rung von Lévinas beziehen: „Erst im Rückgriff auf den hebräischen Text von den 

Übersetzungen aus enthüllt die seltsame oder geheimnisvolle Mehrdeutigkeit oder Po-

lysemie, wie sie die hebräische Syntax erlaubt. Die Wörter stehen nebeneinander an-

statt sich gleich beizuordnen oder sogleich einander unterzuordnen, wie es in den so-

genannten entwickelten oder funktionalen Sprachen vornehmlich der Fall ist. Der 

Rückgriff auf den hebräischen Text gestaltet die Entscheidung über die endgültige In-

tention eines Verses oder gar eines Buches des Alten Testamentes mit Sicherheit und 

mit Recht sehr viel schwieriger. Das Herausarbeiten der Unterscheidung zwischen 

dem wörtlichen und dem zu entschlüsselnden Sinn, die Suche nach diesem vergrabe-

nen Sinn und nach einem noch tieferen, in diesem enthaltenen Sinn verleiht der spezi-

fisch jüdischen Exegese der Schrift ihren Rhythmus. Es gibt keinen Vers, kein Wort 

im Alten Testament, der oder das – liest man religiös, liest man in Hinblick auf die 

Offenbarung – sich nicht zu einer größeren – zunächst unvermuteten – Welt hin öff-

nen lässt, die das zu Lesende umfasst. […] Diese Schriftkundigen, diese Gelehrten, 

die man so gerne als buchstabenhörig bezeichnet, versuchten den Buchstaben, als sei-

en diese gefaltete Flügel des Geistes, alle Horizonte abzugewinnen, die der Geist in 

seinem Flug umfassen kann, alle Bedeutungen, die diese Buchstaben haben oder zu 

denen sie uns erwecken können.“ (Lévinas, Anspruchsvolles Judentum. Talmudische 

Diskurse, 71) Um diesen Sinnebenen im Rahmen eines hermeneutischen Grabens in 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 143 

Zum Thema der „Ehrfurcht“ bemerken wir, dass Furcht im Sinne von einfacher Angst vor 

dem Unendlichen, Unbegreiflichen sich von selbst aufdrängt, also durchaus noch ins Ge-

biet des Natürlichen, Kausierten gehört. – Anders steht es um die Ehrfurcht. Denn in ihr 

liegt schon die Anerkennung eines unendlichen Zusammenhangs, sei er auch unbegreif-

lich. Während Angst vor den unverständlichen Mächten des Kosmos etwas Naturgegebe-

nes ist, hat Ehrfurcht schon eine Art von Vertrauen gefaßt, die ein Plus gegenüber dem 

Naturbedingten darstellt. […] Zur Angst wird man geboren, zur Ehrfurcht vor dem All 

kann man sich erziehen. […] Wo wir fürchten, werden wir gerade auf unser Ich zurück-

geworfen, mit tausend Ketten an die Kausalität geschmiedet. Und erst da, wo diese Ketten 

gebrochen werden, beginnt wahre Religion.92 

 
Wahre Religion definiert sich somit in einem fundamentalen Sinne als dialo-
gisch, indem der natürliche Bereich der Furcht gesprengt wird, um sich auf die 
Einheit des unendlichen Zusammenhangs als einen göttlichen auszurichten. Von 
der Furcht zur Ehrfurcht beinhaltet das Überschreiten über das Naturgegebene, 
was gleichzeitig als diruptio structurae causarum (DSC) verstanden wird: „Die 
Ehrfurcht vor Gott kann man als den eigentlichen Grenzübergang zwischen dem 
Natürlichen und Übernatürlichen im Menschen ansehen.“93 Der Mehrwert be-
deutet gleichzeitig ein Überschreiten des Existenziellen zum Dialogischen. Die-
ser Aufbruch entspringt einer existenziellen Leidenschaft im Sinne einer Denk-
widerständigkeit, welche die Kausalität aufbricht94, um zum Anderen zu gelan-

                                                           

Richtung eines umfassenden Sinnes – eines unendlich offenen Kontexts – gerecht zu 

werden, soll Gen. 22 nochmals umkreist werden, wobei dem rabbinischen Kommentar 

von Samson Raphael Hirsch eine zentrale Rolle zukommt, um den genannten Bedeu-

tungshorizonten Leben einzuhauchen. 

92  Brod: Diesseits und Jenseits, Bd. 2, 179-181. 

93  Ebd., 183. 

94  Dieser Aufbruch ist mit einer fundamentalen Freiheit verknüpft, welche den wesentli-

chen Unterschied zwischen Furcht und Ehrfurcht markiert. In Heidentum, Christen-

tum, Judentum bildet die Verschränkung zwischen Freiheit und Ehrfurcht das ent-

scheidende Zentrum im Sinne des Geheimnisses des edlen Unglücks. Die Freiheit 

Gott zu fürchten, bringt den Menschen zu einer Begegnung mit der Transzendenz. 

Brod bezieht sich auf ein Wort von R. Chanina, das in den Pirke Avoth (Sprüche der 

Väter) zu finden ist: „Es lautet: ‚Alles liegt in den Händen Gottes, nur die Gottesfurcht 

nicht.‘ – Heute weiß ich, daß man diesen Satz nicht extensiv interpretieren, daß man 

‚Gottesfurcht‘ nicht im Sinne ‚allgemeiner sittlicher Freiheit‘ verstehen darf. Auch 

nicht im Sinne einer ‚Liebe zu Gott‘ oder gar einer ‚Einung mit Gott‘, die dann (nach 

diesem Satze) in den Händen des Menschen, nicht in Himmelsgewalt läge. Sondern 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

gen. Diese alogisch bedingte Trennungschärfe fordert nichtsdestotrotz den schar-
fen Blick in Bezug auf eine diffuse Existenzialität, die Brod bei Heidegger er-
kennt: „Heidegger folgt Kierkegaard in allen Punkten – nur gerade in dem wich-
tigsten Punkt nicht: in der Verherrlichung des Absoluten.“95 Kierkegaards Ein-
zelner opfert das Allgemeine, um sich nackt der Gnade Gottes auszuliefern, wäh-
rend bei Heidegger der Mensch in seiner Geworfenheit aufgefordert ist, seine 
nackte Existenz zu ergreifen. Das, was Brod als unendlichen Zusammenhang 
begreift, verabsolutiert Heidegger zur Stimmung der Angst als das Seiende-im-
Ganzen96, in der der Mensch an seine Existenz gekettet ist.  

Im biblischen Narrativ als Gestus des Erzählens verortet Brod Ausdruck und 
Denkform, die den Bruch umschreiben und im Nacherzählen aktualisieren: 

 

                                                           

ganz knapp an den Wortlaut mußt du dich halten. Die ‚Furcht vor Gott‘, – nur sie ist 

es, von der R. Chanina sagt, daß sie nicht in den Händen Gottes, sondern in menschli-

che Macht gegeben sei. Wenig? – O etwas Ungeheures, eine blendende Erkenntnis, 

nirgends sonst enthalten als hier.“ (Brod, Heidentum, Christentum, Judentum, Bd. 1, 

86) 

95  Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 1, 234. 

96  Peterson entlarvt diese begriffliche Transformation im politischen Kontext: „Man be-

gann – in erster Linie unter dem Einfluss Heideggers –, die christliche und theologi-

sche Basis des Kierkegaardschen Denkens zu vernachlässigen und seine theologisch 

gemeinten Begriffe in Begriffe von der menschlichen Existenz überhaupt aufzulösen, 

mit dem Effekt, dass die theologischen Begriffe nicht nur entstellt, sondern jedes kon-

kreten Sinnes beraubt wurden. Inhaltslos geworden, schmeichelten sie nur den nihilis-

tischen Instinkten der Generationen, die zwischen den beiden Kriegen lebte.“ (Peter-

son, Marginalien zur Theologie, 13f.) Bei Derrida steht die existenziale Analytik Hei-

deggers im Kontext der Sorge als Sein zum Tode bzw. als Selbstsorge. Dieses Sein, 

bei Brod als Verkettet sein charakterisiert, entspringt nicht der gebenden Güte Gottes, 

sondern der Unverbindlichkeit und Unverantwortlichkeit des dämonischen Mysteri-

ums, welches das religiöse Geheimnis pervertiert: „Das Heideggersche Denken ist 

nicht nur eine beständige Bewegung gewesen, sich vom Christentum loszureißen (eine 

Geste, die man unablässig in Beziehung setzen muss, so komplex diese Beziehung 

auch sein mag, mit der unerhörten Entfesselung antichristlicher Gewalt, die – man 

vergisst das heute oft – die höchst offizielle und erklärte Ideologie des Nazismus ge-

wesen ist). Dasselbe Heideggersche Denken besteht häufig, vor allem in einigen be-

stimmten Motiven von Sein und Zeit, darin, auf einer ontologischen Ebene christliche 

Themen und Texte entchristianisiert zu wiederholen.“ (Derrida, Den Tod geben, 

351f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 145 

Von Anfang, von den ersten Erzählungen und Sagen an, wird in diesem Schrifttum nicht 

überall, aber immer wieder die DSC betont. Nicht schönes Bett und wohlgebautes Haus 

werden hier rühmend besungen, sondern gerade das, was gegen den Lauf des Naturge-

schehens und der allgemeinen Erwartung ist. Das Weggehen vom Vater, das Opfern des 

Sohnes.97 

 
Das „Gegen“98 markiert den Denkwiderstand als Paradox, welches nun im abge-
steckten Rahmen vom Weggehen des Vaters bis zum Opfern des Sohnes ver-
knüpft mit der Idee der Ehrfurcht zum Leuchten gebracht werden soll. Als Aus-
gangspunkt beziehe ich mich nun auf die kommentierte Thora-Ausgabe des 
Rabbiners Samson Raphael Hirsch. 

Kap. 22:1 in Bereschit setzt mit den Worten ein: ם וַיהְִי אַחַר הַדְּבָרִים הָאֵלֶה וְהָאֱלוֹקִי
 Da war es, nach diesen Ereignissen, hat נסִָּה אֶת אַבְרָהָם וַיוֹאמֶר אֵלָיו אַבְרָהָם וַיאֹמֶר הִננַיִ

Gott Awraham geprüft und sprach zu ihm: Awraham! Und er sprach: Hier bin 

ich. דברים (Dvarim) weist im Hebräischen auf eine Doppelstruktur hin. Zum ei-
nen bedeutet es „Sache“ oder „Ereignis“, zum anderen hat es die Bedeutung des 
„Wortes“99. Zum Zeitpunkt des Einsatzes von Kap. 22 hat Abraham bereits neun 

                                                           

97   Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. 1, 293. 

98   Das gegenläufige bzw. subversive Moment gegen die Natur hebt ebenfalls Isaac Ka-

limi hervor, wenn er sich seinerseits in seiner Untersuchung zur Akedah auf Blu-

menbergs Matthäuspassion bezieht: „Was die Philosophen an diesem Gott nicht er-

tragen konnten, war der Gehorsam wider alle Natur, den er von Abraham forderte, 

als er ihm das Opfer des einzigen Sohnes auferlegte und erst im letzten Augenblick 

durch eine Botenstimme vom Himmel verhinderte.“ (Kalimi, Perspektiven zur Bin-

dung Isaaks in rabbinischer Literatur und rabbinischem Denken, 66) 

99   Der berühmte mittelalterliche Bibelexeget Raschi nimmt das Wort הַדְּבָרִים beim 

Wort und verweist auf zwei Auslegungen die sich im Talmud (Sanhedrin 89b) und 

im Midrasch Targum vorfinden: Die talmudische Interpretation legt die Worte Satan 

in den Mund, der die Glaubwürdigkeit Abrahams bezweifelt und Gott mit der Be-

hauptung reizt, dass Abraham beim Festmahl, das für die Geburt Isaaks veranstaltet 

wurde, Gott keine Opfer darbot. Gott entgegnet dem Widersacher, dass Abraham 

sogar bereit wäre, seinen Sohn zu opfern, was im Toratext seine entsprechende Fort-

setzung findet, dass Gott Abraham prüfte. Dass die Prüfung sich stärker am binden-

den als am opfernden Element orientiert, kann im Kontext dieser talmudischen Deu-

tung erschlossen werden. Satan ist im Judentum kein Teufel oder absolutes Gegen-

prinzip zum Guten, sondern verweist auf eine Neigung des Menschen, die als Jezer 

Hara bezeichnet wird: Als natürlicher Trieb, der bloß den Bereich der menschlichen 

Natur gelten lässt und den eigenen Standpunkt – in sinnlicher und intellektueller 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Prüfungen hinter sich, die seinen Weg und Werdegang entscheidend prägten, in-
dem er gleichzeitig Dinge erlebte und Worte Gottes an ihn ergingen, wodurch 
das Existenzielle dialogisch überhöht erscheint. Das direkt vorangegangene Er-
eignis100 findet sich im Kap. 21: 33: עוֹלָם אֵל 'וַיטִַע אֵשֶל בִּבְאֵר שָבַע וַיקְִרָא שָם בְּשֵם ה  
Da pflanzte er einen Baum in Beer Schewa, und er verkündete dort im Namen 

Gottes, des Gottes der Zukunft. Hirschs Übersetzung Gottes als Gott der Zukunft 
beinhaltet für unseren religionsphilosophischen Kontext des Geheimnisses eine 
äußerst wertvolle Interpretation, welche die neutralere Übersetzung Gottes als 
Gott des Universums oder der Welt entscheidend akzentuiert. Mit dem Namen 
 kommt es zu einer entscheidenden Vertiefung (El Olam; Gott der Welt) אֵל עוֹלָם
und Erweiterung in der Dialogizität zwischen Abraham und Gott. Der Weltbe-
griff erfährt dabei eine metaphysische Verweisstruktur, welche Hirsch wie folgt 
freilegt: 

                                                           

Hinsicht – verabsolutiert. Genau in diesem Sinne lässt sich die entsprechende pro-

vokative Behauptung Satans verstehen, dass sich das von Abraham veranstaltete 

Festmahl nur auf den natürlichen Bereich seiner Vaterfreude bezieht. Aus dieser 

Perspektive vergegenwärtigt die Akedah die Überwindung des Jezer Haras. Die 

zweite Interpretation des Midrasch bezieht die „die Worte“ auf den Halbbruder 

Ishmael, der sich als eigentlicher Erbe Abrahams versteht, da er vor Isaak geboren 

wurde und mit dreizehn Jahren beschnitten wurde, ohne einen Einwand dagegen 

vorzunehmen, während Isaak am achten Tag seiner Beschneidung jegliches Be-

wusstsein darüber fehlte. Isaak entgegnet, dass, wenn er mit seinen 37 Jahren sich 

Gott opfern müsste, er auf der Stelle bereit wäre. Dieser Midrasch mündet so zurück 

in den Text der Tora:  ֹ ינִ נמֶר הִ אאַבְרָהָם וַי . Isaaks bekundete Bereitschaft wird geprüft, 

wobei Abraham zu einem Rad in dieser Versuchsanlage wird. Obwohl das Motiv 

des Opfers eine Rolle spielt, ist bei dieser Interpretation erwähnenswert, dass Isaak 

alles andere als nur ein passives Opfer darstellt. Denn bei seiner Antwort gegenüber 

Ishmael rekurriert er auf ein Erwachsenenalter, welches ihm eine äusserst aktive 

Rolle in diesem Narrativ zukommen lässt, war erneut das Motiv der Bindung akzen-

tuiert. (Vgl. dazu: Rashi, Commentary on the Torah, Bereshit, 230-232) 

100  Dass sich der Einsatz in Gen. 22:1 auch aus dem vorausgegangen Kontext deutend 

vertiefen lässt, verdeutlicht Kalimis Erklärung zu  ַיהְִי אַחַר הַדְּבָרִים הָאֵלֶהו  (Wajehi ahar 

hadvarim haele) was er als festen biblischen Ausdruck ausweist, der mit einige Zeit 

danach widergegeben werden kann, um Geschichten miteinander zu verbinden. 

(Vgl. Kalimi, Perspektiven zur Bindung Isaaks, 67f.) Neben diesem technischen As-

pekt leuchten gleichzeitig poetologische, sprachphilosophische und gar sprachmagi-

sche Konzeptionen auf, bei denen im Buberschen Sinne Sprache als das sich ereig-

nende Wort geschieht und sich als selbstreferentielle Textur bindend verwebt.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 147 

[…] hier nun mit einem Male, bei diesem אֵשֶׁל [eshel; Baumart, Anmerkung von R.B.], 

lehrt Awraham einen Namen, der augenscheinlich über den sichtbaren Horizont der Ge-

genwart hinausweist, und Gott als den Gott der dem Menschenblick verhüllten Zeit ver-

kündet. Denn das heisst ja  ָםעוֹל  von „עלם“ verborgen sein, verwandt mit לםא : mechanisch 

oder organisch gebunden sein.101 

 
Diese spannungsvolle Verflechtung von Natürlichem und Übernatürlichem lässt 
sich im engen Zusammenhang mit Max Brods Weltbegriff der ausgeführten dis-

ruptio structurae causarum lesen. Als Auf- und Ausbruch aus dem natürlichen 
Triebgeflecht der kausalen Welt und der darin vorzufindenden natürlichen Zeit, 
die als physikalisch-mechanisch aufgefasst wird. In עוֹלָם (Olam) versteckt und 
zeigt sich eine ambivalente Doppelbewegung, welche die konkrete wirkliche 
Welt in ihrer Gegenwärtigkeit und eine zukünftige Dimension der Ewigkeit 
meint, die in Anspielung an das messianische Motiv als prinzipiell unseren Au-
gen Verborgenes und Unsichtbares aufgefasst wird: Als Geheimnis, dem sich 
Abraham annähert. In dieser Annäherung steht jetzt die entscheidende zehnte 
Prüfung an, bei der in geistig-spiritueller wie auch historischer Hinsicht alles auf 
dem Spiel steht bzw. alles an einem Faden zu hängen scheint. Auch hier liefert 
Hirsch entscheidende etymologische Hinweise zur „Prüfung“, um einerseits die 
aufgenommene Bewegung zusätzlich zu veranschaulichen, um andererseits den 
genannten Faden nicht im Sinne Kierkegaards zu suspendieren, sondern um die-
sen elastischer zu machen. In diesem Sinne bewegen wir uns nahe bei Kier-
kegaard, gerade wenn es darum geht, eine entscheidende Volte in der Elastizität 
des Geistes aufzuzeigen102.  

                                                           

101  Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bereschit, 378. 

102  Vgl dazu den passenden Kommentar von Hirsch: „נסִָּה verwandt mit ‚נסח‚ ,‘נשא‘, 

 fortrücken, ganz fortschleudern, in die Höhe heben, alle drei somit: etwas auf ‘נסע‚

einen weiteren oder höheren Standpunkt bringen. Ebenso נסִָּע hinsichtlich physischer 

oder sittlicher Kräfte: versuchen, d.h. ja eben nichts anderes als: ihnen solche Aufga-

ben zur Lösung geben, in deren Lösung sie sich bis jetzt noch nicht bewährt. Jeder 

Versuch ist daher ein Fortschritt, ist eine Kräftigung und Stärkung der bereits vor-

handenen, aber in dieser weiteren oder höheren Aufgabe noch nicht erprobten Kräf-

te. Ein Seil, das bereits fünfzig Pfund getragen, wird versucht, sobald ihm das 

einundfünfzigste Pfund zu tragen gegeben wird, sittliche und geistige Kräfte werden 

aber also gestärkt und gehoben“ (Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bereschit, 381). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

4.2.5  Abrahams Aufbruch hat Methode 
 
Der 2. Vers des Kapitels 22 lautet: ֹ וַ  ק חָ צְ ת יִ אֶ  תָ בְ הַ ר אָשֶ אֲ  �ידְ חִ ת יְ אֶ  �נְ ת בִּ א אֱ ח נָ ר קַ אמֶ י

ֹ ץ הַ רֶ ל אֶ אֶ  �לְ  .לֶ וְ  ֹ ם לְ הו שָ לֵ עֲ הַ ה וְ יָ רִ מ ֹ שֶ ים אֲ רִ הָ ד הֶ חַ ל אַה עַ לָ ע .י�לֶ ר אֵ מַ ר א  Da sprach Er: 

Nimm doch deinen Sohn, deinen einzigen, den du liebst, den Jizchak, und gehe 

dir zum Land Morija, und bringe ihn dort zum Opfer auf einem der Berge, den 

ich dir sagen werde. 
Ein Wort besitzt in diesem Vers wortwörtlich eine herausragende Bedeutung: 

 Hirsch macht auf die verklammernde Bedeutung des .(lekh lekha; gehe dir) לך לך
Ausdrucks aufmerksam, wo in dem entsprechenden Wochenabschnitt (Gen. Kap. 
12:2) Gott Awram auffordert, seinen Geburtsort und das Vaterhaus zu verlassen, 
um zu einem Land aufzubrechen, welches Gott ihm weisen wird. Dies markiert 
einen entscheidenden Anfang, der in 22:2 eine abschliessende Wiederholung 
findet, dies im Sinne eines dialogischen Gottesbewusstseins, das sich in der Be-
wegung des Aufbruchs entsprechend potenziert hat. Raschi verweist in Anbin-
dung an den Midrasch Tanchuma auf die grammatikalische Überflüssigkeit der 
Verdoppelung, um einen semantischen Mehrwert zu gewinnen, der durch die 
Person und Persönlichkeit Abrahams verbürgt wird (zu sich/für sich). Hirsch ak-
zentuiert diese Spur insofern, als er in der Verdoppelung eine zusätzliche Di-
mension neben dem Aufbruch im räumlichen Sinne entdeckt: Die existenzielle 
Dimension eines Bruches, der den Bereich des natürlich gegebenen Lebensge-
flechts hinter sich lässt, um sich fürs Erste auf den Weg der Isolation zu bege-
ben. Diese Wegbeschreitung kann tatsächlich als existenzielle Methodik ver-
standen werden, wenn neben der bereits aufgeführten Verbindung zwischen 
Wort und Ereignis – oder Wort als Ereignis – das Wort davar in den Zusam-
menhang mit midbar gebracht wird, das Wüste bedeutet. Das lekh lekha existen-
zialisiert das Subjekt, welches nun in 22:1 in potenzialisierter Form zu sich 
selbst kommen soll. Bevor wir jedoch den Berg Morija besteigen, sollen noch 
zwei entscheidende Zwischenhalte innerhalb der genannten Verklammerung 
eingelegt werden. Beim ersten Zwischenhalt heißt der Protagonist noch Awram: 
Awram war neunundneunzig Jahre alt, da ward Gott Awram sichtbar und sagte 

zu ihm: Ich bin אל שדיי , führe dich vor Meinem Angesicht und werde vollendet! 
Gott wendet sich an Awram unmittelbar vor der Begründung des Bundes und 

deutet eine Potenzierung der Beziehung an, indem er sich in der spezifischen 
Qualität von El Shaddai offenbart. Hirsch bezieht diese Qualität auf den Schöp-
fergott. Dieser Name steht in etymologischer Verbindung mit der Eigenschaft 
des Vermehrens, des voll Genügenden. Der neunundneunzig Jahre alte Awram 
steht am Ende seines Lebens an einem Punkt des absoluten Anfangens. In dieses 
Paradox schreibt sich die Wiederholung als schöpferische Bewegung des Per-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 149 

sonseins ein, indem das Attribut der Genügsamkeit Grenze und Bestimmung im 
Sinne der Vollendung festlegt. Die Methode schmiegt sich hier an die Wegmeta-
phorik, bei welcher Hirsch zwischen -unter (hithalekh) התהלך und (halach)  הלך
scheidet: Das äusserliche Gehen bzw. Fortschreiten wird beim reflexiven Ge-
brauch zur inneren Ganzwerdung – im Angesichte Gottes: „führe dich vor Mei-

nem Angesicht und werde vollendet!“. Dies bedeutet, dass der Mensch im Bezug 
zur Transzendenz verstehend fortschreitet, ohne sich zu überschreiten. Denn im 
Kontext von El Shaddai bedingen sich Schöpfung und Begrenzung im Genugs-
ein. Für Hirsch bildet deshalb das Moment der Vollendung tamim das Korrelat 
zu Schadai. Als innere Verbindung des einander Genügens wird so gleichzeitig 
ein Gegenmodell zur griechischen Autarkie als Selbstgenügsamkeit geschaffen. 
Gott und Mensch sind sich im gegenseitigen dialogischen Bezug genug. Awram 
verkörpert den Gang an diese Grenze, bei welcher das existenzielle Moment des 
Schweigens im etymologischen Sinne Hirschs fruchtbar gemacht werden kann: 

 
Im Grundbegriff ‚תמם‘ ist allerdings die negative Bedeutung vorherrschend: bis hierher 

und nicht weiter. Verwandt damit ‚דמם‘: schweigen, sich bescheiden zurückziehen und 

harren; auch ‚טמם‘: unzulänglich, verschlossen sein. Es erscheint somit תמם als derjenige, 

der in allen seinen Beziehungen bis an die Grenze des Gestatteten und Gebotenen geht 

und dort stille steht, somit positiv und negativ Selbstbeherrschung übt. Das תמם füllt die 

Grenzen, den Kreis, das Gebiet, das ihm Gott angewiesen, völlig aus und hört in ihm 

auf.103 

 
Genau an dieser Grenze scheint das Hegelʼsche Motiv der Aufhebung auf, wel-
che jedoch existenziell gebrochen wird. Transzendenz wird nicht von der be-
grifflichen Immanenz absorbiert, sondern bleibt im echten – paradoxalen – Sinne 
absolut: Vom menschlichen Zugriff des Bewusstseins losgelöst, aber schöpfend 
auf ihn innig bezogen. Die oben aufgegriffene Bewegung des hithalekh unter-
streicht dabei die Innerlichkeit des Einzelnen als das entscheidende Kriterium, 
welches Kierkegaard gegen Hegel wendet. Nun lässt sich die spezifische Span-
nung zwischen hithalekh und lekh lekha in dialogischer Hinsicht verdeutlichen, 
um gleichzeitig die entscheidende Differenz gegenüber Kierkegaard sichtbar zu 
machen. Auf Awrams Weg für und zu sich selbst findet eine Doppelbewegung 
äusserer und innerer Natur statt, wodurch die gleichzeitige Inner- und Überwelt-
lichkeit Gottes angedeutet wird. Gott erscheint Awram als lebendiger Schöpfer, 

                                                           

103  Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bereschit, 305. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

um im Dialog Awram prozessiv Dia-Logos werden zu lassen: Vollkommen zu 
werden im Aufbrechen des Geistes104.  

 

4.2.6  Die Gottesfurcht im Kontext des Bundes 
 
Dieser Aufbruch – am Ende zum Berg Morija – mündet zunächst in die ausge-
sprochene Begründung des Bundes zwischen Gott und Awram, der das Schöpfe-
rische mit dem Dialogischen im vorausgehenden Kapitel 17:2 verdichtet: ה נָ תְ אֶ וְ 

ֹ מְ בִּ  �תְ ה אוֹבֶּ רְ אַוְ  �ינֶ ובְּ  יינִ י בֵּ יתִ רִ בּ ֹ ד מְ א דא  Ich möchte meinen Bund zwischen Mich und 

dich geben und dich im äussersten Mass vermehren. Diese Vermehrung bzw. 
Potenzierung zeigt sich in der damit verschränkten Namenserweiterung im Kapi-
tel 17:5:  und nicht mehr soll man dich  םהֳ רֳ בְ אַ �מְ ה שִ יָ הָ ם וְ רָ אבְ  �מְ ת שִ ד אֶ א עוֹרֵ קָ א יִ 6וְ 

Awram nennen, sondern Awraham soll dein Name sein. Diese Erweiterung lässt 
sich nahtlos auf Brods Hinübergleiten vom Natürlichen zum Übernatürlichen 
einfügen. Awram bricht das natürliche Geflecht seiner sozialen und geografi-
schen Herkunft auf, um durch die erweiterte Persönlichkeit105 für die übernatür-
liche Beziehung zur Transzendenz Gottes empfänglich zu sein. 

Die schöpferische Dimension dieses Bundes bedarf der Sorgfalt und Behut-
samkeit, was sich im erinnernd-aktualisierenden Zeichen der Beschneidung in 
17:10 widerspiegelt:  ֹ ל ם כָּ כֶ ל לָ מוֹהִ  י�רֶ חֲ אַ �עֲ רְ ין זַ ם ובֵ יכֶ ינֵ י ובֵ ינִ רו בֵּ מְ שְ ר תִ שֶ י אֲ יתִ רִ את בְּ ז

                                                           

104  Die ausgeführte Wegmetaphorik lässt sich in Anbindung an Martin Buber fruchtbar 

vertiefen. Folgende Textstelle nimmt den Charakter eines Kommentars zur dialogi-

schen und wiederholenden Ausrichtung des התהלך an; dies in Verschränkung mit des 

spezifischen Qualität Gottes als אל שדי: „Es ist letzter Ernst, wenn die Schrift den 

Menschen anweist, auf Gottes Weg, in seinen Fußstapfen zu treten. Der Mensch 

kann aus eigner Kraft keinen Weg, kein Wegstück vollbringen, aber er kann den 

Weg betreten, kann diesen ersten, immer wieder diesen ersten Schritt tun. Der 

Mensch kann nicht ,wie Gott sein‘, aber in aller Unzulänglichkeit einer jeden seiner 

Stunden kann er in jeder, mit dem Vermögen dieser Stunde, Gott nachfolgen, – und 

wenn er dem Vermögen dieser Stunde genug tut, hat er genug getan. Das ist nicht 

ein bloßer Glaubensakt, es ist ein Eingehen in das in dieser Stunde zu Lebende mit 

der ganzen Tätigkeitsfülle der geschöpflichen Person.“ (Buber, Einsichten, 13) 

105  Vgl. dazu auch Soloveitchik, der die Namenserweiterung auch in den Kontext einer 

elterlichen Erziehung stellt, um der Idee des Bundes gerecht zu werden: „The letter 

hei added to Abraham’s and Sarah’s names symbolized the exalted idea of covenan-

tal fatherhood and motherhood, one which is realized not through natural but 

through spiritual-educational media which transcend the boundaries of a clan and 

extend into the open spaces of universality.“ (Soloveitchik, Family Redeemed, 109) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 151 

רכָ זָ   Dies ist mein Bund, den ihr hüten sollt zwischen Mir und euch und deinem 

Samen nach dir: Beschnitten soll euch jeder Männliche werden. Dieser aktuali-
sierende Vollzug akzentuiert weiter das dialogische Moment, was in Hirschs 
aufschlussreichen etymologischen Erklärung zur Beschneidung deutlich wird: 
 heisst aber durchaus nicht allgemein schneiden, beschneiden, kommt ‘מול‚„
vielmehr in diesem Sinne nur in Beziehung zur Mila vor. מול heisst: gegen-

über,  entgegentreten, es (Tehillim 118,10) אמילם ;(Bamidbar 22,5)  יושב ממולי והוא
ist im Namen Gottes, dass ich ihnen entgegentrete‘.“106  

Dieser aktualisierend-schöpferische Einschnitt spiegelt sich in der Textur der 
Tora als umschreibende Wiederholung; das Einschneiden als kreisendes Ein-
schreiben existenzieller Dialogik. Bei Kierkegaard konzentriert sich die Wieder-
holung auf das paradoxe bzw. suspendierende Momentum der Ethik; auf einen 
existenziellen Augenblick, in dem Abraham in Furcht und Zittern seinen Sohn 
opfern muss und nur auf die Wiederholung – Isaak wieder zu bekommen – glau-
bend hoffen kann. Der hier entwickelte Kontext zur Wiederholung als dialogi-
sches Ereignis fehlt. Ein Kontext, der insbesondere die verantwortungsvolle ethi-
sche Ausrichtung des Bundes hervorhebt, der durch sorgfältiges Handeln gehei-
ligt wird.  

Dies deutet sich im Kapitel 17:11-13 an, wobei der wortwörtliche Einschnitt 
hervorgehoben werden soll:  ְםיכֶ ינֵ ית ובֵ רִ ת בְּ אוֹה לְ יָ הָ ם וְ כֶ תְ לַ רְ ר עָ שַׂ ת בְּ אֵ  םתֶּ לְ מַ ונ  so dass 

ihr beschnitten werdet an dem Fleisch eurer Vorhaut und dies zum Bundeszei-

chen werde zwischen Mir und euch.  ֶן שְ וב ֹ ֹ כֶ ל לָ מוֹים יִ מִ ת יָ נַ מ ֹ ר לְ כָ ל זָ ם כ ֹ ד םיכֶ תֵ ר . Und 

zwar acht Tage alt soll euch jedes Männliche beschnitten werden für eure Ge-

schlechter, ָ הָ וְ  �פֶּ סְ כַּ  תנָ קְ ומִ  �יתְ יד בֶּ לִ ל יְ מוֹל יִ מוֹהִ  -Beschnit . םלָ ית עוֹרִ בְּ ם לְ כֶ רְ שַׂ בְ י בִּ יתִ רִ ה בּתָ יְ

ten, beschnitten werde deines Hauses Geborener und deines Hauses Geldes Er-

kaufter, und es werde mein Bund an eurem Fleisch zum ewigen Bund. 
Das Beschneiden der ערלה (Arlah; Vorhaut) birgt ein zusätzliches interessan-

tes Detail, das im Sinne der etymologischen Einbettung Hirschs philosophisch 
fruchtbar gemacht werden kann. Arlah bezeichnet nicht bloß die Vorhaut, son-
dern bezieht sich auf die Natur, so zum Beispiel auf Baumfrüchte, die in den ers-
ten drei Jahren nicht geerntet werden dürfen, um zum rein Naturhaften und 
Triebhaften eine Bruchstelle zu markieren. Der entsprechende Einbruch bzw. 
Einschnitt initiiert eine heiligende Bewegung (der Wiederholung), indem in und 
durch die Natur Transzendenz in Brods Sinne der sogenannten diruptio struc-

turae causarum (DSC, vgl. Anmerkung 80) einbricht und das Natürliche erhebt 
und heiligt. Arlah bildet dazu eine verabolutierende Gegendimension, die den 
Menschen von der Transzendenz abschirmt: „ערל לב: der die Herrschaft über die 

                                                           

106  Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bereschit, 311. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Neigungen und Triebe seines Herzens nicht hat. הערל: der Zustand völliger Be-
täubung, in welcher die ganze Herrschaft über sich selbst eingebüsst ist.“107 

Metaphorisch gesprochen besitzt das Herz eine Vorhaut, die es zu beschnei-
den gilt108, um in den Dialog mit Gott zu treten. Die Betäubung resultiert aus der 
Verabsolutierung des Eigenen als die eigene Natur verstanden: eigener natürli-
cher Gefühle, eigener natürlicher Gedanken, eines eigenen natürlichen logischen 
Standpunkts. Arlah impliziert ein Selbst-Denken, welches taub dem aufgezeigten 
Gegenüber ist, welches die Stimme der Transzendenz nicht hört und so die ethi-
sche Bewegung zum Anderen hin abblockt oder: mit Logik109 betäubt. 

                                                           

107  Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bereschit, 311. 

108  Passend dazu der Vers im Wochenabschnitt Nitzavim (Deuteronomium 30,6):  'ה לומָ 

ֹ בְּ  י�הֶ 6אֱ  'ת הה אֶ בָ הֲ אַלְ  �עֶ רְ ב זַ בַ ת לְ אֶ וְ  �בְ בָ ת לְ אֶ  י�הֶ 6אֱ  ֹ ובְ  �בְ בָ ל לְ כ ֶ ן חַ עַ מַ לְ  �שְ פְ נַ ל כ .י�י  Es wird 

Gott, dein Gott, dein Herz und das Herz deiner Nachkommen beschneiden, Gott, 

deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen und deiner ganzen Seele zu lieben, um dei-

nes Lebens willen (Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora. Dewarim, 563). Die Be-

schneidung des Herzens steht im Kontext einer Gottesnähe, die hier die identischen 

Zeilen formuliert wie sie im absoluten Glaubensbekenntnis des Monotheismus vor-

kommen, dem שמע (Sh’ma; Höre). Darin wird die absolute Einheit und Einzigkeit 

Gottes ausgesprochen, zu der sich Abraham grabend, hinhörend und verstehend hin-

bewegt.  

109  In diesem Zusammenhang ergibt sich ein interessanter Quervergleich zu Hans Jonas, 

der in The Phenomenon Of Life die Sphäre menschlicher Freiheit aus den präreflexi-

ven Spurungen organischen Lebens herleitet. Die menschliche Kapazität der Dis-

tanznahme gegenüber der Natur sollte ihn für den Gesamtzusammenhang des Seins 

als eine schöpferische Ordnung sensibilisieren. Ethik bedeutet dabei zur Natur in ein 

Verhältnis zu treten, um eine anthropozentrische Sichtweise zu durchbrechen. Der 

Wirklichkeitsbegriff hat sich ironischerweise an einer epistemologischen Linie ent-

lang entwickelt, die eine betäubend solipsistische Logik etabliert: „In its ontological 

version, the problem of relation revolves around the classical concept of self-

contained, inactive substance –‚ that which requires nothing but itself in order to 

,exist‘ (Descartes) – which is by no means an historical freak, but the coceptual 

framing of perceptual truth: ‚substance‘ conceived on that model admits of external 

relations only an by definition excludes all self-transitiveness.“ (Jonas, The Pheno-

menon Of Life, 32) Das abschirmende und blockierende Moment von Orlah kulmi-

niert in einer Natürlichkeit des Menschen, der theoretisierend das ursprünglichste 

Triebgeflecht überwindet, um vom Vernunftshybrid umgarnt zu werden. Die Ver-

nunft als vermeintliche Natur des Menschen findet sich in einem Kokon vor, aus 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 153 

4.2.7  Das Lachen und die Transzendenz 
 
Die dialektische Spannung zwischen hithalech (führe dich) und lekh lekha (gehe 
für dich selbst) lässt sich nun im ethischen Sinne akzentuieren, dass Awram bzw. 
Awraham in seinem Aufbrechen die Stimme der Transzendenz hört und auf dem 
einschneidenden Weg ist, vor dem Angesicht Gottes ganz zu werden:  לפני התהלך 
(hithalech lefanai; führe dich vor Meinem Angesicht). Im hebräischen Ausdruck 
für Angesicht ist bekanntermassen das Verb לפנות (lifnot; wenden) enthalten. 
Diesem spezifischen Unterwegssein ist so die Hinwendung zu Gott inhärent. 
Diese Bewegung nähert sich Gott behutsam-hörend an, im Wissen um das ge-
heimnisvolle Paradox, dass in der Hinwendung Gottes Angesicht nicht sichtbar 
wird. Nähe tritt anstelle evidenter Identifikation eines Logos, der durch die Me-
taphorik des Auges gesteuert wird110. Dass Awraham entsprechend unterwegs 
ist, aber noch nicht תמים (tamim; vollendet) ist, deutet sich beim zweiten Zwi-
schenhalt im Vers 17:17 an, wo Gott Awraham verkündet, dass er die unfrucht-
bare Sara mit Nachkommen segnen wird: ֹ יִ וַ  ֹ ק וַ חָ צְ יִ יו וַ נָ ל פָּ ם עַ הָ רָ בְ ל אַפ ֹ לִ ר בְּ אמֶ י ן בֶ לְ ו הַ בּ

דלֵ ה תֵ נָ ים שָ עִ שְ ת תִ בַ ה הֲ רָ ם שָׂ אִ וְ ד לֵ וָ יִ  הנָ שָ  האָמֵ   Da fiel Awraham auf sein Angesicht und 

lachte, und sagte sich in seinem Herzen: Sollte einem Hundertjährigen noch ge-

boren werden, oder Sara, eine Neunzigjährige, gebären? 

Abraham wird in der dialogischen Situation mit einem Paradox konfrontiert, 
dessen Inadäquatheit er vernünftig nicht fassen kann und entsprechend reagiert. 
Einerseits lösen die Worte Gottes eine Erschütterung aus, die ihn ehrfurchtsvoll 
zu Boden sinken lässt. Andererseits führt das erschütternde Paradox zu Geläch-
ter. Der gemeinsame Schnittpunkt dieser ambivalenten Strebungen liegt im Zu-
rücknehmen der Worte und der existenziellen Gestik des Körpers: Awraham fällt 
auf sein Angesicht und lacht. Die entstehende Komik und der mitschwingende 
Humor entspringen dem Denkwiderstand und gehören zur dialogisch-grabenden 
Bewegung des Geistes, der gleichzeitig zu sich spricht und monologisierend 
Kausalität und Natur bedenkt. Der Kontrast zum Übernatürlichen ist in diesem 

                                                           

dem heraus Bezüge zur Welt als logische Relationen getätigt werden. Dieses Einge-

schlossensein schliesst jedoch das transitive Moment der Beziehung als Dialog aus. 

110  Hannah Arendt setzt der metaphysischen Sehtradition die jüdische Tradition des Hö-

rens gegenüber: „Die jüdische Tradition zeigt, was mit der Wahrheit geschieht, 

wenn die Leitmetapher nicht mehr das Sehen, sondern das Hören ist (das dem Den-

ken in vieler Beziehung näher steht als das Sehen, weil es Abfolgen nachvollziehen 

kann). Den jüdischen Gott kann man hören, aber nicht sehen, und die Wahrheit wird 

damit unsichtbar: ‚Du sollst dir kein Bild noch Gleichnis machen von irgend etwas 

im Himmel oder auf Erden‘.“ (Arendt, Vom Leben des Geistes, 123) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Augenblick zu groß, bricht zu unvermittelt ein und ist entsprechend vernünftig 
nicht zu vermitteln111. Die Arlah im figurativen Sinne impliziert hier eine punk-

                                                           

111  Dazu passt folgende Ausführung von Friedemann Richert in seiner Auseinanderset-

zung mit dem Lachen in der Bibel: „Die gedankliche Wanderung durch die Bibel hat 

uns gezeigt: Auch hier begegnet uns die menschlich-begrenzte Selbstwahrnehmung, 

die immer wieder durch die göttlich gewährte Fremdwahrnehmung aufgebrochen 

und dem Lachen zugeführt wird. Das Alte Testament redet freimütig vom lachenden 

Gott. Sein befreiendes, erlösendes Lachen ist nämlich Attribut seiner göttlichen Le-

bendigkeit, die den Gläubigen als zeitenthobene wirksame Lebenskraft in das erlö-

sende Lachen stellen will.“ (Richert, Kleine Geistesgeschichte des Lachens, 76) Der 

paradoxe lebendige Sinngehalt der einbrechenden Transzendenz löst ein ambivalen-

tes Lachen der und über die Vernunft aus, was das transitiv-dialogische Moment 

hervorhebt. Das Lachen ist Element des Prozesses der Bindung an die Transzendenz. 

Der Glaube (Abrahams) entsteht aus der Lebendigkeit der eigenen Existenz. Der 

Glaube wird erschaffen und aktualisiert. Ein ergänzender Bezug zu dieser Thematik 

findet sich bei Benjamin Fondane, der über Bergson hinausgehend ebenfalls die 

Verbindung der existenziellen mit der metaphysischen Dimension des Lachens her-

vorhebt: „Mais le rire est ici le signe et la clef d’un univers nouveau, qui déborde de 

toutes parts l’univers mécanique de la nécessité. Il est le signe d’une vie intérieure 

plus profonde, d’une pléthore de vitalité, d’une inapplication étrange au réel, d’une 

inadaptation au social. […] Il nous fait pénétrer, à sa suite, dans le royaume d’une 

existence qui transcende à tel point notre monde logique, qu’il emprunte les appa-

rences du paradoxe, du scandale, voire du comique et du ridicule.“ (Fondane, La 

conscience malheureuse, 211) Zudem lassen sich von dieser Stelle aus poetologische 

Fäden spinnen, wobei ein Gewebe von Existenz und Ironie virulent werden. Folgen-

de Ausführung von Paul de Man verdeutlicht dies: „Es wird nun deutlich, daß die 

Disjunktion keinesfalls ein beruhigender und heiterer Prozeß ist, trotz des damit ver-

bundenen Lachens. […] Für Baudelaire ist die Bewegung des ironischen Bewußt-

seins jedenfalls alles andere als beruhigend. Das Moment der Unschuld oder der Au-

thentizität unseres Weltgefühls wird in Frage gestellt, und damit wird ein Prozeß in 

Gang gesetzt, der ganz und gar nicht harmlos ist. Er mag als beiläufiges Spiel mit 

einem losen Faden des Stoffes beginnen, aber schon nach kurzer Zeit wird das ganze 

Gewebe des Ichs aufgetrennt sein und auseinanderfallen. Der ganze Prozeß läuft mit 

einer beunruhigenden Geschwindigkeit ab. Die Ironie besitzt eine ihr innewohnende 

Tendenz, ihre Bewegung zu beschleunigen und nicht anzuhalten, bis sie ihren Weg 

vollendet hat; […].“ (de Man, Die Ideologie des Ästhetischen, 112) Das beiläufige 

Spiel ließe sich durchaus auch auf Kierkegaards Suspension des Ethischen beziehen. 

Der Faden der Ethik löst sich und das Gewebe des Ichs fällt auseinander, um nackt 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 155 

tuelle Betäubung, die sich als (ungläubiges) Lachen entlädt. Hirschs Verweis auf 
die hebräische Wurzel von לצחוק (lizhok; lachen) nimmt diesen Faden wie folgt 
auf: „‚צחק‘ ist aber ausnahmslos ein ironisches Lachen, ein Lachen, das eine ge-
wisse Negierung, Verurteilung des das Lachen hervorrufenden Gegenstandes in 
sich trägt.“112 Die hier vorhandene existenzielle Ironie113 erinnert an Sokrates 
Maieutik, durch welche Wissen als Nichtwissen – als eine Negation – geschaffen 
wird. Auch Sara reagiert mit Lachen, als ihr jene Begebenheit zu Ohren kommt. 
Entsprechend führt die Tora in Kap. 18:13-14 aus: ֹ וַ  ה קָ חֲ ה צָ ה זֶ מָּ ם לָ הָ רָ בְ ל אַאֶ ה' ר אמֶ י

ֹ ה לֵ רָ שָׂ  יתִּ נְ קַ י זָ נִ אֲ ד וְ לֵ ם אֵ נָ מְ אֻ  ףאַר הַ אמ  Da sprach Gott zu Awraham: Warum hat Sara 

denn gelacht in dem Sinn: Sollte ich denn auch in Wahrheit gebären, da ich so 

alt geworden?! .ןה בֵ רָ שָׂ ה ולְ יָּ ת חַ עֵ כָּ  י�לֶ אֵ  שובד אַעֵ וֹמּר לַ בָ דָּ  'הא מֵ לֵ פֳּ יִ הֲ   Ist denn Gott etwas 

zu wunderbar? Zur bestimmten Zeit kehre ich zu dir wie diese lebendige Zeit zu-

rück, und dann hat Sara einen Sohn.  
Auch diese Stelle ist dialogisch insofern gesättigt, als Gottes Kehre (אשוב; 

ashuv) mit jenem Begriff der תשובה (Teshuvah; Antwort) insofern wiederkehrend 
in Verbindung steht, als dieser bereits bei Soloveitchik sehr zentral war. Dieser 
dialogische Antwortcharakter erschafft nicht bloß einen Gedanken, sondern Le-
ben. Jizchak bezeugt mit seiner Existenz und seinem sprechenden Namen den 
schöpferischen Einbruch der Transzendenz und erschafft dadurch eine Bindung 
im Sinne eines wissenden Glaubens. Ein Wissen, das die reine Vernunft ver-
lacht. 

 

                                                           

vor Gott zu sein, was den Sprung aus der Sprache in den Glauben impliziert. Aus jü-

discher Sicht führt diese existenzielle Ironie ebenfalls zu einem Schweigen, aber 

nicht als Sprung aus der Sprache, sondern als Möglichkeit eines geheimnisvollen 

Gewebes, das in der ehrfurchtsvollen Annäherung zu Gott entsteht. 

112  Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bereschit, 317. 

113  Vgl. dazu auch Kierkegaards Auffassung der Ironie als Existenzbestimmung, die 

Ironie als bloße rhetorische Figur überschreitet: „Ironie ist eine Existenzbestimmung 

und nichts ist somit lächerlicher, als wenn man glaubt, es sei eine Redeform, oder als 

wenn ein Verfasser sich deswegen glücklich preist, daß er sich dann und wann aus-

drücken kann. Wer wesentlich Ironie hat, hat sie den ganzen Tag lang und ist an kei-

ne Form gebunden, weil sie die Unendlichkeit in ihm ist.“ (Kierkegaard, Abschlies-

sende unwissenschaftliche Nachschrift, 213) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

4.2.8  Die Bindung Isaaks als absolute Verbindung  
zur Transzendenz 

 
Nach diesen zwei Zwischenhalten wenden wir uns nun wiederholt der Aus-
gangssituation in Kapitel 22:2 zu, die nun im Lichte des bindenden Charakters 
erscheint, als Akedat Jizchak, der Bindung Isaaks: וַיאֹמֶר קַח נאָ אֶת בִּנְ� אֶת יחְִידְ� אֲשֶר

.אָהַבְתָּ אֶת יצְִחָק וְלֶ. לְ� אֶל אֶרֶץ הַמרִֹיהָ וְהַעֲלֵהוּ שָׁם לְעלָֹה עַל אַחַד הֶהָרִים אֲשֶר אמַֹר אֵלֶי�  Da 

sprach Er: Nimm doch deinen Sohn, deinen einzigen, den du liebst, den Jizchak, 

und gehe dir zum Land Morija, und bringe ihn dort zum Opfer auf einem de 

Berge, den ich dir sagen werde. 

Die nun kontextualisierte Spannung zwischen hithalech und lech lecha zielt 
auf eine Ganzwerdung Abrahams ab und nicht auf eine Suspension des Ethi-
schen, was bei Kierkegaard mit Zittern einher geht, mit der nach Brod aus der 
Natur heraus verursachten Furcht vor dem Unbegreiflichen. Kierkegaards Abra-
ham verkörpert dieses Paradox. In der jüdischen Tradition nähert sich Abraham 
Gott im dialogischen Geschehen an und vergegenwärtigt einen Glauben im Sin-
ne des wissenden Vertrauens114. Dieses Wissen nimmt Brods Faden nun vertieft 

                                                           

114  Im wissenden Vertrauen ist im Hebräischen ein Glaubensbegriff angelegt, der diffe-

renziert das bindende Wissen herausschält. Der Terminus אמונה (emunah) wird mit 

Glaube übersetzt. Das Verb מיןאלה  (leha’amin) bedeutet anvertrauen und steht in in-

nerer Verbindung mit dem Ausdruck אמן (Amen), der das Besiegelnde bindender 

Treue spiegelt. Folgende Thorastelle in Beha’alotcha (Numeri, 12,7-8) zeigt dies 

auf: ֹ בְּ   in meinem ganzen  פֶּה אֶל פֶּה אֲדָבֶּר בּוֹ ומַרְאֶה ו6ְא בְחִידתֹ ותְמֻנתַ ה' יבִַּיט .הוא ןמָ אֱ נֶ י יתִ ל בֵּ כ

Haus ist er betraut. Mund zu Mund rede ich an ihn, und Gesehenes und nicht in Rät-

seln, und Gestaltung Gottes schaut er (Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora. Bamid-

bar, 193f.). In diesem Kontext muss selbstverständlich auch auf Martin Buber ver-

wiesen werden, der in Zwei Glaubensweisen zwischen jüdischer Emunah und christ-

licher Pistis unterscheidet. Die Pistis ist mit der Forderung verknüpft, an einen ge-

kreuzigten Menschen zu glauben, der die Funktion des Erlösers inne hat. Die bin-

dende Emuna glaubt nicht an etwas, sondern steht existenziell darin, im Sinne der 

Standhaftigkeit, bei der sich eine aktive und passive Haltung des Menschen Gott ge-

genüber durchdringen: „Nur wenn ihr, so sagt der Prophet, in unsere Begriffssprache 

übertragen, in eurer wesentlichen Lebensbeziehung standhaltet, habt ihr wesentli-

chen Bestand. Die wahre Beständigkeit der Grundlagen eines menschlichen Daseins 

von der wahren Beständigkeit im Grundverhältnis dieses Menschen zu der sein Sein 

stiftenden Macht. Dieser ,existenzielle‘ Charakter der Emuna wird in der Ueberset-

zung ,Glaube‘ ungenügend erfasst, wiewohl das Verb oft genug glauben (jemandem 

glauben, eine Sache glauben) bedeutet. Man muß des weitern beachten, daß der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 157 

auf, mit welchem der geheimnisvolle Übergang von der Furcht zur Ehrfurcht ge-
sponnen wurde. Damit verbindet sich die Anerkennung eines unendlichen Zu-
sammenhangs in der zunehmenden Wirkung und Wirklichkeit der DSC, dem 
öffnenden Einbruch in die natürliche Welt der Kausalität, die den Menschen an 
sich selbst kettet. 

Dass Abraham auf dem Weg nach Vollkommenheit ist, bedeutet gleichzeitig 
die wachsende Anerkennung eines unendlichen Zusammenhangs. Dies wird auf 
seiner letzten und entscheidenden Wegstrecke mit dem Ziel Morija unterstri-
chen: In Anlehnung an dem Midrasch Bereschit Rabbah bestimmt Raschi Morija 
als Jerusalem, als Ort, von dem die Tora ausgeht – bzw. ausgehen wird, wenn 
Abraham die nötige Ganzheit er- und bezeugen kann. Die Stadt fungiert dabei 
als sprechender Name: ירושלים enthält im Wort die Ganzheit (שלם, schalem). Die 

                                                           

griff die beiden Seiten einer Reziprozität der Beständigkeit umfaßt: die aktive, die 

‚Treue‘, und die rezeptive, das ,Vertrauen‘.“ (Buber, Zwei Glaubensweisen, 27) Be-

merkenswert ist zudem eine zentrale Stelle aus der Liturgie des jüdischen Morgen-

gebets, bei der Glaube und Wissen eine innige spannungsvolle Verbindung einge-

hen: ָ וְ  המונָ אֱ י בֶּ לִ  י תִּ שְׂ רַ אֵ וְ . יםמִ חֲ רַ ד ובְ סֶ חֶ ובְ ט פָּ שְׁ מִ ק ובְ דֶ צֶ י בְּ יך לִ תִ שְׂ רַ אֵ וְ  .םלָ י לעוֹיך לִ תִּ שְׂ רַ אֵ וְ    תְּ עַ דַ י

.'ת האֶ   Ich verlobe dich Mir in Ewigkeit, Ich verlobe dich Mir durch Gerechtigkeit 

und Recht, mit Liebe und Barmherzigkeit. Ich verlobe dich Mir durch Treue, damit 

du den Ewigen erkennst. (Siddur Schma Kolenu, 18.) Diese Zeilen werden täglich 

beim Binden der תפילין (Tefillin; Gebetsriemen) gesprochen und zeugen von einer 

Bindung, bei welcher der Glaube אמונה (Emunah) auf das Wissen ידעתו  (vaiadat) so 

bezogen ist, dass dieser von Gott weiss und eine Gewissheit bezeugt. Vgl. dazu auch 

Samuel Hugo Bergman. In Anlehnung an einen Midrasch könnte die Aufforderung 

an Abraham die (Gegen)Stimme Satans sein, welche den ethischen Standpunkt ver-

bürgt. Den Unterschied zwischen Kierkegaard und der jüdischen Auslegung entwi-

ckelt Bergman in der unterschiedlichen Beantwortung der entsprechenden Frage und 

legt dabei zwei Glaubensweisen frei, die an Buber erinnern: „How can you take this 

lovely child, given to you when you were a hundred years old, and offer him up as a 

sacrifice? […] But the answer that Satan receives in the midrash is entirely different 

from the one he receives in Kierkegaard’s exposition. And this difference reveals the 

enormous opposition between the midrash and the modern thinker in their grasp of 

what faith is. Kierkegaard discourses on belief and draws a philosophic conclusion 

from the story of the sacrifice of Isaac: ‚that there is a teleological suspension of the 

ethical.‘ In the midrash Abraham answers Satan very simply ‚yes, yes.‘ The devil’s 

attempt encounters an iron wall of unphilosophising faith.“ (Bergman, The Qualitiy 

of Faith, 26f.) Bergman sucht dabei eine synthetisierende Bewegung, die dem indi-

viduellen Prozess im Spannungsfeld dieser Pole Raum gibt. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

aufsteigende sich Gott nähernde Bewegung deutet sich im vermeintlichen Opfer 
an. Wird bei Kierkegaard dieses Opfer schlechthin mit dem Paradox identifiziert, 
so betont auch hier die jüdische Auslegetradition das bindende Element. Der 
Ausdruck für Opfer lautet עלה (olah), was mit dem Verb לעלות (laʼalot; hinauf-

bringen, aufsteigen) in Verbindung steht. Entsprechend führt Raschi aus: „ והעלהו

שחטהולא אמר לו  . And bring him up. He did not say to him, ‚Slaughter him‘.“115 
Die Betonung des Hinaufbringens verdeutlicht Raschi am lapidar wirkenden Mi-
drasch, dass Abraham Isaak auf den Berg brachte und Gott ihm darauf sagte, er 
könne ihn wieder hinunter bringen. Hirsch betont das spirituelle Moment der 
geistigen Erhebung116, die in Brods Hinübergleiten vom Natürlichen zum Über-
natürlichen angelegt ist. 

Ein Motiv, in welches Abraham und Isaak in ihrem gemeinsamen schweig-
samen Gang gleichermassen involviert sind. Die vermeintliche Dichotomie zwi-
schen dem aktiven Täter Abraham und dem passiven Opfer Isaak117 wird durch 
den Midrasch in Genesis Rabbah 56:8 insofern durchbrochen, als dieser die 
Meinung vertritt, dass Isaak zum gegebenen Zeitpunkt 37 Jahre alt war. Isaak ist 
aktiv mit verwoben in den Prozess der Vervollkommnung, der im Lichte dieses 
Motivs den Aspekt der Bindung als Einung und Vereinigung betont, was in den 
Versen 22:6 und 22:8 repetitiv aufgenommen wird. Als Textbewegung, welche 
bis in die feinsten Verästelungen das Geheimnis der Wiederholung umschreibt: 

ודָּ חְ יַ  םיהֶ נֵ שְ  כולְ יֵּ וַ   und so gingen sie beide zusammen. Der Ausdruck יחדו (jachdav; 

                                                           

115  Rashi, Commentary on the Torah, Bereshit, 231. 

116  Zu diesem Kontext passt eine weitere Stelle aus dem Wochenabschnitt Beha’alotcha 

(Numeri 8:2): „ ֹ הֲ ל אַר אֶ בֵּ דַּ  ֹ נֵ הַ  אֶת �תְ 6עֲ הַ יו בְּ לָ אֵ  תָּ רְ מַ אָן וְ ר ָ רָ נוֹמְּ הַ  ינֵ מול פְּ ל ת אֶ ר ת עַ בְ ירו שִ אִ ה י

.תרוֹנֵּ הַ   Sprich zu Aharon und sage ihm: Wenn du die Lampen aufleuchten lässest, sol-

len der Richtung des Leuchters zu die sieben Lampen leuchten“ (Hirsch, Die Fünf 

Bücher der Tora. Bamidbar, 131.). Die Kerzen werden nicht bloß technisch korrekt 

angezündet, sondern erhebend zum Leuchten gebracht, indem sich das Licht verei-

nigt. Das Verb lehaʼalot ist im Ausdruck behaʼalotkha wirkend gegenwärtig. 

117  Vgl. dazu folgende Ausführung von Verena Lenzen, die diese Dichotomie mit kriti-

schem Blick beleuchtet und u.a. an der Bildenden Kunst veranschaulicht: „In der 

Malerei kreisen die meisten Darstellungen zu Genesis 22 wie Rembrandts spätere 

Bilder um den Höhepunkt des Geschehens: die auf dem Berg Morijah lokalisierte 

Opferhandlung. Die Rollenverteilung scheint ebenso eindeutig wie festgelegt: Abra-

ham ist das Subjekt, Isaak das Objekt der Handlung. […] Die rabbinische Literatur 

entwickelt verschiedene Lesarten des Kapitels, welche die Dialektik des Opferge-

schehens verdeutlichen und aus einem Schwarzweiß-Kontrast von Handlungssubjekt 

und -objekt lösen.“ (Lenzen, Jüdisches Leben und Sterben im Namen Gottes, 60f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 159 

zusammen) lässt sich auf יחוד (ichud; Vereinigung/Verschmelzung) beziehen und 
weist eine Lautverwandtschaft mit אחד (echad; Eins) auf. Auf dem Weg zu sich – 
vor Gott – wiederholt der Mensch die tiefsten Schichten der Seele, um in Anleh-
nung an das poetologische Vorspiel im Ganzen zu wohnen. Der schöpferische 
Quellpunkt der Einheit wird letztendlich in der Differenzierung eines Seelenbe-
griffs sichtbar, wie er in der Kabbala und im Midrasch vorliegt, als Unterschei-
dung unterschiedlicher Ausformungen des Seelenlebens: נפש (Nefesch), רוח (Ru-
ah), נשמה (Neschama), חיה (Chaja) und יחידה (Jechida). Jechida bildet dabei jene 
Innerlichkeit, die sich am stärksten an Gott bindet und in der Verbindung eine 
Einheit erschafft. Nicht zuletzt als Bindung zwischen Abraham und Isaak, denn 
die Prüfung gilt Abraham und Isaak118. Diese Interpretation verdeutlicht erneut 
und zusätzlich die Bedeutung der bindenden Kräfte und der Bindung im Gegen-
satz zum Opfer. So heisst es in 22,9 unmittelbar vor dem dramatischen Höhe-
punkt:   ַעֲ יַ ו ֹ בְּנו קחָ צְ יִ  תאֶ  דק band Jizchak seinen Sohn, um in 22,10 zur unerhörten 
Begebenheit119 zu schreiten: seinen einen und einzigen Sohn mit erhobenem 

                                                           

118  Die kabbalistische Auslegung der Tora nimmt im Zohar insbesondere den Aspekt 

Verschmelzung auf, wobei der Prozess der Vervollkommnung mit der Sefiroth-

Lehre verknüpft wird. Abraham und Isaak verkörpern unterschiedliche Kräfte, die 

miteinander befruchtend verfließen müssen, um Vollkommenheit zu erreichen. Ab-

raham wird in Verbindung mit Wasser und Barmherzigkeit (Chesed) gebracht, wäh-

rend Isaak das Feuer und strenge Kraft des Gerichts (Gevurah) vertritt. Deshalb be-

wirkt im kabbalistischen Verständnis die Bindung Isaaks die entsprechend ver-

schmelzende Vervollkommnung.  
119  Es sei an dieser Stelle nochmals an Slavoj Žižek erinnert; ein Ereignis ist ein Wen-

depunkt, bei dem sich der Rahmen verändert, durch den wir die Welt wahrnehmen 

und uns in ihr bewegen (vgl. Anmerkung 4). Der einschreitende Engel markiert das 

transzendente Ereignis als Passage. Auf derselben Folie, aber unter absolut verkehr-

ten Vorzeichen liest sich das Ende von Kafkas Prozess: Die grenzenlose Verunsi-

cherung wie Joseph K. durch und aus der Stadt geführt wird lässt sich in Verbindung 

setzen mit den ungewissen drei Tagen, die Abraham und Isaak vorbereitend unter-

wegs sind. Nur: Das Bild der Dreieinigkeit täuscht auf die brutalste Art und Weise. 

Anstelle der Bindung wird K. am Ort des Grauens – einem Steinbruch – in eine ge-

quälte Liegelage versetzt, die konjunktivisch mit dem Opfer assoziiert wird. Nur: Es 

gibt keinen Wendepunkt, an dem sich das Transzendente ereignen würde. Das Grau-

en nimmt seinen Lauf, und entsprechend verläuft hier die unerhörte Begebenheit: 

„Dann öffnete der eine Herr seinen Gehrock und nahm aus einer Scheide, die an ei-

nem um die Weste gespannten Gürtel hing, ein langes, dünnes, beiderseitig ge-

schärftes Fleischermesser, hielt es hoch und prüfte die Schärfe im Licht. Wieder be-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Messer zu – schlachten120. Da ruft ihn ein Engel Gottes zwei Mal bei seinem 
Namen und hält ihn mit folgender Begründung von seinem Unterfangen in 22:12 
ab:  ִּיםהִ 6אֱ  ארֵ יְ  יכִּ  יתִּ עְ דַ יָ  התָּ עַ  יכ  denn jetzt habe Ich erkannt, dass du gottesfürchtig 

bist. Der Ausdruck ירא (iereh; fürchtest) umschreibt insofern das Geheimnis der 
Wiederholung, als Abraham im äussersten Respekt vor Gott Isaak wieder holt 
und darüber hinaus von Gott das Versprechen erhält, ein großes Volk121 zu be-

                                                           

gannen die widerlichen Höflichkeiten, einer reichte über K. hinweg das Messer dem 

anderen, dieser reicht es wieder über K. zurück. K wußte jetzt genau, daß es seine 

Pflicht gewesen wäre, das Messer, als es von Hand zu Hand über ihm schwebte, 

selbst zu fassen und sich einzubohren. Aber er tat es nicht, sondern drehte den noch 

freien Hals und sah umher.“ Nur: Er sieht weder einen Widder, der sich im Gestrüpp 

verfangen hätte noch hört er eine Engelstimme. Er sieht nur einen Menschen aus der 

Ferne, der sich schemenhaft aus einem Fenster mit Licht zu beugen scheint. Unend-

lich schwer wiegen die Fragen, die der Erzähler in den unüberbrückbaren Zwischen-

raum stellt und eine davon in der düsteren Dunkelheit als die Frage Kierkegaards er-

zittert: „War es ein einzelner?“ (Kafka, Der Prozess, 193f.) 

120  Louis A. Berman unternimmt einen Vergleich von Genesis 22 in jiddischer und dä-

nischer Sprache. Deutsch bildet dabei eine gemeinsame Referenz zwischen den 

Sprachen und doch lassen sich entscheidende Unterschiede aufzeigen. Dass Kier-

kegaard das schockartige Fürchten und Zittern in den Vordergrund stellt, liegt für 

Berman wesentlich an der vorgefundenen Übersetzung: „A critical verse (22:10) has 

been rendered above in italic: ‚Un Avraham hot oysgeshtrekt zeyn hand, un hot gen-

umen dem shlacht-messer tsu shechten zayn zun.‘ In Yiddish translation, this sen-

tence uses a cognate of the Hebrew li-sh’hot, to perform a ritual slaughter or to make 

a sacrifice. The reader oft he Hebrew (or Yiddish) is reminded Abraham is not simp-

ly slaying or killing his son; he is performing a religious ritual. […] Kierkegaard no 

doubt read the standard Danish translation of the Bible: ‚Og Abraham rakte sin 

Haand ud og greb kniven for at slagte sin Søn.‘ The reader will recognize slagte as a 

cognate of slaughter. A Danish-English dictionary translates slagte as ‚kill, slaugh-

ter, butcher, massacre.‘ Perhaps this helps explain, in part at least, why a reading oft 

he story in Danish reduced Kierkegaard (and many others) to fear and trembling.“ 

(Berman, The Akedah, 24) 

121  Diese Art der Wiederholung gelingt Kierkegaard nicht, sie ist ihm gar ein Ärgernis, 

was ein Blick in sein Tagebuch hervorhebt: „Das Judentum ist: Ehe, Ehe, seid 

fruchtbar und mehret euch, die Segnungen über das Geschlecht usw. – gerade des-

halb wird hier das Christentum angebracht, das Christentum, welches die Jungfräu-

lichkeit ist; aber es soll den Abstoß des Ärgernisses haben und den bekommt es am 

sichersten hier.“ (Kierkegaard, Tagebücher, Bd. 5, 202) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 161 

gründen. Im äussersten Hinhören wird ihm Gott im Wesen der Furcht gleichzei-
tig sichtbar. Die Bindung an die Stimme der Transzendenz gebiert Wahrheit und 
öffnet Abraham in 22:13 auf der wörtlichen und figurativen Ebene die Au-
gen:  ליִ אַהָ  תאֶ  חקַ יִ וַ  םהָ רָ בְ אַ .לֶ יִ וַ  יונָ רְ קַ בְּ  .בַ סְ בַּ  זחַ אֱ נֶ  רחַ אַ ליִ אַ הנֵּ הִ וְ  ארְ יַ וַ  יוינָ עֵ  תאֶ  םהָ רָ בְ אַ אשָׂ יִ וַ 

ֹ לְ  הולֵ עֲ יַ וַ  נוֹבְּ  תחַ תַ  הלָ ע  Da hob Awraham seine Augen auf und sah, da war ein Wid-

der; darauf wurde er durch das Gehege an seinen Hörnern festgehalten. Da ging 

Awraham und nahm den Widder und brachte ihn zum Opfer an seines Sohnes 

Stelle. Es wird nun deutlich, dass der Ausdruck ירא das Fürchten und das Sehen 
beinhaltet und eine geheimnisvolle Dialektik122 zwischen Fürchten und Sehen 
begründet: Die Ehrfurcht vor dem Unsichtbaren eröffnet eine Evidenz. Bestand-
teil dieser Evidenz ist der Widder, der nicht einfach transitiv gesehen wird, son-
dern im Modus des genannten Sehens zur Gegebenheit kommt123. In 22:14 wird 
diese Dialektik eindrücklich verdichtet und bildet den schrittweise entwickelten 
Höhepunkt gegenüber Kierkegaards Furcht und Zittern:  םקוֹמָ הַ  םשֵ  םהָ רָ בְ אַ ארָ קְ יִ וַ  

 Da nannte Awraham den Namen dieses  האֶ רָ יֵ  ה' רהַ בְּ  םיוֹהַ  רמֵ אָיֵ  רשֶ אֲ  האֶ רְ יִ  יהיה הואהַ 

Ortes: Gott schaut! Welches heute also auszusprechen ist: Auf Gottes Berg wird 

man geschaut. 

Die göttliche Präsenz als gehörte Stimme öffnet Abraham gleichzeitig die 
Augen und begründet eine Weisheitskultur, bei der Ethik, Wissen und Glaube in 
einem schöpferischen Freiheitsakt einen Sammelpunkt bilden. Dies wird veran-
schaulicht, wenn wir in der Morgenliturgie den zweiten Satz betrachten, der nach 
dem Aufstehen rezitiert wird: ֹ  לכָ לְ  בטוֹ לכֶ שֵׂ  'ה תאַרְ יִ  המָ כְ חָ  יתאשִׁ רֵ  ֹ  תוֹלָ הִ תְ  םיהֶ שֵׂ ע  לעד תדֶ מֶ ע
 The beginning of wisdom is the fear of Hashem – good understanding to all 

                                                           

122  Diese Dialektik wird auch in der Art und Weise göttlicher Präsenz beim Stiftszelt 

(etymologisch) sichtbar, bei welcher Verhüllung und Zeigen zentral sind: ים קִ הָ  םיוֹובְּ 

ֹ ן לְ כָּ שְ מִ ת הַ ן אֶ נָ עָ ה הֶ סָ ן כִּ כָּ שְ מִ ת הַ אֶ  ִ רֶ עֶ ת ובָ דֻ עֵ ל הָ הֶ א ֶ ב י ֹ עַ  שׁה אֵ אֵ רְ מַ כְּ  כָּןשְ מִ ל הַ ה עַ הי  Und am  .רקֶ ד בּ

Tag der Aufrichtung der Wohnung bedeckte die Wolke die Wohnung, dem Zelt des 

Zeugnisses zu, und am Abend war über der Wohnung wie ein Feuerschein bis Mor-

gens (Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora, Bamidbar, 153). 

123  Dieses erschaffende Sehen steht im Kontext der Welterschaffung, worauf Verena 

Lenzen hinweist: „Aufgrund des Gerichts- und Sühnegedankens gilt das jüdische 

Neujahrsfest, Rosch HaSchana, auch Jom HaDin (Tag des Gerichts) oder Jom 

HaZikkaron (Tag des Gedenkens) genannt, als Datum und Gedenktag der Akedah, 

an dem das Widderhorn, der Schofar, geblasen wird nach dem Babylonischen Tal-

mud, Rosch HaSchana 16a: ,Es sprach der Heilige, gepr. sei er: stoßt vor mir in das 

Widderhorn, damit ich für euch der Bindung Isaaks, des Sohnes Abrahams, gedenke 

und es euch anrechne, als ob ihr euch selbst vor mir gebunden hättet‘.“ (Lenzen, Jü-

disches Leben und Sterben im Namen Gottes, 71) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

their practioners; His praise endures forever. Blessed is the Name of His glori-

ous kingdom for all eternity.124 Der Anfang bzw. die Schöpfung von Weisheit ist 
innigst auf die Gottesfurcht bezogen. Dieser Furcht ist zutiefst eine ethische Spur 
eingeschrieben, die nun als äusserster Respekt vor dem Anderen125 verstanden 
werden kann – als Heiligung des Namens des Anderen und des eigenen: dem Ei-
gennamen126 . Indem Abraham Gott fürchtet, erkennt er ihn und wird erkannt. 
Diese Bewegung setzt den Primaten der Ethik vor die Logik, was in den Sprü-

chen der Weisheit, pointiert zugespitzt wird:  ִ .הוָ נָ עֲ  דבוֹכָּ  ינֵ פְ ולִ  המָ כְ חָ  רמוסַ  'ה תאַרְ י  
The fear of HA-SHEM is the moral instruction of wisdom, and before honor goes 

humility127. Die Ethik fließt dabei nahtlos in die Hermeneutik über, indem das 
Weisende wählen erhellend und bedeutsam wird. Diese Perspektive wird zusätz-
lich durch die gemeinsame Wurzel von לראות (lirot; fürchten/sehen) und להראות 
(leharot; zeigen) vertieft und im Psalm 25 seinen Ausdruck findet:  ישאִ הַ  הזֶ  ימִ  

 ְ ִ  בְּדֶרֶ. נורֶ יוֹ 'ה ארֵ י  Wo ist ein Mann, der  יעָ דִ הוֹלְ  יתוֹרִ ובְ  יואָירֵ לִ  'ה דסוֹ[...]  רחָ בְ י

den Ewigen fürchtet? Dem zeigt er den Weg, den er soll. […] Der Rat des Ewi-

gen ist für die, so ihn fürchten, und Sein Bund – sie ihn wissen zu lassen.128 סוד 

                                                           

124  The complete Artscroll Siddur, 2. 

125  Der Gottesfurcht ist gleichzeitig der Respekt vor dem Mitmenschen förmlich einge-

schrieben bzw. kontextualisiert, was folgender Vers aus Wajikra Kap. 25:36 ver-

deutlicht: ָ ית וְ בִּ רְ תַ וְ  .שֶ נֶ  תוֹאִ ח מֵ קַ ל תִ אַ .ךמָ עִ  י�חִ י אָחֵ וְ  י�הֶ 6אֱ מֵ  אתָ רֵ י  Von ihm jedoch darfst du 

keine Einbusse und Vermehrung nehmen und hast dich vor deinem Gott zu fürchten; 

und deines Bruders Leben sei mit dir verbunden. (Hirsch: Die Fünf Bücher der Tora. 

Wajikra, 733). Der Respekt spiegelt sich auch im kurz darauf folgenden Ausdruck 

אוירָ י תִ שִ דָ קְ ומִ   Und mein Heiligtum fürchtet (Kap.26:2). Beachte hier die englische 

Übersetzung My Sanctuary shall you revere (The Stone Edition, The Chumash). 

126  Die verschlungene Dialektik zwischen Ethik und Evidenz verkörpert sich im Namen 

Awram, der prozessiv im entsprechenden Unterwegssein seinen ihm eigenen Namen 

Awraham erwarb und sich vor Gott erschuf. Für Rabbi Joseph B. Soloveitchik bildet 

dies das Kriterium für das prophetische Bewusstsein, was gleichzeitig der DSC von 

Brod sehr nahe kommt: „[…] the new principle which Judaism brought to light – 

namely, prophecy as a binding ethical ideal, prophecy as an act of self-creation and 

self-renewal. The concept of creation sheds a clear light on the fundamental princi-

ple of choice and free will. This principle expresses itself on two levels: (1) man is 

free to create himself as a man of God; he has the ability to shatter the iron bars of 

universality and strict causality that imprison him qua man as a random example of 

the species; […]“ (Soloveitchik, Halakhic Man, 134).  

127  Malbim, On Mischley, Kap. 15,33. 

128  Die Psalmen, 14f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 163 

wird hier mit Rat übersetzt, bedeutet aber wortwörtlich Geheimnis. Das Geheim-
nis liegt in der Gottesfurcht (verborgen), die nicht in der Gewalt des Himmels 
liegt, sondern in der Freiheit des Menschen oder: im Geheimnis der Wiederho-
lung. 

Kehren wir nun zu Abraham zurück und wiederholen sein heiliges Geheim-
nis: Er ist ganz geworden, indem er neben der ihn von Anfang auszeichnenden 
Liebe zu Gott auch die Furcht vor Gott bezeugt und so zum Quellpunkt des Mo-
notheismus wird, was sich in der hinführung zum jüdischen Gottesbekenntnis, 
dem שמע (Shma) spiegelt, in dem der göttliche Namen geheiligt wird: אֶת שֵׂם האל  

ֹ  םיהֶ לֵ עֲ  יםלִ בְּ קַ מְ  םלָ כֻ וְ  הוא שׂדוֹקָ  ארָ נוֹהַ וְ  רוֹבּגִהַ  לדוֹגָהַ  .לֶ מֶ הַ   שותרְ  יםנִ תְ נוֹוְ  הזֶ מִ  הזֶ  םיִ מַ שָ  כותלְ מַ  לע
ֹ לְ  ישדִ קְ הַ לְ  הזֶ לָ  הזֶ  ֹ  דחָ אֶ כְּ  םלָ כֻּ  השָׂ דֻ קְ . הימָ עִ נְ ובִ  הרורָ בְ  הפָ שָׂ בְּ  חרו תחַ נַ בְּ  םרָ צְ י : האָרְ יִ בְּ  יםרִ מְ אוֹוְ  יםנִ ע

שדוֹקָ  שדוֹקָ  שדוֹקָ   […] den Namen des grossen, starken und ehrfurchterregenden 

Königs, heilig ist Er. Und alle nehmen das Joch der himmlischen Herrschaft auf 

sich, einer vom andern, erteilen einander Erlaubnis, ihren Schöpfer zu heiligen 

in gelassener Ruhe, mit klarer lieblicher Sprache stimmen sie alle zusammen 

Heiligung an und sprechen in Ehrfurcht: Heilig, heilig, heilig […]. Einige Zeilen 
danach wechselt die Perspektive von der Engelsordnung zur menschlichen, die 
sich aufgrund der sie charakterisierende Körperlichkeit eine grundsätzliche Dif-
ferenz zur engelhaft-göttlichen aufweist, die aber paradoxerweise durch das 
lichtvoll sehend-fürchtende Element aufgehoben werden kann: , �תֶ רָ תוֹבְּ  ינוינֵ עֵ  ראֵ הָ וְ 

 Erleuchte unsere Augen durch .�מֶ שְ  תאֶ  האָרְ יִ ולְ  הבָ הֲ אַלְ  נובֵ בָ לְ  דחֵ יַ וְ , י�תֶ וֹצְ מִ בְּ  נובֵּ לִ  קבֵּ דַ וְ  

Deine Tora, hefte unser Herz an Deine Gebote, präge unser Herz129 zur Liebe 

                                                           

129  Gellman greift eine chassidische Interpretation auf, die auf den Gerrer Rebbe Judah 

Aryeh Leib Alter (1847-1905) zurückgeht, der den berühmten Torakommentar Sefat 

Emet verfasst hat. In Bezug auf die Akedah spielt die Unterscheidung zwischen der 

Liebe zu und der Furcht vor Gott die entscheidende Rolle. Vertieft wird diese Unter-

scheidung durch unterschiedliche Gottesnamen, die den zwei Qualitäten zugeordnet 

werden können und mit der geforderten bzw. geprüften Ganzheit und Einheit des 

Herzens korrespondieren „In addition, Rabbi Alter draws attention to the use of 

‚Elohim‘ for the Divine rather than the name ‚YHVH‘. It is the latter name that is 

associated with the love of God, whereas the former, ‚Elohim‘, is associated with 

fear of God. One loves YHVH. On fears Elohim.We would have expected Abraham, 

the lover of God, to have been described by his relationship to YHVH, rather than 

Elohim.In answer, Rabbi Alter begins by reminding the reader that in the past Abra-

ham had more than proven his love for God, including his willingness to be killed 

(according to a Midrashic story) by being thrown into an oven for his faith. It was 

therefore now not a significant test of Abraham’s love of God to ask him to sacrifice 

his son. Instead, the trial was designed so as to test Abraham’s fear of God. That fear 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

und zur Ehrfurcht Deines Namens130, […]. Die gestiftete Einheit kulminiert wie-
derholt und wiederholend im Glaubensbekenntnis:  ְׁדחָ אֶ  'ה, ינוהֵ 6אֱ  'ה, לאֵ רָ שׂיִ  עמַ ש  
Höre Jisrael, der Ewige ist unser Gott, der Ewige ist einzig131. Mit der Annähe-
rung und Hinwendung Abrahams zu Gott wird Gott nicht identifiziert, weil er als 

                                                           

is put to the test by God so placing Abraham that Abraham must act in conflict with 

the very love he has nurtured toward his Creator all his life. Abraham is placed into 

a conflict between acting out of love and acting out of fear. And he passes the test 

when he responds to God in the mode of fear. The angel then praises Abraham for 

having shown himself to be a fearer of God.“ (Gellman, The Fear, the Trembling, 

and the Fire, 88) Aus der konfliktbeladenen Differenz zwischen Gottesliebe und 

Gottesfurcht wird die Wiederholung im tiefsten Sinne angetrieben und belebt. 

130  Diese Herzensangelegenheit führt nochmals auf Derridas Diskurs zum Geheimnis 

zurück, der nun in seiner Terminologie als Kardiotopologie bezeichnet werden kann 

und gleichzeitig als zu kommentierenden Kommentar zu diesem Durchgang Abra-

hams Schweigen: Oder das Paradox bei Søren Kierkegaard und Max Brod verstan-

den werden, dies vom Gottesnamen ausgehend: „Gott ist der Name der Möglichkeit 

für mich, ein Verborgenes, ein Geheimnis zu wahren, das im Innern sichtbar ist, aber 

nicht im Äußeren. Sobald es diese Struktur eines Bewußtseins, eines Mit-Sich-Seins, 

eines Sprechens, das heißt einer Hervorbringung unsichtbaren Sinns gibt, sobald ich, 

dank dem unsichtbaren Sprechen als solchem, einen Zeugen in mir habe, den die 

andern nicht sehen, und der folglich zugleich anders ist als ich und mir innerlich nä-

her als ich selbst, sobald ich eine geheime Beziehung mit mir bewahren und nicht 

alles sagen kann, sobald es Geheimnis und einen geheimen Zeugen in mir gibt, gibt 

es das, was ich Gott nenne, (gibt es) was ich Gott in mir nenne, (gibt es, daß) ich 

mich Gott nenne, ein Satz der schwer von ,Gott nennt mich, ruft mich‘ zu unter-

scheiden ist, denn unter dieser Bedingung rufe ich mich oder werde ich gerufen im 

Geheimen/im Vertrauen (en secret). Gott ist in mir, er ist absolutes ,ich‘, er ist diese 

Struktur der unsichtbaren Innerlichkeit, die man im Kierkegaardschen Sinne die 

Subjektivität nennt.“ (Derrida, Den Tod geben, 434) Mit einer eindrücklichen 

sprachlich-gedanklich verschlungenen Wiederholungsbewegung deckt hier Derrida 

ab, was im Sh’ma-Gebet mit der Liebe zu Gott ausgedrückt wird und in aller Inner-

lichkeit sowohl auf Kierkegaard als auch auf Pascal bezogen werden kann, dessen 

Herz Vernunftgründe hat, die die Vernunft nicht kennt. Was hier fehlt, um eine ent-

scheidende erweiternde Dimension des Geheimnisses anzudeuten, liegt im entwi-

ckelten Verständnis der Gottesfurcht, einer Dynamik, die wieder aus dem Herzen – 

in die Exteriorität – führt, ohne das Geheimnis preiszugeben. In diesem Sinne schla-

ge ich eine Kardiophobotopologie vor… 

131  Vgl. Siddur Schma Kolenu, 340-345. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 165 

absolute Einheit nicht identifizierbar ist, aber es entsteht ein Band, eine Bindung, 
welche Abraham im Aktualisieren seiner letzten Prüfung etabliert hat. Nochmals 
im Sinne Brods: Durch Ehrfurcht als Anerkennung eines unendlichen Zusam-
menhangs ereignet sich das paradoxe Wunder, dass ein Band zwischen dem Ein-
zelnen und dem Allgemeinen in schöpferischer Freiheit erschaffen wird. Im 
Durchbruch des natürlichen Geflechts durch die disruptio structurae causarum, 
um eine Art der Unschärferelation zwischen Glauben und Wissen zu begründen. 
Als eine Textur, die sich um eine paradox aufgeladene Leerstelle dreht, um sie 
herum schreibt: sie umschreibend umkreist132. Die Poetologie des Umschreibens 
wird vom Geist der Wiederholung durchweht – von der dialektischen Lyrik 
Kierkegaards zur verflochtenen Textur eines unendlichen Zusammenhangs, zu 
den dichten und dunklen Knoten Brods, zu denen sich das midraschartige Den-
ken vorgräbt, um Bedeutungen zum Schillern zu bringen. Die damit zusammen-
hängende Sogwirkung fordert die behutsame Geste einer Narration, deren schüt-
zende Schatten die Antithese zu Hegels grellem Licht bilden, das jegliches Ge-
heimnis der Wiederholung zerstört und Peter Handkes Phantasie zur Wiederho-
lung ignoriert, welche das Motto dieses zweiten Durchgangs darstellt: „Das 
‚Heilige‘… ist nicht zu erforschen, nur zu umschreiben, zu erzählen, umschrei-
bend zu erzählen (lerne das Umschreiben)“133. So bleibt nichts mehr anderes üb-
rig, als sich nochmals dem Text in Gen. 22 zu nähern, ihn umschreibend zu er-
zählen. In diesem Sinne hören wir erneut die Stimme des Textes aus Bereschit, 
die durch die Verdeutschung von Martin Buber und Franz Rosenzweig neu hör-
bar wird und gleichzeitig den Kontrapunkt zur Einheitsübersetzung des unge-
lehrten Exegeten bildet: 
 
Gott prüfte Abraham 

und sprach zu ihm: 

Abraham! 

                                                           

132  Schumacher setzt sich mit einer entsprechenden Textbewegung auseinander, die 

Wiederholung aus einer Differenz heraus versteht: „An die Stelle einer festlegenden 

Verortung von Zentrum, Präsenz und Ursprung treten Vervielfältigungsbewegungen, 

die [...] aus der Logik der Repräsentation ausscheren, sie ebenso supplementierend 

durchbrechen wie die Vorstellung von feststellbaren Identitäten und Begriffen. Auch 

wenn sie auf Konzepte wie Zentrum und Ursprung bezogen bleibt und sie mehrfach 

umkreist, statuiert diese exorbitante Bewegung, die auch eine Geste der Dekonstruk-

tion beschreibt, keinen neuen Fixpunkt. Sie eröffnet vielmehr die Möglichkeit ab-

gründiger Vervielfältigung.“ (Ders., Die Ironie der Unverständlichkeit, 314) 

133  Handke, Phantasien der Wiederholung, 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Er sprach: 

Da bin ich. 

Er aber sprach: 

Nimm doch deinen Sohn, deinen Einzigen, den du liebst, Jizchak, 

und geh vor dich hin in das Land Morija, 

und höhe ihn dort zur Darhöhung auf einem der Berge, 

den ich dir zusprechen werde. 

Abraham stand frühmorgens auf, 

er sattelte seinen Esel, 

er nahm seine beiden Knaben mit sich und Jizchak seinen Sohn, 

er spaltete Hölzer für die Darhöhung 

und machte sich auf und ging nach dem Ort, von dem Gott 

ihm gesprochen hatte. 

Am dritten Tag erhob Abraham seine Augen 

und sah den Ort von fern. 

Abraham sprach zu seinen Knaben: 

Bleibt ihr hier mit dem Esel, 

ich aber und der Knabe wollen bis drüben hin gehen, 

niederwerfen wollen wir uns und dann zu euch kehren. 

Abraham nahm die Hölzer zur Darhöhung, 

er legte sie Jizchak seinem Sohn auf, 

in seine Hand nahm er das Feuer und das Messer. 

So gingen die beiden mitsammen. 

Jizchak sprach zu Abraham seinem Vater, er sprach: 

Vater! 

Er sprach 

Da bin ich, mein Sohn. 

Er sprach: 

Da ist nun das Feuer und die Hölzer, 

aber wo ist das Lamm zur Darhöhung? 

Abraham sprach: 

Gott ersieht sich das Lamm zur Darhöhung, mein Sohn. 

So gingen die beiden mitsammen. 

Sie kamen an den Ort, den Gott ihm zugesprochen hatte.  

Dort baute Abraham die Schlachtstatt 

und schichtete die Hölzer 

und fesselte Jizchak seinen Sohn 

und legte ihn auf die Schlachtstatt zuoberst der Hölzer. 

Abraham schickte seine Hand aus, 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZWEITER GANG | 167 

er nahm das Messer, seinen Sohn hinzumetzen. 

Aber Sein Bote rief ihm vom Himmel her zu 

und sprach: 

Abraham, Abraham! 

Er sprach:  

Da bin ich. 

Er sprach: 

Schicke nimmer deine Hand nach dem Knaben aus, 

tu ihm nimmer irgendetwas! 

Denn jetzt habe ich erkannt, 

dass du Gottes fürchtig bist, – 

nicht vorenthalten hast du mir deinen Sohn, deinen Einzigen. 

Abraham hob seine Augen und sah: 

Da, ein Widder hatte sich dahinter im Gestrüpp mit den 

Hörnern verfangen. 

Abraham ging hin, 

er nahm den Widder 

und höhte ihn zur Anhöhung anstatt seines Sohns. 

Abraham rief den Namen jenes Orts: ER ersieht. 

Wie man noch heute spricht: Auf seinem Berg wird ersehn. 

Sein Bote aber rief Abraham ein zweites Mal vom Himmel 

her zu 

Und sprach: 

Bei mir schwöre ich 

– Sein Erlauten – 

Ja, dieweil du dieses getan hast, hast deinen Sohn, deinen Einzigen,  

nicht vorenthalten,  

segne, ja segne ich dich, 

mehren will ich, mehren deinen Samen,  

wie die Sterne des Himmels und wie den Sand der am Ufer 

des Meeres ist, 

ererben soll dein Same das Hochtor seiner Feinde,  

segnen sollen einander mit deinem Samen alle Stämme der 

Erde,  

dem zu Folge dass du auf meine Stimme gehört hast. 

Abraham kehrte zu seinen Knaben zurück,  

sie machten sich auf und gingen mitsammen nach Ber-Scheba. […]134 

                                                           

134  Buber/Rosenzweig, Die fünf Bücher der Weisung, 57-60. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436134-005 - am 14.02.2026, 16:42:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

