Die Passion Christi und menschliche
Passionsgeschichten
Der Isenheimer Altar von Matthias Griinewald

Isolde Karle

1. Christliche Schmerzdeutungen der Tradition

Schmerzen gehéren zur Conditio Humana. Sie sind vielfiltig interpretierbar und
nur schwer definierbar. Schmerzen sind von unterschiedlichster Art. Neben koér-
perlichen Schmerzen gibt es seelische, kognitive, soziale und spirituelle Schmer-
zen. Bei starken Schmerzen fliefien all diese unterschiedlichen Dimensionen zu-
sammen und verstirken sich wechselseitig. Cicely Saunders spricht deshalb von
»total pain« — der schwer kranke bzw. sterbende Mensch leidet nicht nur kérper-
lich, sondern auch psychisch, kognitiv, sozial und spirituell unter einer ihn qui-
lenden Schmerzsituation.

Der Protestantismus pflegte in seiner Geschichte eine besondere Kultur des
Schmerzes, insbesondere in der Karfreitagsfrommigkeit. Diese Kultur war zum
einen hilfreich, weil der Schmerz damit sowohl kognitiv als auch affektiv bearbei-
tet und artikuliert werden konnte, zum andern fithrte der starke Fokus auf Leid
und Schmerz* zuweilen zu einer Idealisierung des Leidens. So wurden Schmer-
zen gelegentlich als gottliche Liebesschlige interpretiert oder als Folge von Siinde
verstanden. Problematisch war auch die Vorstellung, dass die Schmerzen des Ge-
kreuzigten aufgrund der Gottverlassenheit unermesslich und nicht mit mensch-
lichen Erfahrungen vergleichbar seien — damit wurde der menschliche Schmerz

1 Vgl. Saunders, Cicely: »The Philosophy of Terminal Care, in: Dies. (Hg.), The Management
of Terminal Disease, London: 1978, S.193-202. Saunders, Cicely: »Spiritual Pain, in: Journal
of Palliative Care 4 (1988), S. 29-32. Weiterfithrende Reflexionen zum Konzept des »spiritual
pain«nimmt Walter Schaupp vor, siehe: Ders.: »Die spirituelle Dimension des Schmerzes/The
spiritual dimension of painc, in: Spiritual Care 6 (2017), S. 285-293.

2 Schmerz und Leid sind dabei keineswegs immer identisch. Zur Unterscheidung von Leid und
Schmerz siehe W. Schaupp: 2017, S. 288f: »Physische Schmerzen kénnen Anlass fiir Leid sein,
miissen es aber nicht. [...] Wichtiger noch ist, dass es existentielles Leid gibt, ohne dass die
korperliche Integritat betroffen ist. So kann jemand unter seinem kérperlichen Aussehen lei-
den, obwohl er bei bester Gesundheit ist«.

14.02.2026, 10:07:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Isolde Karle

relativiert. Und doch boten die Kirchenmusik, die Ikonographie, die Kirchenlie-
der der Tradition, Gebete und Liturgien vielfache Ausdrucksmdoglichkeiten fiir den
Schmerz, unter dem Menschen litten. Sie konnten sich in den Passionen von Jo-
hann Sebastian Bach oder in den Passionsliedern von Paul Gerhardt nicht nur mit
dem Schmerzensmann am Kreuz identifizieren, sondern zugleich ihrem eigenen
Schmerz auf die Spur kommen und fanden in der Gemeinschaft des Schmerzes
Sprache, Verstindnis und Trost. Das Leiden Christi am Kreuz und das Leiden der
Glaubigen wurde dabei unmittelbar aufeinander bezogen.

Als Beispiel sei Paul Gerhardts Passionslied »O Haupt voll Blut und Wunden«
(EG 85) genannt. Hier steht das gliubige Ich direkt vor dem Gekreuzigten, quasi
in Gleichzeitigkeit zu dessen Sterben auf Golgatha. Das singende Ich nimmt den
Schmerz und den Spott, das korperliche und psychische Leid, das dem Gekreu-
zigten widerfihrt, voller Empathie wahr. Es leidet mit dem Gekreuzigten mit und
sieht, wie er gefoltert, drangsaliert und bespuckt wird und am Ende qualvoll stirbt.
Das Ich harrt bei dem Sterbenden aus und hilt sein Leiden aus: »[V]on dir will ich
nicht gehen, wenn dir dein Herze bricht«. Das Ich will sogar den schliefilich Ver-
storbenen »fassen in meinen Arm und Schof3.« Gegen Ende des Liedes kommt das
Ich auf sein eigenes Sterben zu sprechen, das mit dem Sterben Jesu in Verbindung
gebracht wird: »Wenn ich einmal soll scheiden, so scheide nicht von mir; wenn ich
den Tod soll leiden, so tritt du dann herfir; wenn mir am allerbingsten wird um
das Herze sein, so reif mich aus den Angsten kraft deiner Angst und Pein.« Der
Sohn Gottes ist ein Trost im Sterben, weil er selbst den Tod durchlitten hat, weil
er aufgrund seiner eigenen Angst und Pein um den Schmerz und die Angst in der
Todesstunde weifl und das sterbende Ich gerade deshalb von Angst und Elend zu
befreien weif3.

Schmerz ist eine existentielle Erfahrung, die nach Deutung verlangt. Gegen
manche Schmerzen ist zu rebellieren, andere miissen als unausweichlich akzep-
tiert werden. Dietrich von Engelhardt spricht vom »Zwiespalt von Schmerziiber-
windung und Schmerzsinngebung«®. Moralisierende Deutungsmuster sind dabei
in jedem Fall unangemessen — der Schmerz ist keine Strafe Gottes. Deshalb haben
viele inzwischen auch Probleme mit einer christologischen Schmerzdeutung, wie
sie in Paul Gerhardts soeben zitiertem Passionslied anklingt, wenn der Schmerz
des Gekreuzigten als Folge der Siinde des Ichs interpretiert wird: »Nun, was du,
Herr, erduldet, ist alles meine Last; ich habe es selbst verschuldet, was du getra-
gen hast«. Eine solche Interpretation der Heilsbedeutung des Todes Jesu erscheint
heute fragwiirdig, jedenfalls dann, wenn der Tod Jesu kausal dem Individuum zu-
geschrieben wird. Wird der Schmerz und das Leid Jesu jedoch in einem iibergrei-
fenden Sinn als Folge eines destruktiven Kommunikations- und Handlungszusam-

3 Engelhardt, Dietrich von: Krankheit, Schmerz und Lebenskunst. Eine Kulturgeschichte der
Korpererfahrung, Miinchen: 1999, hier S.112.

14.02.2026, 10:07:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Passion Christi und menschliche Passionsgeschichten

menhangs interpretiert, an dem ich auch als Individuum der Gegenwart mitwirke,
macht diese Interpretation wiederum darauf aufmerksam, dass Schmerzen nicht
nur Teil der menschlichen Natur, sondern auch die Konsequenz von Siinde und
Unrecht sein konnen — diese Schmerzen gilt es in jedem Fall zu vermeiden.

Leidet ein Mensch unter Schmerzen und sucht er in seinem Schmerz Halt
und Sinn, wird eine Seelsorgerin ihn in diesem Fragen und Suchen empathisch
begleiten und ihm helfen, Antworten fiir sich zu finden. Sie wird sich zugleich
davor hiiten, Deutungen, die Kausalititsunterstellungen beinhalten, fiir sein Lei-
den vorzuschlagen. Eine solche Deutung muss dem Betroffenen selbst vorbehalten
bleiben, alles andere wirkte zynisch. Seelsorgerinnen und Seelsorger der Gegen-
wart sind deshalb zuriickhaltend bei der Frage nach dem Sinn des Leides.* Gerade
in der »palliative care« verstehen Seelsorgerinnen und Seelsorger ihre Arbeit pri-
mir als Da-Sein und Da-Bleiben, als — hoffentlich - tréstliche Prisenz und nicht
als Auftrag, dem unter Schmerzen Leidenden zu erkliren, warum er leidet oder
was sein Leid bezwecken soll. Manchmal besteht Seelsorge auch im solidarischen
Schweigen, weil in einer schmerz- und qualvollen Situation die Worte fehlen und
ein vorschneller Trost einer Liige bzw. Beschwichtigung gleichkime.’ Und doch
sind Seelsorgerinnen und Seelsorger nicht einfach sprachlos. Sie reprisentieren
eine Tradition, die reich ist im Hinblick auf die Reflexion des Schmerzes und die
Umgangsweisen mit dem Schmerz. Vor allem in religiésen Gesten, Bibelworten, in
Symbolen und Liedern hat sich viel davon bewahrt. Sie werden heute nicht zufillig
in der Seelsorge, insbesondere in der palliative care, wiederentdeckt.® Thnen will
ich im Folgenden in Auseinandersetzung mit einem der bedeutendsten religisen
Kunstwerke des Mittelalters, dem Isenheimer Altar von Matthias Griinewald, und
der mit ihm verbundenen Passionsfrommigkeit nachgehen.

4 Vgl. Karle, Isolde: »Sinnlosigkeit aushalten! Ein Pladoyer gegen die Spiritualisierung von
Krankheit, in: Wege zum Menschen 61 (2009), S.19-34.

5 Vgl. Luther, Henning: »Die Liigen der Troster. Das Beunruhigende des Glaubens als Heraus-
forderung fiir die Seelsorgec, in: Praktische Theologie 33 (1998), S.163-176.

6 Zur Bedeutung von Ritualen fir den Ausdruck des Schmerzes vgl. Roser, Traugott: »Schmerz
ausdriicken und behandeln in Ritualen, in: Praktische Theologie 49 (2014), S. 221-227; siehe
auch Klessmann, Michael: Seelsorge. Begleitung, Begegnung, Lebensdeutung im Horizont
des christlichen Glaubens. Ein Lehrbuch, Neukirchen-Vluyn: 32015, S. 89-96 und Karle, Isolde:
Praktische Theologie (Lehrwerk Evangelische Theologie, Band 7), Leipzig: 2020, S. 317-322.

14.02.2026, 10:07:58. op

239


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Isolde Karle

2. Der religiose und soziale Kontext des Isenheimer Altars
2.1 Die mittelalterliche Passionsfrommigkeit

Das antike Christentum war nicht von Anfang an eine »Schmerzensreligions, son-
dern ibernahm zunichst das Ideal der Leidenschaftslosigkeit und Affektkontrolle
der stoischen Philosophie, das in der Antike sehr wirkmichtig war. Gemif3 des
Apathie-Axioms der stoischen Ethik galt es, von Affekten moglichst frei zu sein
und Schmerzen auszuhalten, aber nicht zu thematisieren, um die eigene Seelen-
ruhe zu erhalten und dem Schicksal standzuhalten. Entsprechend wurde auch Gott
als jemand gedacht, der keine Schmerzen kennt, der unempfindlich und damit oh-
ne Leidenschaften (Apatheia) ist. Bei der Darstellung der Schmerzen Jesu war man
deshalb zunichst zuriickhaltend. Ab dem 4./5. Jahrhundert dnderte sich dies all-
méhlich. »Am Ende der Antike beginnt [...] in der Liturgie wie in der theologischen
Literatur das urspriingliche biblische Bild des Schmerzensmannes allmihlich iber
das Apathie-Axiom der paganen Philosophie und heidnischen Umwelt zu trium-
phieren.«’

Doch kam es erst im Hochmittelalter zu einer Theologie und Religiositit, die
den Schmerz und das Leid des Gekreuzigten ins Zentrum riickte. Entscheidend
dafiir waren Bernhard von Clairvaux (1090-1153) und Franz von Assisi (um 1181-
1226). Fiir beide war es in je unterschiedlicher Weise elementar, sich Christi Leiden
zum Vorbild zu nehmen, es zu meditieren und nachzuahmen, um wie Christus mit
den Leidenden empfinden und fiir die Leidenden da sein zu kénnen.® Es kam zu
einer zunehmenden Emotionalisierung der Frommigkeit, zu einer leidenschaftli-
chen Sprache, die auch das Gottesbild betraf - auch Gottes Menschlichkeit, sein
Leiden und seine Schwiche wurden nun betont, wurde Gott doch ganz menschlich
in seinem Sohn. Nicht der triumphierende Christus, sondern der leidende Gekreu-
zigte trat damit in den Vordergrund: »Dieser zutiefst menschliche und Schmerz
empfindende Christus trug nicht linger die K6nigskrone, sondern die Dornenkro-
ne iiber einem Haupt von Blut und Wunden<®.

Um die Menschen zu retten, ging Gott mit der Inkarnation den menschlichen
Weg tiber den Korper und den Schmerz. Gott will die Menschen damit anrithren
und fiir sich gewinnen. »Weil sich Gott ganz auf die Menschen eingelassen hatte,
indem er kérperlich und zur Erfahrung fihig wurde, um ihnen seine Liebe nahe
zu bringen, konnten und kénnen die Menschen nun auch ihrerseits Zutrauen zu

7 Markschies, Christoph: »Der Schmerz und das Christentum. Symbol fir Schmerzbewalti-
gung?«, in: Ders., Schmerz 21 (2007), S. 347-352, hier S.350. Online verfiigbar unter: https:/
/doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0 vom [25.09.2020].

8 Zu Bernhard von Clairvaux siehe den Aufsatz von Katharina Greschat in diesem Band: »Trost
durch Schmerz? Schmerz, Leiden und Mitleiden bei Bernhard von Clairvaux«.

9 Ebd. S. 91.

14.02.2026, 10:07:58. op


https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0
https://doi.org/10.1007/s00482-007-0565-0

Die Passion Christi und menschliche Passionsgeschichten

ihm fassen. Sie erleben ihn Not und Schmerzen leiden und nehmen ihn schon
aus diesem Grund ganz und gar als Menschen wahr, der ihnen dhnlich ist. Mittels
ihrer Sinne empfinden sie Mitleid mit seinem Leid und seiner Not«.’® Erst durch
Leiden und Schmerz ist es demnach méglich, die grenzenlose Liebe Gottes mit
allen Sinnen zu begreifen. Der Schmerz Gottes und der Schmerz des Menschen
haben insofern in beide Richtungen erschlieRenden Charakter, ohne dem Schmerz
den Schmerz zu nehmen.

Es gab im Hochmittelalter auch ganz andere theologische Richtungen und
Frommigkeitsformen, doch wird der Kiinstler Matthias Griinewald mit seiner Ge-
dankenwelt und Asthetik an die eben skizzierte Passionsfrémmigkeit anschliefien
und sie mit seiner Kunst noch einmal in besonderer Weise akzentuieren.

2.2 Die Antoniter und die Mutterkornvergiftung"

Matthias Griinewald, geboren um 1480 und gestorben um 1528, eigentlich Mathis
Gothard-Nithart genannt, schuf den Isenheimer Wandelaltar zwischen 1512 und
1516. Der Prizeptor des Antoniterordens in Isenheim, Guy Guers, hatte ihn in Auf-
trag gegeben. Der Altar umfasst insgesamt drei Wandelbilder. Entscheidend fiir
das Verstindnis des Wandelaltars ist die soziale Rahmung durch den Antoniteror-
den, in dessen Klosterkirche der Wandelaltar seine Wirkung entfalten sollte. Die
Bilder des Altars waren nicht einfach fiir die allgemeine religiése Erbauung ge-
dacht, sondern wurden speziell fiir den Spitalorden und damit fir die Seelsorge
an Schwerkranken geschaffen.

Die Antoniter waren urspriinglich eine Laienbruderschaft, die im 11. Jahrhun-
dert gegriindet wurde und sich nach dem Heiligen Antonius (3./4. Jahrhundert)
nannte. Gegen Ende des 13. Jahrhunderts wurde die Laienbruderschaft von Papst
Bonifatius VIII. in einen Chorherrenorden umgewandelt.

Der Antoniterorden war ein Spitalorden, der sich von Beginn an der Pflege, Be-
handlung sowie spirituellen Begleitung von Kranken verschrieb. Im Vordergrund
standen dabei Patientinnen und Patienten, die unter der sogenannten Mutter-
kornvergiftung litten. Der Antoniterorden spezialisierte sich auf diese Krankheit.
»Durch ihre Spezialisierung unterschieden sich die Spitiler der Antoniter von der
Mehrzahl der anderen, die wenig mehr als Nahrung und Unterkunft zu bieten hat-
ten«*?. Der Orden breitete sich rapide aus, denn die Antoniter waren erstaunlich

10 Ebd.S.97.

11 Anregungen fir den folgenden Abschnitt verdanke ich einem Gesprach mit Dr. Isabel Gre-
schat, Direktorin des Museums »Brot und Kunst«in Ulm.

12 Clementz, Elisabeth: »Die Isenheimer Antoniter: Kontinuitdt vom Spatmittelalter bis in die
Frithneuzeit?«, in: Michael Matheus (Hg.), Funktions- und Strukturwandel spatmittelalter-
licher Hospitéler im europiischen Vergleich (Geschichtliche Landeskunde, Band 56), Stutt-
gart: 2005, S.161-174, hier S.167.

14.02.2026, 10:07:58. op

24


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Isolde Karle

erfolgreich und hatten »beachtliche[.] Leistungen auf dem Gebiet der Krankenpfle-

ge« und »bei der Behandlung des Antoniusfeuers«'

vorzuweisen. Die Vergiftung
durch das Mutterkorn lste stark brennende Schmerzen aus, deshalb auch die Be-
zeichnung Antoniusfeuer. Ab dem 13. Jahrhundert gab es in Isenheim im Oberelsass
eine Niederlassung des Ordens. Die Bliitezeit des Isenheimer Klosters mit Spital
und Hospiz lag im 14. Jahrhundert. Der Orden lebte von Stiftungen und Spenden,
in der Reformationszeit reduzierten sich die Geldmittel allerdings deutlich. Als ge-
gen Ende des 16. Jahrhunderts die Ursache der Mutterkornvergiftung annihernd
verstanden wurde, ging die Bedeutung des Ordens noch weiter zuriick. Im 18. Jahr-
hundert wurden die noch verbliebenen Hiuser in den Malteserorden iiberfiihrt.*

Wer in den Spitalorden aufgenommen werden wollte, musste ein Gehorsams-
geliibde ablegen und itbergab sein Eigentum oder jedenfalls Teile davon dem Or-
den. »Auch das dritte der Ordensgeliibde, das Versprechen der Keuschheit, fand bei
den vom Orden unterhaltenen und gepflegten Kriippeln seine Entsprechung. Ehe-

leute durften die Ehe nicht fortsetzen«®

, sie wurden zwar aufgenommen, durften
ihre Ehe aber nicht mehr mit sexueller Intimitit leben. Die Kranken wurden re-
gelrechter Teil des Ordens. Sie lebten und arbeiteten dort und wurden umgekehrt
gut versorgt, sowohl medizinisch als auch im Hinblick auf Kleidung und Nahrung.
Die durchschnittliche Verweildauer betrug etwa 20 Jahre.16

Die Mutterkornvergiftung war eine verbreitete, schwere Krankheit im Mittel-
alter. In ganz Europa traten Epidemien mit dieser Krankheit auf, vor allem zwi-
schen dem 9. und 13. Jahrhundert. Hervorgerufen wurde die Mutterkornvergiftung
durch einen Pilz des Getreides, vor allem Roggen war davon befallen. Mutterkorn
ist ein grofier schwarzer Pilzkérper, der beim Mahlen des Getreides nicht aussor-
tiert wurde. »Die Mutterkorn-Vergiftung trat jeweils im frithen Herbst auf, wenn
der Roggen der neuen Ernte vermahlen und verbacken wurde. Hauptalkaloid des
Mutterkornpilzes ist >Ergotamin«’, deshalb auch die Bezeichnung Ergotismus.

Das Mutterkorn sorgte fiir Krimpfe und eine Verengung der Blutgefifie, da-
durch wurden die Glieder brandig und schwarz und faulten schliefilich ab. »Je nach

13 Ebd., S.164.

14 Zur Geschichte des Antoniterordens vgl. ausfiihrlich: Mischlewski, Adalbert: Grundziige der
Geschichte des Antoniterordens bis zum Ausgang des 15. Jahrhunderts, unter besonderer Be-
riicksichtigung von Leben und Wirken des Petrus Mitte de Caprariis (Bonner Beitrage zur Kir-
chengeschichte, Band 8), Bohlau/Kéln/Wien: 1976.

15 Mischlewski, Adalbert: »Die Kranken im Memminger Antoniusspital«, in: Antoniter-Forum 4
(1996), S. 48-65, hier S. 55.

16 Vgl. ebd.,, S. 55-58. Mischlewski geht davon aus, dass die Kranken iber eine Rundumversor-
gung hinaus auch noch eigenes Geld zur Verfiigung hatten, vgl. ebd., S. 57.

17 Marquard, Reiner:»Die Versuchungstafel als Schlisselbild des Isenheimer Altars. Anmerkun-
gen zum reformationsgeschichtlichen Hintergrund der Kunst Mathias Griinewalds«, in: Wer-
ner Frick/Giinter Schnitzler (Hg.), Der Isenheimer Altar. Werk und Wirkung, Freiburgi.Br./Ber-
lin/Wien: 2019, S. 65-93, hier S. 80.

14.02.2026, 10:07:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Passion Christi und menschliche Passionsgeschichten

dem Grad der Vergiftung verursachte diese Krankheit Halluzinationen, Geschwii-
re und unsigliche Schmerzen. Sie lief} Extremititen absterben und machte auch
Amputationen erforderlich.<*® Die Antoniter entwickelten differenzierte Metho-
den fir die Behandlung dieser Krankheit. Brot und Wein spielten dabei eine wich-
tige Rolle. Die Antoniter backten weiles Brot ohne Mutterkorn, obwohl man von
dessen Gefihrlichkeit damals noch nichts wusste. Der Antoniterwein enthielt wie-
derum 14 Heilkriuter, die schmerzlindernd wirkten und die Verengung der Blutge-
fifle bekimpften.' Brot und Wein waren dabei nicht nur elementare Lebensmittel
und Zeichen der Lebensfreude, sondern als Gaben der Eucharistie zugleich von ho-
her religiéser Symbolik. Die Antoniter sahen eine tiefe Verbindung zwischen dem
Allerheiligsten und dem, was den Menschen guttut.

Dariiber hinaus verabreichten sie ihr mit Heilkrautern hergestelltes Antoniter-
balsam fiir die Wunden und sorgten fiir eine gute Nahrungsmittelversorgung der
Kranken, z.B. mit der Gabe von Schweinefleisch, was sich viele aufSerhalb des Or-
dens nicht leisten konnten. Geordnete Tagesabliufe und Hygieneregeln taten ein
Ubriges. Fiir den schlimmsten Fall hatten die Antoniter Wundirzte eingestellt, die
in der Lage waren, abgestorbene Gliedmafle zu amputieren. Wurde jemand am-
putiert und damit ein »Kriippel«, konnte er den Rest seines Lebens im Hospital
verbringen. Aus Briefen und Urkunden dieser Zeit wissen wir, dass die Versor-
gung der Antoniter weithin gerithmt wurde — eine bessere Pflege und Behandlung
konnten an Mutterkorn Vergiftete nicht bekommen.

Wie weit der Einzugsbereich des Isenheimer Spitalordens im 15. Jahrhundert
reichte, geht aus verschiedenen Urkunden hervor. So kam beispielsweise die an
Antoniusfeuer erkrankte Kunna Schwitzer 1422 aus Heidingsfeld bei Wiirzburg,
fast 400 Kilometer von Isenheim entfernt, um sich im Spitalorden in Isenheim
behandeln zu lassen.?°

18  Prater, Andreas: »Der Isenheimer Altar. Eine Einfithrung in seine Bildwelt und deren Inter-
pretation, in: Frick/Schnitzler: Der Isenheimer Altar (2019), S. 9-40, hier S.12.

19 Vgl. ebd., S.167. Siehe S.168 auch zum Folgenden.

20 Vgl. E. Clementz: 2005, S.165. Auch Frauen wurden aufgenommen, Elisabeth Clementz er-
wihnt neben Kunna Schwitzer namentlich auch Else Spar und Else Probstlin, die sich von
Antonitern behandeln liefen. Im Hinblick auf die Frauenfrage ist die Geschichte des Ordens
zu beachten: »1247 wurde aus der urspriinglichen Laienbruderschaft ein Chorherrenorden
und 1297 eine Abtei. Infolgedessen wurden 1298 neue Statuten verabschiedet, in denen die
Ordensangehdrigen in drei Klassen eingeteilt wurden: die Priester versahen den Chordienst
und betreuten Kranke und Pilger in geistlicher Hinsicht; den Laien oblag die materielle Seite
der Krankenpflege, und den Konversen [Laienbridern, I. K.] die einfachsten Dienste. Beson-
ders fiir die Frauen war dieser Wandel einschneidend. Frither waren sie mehr oder minder
gleichberechtigte Mitglieder der Bruderschaft, von nun an hatten sie im Prinzip nur noch als
Kranke oderim Lohnpersonal ihren Platz. In Isenheim [...] begegnen Antoniter ausschliefilich
als Kleriker.« Ebd., S.172.

14.02.2026, 10:07:58. op

243


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Isolde Karle

Doch nicht nur eine gute medizinische Versorgung war den Antonitern ein
grofles Anliegen, sondern auch die Seelsorge an Kranken. Dies ist auch mit Blick
auf den Wandelaltar von grofier Bedeutung. Anders als Laien und Pilgern war es
den an Mutterkornvergiftung Leidenden moglich, den Bezirk hinter dem Lettner
der Klosterkirche zu betreten, der sonst nur fiir die Ménche zuginglich war. Erst
dort war der Hochaltar Griinewalds sichtbar. »Es ist kaum zu bezweifeln, dass der
Anblick seiner Bildwerke Teil der Therapie war, gewissermafien als spirituelles Pen-
dant zu den physischen Kuren.«<** Mit der Meditation des Altarbilds verband sich
insofern eine »Ikonotherapie«*> — Heil und Heilung wurden in einem engen Zu-
sammenhang gesehen.

Wie ging nun Matthias Griinewald in seinen Gemailden auf den Kontext des
Spitalordens ein? Inwieweit beriicksichtigte er den besonderen Sitz im Leben, in
dessen Kontext sein Altar gestellt wurde? Wie trugen seine Bilder zur »Therapie«
einer duferst schmerzhaften Krankheit bei? Zwei Tafeln des Altars werden dazu
im Folgenden genauer betrachtet und interpretiert.

3. Der Isenheimer Altar
a) Die Kreuzigungsszene

Das Kreuzigungsbild dominiert das erste Wandelbild. Es war das grofite seiner
Zeit. Kreuzigungsbilder waren zwar typisch fiir das Mittelalter, doch Griinewalds
Darstellung war etwas vollig Neues — nie zuvor wurde die Kreuzigung derart scho-
ckierend und grausam dargestellt. Das Haupt Christi wird von einer itbergrofRen
Dornenkrone bedeckt, sein Korper ist itbersit mit Wunden und Stacheln — die Fol-
terzeichen sind tiberdeutlich sichtbar. Das Gesicht des Gekreuzigten ist schmerz-
verzerrt, die Lippen blau angelaufen und sein Mund leicht ge6ffnet. Griinewald
zeigte Mut zu einer realistischen Darstellung und forderte die Betrachter damit
zugleich zur compassio, zum Mitleiden heraus.?

Zugleich ging es Griinewald nicht darum, die Figuren der Kreuzigungsszene
historisch moglichst genau nachzubilden. So wird der Gekreuzigte iibergrofd dar-
gestellt, wihrend die anderen Figuren deutlich kleiner abgebildet sind, ganz be-
sonders Maria Magdalena. Uberdies wird Johannes der Tiufer links neben dem
Gekreuzigten abgebildet, obwohl er bereits Jahre vor Jesu Tod hingerichtet wurde.
Griinewald wollte ganz offensichtlich nicht einfach abbilden, was die biblischen

21 A. Prater: 2019, S.12.

22 Ebd, S.13.

23 Vgl. Walter, Peter: »Compassio«. >Einfithlung<als theologisches Motiv des Isenheimer Altars
damals und heutex, in: Frick/Schnitzler, Der Isenheimer Altar (2019), S. 131-153.

14.02.2026, 10:07:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Passion Christi und menschliche Passionsgeschichten

Kreuzigungsszene mit Johannes dem Tiufer

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_o022.jpg

Berichte von Jesu Kreuzigung vorgaben, sondern wich bewusst davon ab und in-
terpretierte mit seiner Bildkomposition das Leiden des Gekreuzigten neu. In krea-
tiver Weise verschrinkte er in und mit seiner Kunst die Erfahrungen der kranken
Betrachter des Bildes mit dem Schmerz des Gekreuzigten und entfaltete dabei eine
Kreuzestheologie eigener Art.

Bemerkenswert ist, dass das Kreuzigungsbild des Isenheimer Altars zeitgleich
zur Psalmenvorlesung von Martin Luther in Wittenberg entstand und verbliiffen-
de Ahnlichkeiten mit Luthers theologia crucis aufweist.>* Es ist der Gekreuzigte, der
zum Heiland wird und in dem der Schmerz Gottes ob des Leidens und der Siinde
der Menschen sichtbar wird. Gott zeigt sich im Gekreuzigten als ein Gott, der sich
hingibt und der gerade darin den Leidenden und Sterbenden nahe ist. »Gott ver-

24  Vgl.R. Marquard: 2019, insbes. S. 75ff.

14.02.2026, 10:07:58. op

245


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_022.jpg

246

Isolde Karle

birgt sich in Leiden und Tod und als derartig Verborgener prisentiert er sich als
der durch Barmherzigkeit wirksame Gott.«?

Die Kreuzigungsszene lisst einen erschauern. »An einem roh gezimmerten
Kreuz mit nach unten gebogenem Querbalken hingt Christus riesenhaft grof} in
furchterregender Nihe.«?® Links neben ihm steht Johannes der Tiufer. »Er muss
wachsen, ich aber muss kleiner werden« steht in lateinischer Schrift neben ihm. Jo-
hannes der Tiufer weist mit seinem iiberlangen Finger die verzweifelt Trauernden
und mit Christus Leidenden wie die Betrachter des Bildes darauf hin, dass dieser
verunstaltete, hilflos Sterbende nicht das Ende, sondern der Anfang ist, dass der
Gekreuzigte wachsen soll und wird — trotz seines Todes und iiber seinen Tod hin-
aus. Johannes selbst nimmt sich zuriick und verweist auf den Gekreuzigten und
seine Botschaft. Christus kommt als Gekreuzigter dabei gleich auf zwei Ebenen
im Bild vor: »in bestiirzender Korperlichkeit und zugleich in symbolischer Form
als das Lamm mit Kreuzstab und Blutkelch.«*” Das Salbgefif$ von Maria Magda-
lena am Kreuzesstamm verweist bereits auf die Grablegung.

Der Gekreuzigte wird als noch lebender, im Sterben begriffener Mensch dar-
gestellt. »Ein durchgehender Tonus spannt diesen Leib, zerrt und spreizt die Fin-
ger der nageldurchbohrten Hinde, verkrampft die Fiile und Zehen [..]. Und das
bedeutet, dass er nicht im Tod gelést und zusammengesackt, sondern ungeach-
tet seiner Verfirbung und der Seitenwunde sterbend, aber noch am Leben und
voll Schmerzempfindung ist und dies durch Korpersprache und Pathognomie du-
Rert.«*8 Die Augen sind zwar geschlossen, aber die Brauen heftig zusammengezo-
gen — der Gekreuzigte scheint sein Leiden mit vollem Bewusstsein aufzunehmen.
Auf anderen Bildern von Griinewald, auf denen der tote Gekreuzigte dargestellt
wird, fehlen solche Vitalmerkmale. Andreas Prater resiimiert: »Wire Christus hier
in der Kreuzigung als bereits Toter dargestellt, so wiirde eine wesentliche Briicke
zur emotionalen Rezeption durch den Betrachter fehlen. Als lebender Leidender
aber bietet er sich hier zur Identifikation firr den von Qualen gemarterten Patien-
ten dar. Seine eigene Passion sieht er in jener des Gottesssohnes vorgelebt und ins
Ubermaichtige gesteigert.«*

Der Ausdruck des gepeinigten, aber noch lebenden Christus bietet den Patien-
tinnen und Patienten eine Gemeinschaft des Leidens an - sie finden in dem Schick-
sal Jesu, das er mit ihnen teilt, Trost. Die Identifikation wird noch dadurch gestei-
gert, dass der leidende Christus Zeichen der Mutterkornvergiftung an sich trigt:
die gespreizten Finger, die Farben des Korpers, die der zeitgendssischen Krank-
heitsbeschreibung entsprechen, die Wunden, die nicht bluten, die blauen Lippen,

25  Ebd.,S.77.

26  A.Prater: 2019, S.13.
27  Ebd.

28 Ebd,S.14.

29 Ebd, S.15.

14.02.2026, 10:07:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Passion Christi und menschliche Passionsgeschichten

die die Atemnot des Ergotismus anzeigen, sind einschligige Symptome. Sie zeigen
den Kranken, dass Christus selbst die Spuren des Antoniusfeuers an sich trug — er
kennt ihre Marter und Pein. Nichts ist ihm fremd.

Doch nicht nur der Gekreuzigte wird zur Identifikationsfigur in der Kreuzi-
gungsszene, auch die drei Figuren zu seiner Rechten leiden im héchsten Mafd mit
dem Gekreuzigten mit. Der Jinger Johannes nimmt sich dabei der Mutter Jesu an
und fingt sie in ihrer Ohnmacht auf. Johannes’ Gesicht ist dabei schmerzverzerrt,
Maria selbst wirkt fast tot, so leichenblass und leblos wird sie dargestellt. Sie ist in
ihrer Ohnmacht mit ihrem Sohn verbunden.

Maria Magdalena ist als Einzige dem Gekreuzigten zugewandt, ihr Gesicht ist
voller Schmerz und Verzweiflung, ihre Hinde sind flehentlich nach oben gerichtet:
Sie kann nicht fassen, was sie sieht. Alle drei trauern intensiv um den geliebten,
sterbenden Jesus und versuchen sich dabei wechselseitig beizustehen. Sie leiden
mit Jesus mit, sind in der compassio miteinander vereint und zeigen damit zugleich
den Kranken und ihren Angehérigen, dass sie auch mit ihnen mitleiden und sie
nicht allein sind in ihrer Not. Sie erfahren durch die Vergegenwirtigung des Lei-
dens Christi und seiner Jiingerinnen und Jiinger Trost.

Matthias Griinewald stellte mit seiner Kreuzigungsdarstellung einen unmit-
telbaren Bezug zwischen Jesu Kreuzigung und der Gegenwart der Betrachterinnen
und Betrachter her. Es ging ihm darum, dass die Kranken in Isenheim in der Iden-
tifikation mit Christus und seinen nichsten Jiingerinnen und Jingern Trost und
Halt finden und nicht ins Bodenlose fallen.

b) Die Versuchungstafel

Die Versuchungstafel, die auf einem der beiden Fligel des dritten Wandelbildes
platziert ist, unterstreicht die Interpretation der Kreuzigungsszene und figt ihr
noch weitere berithrende Aspekte hinzu. Gritnewald stellt hier vordergriindig eine
Szene aus dem Leben des Eremiten Antonius dar, wie sie in der Vita Antonii (um
360) von Athanasius dem GrofRen aufgeschrieben wurde. Antonius liegt hier am
Boden und wehrt sich gegen die Angriffe der Dimonen und teuflischen Figuren,
die ihn bedringen und auf ihn einschlagen, ihm den Mantel entreiffen und ihn
schidigen und verletzen wollen. Antonius wird in der Vita Antonii als Streiter gegen
die Didmonen beschrieben - das wird hier anschaulich. Doch auch in dieser Szene
bildet Gritnewald nicht einfach ab, was die Legende vorgibt, vielmehr verkniipft
er die Bilder mit den Erfahrungen der an Mutterkornvergiftung Leidenden, fiir
die der Altar bestimmt ist. Die Bilder geben der Erzihlung damit eine ganz neue
Interpretation.

Untersuchungen iiber die Wirkstoffe des Mutterkorns haben gezeigt, dass sie
mit LSD verwandt sind. Seit den 1930er Jahren ist dies bekannt und nachgewie-
sen — deshalb ruft das Antoniusfeuer auch Halluzinationen hervor. Die Phantasie-

14.02.2026, 10:07:58. op

247


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248  Isolde Karle

Versuchungstafel mit dem Einsiedler Antonius

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewa
1d_o15.jpg

14.02.2026, 10:07:58. op


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mathis_Gothart_Gr%C3%BCnewald_015.jpg

Die Passion Christi und menschliche Passionsgeschichten

gestalten, die Antonius bedringen, sind insofern keine Dimonen im wortlichen
Sinn, sondern veranschaulichen plastisch die Angst- und Horrorvisionen, die bei
schwerer Mutterkornvergiftung auftreten. Gritnewald kannte offenbar sehr genau
die Erregungszustinde, Phantasien und Krimpfe, in die die Krankheit Betroffene
stiirzen konnte.?° Die Teufel und Dimonen sind mithin eine Anspielung auf die
Halluzinationen, die von einer Mutterkornvergiftung hervorgerufen werden konn-
ten. Sie bringen die Erlebnisse der Kranken zur Darstellung, die sich nicht mehr
zu helfen wissen und sich vermutlich mit ihren Horrorvisionen nur schwer mit-
teilen und verstindlich machen koénnen. Die Kranken fithlen sich durch die Dar-
stellung der Versuchungsszene nicht nur verstanden, sondern kénnen auch Trost
und Hoffnung daraus schdpfen: Sie sehen, dass Antonius zwar in duflerstem Maf}
angefochten und terrorisiert wird, aber letztlich unversehrt bleibt. Das ist als Er-
mutigung zu verstehen, die Krankheit erdulden und letztlich auch iiberstehen zu
konnen.

Vorne links in der Ecke liegt ein Schwerkranker, der bei Antonius Schutz zu
suchen scheint. Sein Kérper ist iibersit mit Symptomen des Antoniusfeuers — die
Geschwiire, der aufgeblihte Bauch, der griin-blau-schwarz verfirbte Leib und der
verfaulte linke Armstumpf weisen darauf hin. Eine grofRe korperliche Pein wird
hier abgebildet. Der Blick des Kranken richtet sich gen Himmel, von wo das géttli-
che Licht von Gottvater auf ihn fillt. Rechts unten ist wiederum ein Zettel an einem
Baum angebracht mit einer lateinischen Inschrift, die iibersetzt lautet: »Wo warst
du, guter Jesus, wo warst du? Warum bist du nicht erschienen, um meine Wunden
zu heilen?«3! Die Klage der Verlassenheit erinnert an Jesu Klage der Gottverlassen-
heit am Kreuz (Mk 15,34). Zugleich ist die Frage nach dem Warum des Leides eine
ganz moderne Frage. Griinewald vermag es, beides, Leiden und Erlésung, hoch-
dramatisch in Szene zu setzen. »Leiden (die Frage auf dem Zettel am Baumstrunk)
und Gotteserfahrung (Empyreum) sind fiir den Kranken gleichzeitig, d.h. Gott ist
ihm im Leiden gegenwirtig.«3>

Mit dieser Interpretation geht Griinewald tiber die Ordenslegende hinaus. Zu-
gleich unterhohlt seine ins Bild gesetzte Theologie den Ablassgedanken: Entschei-
dend ist der Versdhnungs-, nicht der Lohngedanke. Der Glaube setzt auch nicht
auf eine Institution, sondern hilft dem und der Einzelnen zu leben und zu ster-
ben — wie dem schwer Kranken und Verstiimmelten unten links in der Ecke. Und:
Der Glaube bewirkt »ein menschenfreundliches Diakonat an den durch Krankheit

30  Vgl. dazu ausfiihrlich: Bauer, Veit Harold: Das Antonius-Feuer in Kunst und Medizin (Sit-
zungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften. Mathematisch-naturwissen-
schaftliche Klasse. Supplement zum Jahrgang 1973), Berlin/Heidelberg/New York: 1973.

31 Vgl.R. Marquard: 2019, S. 84.

32 Ebd.,S.8s5.

14.02.2026, 10:07:58. op

249


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Isolde Karle

Ausgegrenzten«<>®, wie ihn die Antoniter vorbildlich praktizieren. Es geht Griine-
wald um Trost in der Durchbrechung der Isolation des Schmerzes, um Krankheit
und Erlésung - und nicht um den Zusammenhang von Krankheit und Schuld. Dass
Griinewald damit reformatorischem Gedankengut nahesteht, liegt auf der Hand.
Der Isenheimer Altar legt den Akzent auf einen barmherzigen Gott, der den Men-
schen — insbesondere den Leidenden — zugewandt ist und bleibt. Nicht zuletzt das
schénste Bild des Altars, das Engelskonzert mit seinen héchst intensiven Farben,
die im Mittelalter ihresgleichen suchen, akzentuieren die eschatologische Hoff-
nung in allem Leid und den Sieg der Engel iiber Teufel und Dimonen.

4. Realismus des Schmerzes und Mut zur Hoffnung

Schmerz ist oft unsagbar und dringt doch nach einem sprachlichen oder kiinstleri-
schen Ausdruck. »Gelingt es nicht, den Schmerz zu thematisieren und ihn sinnvoll
in Sprache zu bannen, verschwindet die Welt: Das Schmerz-Ego erfihrt sich als
gefangen.«** Schmerz ist eine einsame Erfahrung, sie bedarf deshalb der sozia-
len Anerkennung und damit der Gemeinschaft. Erst wenn Schmerz einen sozialen
Ausdruck findet, kann er in Leid transformiert und damit auch gedeutet und be-
arbeitet werden.

Der Protestantismus hat das im Hinblick auf die Musik immer gewusst. So hat
Johann Sebastian Bach den Schmerz in seinen Kantaten, Passionen und Chori-
len hochst eindriicklich zum Klingen gebracht. Er reflektierte dabei explizit, dass
das Leitbild des Kreuzes uns helfen kann, schmerzhafte Verlusterfahrungen im ir-
dischen Leben zu ertragen. »Musik ist so reichhaltig und bis heute attraktiv und
uniibertroffen darin, dass sie die Polarititen von Dissonanz und Konsonanz in ei-
ner Spannweite auslotet, die einzigartig ist. Anders gesagt: Gerade Musik, die sich
dem Schmersz stellt, kann grofie Musik werden.«3 So ist es auch mit der bildenden
Kunst.

So sehr Martin Luther die Musik zu schitzen wusste, so begrenzt war sein
Sinn fiir die Artikulationsmoglichkeiten der bildenden Kunst.?® Vielleicht ist das

33 Ebd., S. 78.

34  Wils, Jean-Pierre: »Der Schmerz und das Leiden. Uber Sprache und Identitit als Probleme
theologische Ethik, in: Gerhard Hover (Hg.), Leiden. 27. Internationaler Fachkongress fiir
Moraltheologie und Sozialethik (September 1995 K6In/Bonn), Miinster: 1997, S. 95-130, hier
S.106.

35  Klek, Konrad:»Schmerz in Theologie und Frommigkeitsgeschichte. Im Fokus von Kirchenlied
und Kirchenmusikg, in: Praktische Theologie 49 (2014), S. 213-220, S. 219.

36  DieThese stiitzt sich vor allem auf Luthers Invokavitpredigten. Luthers Worte gegen die Wit-
tenberger Bilderstiirmer in den Invokavitpredigten von 1522, die im Nachlass von Matthias
Grinewald gefunden wurden, haben den Kiinstler vermutlich von Luther distanziert. Bilder,
so stellt Luther dort fest, sind weder gut noch bdse, man mag sie haben oder auch nicht.

14.02.2026, 10:07:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Passion Christi und menschliche Passionsgeschichten

der Grund, weshalb sich Matthias Griinewald nicht explizit der reformatorischen
Bewegung anschloss, obwohl er ihr inhaltlich nahestand und etliche Schriften Lu-
thers in seinem Nachlass gefunden wurden.?” Griinewalds Kunst war keine scha-
blonenhafte Bedarfskunst, die nur wiederholte und ins Bild setzte, was andernorts
schon mit Worten hinreichend gesagt worden war. Grinewald schuf eine eige-
ne Bildsprache, die iiber Worte hinausging und die Kithnheit hatte, die Schénheit
Gottes in der Asthetik des Hisslichen zu fassen. Otto Dix faszinierte genau das am
Isenheimer Altar: Griinewalds Gekreuzigter zeigt die Wirklichkeit und Hisslich-
keit eines zu Tode Gefolterten, er schlief’t sich nicht den »schénen Bild-Liigen in
der christlichen Malerei«*® an, sondern zeigt Mut zu einem beklemmenden Rea-
lismus. Bis heute vermitteln die eindringlichen Bilder des Isenheimer Altars die
Botschaft: »[Glerade da, wo es zum Davonlaufen ist, hilt das Hochste stand, und
das, was abstiirzen méochte ins Bodenlose, findet seinen Halt.«*°

Der Isenheimer Altar wurde als Meisterwerk der Kunstgeschichte gegen En-
de des 19. Jahrhunderts wiederentdeckt und vor allem im 20. Jahrhundert breit
und vielfiltig rezipiert — in der Literatur, in der Kunst, in der Musik und auch in
der Theologie. In und nach den Weltkriegen wurde der Altar zu einem Sinnbild
fiir die traumatischen Erfahrungen des Krieges. Viele bekannte Kiinstler bezogen
sich auf den Isenheimer Altar wie z.B. Pablo Picasso, Max Beckmann, Paul Klee
u.v.a.m., doch keiner tat es so kontinuierlich und intensiv wie Otto Dix: Mehr als
hundert Werke von Dix kniipfen an Gritnewalds Meisterwerk an. Paul Hindemith
schrieb eine eigene Sinfonie und Oper zu »Mathis der Maler«. Paul Tillich bezeich-
net den Altar als »greatest German picture ever painted«*® und Karl Barth hatte
ein Leben lang einen grof3formatigen Kunstdruck der Kreuzigungsszene vor sei-

Besser wire es, sie nicht zu haben. Vgl. WA 10/3, S. 26-28 u. S. 35. Bilder sind fiir Luther ein
Adiaphoron. Fiir Gritnewald ist das Bild hingegen nicht nur Instrument fir die Veranschau-
lichung einer Botschaft, sondern die Sache selbst. Das unterscheidet seine Kunst auch von
der eher schlichten Veranschaulichungskunst eines Lukas Cranach, die ikonographisch zu
verdoppeln suchte, was theologisch bereits gesagt worden war. Melanchthon hat diesen Un-
terschied wahrgenommen und kommentiert. Vgl. zum Ganzen: Marquard: 2019, S. 73f.

37  Reiner Marquard sieht eine Affinitat zwischen der Kunst Criinewalds und der Theologie
der Wittenberger. Er bezieht sich dabei auf Heike Hagedorn und Karen van den Berg, die
herausgearbeitet haben, dass und wie sich das reformatorische Gedankengut auf Griine-
walds Kunstschaffen auswirkte. Melanchthon spricht von Grinewald geradezu vertraulich
von »Matthias«—anders als von Diirer, der nur mit dem Nachnamen genannt wird. Vgl. Mar-
quard: 2019, S. 67f.

38  Otto Dix in einem Interview, zit.n. Schubert, Dietrich: »Griinewald-Impulse im Werk von Otto
Dix«, in: Frick/Schnitzler, Der Isenheimer Altar (2019), S. 197-227, hier S. 221.

39  R.Marquard: 2019, S. 79.

40  Tillich, Paul: On Art and Architecture, Jane Dillenberger/John Dillenberger (Hg.), New York:
1989, hier S. 99.

14.02.2026, 10:07:58. op

251


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Isolde Karle

nem Schreibtisch hingen — in seiner Theologie allerdings immer mit dem Fokus
auf den Zeigefinger des Johannes, weniger auf die Kreuzigung selbst.*

Die Passion Christi wird im Isenheimer Altar in die Passionsgeschichte der
Menschen eingebettet — und die menschlichen Passionsgeschichten werden wie-
derum zum Schliissel fir die Passion Christi. Beide beziehen sich wechselseitig
aufeinander. Die Passion Christi fihrt die Gliubigen zur compassio, zum Mitlei-
den mit den Leidenden, zur Empathie mit allen Schmerzgeplagten und Gefolterten
und zu einem helfenden Engagement fiir Kranke, Schwache und Verletzte. Beriih-
rend ist dabei nicht nur, wie realistisch sich Griinewalds Bilder den Abgriinden des
Schmerzes stellen, sondern wie sie zugleich auf zarte Weise Trost vermitteln. Oh-
ne eine Gemeinschaft des Schmerzes und ohne das Vertrauen auf die Zuwendung
und Barmherzigkeit Gottes ist Schmerz nicht zu ertragen. Die religiose Kommu-
nikation der Gegenwart tite gut daran, die Erinnerung an das Leiden Christi in
dieser Vieldimensionalitit zu pflegen und damit Schmerz und Leid ungeschént
zum Ausdruck zu bringen, aber auch den Mut zu haben zu trésten und Hoffnung
zu wecken mit Blick auf den Gekreuzigten und Auferstandenen.

41 ZurlLiteraturvgl. Aurnhammer, Achim: »Der Isenheimer Altar in der Literatur der Klassischen
Moderne, in: Frick/Schnitzler, Der Isenheimer Altar (2019), S. 155-181 und: Olaf Peters, »Letzte
Grenzen der Verzweiflung«. Griinewald und die Moderne Kunst am Beispiel von Lovis Corinth
und Alois ]. Schardyt, in: Frick/Schnitzler, Der Isenheimer Altar (2019), S.183-195; zu Otto Dix
vgl. D. Schubert: 2019; zu Karl Barths Rezeption vgl. Marquard, Reiner: Karl Barth und der
Isenheimer Altar (Arbeiten zur Theologie, Band 80), Stuttgart: 1997; zu Paul Hindemith vgl.
Schaal-Gotthardt, Susanne: »Ist, dass du schaffst und bildest, genug?< Griinewald-Rezeption
in Paul Hindemiths Sinfonie und Oper Mathis der Maler«, in: Frick/Schnitzer, Der Isenheimer
Altar (2019), S. 229-249.

14.02.2026, 10:07:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839455470-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

