Jenseits von Prozedur und Substanz.
Jacques Derrida und die normative

Demokratietheorie

OLIVER FLUGEL

Die Diskussionen der normativen Demokratietheorie der Gegenwart werden
ebenso wie die Uberlegungen in den Hauptstromungen der praktischen Philoso-
phie im Wesentlichen durch zwei Grundpositionen gepragt: Auf der einen Seite
steht dabei ein — in loser ideengeschichtlicher Nachfolge des Aristoteles — an
substanziellen Uberlegungen orientierter Ansatz, der in der zeitgendssischen
politischen Theorie vor allem von Autorinnen und Autoren kommunitaristischer
Provenienz stark gemacht wird. Auf der anderen Seite sind hingegen jene Posi-
tionen zu verorten, die — wie etwa der politische Liberalismus, aber prominent
auch die Diskurstheorie Jiirgen Habermas’ — ein Ende substanziellen Denkens
proklamieren und stattdessen auf prozedurale Losungsvorschlige setzen. Jacques
Derridas politische Philosophie, die sich gemil der heideggerschen Neuausrich-
tung von Philosophie als ein Ins-Fragen-Kommen und Im-Fragen-Bleiben ver-
steht, l4sst sich als grundsitzliche Alternative zu beiden Positionen rekonstruie-
ren. In exemplarischer Abgrenzung zu den demokratietheoretischen Uberlegun-
gen Charles Taylors und Habermas’ wird es im Folgenden in erster Linie darum
gehen, Derridas Beitrag zu den Problemen und Fragestellungen einer normativen
Demokratietheorie zu diskutieren. Im Zentrum steht dabei eine Auseinanderset-
zung mit seinem Denken einer démocratie a venir, das auf sein Anregungspoten-
tial fiir eine normative Theorie der Demokratie kritisch befragt werden soll. Trotz
verschiedener Probleme, die im Verlauf dieser Befragung hervortreten werden,
bietet Derridas politische Philosophie, so meine These, fruchtbare Anregungen
fiir eine Theorie reflexiver Institutionen, auf deren Grundlage sich die Konturen
einer normativen Demokratietheorie gewinnen lassen. (Eingedenk der gebotenen
Kiirze kann ich Derridas Denken nur bis zu dem Punkt rekonstruieren, an dem
seine Fruchtbarkeit fiir eine andere normative Theorie der Demokratie sichtbar

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | OLIVER FLUGEL

wird. Sie zu entfalten, bediirfte der Durchfithrung einer Theorie reflexiver Insti-
tutionen, die hier nicht geleistet werden kann.)

Diese Argumentation werde ich in drei Schritten thetisch skizzieren. Anhand
der kommunitaristisch ausgerichteten politischen Theorie Charles Taylors wird
zundchst die Vorstellung thematisch, demokratisches Selbstregieren sei auf eine
durch gemeinschaftliche Hintergrundbilder gespeiste Kollektivethik konstitutiv
verwiesen (1). Demgegeniiber versucht Habermas durch seine diskurstheoreti-
sche Begriindung des demokratischen Rechtsstaates' eine prozeduralistische
Normativitdt demokratischen Selbstregierens zu denken, die ohne den Riickhalt
durch eine gemeinschaftliche Ethik auszukommen vermag (2). Gegen diese bei-
den prima facie disparaten Positionen ldsst sich mithilfe der Dekonstruktion ein
gemeinsamer Einwand geltend machen: Sowohl Habermas als auch Taylor be-
mithen sich in gewisser Weise um eine Grundlegung der Demokratie und ver-
bleiben damit im Bannkreis jenes aneignenden Logozentrismus, dessen Grund
aufzuwiihlen sich Derrida anschickt. Innerhalb seiner politischen Philosophie
bemiiht er sich — und damit geht er iiber die bloB negative Aufgabe des Aufwiih-
lens hinaus — positive Peripetien zumindest vorzubereiten (3).

1. Das gute Leben (in) der Gemeinschaft und
die Idee der Demokratie: Charles Taylor

Taylor entwirft das Programm seiner politischen Philosophie und Theorie unter
der fiir seine Uberlegungen leitenden Fragestellung Wieviel Gemeinschaft braucht
die Demokratie?* Instruktiv fiir sein Verstindnis politischer Selbstbestimmung
sind hierbei kategoriale Uberlegungen, die er im Anschluss an den bis heute
bahnbrechenden Aufsatz Zwei Freiheitsbegriffe’ von Isaiah Berlin angestellt hat.

1 Vgl beispielsweise Jurgen Habermas: Faktizitit und Geltung. Beitrige zur Diskurs-
theorie des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1994; ders.: Die Einbezichung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1999.

2 Charles Taylor: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsétze zur politi-
schen Philosophie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002. Neben den in dieser Aufsatz-
sammlung enthaltenen Schriften zu Fragen nach der Moglichkeit demokratischer
Selbstbestimmung hat sich Taylor andernorts und an fritheren Stellen seines Werkes
der damit verbundenen Problemstellungen angenommen. Vgl. vor allem Charles
Taylor: ,,Der Irrtum der negativen Freiheit®, in: ders., Negative Freiheit? Zur Kritik
des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1992, S. 118-144;
ders.: ,,Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitaris-
mus®, in: Axel Honneth (Hg.), Kommunitarismus. Eine Debatte {iber die morali-
schen Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt/Main, New York: Campus-
Verlag 1993; ders.: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frank-
furt/Main: Fischer-Verlag 1993.

3 Isaiah Berlin: ,,Zwei Freiheitsbegriffe®, in: ders., Freiheit. Vier Versuche, Frankfurt/
Main: Fischer-Verlag 1995, S. 197-256.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 121

Gleich Berlin unterscheidet Taylor einen negativen von einem positiven Begriff
der Freiheit, wobei ersterer in seiner radikalen Fassung Freiheit lediglich als
Wegbleiben von Hindernissen begreift und damit jenen Anspruch auf Selbstver-
wirklichung aufgibt, der fiir einen positiven Begriff der Freiheit konstitutiv ist.*
Die Moglichkeit eines solchen positiven Freiheitsverstindnisses, das infolge sei-
ner Konzentration auf Fragen der Selbstbestimmung eine wesentliche Vorausset-
zung fiir einen gehaltvollen Begriff von Demokratie darstellt, lasst sich durch eine
giitertheoretische Unterscheidung Taylors erldutern. Dieser zufolge lassen sich
konvergente Giiter annehmen, die einen gemeinsamen Wert nur durch eine kon-
tingente Interessenkonvergenz gewinnen, wohingegen gemeinsame Giliter im
eigentlichen Sinne von geteilten Handlungen und Bedeutungen in einem konstitu-
tiven Sinne abhingen.” Demokratietheoretisch interessant ist diese Distinktion
deswegen, weil ,,die Identifikation des Biirgers mit der Republik als gemeinsames
Unternehmen im wesentlichen die Anerkennung eines gemeinsamen Gutes ist*.°

Taylors eigenes Modell schlieBt ideengeschichtlich an Alexis de Tocquevilles
Uberlegungen an. Dieser hatte in seiner Studie Uber die Demokratie in Amerika’
mit Nachdruck sowohl auf die Bedeutung geteilter Werte und Giiter hingewie-
sen® als auch eine besondere konzeptuelle Sensibilitét fiir die mit der demokrati-
schen Regierungsform verbundenen Gefahren eines Despotismus entwickelt.”
Diese (tocquevilleschen) Einsichten sind es, an die Taylor seine eigenen Uberle-
gungen anschlief3t:

Es [Taylors Modell, O.F.] stiitzt sich ebenfalls stark auf die biirgerlich-humanistische

4 Der Umstand, dass Taylor seiner Selbsteinschitzung zufolge (vgl. Ch. Taylor: ,,.Der
Irrtum der negativen Freiheit®, S. 122) in seiner eigenen Betrachtung dieser begriff-
lichen Distinktion gegeniiber den berlinschen Uberlegungen den Akzent verschiebt,
scheint mir ob der groBen konzeptuellen Ubereinstimmungen vernachlissigbar. In
Taylors Rekonstruktion hatte Berlin negative Freiheit als Freiheit von Einmischun-
gen verstanden und positive Freiheit mit Fragen der (Selbst-)Herrschaft zusammen-
gebracht. Taylor selbst hingegen will positive Freiheit in erster Linie als ,,Ausiibung
von Kontrolle tiber das eigene Leben™ (ebd.) verstanden wissen und fasst sie im
Gegensatz zu einem Moglichkeitsbegriff der Freiheit, wie er sich bei den meisten
negativen Modellen identifizieren lésst, die lediglich auf Handlungsoptionen, nicht
jedoch auf deren Realisierungsbedingungen den Blick richten, als ,,Verwirkli-
chungsbegriff*, da wir nach einem positiven Verstidndnis nur dann frei sein kénnen,
wenn ,,wir tatsdchlich iiber uns selbst und die Form unseres Lebens bestimmen*
(ebd.) — analog dazu heif3t es bei Berlin: ,,Die positive Bedeutung des Wortes ,Frei-
heit‘ leitet sich aus dem Wunsch des Individuums ab, sein eigener Herr zu sein.* (1.
Berlin: ,,Zwei Freiheitsbegriffe®, S. 211) Im Unterscheid zu Berlin, der vor allem auf
die konstitutive Bedeutung zentraler Gehalte der negativen Freiheit fiir jedes Frei-
heitsverstidndnis hinweist, optiert Taylor freilich fiir einen Begriff positiver Freiheit.
Vgl. Ch. Taylor: ,,Aneinander vorbei®, S. 114.

Ebd., S. 115.

Alexis de Tocqueville: Uber die Demokratie in Amerika, Stuttgart: Reclam 1985.
Ebd., S. 219ff.

Ebd., S. 340ff.

O 0 3 O\

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | OLIVER FLUGEL

Tradition, aber anders als das auf Rousseau zuriickgehende Modell. Es rdumt Konkur-
renz und Streit den Platz ein, der ihnen in einer freien Gesellschaft gebiihrt; darin unter-
scheidet es sich von der Theorie des Gemeinwillens. Dennoch geht dieses dritte Modell
davon aus, daf es fiir die Mitglieder der Gesellschaft einen zentralen, einheitsstiftenden
Identifikationspol gibt; darin entfernt es sich von der Skonomischen Theorie.'?

Den im Zitat erwéhnten Identifikationspol erblickt Taylor im Gesetz ,,als dem
Inbegriff der zentralen Institutionen und Verfahrens des politischen Systems*,"
dem er ein durch Montesquieus Idee eines Geistes der Gesetze, der in deren sitt-
licher Verkorperung besteht, inspiriertes Verstindnis unterlegt,'” indem er es als
gemeinschaftliches Gut begreift.

Die gemeinsame Klammer von Taylors Demokratietheorie besteht in der
These, dass Demokratie einer starken kollektiven Identitit bedarf.'> Durch diese
Annahme wird nicht nur das demokratietheoretische Denken Taylors verbunden,
sondern sie stellt gleichzeitig den Zusammenhang zwischen diesem und seinen
Uberlegungen zur praktischen Philosophie her, die er ja bekanntlich als eine Er-
kundung der Entstehung der neuzeitlichen Identitdt und eine damit einhergehen-
de Kritik individualistischer Morallehren angestrengt hatte; der Identitéitstopos
stellt so gesehen das einigende Band des taylorschen Denkens dar. Eine Zusam-
menschau dieser beiden Untersuchungsfelder unternimmt Taylor in seinem viel-
diskutierten Essay tiber den Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung.

Dort legt er sich die fiir seinen eigenen Entwurf programmatische Frage vor,
,»ob jede auf einer Anerkennung universeller Fihigkeiten grindende Politik
der allgemeinen Menschenwiirde in eine derartige Homogenisierung miinden
muB“,"* wie sie sich nach seiner Einschitzung in einem vom kantischen Denken
ausgehenden Liberalismus zum Ausdruck bringt, der Ideen des guten Lebens zu-
gunsten eines Neutralititsgebots verwirft.'> Gegen einen solchermaBen verstan-
denen Liberalismus bringt er im Kern zwei Argumente in Anschlag, die dessen
Forderungen den Boden entziehen sollen. Das erste Argument wendet gemein-
sam mit Vertretern einer Politik der Differenz gegen einen auf Neutralitit be-
dachten Liberalismus ein, dass dieser die kulturelle Reproduktion besonderer
Gemeinschaften konzeptuell nicht gewéhrleisten konne, da er die Besonderheiten
zugunsten der Neutralitit einebne.'® Mit dem zweiten Argument attackiert er die-
sen Liberalismus gleichsam frontal, indem er die Plausibilitit von dessen eigenen

10 Ch. Taylor: ,,Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?*, in: ders., Wieviel
Gemeinschaft braucht die Demokratie?, S. 11-19, hier: S. 19.

11 Ebd.

12 Vgl. Charles-Louis de Montesquieu: Vom Geist der Gesetze, Stuttgart: Reclam
1994.

13 Charles Taylor: ,,Demokratic und Ausgrenzung®, in: ders., Wieviel Gemeinschaft
braucht die Demokratie?, S. 30-50, hier: S. 32.

14 Ch. Taylor: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, S. 43.

15 Vgl. ebd., S. 50f.

16 Ebd., S. 55.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 123

Pramissen in Zweifel zieht. Entgegen dem liberalen Selbstverstindnis konne
mitnichten von einer kulturellen Neutralitit einer Politik der rechtlichen Gleich-
behandlung gesprochen werden, stattdessen zehrten auch deren zentrale Annah-
men von einem spezifischen kulturellen Substrat:

Der Liberalismus ist nicht die Stiitte eines Austauschs aller Kulturen, er ist vielmehr der
politische Ausdruck eines bestimmten Spektrums von Kulturen und mit einem anderen
Spektrum anderer Kulturen unvereinbar. [...] All dies bedeutet, dafl der Liberalismus voll-
standige kulturelle Neutralitit nicht beanspruchen kann und nicht beanspruchen sollte.'’

Gegen diesen prozeduralen Liberalismus, der eine substanzielle Bestimmung kol-
lektiver Ziele fiir unvereinbar mit dem Anspruch auf die Gewihrleistung gleicher
Rechte erachtet, schlie3t sich Taylor einer anderen, in seinen Ausfithrungen be-
griindungstheoretisch recht diffus bleibenden liberalen Konzeption an, die davon
ausgeht, dass es sehr wohl moglich sei, ,,eine Gesellschaft [...] um eine bestimm-
te Definition des guten Lebens [zu] organisieren, ohne dafl man darin eine He-
rabsetzung derer sehen miisste, die sich diese Definition selbst nicht zu eigen
machen®."® In der Durchfiihrung dieses Programms allerdings greift Taylor auf
die Konzeption einer — am Beispiel Québecs erlduterten — aktiven Homogenisie-
rungspolitik zurtick, die in normativer Hinsicht bedenklich erscheinen muss.
Einer solchen Vorstellung sind, so mein doppelter Einwand gegen Taylors Neo-
Aristotelismus, unter den pluralistischen Bedingungen der Gegenwartsgesell-
schaften nicht nur in soziologischer Perspektive die lebensweltlichen Substrate
abhanden gekommen, sondern dieser Umstand lésst sie zudem in normativer
Hinsicht bedenklich erscheinen. Wie Judith Butler im Anschluss an Uberlegun-
gen, die Theodor W. Adorno in seinen Vorlesungen tiber die Probleme der Mo-
ralphilosophie"® angestellt hat, festhilt, nimmt der Rekurs auf eine kollektive
Ethik, deren Geltung soziologisch problematisch geworden ist, zwangsléufig re-
pressive und gewaltsame Ziige an.”

2. Demokratischer Prozeduralismus:
Jiirgen Habermas

Auf diese begriindungs- und institutionentheoretischen Schwierigkeiten einer
kommunitaristischen Demokratictheorie reagieren kantianische Zugénge zur
politischen Philosophie, indem sie ethische Fragen des guten Lebens von solchen

17 Ebd, S. 57.

18 Ebd., S. 53.

19 Theodor W. Adorno: Probleme der Moralphilosophie, in: ders., Nachgelassene
Schriften, Abt. IV, Bd. 10, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1996.

20 Judith Butler: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003,
S. 121f.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | OLIVER FLUGEL

der (politischen) Gerechtigkeit zu scheiden bedacht sind — zwar soll die Refle-
xion des guten Lebens keineswegs génzlich verdrangt werden, doch wird eine
von ihr unabhingige Begriindung und Rechtfertigung der Perspektive der Ge-
rechtigkeit gefordert. Habermas versucht durch seine diskurstheoretische Be-
griindung des demokratischen Rechtsstaates” eine prozeduralistische Normativi-
tiat demokratischen Selbstregierens zu denken, die ohne den Riickhalt durch eine
gemeinschaftliche Ethik auszukommen vermag.””

Als Schliissel zu seinem Verstdndnis einer prozeduralistischen Demokratie-
theorie l4sst sich die — den Begriff des modernen Rechts und die Idee demokrati-
schen Selbstregierens amalgamierende — These vom ,,internen Zusammenhang
von Rechtsstaat und Demokratie“® verstehen. In dem gleichnamigen Aufsatz aus
dem Jahre 1994, dem das voranstehende Zitat entstammt, fasst Habermas diesen

21 Vgl. beispielsweise Jirgen Habermas: Faktizitdt und Geltung u. ders.: Die Einbe-
ziehung des Anderen.

22 Dieses rein formalistische Bild einer diskurstheoretischen politischen Theorie ver-
dankt sich drei Retuschen, die zumindest benannt werden sollen. Erstens weist Ha-
bermas in Faktizitédt und Geltung wiederholt auf die Bedeutung entgegenkommen-
der Lebenswelten, in denen sich eine liberale Kultur bereits etabliert hat, hin. Aller-
dings verbindet sich mit der Inblicknahme der soziologischen Ermoglichungsbedin-
gungen jenes anspruchsvollen Typs demokratischen Selbstregierens, der ihm kon-
zeptuell vorschwebt, keine prinzipielle Revision seines begriindungs- und rechtfer-
tigungstheoretischen Prozeduralismus. Ahnliches scheint, zweitens, auch fiir die in
jungeren Aufsitzen zunehmend betonte Bedeutung religidser Inspirationsquellen zu
gelten: Sie mogen zwar fiir einige Biirgerinnen und Biirger aus deren subjektiver
Wahrnehmung eine pragende GroBe ihres politischen Selbstverstindnisses bilden,
gleichwohl missen sie, wenngleich nicht notwendig von den Gldubigen selbst, auf
ihre universalisierbaren Gehalte hin befragt werden, sollen sie Eingang in den de-
mokratischen Diskurs finden. Vgl. Jirgen Habermas: ,,Religion in der Offentlich-
keit. Kognitive Voraussetzungen fiir den ,6ffentlichen Vernunftgebrauch® religioser
und sdkularer Biirger®, in: ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophi-
sche Aufsitze, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 119-154. Ein dritter nicht-
prozeduraler Zug macht sich schlieflich in Habermas Stellungnahmen zu Fragen
der Gentechnik bemerkbar; dort scheint sich eine Revision diskurstheoretischer
Grundannahmen anzudeuten, da Habermas offensichtlich nicht linger an der Vor-
stellung einer deontologischen Begriindung der Moral festhilt, sondern eine Gat-
tungsethik als Grundlage der Moral einflihrt. Zwar liegt die Vermutung nahe, dass
dies auch konzeptuelle Auswirkungen auf die Konturen der politischen Theorie der
Diskurstheorie haben diirfte, allerdings hat Habermas selbst diesen Zusammenhang
bislang noch nicht hergestellt. Vgl. v. a. Jiirgen Habermas: Die Zukunft der mensch-
lichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik?, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2001. Zur Kritik dieser Neuausrichtung der Diskurstheorie vgl. Rainer Forst: ,,Mo-
ralische Autonomie und Autonomie der Moral. Zu einer Theorie der Normativitét
nach Kant“, in: Deutsche Zeitschrift flir Philosophie 52 (2004), S. 179-197. Trotz
dieser drei ,,Abweichungen von einem reinen Prozeduralismus scheint es mir ins-
gesamt gleichwohl gerechtfertigt, Habermas’ politische Theorie in der Form, die er
ihr in Faktizitdt und Geltung verleiht, unter dem Titel des Prozeduralismus zu dis-
kutieren.

23 Jurgen Habermas: ,,Uber den internen Zusammenhang von Rechtsstaat und Demo-
kratie“, in: ders., Die Einbezichung des Anderen, S. 293-305, hier: S. 293.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 125

Gedankengang in zwei aufeinander aufbauenden Argumentationsschritten konzis
zusammen: In einem ersten Schritt bemiiht er sich darum, die Idee der Volkssou-
verdnitit mit der Vorstellung von Menschenrechten zu verkniipfen. Sein Kernge-
danke besteht darin, dass Menschenrechte unter modernen Bedingungen einer
sich selbst regierenden politischen Gemeinschaft nicht von aufien tibergestiilpt
werden konnen, da Rechtsregelungen, mdgen sie auch noch so basal sein, intern
durch demokratische Verfahren** hervorgebracht werden miissen, insofern sie
Legitimitdt genieBen konnen sollen. Folgt man diesem Gedanken, dann wird
deutlich, dass die Vermittlung von Menschenrechten und Volkssouveranitit nur
darin bestehen kann, beide als gleichurspriinglich zu verstehen: Menschenrechte,
verstanden als basale Freiheitsrechte, bilden das rechtliche Postament der Idee
der Volkssouverénitit — erst durch sie werden die gesellschaftlichen Subjekte in
den Stand versetzt, sich am gemeinsamen Projekt demokratischen Selbstregie-
rens beteiligen zu konnen. Gleichzeitig aber ist es eben jener Weg einer kollekti-
ven Selbstbestimmung, durch den sich das Ingeltungsein von Menschenrechten
erst zu legitimieren vermag: ,,Menschenrechte, die die Ausiibung der Volkssou-
verinitit ermdglichen, konnen dieser Praxis nicht von auBen auferlegt werden.“*

Durch diesen argumentativen Zug konnen zwar jene Menschenrechte, denen
eine Bedeutung bei der Ausiibung politischer Autonomie beikommt, mit der Idee
der Demokratie verkoppelt werden; unklar ist allerdings noch, inwiefern davon
auch die Typen von Rechten mitabgedeckt sind, die die Gruppe der klassischen
subjektiven Rechte bilden. Da es Habermas jedoch um den Aufweis eines inter-
nen Verweisungszusammenhangs von Rechtsstaat und Demokratie im ganzen
geht — schlieflich besteht sein Explikationsziel darin, einen notwendigen Nexus
von Rechtsstaat und Demokratie auszuweisen —, gibt er der Gleichurspriinglich-
keitsthese die sie in einem Zug prizisierende und erweiternde Fassung einer
Gleichurspriinglichkeit von privater und 6ffentlicher Autonomie. Thr zufolge lésst
sich Recht nicht ohne einen ,,Tréiger von Rechten“*® konzeptualisieren. Die Ad-
ressaten des Rechts miissen aber, damit dessen Legitimitit gewé#hrleistet bleibt,
gleichzeitig auch seine Autoren sein.”’ Diesen wechselseitigen Verweisungszu-
sammenhang nun bringt Habermas auf die These der Gleichurspriinglichkeit von
privater und offentlicher Autonomie, die gewissermallen eine unhintergehbare
Denknotwendigkeit modernen Rechts darstellt, wiewohl sie, wie Habermas mo-
niert, von den dominanten Rechtsparadigmen invisibilisiert wird.”® Habermas hat
hier idealtypisch vor allem den Liberalismus, der einseitig die Bedeutung der
privaten Autonomie akzentuiert und den Republikanismus, der sich in erster Li-

24 Hier wird die Idee deliberativer Verfahren auf den Plan gerufen, der ich weiter
unten nachgehen werde.

25 J. Habermas: ,,Uber den internen Zusammenhang*, S. 300, Hervorhebung im Origi-
nal.

26 J. Habermas: ,,Uber den internen Zusammenhang®, S. 301.

27 Vgl. ebd.

28 J. Habermas: ,,Uber den internen Zusammenhang®, S. 302.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | OLIVER FLUGEL

nie der Idee der 6ffentlichen Autonomie zuwendet, im Blick.” Die Ausgangs-
iberlegung von Habermas’ Modell einer deliberativen Demokratie schliefit an
die Uberlegungen zu einer im modernen Recht aufgehobenen kommunikativen
Vernunft an: ,,In den anspruchsvollen Verfahrensbedingungen und Kommunika-
tionsvoraussetzungen, auf die eine legitime Rechtssetzung angewiesen ist, hat die
normensetzende und -priifende Vernunft eine prozedurale Gestalt angenom-
men.**° Damit kénnen in der Idee einer deliberativen Demokratie die Uberlegun-
gen zu einer im modernen Recht enthaltenen Normativitit zu einer politischen
Theorie der 6ffentlichen Entfaltung kommunikativer Vernunft verkniipft werden,
die ihrerseits wiederum der bestehenden sozialen Praxis nicht einfach kontrastiv
entgegengesetzt wird, sondern deren Grundziige rekonstruktiv den politischen
Prozessen selber entnommen werden sollen.”’ Wiewohl die Vorstellung einer
kommunikativen Vernunft in ihnen nur deformiert zur Geltung kommen mag,
lasst sie sich, und hierin liegt Habermas’ methodisch-hermeneutischer Ankniip-
fungspunkt, aus ihnen gleichwohl nicht ginzlich tilgen.’? Die Konturen des Pro-
jekts einer deliberativen Demokratie schlieBen damit einerseits an die politischen
Prozesse in modernen, demokratischen Gesellschaften an, versuchen diesen al-
lerdings andererseits zugleich eine normative Wendung zu geben; Habermas
kann darum den Denkweg zu einer Theorie deliberativer Demokratie folgender-
mafen skizzieren:

Im Folgenden wird das externe Verhiltnis von Faktizitdt und Geltung zum Thema, ndm-
lich jene Spannung, die zwischen dem diskurstheoretisch erkldrten normativen Selbst-
verstindnis des Rechtsstaates und der sozialen Faktizitdt der [...] politischen Prozesse
besteht.*?

Dieser Spannung versucht Habermas durch normativ anspruchsvolle Verfahren
zu begegnen, innerhalb derer — wodurch er an eine liberale Grundforderung an-
schlieft — individuelle Grundrechte institutionelle Beriicksichtigung finden.** Das
kategoriale Herzstiick solcher Prozeduren lésst sich in der, in Habermas’ Denken

29 Zur Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte vgl. den von Axel Honneth herausge-
gebenen Sammelband Kommunitarismus und unter den dortigen Beitrdgen vor al-
lem den zusammenfassenden Aufsatz von Rainer Forst: ,,Kommunitarismus und
Liberalismus — Stationen einer Debatte, in: A. Honneth (Hg.), Kommunitarismus,
S. 181-212.

30 J. Habermas: Faktizitdt und Geltung, S. 349.

31 Vgl. ebd.

32 Habermas nimmt hier ein Denkmotiv wieder auf, das er mit Blick auf die der Of-
fentlichkeit unhintergehbar innewohnende Normativitidt Anfang der sechziger Jahre
in Strukturwandel der Offentlichkeit entwickelt hat. Vgl. Jiirgen Habermas: Struk-
turwandel der Offentlichkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1990.

33 J. Habermas: Faktizitit und Geltung, S. 349f.

34 Vgl. Jirgen Habermas: ,,Drei normative Modelle der Demokratie®, in: ders., Die
Einbeziehung des Anderen, S. 277-292, hier: S. 287.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 127

seit der kommunikationstheoretischen Wende allgegenwiértigen, Idee einer ,,hd-
herstufigen Intersubjektivitiit von Verstindigungsprozessen*” identifizieren.

Scheint es nun im Lichte der diskurstheoretischen Konzeption, als konne den
Schwierigkeiten einer substanziellen politischen Philosophie durch einen stdrker
formal und prozedural verfahrenden Zugriff begegnet werden, so macht sich
gegen einen solchen Ausweg nicht nur das neoaristotelische Bedenken geltend,
dass sich auch formale Konzeptionen stets einer dichteren Hintergrundiiberzeu-
gung verdanken, die dann allenfalls invisibilisiert oder, etwas weniger zuriickhal-
tend formuliert: verdringt werden kann. Gegen den aristotelischen Substanzia-
lismus und den kantischen Formalismus wird von einer durch Nietzsches Denken
informierten Warte aus vielmehr eine Bewegung des Aufwiihlens in Gang ge-
setzt, die die Postamente eines substanzialistischen Aristotelismus wie auch eines
formalistischen Kantianismus untergrdbt. Ein solches Verstindnis zeitdiagnos-
tisch orientierten Philosophierens hilt etwa Michel Foucault unter Rekurs auf
Nietzsche fest™ und betont dabei dessen paralysierenden Grundzug:

Die Erforschung der Herkunft schafft keine sichere Grundlage; sie erschiittert, was man
fiir unerschiitterlich hielt; sie zerbricht, was man als eins empfand; sie erweist als hete-
rogen, was mit sich {ibereinzustimmen schien. Welche Uberzeugung kénnte dem wider-
stehen? Und erst recht welches Wissen?*’

Einen solchen im weitesten Sinne genealogisch-kritischen Pfad beschreitet auch
die politische Philosophie Derridas. Grundsitzlich skeptisch ist sie nicht allein
gegeniiber substanziellen Rekursen auf Kollektividentititen, sondern auch
gegentiber einer Rationalitit, die sich selbst als Beurteilungsmafstab inauguriert.

3. Jenseits von Prozedur und Substanz:
Jacques Derrida

Lage eine der zentralen Konsequenzen der Dekonstruktion nicht in der Abkehr
von der Idee des Werkes, konnte man versucht sein, davon zu sprechen, dass
Derrida in seinem 2003 erschienenen Buch Schurken®® den Versuch unternimmt,
die Motive seines Werkes zusammenzufithren. Auch wenn sich die Rede vom

35 J. Habermas: ,,Drei normative Modelle®, S. 288, Hervorhebung im Original.

36 Vgl. Michel Foucault: ,,Wer sind Sie, Professor Foucault? (Gesprich mit P. Caru-
s0)“, in: Daniel Defert/Francois Ewald (Hg.), Dits et Ecrits. Schriften, Bd. 1, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2001, S. 770-793, hier: S. 776.

37 Michel Foucault: ,Nietzsche, die Genealogie, die Historie“, in: Daniel Defert/
Francois Ewald (Hg.), Dits et Ecrits. Schriften, Bd. 2, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2002, S. 166-191, hier: S. 173.

38 Jacques Derrida: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2003. Die franzosische Ausgabe erschien 2003 unter dem Titel: Voyous.
Deux essais sur la raison, Paris: Galilée 2003.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | OLIVER FLUGEL

Werk verbietet, bleibt richtig, dass Derrida in Schurken vielleicht so deutlich wie
in keiner seiner anderen Veré6ffentlichungen iiber die konstitutive Verwobenheit
seiner Uberlegungen zu einer Dekonstruktion der okzidentalen Rationalitit und
dem politisch-ethischen Denken seiner spiten Schriften Rechenschaft gibt. An-
ders als es etwa Hans-Dieter Gondek und Bernhard Waldenfels nahe zu legen
scheinen,” wenn sie Derridas explizite Hinwendung zu Fragen der Politik, der
Ethik, des Rechts und der Gerechtigkeit als eine performative Wende der De-
konstruktion stilisieren, insistiert Derrida dort darauf, dass ,,[d]as Denken des
Politischen [...] immer schon ein Denken der différance, und das Denken der
différance stets auch ein Denken des Politischen**’ war.*' Auf diesen Zusam-
menhang machen bereits die Polysemien des Untertitels der franzosischen Aus-
gabe, die durch die Ubertragung ins Deutsche leider getilgt werden, aufmerksam:
Deux essais sur la raison. Die deutsche Ubersetzung gibt das dann wieder mit
Zwei Essays iiber die Vernunft und 16scht dadurch die Aquivokationen des fran-
zOsischen Substantivs raison aus. Dieses verweist im Franzosischen namlich ge-
rade nicht allein auf die Vernunft, sondern umgreift in einer ungleich reicheren
semantischen Breite zugleich auch Dimensionen des Rechts und des Grundes.
Damit hélt der franzésische Untertitel programmatisch das fest, worum es Derri-
da in seinen beiden Essays immer gleichermaflen zu tun ist: um die Vernunft, das
Recht und den Grund in ihrem wechselseitigen Verweisungszusammenhang.
Dieses mehrfache Motiv taucht schon dadurch auf, dass sich der erste der beiden
Essays eher dem Recht, der zweite hingegen der Vernunft und dem Grund zu-
wendet und beide, wie Derrida im Vorwort notiert, ,,einander zu antworten*?
scheinen. Doch Recht, Vernunft und Grund verweisen in Schurken nicht allein
deswegen aufeinander, weil sich die Spuren des einen Textes in den anderen ein-
tragen und vice versa. Uber diesen eher impliziten Nexus hinaus bemiiht sich
Derrida vielmehr darum, die Begriffe der Vernunft, des Rechts und nicht zuletzt
auch des Demokratischen (sowie eine Reihe verwandter Kategorien) als ,,ein und
denselben Problemknoten*® zu lesen. Sie konnen zwar, wie er weiter schreibt,
kein ,,,System‘ ausmachen* und dennoch bleibt eine ,,gewisse Verflechtung be-
stehen“* — sie zu denken, markiert das Ziel des Buches. Den Horizont einer sol-

39 Hans-Dieter Gondek/Bernhard Waldenfels: ,,Derridas performative Wende®, in:
dies. (Hg.), Einsdtze des Denkens. Zur Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt/
Main 1997, S. 7-39.

40 J. Derrida: Schurken, S. 63, Hervorhebung im Original.

41 Diese Lesart der Dekonstruktion als eines schon immer normativ und politisch aus-
gerichteten Vorhabens versuche ich andernorts anhand einer iiberblicksartigen Re-
konstruktion der Schriften Derridas zu erhérten. Vgl. Oliver Flugel: ,,Démocratie a
venir. Jacques Derrida®, in: Oliver Fliigel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.): Die
Riickkehr des Politischen. Demokratietheorie heute, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 2004, S. 19-42.

42 J. Derrida: Schurken, S. 8.

43 Ebd, S. 10.

44 Ebd.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 129

chen dekonstruktiven Lektiire macht Derrida in einem Denken des kommenden
Ereignisses aus. Durch sein Denken soll es moglich werden, Souverénitit und
Unbedingtheit so voneinander abzuldsen, dass der Anspruch auf Unbedingtheit
noch erhalten werden kann, wenn jener auf Souverénitit aufgegeben wird. Die in
der Idee der Souverinitit enthaltene Vorstellung einer totalen Verfiigung ist es
dabei, die zugleich den Konnex zwischen den Diskursen der Vernunft und des
Rechts herstellt und beide eine gewaltsam ein- und ausschlieBende Form anneh-
men ldsst. Vernunft, verstanden im abendlédndischen Sinne eines Systems der
Vernunft, tragt die gewaltformigen Ziige einer ,,aneignenden Herrschaft“,* wie
Derrida mehrere Jahrzehnte zuvor in Tympanon herausgearbeitet hat, und das
Recht verweist, worauf er in Gesetzeskraft aufmerksam gemacht hat,* ebenfalls
in einem mehrfachen Sinne auf Gewalt: Es wird durch sie geschaffen, exekutiert
und erhalten. Den okzidentalen Diskursen tiber die Vernunft und das Recht eig-
net daher gleichermallen die Idee einer souverdnen Kontrolle, die einen totalen
Zugriff, eine vollige Verfiigung tiber das Ganze beansprucht. So hat das Denken
der Souverinitit von Jean Bodin bis zu Carl Schmitt diese stets verstanden: als
jene Instanz, der das Recht zukommt, iiber das Ganze des Rechts absolut im Sin-
ne des lateinischen Verbs absolvere — losldsen — zu verfiigen.*’

Diese Verbindungslinien lassen die Begriffe des (demokratisch-nationalstaat-
lichen) Rechts und der Vernunft jenen ,,Problemknoten® bilden, den aufzulosen
oder vielleicht auch nur zu befragen sich Derrida vorsetzt. Dabei kann es ihm,
wie er selbst vermerkt, keineswegs darum gehen, ein Denken zu formulieren, aus
dem sich eine Politik, eine Ethik oder ein Recht ableiten lieBen.*® Das von ihm
vorgeschlagene Denken des kommenden Ereignisses opponiert gegen die durchs
Systemdenken imprégnierte Idee der Ableitung. Es ldsst mithin die Vorstellung

45 Jacques Derrida: ,,Tympanon®, in: ders., Randginge der Philosophie, 2. Aufl,
Wien: Passagen-Verlag 1999, S. 13-30, hier: S. 22.

46 Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritit’, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1991.

47 Im achten Kapitel des ersten Buches seiner Six livres de la République notiert Bo-
din: ,,Souverénitit wird weder durch irgendeine Gewalt, noch durch menschliche
Satzung, noch durch Frist begrenzt* (Jean Bodin: Uber den Staat, Stuttgart: Reclam
1976, S.20) — freilich bleibt der bodinsche Souverdn noch einer extramundanen
Macht, der Gottes resp. der gottlichen Natur, unterworfen (vgl. ebd., S.26). Bei
Schmitt schlieBlich, der das Politische von anderen Sphiren entschieden ablgst,
unterliegt der Souverdn gar keiner tiber ihm stehenden Instanz mehr. Vgl. Carl
Schmitt: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei
Corollarien, 4. Nachdruck der Ausg. von 1963, Berlin: Duncker & Humblot 1996;
ders.: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverénitit, 7. Aufl.,
Berlin: Duncker & Humblot 1996. Die dadurch implizierte Schwellenstellung der
Souverdnitit als einer Instanz, die gleichzeitig innerhalb und auBerhalb der Rechts-
ordnung steht, hat in jingerer Zeit vor allem der italienische Philosoph Giorgio
Agamben herausgearbeitet. Vgl. Giorgio Agamben: Homo Sacer. Die souverine
Macht und das nackte Leben, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 25ff. und ders.:
Ausnahmezustand. Homo Sacer II.1, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004, S. 7ft.

48 Vgl.J. Derrida: Schurken, S. 13.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | OLIVER FLUGEL

eines das kategoriale Postament abgebenden Grundes hinfillig werden, indem es
sich vom Begehren nach Aneignung abwendet und sich dem Zukiinftigen, dem
Nichteinholbaren iiberlidsst. Dadurch ist es vorbereitendes Denken, ein messiani-
scher Glaubensakt, der — auf eine recht undurchsichtige und dadurch nicht gerade
unproblematische Weise — gleichwohl nicht religios zu sein beansprucht.* Doch
indem es an der Unbedingtheit festhilt und mit den Vorstellungen der Ableitung
und der Verfiigung bricht, bleibt es auch nicht einfach wirkungslos: Womdoglich
hinterldsst es Spuren in ,,der kiinftigen Politik, der kiinftigen Ethik oder dem
kiinftigen Recht“.*® Seine Programmatik deuten die ausleitenden Passagen des
Vorworts an; der letzte Satz lasst sich als eine Anspielung auf den im vorliegen-
den Zusammenhang keineswegs bedeutungslosen Emmanuel Levinas®' lesen:
Ergehen soll ein Ruf,

der Ruf nach einem Denken des kommenden Ereignisses, der kommenden Demokratie,
der kommenden Vernunft. Gewi} liegen auf diesem Ruf alle Hoffnungen, aber er als
solcher bleibt ohne Hoffnung. Nicht verzweifelt, doch jeder Teleologie, jeder Hoffnung
und jedem Erldsungsheil [salut de salvation] fremd. Nicht fremd hingegen dem Gruf} an
den anderen, dem Lebewohl (,komm® oder ,geh‘ in Frieden) und der Gerechtigkeit,
doch heterogen, widerspenstig und irreduzibel auf das Recht, die Macht und die Oko-
nomie der Erlosung. [Non pas étranger au salut a 1’autre, non pas étranger a /’adieu
(,viens ou ,va‘ en paix), non pas étranger a la justice, mais encore hétérogéne et re-
belle, irréductible au droit, au pouvoir, a I’économie de la rédemption.]*>

Die Bahn eines Denkens des kommenden Ereignisses bricht demnach mit der
abendldndischen Tradition philosophischen Denkens, indem sie den einen theo-
logischen Erbteil, der vermittelt durch die Denkfigur der Teleologie in den philo-
sophischen Diskurs Eingang fand, ausschlédgt, den gewissermallen eschatologi-
schen, der die Unternehmung des Denkens vorgéngig durch ein telos abzusichern
sucht — und sie bricht mit ihr nicht allein aus epistemischen, sondern auch aus
normativen Motiven, da die Aspiration auf einen Zweck nicht nur unméglich ist,
sondern das Festhalten an ihr immer auch zu den von Derrida inkriminierten
Aus-, Ein- und AbschlieBungen fiihrt. Damit verkniipft er im Denken des kom-
menden Ereignisses normative und epistemische Uberlegungen auf eine Weise,
durch die die Unterscheidung zwischen praktischer und theoretischer Philosophie
hinfillig wird,53 Vernunft, Recht und Grund in einen konstitutiven Verweisungs-
zusammenhang geraten. Das Ereignisdenken tritt gleichwohl keineswegs als De-

49 Ebd., S. 12.

50 Ebd., S. 13.

51 Der indirekte Verweis auf Levinas geht in der deutschen Ubersetzung verloren. Ich
zitiere darum den letzten Satz auch auf Franzosisch.

52 J. Derrida: Schurken, S. 13f., Hervorhebung im Original. Frz. Passage aus J. Derri-
da: Voyous: S. 15; ,I’adieu: meine Hervorhebung (O.F.); ,salut*: Hervorhebung
im Original.

53 Vgl. J. Derrida: Schurken, S. 12.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 131

fatismus auf, im Gegenteil: Es versucht ein 6ffnendes Denken anzukiindigen —
und auf dessen Modus verweist die Verwendung des durch Levinas’ Ethik in-
formierten adieu. In der Adieu tibertitelten Totenrede auf Emmanuel Levinas hat-
te Derrida darauf hingewiesen, dass dieser ihn das Wort adieu (a-Dieu) neu zu
denken, neu zu sprechen gelehrt habe.”* Dieser Verwendung zufolge verweist
adieu (a-Dieu) nicht auf ein Ende, sondern ist zu verstehen als ein Grufl an den
Anderen, an einen ,,Anderen jenseits des Seins*> — es erdffnet ein Denken, das
den Bannkreis der Ontologie, die den Anderen auf das Selbe zu reduzieren ten-
dif:r‘[,56 verlisst und sich damit dem Anderen in seiner irreduziblen Besonderheit
zuwendet. Es verldsst, indem es den Anderen als Ereignis versteht, das aneignen-
de Denken des Grundes und diberldsst sich ,,dem unberechenbaren Vielleicht“.”’
Derridas Denken des Vielleicht lisst sich verstehen als Ruf nach einem Den-
ken der kommenden Demokratie,”® mit dem er auf die vielfiltigen inneren
Schwierigkeiten der Demokratie (die Aporie von Freiheit und Gleichheit, die
Probleme der Briiderlichkeit, die Autoimmunitit usf.) reagiert. Ein solches Den-
ken verkehrt die Richtung der Idee der Treue — nicht mehr die Frage nach der
Moglichkeit der Treue gegeniiber dem Vergangenen, dem Hergebrachten, son-
dern die nach einer Treue gegeniiber dem Zu-kiinftigen markiert den entschei-
denden Zug eines kommenden Denkens demokratischer Politik.”® Erforderlich ist
es mithin, sich im Namen der Demokratie ,,dem unberechenbaren Vielleicht [...]
zu iiberantworten“.* Ein solches Wagnis unternimmt Derrida unter dem Titel
einer démocratie & venir.®' Dabei ist es wichtig zu betonen, dass die Idee einer
kommenden Demokratie nicht mit der eines steten Verschiebens demokratischer
Forderungen verwechselt werden darf; sie versucht vielmehr beidem gerecht zu
werden, der unbedingten Dringlichkeit der Demokratie und der Unmdéglichkeit,
sie mit einem festen Sinngehalt zu versehen.®? Dadurch unterscheidet sie sich,

54 Jacques Derrida: Adieu. Nachruf auf Emmanuel Levinas, Miinchen 1999, S. 9.

55 Ebd., S. 22.

56 Vgl. hierzu das erste Kapitel von Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders
als Sein geschieht, Freiburg/Breisgau: Karl Alber 1998, S. 23ff., v. a. S. 35.

57 J. Derrida: Schurken, S. 20, Hervorhebung im Original.

58 Ebd., S. 13.

59 Vgl. Ebd,, S. 19.

60 Ebd., S. 20.

61 Die franzosische Formulierung démocratie a venir lésst das derridasche Projekt
deutlicher erkennbar werden, als die deutsche Ubersetzung einer kommenden De-
mokratie, da a venir zwischen Zukiinftigbleiben und Ankommen gleichsam ver-
harrt, ohne sich einer der beiden Seiten zu iiberantworten. Wollte man den Sinn et-
was praziser ins Deutsche iibertragen, miisste man umstindlicher von einer kom-
menden und im Kommen bleibenden Demokratie sprechen. Doch auch dann bliebe
der Doppelanspruch der derridaschen Denkfigur noch zu unklar: Sie soll ja gerade
auf das Aporetische der Demokratie hinweisen, das in der gleichzeitigen Dringlich-
keit und der Unméglichkeit, dieser durch eine inhaltliche Festschreibung zu begeg-
nen, liegt.

62 Vgl. J. Derrida: Schurken, S. 50.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | OLIVER FLUGEL

wie Derrida nicht allein in Schurken immer wieder betont, von Vorstellungen wie
der kantischen regulativen Idee.” Gegen eine solche Figur macht Derrida in
Schurken drei Vorbehalte geltend, an denen sich die Idee einer démocratie a ve-
nir ex negativo exponieren lisst* und die zugleich Derridas Kritik kantischer Ra-
tionalitdtsvorstellungen, aber auch das zutiefst Problematische seines eigenen
messianischen Denkens hervortreten lassen: Erstens impliziert die kantische Fi-
gur einen Verweis auf die Autonomie, die Derrida zufolge mit souverdnen Ver-
fiigungen verkniipft ist, gegen die er im Namen des ,,Un-mdglichen®® opponiert.
Der normative Sinn der Demokratie besteht ja gerade in der Unméglichkeit einer
autonomen Verfiigung iber einen festen Sinn. Darum sind Demokratie und
Autonomie ebenso voneinander abzulgsen, wie Unbedingtheit und Souverénitit —
das freilich ist, wie Derrida sogleich hervorhebt, eine Unméglichkeit.” Eine
Unmoglichkeit jedoch, die selbst wiederum zur Bedingung der Moglichkeit von
Demokratie avanciert: Denn Demokratie wird allein dadurch méglich, dass es ihr
unmdglich ist, sich semantisch zu schlieBen. Zweitens hilt Kant mit der Vorstel-
lung regulativer Ideen an, wenngleich in den Horizont des Denkens verschobe-
nen, Normen und Regeln fest, die dem Projekt einer démocratie a venir zutiefst
wiederstreiten: Eine Dimension demokratischer Verantwortung erschlie3t sich
nur dann, wenn kein geregeltes Programm einfach berechnend operationalisiert
werden kann. Wo immer die Moglichkeit der Kalkulation besteht, ist fiir Gerech-
tigkeit und Verantwortung kein Raum mehr.®’” Ein dritter Vorbehalt schlieBlich
bezieht sich auf die Idee des Horizontes selbst: Diese kann, wie Derrida in
Schurken erneut betont, der unbedingten Dringlichkeit der Demokratie nicht ge-
recht werden, der sich Derrida selbst auch nur paradox anzundhern vermag:

13

Das Kommende [I’,a venir‘] bezeichnet nicht nur das Versprechen, sondern auch, daf3
die Demokratie niemals existieren wird im Sinne von gegenwirtiger Existenz: nicht nur
weil sie aufgeschoben wird, sondern auch weil sie in ihrer Struktur stets aporetisch blei-
ben wird.*®

Mit dieser letzten Formulierung kehrt Derridas Demokratiedenken in den Kon-
text seiner dekonstruktiven Lektliren der okzidentalen Metaphysik zuriick. Der
franzosische Originaltext macht einen solchen Verweisungszusammenhang wie-
derum deutlicher:

63 Vgl. u. a. ebd,, S. 60, 117.

64 Gleichwohl besteht eine grofere Nahe zwischen Derrida und Kant als ersterer glau-
ben machen mdochte. Dies sei wenigstens notiert, wenn hier auch nicht der Ort ist,
diese Annahme auszufiihren.

65 J. Derrida: Schurken, S. 120, Hervorhebung im Original.

66 Vgl. ebd.

67 Vgl. ebd., S. 121, siche auch S. 194.

68 Ebd., S. 123f.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 133

L’,a venir’ ne signifie pas seulement la promesse, mais aussi que la démocratie

n’existera jamais, au sens de /’existence présente: non parce qu’elle sera différée mais
. i, 69

parce qu’elle restera toujours aporétique dans sa structure.

Niemals existieren wird sie im Sinne einer existence présente, niemals also wird
sie sich, ebenso wenig wie das Signifikat, dem die Metaphysik nachspiirt, aneig-
nen lassen.

Ein solches Denken der Demokratie erfordert ein anderes Denken der Ver-
nunft. Dieses bereitet Derrida vom Inneren des metaphysischen Diskurses aus
vor, indem er den Vernunftbegriff der Metaphysik von innen her befragt und ihn
mit seinen ,,selbstdekonstruktiven Tendenzen*”® konfrontiert. Im Vollzug einer
solchen Strategie wird zweierlei deutlich. Einmal die abendlidndische Amalga-
mierung der Souverinitit und der Unbedingtheit im Begriff der Vernunft selbst.
Sie aufzulosen markiert, wie gesagt, das zentrale Erfordernis eines anderen Den-
kens der Vernunft. Thm kommt, so die zweite Einsicht, die selbstdekonstruktive
Tendenz des okzidentalen Vernunftdiskurses entgegen: ,,Die Rationalitét des Ra-
tionalen hat sich, auch wenn man versucht hat, uns vom Gegenteil zu iiberzeu-
gen, niemals auf Kalkulierbarkeit, auf die Vernunft als Kalkiil, als ratio — be-
rechnen, Rechenschaft geben, Bericht erstatten — beschrinkt“.” Darum kann
Derrida sein eigenes Denken als unbedingten Rationalismus apostrophieren,’* der
das kardinale Anliegen der Aufklarung entschieden weiterverfolgt: mit Schlie-
Bungen zu brechen, um dem &ffnenden Denken Raum zu 6ffnen. Diese Uberle-
gungen verwehren sich gegen jede Form des Relativismus und halten am Unbe-
dingten und dem Universellen fest,” die sie gegen die Idee einer berechnenden
Vernunft konturieren. Allerdings sehen sie sich hierbei darauf verwiesen, auf
messianische Denkfiguren zuriickzugreifen, deren argumentativer Status nicht
immer ganz klar wird. Zwar will Derrida, folgt man seinem eigenen Bekunden,
sein Messianisches keinesfalls als ein religidses verstanden wissen’* — allerdings
ist die entscheidende Frage, ob er das auch kann. Wirklich sicher scheint er sich
selbst keineswegs zu sein, wie sich an der méandernden Stellungnahme zum
Komplex des Messianischen in einer seiner letzten Ver6ffentlichungen — Marx &
Sons — ablesen ldsst. Dort versucht er zunichst seine Verwendung des Wortes
,messianisch® als ,,relativ willkiirlich oder duBerlich*” zu kennzeichnen; sie habe
einen bloB ,,rhetorischen oder piadagogischen Wert“.” Trotzdem gesteht er weni-

69 J. Derrida: Voyous, S. 126, Hervorhebumg von mir (O.F.)

70 J. Derrida: Schurken, S. 202, Fn. 39.

71 Ebd., S. 179, Hervorhebung im Original.

72 Vgl. ebd., S. 190.

73 Vgl. ebd,, S. 199.

74 Vgl. Jacques Derrida: Marx & Sons, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004, S. 78ff., v. a.
88fT.

75 J. Derrida: Marx & Sons, S. 88.

76 Ebd.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | OLIVER FLUGEL

ge Zeilen spiter, dass die ,,Dinge jedoch nicht so einfach* liegen.”” Letztlich ent-
zieht er sich einem klaren Bekenntnis, weil er, wie er offen eingesteht, keine
Antwort auf diese Frage habe.”®

Die mit einer solchen theoretischen Programmatik verbundenen Schwierig-
keiten eines Ubergangs von philosophischer Spekulation in Krypto-Theologie
stellen sich der Dekonstruktion allerdings nur dann, wenn sie an begriindungs-
theoretischen Anspriichen gemessen wird, wenn unter Rekurs auf sie eine Kon-
zeption der Normativitdt gedacht werden soll. Mit Blick auf das in der Dekons-
truktion aufgehobene Anregungspotential fiir die Perspektive der normativen
Demokratietheorie verliert aus Griinden, die gerade in der Abwendung der De-
konstruktion vom Bediirfnis nach Aneignung — auch, wahrscheinlich sogar zu-
vorderst nach der Aneignung einer Konzeption von Normativitét — liegen, Derri-
das Problem mit dem Denken des Messianischen an Schirfe: Entgegen Derridas
Selbstdeutungen ist es m. E. nicht der Messianismus eines Denkens des kom-
menden Ereignisses, der Derrida fiir ein Nachdenken iiber das emanzipatorische
Projekt der Demokratie attraktiv werden ldsst, sondern eine von ihm selbst vor-
bereitete gesellschaftskritische Wendung seiner Strategie einer Befragung der
Metaphysik von innen und die mit ihr verbundene Méglichkeit einer Dekonstruk-
tion jener, dem zentralen demokratietheoretischen Gebot Derridas nach Offenheit
widerstreitenden Naturalisierungen, mit denen soziale Institutionen einer demo-
kratischen Umgestaltung entzogen werden. Als wirkméachtigste naturalisierte so-
ziale Institution, die einer demokratischen Umgestaltung zuwiderlduft, erscheint
gegenwirtig die Institution des kapitalistischen Marktes: Wie sich in Uberein-
stimmung mit alltagsphdnomenologischen Beobachtungen und sozialwissen-
schaftlichen, respektive philosophischen Diagnostiken recht unkontrovers fest-
halten lasst, erfahren freiheitliche politische Selbstbestimmungsprozesse heute
die wohl grofite Einschrankung durch eine verselbstindigte Marktdynamik.
Einen solchen Eindruck hilt beispielsweise Hauke Brunkhorst fest, wenn er kon-
statiert, dass die zur Weltwirtschaft ausdifferenzierte Wirtschaft ,,dem Bett des
Nationalstaats entwachsen’’ sei und — im Anschluss an Habermas — besorgt her-
vorhebt, dass ,,[u]nter dem Druck der Globalisierung und der neoliberalen Epis-
teme — there is no alternative (Maggie Thatcher) — [...] die nationalen Solidariti-
ten“* zerfielen. Mit dem Stichwort der ,neoliberalen Episteme* riihrt Brunkhorst
an ein Problemsyndrom, angesichts dessen etwa Jacques Ranciére in seiner
schmalen, aber duBerst dichten Studie Das Unvernehmen ein Ende demokrati-
scher Politik befiirchtet, wenn nicht gar bereits resigniert proklamiert: ,,Die Post-
Demokratie muss, um den Demos ins Abseits zu setzen, die Politik ins Abseits
setzen, in die Klauen der wirtschaftlichen Notwendigkeit und der rechtlichen Re-

77 Ebd., S. 89.

78 Ebd.

79 Hauke Brunkhorst: Solidaritit. Von der Biirgerfreundschaft zur globalen Rechtsge-
nossenschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 159.

80 Ebd., Hervorhebung im Original.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 135

gel“® Hier kann sich dann die kritische philosophische Analytik an alltagswelt-
liche ,Evidenzen‘ riickbinden — derzeit reicht ein Blick in eine beliebige Tages-
zeitung aus, um auf die Rede von der wirtschaftlichen Notwendigkeit, die politi-
sche Entscheidungen diktiere, zu treffen. Und wie breit der Konsens in dieser
Einschétzung ist, verdeutlicht der Umstand, dass in dieser Frage der radikale
postmarxistische Linke ZiZek und der unterdessen sozial-liberal orientierte Ha-
bermas zu dhnlichen Formulierungen greifen. Wenn Zizek die neoliberale Post-
politik durch ein Verstindnis von Politik zu kritisieren sucht, das in ihr etwas
sicht, was nicht die wirtschaftlichen Forderungen als Notwendigkeiten hinnimmt,
,sondern etwas, was gerade den Rahmen verdindert, der festlegt, wie die Dinge
fmzktionieren“,82 dann zeigt sich Habermas’ Eindruck, die gegenwirtige Situation
der Politik unter Bedingungen der Globalisierung fithre zu dem geféhrlichen, da
haufig erfolgreich vorgebrachten ,,strategische[n] Ansinnen, dass es keine besse-
re Politik gibt als die, die sich selber abschafft“** von der nimlichen Sorge um
das Ende von Politik iberhaupt durchdrungen. Dass beide Autoren dann in ihren
Versuchen, auf diese Situation zu reagieren, zu denkbar unterschiedlichen Vor-
schlidgen gelangen, indem Habermas fiir eine Erweiterung des Gehalts des demo-
kratischen Rechtsstaats iiber die nationalstaatlichen Grenzen hinaus plddiert,
wihrend Zizek fiir eine AuBerkraftsetzung des Gesetzes von links optiert,** mag
dem jeweils anderen theoretischen (und wohl auch politischen) Temperament ge-
schuldet sein. Es dndert aber gleichwohl nichts an der gemeinsamen Diagnose:
Eine Politik, die sich der Gestaltungsméglichkeiten des Okonomischen begibt
und dessen Vorgaben stattdessen zu ihren eigenen Handlungsimperativen macht,
wird vom kreativen Akteur zum bloen Agenten und schafft sich demzufolge
selbst ab.

Eine solche Diagnose hat Derrida in Marx’ Gespenster™ selbst aufgegriffen:
In einem ,,Zehn-Punkte-Telegramm® tréigt er dort die ,,Wunden“*® jener neuen,
um den liberalen Marktbegriff zentrierten Weltordnung zusammen, die sich nach
der Autoparalyse der autoritiren Ostblockregime als unzweideutiger Sieger der
Geschichte erwiesen haben soll. Als ausgeblendete Wunden, die zu {ibersehen es,
wie Derrida entsetzt konstatiert, eines ungeheuren Zynismus bedarf, erweisen
sich Phdnomene wie ,,Gewalt, Ungleichheit, AusschluB}, Hunger“,87 deren Ursa-

81 Jacques Ranciere: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2002, S. 120, Hervorhebung im Original.

82 Slavoj Zizek: Die Tiicke des Subjekts, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 273,
Hervorhebung im Original.

83 Jirgen Habermas: ,,Braucht Europa eine Verfassung?“, in: ders., Zeit der Ubergéin—
ge. Kleine politische Schriften IX, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 104-129,
hier: S. 112.

84 Vgl. S. Zizek: Die Tiicke des Subjekts, S. 306-318.

85 Jacques Derrida: Marx’ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt/Main: Fischer-Verlag 1995.

86 Ebd., S. 132.

87 Ebd., S. 139.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | OLIVER FLUGEL

che nicht zuletzt in einer depolitisierten kapitalistischen sozialen Verkehrslogik
liegt. Diese Umstéinde sind es, die Derrida zu einer Besinnung auf Marx fiihren.
Naturgemal ist es dabei nicht die teleologische, geschichtsphilosophische Seite
des Marxismus, die ihn attrahiert — im Gegenteil: Gegen sie bemiiht er sich, die
Dekonstruktion abzugrenzen, denn eine teleologisch verstandene Geschichte ver-
sperrt ja gerade das offene Denken der Geschichtlichkeit, auf das die Dekons-
truktion, um der aneignenden, gewaltformigen und damit nicht zuletzt auch anti-
emanzipatorischen Logik der ,,Onto-theo-archio-Teleologie**® nicht selbst zum
Opfer zu fallen. Der Geist Marx’, an den sich Derrida auf der Suche nach einem
wirksamen Kontrapunkt zum allherrschenden Okonomismus wendet, liegt viel-
mehr in jenem methodisch-kritischen Postulat Marx’ nach einer auch auf sich
selbst angewendeten radikalen Kritik." Diese Kritik, die selbst ein in die marx-
schen Texte eingegangenes Erbe der Aufkldrung darstellt, das Derrida nun anzu-
treten versucht, soll es moglich machen, die der demokratischen Gestaltung ent-
zogene ,neue Weltordnung* zu repolitisieren.”

Derridas Annahme dieses als Aufgabe verstandenen Erbes lésst sich als eine
dekonstruktive Reformulierung der von Hegel iiber Marx bis zur Kritischen
Theorie transportierten Vorstellung einer immanenten Kritik verstehen, deren
Konturen sich am Modell einer Dekonstruktion der Metaphysik studieren lassen:
Gegeniiber dem metaphysischen Diskurs soll gerade nicht ein externer Ort bezo-
gen werden, von dem aus die metaphysische Gewissheit ins Rutschen gebracht
wird. Vielmehr will Derrida, wie bereits mehrfach deutlich wurde, im Inneren
der Metaphysik verbleiben und dabei deren selbstdekonstruktive Tendenzen he-
rausarbeiten. Dies ist die hermeneutische Strategie, die sdmtlichen seiner dekon-
struktiven Lektiiren zugrunde liegt und die beim Leser dann stets zu der Ver-
wunderung dariiber fiihrt, ob es sich um Derridas eigene Uberlegungen oder
nicht doch nur um ein Herausarbeiten von Tiefenstromungen handelt, die sich in
den Texten, die er liest, selbst schon finden. Das eigentlich Erstaunliche dieser
Lektiiren ist darin zu sehen, dass Derrida offenbar nicht auf den Texten duBlerli-
che Begrifflichkeiten rekurriert, sondern lediglich andere Saiten in ihnen zum
Klingen bringt, durch deren Widerhall sich der auf der Textoberfldche scheinbar
exponierte Sinn Stiick fiir Stiick verschiebt. Die Aneignungs-, Einverleibungs-
und Subordinationsmaschinerie des metaphysischen Phallo-Logo-Phonozentris-
mus stellt im Lichte dekonstruktiver Lektiiren zugleich die Mittel ihrer eigenen
Paralyse bereit. Thre kategorial beméntelten Herrschaftsmechanismen lassen sich
eingedenk ihres (konstitutiven) Scheiterns an der Aufgabe einer Umfassung und
AusschlieBung als ein herrschaftskritisches Instrumentarium wenden — die De-
konstruktion fordert die Spuren der nichtaufgehenden Reste zu Tage, die diese
Maschinerie von innen aufbrechen.

88 Ebd., S. 124.
89 Ebd., S. 143.
90 Ebd., S. 142.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 137

Als ebenso gewaltige und assimilierende Herrschaftsmaschinerie wie Derrida
die Apparatur der okzidentalen Metaphysik begreift, verstehen Marx und Engels
im Manifest der kommunistischen Partei den Kapitalismus:

Sie [die Bourgeoisie, O.F.] zwingt alle Nationen, die Produktionsweise der Bourgeoisie
sich anzueignen, wenn sie nicht zugrunde gehen wollen; sie zwingt sie, die sogenannte
Zivilisation bei sich selbst einzufiihren, d. h. Bourgeois zu werden. Mit einem Wort, sie
schafft sich eine Welt nach ihrem eigenen Bilde.”!

Allerdings unterschitzt der Text des Kommunistischen Manifests bekannterma-
Ben die Persistenz der kapitalistischen Strukturen, ihr Vermdgen, wie sich ange-
sichts Marx’ Fetischanalyse sagen ldsst, Pseudonatur zu werden. Am Vorabend
der Revolution von 1848, in der Geburtsstunde der Ersten Internationale liegt die
— ob theoretische oder politische sei dahingestellt — Hoffnung auf der Autopara-
lyse des Kapitalismus. Mag er sich auch seine eigene Welt schaffen, so wird er
doch zugleich die ihn subvertierenden Strukturen und Subjekte hervorbringen.”
Der Kapitalismus gleiche ,,dem Hexenmeister, der die unterirdischen Kréfte nicht
mehr zu beherrschen vermag, die er heraufbeschwor“”® — doch nicht allein die
von ihm erzeugten Strukturen werden sich gegen ihn kehren, auch jene, die sie
aktiv gegen ihn wenden, werden durch ihn konstituiert: ,,Aber die Bourgeoisie
hat nicht nur die Waffen geschmiedet, die ihr den Tod bringen; sie hat auch die
Mainner gezeugt, die diese Waffen fithren werden — die modernen Arbeiter, die
Proletarier’* — Das ist immanente Kritik, die auf die Revolutionierung der Ver-
héltnisse setzt. Letztere schlug, gerade auch wenn sie stattfand, fehl; wenigstens
dann, wenn sie mit Marx verstanden wird als Authebung aller Verhéltnisse, ,,in
denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein veracht-
liches Wesen ist.“”

Fataler als das Fehlschlagen von Marx’ revolutiondren, letztlich eschatologi-
schen Hoffnungen ist der Umstand, dass die immer umfassendere Etablierung

91 Karl Marx/Friedrich Engels: ,,Manifest der kommunistischen Partei®, in: dies.,
MEW, Bd. 4, unverianderter Nachdruck der 1. Auflage von 1959, Berlin: Dietz-Ver-
lag 1972, S. 459-493, hier: S. 466.

92 Eine dhnliche — und unterdessen sozialromantisch anmutende — Theorie der Auto-
paralyse von Herrschaftsstrukturen formulieren heute Michael Hardt und Antonio
Negri, wenn sie davon ausgehen, dass in den Kapillaren des Empire die subversiven
Krifte der Multitude gewissermaflen durch die Mechanismen des Empire selbst
hervorgebracht werden. Vgl. Michael Hardt/Antonio Negri: Empire. Die neue
Weltordnung, Frankfurt/Main, New York: Campus-Verlag 2003; dies.: Multitude.
Krieg und Demokratie im Empire, Frankfurt/Main, New York: Campus-Verlag
2004.

93 K. Marx/F. Engels: ,,Manifest der kommunistischen Partei, S. 467.

94 Ebd., S. 468, Hervorhebung im Original.

95 Karl Marx: ,,Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung®, in: ders.,
MEW, Bd. 1, unverdnderter Nachdruck der 1. Aufl. von 1956, Berlin: Dietz-Verlag
1976, S. 378-391, hier: S. 385.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | OLIVER FLUGEL

kapitalistischer Verkehrsformen offensichtlich gerade nicht zu einer Betrachtung
mit jenen niichternen Augen fiihrt, die Marx und Engels vorschwebte.”® Ebenso
wenig wie der Kapitalismus seinen eigenen Untergang befordert, fiihrt er zu einer
entmystifizierenden Sicht auf die gesellschaftlichen Verhéltnisse. Dies ist der
Punkt, an dem die Dekonstruktion und ihre Strategie einer Befragung von innen
auf den Plan gerufen werden. Wie Derrida in seinen Schriften zur politischen
Philosophie naturalisierte politische Kategorien — die der Briiderlichkeit, der Zu-
gehorigkeit usf.”” — von innen beklopft und Risse in ihre Winde treibt, so wird es
mithilfe dekonstruktiver Befragungen moglich, die Begriffe der Okonomie, die
sich als naturwiichsige Verkehrs- und Handlungsformen prisentieren, ihres arti-
fiziellen Charakters zu iiberfiihren, ohne sich dabei die anmallende Selbstsicher-
heit zu eigen zu machen, die mit marxistischen Entlarvungsgesten allzu oft ein-
her geht. Wird der Kapitalismus dekonstruktiv gelesen, dann geschieht das im
vorsichtigen Bewusstsein, ihm selbst anzugehéren, sich innerhalb seiner Katego-
rien zu bewegen, kurzum: nicht im festen Glauben daran, auf der Seite der zu-
kiinftigen Autorinnen und Autoren einer Geschichte jenseits des Kapitalismus zu
stehen, aber ohne dabei von der Kritik an ihm abzuriicken. Briichigmachen heift
im Anschluss an Derrida, auf Briiche aufmerksam machen, auf Briiche, die uns,
die Bewohnerinnen und Bewohner einer kapitalistischen Welt, selbst nicht nur
durchziehen, sondern die uns konstituieren, von denen wir uns nicht einfach in
einem exorbitanten emanzipatorischen Akt befreien konnen.”® Briiche aber auch,
die die kapitalistische Moderne nicht allein als jenes ,stahlharte Gehduse® (We-
ber) erscheinen lassen, sondern als im Mindesten befragbares Gefiige und damit
nicht zuletzt als politisch gestaltbares Offenes. Dies ist es vielleicht, was die de-
konstruktive Befragung des Kapitalismus vor allem anderen lehrt: Thn nicht als
vorgegebenes Geschlossenes zu begreifen, sondern sich sowohl seiner Gewor-
denheit als auch seines Andersseinkénnens gewahr zu werden. Thn demnach
nicht als Natur hinzunehmen. Doch wird mit einer solchen Befragung gleichwohl
nicht der Entwurf einer konkreten Utopie im Sinne Blochs mitgeschrieben, kann
es doch nicht darum gehen, einfach ein Jenseits, selbst wenn es sich im Diesseits
des Kapitalismus bereits ankiindigen soll, zu denken. Wir bleiben, zumal als
Biirgerinnen und Biirger einer nicht zuletzt kapitalistisch globalisierten Welt, auf

96 ,,Alles Stindische und Stehende verdampft, alles Heilige wird entweiht, und die
Menschen sind endlich gezwungen, ihre Lebensstellung, ihre gegenseitigen Bezie-
hungen mit niichternen Augen zu sehen.” (K. Marx/F. Engels: ,,Manifest der kom-
munistischen Partei®, S. 465)

97 Neben der Dekonstruktion kapitalistischer Institutionen und Verkehrslogiken, auf
die ich mich hier konzentriere, ist in der Dekonstruktion von ausschlieenden, in
ihren Implikationen gewaltsamen Griindungskategorien politischer Gemeinschaften
ein demokratietheoretisch wichtiger Zug von Derridas politischer Philosophie zu
erkennen. Vgl. hierzu O. Fliigel: ,,Démocratie a venir®, S. 31{f.

98 Eine solche nicht allein naive, sondern zudem normativ bedenkliche Theorie eines
Aktes der Transgression findet sich beispielsweise bei S. Zizek: Die Tiicke des Sub-
jekts.

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 139

absehbare Zeit im Inneren des Kapitalismus — doch wir bleiben in ihm als Biirge-
rinnen und Biirger auch in einem politischen, nicht allein in einem 6konomischen
Sinne. Der kritische Gehalt einer politischen Biirgerschaft ldsst sich jedoch allein
dann einlosen, wenn die Dekonstruktion von (6konomischen) Naturalisierungen
konstitutiver Bestandteil des politisch-praktischen Selbstverstdndnisses der
Gegenwartsgesellschaften wird. Dies kann aus der Perspektive der politischen
Philosophie zwar nur postuliert werden. Sie kann, nimmt sie die von Derrida
immer wieder angesonnene Vorsicht ernst, diese Befragungen lediglich befra-
gend vorbereiten. — Gleichwohl weisen Derridas Uberlegungen zur Idee einer
kommenden Demokratie, die dann in gewisser Weise als der Raum verstanden
werden kann, innerhalb dessen eine fiir ihre Aporien sensible Vernunft zu proze-
dieren vermag, ein grofes Inspirationspotential fiir eine normative Demokratie-
theorie auf. Institutionentheoretisch und gesellschaftskritisch gewendet lassen sie
sich nidmlich als Pliddoyer fiir eine Lehre reflexiver Institutionen verstehen, die
fiir ihre eigene Umgestaltung offen sind; und dieses Gebot der Offenheit bezieht
sich nicht allein auf politische Institutionen im engeren Sinne, sondern — hierin
liegt seine Radikalitdt — auch auf diejenigen sozialen und 6konomischen Institu-
tionen, die den Charakter des Gemachten zusehends abstreifen, um sich von der
politischen Einflussnahme abzuschlieBen. Das liele sich sogar auf einen plakati-
ven Slogan fiir das Projekt einer emanzipatorisch ausgerichteten Praxis des
Selbstregierens bringen: Demokratie als Ort, an dem sich Vernunft, nicht zuletzt
auch die des Marktes, verniinftig tiberdenken lésst.

Literatur

Adorno, Theodor W.: Probleme der Moralphilosophie, in: ders., Nachgelassene
Schriften, Abt. IV, Bd. 10, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1996

Agamben, Giorgio: Homo Sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002

Agamben, Giorgio: Ausnahmezustand. Homo Sacer II.1, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2004

Berlin, Isaiah: ,,Zwei Freiheitsbegriffe”, in: ders., Freiheit. Vier Versuche, Frank-
furt/Main: Fischer-Verlag 1995, S. 197-256

Bodin, Jean: Uber den Staat, Stuttgart: Reclam 1976

Brunkhorst, Hauke: Solidaritdt. Von der Biirgerfreundschaft zur globalen Rechts-
genossenschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002

Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritit‘, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1991

Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt/Main: Fischer-Verlag 1995

Derrida, Jacques: Adieu. Nachruf auf Emmanuel Levinas, Miinchen 1999

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | OLIVER FLUGEL

Derrida, Jacques: ,,Tympanon®, in: ders., Randgénge der Philosophie, 2. Aufl.,
Wien: Passagen-Verlag 1999, S. 13-30

Derrida, Jacques: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2003

Derrida, Jacques: Voyous. Deux essais sur la raison, Paris: Galilée 2003

Derrida, Jacques: Marx & Sons, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004

Fliigel, Oliver: ,,Démocratie a venir. Jacques Derrida“, in: Oliver Fliigel/Rein-
hard Heil/Andreas Hetzel (Hg.), Die Riickkehr des Politischen. Demokratie-
theorie heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, S. 19-42

Forst, Rainer: ,,Kommunitarismus und Liberalismus — Stationen einer Debatte®,
in: A. Honneth (Hg.), Kommunitarismus, S. 181-212

Forst, Rainer: ,,Moralische Autonomie und Autonomie der Moral. Zu einer Theo-
rie der Normativitdt nach Kant“, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 52
(2004), S. 179-197

Foucault, Michel: ,,Wer sind Sie, Professor Foucault? (Gespréich mit P. Caruso)*,
in: Daniel Defert/Francois Ewald (Hg.), Dits et Ecrits. Schriften, Bd. I,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 770-793

Foucault, Michel: ,Nietzsche, die Genealogie, die Historie®, in: Daniel Defert/
Francois Ewald (Hg.), Dits et Ecrits. Schriften, Bd. 2, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2002, S. 166-191

Gondek, Hans-Dieter/Waldenfels, Bernhard: ,,Derridas performative Wende*, in:
dies. (Hg.), Einsdtze des Denkens. Zur Philosophie von Jacques Derrida,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997, S. 7-39

Habermas, Jirgen: Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1994

Habermas, Jiirgen: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theo-
rie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1999

Habermas, Jiirgen: ,,Drei normative Modelle der Demokratie®, in: ders., Die Ein-
beziehung des Anderen, S. 277-292

Habermas, Jiirgen: ,,Uber den internen Zusammenhang von Rechtsstaat und De-
mokratie®, in: ders., Die Einbeziehung des Anderen, S. 293-305

Habermas, Jiirgen: ,,Braucht Europa eine Verfassung?*, in: ders., Zeit der Uber-
ginge. Kleine politische Schriften IX, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001,
S. 104-129

Habermas, Jurgen: Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer
liberalen Eugenik?, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001

Habermas, Jiirgen: ,,Religion in der Offentlichkeit. Kognitive Voraussetzungen
fiir den ,6ffentlichen Vernunftgebrauch® religioser und sékularer Biirger, in:
ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsétze, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2005

Habermas, Jiirgen: Strukturwandel der Offentlichkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1990

- am 14.02.2026, 09:52:33. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 141

Hardt, Michael/Negri, Antonio: Empire. Die neue Weltordnung, Frankfurt/Main,
New York: Campus-Verlag 2003

Hardt, Michael/Negi, Antonio: Multitude. Krieg und Demokratie im Empire,
Frankfurt/Main, New York: Campus-Verlag 2004

Honneth, Axel (Hg.): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen
Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt/Main, New York: Campus-
Verlag 1993

Levinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Frei-
burg/Breisgau: Karl Alber 1998

Marx, Karl/Engels, Friedrich: ,,Manifest der kommunistischen Partei, in: dies.,
MEW, Bd. 4, unverdnderter Nachdruck der 1. Auflage von 1959, Berlin
(Ost): Dietz-Verlag 1972, S. 459-493

Marx, Karl: ,,Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung®, in: ders.,
MEW, Bd. 1, unverinderter Nachdruck der 1. Aufl. von 1956, Berlin: Dietz-
Verlag 1976, S. 378-391

Montesquieu, Charles-Louis de: Vom Geist der Gesetze, Stuttgart: Reclam 1994

Ranciére, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2002

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort
und drei Corollarien, 4. Nachdruck der Ausg. von 1963, Berlin: Duncker &
Humblot 1996

Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverénitét,
7. Aufl., Berlin: Duncker & Humblot 1996

Taylor, Charles: ,,Der Irrtum der negativen Freiheit®, in: ders., Negative Freiheit?
Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1992, S. 118-144

Taylor, Charles: ,,Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und
Kommunitarismus®, in: A. Honneth (Hg.), Kommunitarismus, S. 103-130

Taylor, Charles: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frank-
furt/Main: Fischer-Verlag 1993

Taylor, Charles: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsitze zur
politischen Philosophie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002

Taylor, Charles: ,,Demokratie und Ausgrenzung®, in: ders., Wieviel Gemein-
schaft braucht die Demokratie?, S. 30-50

Taylor, Charles: ,,Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?, in: ders.,
Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?, S. 11-19

Tocqueville, Alexis de: Uber die Demokratie in Amerika, Stuttgart: Reclam 1985

Zizek, Slavoj: Die Tiicke des Subjekts, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000

- am 14.02.2026, 09:52:33.


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 09:52:33.


https://doi.org/10.14361/9783839405451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

