Rezensionen

been the result of Early Classic coercion documented in
the texts.

There seems to be a widening gap in the determi-
nation of geographic conditions associated with settle-
ment. I have classified them based on the immediate
characteristics of the setting while there appears to be a
more generous assessment based on proximity to inun-
dated areas. Clearly inundated areas would not be the
first preference and may not be the areas of permanent
residence. Further, there is a misunderstanding of the
implications of these interpretations. In the entire central
Petén region, the mosaic of geographic conditions is
atomized into scattered small and large features. Conse-
quently all settlements are in proximity to swamps; it is a
matter of how the line is drawn that will favor the swamp
access or upland location. My final comment concerns
the geographic convention for the north symbol: mag-
netic north, a variable depending on location and date,
is shown with a single flag indicating the direction from
true north. In the volume, the directional arrows are used
unsystematically.

In sum, this volume presents several themes. The
ability of Tikal to attract populace that could fuel the
construction and support the widely flung relations of the
rulers is evident from the civic center and the distance
countryside. Also revealed, is the importance of the
Early Classic development in the dynastic materials, the
interactions with neighbors, and in the affairs of state.
The mix of topics makes specific data and individual
investigations a cumulative compilation and worthy
contribution to appreciating the uniqueness qualities
of Tikal in the story of the ancient Maya.

Anabel Ford

Signer, David: Die Okonomie der Hexerei oder
Warum es in Afrika keine Wolkenkratzer gibt. Wupper-
tal: Edition Trickster im Peter Hammer Verlag, 2004.
456 Seiten. ISBN 3-7795-0017-5. Preis: € 22,00

“Hexerei ist das grofite Hindernis fiir Entwicklung
in Afrika.” Mit diesem Zitat eines jungen Mannes in
einer Stadt im Westen der Elfenbeinkiiste rollt Signer
seine Thematik auf (11). “Immer wenn jemand aufsteigt,
Erfolg hat, tiberdurchschnittlich ist, riskiert er, verhext
zu werden” (11). Im Verlauf seiner Feldforschung (zwi-
schen 1994 und 2000 drei Jahre und vier Monate in
verschiedenen Lindern Westafrikas) wechselte Signer
sein Paradigma: Hatte er 1994 noch dazu tendiert, “He-
xerei als einen Aberglauben zu betrachten”, so schreibt
er heute: “Hexerei ist eine Realitdt, auch wenn ich
vielleicht einschrinken wiirde: eine soziale Realitdt”.
Erlduternd fiigt er hinzu: “Auch wenn wir den Glauben
an Versammlungen, wo die hoffnungsvollsten Famili-
enmitglieder verzehrt werden, nicht teilen, so ist doch
die Feststellung der zerstorerischen Kraft des Neides
in der afrikanischen Gesellschaft nicht zu leugnen ...
Dass es nicht einfach um (Individual-)Psychologisches
geht, zeigt schon der Sachverhalt, dass jemand wie Jean-
Claude [der oben genannte junge Mann] das Problem
haarscharf erfasst und ihm trotzdem nicht entkommt”

Anthropos 100.2005

637

(11 f.). Spiter betont Signer: “Hexerei ist ein fait social
total. Die sozialen, 6konomischen und zum Teil auch die
politischen Aspekte lassen sich tagtdglich und iiberall
beobachten” (14).

Damit kann ich etwas anfangen. Die Ethnologen des
20. Jhs. versuchten in Anlehnung an und in Folge von
Evans-Pritchards grundlegendem Werk “Hexerei, Orakel
und Magie bei den Zande” den “Hexenglauben” psycho-
logisch, funktionalistisch oder als symbolisches System
wegzuerkldaren. Aber weist Signer, der seinen Ansatz
konstruktivistisch, das heif3t kulturell hergestellt, nennt,
wirklich dariiber hinaus? “Hexerei ist eine Realitit —
keine ‘materielle’, aber eine soziale”, betont er (31);
“‘Hexerei’ ... ist eine nachtridgliche Interpretation eines
Ubels” (31). “Wenn die Verbreitung dieser spezifisch
afrikanischen Hexereivorstellungen relativ unabhingig
von sozialen, kulturellen, dkologischen und politischen
Unterschieden ist, stellt sich die Frage, ob und wie sich
ein solches Phidnomen erkldren oder verstehen ldsst —
ein Phianomen, das uns in vieler Hinsicht als irrational,
dysfunktional, anachronistisch oder entwicklungshem-
mend erscheint” (22 f.). Signers Antwort lautet: “...
dass die Hexerei das Kernstiick eines ganzen Ensem-
bles von Vorstellungen und Praktiken ausmacht, die
zusammengehoren und jenes System bilden, das Marc
Augé den ‘Geist des Heidentums’ nennt” (23). Wo ist
hier der Unterschied zu der immer noch dominanten
Auffassung, Hexerei funktioniere nur deshalb, weil alle
daran glauben? Wer vom “Hexereiglauben” spricht —
dies tut Signer z. B. S. 23 —, meint “Aberglauben”. Der
Schlusssatz des Buches lautet: “Und auch wer vielleicht
ahnt, dass es Wahnsinn ist, entkommt ihm — als kollek-
tivem System — deswegen noch nicht” (446). Schwingt
da nicht ein Hauch eurozentrischen Besserwissens mit:
Wir sehen, dass Hexerei bei Euch funktioniert, aber
wir sind Gott sei Dank aufgeklirt! Die Frage, was bei
den Hexereiangriffen wirkt und wie es wirkt und ob
Hexerei vielleicht auf einer Ebene wirkt, die uns nicht
zuginglich und deshalb fiir uns nicht nachvollziehbar
ist, stellt Signer nicht.

Wenn ich von dieser fiir mich so bedeutenden und
ich meine auch in Bezug auf den Titel des Buches
nahe liegenden Frage absehe, finde ich duferst inter-
essante Ansatzpunkte in Signers Buch: “Das Theorie-
Kapitel ‘Die Okonomie der Hexerei’ interpretiert den
Hexereiglauben ... vor allem als Angst vor lebens-
gefihrlichen Neidern ... (Wer anhiuft, macht sich ge-
radezu verdichtig.) Wie soll man so akkumulieren, in-
vestieren, lidngerfristig anlegen, planen, aufbauen? ...
die Hexerei ist aus dieser Perspektive vor allem ein
wirtschaftlicher Mechanismus” (23). Dass Signer da-
mit unpopulidre Zusammenhinge herstellt, ist ihm hoch
anzurechnen. Kritik kam “bezeichnenderweise vor al-
lem von gebildeten, linken Weilen. Sie witterten Neo-
kolonialismus oder eine Art kulturellen Neorassismus”
(23). Wenn die wirtschaftliche Stagnation Afrikas nicht
nur auf die Folgen des Kolonialismus reduziert, son-
dern auch auf innerafrikanische Denk- und Verhaltens-
strukturen zuriickgefiihrt wird, dann zerrinnt das Bild
vom “‘edlen Wilden”, das die zivilisationsmiiden Intel-

7321611, am 12.01.2026, 05:28:33. © Inhak,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-637

638

lektuellen gerne noch als Ort der inneren Emigration
pflegen.

Schwer verdaulich ist auch Signers Gedanke, “dass
Hexerei ein fait social total ist, das in alle Aspek-
te der Gesellschaft hineinreicht und kaum von heute
auf morgen verschwinden diirfte, eher im Gegenteil
in der Konfrontation von konservativ-traditionellen und
modern-kapitalistischen Ausrichtungen sich noch ver-
schirfen wird. Diese Sichtweise steht etwas quer zur
gegenwirtigen ethnologischen Diskurslandschaft” (24).
Wer sich nicht kritisch mit den autochthonen Hemm-
schuhen fiir die 6konomische Entwicklung in Afrika
auseinander setzt, die ja auch von dort eingefordert wird,
lasst nicht einmal gedanklich einen eigenen afrikani-
schen Weg zu. Selbstironisch gibt Signer zu, zu Be-
ginn seiner Feldforschung dem Ethnologen J.-P. Eschli-
mann gegeniiber die “Entzauberung der Welt” ins Feld
gefiihrt zu haben, worauthin dieser ihm “Exotismus ei-
nes Neulings” vorwarf (25). “Man kann die magischen
Denkformen faszinierend finden und soll versuchen, sie
aus ihrer eigenen Sinnwelt heraus zu beschreiben, aber
warum soll man, was ihre Konsequenzen beispielsweise
fiir das okonomische oder wissenschaftliche Leben be-
trifft, nicht genau so klar und kompromisslos sein, wie
man es bei einer Analyse von gewissen Elementen der
eigenen Gesellschaft wire?” (25) fragt Signer vollig zu
Recht.

Im Hauptteil des Buches schildert Signer unter-
schiedliche Begegnungen mit HeilerInnen und Féticheu-
ren. Seine ‘“gedanklichen Assoziationen und emotio-
nalen Reaktionen” (57) machen ihn angreifbar: “Ich
war ein wenig abhingig geworden vom Schutz meiner
Gris-Gris und Opfer und reagierte nun &ngstlich und
mit einem schlechten Gewissen auf meine Weigerung,
das Opfer darzubringen” (55). Signer befindet sich in
dem Dilemma, in das sich alle Europider begeben, wenn
sie die afrikanischen Heilkiinste und spirituellen Tech-
niken untersuchen wollen. Seit Favret-Saadas bahnbre-
chendem Werk iiber den “Hexenglauben im Hainland
von Westfrankreich” (Frankfurt 1979) steht fest, dass
“Das Wort im Zusammenhang der Zauberei ... Macht
[ist], nicht Information. Und deshalb kann ein Heiler
auch nicht ‘Informant’ sein” (20). Um etwas iiber die
Orakel- und magischen Heiltechniken herauszufinden,
muss ein Forscher als Ratsuchender auftreten. Manche
der Feststellungen der Orakelsprecher enthalten ver-
bliiffende Details iiber den eigenen sozialen Hinter-
grund, andere stimmen nur halb oder gar nicht. Im
afrikanischen Kontext ist es striflich, die Weisungen der
Féticheure nicht zu befolgen. Hinter dem Rat, etwas
zu tun, steht immer auch die Warnung davor, es zu
unterlassen. Trifft das auch auf Europder zu? Signer
bemiiht Freuds Konzept der Gedanken- und Emotio-
neniibertragung, um die Fihigkeiten der Orakelsprecher
zu begreifen und vielleicht auch insgeheim fiir sich zu
relativieren. “Die Titigkeit des Analytikers, der diese
Ubertragungen aufdeckt, ... wire dann der Identifizie-
rung von Hexen durch den afrikanischen Heiler ver-
gleichbar” (53). Kommen wir durch die bloBe “Ver-
gleichbarkeit” dem Verstindnis der Phinomene néher?

Rezensionen

Nicht alles, was Signer von sich berichtet, ist mir
nachvollziehbar. “Bereits im letzten Brief hatte mir
Coulibaly mitgeteilt, dass er von seiner kiirzlichen Reise
in sein Heimatdorf einen Fetisch fiir mich mitgebracht
habe. Als ich jetzt mit ihm allein war, zeigte er ihn
mir: eine weibliche Holzfigur, etwa 50 cm hoch, fast
unkenntlich unter dem verkrusteten Blut all der Opfer,
die ihr schon dargebracht worden waren” (102). Nach-
dem der Preis (relativ hoch) ausgehandelt worden war,
erhilt Signer Anweisungen: “Jemand, der gegen dich ist,
kann jetzt nichts mehr machen. Er [der Fetisch] trinkt
Kuhmilch am Freitagmorgen. Du musst ihm das geben,
noch bevor du jemandem Guten Tag gesagt hast” (102).
Nimmt Signer diesen Fetisch als Souvenir mit? Dann
wiirde er sein Gegeniiber nicht ernst nehmen. Nimmt er
ihn an, um den angegebenen Nutzen davon zu haben?
Dann wire er nicht nur ein “bisschen gepackt”, wie er
weiter oben (55) schreibt. Signer bleibt die Antwort auf
diese Frage schuldig.

Auch bei weiteren Beschreibungen von Begegnun-
gen bleibe ich unsicher, ob Signer sein Engagement
ernst meint oder nicht. “Ich soll lernen, Hexen und
die Zukunft zu sehen”, iiberschreibt er einen Ab-
schnitt (317). ““Willst du lernen weiszusagen?’, fragte
er mich. ‘Ja’, antwortete ich. ‘Wir miissen den Geistern
ein Huhn opfern und eine Art Foutou aus Hirse zuberei-
ten’, sagte Coulibaly. ‘Dann musst du ein Medikament
einnehmen, und ich werde dir alles erkldren’” (317). Auf
welche Geister lédsst sich Signer damit ein? Oder glaubt
er an gar keine Geister und will auf diese Weise seinem
Gegeniiber nur Geheimnisse entlocken? Letzteres wire
unserios und das halte ich auch fiir unwahrscheinlich.
Denn weiter oben gibt Signer als Ergebnis der Einnahme
eines unappetitlichen Suds nach seiner Riickkehr in die
Schweiz an, dass gewisse Alptrdume ihn fortan nicht
mehr belasteten. “Wie ein Geist, der mich jetzt in Ruhe
lasst” (54).

So fehlt mir Signers klare Aussage zu den Phéno-
menen, die aus der Sicht des europidischen Weltbildes
unverstindlich sind. “Hexereigeschichten haben oft die-
se verwirrende Note, dass am Ende nicht mehr klar ist,
wer jetzt eigentlich wen verhext hat und wo das ‘Bose’
(oder die Aggression) nun zu verorten sei” (441). Was
Signers unterschiedliche Begegnungen betrifft, so weil3
ich nicht, wer hier wen vereinnahmt: Ist es der Féticheur,
der in Signer eine Goldgrube sieht, oder Signer, der
den Féticheur hinterriicks nun doch zum “Informanten”
macht?

Das Buch Signers ist — einige Lingen ausgenom-
men — interessant zu lesen. Seine Schilderungen rufen
Erstaunen hervor. Deutlich wird, dass Signer das, was
unter “Hexerei” in Afrika verstanden wird, in seiner
Wirkung ernst nimmt. Aber seine eigene Einstellung
dazu bleibt ungenau, ja verwirrend. Die Ubertragung
und Gegeniibertragung der Freud’schen Psychoanalyse
als Erkldrungsansatz, auf die er in seinem Schluss-
kapitel (441) noch einmal zuriickgreift, bringt keinen
Aufschluss iiber das, was in Europa seit dem Ende
der Hexenverfolgung ausgegrenzt wurde und deshalb so
schwer zu begreifen ist. Godula Kosack

Anthropos 100.2005

7321611, am 12.01.2026, 05:28:33. © Inhak,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-637

