ANTHROPOS

113.2018: 51-64

Ethnografische Forschung von SVD-Missionaren
in Qinghai und Gansu (China)

Berthold Riese und Xiaobing Wang

Abstract. — Among Christian missionary orders to enter Chi-
na fairly late, the SVD started its work in Shandong province
around the turn of the 19t to the 20™ centuries and extended it to
the north-westerly provinces of Gansu and Qinghai shortly after
1920. These activities which lasted until 1950 were accompanied
by extensive ethnographic work, contributing to the knowledge
of ethnic minorities an immigrant Han-Chinese in those remote
provinces on a high level of competence thanks to excellent pre-
vious education and language skills acquired by the missionar-
ies. Most productive and prominent ethnographers were Matthias
Hermanns, Dominik Schréder and Johannes Frick. Their major
contributions are summarized here. A collection of ethnographic
studies in 1952 by these and other SVD-missionaries was pub-
lished in 1952. But neither these nor the later published mono-
graphs, most of them edited under the auspices of Anthropos In-
stitute, received adequate recognition in China. This deficit was
areason for us to evaluate the work of these ethnographers in the
places of their field activities, evaluating their work on the back-
ground of local conditions and developments. [China, Gansu,
Qinghai, SVD, Ethnography]

Berthold Riese, Prof. em. Dr. Berthold Riese, geboren 1944 in
Waldshut (Baden). — Studium der Ethnologie und Altamerika-
nistik in Heidelberg und Hamburg, Promotion 1971. — Danach
bis zu seiner Emeritierung 2009 in Bonn vornehmlich als Kul-
turhistoriker des indianischen Amerika in Forschung, Lehre und
Publizistik titig. — Seit 2010 wiederholte Aufenthalte in China,
Feldforschung gemeinsam mit Prof. Wang in Nordwest-China
(Xinjiang, Gansu, Qinghai) sowie Lehrtitigkeit an der Sun Yat-
sen Universitit in Guangzhou. — Seit 2017 Mitarbeiter im For-
schungsprojekt von Prof. Wang.

Xiaobing Wang, Prof. Dr. Xiaobing Wang, geboren 1967 in Ji-
angshan (Zhejiang, China). — Studium der Literaturwissenschaft,
Volkskunde und Ethnologie in Beijing, Promotion 2003 in Sino-
logie an der Universitidt Bonn. — Anschliefend diverse Projekt-
mitarbeit in Deutschland und China (Shanghai). — Feldforschung
in Nordwest- und Siid-China. — Seit 2017 Leiterin des Projektes
“Investigation and Digitalization of Valuable Chinese Folkloristic
Artifacts and Documents in Overseas Collections”.

Vorbemerkung

Unsere Forschung war ausgerichtet auf das loka-
le Nachvollziehen der ethnografischen Forschun-
gen von SVD-Missionaren in Ganstu und Qinghii,
die jene in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
durchgefiihrt haben, um dadurch deren Publika-
tionen besser verstehen und einschitzen zu kon-
nen und dann eine ethnologische Neurezeption in
China und Deutschland anzustoflen. Wir haben zu
diesem Zweck im Sommer 2012 eine zweiwochige
Reise in die beiden genannten chinesischen Provin-
zen durchgefiihrt.

Schon in den ersten Tagen unserer Feldarbeit in
Xining, der Provinzhauptstadt von Qinghdi, wurde
klar, dass wir die Wirkungsorte der SVD-Missio-
nare und mogliche noch lebende Personen, die die
Missionare gekannt haben, nur iiber kirchliche Kon-
takte erreichen konnten; denn Fachkollegen vor Ort
wussten nichts von den Aktivitdten der Missionare
und der jiingeren Geschichte der ldndlichen Bezirke
in ihrer Provinz. Sie konnten uns nicht einmal bei
der Identifizierung von Aufenthaltsorten der Missio-
nare entscheidende Hinweise geben. Nachdem wir
daher einen ersten Kontakt mit einer katholischen
Kirchengemeinde in Xining hergestellt hatten, und
dort freundlich empfangen wurden, erhielten wir
einen intensiven Einblick in das heutige Leben ka-
tholischer Gemeinden und sprachen auch viel iiber
die Entwicklung, die sie seit der Ausweisung der
Missionare um 1950 durchgemacht haben. Dieser
Aspekt unserer Recherchen bleibt im Folgenden
aber ausgespart. Unser ganz besonderer Dank gilt

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

52

daher den chinesischen katholischen Christen, die
uns an allen Orten freundlich aufgenommen, unser
Forschungsanliegen bereitwillig unterstiitzt und uns
auf einigen Exkursionen begleitet haben. Ferner gilt
unser Dank den immer hilfreichen Mitarbeitern der
SVD-Institutionen in Sankt Augustin, die uns vor
allem in archivalischen und bibliografischen Fragen
weitergeholfen haben

1 Christliche Missionsarbeit in China

Nach erfolgreicher Missionsarbeit von Franzis-
kanern und Jesuiten im 17. Jahrhundert in Chi-
na! musste diese aufgrund der Vorbehalte in Rom
gegen die Sinisierung des katholischen Glaubens
wieder aufgegeben werden.? Bis in die Mitte des
19. Jahrhunderts fand danach keine nennenswerte
christliche Mission in China mehr statt. Die dann
im Gleichklang mit kolonialistischen und imperia-
listischen Bestrebungen westlicher Michte? wie-
derbeginnende Mission ging von einer sehr viel
eurozentrischeren und die chinesische Kultur als
minderwertig verachtenden Haltung aus. Die Uber-
legenheit christlichen Glaubens und Lebens muss-
te nun in allen Bereichen demonstriert und von den
Bekehrungswilligen anerkannt werden. Typisch fiir
Missionare dieser harten Richtung ist der Jesuit Al-
bert Tschepe (1844—-1912) der 1906 und 1910 im-
merhin drei Biicher iiber Konfuzianismus und kon-
fuzianische Heiligtiimer publiziert hat, aber dennoch
keine positive innere Haltung zur chinesischen Kul-
tur und ihren (religisen) Traditionen entwickeln
mochte. Ausnahmen von dieser Haltung waren eher
im gleichzeitigen protestantischen Christentum zu
finden, das nicht liber eine durchgreifende Kirchen-
hierarchie verfiigte, die den Missionaren Dogmen,
Haltung und Vorgehensweise unter dem Primat der
“Tradition” vorschrieb. Unter solchen verstindnis-

1 Michele Ruggieri (1543-1607), Matteo Ricci (1552-1610),
Nicolas Trigault (1577-1628), Adam Schall von Bell (1592—
1666), Ferdinand Verbiest (1623-1688) und Jean-Baptiste
Régis (16637—1738) waren die bedeutendsten. Historisch ge-
sehen gab es schon viele Jahrhunderte frither christliche Mis-
sion durch Nestorianer und pipstliche Gesandtschaften wih-
rend der chinesischen Yudn-Dynastie. Sie hatten aber keine
Auswirkung auf die moderne Mission.

2 Die entsprechenden pépstlichen Verbote datieren von 1645 (In-
nozenz X.), 1656 (Alexander VIL.), 1669, 1704 (Clemens IX.),
1707, 1715, 1742 (Benedikt XIV.). Erst 1939 (Pius XII.) wur-
den sie etwas gelockert.

3 Unter “westlichen” Michten, verstehen wir hier und im Fol-
genden neben den von China aus gesehen tatsichlich im Wes-
ten gelegenen europdischen Michten und Ldndern auch 6st-
lich gelegene, sofern sie sich in den globalen Rahmen des
europdischen Imperialismus und Kolonialismus einfiigten,
vor allem Japan und die USA.

Berthold Riese und Xiaobing Wang

vollen protestantischen Missionaren ragt Richard
Wilhelm (1873-1930) hervor.

Im zweiten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts ha-
ben auch katholische Missionare wieder eine sanf-
tere Politik und einfithlsamere Missionsmethoden
zu praktizieren begonnen, sodass sich die Bezie-
hung zur neuen Regierung der Republik (Mingud)
ab 1911 entspannte. Die Verwestlichung der neu-
en politischen Elite in China, von denen viele Aus-
landserfahrung in christlich gepréigten Lindern hat-
ten* und dadurch mit den Wertvorstellungen von
Christen gut vertraut waren, machte es ihnen leich-
ter. Die Missionare waren au3erdem darum besorgt,
den entstehenden chinesischen Nationalismus der
Fiihrungsschicht nicht zu provozieren. So war die
Arbeit fiir die Missionare in China am Anfang des
20. Jahrhunderts, wenn sie sich den Verhéiltnissen
anpassten und nicht eine privilegierte Rolle in der
chinesischen Gesellschaft anstrebten, relativ kom-
fortabel. Sorge machte ihnen allenfalls, dass sie ihre
Proselyten meist aus der Unterschicht und den Aus-
gestoBenen der chinesischen Gesellschaft gewannen
und nicht aus der politischen Elite und den gebilde-
ten, wohlhabenden Biirgern, wie es frither den Je-
suiten gelungen war. Groere Probleme bereitete
den Missionaren vor Ort das Rauberunwesen. Bei-
des trug dazu bei, dass die Gemeinden ihre eigenen
Kosten nicht erwirtschaften konnten und auch die
Missionare oft in bitterer Armut lebten, zumal ja
auch ihre Heimatlinder Deutschland und Osterreich
durch den verlorenen Ersten Weltkrieg und spéter
durch die Geldentwertung verarmt waren und ihre
Orden ihnen aufler den Reisekosten kaum finan-
zielle Unterstiitzung fiir die Gemeindearbeit zukom-
men lassen konnten.

2 Die Societas Verbi Divini (SVD)

In der Zeit des imperialistischen Interesses “west-
licher” Nationen® an China und der damals wieder
einsetzenden christlichen Mission formte sich in
Europa eine entscheidende neue Kraft. 1875 griin-
dete der aus Goch am Niederrhein (Deutschland)
gebiirtige Arnold Janssen (1837-1909) den katho-
lischen Missionsorden Societas Verbi Divini.® Er
sollte der weltweiten Mission neue Impulse geben
in einer Zeit, als sich der europiische Kolonialis-

4 So auch der Republikgriinder Sun Yat-sen.

5 Hier sind vor allem England, Frankreich, Deutschland, Russ-
land, Japan und die USA gemeint.

6 Dieser lateinische Name bedeutet “Gesellschaft des Gottli-
chen Wortes” und wird offiziell mit SVD abgekiirzt. Man
spricht auch oft von den “Steyler” Missionaren, nach dem
Ort ihrer Griindung Steyl bei Venlo in den Niederlanden.

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

Ethnografische Forschung von SVD-Missionaren in Qinghai und Gansu (China) 53

mus rapide ausbreitete und viele nichtchristliche
Volker erstmals oder wieder ins Blickfeld européi-
scher Christen riickte.

Der Orden war nicht in Deutschland, sondern
in den Niederlanden, ndmlich in Steyl bei Venlo,
gegriindet worden, denn in der betreffenden Zeit
herrschte zwischen dem preufischen Staat, bzw.
dem Deutschen Reich, und der katholischen Kirche
der spiter so genannte “Kulturkampf”. Auf katho-
lischer Seite stand Papst Pius IX. in Rom und auf
politischer deutscher Seite war sein Widersacher
Reichskanzler Otto von Bismarck. Als unmittel-
bare Folge des Kulturkampfes hatten katholische
Institutionen und fiihrende Kleriker einen schwe-
ren Stand im Reich. Der Sitz der Generalleitung der
SVD verblieb bis 1928 in Steyl, wechselte dann in
das neue Kolleg in Rom an der Porta San Paolo, wo
sie bis heute ansissig ist. Das 1931 durch P. Wil-
helm Schmidt in St. Gabriel bei Wien gegriinde-
te Anthropos Institut musste 1938 aus politischen
Griinden nach Fribourg in die Schweiz umsiedeln.
1962 erhielt es seinen neuen Institutssitz in St. Au-
gustin bei Bonn.

Eines der frithen und fiihrenden Mitglieder der
SVD, Wilhelm Schmidt (1868-1954), der 1883/
1890 dem Orden beigetreten war, hat ihm eine eth-
nologische Komponente in der Ausbildung der Mis-
sionare und seit 1906 mit der Zeitschrift Anthro-
pos auch ein wissenschaftliches Organ gegeben.
Er und sein jiingerer Mitbruder Wilhelm Koppers
(1886—1961) waren zwei Jahrzehnte hindurch die
fitlhrenden Ethnologen an der Universitit Wien in
Osterreich und haben von etwa 1920 bis 1950 die
mittel- und nordeuropéische Ethnologie mit ihrer
Kulturkreislehre und der weitergefassten kulturhis-
torischen “Wiener Schule der Volkerkunde” domi-
niert.

Als ein Missionsorden spiter Griindung spiel-
te fiir die SVD bei der Auswahl der Arbeitsregio-
nen eine Rolle, ob dort andere katholische Missio-
nare bereits titig waren oder nicht. In einer solchen
Uberlegung ist der systematische Versuch der SVD
zu sehen, in China zu missionieren. Denn China war
seit der erfolgreichen jesuitischen Mission im 17.
und frithen 18. Jahrhundert nicht mehr systematisch
und intensiv Arbeitsgebiet christlicher Kirchen ge-
wesen.’

7 Im 19. Jh. missionierten in China von katholischer Seite fran-
zosische Lazaristen, Scheutfelder Missionare aus Belgien
und andere katholische Orden in bescheidenem Umfang.
Auch einige protestantische Missionsgesellschaften, vor al-
lem aus den USA, sollen in China aktiv gewesen sein. Aus
keiner dieser Gesellschaften sind allerdings Ethnografen her-
vorgegangen, wenn wir von Louis Schram absehen, der tiber
die Monguor publiziert hat (1954-1961).

Anthropos 113.2018

Die SVD hat sich daher um 1881 im Siiden
der Halbinsel Schantung (Shandong) in Yenchow-
fu (heute: Yanzhou) niedergelassen. Wenig spiter
wurde in einer anderen Region von Shandong dem
Chinesischen Reich eine deutsche Kolonie unter der
euphemistischen Bezeichnung “Schutzgebiet” (man
fragt sich, wer vor wem geschiitzt werden sollte),
abgetrotzt. Johann Baptist Anzer SVD, seit 1886
Bischof des Apostolischen Vikariats Siidshandong,
setzte sich intensiv fiir den Schutz der deutschen
Missionare durch die Reichsregierung in Berlin
ein und erhielt fiir seine “patriotischen” Verhand-
lungen mit der chinesischen Regierung 1890 durch
Kaiser Wilhelm II. den preuflischen Kronenorden
II. Klasse mit Stern. Doch ist das Interesse der
Deutschen Regierung an der SVD-Mission durch
eine Inspektionsreise des Gesandtschaftsdelegier-
ten Hermann Freiherr Speck von Sternburg (1852—
1908) im Jahre 1895 evident.® 1897 erfolgte die Be-
setzung der Bucht von Kiautschou durch deutsche
Truppen. Zwar hatte die SVD fritheren deutschen
Reichsregierungen nicht nahegestanden, lehnte aber
koloniale Bestrebungen und Unternehmungen, die
jetzt zum Programm der Regierung gehorten, auch
nicht grundsitzlich ab, da solche der Missionsarbeit
forderlich sein konnten.

Von Haus aus waren die SVD-Missionare gut
ausgebildet und angehalten, die Sprache ihres Mis-
sionsgebietes und die ortliche Lebensweise zu stu-
dieren und sich in sie einzufiigen. Das schon riickt
sie nédher an die fritheren jesuitischen China-Mis-
sionare als an manch andere Missionsgesellschaft
ihrer Zeit und stellt eine wichtige Voraussetzung fiir
qualitativ hochstehende ethnografische Arbeit dar.
Noch wesentlicher war aber, dass das Ordensmit-
glied Wilhelm Schmidt, als Ethnologe die Theorie
des Urmonotheismus, die der Englinder Andrew
Lang (1844-1912) in seinem Buch von 1898, “The
Making of Religion”, schon frither entwickelt hatte,
seit 1912 (Schmidt 1912—-1955) zu einem umfas-
senden Gebdude weiterentwickelte und dabei seine
Mitbriider, sofern sie in der Auslandsmission titig
waren, anstiftete, ihm Beweismittel fiir diese Theo-
rie zu liefern. Dass Wilhelm Schmidt dabei auch die
China-Mission im Blick hatte, beweist eine Inspek-
tionsreise nach China, die er 1935 unternahm und
wihrend derer er an der SVD-gefiihrten Fujen-Uni-
versitit in B&ijing einen programmatischen Vortrag
iiber Missionsarbeit hielt.

8 Der entsprechende Bericht ist bei Rivinius (1979: 110-131)
veroffentlicht. Uber die Verhandlungen und die Dekorierung
Anzers s. Rivinius (2010: 234-282).

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

54

3 Ausbildung der Missionare

Die Ausbildung der SVD-Missionare dhnelte in vie-
lem der von Jesuiten und anderen Orden. Oft hatte
der spitere Missionar seine schulische Ausbildung
bereits an einem Ordensgymnasium erhalten (wie
z.B. Matthias Hermanns, Johann Frick und Do-
minik Schroder; s. weiter unten). Dem folgte dann
der Eintritt in den Orden als Novize. Wihrend des
zweijdhrigen Noviziates begann er ein Studium mit
Theologie als Kernfach, um das Philosophie und
bei der SVD eben auch Ethnologie gruppiert wur-
den. Das Studium fand meistens in der Ordenshoch-
schule Sankt Gabriel in M6dling bei Wien oder an
der entsprechenden Bildungsanstalt in Sankt Augus-
tin bei Bonn statt und dauerte in der Regel 6 Jahre.
Parallel zum Studium gab es auch praktische Lehr-
angebote, die den Missionaren spiter oft von Nut-
zen waren, wie zum Beispiel in Krankenpflege.®
Eine weitere praktische oder fachspezifische Aus-
bildung erfolgte meist nicht. Die Ordination als
Priester schloss sich in der Regel unmittelbar an das
Studium an. Danach wurden die kommenden Mis-
sionare oft direkt in ihre Missionsgebiete entsandt
(z.B. Hermanns 1929, Frick 1931, Thiel 1937 und
Schroder 1938).

Fiir die Arbeit in China war die sprachliche Vor-
bereitung in Mitteleuropa nicht angemessen mog-
lich. Daher richtete der Orden schon friih in Yen-
chowfu (auch Yenchou geschrieben) eine Station
ein, in der die meist iiber Shanghii nach China ein-
gereisten Missionare ein Jahr lang intensiv die chi-
nesische Umgangssprache erlernten und mit den
Sitten des Landes vertraut gemacht wurden. Ein
solches Schulungszentrum wurde spéter auch in
Lanzhou, der Hauptstadt der Provinz Ganst, ein-
gerichtet, weil in jener Region seit 1922 das zwei-
te Hauptmissionsgebiet des Ordens lag (Huppertz
1974). Nach Sprachausbildung und Akkulturation
an die chinesische Lebenswelt wurde der Jung-
missionar moglichst einem &lteren erfahrenen Mit-
bruder in einer Missionsstation bzw. einer schon
bestehenden Gemeinde zugewiesen, wo er prak-
tische Erfahrung sammeln sollte. Danach begann
dann das meist entbehrungsreiche und abenteuer-
liche Leben des Jungmissionars in sehr entlegenen
landlichen Gebieten, wo er oft alleine auf sich ge-
stellt war.10

9 SVD-Krankenhiduser und die dorfliche Krankenpflege seitens
der Missionare scheint die stabilste und von Chinesen weit-
gehend anerkannte Titigkeit gewesen zu sein. Sie hatte bis
weit in die kommunistische Zeit hinein die Fortexistenz und
partielle Weiterbeschiftigung des chinesischen Personals zur
Folge (nach eigenen Befragungen in Lanzhou 2012).

10 In Héizuizi (Qinghdi) musste der Missionar Frick wihrend

Berthold Riese und Xiaobing Wang

Aus diesen beiden Quellen, der Ausbildung und
dem ethnologischen Interesse innerhalb des Or-
dens, ergibt sich die erfolgreiche und einfiihlsame
Missionsarbeit und die produktive ethnografische
Arbeit als Nebenbeschiftigung einiger Missionare
der SVD in China in einer insgesamt politisch und
militdrisch unruhigen Zeit.

4 Schwerpunktgebiete der
SVD-Missionsarbeit in China

Erstes Schwerpunktgebiet der SVD-Mission war
der Stidwesten der Provinz Shandong, wo sich der
Orden zunichst eingerichtet hatte. Seit 1922 wur-
de als zweites Schwerpunktgebiet Westchina mit
den Provinzen Gansu, Qinghdi und zeitweilig auch
Xinjiang ausgewihlt. Die SVD l6ste dort die belgi-
schen Scheutfelder Missionare ab, die sich ander-
weitig engagieren wollten, und konnten daher deren
Einrichtungen iibernehmen. In diese Grofiregion hat
der Orden bis zur Einstellung der Missionstétigkeit
um 1950 etwa 90 Missionare geschickt (Horlemann
2009). Trotz politisch instabiler Verhiltnisse, wes-
wegen protestantische Missionsgesellschaften ihre
Missionare zeitweilig sogar ganz zuriickzogen, hielt
die SVD die Stellung bis zur Ausweisung ihrer Mis-
sionare nach der Machtiibernahme der Kommunis-
ten ab 1949.

Anscheinend etablierten sich die SVDler recht
erfolgreich. In Qinghdi standen sie auf gutem Ful3
mit dem Gudémindang-Gouverneur Ma Bufang
(1903-1975), der ihnen auch Schutz versprach. Vor
der Roten Armee, die 1936 durch das Gebiet zog,
konnten sie sich, da rechtzeitig gewarnt, verstecken.
Mit den ortlichen tibetischen Lamas pflegten sie
freundschaftlichen Kontakt, der sich in gegenseiti-
gen Besuchen ausdriickte.!! Es ist daher nicht er-
staunlich, dass manche Missionare, die zum Teil 10
bis 20 Jahre oder in Ausnahmefillen auch ldanger in
China lebten, in dieser Zeit auch ethnografisch er-
folgreich gearbeitet haben.

des 2. Weltkrieges zeitweilig barfull gehen, wie uns eine Ein-
wohnerin berichtete, die das selbst beobachtet hatte.

11 Diese Beziehung pflegten besonders die Missionare Her-
manns und Frick. Focus derselben war das Kloster Kumbum,
das in ihrem Missionsgebiet lag. Allerdings zeigten bei unse-
ren Nachforschungen in Kumbum im Sommer 2012 auch alte
Monche keine Erinnerungen mehr an die christlichen Missio-
nare. Zu Kumbum siehe Filchner (1906, 1938), der fiir seine
Forschungen von den SVD-Missionaren Unterstiitzung er-
hielt.

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

Ethnografische Forschung von SVD-Missionaren in Qinghai und Gansu (China)

5 Die ethnografische Arbeit
von SVD-Missionaren in China

Die Missionare der SVD waren immer in erster
Linie Missionare und Seelsorger, oft auch Hilfs-
drzte!2 und nur in zweiter Linie Ethnografen. Man-
che betitigten sich auch als Kulturhistoriker (z. B.
Hermanns und Koster). Von den wahrscheinlich
iiber 500 SVD-Missionaren, die im Verlauf von etwa
70 Jahren nach China kamen,!3 sind rund zwanzig
durch ethnografische oder auf ihr Missionsgebiet
bezogene kulturhistorische Forschungen und Ver-
offentlichungen hervorgetreten, die meisten von ih-
nen mit Arbeiten tiber die westlichen Regionen Chi-
nas, ein kleinerer Teil {iber Shandong.

12 So auch Frick, Eichinger und Hermanns. In Lanzhou wurde
schon 1922 oder 1923 ein Krankenhaus eingerichtet.

13 Die Zahl ist von uns aufgrund von verstreuten Angaben in
den 6 Binden von Hartwichs Missionsgeschichte der SVD
in China (1983-1991) geschitzt worden.

55

6 Die ethnografische Arbeit in Qinghai
und Gansu

Von den in Tabelle 1 genannten Missionaren sind
Golomb, Hermanns, Eder, Frick, Schroder und Ei-
chinger wegen der Estmaligkeit, der Breite und/oder
Qualitdt ihrer ethnografischen Arbeit bedeutend. Wir
werden die Leistungen einiger SVD-Ethnografen
daher beispielhaft anhand der Lebenswege und je-
weils mindestens einer gewichtigen Publikation von
Matthias Hermanns, Johannes Frick und Dominik
Schroder skizzieren. Alle drei sind im Verlauf von
zehn Jahren nach Qinghdi bzw. Gansu gekommen
und haben dort viele Jahre lang gelebt und gearbeitet.

6.1 Matthias Hermanns (1899-1972)

Matthias Hermanns ist am 31. Mai 1899 in Kdoln-
Niehl geboren und sollte eigentlich Schlosser wer-
den. IThm stand der Sinn jedoch nach anderem, und so
besuchte er das SVD-Gymnasium in Steyl, jenseits
der Grenze in Holland. Seinen Abschluss machte
er erst 1921, denn er musste die Schule 1917-1918
fiir den Kriegsdienst unterbrechen. Nach bestande-

Tabelle 1: SVD Missionarsethno-
grafen in China.

Namen Lebensdaten Forschungsregion Forschungs-
(chines. Provinzen) zeitraum
Volpert, Anton 1863-1949 %R 1910-1945?
Volling, Arsenius 18667 %52 vor 1906
Hesser, Josef 1867-1920 % 1893-1920
Stenz, Georg 1869-1928 = 1893-1922
Golomb, Ludwig 1892-1972? B 1922-1939
Oberle, Alois 1895-1968 Hif 1923-1952?
Hermanns, Matthias ~ 1899-1972 Hif, Fi 1929-1935
Trippner, Josef 1899-1970 Hig ?
Cwik, Paul 1901-1997 Hi um 1950?
Eder, Matthias 1902-1980 Jext 1939-1949
Ternay, Johannes 1903-1981/2 Hf? 1935-1953?
Frick, Johann 1903-2003 Hlt, Hile 1931-1952
Koster, Hermann 1904-1978 2= 1931-1948
Thiel, Josef 1908-1972 2= 1937-1954
Schroder, Dominik ~ 1910-1974 HilE, B 1938-1971
Eichinger, Franz 1910-1992 Hi 1940-1943
Ulbrich, Josef 1913-1996 Hl ?

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

0, am 24.01.2026, 17:25:22. @ Inhatt.
fr oder In KI-Sy:

mmmmmm


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

56

nem Abitur trat er in den Orden ein und absolvier-
te ein regulires, in seinem Fall ungewo6hnlich breit
angelegtes Studium an der Ordenshochschule Sankt
Gabriel in Modling sowie anschlieBend noch an der
Universitidt im benachbarten Wien. Die Weihe zum
Priester erfolgte 1928 und die Ausreise nach China,
wo er als Missionar tdtig werden sollte, ein Jahr
spéter. Dort schloss sich in Shandong die iibliche
Vor-Ort-Ausbildung in chinesischer Sprache und
Kultur an. 1930 wurde er nach Gansu geschickt, wo
er zeitweilig in der Hauptstadt Ldnzhou wirkte, dem
Sitz des fiir ganz Westchina zustidndigen Bischofs.
Aus ethnografischem und kulturhistorischem Inter-
esse, das er eigenstidndig und intensiv pflegte, liel er
sich spiter nach Qinghdi versetzen, um in einer Re-
gion zu arbeiten, wo damals noch tibetische Noma-
den dominierten. Dort wurde ihm das Nordtal von
Xining als Missionsgebiet zugewiesen.

Hier ist eine kurze geografische Erlduterung an-
gebracht: Xining war damals wie heute die Haupt-
stadt der Provinz Qinghdi. Es liegt in einem weiten
Hochtal (ca. 3000 m.ii. M.), das westdstlich vom
Shui-Fluf3 durchstromt wird, in den auf der Ge-
markung der Stadt von Norden der Hé und von Sii-
den der Nan Hé einmiinden. Die Stadt bildet also
den Treffpunkt von jeweils einem Westtal das sich
nach Ost fortsetzt, einem Nordtal und einem Siidtal.
Dieser geografischen Einteilung gemif} bestimmten
und benannten die SVD-Missionare ihre Zustindig-
keitsgebiete. Hermanns wurde das Nordtal zugewie-
sen, wo er bis 1947 blieb.

Hermanns nahm bei einem tibetischen Monch
Sprachunterricht und wurde so mit den Tibetern
seines Arbeitsgebietes vertraut, zumal man sagt,
dass Buddhisten, die in ihrem Glauben nicht doktri-
nér sind, leicht eine gute personliche Beziehung zu
fremden Menschen aufbauen, wenn diese erkenn-
bar ebenfalls gldubig sind.'* Und das konnte man
von Hermanns wohl sagen. Es gelang ihm iiber die
tiblichen ethnografischen Beobachtungen und Do-
kumentation hinaus'> auf langen Ritten und Wan-
derungen die Standorte der Lamaserien in einem
weiten, liber sein engeres Missionsgebiet hinausrei-
chenden Raum zu verzeichnen und kartografisch zu
dokumentieren, sodass er ein ausgezeichneter Orts-

14 Mit “gldubig” ist hier im Max Weberschen Sinn gemeint,
dass man die transzendente Welt als tibergeordnet und leitend
fur das hiesige Dasein, die immanente Welt, auffasst. Dieser
Sinn ist also nicht auf bestimmte religiose Fiihrerpersonlich-
keiten beschriankt und gewéhrt damit religiosen Vorstellun-
gen eine breite Toleranz. Das ist vielleicht eine, den Buddhis-
mus als besonders human auszeichnende Qualitit.

15 Er machte sogar Schallaufzeichnungen (Sprach- und Ge-
sangsaufnahmen) mit einem Wachswalzengerit, das ihm der
Berliner Musikethnologe Marius Schneider (1903-1982) mit
den entsprechenden Walzen gestiftet hatte.

Berthold Riese und Xiaobing Wang

und Sprachkundiger fiir das groBle dstliche Gebiet
tibetischer Besiedlung wurde. Der deutsche Geo-
physiker Wilhelm Filchner (1877-1957),!6 hiitte ihn
daher 1936 gern fiir seine Expedition in derselben
Region gewonnen, doch scheiterte eine Zusammen-
arbeit an zu divergierenden Interessen.

Hermanns hatte das grofle Pech, oder war es
Nachlissigkeit seinerseits, dass er zweimal ein
Buchmanuskript verlor und dass seine ethnografi-
schen Sammlungen, seine Tonaufzeichnungen und
ebenso seine archidologischen Funde, denn er hatte
auch Ausgrabungen gemacht, einmal in XTning und
ein andermal in Lanzhou, wohin er sie zwecks Wei-
terleitung nach Deutschland verschickt hatte, verlo-
ren gingen. Als Hermanns 1947 zu einer General-
synode seines Ordens nach Rom reiste, kam er dort
mit fast leeren Hénden an. Das wenige, was ihm
verblieben war oder was er nach dem Verlust sei-
ner eigentlichen Sammlungen neu zusammengetra-
gen hatte, iibereignete er dem vatikanischen Mu-
seum. Hermanns kam aber mit drei Koffern voller
Dokumente nach Rom — alles Reinschriften seiner
Forschungsunterlagen. Nach Abschluss der Synode
wollte er in die Schweiz zum damaligen Sitz des
Anthropos Instituts in Posieux bei Fribourg weiter-
reisen, als auf dem Bahnhof in Turin ein Betriiger
seine drei Koffer mit den Dokumenten stahl. Viel-
leicht wollte dieser Betriiger “Losegeld” erpressen,
denn durch die Intervention des Vatikans gelang es,
wenigstens einen Teil zuriickzuerhalten, was ver-
muten ldsst, dass es irgendeine Beziehung zwischen
Hermanns und dem Dieb gegeben haben muss.

Hermanns liel sich von diesen Riickschligen
nicht entmutigen und schloss nach weiterer kurzer
Studienzeit 1948 eine ethnologische Promotion bei
Wilhelm Schmidt in Wien an. In ihr handelte er die
sozialwirtschaftlichen Grundlagen der tibetischen
Hirten ab!7 und kam dabei zu anderen kulturhisto-
rischen Interpretationen als sein doktrinérer Leh-
rer Schmidt, der ihm diese Abweichungen in der
Lehrmeinung iibelnahm. Aber Hermanns war dieses
Risiko eingegangen, da er zeitlebens ein unabhén-
gig denkender Mann war und auch nicht vor dem
“Ubervater” Schmidt kuschte, wie die meisten sei-
ner Konfratres in der SVD.

16 Von Filchner stammte die damals einzige umfassende Doku-
mentation des Lama-Klosters Kumbum. Er hatte sie auf einer
fritheren Forschungsreise recherchiert und schon 1906 ver-
offentlicht. Dieses Kloster lag iibrigens in Hermanns weite-
rem Missionsgebiet.

17 Gansu ist der nordostliche Teil des von Tibetern besiedelten
Hochlandes. Von dort stammt auch der heute im Exil lebende
Dalai Lama, den Hermanns als Kind in Gansu kennengelernt
hatte, bevor er als Reinkarnation erkannt und nach Lhasa ge-
holt worden war.

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

Ethnografische Forschung von SVD-Missionaren in Qinghai und Gansu (China) 57

Wir haben diese an sich ethnografisch unwich-
tigen Episoden erzihlt, weil wir rechtfertigen miis-
sen, Hermanns hier vorzustellen. Er war einer der
Missionare, die am lingsten und am diversifizier-
testen in Qinghdi geforscht haben, und doch hat er
davon nur eine Frucht ernten konnen, namlich das
Nationalepos der Tibeter, das vom legendédren Ko-
nig Geser handelt. Als Hermanns dieses Epos in die
Hinde bekam, bestand es aus vier ihm von verschie-
denen Seiten iibereigneten alten Texten. Er hat sie
zu einer Gesamtfassung zusammengefiigt und 1965
in einer umfangreich kommentierten Prosaiiberset-
zung vorgelegt. Warum er den tibetischen Original-
wortlaut nicht auch vorgelegt hat, ist unklar. Her-
manns scheint von seiner geistigen Konzeption her
den Bereich der Dokumentation gegeniiber dem der
Interpretation, wozu hier seine Ubersetzung und die
ausufernden Kommentare zihlen, zuriickgestellt zu
haben. Mit dieser Arbeit ist er daher weder als Phi-
lologe noch als Ethnologe, sondern wegen seiner
Kommentare vor allem als Kulturhistoriker zu be-
zeichnen.

Hermanns, der, so charakterisiert ihn sein Bio-
graf und Ordensbruder Schrdder, von eiserner Ge-
sundheit war und den ein starker Arbeitswille be-
seelte, hat diese Arbeit aus seiner Friihzeit als
Ethnograf, an die er zehn Jahre lang akademischen
Unterricht und ethnografische Feldforschung in In-
dien anschloss, wenigsten noch selbst zu Lebzeiten
vorgelegt. 1972 ist er als Ruhestidndler im Ordens-
haus der SVD in Sankt Augustin gestorben. Sein
Nachlass findet sich dort unbearbeitet im Anthropos
Institut, diirfte aber wegen der geschilderten wie-
derholten Verluste von Unterlagen beziiglich seiner
China-Forschung ethnografisch nicht besonders er-
giebig sein.!®

6.2 Johann Frick (1903-2003)

Johann (oder: Johannes, fiir Freunde auch Hans)
wurde am 26. Dezember 1903 in Giesing bei Feld-
kirch (Vorarlberg, Osterreich) in eine kinderreiche
Familie geboren. Mit zehn Jahren trat er in das von
Steyler Missionaren gefiihrte Gymnasium St. Rup-
pert bei Bischofshofen ein und legte 1924 die Reife-
priifung in Salzburg ab. Noch im selben Jahr ist er
dem Orden als Novize beigetreten und wurde nach
der iiblichen Frist von zwei Jahren Vollmitglied.
Nach dem anschlieBenden Studium, das er nun zu-
nichst nicht mehr in Osterreich, sondern in Sankt
Augustin bei Bonn und danach in St. Gabriel in

18 Den Hinweis auf den Nachlass verdanken wir Harald Grauer
vom Anthropos Institut.

Anthropos 113.2018

Modling bei Wien absolvierte, erhielt er 1931 die
Priesterweihe in St. Gabriel.

Seine Ordensoberen hatten damals wohl bereits
entschieden, dass er in der China-Mission eingesetzt
werden sollte. Daher schiffte er sich im September
1931 in Rotterdam ein und erreichte nach einer See-
fahrt von sechs Wochen Ende Oktober Shanghdi.
Fiir die Arbeit im Nordwesten bestimmt, musste er
sogleich den beschwerlichen und weiten Weg nach
Gansu antreten und bekam nicht die sonst {ibliche
vorbereitende Sprachausbildung. Zunédchst nahm
er ein Flussboot auf dem Chéang Jiang (im Unter-
lauf und in Europa auch Jangtsekiang genannt) bis
Hankdu (heute ein Teil der Stadt Wiihan). Dann
setzte er die Reise mit der Eisenbahn, mit einem
Mietauto, auf Lastwagen und auf Maultieren fort.
Bald nach Verlassen der Ebene bei Hankou wird es
bergig und die tief in die Karstberge eingeschnitte-
nen und gewundenen Tdler machen lange Umwege
notig. Zwei Monate war er so unterwegs, bis er sei-
nen Bestimmungsort Liangning erreichte. Dort wur-
de er Kaplan!® noch wihrend ihn sein Ordensbru-
der Paul Miiller (1896—-1952) in der chinesischen
Sprache ausbildete, und iibernahm dann selbstindig
eine Gemeinde in Lungsi (heute Longx1) im Siiden
der Provinz. Spiter wechselte er in das Dorf Yend-
sing (heute Yanjing, “Salzquellen”). Im September
1936 musste er Yendsing voriibergehend verlassen,
weil eine Abteilung der Roten Armee nahte, die auf
der Flucht vor den Guéminddng-Regierungstruppen
waren und dafiir bekannt waren, dass sie christliche
Missionare nicht dulden wiirden. Frick zog sich in
die Berge nach Pangchialutze (heute Pangjialuzi)
zuriick.2 Als er nach Abzug der Roten Armee wie-
der nach Yendsing (Yéanjing) zuriickkehrte, erfuhr
er von der groBBen Ehre, die ihm indirekt dadurch
widerfahren war, dass die Rote Armee sein Haus
als Hauptquartier genutzt hatte und Mdo Zidong
(1893-1976) personlich in seinem Bett geschla-
fen habe. So berichtete er es 1975 seiner Biografin
Josefine Huppertz. Das kann allerdings nicht wahr
sein, denn nicht Mdo Zidong, der erst spiter zum
alleinigen Anfiihrer der Kommunisten aufstieg, war
Chef der Zweiten oder Vierten Armee, die dort etwa
6 Wochen Quartier nahm, sondern die Generile Zhu
De (1886-1976) und Zhang Guotao (1897-1979).
Ansonsten wird die Episode durch ein modernes
Denkmal und eine heruntergekommene Rote Ar-

19 Als Kaplan werden katholische Gemeindepriester bezeich-
net, die Hilfsdienst bei einem ihnen vorgesetzten (dlteren)
Priester leisten.

20 Der Versuch eines Besuch in jenem Dorf, etwa 40 km iiber
eine unbefestigte Gebirgsstralie, blieb leider ergebnislos, da
die Strale durch einen Bergsturz mit unserem Pkw nicht
durchgiingig befahren werden konnte.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

58

mee-Gedenkstitte in Fricks ehemaligem Anwesen
in Yéanjing bestitigt, die wir 2012 in Augenschein
genommen haben.

1939 traf Frick abermals ein politischer Schick-
salsschlag, als er wegen des Japanisch-Chinesischen
Krieges interniert wurde. Deutschland (jetzt ein-
schlieBlich Osterreichs) und Japan waren Alliierte
und infolgedessen hielt die chinesische Regierung
die Anwesenheit eines verfeindeten Ausldnders in
der Provinz wohl nicht fiir opportun. Nachdem er
diese und eine weitere, kurze Internierung 1941
tiberstanden hatte und sich wieder freier im Land
bewegen konnte, wurde er nach Minhsien (heute
Minxian?) und Sining (heute Xining) geschickt. Im
Jahre 1947 versetzte man ihn in das Dorf Heitsuitzu
(heute: Heizuizi, “Ort der Menschen mit schwarzen
Miindern”) in der Provinz Qinghdi, nur etwa 20 km
von der Provinzhauptstadt Xining entfernt, in deren
“Westtal” — wie die SVD-interne geografische Ver-
ortung lautete. Dort hat er dann etwa fiinf Jahre lang
als Missionar gewirkt und seine ethnografisch ergie-
bigste Arbeit geleistet. In seinen Veroffentlichungen
gibt er allerdings nur spérliche Hinweise auf diesen
Ort als Quelle seiner Informationen, aber er nennt
auch keine anderen Orte ausdriicklich, sodass wir
den Eindruck haben, dass seine meisten ethnografi-
schen Beobachtungen aus diesem Ort stammen.
Altere Bewohner des Dorfes Hgizuizi erinnern sich
noch gut und zum Teil mit groer Sympathie an Jo-
hann Frick, seine Art des frohlichen Umgangs mit
den Kindern im Dorf und seine kleinen Vorlieben
und Eigenheiten.?! Erst 1952 traf auch Frick die un-
abwendbare Ausweisung durch die nun schon seit
mehreren Jahren amtierende rotchinesische Regie-
rung. Es folgten Inhaftierung und Abschiebung iiber
Lanzhou, X1’an und Guidngzhou ins britisch verwal-
tete Hongkong [chin. Xiang gdng].

Zuriick in Deutschland nahm Frick, der inzwi-
schen schon 50 Jahre alt war, 1953 das Studium der
Ethnologie in Wien bei Koppers, auch er Mitglied
der SVD und im Lehramt an der Universitit Wien
Nachfolger von Wilhelm Schmidt, auf und wurde
in diesem Fach zwei Jahre spiter mit einer Abhand-
lung tiber “Die sozial-religiose Stellung der Frau in
Tsinghai?? (China)” promoviert. Danach war er als
Seelsorger an verschiedenen Orten in Deutschland
und der Schweiz titig und trat 1980 in den Ruhe-
stand, den er in einem Heim des Ordens in der Ma-
rienburg (Schweiz) verbrachte. Dort ist er hochbe-
tagt 2003 gestorben.

Fiinf ethnografisch gewichtige und umfangreiche
Studien aus der Feder von Frick liegen leicht zuging-

21 Eigene Befragung von Dorfbewohnern im Jahr 2012.
22 Tsinghai ist heute QInghdi.

Berthold Riese und Xiaobing Wang

lich verdffentlicht vor: die bereits genannte Disser-
tation (1955), die etwas umgearbeitet in Anthropos
erschienen ist, eine iiber “Heiratsbrauche” (1952),
eine iiber “Totenriten” (1974), eine iiber “Neujahrs-
brauche” (1968) und eine iiber “Béauerliches Spruch-
gut” (1964, 1965, 1967, 1968, 1970). Daneben hat
er eine stattliche Zahl kleinerer Arbeiten und eine
umfangreiche Textsammlung von Mirchen (1954)
verOffentlicht. Von diesen Schriften ist nur die {iber
Heiratsbriuche ins Chinesische iibersetzt worden.

Fricks Abhandlung iiber die Totenriten (1974)
mochten wir daher im Folgenden skizzieren. Es
geht, wie bei seinen anderen Studien auch, um die
chinesischstaimmige Bevolkerung im Umland von
Xining, die als einfache Bauern seit mehreren Ge-
nerationen in dieser urspriinglich nur von nomadi-
schen Tibetern bewohnten Gegend siedeln. Sprache
und Bréuche sind also chinesisch, aber es gibt doch
auch FEinfliisse aus dem tibetischen Umfeld. Nach-
dem er einleitend die Jenseits- und Seelenvorstel-
lungen geschildert hat, stellt er ausfiihrlich die Briu-
che im Umfeld des Todes dar. Das beginnt schon zu
Lebzeiten, wenn ein etwa 50-Jdhriger von seinen
Kindern die Totenkleider geschenkt bekommt.?* So-
bald er seinen Tod nahen fiihlt, setzen die eigent-
lichen Vorbereitungen auf sein Sterben ein. Die
Angehorigen werden herbeigerufen, und dem Ster-
benden wird Gold oder Silber in den Mund gelegt.
Das Herrichten des Leichnams, seine Aufbahrung
und Gebete als Seelengeleit sowie die Totenwache
folgen. Dem schlieBen sich Sarglege und die Vor-
bereitung der Beerdigung auf dem Friedhof an. Vor
der Beerdigung sind vier Gebetstage zu beachten.
Der Weg zum Friedhof, die wenig zeremonielle Be-
stattung und die Riickkehr der Trauergemeinde zum
Dorf folgen. Drei Tage nach der Bestattung und sie-
ben Tage nach dem Tod findet ein abermaliges Ge-
denken statt. Ein ebensolches ist nach einem Jahr,
nach drei Jahren und nach zehn Jahren fillig. Erst
nach dieser langen Zeit ist der Tote sozusagen zur
ewigen Ruhe gebracht. Anschliefend gedenkt man
seiner nur noch bei den kollektiven Ahnengedenk-
feiern.2*

Frick schildert nicht nur den Ablauf, sondern be-
miiht sich auch, die Trauerkleidung, den Schmuck

23 Einen dhnlichen Brauch haben wir 2013 in der Stadt Enshi in
der chinesischen Provinz Hubéi beobachtet, den uns ein ein-
heimischer Mann erlduterte. Dort erwirbt der 50-Jahrige sei-
nen eigenen Sarg, den er fortan in seinem Haus aufstellt. Wir
haben nur einen konkreten Fall gesehen. Wahrscheinlich ist
diese Sitte heute im stéidtischen Milieu nicht mehr weit ver-
breitet.

24 Auch dieses wiederholte Gedenken in grofler werdenden Ab-
stdnden ist in anderen Regionen Chinas Brauch, z. B. in Zhe-
jiang (eigene Befragung 2013).

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

Ethnografische Forschung von SVD-Missionaren in Qinghai und Gansu (China) 59

der Héuser und die Bewirtung und Bezahlung der
Trauergemeinde bzw. der religiosen Funktionire
darzustellen. Als Feldforscher, der wiahrend seiner
Zeit mehrere Todesfille miterlebt hat und sich sicher
auch das Vorgehen in anderen Fillen hat schildern
lassen, hebt er hervor, dass je nach Reichtum, Fa-
milienstand oder sonstigen Umstidnden Abweichun-
gen geschehen. Frick weist auch darauf hin, dass
sich schon in der Zeit, bevor er sich seit 1947 im
Xining-Gebiet aufhielt, Vereinfachungen Bahn ge-
brochen hatten. Hier bietet sich ein Ansatz fiir eine
Nachfolgeuntersuchung zum Zweck der Erhellung
des kulturellen Wandels.

Klassisch ethnologisch ist Fricks abstrahierende,
gewissermalen idealtypisierende Darstellung, ba-
sierend auf konkreten eigenen Beobachtungen und
miindlichen Berichten von Gewihrsleuten. Auf-
bauend auf seiner sehr detaillierten Schilderung der
Totenriten wire es eine ethnologisch reizvolle Auf-
gabe, hier das Interpretationsmodell der rites de pas-
sage nach Arnold van Gennep (1909; 1873-1957)
anzuwenden und zugleich in seiner Tragfihigkeit
zu priifen, und zwar nicht, wie es Ethnologen meist
tun, mit sehr pauschalen Behauptungen iiber die
Stimmigkeit, sondern im Detail. Dabei miisste auch
das Postulat zum Tragen kommen, dass die Riten
zu einer bestimmten Passagegelegenheit, hier also
zum Tod, komplexer als in einfachem Dreierschritt
strukturiert sein konnen, dass aber Dreierschritte die
Grundstruktur ausmachen, aus der sich die komple-
xe Gesamtstruktur bildet. Ebenfalls interessant wire
der Vergleich mit chinesischen ethnografischen Dar-
stellungen aus demselben Gebiet und in einem wei-
teren, mehr kulturhistorisch ausgerichteten Rahmen
der Vergleich mit denselben Riten in den Herkunfts-
regionen der chinesischen Siedler.

Ansonsten verdienen es alle, in dem in Deutsch-
land und in deutscher Sprache erschienenen, wieder-
veroffentlichten Sammelband von 1995, der Fricks
Studien enthdlt, ins Chinesische iibersetzt zu wer-
den, da sie ethnografisch von hoher Informations-
dichte sind und Zustéinde in einer Zeit schildern, aus
der wohl kaum andere Darstellungen wissenschaft-
licher Art fiir diese Region vorliegen.?> Von allge-
meinem Interesse im Rahmen der Theorie ethno-
logischer Reprisentation wiren Reflektionen iiber
Struktur und Informationsvernetzung in Fricks Ab-
handlungen tiber das “Béuerliche Spruchgut”. Sein
Versuch, Ethnografie von sprachlichen Formulie-
rungen ausgehend darzustellen, verdient es, thema-

25 Uns bekannt ist nur ein urspriinglich auf Franzosisch ver-
offentlichtes Buch und 3 Bénde in englischer Sprache, je-
weils von Louis Schram (1932, 1954-1961). Eines davon ist
in den 1980er Jahren ins Chinesische iibersetzt worden.

Anthropos 113.2018

tisiert zu werden, zumal auch andere Ethnografen
so gearbeitet haben.?0 Gerade auch weil diese Form
der Veroffentlichung von Ethnologen heute meist
tibergangen wird, weil den Theoretikern des Fa-
ches der Weg iiber eine ihnen fremde Sprache wohl
zu miithsam erscheint, konnte man interpretativ bei
Fricks Studie einen neuen Ansatz ausloten und ge-
gebenenfalls weiterentwickeln.

6.3 Dominik Schroder (1910-1974)

Dominik Schréder, am 4. September 1910 in Ei-
weiler (Saarland, Deutschland) geboren, ging auf
das Missionsgymnasium der SVD in Sankt Wendel
(Saarland) und trat 1931 in den Orden ein. Gleich
nach Abschluss seiner Studien und der 1937 erfolg-
ten Weihe zum Priester kam er nach China und soll-
te ebenfalls im Nordwesten eingesetzt werden. Das
war nun aber wegen der japanischen Intervention
nicht mehr moglich. Die Japaner, die schon Jahre
zuvor die Mandschurei, also Nordostchina, besetzt
hatten, setzten ihre Eroberung Chinas weiter nach
Siiden fort. Es herrschte in Ostchina also Krieg.?’
So verbrachte Schroder seine Lehrzeit zunéchst in
Shandong und anschlieBend an der Fu-Jen [heutige
Schreibung: Fiirén]-Universitét in Béijing. Auch sie
war eine Einrichtung der SVD. Dort erwarb er einen
Mastergrad und unterrichtete anschlie3end selbst.
Erst 1946, die Japaner hatten ein Jahr zuvor mit
ihrer Kapitulation gegeniiber den USA auch ihre
Besetzung Nordost- und Ostchinas beenden miis-
sen, erreichte Schroder sein eigentliches Missions-
gebiet in der Provinz Gansu. Er traf also nicht mehr
mit Hermanns zusammen, der das Land schon 1947
verlassen hatte, befreundete sich dort aber mit Jo-
hann Frick.?8 Ab 1948 arbeitete er dann in Qinghi.
Dort gelang ihm neben anderen ethnologisch hoch-
interessanten Textaufnahmen als kulturhistorisch
gewichtigste Leistung die Aufnahme einer Version

26 Ich erinnere an den eminenten Ethnografen Mexikos, Ber-
nardino de Sahagiin OFM (1499-1590), der im 16. Jh. von
einem dhnlichen sprachlichen Ausgangspunkt aus sein Werk
“Historia general de las cosas de la Nueva Espafia” geschrie-
ben hat.

27 Es handelt sich um den spétimperialistischen japanischen An-
griffskrieg gegen China, der 1931 begann, 1937 zu grofiriu-
miger japanischer Eroberung und Terrorisierung der Bevol-
kerung eskalierte und im August 1945, vor allem durch die
beiden Atombombenabwiirfe der USA auf die japanischen
Stddte Hiroshima und Nagasaki, mit der Kapitulation der Ja-
paner und ihrer Vertreibung aus China sein Ende fand.

28 Die Freundschaft der beiden erschlieSen wir aus der sehr viel
spateren Widmung “Meinem alten Freund und Tsinghai-Ka-
meraden Hans Frick”, die Schroder in ein Exemplar seines
Buches von 1970 geschrieben hat.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

60

des mongolischen Geser-Khan-Heldenepos bei den
Monguor (alias Tujen oder Tiirén).? Der Geser-
Khan-Stoff hat das umfangreichste Korpus an My-
then und Erzédhlungen im tibetisch-mongolischen
Kultursubareal hervorgebracht. Geser-Khan, der
Name leitet sich letztlich vom romischen “Caesar”
ab3 und ist eine halb historische halb mythische
Person. In diesem Zusammenhang sind Versionen
des Stoffes aus der chinesischen Provinz Qinghii
besonders gewichtig, weil dort die konkreten Wir-
kungsstitten Geser-Khans zu finden sind. Die Re-
gion ist daher vielleicht der Ursprungsort des heute
bis zu den Hunza im siidlichen Himalaja verbrei-
teten Sagenstoffes.3! Schroder konnte das Epos zu
etwa zwei Drittel wortlich nach dem Vortrag eines
Séngers aufzeichnen, bevor er 1949 China verlas-
sen musste, im Gegensatz zu Hermanns, der sei-
ne Versionen schriftlich erhalten hatte. Wie auch
Hermanns und Frick schloss Schroder nach seiner
Riickkehr nach Europa ein erfolgreiches Studium an
und wurde 1951 promoviert.

Danach war er als Akademiker zeitweilig in
Taiwan und in Nagoya (Japan) beschiftigt. Im
Stidosten Taiwans hat er zwischen 1964 und 1971
dreimal intensiv Feldforschung bei den Puyuma/
Pujuma getrieben. Anders als bei seiner Arbeit in
Gansu, verbrachte Schroder die Zeit in TAiwan aus-
schlieBlich als ethnografischer Feldforscher, war
also nicht mehr mit Missionsarbeit betraut. Diese
Freiheit konnte er sich gegeniiber seinem Orden
nehmen, weil er finanziell von seiner Schwester
unterstiitzt wurde.3? Schroder hat wihrend der Zeit
seiner Taiwan-bezogenen Arbeiten, die er nach sei-
ner Riickkehr nach Japan und Deutschland aus-
arbeitete, immer auch an der Ubersetzung der Ge-
ser-Khan-Sage gearbeitet.3? Seine letzte Reise, auf

29 Zur Bedeutung des Epos und seiner Erforschung s. Richtsfeld
(2002).

30 Die Entlehnung geschah iiber das im ostromischen Reich do-
minierende Griechisch und anschlieBend Persisch, von wo
aus der Begriff nach Zentralasien gelangte und in die dorti-
gen Sprachen tibernommen wurde (fide Hermanns 1956).

31 Dieses Urteil basiert auf Richtsfeld (2002). In derselben Ge-
gend hat auch Hermanns vier Bruchstiicke von Versionen
des Geser-Epos in schriftlichen Fassungen gesammelt und
1965 — ohne seine Quellen vollstindig darzulegen — ver-
offentlicht. Hermanns wusste damals von Schroders Auf-
zeichnungen, hat sie jedoch anscheinend nicht eingesehen.

32 Laut miindlicher Mitteilung von Harald Grauer (2008).

33 Er scheint zunichst keine Kenntnis davon gehabt zu haben,
dass sein Mitbruder Hermanns schriftliche Versionen der
Geser-Sage in Qinghdi gesammelt hatte und herauszugeben
plante. Irgendwann aber nahmen die beiden in dieser Ange-
legenheit doch noch voneinander Kenntnis, wie eine kurze
Notiz Hermanns in seiner 1965 veroftentlichten Geser-Aus-
gabe belegt. Es entstand aber keine wie auch immer geartete
Kooperation.

Berthold Riese und Xiaobing Wang

der ihn 1974 der Tod ereilte, galt der Suche nach
geeigneten Muttersprachlern, die die mongolische
Dialektform des von ihm aufgezeichneten Epos
beherrschten und die er unter Exil-Tibetern in der
Schweiz zu finden hoffte.

Eine andere gewichtige ethnografische Arbeit,
die Schroder noch selbst publiziert hat, war ein von
ihm vollstindig aufgezeichneter Schopfungsmy-
thos der Monguor. Er hat ihn “In den Tagen der Ur-
zeit” genannt und 1970, also etwa 20 Jahre nach
der zugrundeliegenden Feldforschung, veroffent-
licht. Einleitend schreibt er: “Die tibetischen Ur-
sprungsmythen, besonders die kosmogonischen,
sind von groBer Mannigfaltigkeit und oft mit alten
Stammesiiberlieferungen durchsetzt. Die vorliegen-
de Mythe ist nur eine von den vielen” (1970: 20). Er
présentiert die Mythe dann in 833 Versen folgenden
Inhalts: Das Ur-Chaos; die Einladung an Buddha
bei seiner Uberwindung zu helfen; das Entstehen
der Gestirne; Werden und Aufstieg der Gestirne;
die Jahreszeiten; der Urzustand des Menschen, der
noch ohne Nahrung ist; die Gewinnung der Nah-
rungspflanzen; das Keimen des Getreides; das Pri-
mitialopfer, vergeblicher Anbauversuch durch die
Menschen; erfolgreicher Anbau; Ernte und Drusch
als Lebenssicherung; Abgesang.

Zur Performanz schreibt er: “Der Gesang gehort
zu den sogenannten ‘hduslichen Liedern’ (kudugu
do, chines. chia-ch’ii) und wird nach der urspriing-
lich tibetischen Melodie tan déré gdma (Méadchen
auf der Ebene) gesungen. Der erste Vers lautet so
[es folgen die Musiknoten und der Text]: tan dér(€)
gid-ma Sdie u-dur-né€ u-dur-dé-(i). Der Auftakt tan
dér(é) gdma wird nach jedem Vers von der Zuhorer-
schaft wiederholt, wihrend der Singer alle andern
Verse mit noch einem Partner im Wechselgesang
als Frage und Antwort vortrigt” (1970: 14). Dik-
tiert wurde ihm der Mythos von dem Sidnger Guén-
bo-Sdzia. Ein anderer Gewihrsmann, Tuo Ifula, hat
anschliefend in Abstimmung mit dem Singer und
mit Schroder noch kleine Korrekturen durchgefiihrt.
So ist eine kulturell korrekte Fassung entstanden,
die Schroder mit allen kleinen sprachlichen Varia-
tionen in Versform als Text vorlegte. Dem Text in
Monguor-Sprache stellt er auf der gegeniiberlie-
genden Seite eine deutsche Paralleliibersetzung bei
und gibt im Anhang eine fliissige, deutsche Prosa-
iibersetzung, sodass nicht nur der Spezialist fiir zen-
tralasiatische Sprachen, sondern auch der verglei-
chende Literaturforscher etwas mit dieser Quelle
anfangen kann. Der Abgesang (1970: 110; Verse
826-833), wie Schroder den Schluss nennt, lautet:

Monguol xani ku-fsdziina.
Die Monguor / des Khans / S6hne-Tochter sind.

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

Ethnografische Forschung von SVD-Missionaren in Qinghai und Gansu (China) 61

Monguol dolangé dolaya,
Monguor / Lieder-eins / singen-wollen,
nadén sinien soyadzio.*
scherzend / lachend / verweilen-wollen.
Monguol darséni darlaya.*
Monguor / Sitten / pflegen-wollen.
Monguol kuni longsda *
Monguor / der Leute / Luftpferd!3#! (Schicksal)
darlagu SdiemdZzélgé rédziglaya.*
um-zu-gestalten / Schicksalsfiigungen / lat (uns)-
wahrnehmen.
Monguoli darsoni tigingé-i.
Monguor / Brauch /derart-ist.
Monguol uguona li masdaya!*
Monguor / Sprache / nicht-vergessen-wollen (wir).

Zu dieser vorbildlichen Dokumentation bietet
Schroder umfangreiche Erlduterungen, die sowohl
aus seiner Kenntnis der Sprache und Kultur der
Monguor als auch aus dem zugrundliegenden bud-
dhistischen Glauben gespeist wird und Erlduterun-
gen der beiden Gewéhrsleute verarbeitet. Dem wird
noch eine allgemein-anthropologische Interpreta-
tionsebene hinzugefiigt (1970: 54f.), indem Schro-
der Ereignissequenzen und Gestalten des Mythos
als Prometheus- oder Hainuwele-Mythologeme
und als Dema-Gottheiten identifiziert und gemif
damals géngiger ethnologischer und religionsge-
schichtlicher Theorien deutet. Er verwendet hier vor
allem FEinsichten des Ethnologen Adolf E. Jensen
(1899-1965), ohne ihm allerdings immer zu folgen
und mit einem guten Schuss kritischer Modifika-
tionen.3

Als separaten Teil fiigt Schroder eine Abhand-
lung tiber “Das Gehoft der Monguor” bei (149—
168). Sie scheint zundchst keinen Zusammenhang
mit dem Mythos zu haben, um den es ihm eigent-
lich geht. Doch stellt sich im Lauf der Lektiire und
anhand der beigegebenen Diagramme heraus, dass
das Gehoft als Lebenszentrum der Monguor und
als rdumlicher Ausdruck ihres Weltbildes und ihrer
mythischen Vorstellungen eng mit dem zuvor verof-
fentlichten Mythos zusammenhéngt. Insofern han-
delt es sich bei dieser Schroderschen Verdffentli-
chung um eine ethnografische Dokumentation, die
von der Sprache liber Glaubensvorstellungen zum
materiellen Alltagsleben mit seinen Wohnverhélt-
nissen die gesamte Kultur der Monguor umspannt,
und die dabei kulturimmanente Vernetzungen und

34 Schroder erldutert in Ubereinstimmung mit Hermanns (1956:
57f1.), dass “Luftpferd” eine Metapher fiir “Gliick” ist.

35 Schroder nennt fiinf Veroffentlichungen Jensens zwischen
1951 und 1966, von denen die erste (Mythos und Kult bei
Naturvolkern) in einer Neuedition von 1992 vorliegt. Die von
Schroder benutzten Passagen finden sich dort vor allem auf
den Seiten 113, 134, 160 und 269f.

Anthropos 113.2018

Sinngebungen offenlegt, die bei oberflachlicher Be-
trachtung nicht evident sind.

Schroder hat zwar einiges aus seiner ethnografi-
schen Arbeit bei den Monguor in Qinghdi zu Leb-
zeiten veroffentlicht, wie etwa die eben vorgestellte
Studie, hinterliel aber seine gewichtigsten Arbeiten
weitgehend unveroffentlicht, ndmlich die in dersel-
ben Region aufgenommene Geser-Sage und seine
Puyuma/Pujuma3®-Ethnografie aus Taiwan. Doch
hatte er in seinem Ordensbruder Anton Quack
(1946-2009) einen effizienten Editor und Verwal-
ter seines Nachlasses gefunden, sodass drei statt-
liche Binde Puyuma/Pujuma-Ethnografie posthum
veroffentlicht wurden (Schroder und Quack 1979;
Quack 1981, 1985). Auch die Geser-Khan-Sage ist,
soweit Schroder sie aufgezeichnet hat, posthum her-
ausgegeben worden und zwar 1980 von dem Bonner
Mongolisten Walther Heissig (1913-2005). Damit
kann man &dhnlich wie fiir Frick auch bei Schroder
bilanzieren, dass seine bedeutendsten Studien und
Materialien veroffentlicht vorliegen. Aber dhnlich
wie bei Frick gilt, dass bisher nur eines seiner Bii-
cher ins Chinesische iibersetzt wurde.

7 Das Ende der ethnografischen Arbeit
der SVD in China

Bald nach der Griindung der Volksrepublik muss-
ten alle Missionare der SVD Festland-China verlas-
sen.3” Thre Mission und ihre ethnografische Arbeit
schien am Ende zu sein. Der Orden formierte sich
danach in Ostasien 1958 neu, wohl in Absprache
mit den Dominikanern, und wurde zunichst in
Taiwan und dann auch in Hongkong (chinesisch:
Xianggang) titig, wo er ohnehin immer eine “Pro-
kur” genannte Verwaltungsstelle unterhalten hatte.
Doch nach Festland-China kehrte der Orden nie
mehr zuriick. Es gab aber und gibt Einzelkontakte
und Besuche von SVD-Mitgliedern bei ehemaligen,
von der SVD betreuten Gemeinden.?® Einige Or-
densmitglieder sind nach Japan gegangen, wo die
Nanzhan-Universitidt in Nagoya ein SVD-Stiitz-
punkt war. Von den ehemaligen China-Missionaren
haben vor allem Matthias Eder und zeitweilig auch
Dominik Schroder an dieser Universitiit gearbeitet,

36 Die Schreibung variiert in Schroders Veroffentlichungen zwi-
schen “Pujuma” und “Puyuma”.

37 Die Ausweisung bzw. die tatsichliche Ausreise geschah zu
verschiedenen Zeitpunkten. Schroder war 1949 ausgewiesen
worden; Frick stimmte seiner Ausweisung im Sommer 1952
zu und verlie das Land einige Monate spiter. Eichinger ver-
liel China 1953 und Thiel erst 1954.

38 Dies wurde von verschiedenen chinesischen Gemeindemit-
gliedern in Gansu und Qinghai 2012 berichtet.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

62

wihrend die meisten anderen in ihre alte Heimat
nach Europa zuriickgekehrt sind.

Einzig in Tdiwan haben nach 1954 einige SVD-
Missionare auch ethnografisch geforscht, unter ih-
nen wie berichtet, Schroder. Gegenwiértig (2012) ist
aber kein Mitglied der SVD mehr in China3® ethno-
grafisch aktiv. Stattdessen sind die aktiven Mitglie-
der des Ordens meist im Anthropos Institut in Sankt
Augustin organisatorisch zusammengefasst und als
Hochschullehrer auch an der assoziierten Philoso-
phisch-Theologischen Hochschule SVD St. Augus-
tin tétig. Sie beschiftigen sich u. a. mit den immer
noch reichlichen, unveroffentlichten Schriften ihrer
Konfratres, sichten sie, archivieren sie und edieren
daraus Einiges,* oder sie vermitteln es an AuBen-
stehende zur publikatorischen Betreuung.*! Friihe-
re, an entlegenen Stellen verdffentlichte Arbeiten
ithrer Vorginger verdffentlichen sie in den Organen
der Institute der SVD erneut und besser zugénglich,
vor allem in den Publikationen des Instituts Monu-
menta Serica. Hier werden auch Artikel und Mono-
grafien zeitgendssischer chinesischer Wissenschaft-
ler veroffentlicht.

8 Nachwirkung

Wie schon mehrfach angesprochen, sind die ethno-
grafischen Arbeiten der SVDler in China von deut-
scher Seite und international wenig rezipiert wor-
den.*> Hermanns wird gelegentlich als Autoritéit fiir
tibetische Kulturgeschichte und Religion erwihnt.*3

39 China ist hier verstanden als die heutigen, zum Teil unabhén-
gigen Staaten und Territorien: Volksrepublik China, Republik
China (d.1i. Tdsiwan), Hongkong (chin. Xiang gang) und Ma-
cao (auch Macau; chin. Aomén).

40 So hat Anton Quack von Dominik Schroder Hinterlassenes
zu den Pujuma (Puyuma) von Katipol auf Tdiwan in den
Bénden 11, 12 und 32 der Collectanea Instituti Anthropos
(1979, 1981, 1985) herausgegeben und einen weiteren Band
angekiindigt, der aber bis zu Quacks Tod 2009 nicht erschie-
nen ist.

41 So geschehen mit dem langen Fragment des mongolischen
Geser-Epos, das Schroder in Gansu aufgezeichnet hatte und
das Walther Heissig 1980 ediert hat.

42 Dieses Urteil griindet auf dem weitgehenden Fehlen von Re-
zensionen der Veroffentlichungen, auf der geringen Zahl an
Ubersetzungen in andere Sprachen, am Fehlen von Nach-
drucken und in der Nichterwidhnung oder rein bibliografi-
schen Erfassung in forschungsgeschichtlichen Abhand-
lungen, in denen das Unwissen der Autoren iiber die SVD
dadurch manifest wird, dass sie deren Mitglieder gelegent-
lich als Jesuiten (Richtsfeld) bezeichnen, ihren Griinder Ar-
nold Janssen als Holldnder oder den verdienten Herausgeber
von Schroders nachgelassenen Schriften, Anton Quack, als
Quick. Auch die meisten einschldgigen Wikipedia-Seiten
sind in dieser Hinsicht unergiebig.

43 Hermanns ist insofern nicht typisch fiir die Nichtrezeption

Berthold Riese und Xiaobing Wang

Veroffentlichungen aus seiner Feder haben Wolf-
ram Eberhard (1909-1989) und Lorenz G. Loffler
(1930-2013) in ethnologischen Fachzeitschriften
rezensiert. Frick jedoch, soweit ich die Literatur
iberblicke, wird iiberhaupt nicht zur Kenntnis ge-
nommen. Schroder ist hingegen der einzige ethno-
grafisch iiber China forschende Missionar der SVD,
der in der deutschen Ethnologie erkennbare Reso-
nanz fand. Der Grund ist sicher der, dass er sich
intensiv mit dem Schamanismus, einem Lieblings-
thema deutscher Ethnologen, beschéftigt und darii-
ber auch veréffentlicht hat. Das hat ihm einen soli-
den Ruf als ethnologischer Generalist, um nicht zu
sagen Theoretiker, eingetragen. Am bekanntesten ist
seine Studie “Zur Struktur des Schamanismus” von
1955. 1964 hat Carl August Schmitz (1920-1966)
sie in einen Sammelband zur “Religions-Ethno-
logie” erneut aufgenommen. Dieser Sammelband
fand grofle Beachtung und Verbreitung und damit
wohl auch Schroders Schamanismus-Beitrag. Neu-
erdings werden auch seine Monguor-Studien biblio-
grafisch in einem langen englischsprachigen Wiki-
pedia-Artikel iiber diese ethnische Gruppe erwihnt.
Vielleicht aber ist damit das von Wikipedia ins Auge
gefasste Publikum iiberfordert, denn die Wikipedia-
Redakteure merken zu diesem Artikel an, dass er
zu ausfiihrlich sei, wobei damit u. a. gemeint sein
konnte, dass solche “marginalen” Autoren wie
Schroder nicht erwéhnt werden sollten.

Aus Festland-China ist uns kaum etwas tiber die
Rezeption von SVD-Ethnografien bekannt. Chi-
nas offizielle Politik nach 1949 war bis etwa 1985
geradezu ethnologie- und ausldnderfeindlich. Das
wird besonders deutlich in verschiedenen Beitra-
gen in der Zeitschrift Current Anthropology, wo als
Parteiline der Kommunistischen Partei in den ers-
ten Jahrzehnten ihrer Regierung kolportiert wird,
dass man auf westliche Wissenschaftler und vor
allem auf Sozialwissenschaftler in China verzich-
ten konne.* Die 1972 ausgesprochene Haltung von
Wu Wen-chao wird in einer englischen Zusammen-
fassung folgendermaflen wiedergegeben: “In Chi-
na today, sociology and cultural anthropology, have
been repudiated as disciplines ... No new anthro-
pologists or sociologists are being trained”. Und
diese Haltung teilt auch der ehemalige Malinow-
ski-Schiiler Fei Hsiao-t'ung (1910-2005), wenn er
in einem Brief an Gene Cooper schreibt: “A dis-

der ethnografischen Arbeit von SVD-Missionaren, als sei-
ne international rezipierten Veroffentlichungen nicht ethno-
grafisch, sondern iiberwiegend synthetisch, kulturgeschicht-
lich sind.

44 Besonders zu erwihnen ist hier Coopers Artikel “An Inter-
view with Chinese Anthropologists” (1973) und Kobbens
Kommentar dazu (1974).

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

Ethnografische Forschung von SVD-Missionaren in Qinghai und Gansu (China) 63

cipline [gemeint ist “anthropology”] which is un-
der the control of bourgeois ideology and serves the
goal of imperialism should not have a place in a pro-
letarian socialist country” (1973: 480).

Spiter, nach der Offnung gegeniiber westlicher
Wissenschaft, also seit gut 25 Jahren, ist die Rezep-
tion jedoch noch immer nicht in Gang gekommen.
Weder Lokalhistoriker in Qinghdi noch Ethnologen
in Béijing, die wir gesprochen haben, kennen auch
nur eine der immerhin etwa 20 als Biicher veroffent-
lichten SVD-Missionarsethnografien, die sich mit
China, ihrem eigenen Land, bzw. Qinghii, der Pro-
vinz in der und fiir die sie arbeiten, befassen, ob-
wohl doch mindestens ein Buch, namlich Schroders
Geser-Khan-Veroffentlichung 1994 in einem chine-
sischen Verlag in Xining in chinesischer Uberset-
zung erschienen ist.

9 Eine abschlieBende Empfehlung

Die noch ausstehende Rezeption der an sich bedeu-
tenden Arbeiten der SVD-Ethnografen sollte im Ver-
bund mit der iiberhaupt eher akzidentiell und nicht
sachlich begriindeten Rezeption bzw. Nichtrezep-
tion ausléndischer Ethnografien im modernen China
ein Anreiz sein, sie in einer wohlgeplanten und nach
sachlichen Gesichtspunkten gelenkten Auswahl in
einer chinesischen Ubersetzungsreihe herauszuge-
ben. Seinen Ausgang konnte dieses Unternehmen
mit der in B&ijing* 1952 (als Supplement der Folk-
lore Studies) erschienenen Sammlung von zehn eth-
nografischen Beitrigen von Missionarsethnografen
nehmen, die bisher nur auf Deutsch vorliegen (s. Ta-
belle 2). Danach konnten dann Fricks gesammelte
Abhandlungen (1995) und die nur als Mikrofiche
verdffentlichten Texte sowie Schroders beide Mon-
guor-Monografien (1959, 1964) folgen.

Tabelle 2: Autoren und Inhalt des Supplements 1 der Folklore
Studies (1952)

Seiten Verfasser Titel des Beitrages

1-102 Frick Hochzeitssitten von Hei-
tsuei-tzu in der Provinz
Ch’ing-hai

103-124 | Ternay Familienjustiz im Trauer-
haus

45 Veroffentlichungsort ist nicht Béijing gewesen, wie das Im-
pressum behauptet, sondern Tokyo. Die Herausgeber hofften
damals aber, dass sie bald nach Béijing zuriickkehren konn-
ten und ihre Veroffentlichungsreihe dann wieder dort publi-
zieren wiirden und haben daher das Impressum nicht geén-
dert. Die Entwicklung war dann jedoch eine andere.

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

Seiten Verfasser Titel des Beitrages

125-147 | Frick/Eichinger | Tiere im Volksleben

148-156 | Frick Lohnverhéltnisse der
Landarbeiterinnen in
Ch’ing-hai

157-166 | Kube Der Kaiser im Volksden-
ken

167-201 | Eichinger Kinderlosigkeit und
ihre Bekdmpfung in der
Volksmedizin

202-221 |Eichinger Fellverarbeitung bei den
Chiamri-Zelthirten

222-233 | Oberle Der Hundekopfddmon
imVolksglauben des
Westtals ...

234-263 | Cwik Die volkische Einheit
der Mohammedaner von
Ch’ing-hai

264-305 | Trippner Die “shao nien”-Lieder
in Ch’ing-hai

306-354 | Schroder Einige Hochzeitslieder
der Tujen

Zitierte Literatur

Brandt, Joseph van den
1936 Les lazaristes en Chine 1697—1935. Notes biographiques;
recueillies et mises a jour. Pei-P’ing [Béijing]: Lazaristes.

Cooper, Gene
1973 An Interview with Chinese Anthropologists. Current An-
thropology 14: 480-482.

Filchner, Wilhelm

1906 Das Kloster Kumbum in Tibet. Ein Beitrag zu seiner Ge-
schichte. Berlin: Ernst Mittler und Sohn. [2. {iberarb.
Aufl., hrsg. von Wilhelm Unkrig 1933]

Bismillah! Vom Huang-ho zum Indus. Leipzig: F.A.
Brockhaus. [2. Aufl.] [Schildert seine Ostasienexpedi-
tion von 19341938 und enthilt viele Hinweise auf die
SVD-Mission in West-China]

Folklore Studies

1952 Ethnographische Beitriige aus der Ch‘inghai Provinz
(China). Folklore Studies (Supplement 1). [Peking. Tat-
sdchl. Druck- und Erscheinungsort war jedoch Tokyo, Ja-
pan]

Frick, Johann

1952 Hochzeitssitten von Hei-tsuei-tzu in der Provinz Ch’ing-
hai (China). Folklore Studies (Supplement 1): 1-102.
Chinesische Mirchentexte aus Ch’ing-hai. Posieux: An-
thropos Institut. [Micro-Bibliotheca Anthropos, 8]

Die sozial-religiose Stellung der Frau in Tsinghai (Chi-
na). Anthropos 50: 1055-1063.

Béuerliches Spruchgut aus Tsinghai. Sinologica 8/1:13—
33. [Wiederveroffentl. in Frick 1995: 29-109]
Béuerliches Spruchgut aus Tsinghai (Fortsetzung). Sino-

1938

1954

1955

1964

1965

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

64

logica 8/4: 211-240. [Wiederveroftentl. in Frick 1995:
29-109]

Béuerliches Spruchgut aus Tsinghai (Fortsetzung). Sino-
logica 9: 108-131. [Wiederveroffentl. in Frick 1995: 29—
109]

Neujahrsbriauche im Westtale von Sining. In: Anthro-
pos-Institut (Hrsg.), Anthropica. Gedenkschrift zum 100.
Geburtstag von P. Wilhelm Schmidt; pp. 86—125. Sankt
Augustin: Verlag des Anthropos-Instituts. (Studia Insti-
tuti Anthropos, 21) [Wiederveroffentl. in Frick 1995:
233-273]

Biéuerliches Spruchgut aus Tsinghai (SchluB). Sinologica
11: 145-170. [Wiederveroffentl. in Frick 1995: 29-109]
Totenriten der Chinesen im Westtal von Sining (Provinz
Tsinghai). In: H. Koster (Hrsg.), China erlebt und er-
forscht; pp. 43—190. Miinchen: Selbstverlag des Heraus-
gebers. [Wiederveroffentl. in Frick 1995: 111-223]
Zwischen Himmel und Erde. Riten und Brauchtum in
Nordwest-China. (Gesammelte Aufsitze; eingel., bearb.
und hrsg. von A. Quack.) Sankt Augustin: Academia Ver-
lag. (Collectanea Instituti Anthropos, 42)

1967

1968

1970

1974

1995

Gennep, Arnold van
1909 Les rites de passage. Paris: Nourry.

Hartwich, Richard

1983-1991 Steyler Missionare in China. 6 Bde. Sankt Augus-
tin, Nettetal: Steyler Verlag. (Studia Instituti Missiologici
Societatis Verbi Divini, 32/36/40/42/48/53)

Hermanns, Matthias

1956 Mythen und Mysterien, Magie und Religion der Tibeter.
Koln: Balduin Pick.

Das National-Epos der Tibeter. Gling Konig Ge Sar. Re-
gensburg: Verlag Josef Habbel.

1965

Horlemann, Bianca

2009 The Divine Word Missionaries in Gansu, Qinghai, and
Xinjiang, 1922-1953. A Bibliographic Note. Journal of
the Royal Asiatic Society (3rd Series) 19/1: 59-82.

Huppertz, Josefine

1974  Aus den Anfingen der “Monumenta Serica”. In: H. Kos-
ter (Hrsg.), China erlebt und erforscht; pp. 191-233.
Miinchen: Selbstverlag des Herausgebers.

Jensen, Adolf E.

1992  Mythos und Kult bei Naturvolkern. Religionswissen-
schaftliche Betrachtungen. Miinchen: Dt. Taschenbuch-
Verlag.

Kébben, A. J. F.
1974 On Former Chinese Anthropologists. Current Anthropol-
ogy 15/3: 315-316.

Lang, Andrew
1898 The Making of Religion. London: Longmans, Green.

Quack, Anton

1985  Priesterinnen, Heilerinnen, Schamaninnen? Die pofingao
der Puyuma von Katipol (Taiwan). (Dargestellt und ana-
lysiert nach Aufzeichnungen aus dem Nachlal von D.
Schréder.) Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Collectanea
Instituti Anthropos, 32)

Quack, Anton (Hrsg.)

1981 Das Wort der Alten. Erzidhlungen zur Geschichte der Pu-
juma von Katipol (Taiwan). (Gesammelt von D. Schroder
und P. Veil.) Sankt Augustin: Haus Volker und Kulturen —
Anthropos Institut. (Collectanea Instituti Anthropos, 12)

Richtsfeld, Bruno J.
2002 Geser-Khan-Sagen aus dem Tsaidam-Gebiet (VR China,

Berthold Riese und Xiaobing Wang

Provinz Qinghai). Miinchner Beitrdige zur Volkerkunde 7:
187-246.

Rivinius, Karl Josef

1979 Die katholische Mission in Siid-Shantung. Ein Bericht
des Legationssekretdrs Speck von Sternburg aus dem Jahr
1895 iiber die Steyler Mission in China. Sankt Augustin:
Steyler Verlag. (Studia Instituti Missiologici Societatis
Verbi Divini, 24)

Im Spannungsfeld von Mission und Politik: Johann
Baptist Anzer (1851-1903), Bischof von Stid-Shandong.
Siegburg: Franz Schmitt. (Studia Instituti Missiologici
Verbi Divini, 93)

Schmidt, Wilhelm

1912-1955 Der Ursprung der Gottesidee. Eine historisch-kriti-
sche und positive Studie. 12 Bde. Miinster: Aschendorft-
sche Verlagsbuchhandlung.

Schmitz, Carl August (Hrsg.)
1964 Religions-Ethnologie. Frankfurt: Akademische Verlags-
gesellschaft.

Schram, Louis M. J.

1932 Le mariage chez les T’ou-jen du Kan-Sou. Changhai:
Imprimerie de la Mission Catholique. (Variétés sinolo-
giques, 58)

1954-1961 The Monguors of the Kansu-Tibetan Frontier.
3 Vols. Philadelphia: American Philosophical Society.
(Transactions of the American Philosophical Society,
44/47/51)

Schroder, Dominik

1955 Zur Struktur des Schamanismus. (Mit besonderer Be-
riicksichtigung des lamaistischen Gurtum.) Anthropos
50: 848-881.

Aus der Volksdichtung der Monguor. 1. Teil: Das wei-
Be Gliicksschaf (Mythen, Mérchen, Lieder). Wiesbaden:
Otto Harrassowitz. (Asiatische Forschungen, 6)

Der Dialekt der Monguor. In: B. Spuler (Hrsg.), Hand-
buch der Orientalistik. 1. Abteilung, 5. Bd, 2. Abschnitt;
pp. 143-158. Leiden: E. J. Brill.

Zur Struktur des Schamanismus. In: C.A. Schmitz
(Hrsg.); pp. 296-334.

Aus der Volksdichtung der Monguor. 2. Teil: In den Ta-
gen der Urzeit (Ein Mythos vom Licht und vom Leben).
Wiesbaden: Otto Harrassowitz. (Asiatische Forschungen,
31)

Geser Rédzia-wu. Dominik Schrdders nachgelassene
Monguor (Tujen)-Version des Geser-Epos aus Amdo in
Facsimilia und mit einer Einleitung herausgegeben von
Walther Heissig. Wiesbaden: Otto Harrassowitz. (Asiati-
sche Forschungen, 70)

Shilaode, tuzu gesaer (Monguor/Tu) Gesar. Xining [Chin.
Ubersetzung von Schroder 1980]

2010

1959

1964

1964

1970

1980

1994

Schroder, Dominik, und Anton Quack

1979 Kopfjagdriten der Puyuma von Katipol (Taiwan). Eine
Textdokumentation. Sankt Augustin: Anthropos Institut —
Haus Volker und Kulturen. (Collectanea Instituti Anthro-
pos, 11)

Tschepe, Albert

1906a Heiligtiimer des Konfuzianismus in K’ti-fu und Tschou-
hien. Jentschoufu: Druck und Verlag der Katholischen
Mission. (Studien und Schilderungen aus China, 2)

1906b Der T ai-Schan und seine Kultstitten. Jentschoufu: Druck
und Verlag der Katholischen Mission. (Studien und Schil-
derungen aus China, 1)

1910 Konfuzius. Sein Leben. Jentschoufu: Druck und Verlag
der Katholischen Mission.

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 17:25:22. © Inhakt.
Inhalts Im fr oder



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-51

