
Das Post-Heimat-Netzwerk als Contact Zone 

Nora Haakh 

MAJD: You understand me? MAJA: Ja, I think I do. MAJD: How come? No one un
derstands me back in Syria. I don’t even understand myself. . . (aus: 'Miunikh Da
maskus') 

„Wie nähern wir uns dem Ziel, in pluralen Gesellschaften gleichberechtigt zusam

menzuleben?“ formuliert die Soziologin Naika Foroutan eine der drängendsten 
Fragen unserer Zeit (Foroutan 2019, S.55). Die Frage nach der Gestaltung von Räu

men, in denen Multiperspektivität, Mehrsprachigkeit und die Vielfältigkeit von 
Geschichte(n) nicht nivelliert, sondern als Bereicherung geschätzt werden, wird 
immer dringlicher. Obwohl sich Deutschland schon lange ‘in Transit’ (Göktürk, 
2011) befindet, wurden die Anforderungen, die eine vielfältige Gesellschaft an alle 
Beteiligten stellt, in diesem ‘widerspenstigen Einwanderungsland’ (Flam 2007, S.7) 
von vielen Institutionen und Angehörigen der Mehrheitsgesellschaft dennoch aus

geblendet. Zugleich werden Räume, deren Multiperspektivität und Vielsprachigkeit 
sich nicht länger von der Hand weisen lässt, zunehmend zur alltäglich gelebten, 
breit geteilten Erfahrung. 

Dabei geht das Navigieren ins solchen Contact Zones, wie die Linguistin Mary 
Louise Pratt solche Räume nennt, mit vielen Herausforderungen einher. Wenn 
Menschen mit ganz unterschiedlichen Geschichten und ihrer unumgänglichen 
Eingebundenheit in asymmetrische Machtstrukturen einer (post-)kolonialen und 
intersektionalen Gegenwart zusammenkommen, erfordert das von allen Beteiligten 
neue Kompetenzen. Ein besonderes Potenzial sieht Pratt dafür in künstlerischen 
Mitteln: 

“We are looking for the (...) arts of the contact zone. These will include, we are sure, 
exercises in storytelling and in identifying with the ideas, interests, histories, and 
attitudes of others; experiments in transculturation and collaborative work and 
in the arts of critique, parody, and comparison (including unseemly comparisons 
between elite and vernacular cultural forms), the redemption of the oral; ways for 
people to engage with suppressed aspects of history (including their own histo
ries), ways to move into and out of rhetorics of authenticity; ground rules for com

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Essays and Talks

munication across lines of difference and hierarchy that go beyond politeness but
maintain mutual respect (...).� (Pratt, 1991, S.40).

Wie gestalten wir mehrsprachige, multiperspektivische Räume der Kollaboration?

Die Herausforderungen auf der Suche nach den ‘Künsten der Contact Zone’ stand im
Mittelpunkt des Post-Heimat-Netzwerkes. Geteilte Grundlage war die gemeinsa

me Theaterarbeit von im deutschsprachigen Kulturbetrieb bereits etablierten und

internationalen, insbesondere aus Syrien exilierten, Bühnenkünstler_innen.

Durch die mehrmals im Jahr terminierten Netzwerk- und Austauschtreffen

sollte ermöglicht werden, sich über Dynamiken und Herausforderungen auszu

tauschen und sich dabei zu vernetzen, anstatt sich als Einzelkämpfer_innen in

parallelen Suchbewegungen mit ähnlichen Fragen herumzuschlagen. Zu diesen

Encounters wurden neben Künstler_innen, Dramaturg_innen, Kulturmana

ger_innen auch mehrere Forschende zur Begleitung eingeladen. Eine Förderung

der Kulturstiftung des Bundes gewährleistete bezahlte Reisen und Unterkünfte zu

den Treffen, die abwechselnd von den teilnehmenden Projekten ausgerichtet und

mit einem künstlerischen Programm mit Arbeiten vor Ort ergänzt wurden.

Wie können wir in einem Kulturbetrieb navigieren, der oft weiterhin von den

Machstrukturen durchzogen ist, die er zu kritisieren sucht (Kulaoğlu 2011, S. 401,

Schmidt, 2019)? Die künstlerische Suche wurde als Zusammenarbeit innerhalb be

reits bestehender inhaltlich-ästhetischer Schwerpunktsetzungen und Arbeitsstruk

turen realisiert. Dabei wurden in den Projekten unterschiedliche Strategien gefun

den, die Zusammenarbeit in diversen Konstellation kooperativ oder kollaborativ zu

gestalten. Auch das Post-Heimat-Netzwerk selbst zeigte sich so als Contact Zone,

in der Prozesse abliefen, die exemplarisch für gesamtgesellschaftliche Dynamiken

dieses zeithistorischen Moments sind. In den entstandenen künstlerischen Arbei

ten wurden diese teilweise zugespitzt reflektiert und sichtbar gemacht.

Im Folgenden möchte ich einige bemerkenswerte Strategien und Dynamiken

betrachten, die im Prozess auftauchten und in den Inszenierungen ’Die Probe’, ’Your

Love is Fire’, ’The Situation’ und ’Miunikh Damaskus’ auf der Bühne als Teil von Stück

und Inszenierung thematisiert wurden. Anhand dieser ausgewählten Fallbeispiele

sollen einige der Risiken und Wunder (Pratt, 1991) beschrieben werden, die sich beim

Navigieren in der Contact Zone auf der Suche nach multiperspektivischem, vielspra

chigem Theater zu Anfang des 21. Jahrhunderts zeig(t)en.

Den Hintergrund des vorliegenden Textes bilden meine früheren, aus meiner

eigenen praktischen Arbeit am Theater genährten, kulturwissenschaftlichen Unter

suchungen zu identitätspolitischen Strategien im Kontext des frühen postmigran

tischen Theaters und der deutschen Islamdebatte (Haakh, 2015, 2021) und zu Pro

zessen von Übertragung, Übersetzung und Transfer aus dem arabischen- in den

deutschsprachigen Raum im Theater des 20. und 21. Jahrhunderts (Haakh, 2019).

Darauf aufbauendbeinhaltet der vorliegende Beitrag eine Kontextualisierung des

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nora Haakh: Das Post-Heimat-Netzwerk als Contact Zone 191 

zeithistorischen Moments und der Rezeptionsdynamiken, in denen das Post-Hei

mat-Netzwerk entstehen konnte. Als Konzepte, die ich zum Verständnis der Dyna

miken auch der Suche nach den ’Arts of the Contact Zone’ (Pratt, 1991) hilfreich finde, 
erläutere ich insbesondere das ’Theater des Orientalismus’ (Said, 1978), in dem ei

ne ungleiche Zuteilung von Spielräumen und Rollen lange normalisiert worden ist, 
das Motiv des ’Cultural Brokering’ (Mandel, 2008), des ’unsichtbaren Rucksacks’ un

reflektierter Privilegien (McIntosh, 1989) und ein transformatives Verständnis von 
’Kollaboration’ (Terkessidis, 2015). 

Theater als Mikrokosmos und Orientalismus als Theater 

„Die Kunst ist jene gesellschaftliche Betätigung, in der sich die Gesellschaft, stell
vertretend durch die Künstler und ihr Publikum, vorführt, wie prekär ihre Identi
täten und Formen sind und wie diese dennoch und zuweilen erst deswegen gesi
chert werden können.“ (Bäcker, 2005, S9). 

Die Betrachtung von Theater ist für das Verständnis komplexer, gesamtgesellschaft

licher Prozesse besonders aufschlussreich. Denn das Theater funktioniert als Mi

krokosmos für gesamtgesellschaftliche Dynamiken und Erfahrungen, in dem sich 
Auseinandersetzungen, die in vielen anderen gesellschaftlichen Bereichen auch ge

führt werden, wie unter dem Brennglas zeigen können. Als ’eine der radikalsten For

men der Erprobung des Sozialen’ (Bäcker, 2005, S.9) kann das Theater als Schaufens

ter Geschichten und Perspektiven vom Rande in den Mittelpunkt stellen, als Spiegel 
auf die eigene Positionierung in einer komplexen Gesellschaft und die eigene Par

tizipation an intersektionalen Machtstrukturen zurückwerfen, oder als Labor neue 
Spielregeln erproben (Haakh, 2021). 

Der Kunstraum ist dabei gerade durch seine Ambivalenz besonders aufschluss

reich. Einerseits ist er aufgeladen mit der der Bühne eigenen Intensität adrena

lingeschwängerten Dringlichkeit und oft hoher persönlicher Betroffenheit. Ande

rerseits ist bleibt er dennoch weitestgehend frei von Konsequenzen im Alltagsle

ben jenseits der Bühne. Zugleich stellt der Kunstraum aber selbst einen Alltagsraum 
dar, der Arbeits- und Lebensbedingungen geriert, von denen die Beteiligten unter

schiedlich existentiell betroffen sind. Denn das Theater partizipiert selbst in den Dy

namiken, die es zu kritisieren sucht: 

„Theater ist natürlich kein luftleerer Raum und spiegelt als Mikrokosmos die so
zialen Verhältnisse wider. Die gesellschaftlichen Ausschlussmechanismen funk
tionieren im Kunstbetrieb genauso. Zugleich ist Theater als Kunst-Ort ein wider
sprüchlicher Raum. Denn zum einen werden bestehende gesellschaftliche Struk

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Essays and Talks

turen reproduziert, zum anderen aber entstehen Räume, die diese Strukturen zu
überwinden versuchen, zumindest sie in Frage stellen. “ (Kulaoğlu, 2011, S.401).

Die kritische Analyse jener diskursiven Strategien, mit denen in westlichen Diskur

sen ein imaginierter ’Orient’ konstruiert wurde und wird, geht maßgeblich auf den

Literaturwissenschaftler und Mitbegründer der postkolonialen Kritik Edward Said

und seine Studie Orientalismus (1978) zurück. Um die Funktionsweise dieser diskur

siven Strukturen zu erläutern, griff er auch auf die Metapher des Theaters zurück:

“The idea of representation is a theatrical one: the Orient is the stage on which
the whole East is confined. On this stage will appear figures whose role it is to
represent the larger whole from which they emanate. The Orient then seems to
be not an unlimited extension beyond the familiar European world, but rather a
closed field, a theatrical stage affixed to Europe.” (Said, 2003 [1978], S.63).

Mit Hilfe dieses ’Theaters des Orientalismus’ führe sich der sogenannte Westen sein

selbst konstruiertes Bild des ’Anderen’ vor:

“What it is trying to do (...) is at one and the same time to characterize the Orient
as alien and to incorporate it schematically on a theatrical stage whose audience,
manager, and actors are for Europe, and only for Europe. Hence the vacillation be
tween the familiar and the alien [...].” (Said, 2003, S.63).

Durch Wiederholung und die Verwendung vereinfachender und spektakulärer Mar

ker würden solche Konstruktionen in einem kulturellen Repertoire festgeschrieben,

das sogar in der Auseinandersetzung mit dem ’Anderen’ in Selbstbezüglichkeit ver

harre:

“Underlying all units of Orientalist discourse – by which I mean simply the vocab
ulary employed whenever the Orient is spoken or written about – is a set of repre
sentative figures, or tropes. These figures are to the actual Orient (...) as stylized
costumes are to characters in a play (...).” (Said, 2003, S.71)

(Wie) Reproduziert sich das ’Theater des Orientalismus’ weiterhin und (wie) wird es

in Frage gestellt?

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nora Haakh: Das Post-Heimat-Netzwerk als Contact Zone 193 

Plötzliche Willkommenskultur und die Abwesenheit zeitgenössischer 
arabischer Dramatik im deutschsprachigen Theater 

„Wollen wir an diesen Produktionen der herrlichsten Geister teilnehmen, so müssen 
wir uns orientalisieren, der Orient wird nicht zu uns herüberkommen [...]” war Jo

hann Wolfgang von Goethe überzeugt (vgl. Göckede, 2006, S.185). Er schrieb dies auf 
dem Höhepunkt seiner (ebenso begeisterten wie großzügig über Quellenverweise 
hinwegsehenden) Auseinandersetzung mit arabischer und persischer Dichtung, als 
Kind seiner Zeit. Strange Encounters (Ahmed, 2000) jenseits des eigenen Horizonts 
waren lange als nicht alltägliche Erfahrung verhältnismäßig wenigen Weltenwand

ler_innen vorbehalten. 
Das sieht heute anders aus. 
Von „Der Orient wird nicht zu uns herüberkommen...” zu „Wir schaffen das!”. 

Was als eine von den zivilgesellschaftlichen Protesten (dem sogenannten ‘Arabi

schen Frühling’) in den Nachbarstaaten inspirierte Welle kreativer Interventionen 
im öffentlichen Raum begann, mit Graffiti, Demonstrationen und zahlreichen 
Aktionen, in denen Aktivismus und Performancekunst ineinander verschwam

men, wurde mit der gewaltsamen Repression des beginnenden Aufstands im März 
2011 durch das Assad-Regime zum Beginn eines blutigen Konflikts, der bis heute 
andauert. 

Die syrische Theaterszene war zu diesem Zeitpunkt aktiv, gut ausgebildet, 
und zunehmend international präsent. Für die Ausbildung am Konservatorium in 
Damaskus bewarben sich Studieninteressierte aus der ganzen arabischsprachigen 
Welt. Die Nachwirkungen der sozialistischen Bruderlandschaft zeigten sich in 
der Vernetzung mit russischen Schauspielschulen. Das Theater wurde von staatli

cher Seite subventioniert, aber auch kontrolliert. Der Drang nach der Ausweitung 
von Spielräumen motivierte die Suche nach neuen Räumen und Formen für die 
Darstellenden Künste (vgl. weiterführend Yasiri, 2014, Ziter, 2015). 

Einige der der hoch produktiven syrischen Theaterszene entstammende Artacti
vists wie Mohammad Al-Attar, Ziad Adwan oder Mey Seifan wirkten 2011 bereits mit 
internationaler Präsenz. Für die meisten Menschen in Deutschland dauerte es aber 
noch vier Jahre, bis das Geschehen in Syrien nicht mehr über verpixelte Youtube-Vi

deos vermittelt, sondern durch tausende menschliche Erfahrungsträger_innen ver

körpert mitten in Europa ankam – im Sommer 2015, der zum Zeitpunkt des Verfas

sens dieses Artikels je nach politischem Interesse als Sommer der ‘Flüchtlingskrise’ 
oder aber der ‘Willkommenskultur’ in Erinnerung gehalten wird. Angesichts der un

gewohnt großen Zahl der zur gleichen Zeit Ankommenden wurde eklatant sichtbar, 
wie mangelhaft nach Jahren juristischer und finanzieller Einschränkungen des uni

versellen Rechts auf Asyls die dafür bestehende Infrastruktur auf die Bedürfnisse 
eines Einwanderungslands zugeschnitten war. Zivilgesellschaftliche Akteur_innen 
sprangen ein – auch die Theater. 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Essays and Talks

So wurde ab Sommer 2015 in und um die Theater in einem nie da gewesenen

Ausmaß mit Formaten für Begegnungsräume und Kooperationen mit neu Ange

kommenen experimentiert, die sich einerseits als Vorübungen ‘einer künftigen,

transkulturellen Gemeinschaft’ (Heeg/Hillmann, 2017) motivierten, andererseits

als eitle Posen kritisiert wurden. Matthias Lilienthal erklärte: „Gute Sozialarbeit

ist mir lieber als schlechtes Theater” (vgl. Diesselhorst, 2015). Es zeigte sich, dass

nicht nur Anspruch und Realität, sondern auch die Anforderungen einer akuten

Notsituation und kontinuierlicher Arbeitsabläufe von Kulturbetrieben, und nicht

zuletzt die Erfahrung und Bewertung der Prozesse durch die unterschiedlichen

Beteiligten oft weit auseinanderklafften.

Auch deshalb schlossen sich im überregionalen Postheimat-Netzwerk Initiati

ven zusammen, die sich langfristigere Auseinandersetzung und fruchtbarere Kol

laborationsstrukturen auf die Fahnen geschrieben hatten.

Gerade bei „nie dagewesenen” Hypes, die etablierte Institutionen erreichen, las

sen sich oft viele Diskurslinien nachzeichnen, die auf Entwicklungen in lange mar

ginalisierten Szenen und Vorarbeit durch oft mit wenig Anerkennung belohnten

(art-)aktivistischen Akteur_innen verweisen. Wie Stuart Hall schreibt:

„Es wäre doch eine eigenartige Geschichtsschreibung (...), die nicht berücksich
tigte, daß die tiefste kulturelle Revolution durch den Einzug der Marginalisierten

in die Repräsentation ausgelöst wurde – in der Kunst, der Malerei, der Literatur,
überall in den modernen Künsten, in der Politik und im sozialen Leben im allge
meinen. Unser Leben wurde durch den Kampf der Marginalisierten um Repräsen
tation verändert." (Hall, 1994, S.59).

Bei dieser Veränderung handelt es sich um aufeinander aufbauende Wirkungs

schichten von mehreren Generationen von Aktivist_innen und Kunstschaffenden.

Awni Karoumi etwa hätte sich eine so breite Offenheit, wie die Theater 2015 für

die syrische Diaspora an den Tag legten, wohl nicht träumen lassen. Der Schauspie

ler, Regisseur und Dozent, der in den 1990ern wie viele andere auf Grund der poli

tischen Situation aus dem Irak ins Exil ging, musste sein in Deutschland verbrach

tes Leben lang um Räume für sein Theater kämpfen. In der wenig umfangreichen

Rezeption seines Schaffens auf Deutsch zeigt sich ein Blick, der seine Arbeit exo

tisierte und Relevanz lediglich im Sinne künstlerischer Entwicklungshilfe für sein

Herkunftsland, nicht aber als Denkanstoß für ein deutschsprachiges Publikum zu

gestehen wollte (vgl. Haakh, 2019, S.227f.).

Im gleichen deutschsprachigen Kulturbetrieb ließen sich Inszenierungen arabi

scher Dramatik weiterhin an einer Hand abzählen, selbst Inszenierungen der Texte

eines so bedeutenden Dramatikers wie Sa’d Allah Wannous (Haakh 2019, S. 177f.),

der als ITI-Theaterbotschafter des Jahres 1996 und experimenteller Vorreiter eines in
Damaskus erprobten politisch und ästhetisch radikalen ’Theaters der Politisierung’

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nora Haakh: Das Post-Heimat-Netzwerk als Contact Zone 195 

(vgl. Kassab 2010, Glenn 2018, Wannus/Myers/Saab 2019) eigentlich weitreichende 
Rezeption verdient hätte. 

Die Abwesenheit der Werke von Wannous im deutschsprachigen Kanon zeigt 
den blinden Fleck, in dem die zeitgenössische Kunstproduktion des arabischen 
Raums in Europa lange ausgeblendet wurde. Awni Karoumi steht exemplarisch für 
eine frühere Exilgeneration, bei der sich der scharfkantige Abstand zwischen seiner 
Bedeutung im arabischsprachigen Raum und seiner Marginalisierung in der deut

schen Theaterlandschaft zu Lebzeiten nicht auflöste. 2006 erlag Karoumi auf einer 
Probebühne der Berliner Werkstatt der Kulturen einem Herzinfarkt – ein Jahrzehnt 
bevor die Plattform Nachtkritik im Zeitraum von wenigen Monaten – Sommer 2015 
bis Januar 2016 – ganze 80 Projekte mit arabischsprachigen Akteur_innen auf den 
Bühnen des Landes zählte. 

Diese rasante Entwicklung war möglich, weil in der deutschen Kulturszene im 
vorhergehenden Jahrzehnt viel passiert war. Forderungen nach der Reflexion der 
Sehgewohnheiten der Mehrheitsgesellschaft, der Repräsentation marginalisierter 
Perspektiven und der Revision des Männerdominierten und eurozentrischen Ka

nons insgesamt waren so präsent wie wohl nie zuvor. Dies geschah durch Impulse 
von außen und von innen, nämlich durch die zunehmende Präsenz translokaler, in

ternational mobiler, postkolonial bewusst agierender Kunstszenen und den Erfolg 
der postmigrantischen Theaterbewegung im deutschen Kulturbetrieb. 

Bereits während der ersten Jahre des sogenannten ’Arabischen Frühlings’ hat

te das Interesse an politischer Kunst aus Kontexten unbequemer Dringlichkeit mit 
dem utopischen Glanz zivilgesellschaftlichen Widerstands zu einer Verdichtung der 
Kontakte zwischen Kultureinrichtungen und Kunstschaffenden im deutsch- und 
arabischsprachigen Raum geführt. Künstler_innen wie Rabih Mroué und Lina Mag

daliya, Laila Soliman, Meriam Bousselmi oder Mohammad Al-Attar zeigten Gast

spiele und Auftragsarbeiten. Hier muss allerdings hervorgehoben werden, dass es 
sich dabei meist um durch engagierte Einzelpersonen ermöglichte punktuelle In

itiativen handelte, meist in Form von Festival- und Residenzeinladungen mit kurzer 
Dauer. 

Der Erfolg der postmigrantischen Theaterbewegung (Sharifi 2016) in Verbin

dung mit einem zunehmenden Interesse an un-erhörten Perspektiven, sei es durch 
Neue Dramatik (wie von Sasha Marianna Salzmann, Hakan Savas Mican oder Ma

ryam Zaree), sei es durch Ansätze aus dem Dokumentartheaterbereich (wie sie etwa 
Rimini Protokolle, She She Pop oder Yael Ronen praktizier(t)en), stieß im ganzen 
deutschsprachigen Raum eine Welle der Auseinandersetzung von Theaterschaf

fenden mit und ohne eigene Migrationserfahrung mit einer Diversifizierung der 
Figuren und Geschichten auf und – wenn auch deutlich zaghafter –hinter der Büh

ne an. Auf ästhetischer Ebene spiegelte sich dies in der zunehmenden Präsenz von 
Ansätzen mit Verbindung zu Dokumentartheater oder dem (lange als „Soziokultur” 
aus dem „Hochkultur”-Kanon, vgl. Kosnick, 2004) Bereich der Kulturellen Bildung. 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Essays and Talks

Die viel gewählte Strategie der Arbeit mit Quereinsteiger_innen und ’Expert_in

nen des Alltags’ bringen allerdings spezifische Herausforderungen mit sich. In wel

chem Verhältnis stehen die Sichtbarkeit auf der Bühne und die Teilhabe an der Ge

staltung des Prozesses und der Früchte erfolgreicher Rezeption? Oft zeigte sich in
diesen Projekten eine ambivalente bis problematische ’Ausstellung des Körpers als

soziale Tatsache’ (Kurzenberger, 1997, S.106f.) und eine Festlegung auf bestimmte

Themen mit Tendenz zum ’Autobiographiezwang’ (Huggan, 2001).

Diese problematischen Aspekte sind ausführliche analysiert worden – die ’Ver

marktung des Andersseins’ (hooks, 1994, S. 33), der ’Hype um Hybridität’ (Ha, 2005),

die besondere Belastung der ’Killjoys’ (Ahmed, 2012, 2021), denen als vereinzelte Di

versitätsbeauftragte in sonst trägen Institutionen die Verantwortung aufgebürdet

wird, notwendige kollektive Transformationsprozesse in Schwung zu bringen.

„Die Konstruktion rassifizierter und prekarisierter Körper von KünstlerInnen of co
lour findet innerhalb eines Diskurses statt, in dem das Sprechen über 'Vielfalt'
und 'Hybridität' Teil eines Prozesses der Kommodifizierung und neuer Formen der
(Selbst-)Ausbeutung wird." (Kömürcü, 2010).

Sichtbarkeit und Selbstbestimmtheit oder Mitbestimmung gehen auch in der Re

präsentationsmaschine Theater keineswegs Hand in Hand.

Das Post-Heimat-Netzwerk als Mikrokosmos

Bei den Projekten, die sich im Post-Heimat-Netzwerk zusammenfanden, handelte

es sich um Projekte mit teilweise langer Kontinuität im Bereich der Kulturprodukti

on im deutschsprachigen Raum. Sie verfügten über (sehr unterschiedliche) erprob

te Arbeitsweisen und ästhetische Interessen, wenn diese auch nicht unbedingt klar

reflektiert oder benannt wurden. Nun wurden Kulturschaffende, die den deutsch

sprachigen Kulturbetrieb als neuen Raum kennen lernten, in die bereits bestehen

den Strukturen eingeladen und in den laufenden Betrieb eingegliedert. Das zeigte

sich unmittelbar in d den Rahmenbedingungen, die für die Zusammenarbeit kon

zipiert wurden, und in denen sich die jeweiligen Schwerpunkte der ausrichtenden

Institution deutlich:

So akquirierte das Berliner Maxim Gorki Theater, an dem die postmigrantische

Theaterbewegung um Shermin Langhoff seit 2013 über die Infrastruktur des Stadt

theaters verfügte, für das dort angegliederte Exil-Ensemble in Deutschland exilier

te Schauspieler_innen. Durch Deutschunterricht und die Arbeit mit verschiedenen

Regisseur_innen sollten sie über den Kontext des Exil-Ensembles hinaus für ihre ei

genständige Weiterarbeit im deutschen Kulturbetrieb bestärkt werden. Dabei wa

ren die Überführung biographischer Elemente der professionellen Schauspieler_in

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nora Haakh: Das Post-Heimat-Netzwerk als Contact Zone 197 

nen in die Inszenierungen Teil des Erfolgsrezeptes etwa der Hausregisseurin Yael 
Ronen. 

Die Münchner Kammerspiele hingegen holten für ihr No-Border-Ensemble 
ausgebildete Schauspieler_innen nach München, die in Syrien und den Nachbar

ländern arbeiteten, und auf die Forderung, sich autobiographisch zu äußern, eher 
überrascht reagierten. 

Das Theater Mühlheim an der Ruhr hatte schon ein temporäres türkisches und 
ein Roma-Ensemble beherbergt. Jetzt wurde dort das Kollektiv Ma’alouba gegrün

det, in dessen Rahmen professionellen syrischen Theatermacher_innen, darunter 
Ikonen des syrischen Kunstszene wie Amal Omran, neue Inszenierungen auf Ara

bisch entwickelten. 
Im Boat People Projekt in Göttingen arbeitet ein freie-Szene-Kollektiv weißer 

deutscher Theatermacher_innen in wechselnden Projektkonstellationen mit einem 
wachsenden und wechselnden Netzwerk von Künstler_innen verschiedener Hin

tergründe. Projekte werden mit Laienspieler_innen ebenso wie mit professionellen 
Künstler_innen realisiert. 

Das Hamburger Projekt HaJuSom bezieht sich in seiner Arbeit mit inzwi

schen eigener Spielstätte und parallel arbeitenden Gruppen mit Jugendlichen 
und Erwachsenen weiterhin vom Namen und dem Ideal einer Zusammenarbeit 
auf Augenhöhe her auf die Mitglieder des ersten Ensembles von Newcomern in 
Deutschland. 

Das Kollektiv Ruhrorter, das mit nicht-professionellen Performer_innen ein

dringliche ortsspezifische Performancearbeiten entwickelte, gehörte mit zu den 
Initiatoren des Netzwerks, schied aber während der Netzwerkzeit aus, weil die 
(immer wieder neu zu akquirierenden) Projektfördermitteln nicht bewilligt worden 
waren. 

Es zeigt sich: Arbeitsweisen, Kontexte und Produktionsbedingungen, Vorstel

lungen von Ästhetik ebenso wie die Bedeutung, die der Post-Heimat-Auseinander

setzung innerhalb der Ausrichtung der einzelnen Projekte zukam, und sich etwa im 
Umgang mit Vielsprachigkeit oder dem Verhältnis von Künstler-Persona und Büh

nenfigur zeigte, waren schon vor Beginn der Postheimat-Projekte sehr unterschied

lich. 
Welche Figuren und Positionen wurden sichtbar? Wo und von wem werden Ent

scheidungen getroffen, die die Rahmenbedingungen für die Arbeit und die künstle

rischen Setzungen betreffen? Welche Perspektiven werden ins Rampenlicht gestellt, 
was für Rollenzuweisungen fortgeschrieben, welche reflektiert? 

Fallbeispiel: ’Die Probe’ und ’Cultural Brokering’ 

SAHAR: (In die Kamera:) Ich bin froh, dass ich hier endlich wieder die Gelegenheit 
bekomme, in meinem Beruf zu arbeiten... Ich habe schon so viel Welcome-Kaffee 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Essays and Talks

getrunken, dass es eigentlich ein Wunder ist, dass ich überhaupt noch schlafen
kann. (Nicht mehr in die Kamera:) Aber ich will doch nicht Kaffee trinken, ich will
arbeiten. Das Stück konnte ich mir nicht aussuchen, aber das ist hier normal, glau
be ich..." (Hamdoun/Dieselhorst, 2017)

Für „Die Probe“ (2017) hat das Boat People Projekt in Göttingen die Zusammenarbeit

zwischen Anis Hamdoun und der Journalistin und Autorin Sophie Diesselhorst er

möglicht. Das von Hamdoun inszenierte Stück zeigt ebenfalls einen Inszenierungs

prozess. „Die Probe“ begleitet die Figur Sahar, einer syrischen Regisseurin, bei ihrem

ersten Projekt an einem deutschen Theater. Die Figur des Intendanten Gerhardt –
„Auch ich habe im Sommer 2015 ein Refugees-Welcome-Plakat an meinem Theater

aufgehängt” – hat sich nämlich einen dramaturgischen Knüller ausgedacht: Sahar

soll das Brecht-Stück ’Das Leben des Galilei’ inszenieren. Der Plan des Intendan

ten ist, dass ihre Interpretation den Stoff mit einer ihr zugeschriebenen kollektiven

Narration in Beziehung bringen wird:

GERHARD: „Wir leben in Zeiten, in denen ein politisches Theater wichtiger denn
je ist. Die Wahlen stehen bevor, die gesellschaftliche Stimmung ist heikel, wie wir
alle wissen. Im Theater versammeln wir uns, im Theater können wir uns unmit

telbar herausfordern mit den Problemen unserer Zeit. Wer, wenn nicht eine Frau,
die vorm Krieg geflüchtet ist, kann uns etwas über diese Probleme erzählen?"

Der etablierte Stückkanon des deutschsprachigen Theaters wird geöffnet, aber un

ter Einschränkung: Die syrische Regisseurin darf einen Klassiker inszenieren, soll

sich dafür aber weniger auf eine eigene Version als auf eine ihr per Gruppenzuge

hörigkeit zugeschriebene Sprechposition beziehen. Hier zeigt sich eine Dynamik,

die als ’Cultural Brokering’ beschrieben worden ist.

Die Anthropologin Ruth Mandel prägte den Begriff des ’Cultural Brokering’ in
ihrer Studie im Berlin der Jahrtausendwende für die ambivalente Situation Kultur

schaffender mit türkischem Hintergrund,

“who often find that in Germany they are accepted as cultural and intellectual
elites (artists, writers, musicians, film- makers, professionals, politicians, aca
demics) only if they reinvent themselves as ethnic elites. Many of them willy-nilly
become cultural brokers and spokespeople for the workers (...).” (Mandel, 2008,
S.186).

Diese Sprechposition geht mit einem ambivalenten Verhältnis sowohl zu der mi

norisierten Gruppe, auf die sich als Mitglieder einer geteilten Erinnerungsgemein

schaft bezogen wird, als auch zu den hegemonialen Diskursen der Mehrheitsgesell

schaft über diese Gruppe einher und beinhaltet das Dilemma “of displacing those

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nora Haakh: Das Post-Heimat-Netzwerk als Contact Zone 199 

she claims to represent” (Sieg, 2010, S.160). Auch wenn die Wortmeldungen, die sich 
in diesen Zusammenhang stellen, vom Wunsch nach Differenzierung motiviert und 
somit als Korrektiv intendiert seien, werde darin dennoch oft die Selbst-Festschrei

bung auf bestimmte Inhalte fixiert. Gerade das Aufgreifen und Wiedererzählen der 
hegemonialen Narrative gewähre migrantischen Eliten autonomen Raum in der Öf

fentlichkeit (Mandel, 2008, S.156f, Haakh, 2021, S.86). 

„Die authentische Stimme spricht und sagt das, was die Mehrheit hören will. In 
diesem Moment verquickt sich ein hegemoniales Zuhören, welches nur das hört, 
was die dominanten Verhältnisse stabilisiert, mit der Forderung der politisierten 
Minorisierten für das Recht auf eine eigene, eben authentische Stimme." (Castro 
Varela/Dhawan, 2006, S.436). 

So stehen Theaterschaffende, die als Neuankömmlinge in den Kulturbetrieb kom

men, gerade angesichts der großen Zahl von Projekten mit Laiendarstellern, oft vor 
dem Dilemma, „(...) auf der Bühne primär aufgrund des eigenen biographischen 
Erfahrungskontexts zu stehen” (Heinicke, 2017, S.43). In seiner Untersuchung von 
Literatur aus Minderheitenkontexten stellte Graham Huggan fest, dass auch ande

ren Genres zuzuordnende Werke maßgeblich in der Kategorie der Autobiographie 
verortete und vermarktet würden und diagnostizierte deshalb einen ’Autobiogra

phiekult’ (Huggan, 2001). Die Arabistin Margret Litvin hat auf Grund solcher Spezi

alkompetenzen, die sich arabische Künstler_innen im europäischen Kulturbetrieb 
aneignen müssen, den Entfesselungskünstler Harry Houdini als Inspirationsfigur 
herangezogen, “who made a sensational living getting locked into difficult situa

tions and wriggling out again (. . . ).” (Litvin/Sellmann, 2018, S.46) 
In ,Die Probe’ schlägt Entfesselungskünstlerin Sahar eine absurd eigenwillige 

Re-Kontextualisierung des Brecht-Stücks vor, die nicht nur ihr syrisch-deutsches 
Ensemble überrascht, sondern auch so gar nicht in den vom Intendanten vorgege

benen Rahmen passen will: 

STEVE: Ich verstehe die Verbindung zwischen Joghurt und [Galileo] G[alilei] noch 
nicht. ASTRID: Don't worry, du wirst dich dran gewöhnen, an deutschen Theatern 
Regisseure mit komischen Ideen zu treffen. Sahar passt eigentlich sehr gut hier
her. 

Nachdem Intendant Gerhard kurzzeitig die Regie an sich genommen hat, kommt 
durch die Verschwesterung zwischen Sahar und Ensemblespielerin Astrid schluss

endlich doch Sahars Version auf die Bühne. Eine Version, die eine eigenwillige Neu- 
Interpretation des Klassikers anbietet – aber als Einblick in die spezifische indivi

duelle Weltbeziehung der Künstlerin, nicht als Stellvertretererzählung einer ange

nommenen Kollektividentität. 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Essays and Talks

Fallbeispiel ’Your Love is Fire’ und ’Safe Houses’ für Kreativität in der Krise

Einen sehr persönlichen und zugleich kollektiv anschlussfähigen Ausdruck für die

Situation, zwar selbst in Deutschland, mit Kopf und Herz aber in Syrien zu sein, prä

sentierte der Dramatiker Mudar Al-Haggi in seinem Stück ’Your Love is Fire’ (2017).

Rafat Al-Zarkout inszenierte den Text mit dem arabischsprachigen Ensemble des

Kollektivs Ma’alouba in Mühlheim.

’Deine Liebe ist Feuer’ zeigt als Kammerspiel eine Wohnung in Damaskus. 24

Stunden Sonderurlaub hat Chaldoun (Mohamed Alrashi) vom Militär bekommen,

die er gerne mit seiner Freundin Rand (Amal Omran) genießen möchte. Weil aber

draußen plötzlich der Beschuss wieder losging, sitzt nun auch Rands Freundin Hala

(Louna AboDerhmen) die gerade zu Besuch war, in der winzigen Wohnung fest und

verunmöglicht es dem Liebespaar durch ihre Anwesenheit, intim zu werden. Diese

erzwungene Wartesituation, in der keine der Figuren weiß, wie es weitergehen soll,

nutzt der Autor zu einem Kunstgriff:

(Schweigen über den längst möglichen Zeitraum). HALA: Was hat er denn? War

um hört er denn jetzt wieder auf zu schreiben? CHALDOUN: Nee, der hat nicht
aufgehört zu schreiben... Das ist nur Schweigen über den längstmöglichen Zeit
raum. (Schweigen.) STIMME DES AUTORS: Nein... ich habe aufgehört zu schrei
ben. Bleibt einfach so, bis ich wieder anfange (...). Jede Bewegung, die ihr macht,

bringt mich durcheinander und dann weiß ich nicht weiter.

Es stellt sich heraus, dass Hala die Partnerin des Autors ist, der gerade die Auffang

lager in Deutschland durchläuft und sich in der Sinnkrise des Exilanten befindet,

der mit einer unbekannten, wenig gastfreundlichen und letztendlich willkürlichen

neuen Umgebung konfrontiert ist. „Und warum ausgerechnet Deutschland?” fragt

eine der Figuren schließlich. „Keine Ahnung. Der Autor will es so.”

“My imagination was blocked in the two years that preceded the Syrian revolution
in March 2011. I did not know what to work on. Syria was too real. (...) I was blocked
before the revolution and I was paralyzed in its first two years. What to do? How
to express myself?”

So beschreibt die Choreographin Mey Seifan die Herausforderung, die Unterdrü

ckung, Konflikt und Wandel für die Navigation im Alltag und für den kreativen Pro

zess bedeuten (Seifan, 2016, S.45). Unter den Projekten des Post-Heimat-Netzwerks

sticht das Kollektiv Ma’louba insofern heraus, als die in diesem Rahmen arbeiten

den syrischen Künstler_innen nach einer anfänglichen personellen Findungspha

se am eigenständigsten Projekte entwickeln konnten. Das einzige konsequent auf

Arabisch arbeitende und spielende Ensemble hat mit ’My Love is Fire’ eine der an

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nora Haakh: Das Post-Heimat-Netzwerk als Contact Zone 201 

schaulichsten und detailliertesten Darstellungen nicht nur der Situation in Syrien 
sondern auch der Paralyse der Exilierten vorgelegt. Das erinnert an die temporä

ren Schutzräume für die Arbeit an besonders vulnerablen Gruppennarrativen in pro
gress, die Mary Louise Pratt als ’safe houses’ bezeichnet hat: 

“Where there are legacies of subordination, groups need places for healing and 
mutual recognition, safe houses in which to construct shared understandings, 
knowledges, claims on the world that they can bring into the contact zone.” (Pratt, 
1991, S.40). 

Fallbeispiel: ’The Situation’ und die Figur des wohlmeinenden Deutschen 

Räume, in denen Menschen mit ganz unterschiedlichen Geschichten und unum

gänglicher Eingebundenheit in asymmetrische Machtstrukturen einer postkolonia

len und intersektionalen Gegenwart zusammenkommen, erfordern von allen Betei

ligten neue Kompetenzen. Dabei werden oft die Bewegungen derer, von denen ge

fordert wird, sich ’zu integrieren’, eher fokussiert als jener, die durch ihre Positio

nierung von Machtstrukturen profitieren. 
Als weiß gelesene Menschen sind die Zielgruppe der Illusion von ’Happyland’. 

So nennt Tupoka Ogette das konstruierte Weltbild, in dem das Leid der (oft rassi

fizierten) Vielen, das die privilegierte Leichtigkeit der Wenigen ermöglicht, wirk

mächtig ausgeblendet werden kann (Ogette, 2020). Auch hierfür ist das Konzept der 
’Contact Zone’ hilfreich, weil die Partizipation an strukturellen Machtverhältnissen 
nicht ausgeblendet, sondern das jeweils spezifische Navigieren auf schwankendem 
Grund (und die möglichen Verbindungen dazwischen) in den Vordergrund gestellt 
werden. So kann reflektiert werden, wie die Leichtigkeit und Hürden beim Navi

gieren von der Beschaffenheit des ’unsichtbaren Rucksacks’ (McIntosh, 1989) der je

weils spezifischen Eingewobenheit von Subjekten in strukturelle Machtverhältnisse 
bestimmt werden. 

In den Stücken von Yael Ronen hat die Figur des wohlmeinenden, aber unbehol

fen von Fettnäpfchen zu Fettnäpfchen schlitternden Deutschen Tradition. 
Im Zentrum von ’The Situation’, einem der Stücke, mit denen sich das Exil-En

semble am Berliner Maxim-Gorki-Theater formierte, steht ein Deutschkurs, in dem 
Nahostkonflikt und Syrienkrieg im Kreuzberger Kiez anhand von Konversations

übungen und grammatikalischen Konstruktionen von Vergangenheit bis ins Kon

ditional durchgenommen werden. 
Regisseurin Yael Ronen steht in der deutschsprachigen Theaterlandschaft stil

bildend für autobiographisch inspiriertes Dokumentartheater, das mit radikalem, 
die Grenzen von gutem Geschmack austestenden Humor vor keinem wunden Punkt 
zurückschreckt. In ihrem deutschen Debütstück ’Dritte Generation’, das 2009 an der 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Essays and Talks

Berliner Schaubühne realisiert wurde (auch dort schon in Zusammenarbeit mit ih

rer langjährigen Komplizin, Dramaturgin Irina Szodruch, mit der sie seit 2013 als

Hausregisseurin am Gorki weiterarbeitete) stellten sich deutsche, palästinensische

und israelische Schauspieler einer bitterbösen und oft brüllend komischen Vergan

genheits- und Gegenwartsbewältigung. Seitdem spielt Ronen mit der Kombinati

on aus persönlichen Geschichten, dem Handwerkszeug der professionellen Schau

spieler, und dem Verschwimmen der Grenzen zwischen Realität und Fiktionalisie

rung. Zwischen autobiographischem Narrativ und dramaturgischer Zuspitzung ist

oft nicht klar, ob die Stimme auf der Bühne gerade eine_n Protagonist_in oder eine

Figur erzählt.

Nach diesem Prinzip treffen in einem Deutsch-Kurs in ’The Situation’ ein ver

krachtes israelisch-palästinensisches Ehepaar (Orit Nahmias und Yousef Sweid),

zwei Neuankömmlinge aus den palästinensischen Gebieten (Maryam Abu-Khaled

und Karim Daoud) und ein Neuankömmling aus Syrien (Ayham Majid Agha) auf

den völlig überforderten weißen Deutschlehrer (Dimitrij Schad):

DIMITRIJ: I just want to help you.

AYHAM: Why? I don't like to owe people. It's enough you letting me stay at your
place for free.

DIMITRIJ: I don't know, maybe it feels good to help somebody from Syria, it's just
what you should do. And it makes me happy, I don't know. I have this feeling I
can help you. Help you establish something. Something here. I want to integrate
you. Who knows? When they will have the Syrian 'Yad Vashem', I might get a tree.
[Musik langsamer] Like in the Holocaust? For saving.

An der Figur dieses Deutschlehrers wird genüsslich durchgespielt, wie zwischen

Hilfsbereitschaft, First World/Post-Holocaust Guilt und Retterphantasien die pa

ternalistische Leitkulturrhetorik aufblitzt, die sich in eigenen Komplexen und in

ternalisierten Kriterien eines gelingenden Lebens verheddert.

DIMITRIJ: Well, I didn't really save you like save you, save you. But you are here. You
came to me. I don't know how you came or what you've been through... but maybe

one day you will tell me. I mean I couldn't save you when you maybe needed me

the most. But now I am here and I want to help you. And I think you should just
learn German. (Musik aus.)

AYHAM: Why should I learn German? I got a permit for 6 month and when it's
finish, I back to Syria.

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nora Haakh: Das Post-Heimat-Netzwerk als Contact Zone 203 

Fallbeispiel ’Miunikh-Damaskus’ und Kollaboration auf schwankendem Grund 

Das Open-Border-Ensemble an den Münchner Kammerspielen unter der Intendanz 
von Matthias Lilienthal warb ebenfalls syrische Schauspieler an, allerdings solche, 
die sich nicht auf den Weg nach Europa gemacht hatten, sondern in Syrien und den 
Nachbarländern beschäftigt waren. Die Konfrontation mit semi-biographischem 
Dokumentartheater führte hier zu einiger Irritation bei den professionellen Schau

spielern: Von Beruf her hantierten sie virtuos damit, von Figur zu Figur zu wechseln 
und sich dramatische Texte zu eigen zu machen. Die eigene persona auf der Bühne 
breit zu treten, waren sie weniger gewohnt waren. In der Inszenierung ’Miunikh- 
Damaskus’, die Mitglieder des Open-Border-Ensembles und des regulären Kam

merspiele-Ensembles unter der Regie von Jessica Glause entwickelt hatten, wird das 
Ringen um Verständigung mit seinen Absurditäten thematisiert: 

MAJD: You understand me? MAJA: Ja, I think I do. MAJD: How come? No one un
derstands me back in Syria. I don’t even understand myself. . . 

Die Übersetzung bei mehrsprachigen Szenen übernimmt hier einerseits eine 
„Übersetzungsmaschine” auf der analoge Übertitel per Kurbel weitergedreht wer

den. Aber auch der kommunikative Ensembleprozess selbst zeigt sich als Suche 
nach Verständigung, in der verbale und nonverbale Übersetzungsstrategien ver

wendet werden. Das gemeinsame Nachspielen von biographischen Situationen 
wird zur szenischen Forschung darüber, im gleichen Bild zu sein – oder eben nicht: 

MAJA: Wir machen eine Party. Es ist Donnerstag! Kommt! Wir machen eine Party 
gegen die Depression. Eine Party, weil wir nicht mehr wissen, was wir machen sol
len. Weil die Scheissbomben immer weiterfliegen und wir nichts tun können (. . . ) 
Tanzen! Immer weiter tanzen. Und dann sind wir nicht mehr hier, nicht mehr auf 
dem Dancefloor. Wir sind nicht mehr in Damaskus, wir sind nicht mehr im Krieg. 
Wir sind hier, ja einfach genau hier in diesem Moment! Und das ist für mich der 
schönste Moment. Und ich denk: Ja! Das ist schön! Wir leuchten! Ja! München! 
Sowas hast du noch nicht gesehen! (Maja tanzt und lässt sich gehen.) KINAN No. 
Maja. It is not like this. (Maja ist überrascht.) KINAN We make parties yes, but we 
are not happy like you. And we don’t scream like ayayaaaa. . . . 

Die Darstellung des Schreiens aus Lebenslust und Freude bei einer Party durch die 
weiße deutsche Darstellerin Maja wird als unrealistisch kritisiert, ebenso wie ihr 
spielerisches Angebot eines Entsetzensschreis, als sie in einer späteren Szene die 
Situation nachspielt, in einem Bus zu sitzen, der plötzlich unter Beschuss gerät: 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Essays and Talks

KAMEL: No, no, Maja, you wouldn’t scream. You just sit and freeze. MAJD If you do
it. It’s more like a sound effect.

Die Inszenierung macht das Tasten nach Ausdrucksformen sichtbar, die die Ein

fühlung in eine selbst nicht erlebte Situation erproben, ebenso wie die Momente des

Affronts und des Scheiterns, des Auseinanderklaffens der Perspektiven und Positio

nen – und wie diese herausfordernden Erprobungen durch einen wertschätzenden

Umgang auf Augenhöhe gehalten werden könnten.

MAJA: Ayayaaaa?! Was? Und was guckt ihr mich denn jetzt wieder so an? Ich hab’s
doch versucht! Ich übersetze für euch hier die ganze Zeit und dann mach ich ein
mal einen Schrei nicht ganz richtig und dann guckt ihr mich so an. Neee. Ich mag

jetzt nicht mehr.

KAMEL: No, Maja, it is so complicated to understand, we know. We know.

KINAN: Maja, no, please. Inside the party I was happy, of course. Because I don't
imagine that I was in Syria, or at war or even in the middle east. But not like this.
Imagine it could be like this, that the electricity is off, in a second and there is no
way to continue the Party.

MAJA: Ok, ja. Das tut mir auch leid. (...) I am sorry. Mißverständnis. Ok? Let’s do
the Mißverständnis-Hug-Circle, ja?

MAJD: Ok, I hate it. But ok. And Maja. You wouldn’t scream like this, there is always
joy and sadness in the scream. Try it.

MAJA (screams.)

In der Contact Zone stehen die Prozesse im Fokus, durch die Subjekte sich in

Beziehungen zueinander kontinuierlich konstituieren und transformieren, ”(...)

not in terms of separateness and apartheid, but in terms of copresence, interaction,

interlocking understandings and practices, often within radically asymmetrical

relations of power” (Pratt 1992:7). In ’Miunikh-Damaskus’ wird einerseits die Un

überbrückbarkeit der (Nicht-)Erfahrung der Extremsituation sichtbar gemacht.

Andererseits wird die Möglichkeit der Verständigung im und durch den gemeinsa

men Prozess herausgestellt. So erleben wir in der Contact Zone – im besten Falle –

das Abenteuer Kollaboration:

„Kollaboration ist etwas ungleich Schwierigeres als Kooperation. Bei Kooperati
on treffen verschiedene Akteure aufeinander, die zusammenarbeiten und die sich
nach der gemeinsamen Tätigkeit wieder in intakte Einheiten auflösen. Kollabora

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nora Haakh: Das Post-Heimat-Netzwerk als Contact Zone 205 

tion meint dagegen eine Zusammenarbeit, bei der die Akteure einsehen, dass sie 
selbst im Prozess verändert werden, und diesen Wandel sogar begrüßen.“ (Terkes
sidis 2015:14) 

Die Contact Zone zeigt sich als ein herausfordernder Raum voller Risiken und Wun

der: 

„Along with rage, incomprehension, and pain, there were exhilarating moments 
of wonder and revelation, mutual understanding, and new wisdom – the joys of 
the contact zone." (Pratt, 1991, S.39). 

Kollaboration in der Contact Zone 

Als Contact Zones konzeptualisierte die Linguistin Mary Louise Pratt 

“social spaces where disparate cultures meet, clash, and grapple with each other, 
often in highly asymmetrical relations of domination and subordination – like 
colonialism, slavery, or their aftermaths as they are lived out across the globe 
today” (Pratt, 1992, S.4). 

Die hegemonialen Machtverhältnisse sind dabei in der Contact Zone keineswegs 
aufgelöst, sondern wirken weiter fort. Dekoloniale Aktivist_innen und Forschende 
weisen eindringlich darauf hin, dass diese Begegnungen keineswegs in einem 
machtfreien Raum stattfinden. Vielmehr geht es um ein Verständnis „der herr

schenden europäischen Gegenwart als einem Ort oder ’Schauplatz’ der Integration, 
an dem all diejenigen Gegenwarten, die sie aktiv zerstört hatte, neu zusammenge

fügt und in einen Rahmen gefaßt werden” (Hall, 1994, S.38). Deshalb ist auch das 
Risiko, das mit der bewussten Bewegung in der Contact Zone einhergeht, keines

wegs gleichmäßig verteilt: Der ’unsichtbare Rucksack’ (McIntosh, 1989) struktureller 
Privilegien und Hindernisse bleibt bestehen. Gleichzeitig wird die Dringlichkeit 
der umfassenden Dekolonisierung durch die fatalen Folgen der Verquickung von 
patriarchalen und rassistischen Dominanzstrukturen im globalen Kapitalismus 
immer deutlicher. 

Die zunehmende Bewusstwerdung über die Vielzahl dieser teilweise in eklatan

tem Widerspruch zueinanderstehenden und sich wandelnden Situationen, Erfah

rungen und Be-Deutungen kann mit Momenten akuter kognitiver Dissonanz ein

hergehen. Zugleich verspricht sie die Möglichkeit einer tiefgreifenden Transforma

tion hin zu einer gerechteren und verbundeneren Menschlichkeit auf individueller 
und kollektiver Ebene. Der Psychologe und Rassismusforscher Mark Terkessidis ist 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Essays and Talks

überzeugt davon, dass gerade die vielfältige Gesellschaft, gerade die Prekarität und

Ungesichertheit der eigenen Identität als relationale Positionierung, Kollaboration

im Sinne reziprok transformativer Praxis unumgänglich macht:

„Wir stehen heute alle auf schwankendem Grund [...] und zu akzeptieren, dass wir
Wesen auf der Suche sind, macht uns bereit für Kollaboration." (Terkessidis, 2015,
S.14).

Fazit und Ausblick: Was bleibt nach dem Hype?

Mit der Verflechtung Syrien-Deutschland ging die Ankunft und Ansiedlung einer

neuen arabischen Künstler_innenszene in Deutschland in relativ kurzer Zeit von

statten. Im Gegensatz zu früheren Diaspora-Generationen konnten die syrischen

Exilant_innen auf Strukturen, Zugänge, Diskurse und Sensibilisierung aufbauen,

die die postmigrantische Theaterbewegung für das deutsche Theater insbesondere

in den zehn Jahren zuvor erkämpft und ermöglicht hatte. Das Wagnis einer auf al

len Ebenen des Prozesses praktizierten Kollaboration auf Augenhöhe erfordert aber

noch viele weitere Experimente, um zur Gewohnheit zu werden.

Mit der Ankunft der syrischen Diaspora kam es zum ersten Mal in der Geschich

te des deutschen Kulturbetriebs zu einem die freie und institutionalisierte Thea

terszene, Sprechtheater und Performance, Sozialarbeit und Theaterpädagogik tran

szendieren Spektrum von Kooperationen von der Freien Szene bis zum Stadtthea

ter. Im Post-Heimat-Netzwerk fanden sich einige davon zusammen.

In den untersuchten Projekten zeigen sich rein quantitativ große Verschie

bungen in Zugänglichkeitsmechanismen, während die Ambivalenz des theatralen

Selbst- Ausdrucks zwischen Autobiographiezwang und fiktionaler Bühnenfigur als

Stein des Anstoßes unterschiedlicher Erwartungen bestehen bleibt – allerdings in
einer lingual, ästhetisch und personell im deutschen Kulturbetrieb so noch nicht

dagewesenen Vielstimmigkeit (vgl. weiterführend Haakh u.a., 2019).

Eine enorme Entwicklung ist in Bezug auf die zunehmende Gewöhnung an den

Umgang mit Mehrsprachigkeit im Prozess und auf der Bühne zu verzeichnen. In

Workshops (etwas von Nawras) und Konferenzen wächst auch der Austausch auf

der Meta-Ebene. Ob mit Übertitelung oder Synopsen, unter Einsatz neuer Techno

logien oder mit Auftritten von dolmetschenden Personen, als innovatives drama

turgisches Puzzleteil oder als Set-Element – der Umgang mit Vielsprachigkeit und

die Ansprache eines deutsch-, arabisch- und meist auch englischsprachigen Publi

kums haben durch vielfältige Experimente einen Entwicklungsschub erhalten, der

weiter andauern sollte – und zwar nicht als leidige Pflichtübung, sondern als wei

teres ästhetisches und dramaturgisches Spielfeld der multidisziplinären Kunstform

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nora Haakh: Das Post-Heimat-Netzwerk als Contact Zone 207 

Theater. Das Magazin Theaterubersetzen.de bietet eine wertvolle Fundgrube für das 
breite Spektrum möglicher Strategien. 

Das Postheimat-Netzwerk zeigt sich als ’Contact Zone’, in denen die Gräben 
zwischen Arbeitskulturen von künstlerisch und prozessbegleitend Tätigkeiten und 
zwischen Freier Szene und institutionalisierten Stadt- und Staatstheaterapparaten 
sichtbar wurden und sich nur schwer überbrücken ließen. Im Verlauf der Encounter 
wurde das Aufeinandertreffen unterschiedlicher Arbeitskulturen immer deutli

cher: einerseits die auf punktuelle Projektförderung angewiesenen, aber durch 
flache Hierarchien beweglicheren Initiativen der Freien Szene. Andererseits die 
staatlichen und damit durchgängig geförderten, aber als Teil eines großen Apparats 
mit mehreren Entscheidungsgremien trägeren, auch einem höheren Erfolgsdruck 
ausgesetzten Institutionen. 

In den teilnehmenden Projekten und den Encounters wurde immer wieder sicht

bar, wie träge die notwendigen Veränderungen sich tatsächlich zeigen, z.B. in Bezug 
auf asymmetrische Machtkonzentration in Entscheidungsprozessen oder die Ge

staltung von inklusiven Austauschformaten. Trotz und wegen allen guten Willens 
und aller Sachzwänge haben ausgrenzende Strukturen eine starke Tendenz, sich zu 
reproduzieren, die sich offenbart, wenn im Prozess der Schritt in die Contact Zone 
tatsächlich gewagt wird. 

Die meisten Encounter des Post-Heimat-Netzwerks bestanden aus einem öffent

lichen Veranstaltungsprogramm und internen Arbeitsgruppen-Treffen. In den the

matischen Arbeitsgruppen sollten Akteur_innen der verschiedenen Projekte (sowohl 
Spielende also auch hinter den Kulissen im Bereich Produktion, Dramaturgie oder 
Presse Tätige) mit den begleitenden Forschenden zusammen in Austausch treten. 
Dabei handelte es sich vorwiegend um diskussionsorientierte Formate. Als Arbeits

sprache wurde meist Englisch gewählt. In Abschlussrunden spiegelte sich die un

gleiche sprachliche und formale Zugänglichkeit meist in einer wenig paritätischen 
Redezeitverteilung wieder. Im Verlauf der Treffen schrumpfte die Zahl der Teilneh

menden, insbesondere die der Ensemblemitglieder. 
Viele Synergien, deren Früchte sich vielleicht erst in der Zukunft zeigen werden, 

entstanden wohl am Rande, dort, wo auch am Ende der Encounter-Reihe noch ein 
umfassendes Veranstaltungsprogramm organisiert wurde und die Arbeitsgruppen 
selbst organisiert weiterliefen, wo ungeplante Begegnungen passieren und Ideen

austausch und Kollaborationspläne selbst gestaltet aus der Erfahrung nicht unbe

dingt geteilter Herkunft, aber geteilter Blickrichtung erwachsen konnte. Die Mög

lichkeit, sich anhand gemeinsam erlebter künstlerischer Arbeiten konkret über aus

tauschen zu können, zeigte sich als wertvolles Mittel zum Erkunden inhaltlicher 
und ästhetischer Common Grounds und möglicher künstlerischer Bandenbildung auf 
Grundlage nicht geteilter Herkunft, sondern ähnlicher Blickrichtung und resonie

render ästhetischer Vorlieben. 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Essays and Talks

Die Förderung des Post-Heimat-Netzwerks läuft aus. Viele der teilnehmenden

Projekte haben sich als temporär herausgestellt. Dabei sind Kontinuität und Lang

fristigkeit in den Rahmenbedingungen wohl die vielversprechendste Basis für das

im besten Sinne Weltbild-gefährdende Abenteuer Kollaboration. Die deutsche Kul

turförderung hat sich in Anlehnung an die EU-Kulturförderung seit dem Beginn des

21. Jahrhunderts ebenfalls zunehmend zu einer an Themenschwerpunkten orien

tierten Förderung umgestaltet. Ist die Thematik des Postheimat-Netzwerkes für die

Kulturszene so nur ein Hype-Thema, das von den nächsten abgelöst wird? Interes

siert sich noch jemand für die Weiterführung der Experimente, wenn nun Digitali

tät, der Klimawandel oder die sich überschlagenden Ereignisse der Weltpolitik die

Aufmerksamkeit fesseln?

Die künstlerischen Suchbewegungen der Projekte, die sich im Post-Heimat-

Netzwerk zusammengetan haben (sowie zahlreicher weiterer mit ähnlicher Aus

richtung, deren Arbeit vielleicht nicht mit einer Publikation wie dieser dokumen

tiert wird) sind ein wesentlicher Teil einer der dringendsten Missionen unserer

Zeit: Der Suche nach Übersetzung und Verständigung über Differenzlinien hin

weg, der dekolonisierenden Reflektion toxischer Machtstrukturen und Privilegien,

der Stärkung von Geschichten und Perspektiven, die innerhalb des dominanten

Kanons viel zu lange marginalisiert worden sind, und dem Zusammenkommen in
mehrsprachigen, multiperspektivischen Räumen.

Nur in Verbindung mit dieser Suche können vielleicht auch die anderen Heraus

forderungen unserer Zeit gemeistert werden, die von uns allen ein Hineinwachsen

in ungewohnte Konstellationen und den Mut für das Spiel mit noch ungeübten Ge

schichten erfordern.

Inszenierungen

„Die Probe” von Anis Hamdoun und Sophie Diesselhorst, Uraufführung 30. Septem

ber 2017, Boat People Projekt Göttingen.

“The Situation” von Yael Ronen und Ensemble, Uraufführung 4. September 2015,

Maxim-Gorki-Theater Berlin.

„Deine Liebe ist Feuer” von Mudar Al-Haggi, Regie: Rafat Alzakout, Collective

Ma’louba, Theater Mühlheim an der Ruhr.

„Miunikh Damaskus” von Jessica Glause und Ensemble, Uraufführung 4. Mai

2018, Münchner Kammerspiele.

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nora Haakh: Das Post-Heimat-Netzwerk als Contact Zone 209 

Literatur 

Adwan, Ziad. 2008. “Making Mistakes in Cultural Representations”. Dissertation. 
London, Royal Holloway, University of London. 

Ahmed, Sara. 2000. Strange Encounters. Embodied Others in Post-Coloniality. London, 
New York: Routledge. 

Ahmed, Sara. 2012. On being included: racism and diversity in institutional life. Durham: 
Duke University Press. 

Al-Yasiri, Jumana. 2014. Scène(s) exilée(s). Ancrages et déplacements du théatre syrien de
puis 2011. Paris: IETM Arbeitspapier. 

Diesselhorst, Sophie. 2015. „Festung Europa oder das Theater mit den Flüchtlingen“. 
Nachtkritik. 29. April. Verfügbar unter https://www.nachtkritik.de/index.php?o 
ption=com_content&view=article&id=10905&catid=101&Itemid=84 

Diesselhorst, Sophie. 2015. „Blog – Empathie-Schulung, konkrete Hilfe oder Flagge 
zeigen: Wie die Theater sich in der Flüchtlingsdebatte positionieren“. Nachtkri
tik. 2. September. Verfügbar unter https://www.nachtkritik.de/index.php?opti 
on=com_content&view=article&id=11429&catid=315&Itemid=100078. 

Flam, Helena. 2007. Migranten in Deutschland. Statistiken, Fakten, Diskurse. Konstanz: 
UVK Verlagsgesellschaft. 

Foroutan, Naika. 2019: Die postmigrantische Gesellschaft. Ein Versprechen der pluralen De
mokratie. Bielefeld: transcript. 

Göckede, Regina. 2006. „Zweifelhafte Dokumente. Zeitgenössische arabische 
Kunst, Walid Raad und die Frage der Repräsentation“. In Der Orient, die Fremde. 
Positionen zeitgenössischer Kunst und Literatur, hg. Alexander Karentzos, Alexander, 
185–203. Bielefeld: Transcript. 

Göktürk, Deniz. 2011. Transit Deutschland. Debatten zu Nation und Migration. Pader

born: Fink Wilhelm. 
Ha, Kien Nghi. 2005. Hype um Hybridität. Kultureller Differenzkonsum und postmoderne 

Verwertungstechniken im Spätkapitalismus. Bielefeld: transcript. 
Haakh, Nora. 2013. „Banden bilden, Räume schaffen, Diskurse durchkreuzen. Poli

tisch Theater machen wie am Ballhaus Naunynstraße“, freitext Kultur- und Gesell
schaftsmagazin 22, S. 36–42. 

Haakh, Nora. 2019. Layla und Majnun in der Contact Zone. Übertragungen aus dem Arabi
schen ins Deutsche im zeitgenössischen Theater. Dissertation, Freie Universität Ber

lin. 
Haakh, Nora, Anis Hamdoun, und Tobias Herzberg. 2019. „Postmigrantisches 

Theater und seine Strahlkraft”, Nachtkritik. Verfügbar unter http://www.heidel 
berger-stueckemarkt.nachtkritik.de/index.php/debatte/postmigrantisches-th 
eater-und-seine-strahlkraft. 

Haakh, Nora. 2022. Muslimisierte Körper auf der Bühne. Die Islamdebatte im postmigran
tischen Theater. Bielefeld: transcript. 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=10905&catid=101&Itemid=84
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=10905&catid=101&Itemid=84
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=11429&catid=315&Itemid=100078
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=11429&catid=315&Itemid=100078
http://www.heidelberger-stueckemarkt.nachtkritik.de/index.php/debatte/postmigrantisches-theater-und-seine-strahlkraft
http://www.heidelberger-stueckemarkt.nachtkritik.de/index.php/debatte/postmigrantisches-theater-und-seine-strahlkraft
http://www.heidelberger-stueckemarkt.nachtkritik.de/index.php/debatte/postmigrantisches-theater-und-seine-strahlkraft
https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=10905&catid=101&Itemid=84
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=10905&catid=101&Itemid=84
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=11429&catid=315&Itemid=100078
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=11429&catid=315&Itemid=100078
http://www.heidelberger-stueckemarkt.nachtkritik.de/index.php/debatte/postmigrantisches-theater-und-seine-strahlkraft
http://www.heidelberger-stueckemarkt.nachtkritik.de/index.php/debatte/postmigrantisches-theater-und-seine-strahlkraft
http://www.heidelberger-stueckemarkt.nachtkritik.de/index.php/debatte/postmigrantisches-theater-und-seine-strahlkraft


210 Essays and Talks

Hall, Stuart. 1994. Rassismus und kulturelle Identität. Hamburg: Argument.

Heinicke, Julius. 2017. „Verstrickungen zwischen Alltag und Kunst: (Inter)kulturel

les Potenzial oder Beschränkung ästhetischer Freiheit?“. Paragrana 26, Nr. 2, 27.

November. S. 42–54.

Huggan, Graham. 2001. The postcolonial exotic. Marketing the margins. London: Rout

ledge.

hooks, bell. 1994. „Das Einverleiben des Anderen: Begehren und Widerstand“. Black
Looks: Popkultur – Medien – Rassismus. Berlin: Orlanda. S. 33–56.

Kassab, Elizabeth Suzanne. 2010. Contemporary Arab thought: cultural critique in com
parative perspective. New York: Columbia University Press.

Kosnick, Kira. „The gap between Culture and Cultures. Cultural Policy in Berlin and

its Implications for Immigrant Cultural Production“. European Institute, Flo

renz, 2004.

Kurzenberger, Hajo. 1997. „Die ,Verkörperung‘ der dramatischen Figur durch den

Schauspieler“. In Authentizität als Darstellung, hg. von Jan Berg et al. Hildesheim.

S.106–21.

Langhoff, Shermin, Tuncay Kulaoğlu, und Barbara Kastner. 2011. „Migration deuten

und dichten“, in Das Drama nach dem Drama: Verwandlungen dramatischer Formen
in Deutschland nach 1945, hg. von Artur Pelka und Stefan Tigges. Bielefeld: Tran

script. S. 399–408.

Litvin, Margaret/Sellman, Johanna. 2018. “An Icy Heaven: Arab Migration on Con

temporary Nordic Stages”, Theatre Research International 43, Nr. 1. 45–62.

Mandel, Ruth. 2008. Cosmopolitan Anxieties: Turkish Challenges to Citizenship and Be
longing in Germany. Durham, NC: Duke University Press.

McIntosh, Pegy. 1989. “White Privilege: Unpacking the Invisible Knapsack”, Peace and
Freedom Magazine, August, S. 10–12.

Metzger-Traber, Julia. 2018. If the body politic could breath in the age of the refugee. Hei

delberg: Springer.

Nobrega, Onur Sozan. 2015. “Race, Precarity and Artistic Labour in Berlin”. Prekäre
Kunst: Protest und Widerstand. S. 30–33.

Ogette, Tupoka. 2020. Exit RACISM. Rassismuskritisch denken lernen. Münster: Un

rast.

Pratt, Mary Louise Pratt. 1991. “Arts of the Contact Zone”, Profession, S. 33–40.

Pratt, Mary Louise. 1992. Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation. London/

New York: Routledge.

Said, Edward. 1978. Orientalism. New York: Vintage Books.

Schmidt, Thomas. 2019. Macht und Struktur Im Theater. Asymmetrien der Macht. Wies

baden: Springer VS.

Seifan, Mey. 2016. “My dear audience, stay awake. I’m dreaming”. A Syrious Look. A
Magazine about Culture in Exile. Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nora Haakh: Das Post-Heimat-Netzwerk als Contact Zone 211 

Sharifi, Azadeh. 2016. „Theater und Migration. Dokumentation, Einflüsse, Perspek

tiven“. In Das Freie Theater im Europa der Gegenwart: Strukturen – Ästhetik – Kulturpo
litik, hg. von Manfred Brauneck. Bielefeld: Transcript. S. 335–439. 

Sieg, Katrin. 2010. “Black Virgins�: Sexuality and the Democratic Body in Europe”. 
New German Critique 109:37, Nr. 1 (Winter). S. 147–85. 

Skeiker, Fadi. 2020. Syrian Refugees, Applied Theatre, Workshop Facilitation, and Stories. 
London: Routledge. 

Terkessidis, Mark. 2015. Kollaboration. Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Wannous, Saadallah. 2017. “Selections from ,Manifestos for a New Arab Theatre’”. In 

World theories of theatre, hg. von Glenn Odom. New York: Routledge. 
Wannūs, Saʻd Allāh, Robert Myers, Nada Saab. 2018. Sentence to Hope: A Saʻdallah Wan

nous Reader. New Haven: Yale University Press. 
Ziter, Edward. 2015. Political performance in Syria: from the six-day war to the Syrian up

rising. New York u.a.: Palgrave Macmillan. 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462515-021 - am 14.02.2026, 10:40:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

