
SCHWARZFAHRER*IN 

„Der sich der Kontrolle des Subjekts entziehende Bereich der Sprache wird zur Bedingung 
der Möglichkeit der Kontrolle über jeden Bereich, die das sprechende Subjekt auszuüben 
vermag. Autonomie im Sprechen ist, soweit sie existiert, durch eine radikale und ur-
sprüngliche Abhängigkeit von der Sprache bedingt, deren Geschichtlichkeit die Geschich-
te des sprechenden Subjektes in alle Richtungen übersteigt. Und diese überschüssige Ge-
schichtlichkeit und Struktur ermöglicht ebenso das sprachliche Überleben des Subjekts 
wie potentiell seinen sprachlichen Tod.“  – Judith Butler (Butler 2016, 51)

Mit der Teilnahme von Künstler*innen, Sozialarbeiter*innen und Aktivist*innen 
aus Nigeria, Tansania und Kolumbien wurde im September 2019 zum ersten Mal 
die Kunstaktion des laufenden Projekts SCHWARZFAHRER*IN1 in den öffentli-
chen Verkehrsmitteln Berlins durchgeführt. 

Der Ablauf der Aktion sieht so aus: Eine Gruppe von Schwarzen, Indigenen 
und People of Colour (BIPoC) benutzt die öffentlichen Verkehrsmittel (in Berlin) 
und trägt dabei ein mit dem Wort SCHWARZFAHRER*IN bedrucktes T-Shirt. 
Die Teilnehmenden verteilen während der Aktion eine Postkarte mit dem Aufruf, 
sich an einer Umfrage sowie an der Suche nach einem neuen, nicht rassistischen 
Wort für Beförderungserschleicher*in zu beteiligen. 

Gebrandmarkt mit dem T-Shirt verkörpern die SCHWARZFAHRER*INNEN 
in der Kunstaktion genau das, was ihnen als Klischee zugeschrieben wird. Der la-
tente Rassismus unserer heutigen Gesellschaft, der in öffentlichen Verkehrsmit-
teln oft zum Ausdruck kommt, steht im Fokus. Ziel der Aktion ist es, eine Klage 
mittels künstlerischer Strategien zu erheben und damit das Bewusstsein für dis-
kriminierende Ausdrücke zu schärfen. Nutzer*innen öffentlicher Verkehrsmittel 
werden mit SCHWARZFAHRER*INNEN konfrontiert und dadurch eingeladen, 
über Vorurteile, Diskriminierung und Ausgrenzung im alltäglichen Sprachge-
brauch nachzudenken. Anhand der Informationen auf der Postkarte können sie 
anschließend eine Internetadresse besuchen und dort Vorschläge für ein neues 

1 � Teile dieses Kapitels sowie des Fazits wurden in veränderter und reduzierter Form unter dem 
Titel Migration und Wahrnehmung veröf fentlicht. In: Lebensrealitäten. 2024. Jahresmagazin Nr. 12. 
Landesverband Bildende Kunst Sachsen e.V.: Dresden (Linares 2024c, 52-56).

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 130

Wort einreichen bzw. für einen bereits bestehenden Vorschlag durch likes abstim-
men. Eine Online-Datenbank sammelt und präsentiert alle Einfälle. 

Ich setze dabei die Ansprüche bezüglich der Beteiligung an der Datenbank 
nicht hoch und gehe nicht davon aus, dass viele Vorschläge eintreffen, geschweige 
denn, dass ein neuer Begriff tatsächlich gefunden wird. Es geht jedoch darum, 
eine Tür zu öffnen. Und diese Öffnung wird durch den Einsatz einer Postkarte 
mit der Einladung, an der Suche mitzuwirken, abgebildet. Wie Tahir Della im Ge-
spräch meinte2, reicht es vielleicht zu erfahren, dass der Begriff an sich problema-
tisch sei, unabhängig davon, ob ein besseres Wort gefunden werde. Letzten Endes 
könne man auch sagen, dass jedes Wort besser sei als ‚Schwarzfahrer*in‘ – sogar 
Beförderungserschleichung, obwohl man sich den komplizierten Terminus nicht 
einmal merken könne.  

Etymologisch hängt das Wort ‚Schwarzfahrer*in‘ nicht mit rassistischen 
Hintergründen zusammen. Es leitet sich von ‚schwarzen/schwärzen‘ ab und be-
zeichnet Aktivitäten, die bei Nacht oder im Dunkeln, d.h. illegal, unternommen 
werden. Die etymologische Herkunft schließt jedoch einen rassistischen Bedeu-
tungsgehalt nicht aus. Noah Sow zählt beispielsweise in ihrem Buch Deutschland 
Schwarz Weiß. Der alltägliche Rassismus diskriminierende Wörter in der Alltags-
sprache in Hülle und Fülle auf. Die Autorin stellt eine Liste von Wörtern mit 

‚schwarz‘ oder mit Assoziationen zum Begriff ‚schwarz‘ zusammen und zeigt 
deren negative Konnotation auf. Zu lesen ist u.a. Schwarzarbeit, schwarzfahren, 
schwarzes Schaf, Wer hat Angst vorm Schwarzen Mann?, schwarzsehen, schwar-
zer Block, schwarzer Peter... Im Vergleich listet sie ebenfalls Assoziationen und 
Bedeutungen von ‚weiß‘ auf: Licht, Reinheit, Sauberkeit, Unschuld... und weist 
auf Verleugnungsstrategien hin, die Brauch und Reproduktion rassistischer 
Sprachkultur unterstützen, unabhängig von einem etymologischen Ursprung 
(Sow 2008, 107–108).

Eine frühere Kunstaktion, in der ich mich mit einem solchen Begriff ausein
andersetzte, war SCHWARZARBEITER – eine Aktion in Zusammenarbeit mit 
kunst & kochen, dem Cateringservice des Kochkünstlers Bernhard Thome. An 
verschiedenen Veranstaltungen, für die das Catering von kunst & kochen bestellt 
war, z.B. 2010 an der Artribute illy Lounge in der Kunstmesse art forum berlin 
oder 2012 auf dem Alexanderplatz im Rahmen einer Veranstaltung der Citizen 
Art Days3, habe ich Sebastiaõ Mariana beauftragt, den Service zu übernehmen, 

2 � Mehr über seine Person und das mit ihm geführte Gespräch erwähne ich im kommenden Ab-
schnitt, Seite 138.

3 � Die Citizen Art Days sind ein u. a. von mir initiiertes Kunstprojekt, welches eine Plattform bietet, 
die Bürger*innen, Künstler*inne-n und Stadtakteur*innen zusammenbringt, um spezifische, ge-
meinsame Probleme des Öf fentlichen anhand künstlerischer Strategien anzugehen (Siehe dazu 
www.citizenartdays.de).

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 131

d.h. das Essen (in beiden Fällen eine Suppe) zu verteilen und dabei ein von mir 
speziell dafür entwickeltes T-Shirt zu tragen. Sebastiaõ ist in Angola geboren. Das 
schwarze T-Shirt war mit dem Wort SCHWARZARBEITER sowie Fragmenten aus 
der Nationalf lagge Angolas bedruckt. Gebrandmarkt mit dem T-Shirt personifi-
zierte Sebastiaõ in dieser Kunstaktion die Klischees, die ihm im Alltag begegnen. 
Eine auf der Theke in der Artribute illy Lounge oder auf dem Tisch am Alexander-
platz liegende Postkarte wies auf die Kunstaktion hin.

Angelehnt an Judith Butler stellt sich für mich die Frage, ob die Aneignung ras-
sistischer Stereotypen und Diskurse durch diejenigen, an die sie normalerwei-
se gerichtet sind, zur Demontage/Dekonstruktion von Biatopien beitragen kann. 
Könnten solche Kunstaktionen langfristig dazu dienen, eine Bewusstseinsverän-
derung herbeizuführen?

SCHWARZARBEITER, Kunstaktion u.a. im öf fentlichen Raum  

On going, seit 2010, in Zusammenarbeit mit kunst & kochen

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 132

1. Schwarzfahren und BIPoC

„Das meiste Gerede von Weißen über Chancengleichheit scheint mir heute darauf hin-
auszulaufen, dass sie versuchen, in eine Position der Dominanz zu gelangen, während sie 
leugnen, dass Systeme der Dominanz existieren.“4 – Peggy McIntosh (McIntosh 1988, 9)

Während der Durchführung des Kunstprojektes RE-ENACTING OFFENCES, 
dem ich mich im vorherigen Kapitel gewidmet habe, erfuhr ich von einigen ras-
sistischen und diskriminierenden Erfahrungen Schwarzer Menschen in öffent-
lichen Verkehrsmitteln. Die erste, in der eine junge Schwarze Frau darüber be-
richtet, wie sie für eine Beförderungserschleicherin mit gefälschtem Fahrausweis 
gehalten wurde, möchte ich in ihrer kompletten Länge wiedergeben:

„Ich war in der U-Bahn auf dem Weg nach Hause und ein Kontrolleur kam zu mir. Es ist 
normal, dass er nach dem Ticket fragt. Ich habe ihm mein Ticket gezeigt. Er hat es nicht 
mal lange angeschaut und bat mich darum, es aus dem Portemonnaie herauszuholen 
und ihm zu geben. Ich tat es. Dann sagte er, ich soll mit ihm rausgehen. Ich fragte wa-
rum und er sagte, mein Ticket sei gefälscht. Es war eigentlich der erste Tag, an dem ich 
es benutzt habe, weil ich es einen Tag vorher gekauf t hatte. Der Kontrolleur wollte mei-
nen Ausweis sehen und ich habe gezögert, weil ich mir sicher war, mein Ticket ist okay. 
Er bestand drauf und sagte, er müsse mir eine Strafe geben. Dann habe ich ihm meinen 
Ausweis gegeben. Ich habe den Strafzettel entgegengenommen, aber ich war sicher, dass 
mein Ticket in Ordnung war. 

Dann rief ich einen Freund an und fragte ihn, was ich machen soll. Ich hatte nicht das 
Geld, um eine neue Monatskarte zu kaufen, ich hatte nicht das Budget, um ein zweites 
Ticket im Monat zu kaufen. Mein Freund sagte, ich soll hingehen und das klären, so bald 
wie möglich, bevor die Strafe sich verdoppelt. 
Ich ging und habe eine Dame getrof fen, die mich verstanden hat. Ich erzählte ihr, dass 
mein Ticket nicht gefälscht war, wie der Kontrolleur sagte. Sie meinte, ich solle zwei 
Wochen warten und nach zwei Wochen wiederkommen. Ich fragte sie, wie soll ich dann 
diese zwei Wochen fahren, wenn sie mein Ticket hat und es in Ordnung ist. Sie meinte, ich 
solle selber schauen, wie ich ein neues Ticket bekomme. 
Nach zwei Wochen bin ich wieder hingegangen und sie konnten das Ticket nicht wie-
derfinden, ich hatte keine Seriennummer. Dann bat sie mich darum, noch eine weitere 
Woche zu warten. Dann würden sie mir sagen, ob ich bezahlen muss oder ob sie mir das 
Ticket zurückgeben. Als ich wieder da war, war es der Dame sehr peinlich. Sie hat sich 

4 � Die Hervorhebung des Wortes Weißen ist von mir. Der Originaltext auf Englisch lautet: „Most 
talk by whites about equal opportunity seems to me now to be about equal opportunity to try to 
get into a position of dominance while denying that systems of dominance exist.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 133

entschuldigt, weil mein Ticket nicht gefälscht war. Sie hat mir zwei Monatskarten als 
Entschuldigung gegeben. Aber ich fragte sie, warum der Kontrolleur das machte. Viel-
leicht, weil ich Schwarz bin? Von allen in der U-Bahn musste nur ich mein Ticket zeigen 
und aus dem Portemonnaie herausnehmen. Sie entschuldigte sich. Ich sagte, okay, nicht 
alle Menschen sind so, aber alle sollten es versuchen, weil es ihr Job ist. Kontrolleure müs-
sen mit jedem umgehen. Na ja, wenn jemand einem weh tut, ist es besser, es nicht zu zei-
gen. Wir alle haben Gefühle und es war echt nicht in Ordnung. Es war keine gute Arbeit. 
Ein anderes Mal habe ich denselben Kontrolleur getrof fen. Er hat mich nicht nach dem 
Ausweis gefragt, aber glücklicherweise sind wir an derselben Station herausgegangen. 
Ich habe Mut gefasst und sagte zu ihm: ‚Neulich haben Sie mich kontrolliert und gesagt, 
mein Ticket sei gefälscht, aber es war nicht gefälscht. Mir wurde ein neues Ticket gege-
ben. Ich denke, es ist besser, wenn Sie niemandem diskriminieren, weil man Schwarz ist.‘ 
Und er tat so, als wäre er es nicht gewesen, als würde er sich nicht daran erinnern. Aber 
gut, dass er es jetzt weiß. 

Ich habe mich echt schlecht gefühlt. Die Leute schauen einen an und die Art und Weise, 
wie er zu mir sprach. Da fühlt man sich seelisch angeschlagen. Es ist nicht die Art und 
Weise, wie man angesprochen werden möchte, je nach der Hautfarbe oder woher man 
kommt oder so... Für mich war es eindeutig Diskriminierung und das bringt mich auch 
dazu, sie anders zu sehen. Es sind Menschen, denen man nicht vertrauen kann. Wenn ein 
anderer Kontrolleur zu mir kommt, zögere ich, mein Ticket zu zeigen. Ich denke mir, egal, 
ob ich es zeige oder nicht. Ich weiß, dass mein Ticket okay ist. Aber die Erfahrung war 
echt schlecht und ich habe mich überhaupt nicht gut gefühlt.“

In einem weiteren Videoclip des Kunstprojektes RE-ENACTING OFFENCES be-
richtet ein Schwarzer Mann von einer rassistischen Erfahrung mit der Polizei, 
während er in einer U-Bahn-Station auf seine U-Bahn-Linie wartete. Hier geht 
es nicht darum, dass er für einen Beförderungserschleicher gehalten wird, seine 
Erfahrung steht aber in Verbindung zu den Klischees, die ihm aufgrund seiner 
Hautfarbe zugeschrieben werden. Laut seiner Erzählung befand er sich auf dem 
Gleis einer Berliner U-Bahn-Station, als fünf Polizist*innen ihn kontrollierten 
und durchsuchten. Anschließend nahmen sie ihn zur Polizeiwache mit und hiel-
ten ihn für etwa sechs Stunden fest, obwohl sie bei ihm nichts Verdächtiges finden 
konnten. Es wurde auf seine Hautfarbe hingewiesen, die ihn mit einem Diebstahl 
in der Nähe der U-Bahn-Station in Verbindung brachte. Nach zwei Wochen bekam 
er ein Schreiben von der Polizei, er sei des Diebstahls schuldig befunden worden 
und müsse sich erneut bei der Polizei melden. Der Schwarze Mann bat um Unter-
stützung bei ReachOut, einer Beratungsstelle für Opfer rechter, rassistischer und 
antisemitischer Gewalt und Bedrohung in Berlin, eine Anwältin wurde ihm zur 
Seite gestellt. Die Anwältin bekam erst Monate später seine Unterlagen von der 
Polizei, dort war nichts festgehalten worden, er hatte sich also nichts zuschulden 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 134

kommen lassen. Ohne Grund so lange festgehalten worden zu sein ist eine Er-
fahrung, die den jungen Mann immer noch quält. Die unbegründete Annahme 
der Berliner Polizeibeamt*innen, alle Schwarze Menschen seien Kriminelle, ver-
unsichert ihn immer wieder, wenn er sich in der Nähe von Polizist*innen befindet. 

„Es ist wegen meiner Hautfarbe passiert, weil ich Schwarz bin. Ich bin Schwarz, aber 
kein Krimineller. Ich lebe seit 15 Jahren hier in Deutschland. Ich habe alles, was ich für 
mein Leben brauche. Wie gesagt, ich bin Unternehmer, seit fünf Jahren, erfolgreich. Ich 
habe auch viele Leute, die für mich arbeiten, und meine Steuer zahle ich auch immer ans 
Finanzamt. Ich verstehe also nicht, warum es heißt, dass Schwarze kriminell sind. Oder 
ich persönlich. Ich rede von mir selber. Das ich verhaf tet worden bin, ich hätte ein Handy, 
das nicht existiert, geklaut... Ich habe der Polizei auch an dem Tag gesagt: ‚Lassen Sie uns 
zum Laden gehen, wo das Handy geklaut wurde. Fast alle Läden hier in Deutschland ha-
ben eine Kamera, dann kann man deutlich sehen, wer in dem Laden war. Ich bin kein Kri-
mineller.‘ [...] Auch mit der Bundespolizei habe ich Probleme gehabt. Warum, weiß ich bis 
heute nicht. Immer, wenn ich verreise außerhalb Deutschlands, dann werde ich auch am 
Flughafen schlecht behandelt. Warum, weiß ich nicht. Und auch ein paar Freunde von 
mir, Bekannte von mir, die in Deutschland leben. Sie haben auch verschiedene schlechte 
Erfahrungen wegen ihrer Hautfarbe erlebt, weil sie Schwarz sind. Wir sind Schwarz und 
wir sind keine Kriminellen.“

Die Erfahrungsberichte verdeutlichen ein Vorurteil, auf das ich mit meiner 
Kunstaktion SCHWARZFAHRER*IN aufmerksam machen möchte, nämlich dass 
Nicht-Deutsche und insbesondere BIPoC ‚Beförderungserschleicher*innen‘ (oder 
Kriminelle) sind. 

2. Reproduktion als Wiederholung der Verletzung? 

Wie erleben BIPoC die Stadt, Rassismus und Diskriminierung? Warum sind 
sie insbesondere in öffentlichen Verkehrsmitteln Unterstellungen und rassisti-
schen Äußerungen ausgesetzt? Und was heißt es, Klischees direkt anzusprechen?  
Die ursprüngliche Idee für das Kunstprojekt SCHWARZFAHRER*IN sah vor, 
hundert Schwarze Menschen oder BIPoC für die Aktion zu gewinnen und zu 
entlohnen. Durch die geplante Dimension dieser Idee begleitete mich immer die 
Frage einerseits nach meiner Position innerhalb des Projektes und andererseits 
nach meiner Verantwortung als Initiatorin. Die Ref lexion über die Nachteile der 
Nutzung rassistischer Begriffe bei dem Versuch, eine Sensibilisierung in Bezug 
auf ihren beleidigenden Charakter herbeizuführen, war untrennbar mit der Re-
f lexion über ihre Vorteile in diesem Zusammenhang verbunden.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 135

2.1 �Zur Verantwortung

Mich begleitete bei der Planung der Kunstaktion ein Unbehagen: Würden an der 
Aktion mitwirkende SCHWARZFAHRER*INNEN angefeindet werden? Würde 
die Kunstaktion überspitzt enden? Es geht letzten Endes um das allgemeine Hin-
terfragen von rassistischen Assoziationen im Sprachgebrauch, nicht nur um die 
Beförderungserschleichung konkret, auch wenn diese als Vorwand dient. Kann 
ich in diesem Zusammenhang als Künstlerin und als Mensch die Gefährdung an-
derer Menschen verantworten bzw. Teilnehmende vor der Gefahr bewahren? Wie 
sollte ich das anstellen? Und wenn einer*einem der SCHWARZFAHRER*INNEN 
etwas zustößt?

Selbst wenn jemand bei der Aktion ‚nur‘ beschimpft oder bespuckt worden 
wäre, würde ich es mir nicht verzeihen. Es geht gerade in meinem Projekt um 
die lange Wirkung kleiner und unsichtbarer Diskriminierungen im Alltag, die 
oft durch einen Sprachgebrauch, an den wir unüberlegt gewöhnt sind, zustande 
kommen. Es geht um kleine und unsichtbare Diskriminierungen im Alltag, die 
aber großen Schaden anrichten und eine tiefgreifende gesellschaftliche Schie-
f lage von Unter- und Überlegenheit, Macht- und Herrschaftsverhältnissen zum 
Ausdruck bringen. 

Der latente Humor der Kunstaktion, mit dem jedoch ernsthaft alltäglicher Ras-
sismus hinterfragt wird, könnte durch die geplante Dimension untergehen und ag-
gressive Reaktionen herbeiführen, die sich dann nicht an mich als Initiatorin rich-
ten würden, sondern an die von mir, wohlgemerkt einer weiß gelesenen Frau oder 
einer white passing Lateinamerikanerin, die das Privileg genießt, noch nie Opfer ei-
nes solchen Rassismus gewesen zu sein, beauftragten SCHWARZFAHRER*INNEN. 
Aggressive Reaktionen oder Angriffe sind während der früheren Kunstaktion 
SCHWARZARBEITER nie vorgekommen, doch der Rahmen und die Dimension 
waren in diesem Projekt überschaubarer und Sebastiaõ führte nur Gespräche mit 
ein paar wenigen, neugierigen und freundlichen Suppengenießer*innen.

Anfangs dachte ich, die Frage nach meiner Position innerhalb des Projek-
tes würde sich relativieren, indem ich selbst Teil der Aktion bin. Und es war mir 
auch wichtig, während der Durchführung dabei zu sein. Doch ich bin selber nicht 
Schwarz und das Bild einer weiß gelesenen/white passing Frau, die während der 
Nutzung öffentlicher Verkehrsmittel ein mit dem Wort SCHWARZFAHRER*IN 
bedrucktes T-Shirt trägt, erzeugt völlig andere Assoziationen als das Bild eines*ei-
ner Schwarzen Träger*in eines solchen T-Shirts. Ich habe zwar Situationen erlebt, 
in denen ich beispielsweise als ÖPNV-Nutzerin als erste nach meinem Fahraus-
weis gefragt und mir das Gefühl vermittelt wurde, unter Verdacht der Beförde-
rungserschleichung zu stehen. Es waren aber immer Situationen, in denen ich mit 
jemandem zusammen fuhr und mich in meiner Muttersprache unterhielt, so dass 
mein ‚Fremdsein‘ durch die gesprochene ‚Fremd‘-Sprache ‚sichtbar‘ wurde – und 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 136

nicht durch die Hautfarbe. Wenn ich nicht spreche, ist mein ‚Fremdsein‘ unsicht-
bar.5 Anders als BIPoC Menschen habe ich unter vielen anderen das Privileg, nicht 
automatisch als ‚fremd‘ betrachtet zu werden und kann in der Öffentlichkeit an-
onym bleiben.6 

Auch war es mir wichtig, die Gefährdung der Mitwirkenden SCHWARZFAH-
RER*INNEN durch die Präsenz eines Fotoapparats zu dämpfen, denn, wie ich be-
reits bei der Durchführung anderer Kunstaktionen erleben durfte, weist die Prä-
senz einer Kamera darauf hin, dass es sich beim Geschehen um eine Inszenierung 
handelt. Die Kamera trägt auf diese Art und Weise dazu bei, dass Außenstehende 
die Kunstaktion eben als Vorführung wahrnehmen und die darin enthaltene Pro-
vokation zwar erkennen, diese jedoch als Inszenierung relativieren und sich nicht 
direkt angesprochen fühlen, reagieren zu müssen, so dass eine Gefährdung der 
Mitwirkenden unwahrscheinlich bleibt. 

Diese zwei Maßnahmen, d.h. meine eigene Beteiligung und die Präsenz eines 
Fotoapparats, waren für eine Kunstaktion mit hundert beauftragten BIPoC-Mit-
wirkenden nicht genug. Die Planung bereitete mir zugleich Vorfreude und Bauch-
schmerzen. Angesichts der Tatsache, dass ich weiß gelesen werde, habe ich rat-
suchend das Gespräch mit einigen BIPoC Personen gesucht – mich interessierte 
ihre Perspektive auf das Vorhaben. Da ich einen Förderantrag in Wien bei ‚Kunst 
im öffentlichen Raum (KÖR)‘ zur Finanzierung meines Vorhabens stellen wollte, 
wendete ich mich zuerst an mögliche Unterstützer*innen in dieser Stadt. Relativ 
schnell hatte ich eine Kooperationszusage von Radio Afrika TV – Organisation 
für Integration und Entwicklung durch Medienarbeit (RATV). Mir war es wich-
tig zu erfahren, ob BIPoC die Kunstaktion unterstützen und bei ihr mitwirken 
könnten oder ob sie sich von ihr beleidigt fühlten und ob die Bekanntmachung 
und T-Shirt-Träger*innen-Suche in Kooperation mit einer Organisation der afri-
kanischen Diaspora erfolgen könnte. Alexis Nshimyimana Neuberg, Journalist, 
Gründer, Direktor und CEO von Radio Afrika in Wien, lachte laut nach meiner 
Beschreibung und zeigte Begeisterung für den latenten Humor der Kunstakti-
on. Ziel von Radio Afrika ist es, die afrikanische Diaspora in Österreich zu un-
terstützen, gegen Rassismus anzugehen und umfassende Informationen über 
den afrikanischen Kontinent zu liefern. Er erklärte sich bereit, über den Verein 

5 � Zur Sichtbarkeit oder ‚Unsichtbarkeit‘ des ‚Fremdseins‘ siehe meine Teilnahme am Kunstprojekt 
RE-ENACTING OFFENCES, Seite 288.

6 � Noah Sow hat eine Liste der Privilegien erstellt, die mit gleichzeitigem Weiß- und Deutschsein 
automatisch verbunden sind. Ich bin zwar nicht in Deutschland geboren und kann von einigen 
Diskriminierungserfahrungen berichten, die entweder auf das durch meine Muttersprache 
sichtbar werdende Nicht-Deutschsein oder auf meinen an jeder Grenzkontrolle auf fälligen ko-
lumbianischen Reisepass zurückzuführen sind, genieße jedoch die Privilegien des Weißseins auf 
Sows Liste und reflektiere sie u.a. durch meine künstlerische Arbeit. Vgl. (Sow 2008, 42–43) und 
(Sow 2011a). 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 137

mitwirkende SCHWARZFAHRER*IN zu suchen und die Kunstaktion durch seine 
gesamte Medienpräsenz zu unterstützen. Für meinen Antrag schrieb er im letter 
of intent: 

„Die Kunstaktion von María Linares, 100 Schwarze Männer mit T-Shirts mit dem Auf-
druck ‚Schwarzfahrer‘ auszustatten und diese vier Stunden lang die öffentlichen Ver-
kehrsmittel benutzen zu lassen, hat uns sofort begeistert. Die ‚Schwarzfahrer‘ werden 
Postkarten verteilen mit dem Aufruf, sich an einer Umfrage zu beteiligen und sich auf 
die Suche nach einem neuen, nicht rassistischen Wort für das Wort ‚Schwarzfahrer‘ 
zu begeben. Auf der Internetadresse, die auf der Postkarte angegeben ist, kann man 
neue Wörter einreichen und/oder für bestehende Wörter abstimmen. Mit einer gehö-
rigen Portion Humor soll dem latenten Rassismus, der in öffentlichen Verkehrsmitteln 
oft zum Ausdruck kommt, entgegengewirkt und das Bewusstsein für diskriminieren-
de Ausdrücke geschärft werden. Dies entspricht unserem Bestreben, Rassismus in der 
Gesellschaft aufzuzeigen und dagegen anzukämpfen. Daher organisieren und unter-
stützen wir gerne Projekte und Aktionen, die gegen Vorurteile aller Art ankämpfen und 
diese entschärfen.“

Eine weitere Unterstützung bekam ich von ZARA – Zivilcourage und Anti-Ras-
sismus-Arbeit, eine Organisation, die zur Förderung von Zivilcourage und einer 
rassismusfreien Gesellschaft sowie zur Bekämpfung aller Formen von Rassismus 
in Österreich gegründet wurde. Mit einem letter of support befürwortet ZARA mei-
nen Antrag bei KÖR. Dort ist u.a. zu lesen:

„Über die humorvolle Plattitüde hinaus, Schwarze Männer als Schwarzfahrer zu bezeich-
nen, schaf f t es María Linares mit der geplanten Aktion zur Reflexion über den alltägli-
chen diskriminierenden Sprachgebrauch sowie über un-/bewusste Vorurteile einzuladen. 
Die Gratwanderung zwischen Identifikation und Distanzierung funktioniert sowohl für 
die ‚Klischee‘-Träger als auch für das Publikum. In unserer Beratungsstelle für Opfer und 
ZeugInnen von Rassismus gelangen jährlich viele Meldungen über rassistische Beschimp-
fungen und Bedrohungen in der Straßenbahn, im Bus oder in den U-Bahn-Linien ein. 
Rassistische Diskriminierungen und Vorurteile kommen in öf fentlichen Verkehrsmitteln 
in den unterschiedlichsten Formen zum Ausdruck – die Palette reicht von rassistischen 
Beschmierungen bin hin zu Gewaltausbrüchen. Das Kunstprojekt ‚Schwarzfahrer‘ von 
María Linares hinterfragt mit einem konstruktiv ausgerichteten Beitrag diese sozialen 
und politischen Umstände unserer heutigen, leider immer noch nicht rassismusfreien Ge-
sellschaf t und trägt zur Bewusstseinsschärfung bei.“

Der Förderantrag bei KÖR in Wien wurde dennoch abgelehnt. Zwei historische 
Gegebenheiten spielten möglicherweise dabei eine Rolle: 1. Die sogenannte Eu-
ropäische ‚Flüchtlingskrise‘ von 2015/2016, die als Auslöser eines gesellschaf t-

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 138

lichen Rechtsrucks gilt und in vielen Stellen eine Art Angst vor dem Thema 
Rassismus den Boden bereitete, und 2. Die Wiener ÖPNV-Politik der Verbilli-
gung, die schon seit 2012 mit der Umsetzung der 365-Euro-Jahreskarte für eine 
beachtliche Senkung der Beförderungserschleichung sorgte. Aber unabhängig 
von diesen historischen Hintergründen sorgte vor allem auch die Skepsis, dass 
ich als weiße ‚Auf traggeberin‘ die mitwirkenden SCHWARZFAHRER*INNEN 
missbrauchen könnte und sie einer Gefahr aussetzen würde, endgültig dafür, 
dass der Antrag abgelehnt wurde. Eine Skepsis, die mich selbst stetig beun-
ruhigte und für die ich zu diesem Zeitpunkt noch keine überzeugende Lösung 
hatte. Nach der Absage in Wien musste ich mich dementsprechend diesem Un-
behagen intensiver widmen und weitere Gespräche in Berlin mit in dem Bereich 
arbeitenden und erfahrenen BIPoC suchen.  

Das erste Gespräch in Berlin führte ich am 9. März 2018 mit Biplab Basu, 
Historiker, Mitbegründer der Kampagne für Opfer rassistischer Polizeige-
walt (KOP) und Mitarbeiter der Beratungsstelle ReachOut – Opferberatung 
und Bildung gegen Rechtsextremismus, Rassismus und Antisemitismus, die 
dem Erzähler des bereits zitierten Videoclips von RE-ENACTING OFFENCES 
Unterstützung nach der polizeilichen Festnahme in einer Berliner U-Bahn-Sta-
tion mit einem Diebstahlvorwurf leistete. Auch Basu bot seinen Support für 
weitere Förderanträge zur Finanzierung meines Kunstprojektes in Berlin 
an, äußerte jedoch zeitgleich seine Skepsis, dass eine Finanzierung je gelin-
gen würde und zitierte dabei sowohl Ambalavaner Sivanandan7 („We carry our 
passports in our faces“) als auch Eduardo Galeanos8 Aussage, die ausschlagge-
bende Stimme sei die Stimme des weißen Mannes. „Wir leben nicht in einem 
Vakuum“ – fügte er hinzu. Eine Äußerung, mit der er an Foucault erinnerte.  
Das Tragen eines T-Shirts mit der Aufschrift SCHWARZFAHRER*IN fördere 
nicht nur die Ref lexion unseres Sprachgebrauchs, so Basu, es zwinge ebenfalls 
dazu, Stellung zu nehmen, denn letzten Endes gehe es nicht nur darum, das Wort 
an sich zu ändern – es sei unsere Einstellung, die geändert werden müsse. Und 
das mache uns Angst. 

Am 9. April 2018 führte ich ein Gespräch mit Tahir Della, Referent für An-
ti-Rassismus und Dekolonisierung, Mitglied im Bundesvorstand und Sprecher 
der Initiative ‚Schwarze Menschen in Deutschland (ISD) e.V.‘ Dass und wie durch 
Sprache Rassismus fortgesetzt wird und wie wichtig es ist, dem entgegenzuwir-
ken, ist für die Initiative ein bekanntes Thema, denn sie setzt sich u.a. für die Um-

7 � Ambalavaner Sivanandan (1923 - 2018), srilankischer und britischer Aktivist und Schrif tsteller, 
von 1973 bis 2013 Direktor des Institute of Race Relations.

8 � Eduardo Galeano (1940 - 2015), uruguayischer Journalist und Schrif tsteller. Sein bekanntestes 
Buch Die of fenen Adern Lateinamerikas setzt sich mit der Geschichte Lateinamerikas, insbesondere 
den Kolonialherrschaf ten, auseinander.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 139

benennung von Straßen ein, die nach Wegbereitern und Verfechtern von rassis-
tischen Ideologien, Versklavung und Kolonialismus oder Ereignissen, die damit 
im Zusammenhang stehen, benannt sind. „Rassismus sichtbar zu machen bzw. 
‚wie Rassismus aus Wörtern spricht‘ – um das Buch von Nadja Ofuatey-Alazard 
zu zitieren“, sei Teil seiner Arbeit, so Tahir Della. Er findet es nicht problematisch, 
dass eine weiß gelesene Person die SCHWARZFAHRER*INNEN beauftragt. Er 
beschreibt sich jedoch als ambivalent gegenüber solchen Vorhaben, zum einen, 
weil es klar sei, dass problematische Begriffe thematisiert und dekonstruiert wer-
den sollen, es jedoch schwer sei, sich als Schwarze Person zur Reproduktion von 
Stigmatisierungen zu positionieren. In den USA gebe es einige Beispiele von prob-
lematischen Begriffen, die neu besetzt und anders ausgelegt werden – das gebe es 
im deutschen Kontext in dieser Form nicht. Zum anderen, weil es sich im Voraus 
nicht feststellen lasse, ob das Ziel der Bewusstseinsschärfung oder Sensibilisie-
rung einer solchen Kunstaktion in der Gesellschaft funktioniere. 

Eine deutliche Kritik am Vorhaben, nicht nur bezüglich der Reproduktion 
von Stigmatisierungen durch BIPoC, sondern insbesondere in Bezug auf meine 
Rolle als Initiatorin, bekam ich von Senami Zodehougan, eine psychologische 
Beratungskraft zu Gewalt- und Mehrfachdiskriminierungserfahrungen bei Les-
Migras und bei iPäd – Initiative Intersektionale Pädagogik. Ich traf Senami Zo-
dehougan am 3. Juni 2019. Zodehougan begrüßte es generell, dass der Begriff 

‚Schwarzfahrer*in‘ hinterfragt und evtl. nicht mehr benutzt wird, äußerte sich 
jedoch sehr skeptisch darüber, dass es funktioniert, Stereotypen durch Kunstak-
tionen zu verändern, die diese reproduzieren. Wenn der Anspruch bestehe, solche 
Begriff lichkeiten zu verändern und ein Umdenken anzuregen, fände Zodehoug-
an es sinnvoller, sich an positiven Bildern zu orientieren, beispielsweise nach dem 
Motto: „Ich bin Schwarz und ich fahre in Besitz eines Fahrscheins.“ Zodehougan 
würde definitiv nicht bei einer solchen Aktion mitmachen – die Mittel für das Ziel 
seien bei der geplanten Aktion fraglich. Zodehougan betonte dabei, nicht für alle 
Schwarze Menschen sprechen zu wollen – es sei möglich, dass einige Schwarze 
Menschen sich bereit erklären würden, an der Kunstaktion teilzunehmen.  

„Ich kann nur für mich sprechen und ich weiß, dass ich so was nicht machen würde, weil 
ich jeden Tag Gewalt ausgesetzt bin, weil ich Schwarz bin und ich habe kein Bock, mich 
für ein Kunstprojekt... ich bin kein Objekt, das man anziehen kann und dann in die 
U-Bahn schickt, um was zu verändern. Rassismus ist eine Sache, die mit weißen Men-
schen zu tun hat. Ich sollte nicht da stehen und ich finde auch, dass nicht eine Schwarze 
Person da stehen sollte, um so eine Performance zu machen. Nein. Selbst, wenn die Akti-
on eine Wirksamkeit haben könnte, bleibt die Frage: Auf wessen Kosten? Ich stelle es mir 
nicht als eine empowernde Erfahrung vor. Das macht was mit den Leuten.“

Inwieweit ist die Provokation konstruktiv? – fragte Zodehougan.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 140

Hundert Schwarze Menschen in öffentliche Verkehrsmittel zu stecken, sei nicht 
safe. Zodehougan fehlte die Schwarze Perspektive in dem Vorhaben. Es wäre 
ganz anders, wenn ich dafür mit einer Schwarzen Person kooperieren und das 
Projekt mit dieser gemeinsam steuern würde. Welche ist denn meine Motivation 
als weiß gelesene Frau, eine solche Kunstaktion für Schwarze Menschen zu ma-
chen? – fragte Zodehougan weiter. Ich kann zwar Diskriminierungserfahrungen 
durchgemacht haben, allein deswegen, weil ich als eine aus dem globalen Süden 
stammende Person im globalen Norden lebe oder weil ich eine Frau bin, dies alles 
sei jedoch niemals mit Schwarzsein oder BIPoC-Sein vergleichbar. 

Eine ähnlich ablehnende Stellungnahme wird in der für das Projekt geschaf-
fenen Online-Datenbank festgehalten, in der Vorschläge für ein nicht-rassisti-
sches Wort für Beförderungserschleicher und deren Zustimmung durch likes ge-
sammelt werden. Die Beteiligung an der Datenbank ist generell sehr gering. Am 
26. April 2021 verzeichnete sie lediglich fünf Vorschläge und sieben likes: 1. BES-
ler* als Abkürzung von Beförderungserschleicher* mit einem like, 2. FFF: For Free 
Fahrende mit zwei likes, 3. gratis fahrer mit vier likes, 4. Rotfahrer nach einem 
Verständnis der Farbe Rot als Warnfarbe und Weißfahrer als Umdrehung der Be-
ziehung. Die letzten beiden Vorschläge erhielten kein Anzeichen von Zustimmung 
durch likes. Die eingetragene Begründung des Vorschlags „FFF für For Free Fah-
rende“ wird mit der Aussage ergänzt: „für mich sind rassistische Worte verletzen-
de Worte. Wenn ich sie also abschaffen möchte, dann wiederhole ich sie nicht und 
verletze damit wieder! Also BITTE: ändere den Titel deiner weißen Campagne!“

Judith Butler erinnert an John L. Austins Unterscheidung der performativen 
Sprechakte in illokutionäre und perlokutionäre. Bei illokutionären Sprechakten 
wird das Gesagte durch den Sprechakt selbst zu einer Tat – der Sprechakt ist die 
Tat, d.h. indem ich etwas sage, wird das, was ich sage, eine Tat. Beispiele dafür 
sind die Sprechakte von Richter*innen oder Vertreter*innen des Gesetzes: Wenn 
eine Richterin den Satz „Hiermit verurteile ich Sie zu 18 Monaten Gefängnis“ aus-
spricht, führt sie performativ das aus, was sie sagt. Besonders interessant sind 
Butlers Analysen illokutionärer Sprechakte, die eine Geschlechtsidentität oder 
‚Rassen‘-Zugehörigkeit zuweisen, wie die Aussage eines Arztes „Es ist ein Mäd-
chen“ – durch ihre Macht erzeugt die Aussage eine Ankettung von Wiederholun-
gen, die die fortlaufende Zuordnung zu einer Geschlechtsidentität in Gang setzen. 
Bei Rassifizierungsprozessen sei es ähnlich. Perlokutionäre Sprechakte dagegen 
produzieren bestimmte Effekte oder Wirkungen, die nicht dem Sprechakt selbst 
identisch sind, sondern sich als Folge des Sprechakts ereignen. Vorausgesetzt 
werde in beiden Fällen, dass unsere soziale Existenz von der Benennung durch 
Andere möglich wird – dass das Erhalten eines Namens, einer Benennung, uns 
als Subjekte in der Gesellschaft konstituiert. Einen Namen zu erhalten gehöre zu 
den Bedingungen, durch die wir uns als Subjekte sprachlich etablieren – biete die 
Möglichkeit der sozialen Existenz. Die Benennung verleihe uns Singularität und 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 141

versetze uns in einen sozialen Raum und eine soziale Zeit, so Butler. Und das, was 
uns ausmache und ein Leben in der Gesellschaft ermögliche, die Bezeichnung, 
hänge vom Anderen ab, so dass das Benennen ebenfalls einen intersubjektiven 
Kontext voraussetze. Wir gehen davon aus, dass wer benenne, bereits einen Na-
men habe. Darin, dass durch die Benennung die sprachliche Existenz eröffnet 
werde, bestehe die Macht der Benennung (Butler 1998, 10-16).

Achille Mbembe spricht von dem konkreten Beispiel der Dialektik zwischen 
dem mit dem N-Wort bezeichneten Subjekt und seinem ‚Herrn‘. Die N-Bezeich-
nung stehe im Zusammenhang mit einer Unterwerfungsbezeichnung, einem 
Unterjochungsverhältnis. Das mit dem N-Wort bezeichnete Subjekt existiert nur 
in der Beziehung zu einem ‚Herrn‘, der wiederum in Besitz des mit dem N-Wort 
bezeichneten Subjekts sei. Der ‚Herr‘ verleihe dem mit dem N-Wort bezeichneten 
Subjekt die durch das N-Wort ausgesprochene Form der Existenz – eine Existenz, 
die nur durch die Zerstörung der früheren Form des mit dem N-Wort bezeichne-
ten Subjekts erst möglich sein könne. „Außerhalb dieser Dialektik des Besitzens, 
des Gehörens und der Formung gibt es kein N* [mit dem N-Wort bezeichnetes 
Subjekt] als solche[s].“9 (Mbembe 2017, 280)  

Können Parallelitäten zwischen dem Begriff SCHWARZFAHRER*IN und dem 
N-Wort hergestellt werden? Nach Mbembes Beschreibung ist die Existenz des 
mit dem N-Wort bezeichneten Subjekts erst durch die mit dem N-Wort erfolgte 
Benennung überhaupt gegeben. Der Begriff des Beförderungserschleichers ent-
spricht im Prinzip keinem performativen Sprechakt, könnte spontan versichert 
werden. Aber wir können nicht ignorieren, dass – wie in der zitierten Erfahrung 
einer Schwarzen Person bei der Nutzung öffentlicher Verkehrsmittel festgehalten, 
der unbegründet die Fälschung eines Fahrausweises vorgeworfen wird – BIPoC 
eine tatsächliche Zuschreibung der Beförderungserschleichung erfahren und u.a. 
in Fahrausweiskontrollen Diskriminierung oder racial profiling10 ausgesetzt wer-
den und dabei die rassistische, umgangssprachliche Version ‚Schwarzfahrer*in‘ 
eine zentrale Rolle spielt.

9 � Die Veränderung des ursprünglichen Begrif fs in [mit dem N-Wort bezeichnetes Subjekt] ist von 
mir. In Achille Mbembes Übersetzung ins Deutsche wird das N-Wort ausgeschrieben benutzt.

10 � Mohamed Wa Baile, Serena O. Dankwa, Tarek Naguib, Patricia Purtschert und Sarah Schillinger 
sprechen in ihrer Einleitung zu Racial Profiling: Struktureller Rassismus und antirassistischer Wider-
stand von racial profiling als eine der sichtbarsten Formen von strukturell rassistischer Gewalt, die 
von einem großen Teil der Gesellschaf t nicht als Rassismus (an)erkannt werde. Dabei seien Poli-
zeikontrollen eine zentrale Praxis, um gesellschaf tliche Unterschiede herzustellen und Räume 
zu segregieren, weil sie auf durch den Staat legitimierte Kriterien der ‚Andersheit‘ basieren, die 
‚Andere‘/‚Fremde‘ dem Verdacht der Kriminalität oder Illegalität aussetzen. Durch racial profiling 
werde Rassifizierung konstruiert und normalisiert, so dass das Phänomen nicht als ein isolier-
tes, „sondern als Ausdruck eines gewaltförmigen, strukturellen Rassismus, der die Gesellschaf t 
prägt, in der wir leben“, von ihnen erachtet werde (Baile u. a. 2019, 9–10).

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 142

Schwarze Menschen werden mit einer Bezeichnung wie ‚Schwarzfahrer*in‘ zu dem 
gemacht, was der Begriff bezeichnet – als Vorurteil. Erkundigen wir uns nach den 
Gefühlen, die BIPoC bei der Zuschreibung, die mit dem Begriff zusammenhängt, 
empfinden, finden wir Empörung, Kränkung, Verwunderung, Verletzung...  

Die Frage ist, so Butler, ob die Macht der Sprache, uns zu verletzen, aus ih-
rer Macht der Anrufung/Macht der Benennung folgt, was in Mbembes Dialektik 
zwischen dem mit dem N-Wort bezeichneten Subjekt und seinem ‚Herrn‘ ver-
anschaulicht wird. Aber nicht nur Benennungen/Anrufungen können verletzen, 
setzt Butler fort: Jedes Wort könne uns verletzen, je nach dem, wie es verwendet 
werde. Dies erkläre jedoch nicht, warum bestimmte Worte so verletzen, wie sie 
es tun oder warum es schwieriger sei, einige Worte leichter als andere von ihrer 
Macht zu verletzen abzulösen. Hierzu kommen sowohl der Kontext als auch die 
Intention des Sprechenden. Die Verletzung als Wirkung oder produzierter Ef-
fekt eines Sprechakts müsse nicht vollzogen werden, seine Wirkung ist nicht eine 
unabdingbare Konsequenz, so dass die Erforschung des Sprechakts keinen Maß-
stab liefern könne, um die durch das Sprechen hervorgerufenen Verletzungen zu 
beurteilen. Für Butler eröffne gerade diese Kluft zwischen dem Sprechakt und 
seinen (künftigen/potenziellen) Effekten die Möglichkeit eines Gegen-Sprechens 
und damit auch die Möglichkeit einer Theorie der sprachlichen Handlungsmacht, 
in der von ihrer Macht zu verletzen abgelöste Wörter als ‚affirmativ‘ (im Sinne der 
Eröffnung der Möglichkeit einer Handlungsmacht) wiederholt, rekontextualisiert 
und resignifiziert werden können (Butler 1998, 30-31).

Ich bin in dem Gespräch mit Senami Zodehougan und in weiteren Gesprächen 
über das geplante Projekt sowohl auf Ablehnung und Abscheu als auch auf Begeis-
terung und Gelächter gestoßen und beides sowohl bei Menschen der betroffenen 
Gruppen, d.h. BIPoC, als auch bei Weißen. Mir ist durch diese Gespräche klar ge-
worden, dass die Aktion nur mit Menschen stattfinden kann, die nicht einfach 
als Auftragnehmer*innen aufgrund einer Aufwandsentschädigung mitmachen, 
sondern die aus eigener Überzeugung dabei sind, ihre Implikationen und Risi-
ken begreifen und mit mir Gründe teilen, den diskriminierenden Charakter all-
täglicher Ausdrucksformen, wie der Begriff ‚Schwarzfahrer*in‘, zu hinterfragen. 
Denn nur dann, in dem Moment, in dem die Person, die durch das Wort verletzt 
werden soll, es bewusst und selbstermächtigt in die Hand nimmt und dieses Wort 
auf T-Shirts aus eigenem Willen trägt, sind Rekontextualisierung und Resignifi-
zierung möglich. Auch ein Verständnis für den Humor der Aktion und Spaß an 
der Teilnahme spielten eine gewichtige Rolle. 

Die Kunstaktion SCHWARZFAHRER*IN konnte nur dann durchgeführt wer-
den, als ich die Frage der Verantwortung nicht mehr für mich alleine stellte, die 
durch die Anzahl der T-Shirt-Träger*innen bestimmte Dimension der Aktion auf 
eine überschaubare Gruppe reduzierte und die zwar gut gemeinte Idee einer mo-
netären Honorierung, die einerseits Anerkennung zum Ausdruck bringen sollte, 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 143

andererseits jedoch die Beweggründe der beteiligten Akteur*innen in Frage stellte, 
aufgab. Alle mitwirkenden Kooperationspartner*innen zeigten Enthusiasmus und 
erklärten sich zur Teilnahme an der Kunstaktion aus eigener Überzeugung bereit. 

An der ersten Durchführung im September 2019 in den öffentlichen Verkehrs-
mitteln Berlins beteiligten sich: Babatunde Agboola, Unternehmer aus Lagos, 
Nigeria; Felipe Cardozo, Künstler und Sozialarbeiter aus Bogotá, Kolumbien; Dr. 
Sead Husic, Fotograf und Publizist, Autor von ‚Gegen die Träume‘, ein Roman 
über die verlorenen Träume jugoslawischer Migrant*innen der siebziger Jahre; 
Mnyaka Sururu Mboro, ausgebildeter Lehrer der Wachagga-Community11 und 
Aktivist aus Tansania, Gründungs- und Vorstandsmitglied des Berlin Postkoloni-
al e.V., und Claudia Zea-Schmidt, Kommunikationswissenschaftlerin aus Bogotá, 
Kolumbien, und Mitherausgeberin von Die große Transformation. Darüber hinaus 
fand die Aktion immer wieder in unterschiedlichen Verkehrsmitteln durch Bei-
träge von Karoline-Zaida Horstmann, Schauspielerin, Soziologin und Perfor-
mance-Künstlerin aus Berlin, und Fernando Niño, Künstler und Kunstlehrer aus 
Bucaramanga, Kolumbien, statt.

Am 15. Mai 2019 traf ich Karoline-Zaida Horstmann. Ihre Stellungnahme als 
Schwarze Frau gegenüber der geplanten Kunstaktion war gegensätzlich zu Zode-
hougans. Horstmann erinnerte an Pepe Danquarts Film Schwarzfahrer, 1994 mit 
einem Oscar für den besten Kurzfilm ausgezeichnet, der zum Ausdruck bringe, 
dass es innerhalb des ‚Normalen‘ keine Handlungsmöglichkeit gebe, so dass es 
dem Schwarzen Mann in der Erzählung, in der der tatsächliche ‚Schwarzfah-
rer‘ weiß sei, keinen Ausweg als das Aufessen des Fahrscheins seiner unfassbar 
rassistisch beleidigenden Sitznachbarin bleibe. Genauso absurd sei für sie die 
geplante Kunstaktion: Dass BIPoC öf fentliche Verkehrsmittel nutzen und dabei 
ein mit dem Wort SCHWARZFAHRER*IN bedrucktes T-Shirt tragen, entspre-
che diesem Absurdum der Handlungsunmöglichkeit innerhalb des ‚Normalen‘.  
Horstmann stört nicht, dass ich als Initiatorin der Kunstaktion weiß gelesen 
werde.12 Außerdem sei Weiß- oder Schwarzsein nicht nur ein soziales Konstrukt, 

11 � Die Chagga (auch Mchagga in Einzahl und Wachagga in der Mehrzahl) sind afrikanische Völker, 
die am Fuß des Kilimandscharo leben.

12 � Sich daran zu stören, dass eine weiß gelesene Person die Kunstaktion SCHWARZFAHRER*IN 
initiiert, kann auf verschiedene Hintergründe hinweisen. Zum einen steht die Frage nach der 
eigenen Position innerhalb des Kunstprojektes und der Berücksichtigung von Diskriminierungs-
betrof fenen in der Auseinandersetzung bzw. die Gefahr einer Instrumentalisierung, die ernst-
genommen werden soll. Karoline-Zaida Horstmann zitierte in diesem Zusammenhang den 
auf Englisch bekannten Slogan „Nothing About Us Without Us!“. Es kann aber auch Ausdruck 
einer identitären und opferzentrierten Ideologie des Antirassismus sein, so wie sie u.a. Caro-
line Fourest in Generation beleidigt. Von der Sprachpolizei zur Gedankenpolizei. Über den wachsenden 
Einfluss linker Identitärer. Eine Kritik. beschreibt: eine identitäre Ideologie des Antirassismus, die 
beispielsweise Weißen das Sprechen über Rassismus verbietet und so Menschen aufgrund ihrer 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 144

sondern auch und vor allem ein relationales. Sie ergänzt: „weiße Leute suchen 
nach Lösungen für Probleme, die sie geschaf fen haben“. Am liebsten würde 
sie das T-Shirt im Alleingang außerhalb einer gemeinsamen Kunstaktion und 
im Alltag tragen. Sie würde sich dadurch „empowert fühlen“ – sagt sie und ver-
gleicht das Vorhaben mit den Momenten, in denen sie mit einer Afro-Frisur in 
der Öf fentlichkeit erscheint. „Wenn ich nicht provozieren will, ziehe ich es nicht 
an“, so Horstmann.

Im Gespräch erzählt sie von ihren Vorbildern, von May Ayims Grenzenlos und 
unverschämt, von Blues in schwarz weiss und weiteren Gedichten sowie vom südaf-
rikanischen Kabarettisten und Moderator Trevor Noah. Horstmann reduziert die 
Fragestellung nicht darauf, ob Sprache Gesinnung verändern kann, denn sie be-
obachtet, dass Sprache oft in unserer Gesellschaft „wie ein Pf laster“ genutzt wer-
de. Für viele sei eine politisch korrekte Ausdrucksform wichtig, das Bewusstsein 
über den mit nicht politisch korrekten Ausdrucksformen einhergehenden Rassis-
mus und die Verletzungen, die damit zusammenhängen, jedoch nicht wirklich 
vorhanden. Ihre Frage lautet viel mehr, wie sich die Gesellschaft umfassend ver-
ändern ließe – Sprache könne nicht das Einzige sein, auch wenn ihr Beitrag kon-
struktiv erfolge. Eine Alternative, um den Empowerment-Ansatz der Kunstaktion 
zu erweitern, überlegt sie, wäre, dass die Karte mit dem Aufruf, neue Wörter für 
Beförderungserschleicher anstatt ‚Schwarzfahrer*in‘ vorzuschlagen, nur an BI-
PoC verteilt werde und die neuen Vorschläge dadurch nicht von weißen Menschen 
kommen, die es gewöhnt sind, ‚Andere‘ zu benennen, sondern von denjenigen, 
die durch solche Begriffe diskriminiert und verletzt werden. 

2.2 �Exkurs: Zur Frage nach dem Beteiligungsgrad in der Kunst13

Es sind mehr als hundert Jahren vergangen, seitdem ein Flaschentrockner zur 
Kunst deklariert wurde. Seitdem steht die Legitimation der Kunst jedes Mal von 
Neuem auf dem Spiel. Eine mögliche Antwort auf die Frage, was sich damals so 
radikal in der Kunst veränderte, lieferte Marcel Duchamp selbst mit seinem Vor-

Hautfarbe (in diesem Fall Weiße) ausschließt. Antirassismusarbeit kann und muss von jeder Per-
son in unserer Gesellschaf t geleistet werden, weil es in unser aller Verantwortung liegt, Gleich-
heit für alle Menschen, unabhängig von äußerlichen Eigenschaf ten oder welche auch immer, zu 
erlangen. „Denn die Identitären sind nicht die neuen Antirassisten, sondern vielmehr die neuen 
Rassisten“ – so Fourest (Fourest 2020, 92). 

13 � Teile dieses Abschnitts habe ich in leicht veränderter Form unter dem Titel „Kunst Macht Partizi-
pation“ als Artikel für den Katalog „Bezeichnung“ von Stephan Kurr und Silke Riechert zu ihrem 
partizipativen Kunst am Bau-Projekt an der Clay-Schule in Berlin-Neukölln veröf fentlicht (Lina-
res 2024d, 149-153). 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 145

trag »Der kreative Akt«, den er 1957 im Rahmen eines Symposiums an der Ameri-
can Federation of the Arts in Houston, Texas14, hielt. 

An Symposien hat sich Duchamp nur zweimal beteiligt: 1949 an dem Western 
Round Table on Modern Art in San Francisco, Kalifornien15, und 1957 in Houston. 
In San Francisco traten überwiegend Kunsthistoriker auf, aber auch Kunstschaf-
fende aus Musik, Architektur und Kunst.16 Dort stellte Marcel Duchamp einige 
seiner Ideen zum Kunstbegriff vor, beispielweise die Idee eines ästhetischen 
Echos. An den 1949 vorgestellten Ideen knüpfte er mit dem Vortrag von 1957 in 
Houston an. Duchamp geht es in dem Vortrag um das Kreative im Sinne eines 
schöpferischen Prozesses. Er geht davon aus, dass es im kreativen Akt immer 
zwei Pole gibt: Auf der einen Seite den/die Künstler*in und auf der anderen Seite 
den*die Betrachter*in. Zusammen mit Betrachter*innen ist aber auch die Nach-
welt zu denken – die im Grunde genommen das letzte Verdikt über das Kunst-
werk spricht. Diese zwei Pole (der*die Künstler*in und der*die Betrachter*in/die 
Nachwelt) sind beide gleichwertig an dem kreativen Prozess, an dem kreativen 
Akt, beteiligt. Der kreative Akt entsteht also aus dem Dialog bzw. aus der Interak-
tion der beiden Pole in ihrer Beziehung (Duchamp 1957, 239-240). 

Es stellt sich die Frage, was die gleichwertige Beteiligung beider Pole für die 
Kunst bzw. für die Legitimation künstlerischer Verfahren bedeutet. Julian Ja-
son Haladyn, Professor am Ontario College of Art & Design in Kanada, formu-
liert es so: 

„Wenn Duchamp suggeriert, dass Künstler*innen aktiv von dem Beitrag der Betrach-
ter*innen17 abhängig sind, um das Werk zu vollenden, dann stellt er damit die Autorität 
des*der Künstler*in über die Kunst bzw. über das Kunstwerk in Frage und dementspre-
chend den modernen Kunstbegrif f, der auf die Idee eines Geniekünstlers ausgerichtet 
ist.“18 (Haladyn 2015, o.S.)

14 � American Federation of Arts 48th Annual Convention, Houston, Texas, 3.-6. April 1957.
15 � Western Round Table on Modern Art, San Francisco, Kalifornien, 8.-10. April 1949.
16 � Teilgenommen haben: Der Philosoph George Boas (Moderator), der Anthropologe Gregory 

Bateson, der Literaturkritiker Kenneth Burke, der Musik- und Kunstkritiker Alfred Franken-
stein, der Kunsthistoriker Robert Goldwater, der Komponist und Dirigent Darius Milhaud, der 
Kunsthistoriker Andrew C. Richie, der Komponist Arnold Schoenberg, der Architekt Frank Lloyd 
Wright und die Künstler Mark Tobey und Marcel Duchamp (Ford 2008, o.S.).

17 � Die gendergerechte Form (*) ist in Haladyns englischem Originaltext nicht vorhanden. Ich habe 
sie jedoch hier sowie bei weiteren Übersetzungen hinzugefügt.

18  �Der Originaltext auf Englisch lautet: „By suggesting that artists actively depend on the contri-
butions of viewers in order for their work to be completed, Duchamp directly challenges the 
authority of artists over their art – and, by extension, the modern conception of art based upon 
this vision of the ‘genius’ artist.“ (Haladyn 2015, o.S.).

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 146

Gerade diese gleichwertige Beteiligung von Künstler*innen und Betrachter*in-
nen/Nachwelt macht die Bedeutsamkeit der Duchamp’schen Überlegungen zum 
künstlerischen/schöpferischen Prozess aus und markiert eine Wende in der 
Kunstwelt, die den Mythos von Künstler*innen als Genies auslöscht. 

Und wie sieht es aus, wenn Betrachter*innen/Nachwelt oder spezifische Perso-
nengruppen außer dem*der Künstler*in sich vom Anfang an an der Entstehung der 
Kunst beteiligen? Uwe Lewitzky erinnert daran, dass es in der Kunst seit den 1970er 
Jahren einen Paradigmenwechsel gibt: das Aufstellen autonomer Skulpturen im 
öffentlichen Raum, ohne jegliche Vermittlung, wird durch die Entstehung ortsspe-
zifischer und partizipatorischer Kunstansätze ersetzt (Lewitzky 2005, 81-82). Aber 
immer wieder kommt es zum Versuch einer Bewertung der Kunst nach ihrem par-
tizipatorischen Ansatz bzw. zu Fragestellungen nach ‚guter‘ oder ‚schlechter Parti-
zipation‘. Was ist genau damit gemeint und warum stellt sich überhaupt die Frage? 

Die in New York geborene Stadtplanerin und Aktivistin Sherry Arnstein 
schrieb 1969 den Artikel „Ladder of Citizen Participation“, in dem sie zum Aus-
druck bringt, dass Bürger*innen-Beteiligung Bürger*innen-Macht bedeuten 
sollte, aber dass die damit verknüpfte Umverteilung von Macht angesichts der 
unterschiedlichen Auffassungen von Partizipation und ihres Missbrauchs insbe-
sondere durch die Machtinhaber*innen zu kurz kommen kann. Darauf hin diffe-
renziert sie Formen von Partizipation in acht Stufen, nicht ohne den Hinweis da-
rauf, dass diese Einordnung auch anders hätte ausfallen können und dass einige 
Unterscheidungsmerkmale sich überschneiden könnten (Arnstein 1969, 216-224). 

„Zum Beispiel könnte die Beschäf tigung von Menschen aus den Communities19 in einem 
Programm oder im Planungspersonal auf jeder der acht Stufen vorkommen und sowohl 
ein legitimes als auch ein illegitimes Merkmal der Bürger*innen-Beteiligung darstel-
len. Je nach ihren Motiven können Machthaber*innen Menschen aus den Communities 
einstellen, um sie zu kooptieren, um sie zu beschwichtigen oder um die besonderen Fä-
higkeiten und Einsichten der Menschen aus den Communities zu nutzen. Einige Bür-
germeister*innen rühmen sich sogar privat mit ihrer Strategie, militante Schwarze20 

19 � Ich habe es mir erlaubt, den Begrif f ‚have-nots‘ in ‚Menschen aus den Communities‘ zu über-
setzen. Eine direkte Übersetzung (Habenichtse) fällt mir schwer, weil der Begrif f auf Deutsch 
sehr negativ konnotiert ist. In meiner Lektüre Arnsteins verstehe ich, dass Menschen mit wenig 
Geld und wenig Besitz gemeint sind, eine soziologische Abwertung jedoch nicht intendiert ist. 

20 � Die Schreibweise Schwarz (großgeschrieben) ist nicht im Originaltext vorhanden – ich habe 
sie beim Übersetzen des Textes [wohlgemerkt aus dem Jahr 1969] hinzugefügt. Wie bereits er-
wähnt, ist mit dem großgeschriebenen Wort ‚Schwarz‘ keine spezifische Hautfarbe gemeint, 
sondern die Selbstbezeichnung von Menschen afrikanischer Herkunf t und eine sozio-politische 
und emanzipatorische Positionierung.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 147

Führer*innen einzustellen, um sie mundtot zu machen und gleichzeitig ihre Glaubwür-
digkeit in der Schwarzen Community zu zerstören.“ (Arnstein 1969, 218)21

Arnsteins acht Stufen der Partizipation, angeordnet von unten nach oben je 
nach ‚qualitativer‘ Teilhabe an Entscheidungen, sind: Manipulation, Therapie, 
Information, Konsultation, Beschwichtigung, Partnerschaf t, delegierte Macht 
und Bürger*innen-Kontrolle.22 Für jede Stufe nennt sie Beispiele aus partizipa-
torischen Sozialprogrammen für Stadterneuerung, Armutsbekämpfung und 
Städteplanung in der Hof fnung, mit ihrer Typologie der Bürger*innen-Betei-
ligung, wie sie ihre Analyse nennt, einen aufgeklärten Dialog über Partizipa-
tion zu fördern und darauf aufmerksam zu machen, dass Partizipation ohne 
Machtumverteilung nur einen leeren und frustrierenden Prozess darstellt. Ihre 
Typologie soll provozieren, ihr ist jedoch klar, dass die Auf teilung in Machtin-
haber*innen und Menschen aus den Communities zwei homogene Gruppen 
suggeriert, die nicht wirklich homogen sind, und dass ihre Analyse auf einige 
wichtige Hindernisse auf beiden Seiten für einen gelungenen Ermächtigungs-
prozess nicht eingeht (Arnstein 1969, 216-217). 
Sie beendet ihren Artikel wie folgt:

„Zu den Argumenten gegen die Bürger*innen-Kontrolle gehören: Sie unterstützt den Se-
paratismus; sie führt zu einer Balkanisierung der öf fentlichen Dienste; sie ist kostspieli-
ger und weniger ef fizient; sie ermöglicht es ‚Betrüger*innen‘ aus Minderheitengruppen, 
genauso opportunistisch und verächtlich gegenüber den Menschen aus den Communities 
zu sein wie ihre weißen Vorgänger; sie ist unvereinbar mit Leistungsprinzipien und Pro-
fessionalität; und ironischerweise kann sie sich als ein neues Micky-Maus-Spiel für die 
Menschen aus den Communities erweisen, in dem man ihnen zwar die Kontrolle über-
lässt, aber nicht genügend Geldmittel zur Verfügung stellt, um erfolgreich zu sein. Wir 
dürfen jedoch nicht die Argumente der verbitterten Befürworter*innen einer gemein-
schaf tlichen Kontrolle auf die leichte Schulter nehmen – dass alle anderen Versuche, ihrer 
Viktimisierung ein Ende zu setzen, gescheitert sind!“ (Arnstein 1969, 224)23

21 � Der Originaltext auf Englisch lautet: „For example, employment of the have-nots in a program 
or on a planning staf f could occur at any of the eight rungs and could represent either legitimate 
or illegitimate characteristic of citizen participation. Depending on their motives, power-hol-
ders can hire poor people to coopt them, to placate them, or to utilize the have-nots‘ special 
skills and insights.(quote) Some mayors, in private, actually boast of their strategy in hiring mi-
litant black leaders to muzzle them while destroying their credibility in the black community.“ 
(Arnstein 1969, 2018).

22 � Arnsteins Begrif fe auf Englisch: Manipulation, Therapy, Informing, Consultation, Placation, 
Partnership, Delegated power und Citizen control (Arnstein 1969, 2017).

23 � Der Originaltext auf Englisch lautet: „Among the arguments against community control are: it 
supports separatism; it creates balkanization of public services; it is more costly and less ef fi-

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 148

Der ehemalige Professor für Psychologie und Geographie an der City Universi-
ty of New York und Kinderrechtswissenschaftler Roger A. Hart entwickelte 1992, 
basierend auf der Metapher von Arnsteins Leiter, eine neue Aufteilung in acht 
Stufen mit anderen Kategorien, die er speziell für die Partizipation von Kindern 
und Jugendlichen formulierte. Für Hart steht die Beteiligung von Kindern und Ju-
gendlichen an Programmen, die ihr Leben unmittelbar betreffen, in direktem Zu-
sammenhang mit ihren Rechten.24 Und auch bei Kindern und Jugendlichen kön-
nen wir Hart zufolge nicht über Partizipation sprechen, ohne eine Verschiebung 
von Machtverhältnissen bzw. den Kampf um gleiche Rechte zu thematisieren.

Harts acht Stufen der Partizipation, ebenfalls angeordnet von unten nach 
oben je nach Grad der Beteiligung an Entscheidungen, sind: 1. Manipulation, 2. 
Dekoration, 3. Alibi, 4. zugewiesen, aber informiert, 5. konsultiert und informiert, 
6. von Erwachsenen initiierte, gemeinsame Entscheidungen mit Kindern, 7. von 
Kindern initiiert und geleitet und 8. von Kindern initiierte, gemeinsame Entschei-
dungen mit Erwachsenen.25 

Die ersten drei Stufen werden von Hart als Nicht-Partizipatorisch definiert, 
eine Parallele zu Arnsteins ersten beiden Stufen (Manipulation und Therapie). Auf 
der ersten Stufe verstehen Kinder und Jugendliche weder die Intention noch die 
Bedeutung ihres Tuns und werden auch nicht darüber informiert, wie, wo oder 
wann ihre Ergebnisse ‚genutzt‘ werden. Die zweite Stufe unterscheidet sich von 
der ersten nur dadurch, indem transparent gemacht wird, dass das Vorhaben 
nicht von den Kindern oder Jugendlichen ausgeht. Die dritte Stufe beschreibt Fäl-
le, in denen ihnen scheinbar eine Stimme gegeben wird, sie aber in Wirklichkeit 
nur eine eingeschränkte oder gar keine Wahl bzgl. des Themas oder des Kommu-
nikationsstils haben und auch wenig oder gar keine Gelegenheit, ihre eigene Mei-
nung zu formulieren. 

Ab der Stufe vier spricht Hart von wirklicher Partizipation. Auf der vierten 
Stufe sind Kinder und Jugendliche zwar nicht die Initiatoren des Vorhabens, kön-

cient; it enables minority group “hustlers“ to be just as opportunistic and disdainful of the have-
nots as their white predecessors; it is incompatible with merit systems and professionalism; and 
ironically enough, it can turn out to be a new Mickey Mouse game for the have-nots by allowing 
them to gain control but not allowing them suf ficient dollar resources to succeed. But neither 
can we take lightly the arguments of embittered advocates of community control – that every 
other means of trying to end their victimization has failed!“ (Arnstein 1969, 224).

24 � Zur Erinnerung: Kurz zuvor, am 20. November 1989, wurden die Kinderrechte von der General-
versammlung der Vereinten Nationen verabschiedet, unter denen insbesondere die Rechte der 
Kinder auf Leben und persönliche Entwicklung, Wohlvorrang, Schutz, Nichtdiskriminierung 
und Beteiligung genannt werden.

25 � Harts Begrif fe auf Englisch: Manipulation, Decoration, Tokenism, Assigned but informed, 
Consulted and informed, Adult-initiated, shared decisions with children, Child-initiated and 
directed, Child-initiated, shared decisions with adults. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 149

nen sich aber angesprochen fühlen und werden beteiligt. Auf der fünften Stu-
fe identifizieren sich Kinder und Jugendliche zwar mit dem Thema, werden gut 
informiert und haben sogar einige kritische Überlegungen dazu, sind aber nach 
wie vor nicht die Initiatoren. Auf der sechsten Stufe übernehmen Kinder und Ju-
gendliche eine Art Beratungsposition. Das Projekt wird von Erwachsenen kon-
zipiert und durchgeführt, aber die jungen Menschen verstehen den Prozess und 
ihre Meinung wird ernstgenommen, zum Beispiel durch Befragungen oder Inter-
views. Auf der siebten Stufe geht es um Projekte, die komplett von Kindern und 
Jugendlichen initiiert und durchgeführt werden. Als Beispiel dafür nennt Hart 
ein großes Dammsystem, das Kinder unter acht Jahren über mehrere Monate auf 
einer Sandbank ihrer Schule in Vermont in den USA errichteten. Für die höchs-
te Stufe, die Selbstverwaltung in Abstimmung mit Erwachsenen, nennt Hart ein 
Beispiel aus New York City, wo eine Gruppe von Schüler*innen der Oberstufen 
eine Petition für Sexualkundeunterricht bei der Schulbehörde einreichte, nach-
dem viele ihrer Mitschülerinnen die Schule schwanger verlassen hatten.

Beide Stufenmodelle, Arnsteins Modell für Bürger*innen-Partizipation und 
Harts Modell für Kinder und Jugendliche, suggerieren eine qualitative Steigerung 
je nach Grad der Beteiligung. Beide Stufenmodelle heben hervor, dass Partizipa-
tion eine Umverteilung von Macht erfordert, die heute genauso relevant ist wie 
1969 oder 1992. 

Mit ihrer Typologie nahm sich Sherry Arnstein vor, für mehr Auf klärung und 
Differenzierung im Dialog über Partizipation zu sorgen. Dies impliziert jedoch 
nicht, dass ein höherer Grad an Beteiligung eine höhere Qualität des Vorhabens 
garantiert. Es muss uns klar sein, dass der Grad der Beteiligung, auch wenn die 
Stufenmetapher eine Hierarchisierung suggeriert, nicht unbedingt die Qualität 
eines Vorhabens ausmacht.

Roger Hart drückt es so aus: 

„Ich schlage nicht vor, dass Programme zur Bürgerbeteiligung so gestaltet werden, dass 
sie jede mögliche Altersgruppe oder jede unterschiedliche Art von Persönlichkeit oder 
Verhaltensproblem berücksichtigen. Vielmehr möchte ich die Leser*innen daran erin-
nern, dass es keine einzige beste Strategie oder Technik für ein Projekt gibt; Vielfalt ist 
der Schlüssel. Die Projekte sollten so konzipiert sein, dass sie verschiedene Grade und 
verschiedene Arten der Beteiligung von verschiedenen Personen und in verschiedenen 
Phasen des Prozesses ermöglichen.“ (Hart 1992, 33)26

26 � Der Originaltext auf Englisch lautet: „I do not propose that programmes of community partici-
pation be designed to take account of each possible age group or every dif ferent kind of person-
ality or behaviour problem. It is rather my intention to remind the reader that there is no single 
best strategy or technique for any project; diversity is the key. Projects should be designed to 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 150

Gerade in der Kunst! 
Viele Kunstwerke, die in der ersten oder zweiten Stufe einzuordnen wären, 

werden de facto von der Nachwelt (um mit Duchamp zu sprechen) bejubelt. Ein 
gutes Beispiel ist Santiago Sierras Eine 250 cm lange Linie, tätowiert auf sechs bezahl-
te Personen27 aus dem Jahr 1999, dessen Titel bereits den nicht vorhandenen Be-
teiligungsgrad und die Fremdbestimmung verrät. Bejubelt werden jedoch auch 
Vorhaben der höchsten Partizipationsstufe, wie z.B. das Hamburger Projekt für 
Kunst im öffentlichen Raum Park Fiction von Christoph Schäfer und Cathy Skene, 
das auf eine Bürger*innen-Initiative auf baute.

Wenn Duchamp uns vermittelte, dass die Vollendung eines Kunstwerkes 
durch den*die Betrachter*in bzw. die Nachwelt die Autorität des*der Künstler*in 
über das Kunstwerk in Frage stellt, dann wird diese Autorität (Macht!) mit der Par-
tizipation von Betrachter*innen oder spezifischen Personengruppen außer dem*-
der Künstler*in im Entstehungsprozess umso mehr hinterfragt. Auf der Seite der 
Machtinhaber*innen müsste die Erkenntnis eintreten, dass Machtübergabe bzw. 
Machtumverteilung eine Bereicherung für das Vorhaben (und für sie selbst) dar-
stellen kann, auch wenn es dies nicht muss. Möglicherweise ist der Prozess auch 
kostspieliger. Und auf jeden Fall benötigt er mehr Zeit. Ich finde gerade diesen 
Spagat zwischen Beteiligung und Selbstgestaltung seitens des*der Künstler*in 
besonders spannend: Den Spagat zwischen den Extremen der Selbstverwaltung 
und der Manipulation, die eine Missachtung der Partizipierenden bedeutet, was 
Santiago Sierras Arbeiten ausmacht.28 

enable dif ferent degrees and dif ferent types of involvement by dif ferent persons and at dif fer-
ent stages in the process.“ (Hart 1992, 33).

27 � Originaltitel auf Spanisch: Línea de 250 cm tatuada sobre seis personas remuneradas.
28 � Als ich diesen Abschnitt zum Thema Partizipation –wie bereits erwähnt– für den Katalog „Be-

zeichnung“ von Stephan Kurr und Silke Riechert schrieb, endete ich den Artikel mit Aussagen 
der Künstler*innen zu ihren Erfahrungen in Bezug auf Partizipation im Kunst am Bau-Projekt an 
der Clay-Schule in Berlin-Neukölln. Beide Künstler*innen haben viel Erfahrung mit partizipato-
rischen Ansätzen in ihren Kunstprojekten. 
Der deutsche Künstler Stephan Kurr sah den Spagat zwischen Beteiligung und Selbstgestaltung 
in dem Vorhaben an der Clay-Oberschule so: 
„Es kommt auf die Formulierung der Fragen an, wie bei Konzeptkunst oder im Schulkontext: Schlechte 
Fragen – schlechte Ergebnisse. Einiges habe ich ganz allein entschieden und ausgeführt. Das fand ich in 
diesem langen partizipativen Prozess sehr wohltuend. Die Frage, die sich mir jedoch of t stellte, war: Wird 
die Kunst durch den Prozess flacher, verliert sie an Kanten oder wird die Aussage zugänglicher, die Kunst 
allgemeingültiger [...] Wie verändert sich Kunst im Team im Verhältnis zu ganz individueller Arbeit?“ 
(Schrif tliche Mitteilung vom 8. August 2024). 
Und die ebenfalls deutsche Künstlerin Silke Riechert, die in Zusammenarbeit mit Stephan Kurr 
das Projekt an der Clay-Oberschule realisierte, ergänzte: 
„Die Arbeit war, mit den Jugendlichen den Schritt zu machen und hervorzuheben, was ihre Alltagskultur 
ist, nämlich das Bezeichnen, Bekrickeln, das Labeln. Was sie erst mal nicht als zur Kunst zugehörig emp-

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 151

2.3 �Die doppelte Denkbewegung des „Racial Turns“ 

		  exotik 
nachdem sie mich erst anschwärzten 
zogen sie mich dann durch den kakao 
um mir schließlich weiß machen zu wollen 
es sei vollkommen unangebracht 
schwarz zu sehen.  – May Ayim (Ayim 1996, 152)

Mit Butlers Theorie der sprachlichen Handlungsmacht stellt sich die Frage, was 
passiert, wenn beleidigende und verletzende Sprechakte von denjenigen über-
nommen werden, für die sie bestimmt sind. Was bedeutet es, dass BIPoC, die 
ein mit dem Wort SCHWARZFAHRER*IN bedrucktes T-Shirt tragen, öffentli-
che Verkehrsmittel nutzen? Ist es eine Erklärung, keinen Fahrschein erworben 
zu haben oder sogar erwerben zu wollen? Ist es eine Aufforderung, öffentliche 
Verkehrsmittel ohne Fahrscheine zu benutzen? Kann in der Aktion die Aussage 
des T-Shirts etwas anderes bedeuten als das, was gesagt wird? Sind die Menschen, 
die das T-Shirt mit dem Aufdruck SCHWARZFAHRER*IN tragen und öffentliche 
Verkehrsmittel nutzen, im Besitz eines Fahrausweises oder nicht?

In einer Fußnote erinnert Butler an die Unterscheidung zwischen dem ‚Ge-
brauch‘ und dem ‚Anführen‘ bestimmter Begriffe, die auf den deutschen Logi-
ker, Mathematiker und Philosoph Gottlob Frege zurückgehe. Der Unterscheidung 
nach wäre es möglich, sich auf einen Begriff zu beziehen, ihn anzuführen, ohne 
ihn zu gebrauchen. Für Butler ist diese Unterscheidung im Fall der beleidigenden/
verletzenden Sprache nicht haltbar, „weil die Beispiele, in denen hate speech ‚ange-
führt‘ wird, immer noch eine bestimmte Form des Gebrauchs darstellen.“ (Butler 
1998, 28-29). 

Auf der anderen Seite rufen nicht alle performativen Sprechakte, ob illoku-
tionär oder perlokutionär, die Effekte oder Wirkungen hervor, die sie formulie-
ren – sie funktionieren nicht immer, so Butler. Die Feststellung, dass ein Sprech-
akt nicht nur ein Hassgefühl vermittle, sondern an sich einen verletzenden Akt 
darstelle, setze voraus, dass einerseits die Sprache handle und sie sich anderer-
seits in verletzender Weise gegen einen Adressaten richte. Aber wenn nicht alle 
Sprechakte die Kraft haben, die erwarteten Wirkungen zu erzeugen (z.B. wenn 
ich das Urteil ausspreche „Hiermit verurteile ich Sie zu 18 Monaten Gefängnis“ 
und meine Aussage wirkungslos bleibt, weil ich keine Richterin bin), müssen wir 

finden..., was aber ihr künstlerisches, selbstbestimmtes Handeln ausmacht und an das wir anknüpf ten. 
Diese Brücke zu schlagen, mit den vielfältigen Techniken und diversen Formaten der Zusammenarbeit, 
empfinde ich weiterhin als Kern der Arbeit in dem Projekt.“ (Schrif tliche Mitteilung vom 9. August 
2024)  (Linares 2024d, 152).

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 152

davon ausgehen, dass sprachlich zu handeln nicht zwangsläufig bedeutet, Effek-
te oder Wirkungen zu erzielen. Die Frage, ob die SCHWARZFAHRER*INNEN in 
der Kunstaktion die öffentlichen Verkehrsmittel im Besitz eines Fahrausweises 
nutzen, veranschaulicht ebenfalls die Problematik. Butler schreibt: „Ist also eine 
Wiederholung denkbar, die den Sprechakt von den ihn stützenden Konventio-
nen ablösen kann und damit seine verletzende Wirksamkeit eher in Verwirrung 
bringt als konsolidiert?“ (Butler 1998, 38).

Der indische Literaturwissenschaftler Raman Shankar prägte den Begriff 
„Racial Turn“ als Schwerpunktverschiebung innerhalb des Konzepts „Rasse“, mit 
dem eine Reformulierung der Geschichte aus post- und dekolonialer Perspekti-
ve angestrebt wird. Daran erinnert Susan Arndt in ihrem gleichnamigen Beitrag 
zum Glossar Wie Rassismus aus Wörtern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wis-
sensarchiv deutsche Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk. Arndt erklärt, mit dem 
Begriff „Racial Turn“ könnte in Anlehnung an andere turns der Wissenschaft 
vermutet werden, der Name entspreche einer Schwerpunktverschiebung in Rich-
tung ‚Rasse‘. Mit „Racial Turn“ sei jedoch eine Schwerpunktverschiebung innerhalb 
des Konzepts „Rasse“ gemeint, mit der Shankar eine doppelte Denkbewegung 
bezeichne: Eine Bewegung weg von ‚Rasse‘ und hin zu ‚Rasse‘. Weg von ‚Rasse‘ 
im Sinne einer Klarstellung, dass es keine ‚Menschenrassen‘ gibt, dass das Wort 
‚Rasse‘ nicht auf Menschen übertragen werden könne, wofür ein Verweis auf die 
Forschungsarbeit von zeitgenössischen Biolog*innen und Genetiker*innen zu 
leisten sei29 – weg von ‚Rasse‘ als biologisches Konstrukt. Hin zu ‚Rasse‘, erklärt 
Arndt, um den Begriff mit Hilfe postkolonialer Theorieansätze als allgegenwärtig 
präsentes (sogar im Deutschen Grundgesetz) soziales Konstrukt zu dekonstruie-
ren und als kritische Analyse- und Wissenskategorie zu verwenden, um Konst-
ruktionsprozesse des Rassismus zu bezeichnen (Arndt 2011, 185-186).

Für mich stellt sich die Frage, ob eine Übertragung der doppelten Denk-
bewegung in dem Begrif f SCHWARZFAHRER*IN möglich ist und dieser, um 
Susan Arndt zu adaptieren, sich ebenfalls so verhält. Dabei stellt die Kunstak-
tion keine wissenschaf tliche Untersuchung dar, die den Nachweis zu liefern 
beabsichtigt, BIPoC seien keine ‚Schwarzfahrer*innen‘ (ist das nötig?), eröf fnet 
allerdings durch die mit dem T-Shirt-Aufdruck visualisierte Verkörperung die 
Möglichkeit einer Aufstellung der Bezeichnung als analytische Kategorie ge-
sellschaf tlicher Konstruktionsprozesse. Die Kunstaktion positioniert sich als 
Seiltanz im Spagat der Hinterfragung, in der Bewegung weg vom und hin zum 
Begrif f ‚Schwarzfahrer*in‘.  

29 � Auf die Forschungsergebnisse des italienischen Genetikers Luca Luigi Caballi-Sforza gehe ich 
ausführlich ein in dem Abschnitt Biatopien aus genetischer Sicht, Seiten 213.  

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 153

3. Die Macht der Sprache: Farbensymbolik/‚Andere‘ Kontexte 

„Die schwarze Farbe hat also keine Bedeutung. Sie existiert nur in Bezug auf eine Macht, 
die sie erfindet, auf einen Unterbau, der sie trägt und in einen Kontrast zu anderen 
Farben stellt, und schließlich auf eine Welt, die sie benennt und zum Axiom erhebt.“ – 
Achille Mbembe (Mbembe 2017, 279–280)

Butlers performative Sprechakte werfen die Frage auf, woher die Sprache ihre 
Macht erhält. Insbesondere performative Sprechakte, die eine Geschlechtsiden-
tität oder ‚Rassen‘-Zugehörigkeit – wie beispielsweise der Arzt, der ein Baby 
zum Mädchen erklärt – zuweisen. Die Macht der Sprache hängt nicht nur mit 
dem Einzelnen zusammen, der Sprechakte ausübt. Auch wenn nicht ich, sondern 
eine ernannte Richterin die Aussage „Hiermit verurteile ich Sie zu 18 Monaten 
Gefängnis“ trif ft, ist die Macht ihrer Aussage nicht nur mit ihr als Individuum, 
d.h. als anerkannte Richterin, verbunden. Ebenso gehe die Macht der Zuweisung 
von Geschlechteridentitäten oder ‚Rassen‘-Zugehörigkeiten bzw. die Macht der 
Sprache, uns zu verletzen, dem einzelnen voraus, so Butler. „Der Sprecher [sic!], 
der eine rassistische Diskriminierung äußert, zitiert diese Diskriminierung 
stets und reiht sich damit in eine historische Sprechgemeinschaft ein.“ (Butler 
1998, 84) Und: „Die rassistische Verleumdung ist immer Zitat, und indem man 
sie ausspricht, stimmt man in einen Chor von Rassisten [sic!] ein und produziert 
in diesem Moment die sprachliche Möglichkeit einer imaginierten Beziehung zu 
einer historisch überlieferten Gemeinschaft von Rassisten. In diesem Sinne hat 
rassistisches Sprechen seinen Ursprung nicht im Subjekt, selbst wenn es das Sub-
jekt braucht, um Wirkungen zu haben, und das tut es mit Sicherheit.“ (Butler 1998, 
128-129).   

Auf der anderen Seite übermittele das Subjekt, das eine rassistische Diskri-
minierung ausspricht, durch die Einreihung in eine Sprechgemeinschaft bzw. 
die Einstimmung in einen Rassist*innenchor nicht nur die rassistische Bot-
schaft: Durch seine sprachliche Übermittlung erfolge ebenfalls eine sprachliche 
Institutionalisierung der Diskriminierung, erklärt Butler (Butler 1998, 115). Eine 
sprachliche Institutionalisierung, die sich seit 1492 im eurozentrischen Weltbild 
stetig fest verankert, wie Noah Sows Liste von Wörtern mit ‚schwarz‘ oder mit 
Assoziationen zum Begriff ‚schwarz‘ und deren negativen Konnotationen erken-
nen lässt. Aber ist die Farbe ‚Schwarz‘ wirklich nur negativ konnotiert? Muss sie 
in den Kontexten, in denen sie einen negativen Bedeutungsgehalt erfährt, stets 
negativ konnotiert bleiben? Oder mit Butler gefragt: „Gibt es die Möglichkeit, die 
durch dieses Sprechen hervorgerufenen Effekte zu stören und zu unterlaufen?“ 
(Butler 1998, 37).

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 154

Le noir c’est la couleur de tous les jours30 
Dass die Symbolik von Farben kulturell geprägt ist, stellt keine neue Erkennt-
nis dar. Im September 2017 war ich jedoch sehr beeindruckt, als ich einen Sieb-
druck-Workshop vom senegalesischen Multimedia-Künstler Mansour Ciss be-
suchte und nach einer Frage zur farbigen Darstellung seiner Adinkra-Motive31 
sich ein Gespräch über die Symbolik der schwarzen Farbe entfaltete. Ciss wirkte 
sehr erstaunt, als er hörte, dass die schwarze Farbe in Deutschland als eine trau-
rige und mit dem Tod verbundene Farbe wahrgenommen werde, was darin zum 
Ausdruck komme, so einige Workshopteilnehmer*innen, wenn sich Menschen für 
eine Beerdigung schwarz kleiden. Mansour Ciss Kanakassy wurde 1957 in Dakar, 
Senegal, geboren, er lebt und arbeitet seit den 1990er Jahren in Berlin. Ich fragte 
mich, ob er in den letzten 25 Jahren auf keiner Beerdigung in Deutschland war 
und wollte mehr über die Symbolik der Farbe Schwarz in seiner Kultur erfahren 
sowie auch über seine Wahrnehmung der Unterschiede in dieser Symbolik zwi-
schen seiner ursprünglichen Heimat und der neuen Heimat Deutschland. 

Im Interview erzählte Ciss von seiner akademischen Ausbildung in der Bild-
hauerklasse des Institute National des Artes in Dakar. Er beschreibt sich heute 
als Medienkünstler, weil er viele verschiedene, vielfältige Medien für seine Werke 
nutzt. Seine Kindheit und Jugend verbrachte er in Senegal. Geboren ist Mansour 
Ciss allerdings nicht als Senegalese – zu seiner Geburt war er Franzose, denn erst 
1960 erlangte Senegal die Unabhängigkeit und erst nach der Unabhängigkeit im 
Alter von drei Jahren ist er Senegalese geworden. Diese Information ist nicht ne-
bensächlich: der Kolonialismus sei in Senegal immer noch wichtig, betont Ciss, 
denn schon früh als Kind werden Senegalesen von der eigenen Muttersprache ge-
trennt, weil sie Französisch lernen und schreiben müssen. Die eigene Mutterspra-
che, die eigene Kultur, basiere auf einer mündlichen Überlieferung. „Diese Kolo-
nialzeit spielt eine große Rolle zu der Konfiguration meiner Heimat und meine 
Persönlichkeit ist auch durch diesen Assimilationsprozess aufgebaut“, ergänzt er.

In Bezug auf die Symbolik von Farben, erzählt Ciss, gebe es drei wichtige 
Farben in seiner Kultur, die in der Kunst und in der Tradition ref lektiert wer-
den: weiß, schwarz und rot. Diese drei Farben seien oft in afrikanischen Mas-
ken oder Skulpturen und auf jeden Fall mehr als alle anderen Farben zu finden. 
Zur weißen Farbe sagt Ciss, sie sei eine vorübergehende Farbe (‚de passage‘ sagt 
er auf Französisch) – der Übergang vom Tod zur Wiedergeburt. Für ihn symbo-
lisiert die weiße Farbe den Tod, die Verstorbenen und alles, was Angst macht. In 
den Zeremonien sei weiß die Farbe der Milch oder einer Art Joghurt, der in den 
Altar für die Ahnen gegossen werde. Weiß ist die Farbe der Rituale, in denen es 

30 � Auf Deutsch: Schwarz ist die Farbe des Alltags
31  �Adinkra-Motive sind Zeichen aus der afrikanischen Symbolsprache der in Ghana dominierenden Volks-

gruppe Aschanti. Jedes Symbol steht für ein Wort, einen Satz, ein Ereignis, ein Tier oder eine Pflanze. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 155

um den Tod geht, wie z.B. im in Benin und Nigeria praktizierten Voodoo-Kult. 
Es existieren moderne Interpretationen von weißen Anthropologen oder Ethnolo-
gen, die besagen, dass weiße Menschen immer böse zu den Schwarzen waren und 
deswegen die Schwarzen nichts Gutes an der weißen Farbe sehen können, ergänzt 
Mansour Ciss. Die weiße Farbe inspiriere nur Gedanken an den Tod, denn als die 
Weißen kamen, wurden viele ermordet oder verschleppt. Weiß sei die Farbe des 
Bösen. Das sei allerdings eine neue Interpretation.

Dagegen stelle die Farbe Schwarz alles, was positiv sei, dar, alles was Hoffnung 
trage. „Le noir, c’est la couleur de tous les jours“ [Schwarz ist die Farbe aller Tage] 
sei ein bekannter Spruch in Senegal. Unser Leben, also alle Tage, alles sei schwarz. 
So habe Mansour Ciss als Kind die Farbe Schwarz in seiner Kultur wahrgenommen. 

„In meiner Kindheit war die Bedeutung der schwarzen Farbe immer positiv im Vergleich 
zu weiß, die mir immer Angst gemacht hat. Weiß war total negativ. Man sagt, das ist 
die Farbe des Negativen. ‚Le blanc, c’est la couleur de la mort, ce n’est pas la vie‘ [Es ist die 
Farbe des Todes, das ist nicht das Leben]. Diese ganze Interpretation hat meine Kindheit 
geprägt, bis ich groß geworden bin, und ist in meinem Glauben auch bis heute geblieben. 
[...] Als ich später nach Europa kam, habe ich gesehen, dass die Geisterdarstellungen im-
mer weiß sind. Ich dachte, der Teufel ist weiß. Ich weiß nicht, ob der Teufel weiß ist oder 
nicht, aber ich habe immer gedacht, das ist so. So war es auch in meiner Kindheit, bis ich 
groß geworden bin, dass die schwarze Farbe die positive Farbe war, wie das Leben, dage-
gen ‚Le blanc, c’est la couleur de la mort‘ [Weiß ist die Farbe des Todes] – weil ich das auch 
auf Französisch gelernt habe.“ 

„El Negro está de moda“32 
Die kolumbianischen Unternehmerinnen Mabel und Andrea González Pacheco 
gründeten im Jahr 2015 Nuestro Flow S.A.S., eine soziale Initiative, die sich der 
Förderung von Gendergerechtigkeit, Inklusion und Diversität durch die Entwick-
lung von Kampagnen und innovativen Projekten verpf lichtet. Ihnen geht es dar-
um, durch ihre Vorhaben diskriminierende Praktiken, insbesondere solche, die 
durch Sprache zustande kommen, in Frage zu stellen und Solidarität und Res-
pekt zu stärken. Eines der ersten Projekte des Unternehmens trägt den Namen El 
Negro Está de Moda und verfolgt das Ziel, von Stereotypen geprägte Ausdrucks-
formen zu hinterfragen und eine Veränderung zu fördern, indem durch eine 
sprachlichen Umkehrung des Bedeutungsgehalts der Reichtum und der kulturel-
le Beitrag der afrokolumbianischen Kultur sichtbar gemacht werden. 

Die Geschwister González Pacheco, beide CEO von Nuestro Flow, ergänzen 
sich in ihren Berufsfeldern: Mabel ist Juristin, Andrea Produktdesignerin und So-
zialarbeiterin. Während einer Studie stellte Andrea González als Sozialarbeiterin 

32 � Auf Deutsch: Schwarz ist im Trend. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 156

fest, dass ein Großteil der vertriebenen Bevölkerung in dem Land mit den meis-
ten Binnenvertriebenen weltweit33 aus afrokolumbianischen Menschen besteht 
und interessierte sich für eine Sensibilisierungsarbeit bzgl. der Vorurteile, die 
Schwarzen tagtäglich entgegentreten. „Wir wollen die negative Symbolik, die das 
Wort ‚schwarz‘ umgibt, verändern“, erzählten 2019 Mabel und Andrea González 
der Journalistin Alicia Pepe vom Magazin Panamerican World.34 Sie möchten die 
Bedeutung des Wortes ‚schwarz‘ in eine positive umwandeln, die den Beitrag der 
Schwarzen Gemeinschaften im Land sichtbar macht und Anerkennung verleiht. 
Die Geschwister entwickelten im Rahmen des Projekts El Negro Está de Moda u.a. 
die Schwarze Heldin Candelaria, ein vorbildliches ‚Schwarzes Schaf‘, das in der 
Gesellschaft verwurzelte Stereotypen und diskriminierende Alltagssituationen 
durch sein Heldentum infrage stellt und ins Positive wendet. 

„Durch Candelaria wollen wir einen of fenen und ehrlichen Dialog über dieses Problem 
erzeugen, das nicht nur Schwarze Gemeinschaf ten betrif f t, sondern alle, von denen wir 
glauben, dass sie anders sind, und vor allem den Wert der Vielfalt und die Bedeutung von 
Empathie, Gleichheit und Solidarität fördern.“35 (Nuestro Flow, o.S.)  

Mabel und Andrea González luden Interessierte ein, die ihr Vorhaben unterstüt-
zen möchten, ‚Schwarze Schafe‘ wie Candelaria zu werden und sich der Initiative 
anzuschließen. Auch führten sie eine ‚Schwarze Liste‘ – eine jährliche Auswahl 
Schwarzer Unternehmerinnen in Kolumbien, deren Leistungen es verdienten, 
landesweit durch ihre Aufnahme in die Liste sichtbar gemacht zu werden und An-
erkennung zu bekommen, so die Geschwister González Pacheco. In den Projekten 
von Nuestro Flow sind Begriffe mit dem Wort ‚Schwarz‘ positiv konnotiert. Damit 
nehmen sich die Initiatorinnen vor, mit Umkehrungsstrategien in dem Gebrauch 
einiger Wörter oder Sprüche, die Stereotypen unserer rassistischen und sexisti-
schen Gesellschaft widerspiegeln, Räume des Bewusstseins zu schaffen.

Dies betrif ft Wörter oder Sprüche, die meist unref lektiert einige Menschen 
als minderwertig in Bezug auf andere einstufen, diskriminieren und weiterhin 

33 � Nach Informationen der Vereinten Nationen waren 2019 7,9 Millionen und Ende 2023 6,9 Millio-
nen Kolumbianer*innen im eigenen Land auf der Flucht. Siehe https://www.uno-fluechtlingshil-
fe.de/hilfe-weltweit/kolumbien, besucht am 21. Mai 2021 und zuletzt am 16. Mai 2024. 

34 � Der Originaltext auf Spanisch lautet: „ ‚Buscamos modificar el simbolismo negativo que hay en 
torno a la palabra negro‘, señalan las responsables de ‚El negro está de moda‘ “. Siehe https://
panamericanworld.com/revista/economia/racismo-colombia/, zuletzt besucht am 6. Septem-
ber 2024.

35 � Der Originaltext auf Spanisch: „A través de Candelaria queremos generar un diálogo abierto y 
honesto frente a este problema que afecta no sólo a las comunidades negras, sino a todos aquel-
los que creemos diferentes y, especialmente, promover el valor de la diversidad y la importancia 
de la empatía, la equidad y la solidaridad.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 157

Unterlegenheitsmechanismen verewigen. Sie möchten betonen, dass die Unter-
schiede eher eine Lernmöglichkeit darstellen und uns als Individuen, als mensch-
liche Wesen, nicht trennen, sondern bereichern.

Andrea Gónzalez Pacheco lud ich im Oktober 2019 zu einer Gesprächsrunde 
im Rahmen des Bildungsprogramms vom 45. Nationalen Kunstsalon in Bogotá36 ein, 
die als Auftakt eines weiteren Kunstprojektes von mir diente und die ich im 4. Ka-
pitel näher vorstelle. 

4. Resignifizierung und Ermächtigung

„Wir können die Geschichte als Vergangenheit nicht ändern, die Toten nicht auferstehen 
lassen. Deshalb ist Gerechtigkeit nicht möglich. Dieser Stachel muss ein angemessenes 
Erinnern dazu antreiben, wenigstens die Gegenwart nicht in Ruhe zu lassen – so lange 
nicht in Ruhe zu lassen, wie tatsächliche oder vermeintliche Unterschiede zwischen 
Menschen zum Grund der Abwertung, Verteufelung, Verfolgung und Tötung gemacht 
werden. Das Kunstwerk von María Linares schreibt sich in diesem Kontext ein.“ –  
Dr. habil. Klaus Holz, Generalsekretär der Evangelischen Akademien in Deutschland 
(Holz 2014, o. S.)

Das Zitat von Dr. Klaus Holz bezieht sich auf eine andere (frühere) Arbeit von mir, 
trif ft aber den Kern der anvisierten Bedeutung und Wirkung einer Kunstaktion 
wie SCHWARZFAHRER*IN und im Allgemeinen auch den Beweggrund meiner 
Arbeitsweise. Der Status Quo wird nicht in Ruhe gelassen – die Provokation soll 
als Denkanstoß dienen.

36 � 45 Salón Nacional de Artistas de Colombia.

Darstellung der Schwarzen Heldin Candelaria, Publikation  

Die Liga der ethnischen Vielfalt [La Liga de la Diversidad Étnica], Nuestro Flow

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 158

Wenn wir der Frage nachgehen, wie sich die Sprache, die wir gebrauchen, auf an-
dere auswirkt, stellen wir fest, so Butler, dass in jedem Sprechakt das sprechen-
de Subjekt verantwortlich dafür ist, dass sein Sprechen in Beziehung zu einer 
Sprechgemeinschaft die Kontexte von Hass und Verletzung aktualisiert. Und zu-
gleich müssen wir dabei begreifen, dass das sprechende Subjekt durch die Spra-

che, die es gebraucht, geprägt ist. Seine Existenz sei in eine Sprache verwickelt, 
die dem Subjekt vorausgehe und deren Geschichtlichkeit die des sprechenden 
Subjekts sowohl in der Vergangenheit als auch in der Zukunft übersteigt. Butler 
fragt: „Wer sind ‚wir‘, dass wir nicht ohne Sprache sein können? Und was heißt es, 
innerhalb der Sprache zu ‚sein‘?“ (Butler 1998, 50-51).

Butler sieht die sprachliche Bedingung als etwas Wesentliches für die Exis-
tenz des Subjekts im Sinne einer grundlegenden Form sozialer Beziehungen – der 
soziale Kontext sei der Sprache inhärent, betont sie. Und gerade darin bestehe 
die Möglichkeit einer Wende: eine Anrufung konstituiere uns sozial, aber unsere 
soziale Konstitution müsse uns nicht bewusst sein – die sprachliche Konstituti-
onsmacht der Anrufung sei dem Träger gleichgültig, so dass wir beispielsweise 
einer Anrufung mit der Feststellung, nicht der*die Benannte zu sein, widerspre-
chen könnten. Die Macht des sprechenden Subjekts habe niemals ihren Ursprung 
im sprechenden Subjekt selbst, einerseits, weil die menschliche Sprache nicht die 
göttliche Macht habe, das zu schaffen, was sie benennt, und andererseits, weil 
Individuen nicht die Schöpfer*innen der Sprache seien, die sie übermitteln, so 
dass sie diese nicht grenzenlos kontrollieren. Die Macht einer Anrufung/die 
Macht der Sprache sei ein Effekt ihrer Geschichtlichkeit, die wie ein Gedächtnis 
in der Sprache lebe und durch diese übertragen werde. Eine Wende ist nun gera-
de durch diese Geschichtlichkeit möglich: wenn die Sprache ein Trauma in sich 
trage, beispielsweise das Wort ‚Schwarzfahrer*in‘, gebe es, so Butler, keine an-

La Lista Negra [Die Schwarze Liste] Ein Projekt von Nuestro Flow S.A.S. September, 2018

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 159

dere Möglichkeit, sie davon zu befreien und das Trauma durchzuarbeiten, als die 
Anstrengung zu unternehmen, den Verlauf der Wiederholung zu steuern – das 
Trauma zur Ressource und die Wiederholung zum Instrument werden zu lassen 
(Butler 1998, 57-66).

Ähnlich wie bei Ramans ‚Racial Turn‘ geht es hier um eine doppelte Denkbe-
wegung: die Wiederholung der Anrufung wird einerseits als Instrument verwen-
det, um den rassistischen Bedeutungsgehalt der Anrufung in Verbindung mit ih-
rer sprachlichen Geschichtlichkeit zu entlarven, d.h. das mit ‚Schwarzfahrer*in‘ 
in Verbindung stehende Trauma aufzuzeigen und mit einem neuen, evtl. noch of-
fenen Bedeutungsgehalt zu besetzen. Andererseits ermöglicht die Wiederholung 
der Anrufung ihre Anwendung als Analysekategorie gesellschaftliche Konstruk-
tionsprozesse, indem die Performativität des Sprechakts ‚Schwarzfahrer*in‘ u.a. 
racial profiling und seine Projektion in der Gesellschaft ins Betrachtungsfeld rückt. 
Butler weist darauf hin, dass das Verbot von Begriffen oder Ausdrücken dazu 
führen könne, dass sie möglicherweise damit für immer festgeschrieben werden 
und ihre Macht zu verletzen erhalten. Die Möglichkeit einer Wiederholung der 
ursprünglichen Unterordnung biete jedoch die Gelegenheit, von der Handlungs-
macht Gebrauch zu machen, die von der Anrufung ausgeht, wenn diese ein Indi-
viduum mittels Sprache sozial konstituiert. So könnten Aneignung, Umkehrung 
und Rekontextualisierung evoziert werden, auch wenn dies als Strategie des Wi-
derstandes immer Grenzen und Risiken mit sich bringe. 

„Things You Can Tell Just By Looking At Him“37

Words are like people 
They move many ways and cause many things to happen 
A word is a name 
A word when spoken is a sound 
A word when thought is a vibration 
There are good words and bad words 
But any word can be good and any word can be bad 
It is according to who says it and how and where and 
when and why. 
Words. – Sun Ra (Castillo Deball und Sun Ra 2019, 54)

Im Tagesspiegel vom 3. Dezember 2016 erschien ein ganzseitiger Artikel an pro-
minenter Stelle über das Kunstprojekt Things You Can Tell Just By Looking At Him des 
US-amerikanischen Künstlers Isaiah Lopaz. Der Text des Artikels ist nicht lang – 
er besteht hauptsächlich aus elf großabgebildeten Fotoportraits des Künstlers, die 

37 �  Auf Deutsch „Dinge, die du sagen kannst, nur indem du ihn ansiehst“.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 160

sein Leben in Berlin dokumentieren. Für die Fotoportraits trägt Lopaz T-Shirts 
mit dem Aufdruck von Sprüchen und Aussagen, die ihm wortwörtlich im Alltag 
gesagt wurden. Zu lesen ist beispielsweise „Wo kommst du wirklich her?“, „Ob-
wohl du Schwarz bist, bist du echt schön“, „Wo können wir Drogen finden?“ oder 

„Du hast keine Kultur, weil du von ‚Sklaven‘ abstammst.“38

Kurz davor, am 20. November 2016, hatte die New York Times in ihrer Prin-
tausgabe einen Artikel über Lopaz und sein Kunstprojekt mit dem Titel Rassismus 
in Berlin entgegentretend, ein beleidigendes T-Shirt nach dem anderen39 veröffentlicht, 
verfasst von Hanna Ingber, Redaktionsleiterin des Leser*innenzentrums der Zei-
tung. Ingber lobt die kreative Art und Weise, wie Isaiah Lopaz einen Weg fand, 
den Rassismus anzusprechen, dem er in Berlin begegnet. Die Journalistin geht 
auf einige alltägliche Details des Berliner Lebens von Lopaz ein, die den latenten 
Rassismus unserer Gesellschaft entlarven: Über die immer wiederkehrende Frage 
nach dem Ort, wo er ‚wirklich‘ herkommt, nachdem er L.A. als seinen Herkunfts-
ort bereits nannte, das auffällige Festhalten persönlicher Gegenstände weißer 
Menschen, wenn sie ihn in ihrer Nähe wahrnehmen, die wiederholten Anfragen, 
die die Annahme erkennen lassen, er würde Drogen verkaufen, bis hin zum Ab-
sprechen seiner Homosexualität, weil er Schwarz sei und dies mit gay-Sein nicht 
zusammengehen würde. Tagtäglich wird Isaiah Lopaz mit rassistischen Vorur-
teilen konfrontiert. In einem Video-Interview für die Friedrich-Ebert-Stiftung 
zum Anlass des Internationalen Tages gegen Rassismus 2018 erzählt Lopaz:

„Eine der Hauptherausforderungen, der wir gegenüberstehen und der ich als Individuum 
gegenüberstehe, das als Schwarzer Mensch gelesen wird, ist, dass die Gesellschaf t, in der 
ich lebe, behauptet, dass sie of fen ist, dass sie tolerant ist, dass es so etwas wie Rassismus 
nicht gibt. Und gleichzeitig ist das eine Gesellschaf t, die bestimmte Machtverhältnisse 
aufrechterhält, die Lebensmöglichkeiten, die Bewegungsfreiräume und Lebensrealitä-
ten von People of Colour einschränkt. Ich muss also mit einer Gesellschaf t klarkommen, 
die sagt, dass es ‚Rasse‘40 und Rassismus nicht gibt, aber erlebe gleichzeitig diese Momen-
te [...].“ (Friedrich-Ebert-Stif tung 2018, o. S.)

Im Tagesspiegel vom 17. Januar 2018 erscheint ein weiterer Artikel über Isaiah 
Lopaz und sein Kunstprojekt Things You Can Tell Just By Looking At Him, geschrie-

38 � Die Hervorhebung des Wortes ‚Sklaven‘ ist von mir und markiert eine kritische Reflexion. Die 
Übersetzung der beleidigenden Aussage ins Deutsche habe ich bewusst nicht mit diskriminie-
rungssensibler Sprache (z.B. ‚versklavte Menschen‘ anstatt ‚Sklaven‘) entkräf tet. Die Original-
texte auf Englisch: Where do you really come from? Even if you’re black you’re really beautiful? 
Where can we get some drugs? You have no culture because you come from slaves.

39 � Confronting Racism in Berlin, One Of fensive T-Shirt at a Time.
40 � Die Hervorhebung des Begrif fs ‚Rasse‘ ist von mir.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 161

ben von der Journalistin Anna Pia Möller, die Lopaz’ Arbeit im Zusammenhang 
mehrerer Debatten und Skandale zu aktuellen rassistischen Vorkommnissen 
präsentiert. Anfang Januar 2018 ist beispielsweise der Skandal über die Reklame 
des schwedischen Textilhandelsunternehmen H&M an der Tagesordnung. Hier 
geht es ebenfalls um Botschaften, die auf Kleidungsoberteile gedruckt werden: 
H&M wirbt mit dem Foto eines Schwarzen Kindes, das ein grünes, mit dem Satz 

„Coolest Monkey in the Jungle“ bedrucktes Sweatshirt trägt. Die Presse berichtet, 
dass die Empörung über die rassistische Werbung mit dem Schwarzen Jungen so 
groß wurde, dass in Südafrika einige H&M-Filialen aufgrund der stürmischen 
Vormärsche wütender Protestierenden schließen mussten (Cords 2018).  

Isaiah Lopaz setzt sich mit der Rolle des Schwarzen Körpers in einer rassis-
tischen Gesellschaft auseinander und spiegelt die Aussagen wider, die ihm als 
Schwarzer und als homosexueller Mensch gegenübertreten. Sein Kunstprojekt 
steht im Artikel neben der empörenden H&M-Reklame für die Ermächtigung 
eines Künstlers, der in seiner Kunst gerade diese rassistische Sprache zwar re-
produziert, dadurch jedoch das Absurdum der Aussagen in ihrer Alltäglichkeit 
aufdeckt und eine kritische Ref lexionsebene eröffnet. Dieses Ansinnen verfolgt 
Lopaz nicht nur mit seiner Kunst. Wie im Artikel von Anna Pia Möller festgehal-
ten, bietet der Künstler auch Workshops zur Sensibilisierung für Rassismus. „Die 
Debatte in Deutschland hält er für nicht kritisch genug“, so die Überschrift. Die 
Workshops sind für weiße Teilnehmer*innen und BIPoC unterschiedlich. Wäh-
rend BIPoC durch den Austausch eine Quelle der Ermächtigung angeboten be-
kommen, gehe es in den Workshops für Weiße einerseits um Sensibilisierung für 
die Existenz von Rassismus und andererseits um die Verantwortung, die Weiße 
dafür tragen, Rassismus abzubauen. „Meiner Meinung nach sind die Weißen da-
für verantwortlich, Rassismus abzubauen“, so Lopaz – zitiert im Tagesspiegel-Ar-
tikel  (Möller 2018).

Am 3. Mai 2019 führe ich ein längeres Gespräch mit Isaiah Lopaz, allerdings 
telefonisch – er hat inzwischen Berlin verlassen, wie in Möllers Artikel bereits 
angekündigt. Ziel meiner Anfrage ist weniger, Hintergründe über sein eigenes 
Kunstprojekt zu erfahren. Vielmehr bin ich eine ratsuchende Künstlerkollegin, die 
gern seine Meinung zu meinem Vorhaben SCHWARZFAHRER*IN und zu meinen 
Bauchschmerzen bzgl. der zusammenhängenden Verantwortung hören möchte. 
Unsere Projekte weisen Ähnlichkeiten auf, allein durch formale Entscheidungen, 
aber ebenfalls gewichtige Unterschiede, beispielsweise durch die Tatsache, dass 
ich weiß gelesen werde oder white passing bin und für die Durchführung auf die 
Mitwirkung von BIPoC angewiesen bin. Die ersten Fragen von Isaiah Lopaz zielen 
auch in diese Richtung: Wo bin ich in der Kunstaktion und wie identifiziere ich 
mich? Bin ich weiß/white passing in Kolumbien, wo ich herkomme, und in Deutsch-
land nicht? Oder werde ich weiß gelesen/bin ich white passing auch in Deutschland? 
Lopaz kennt zahlreiche Migrant*innen, die in ihren Herkunftsländern als weiß 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 162

galten, aber dort, wo sie jetzt leben (z.B. in Deutschland), nicht mehr. Weißsein 
sei definitiv relational. Was verstehe ich unter Weißsein, wenn ich mich als weiß 
identifiziere, wenn ich als weiße Frau gelesen werde? 

Nach unserem Gespräch setze ich mich mit dem bahnbrechenden Artikel von 
Peggy McIntosh Weißes Privileg und männliches Privileg: Ein persönlicher Bericht über 
das Erkennen von Korrespondenzen durch  die Arbeit in der Frauenforschung41 aus dem 
Jahr 1988 auseinander. Von ihrer Liste mit sechsundvierzig Beispielen weißer Pri-
vilegien finde ich bei mir eine Übereinstimmung in sechsunddreißig Punkten. 
Drei weitere Punkte sind in meinem Fall nicht ganz eindeutig, weil ich nicht in 
dem Ort lebe, in dem ich geboren und aufgewachsen bin, aber ganz ausschließen 
kann ich sie auch nicht, z.B. Punkt 12: „Ich kann in einen Buchladen gehen und 
mich darauf verlassen, dass die Schriften meiner ‚Rasse‘42 vertreten sind, in einen 
Supermarkt gehen und die Grundnahrungsmittel finden, die zu meinen kultu-
rellen Traditionen passen, in einen Friseursalon gehen und jemanden finden, der 
mit meinem Haar umgehen kann.“43 Die Hauptbotschaft ist aber eindeutig: „Der 
Anschein, eher eine gute Bürgerin als eine Unruhestifterin zu sein, kommt zum 
großen Teil daher, dass mir aufgrund meiner Hautfarbe automatisch alle mögli-
chen Türen geöffnet werden.“44 (McIntosh 1988, 3–5) 

Ich brauche nur an die anfangs zitierten Videoclips meines Kunstprojek-
tes RE-ENACTING OFFENCES denken und weiß, dass ich nicht beim War-
ten auf die U-Bahn mit der Unterstellung eines Diebstahls festgehalten wer-
de oder dass Bahn-Ticket-Kontrolleure an der Echtheit meines Fahrausweises 
aufgrund meiner Hautfarbe nicht zweifeln würden – zumindest nicht, so 
lange ich nicht viel sprechen muss und mein ‚Fremdsein‘ durch einen Ak-
zent oder den Gebrauch meiner Muttersprache festgestellt werden kann.  
Die wichtige Erkenntnis, die McIntosh’ Liste veranschaulicht, besteht vor allem 
in dem Verständnis, dass diese besonderen Umstände und Bedingungen, die ich 
als weiß gelesene Person oder white passing erlebe, keine neutralen, ‚normalen‘ und 
universellen Umstände und Bedingungen sind, die jeder*jedem zugänglich wären. 
Diese Privilegien geben mir das Gefühl, in der Welt zu Hause zu sein, so McIntosh, 
Strafen oder Gefahren zu entgehen, die andere erleiden, Furcht, Angst, Beleidi-
gung, Verletzung oder auch einfach dem Gefühl, nicht willkommen zu sein, zu 

41 �  Der Originaltitel auf Englisch: White Privilege and Male Privilege: A Personal Account of Coming to See 
Correspondences Through Work in Women’s Studies.

42 � Die Hervorhebung des Begrif fs ‚Rasse‘ ist von mir.
43 � Der Originaltext auf Englisch lautet: „I can go into a book shop and count on finding the writing 

of my race represented, into a supermarket and find the staple foods that fit with my cultural 
traditions, into a hairdresser’s shop and find someone who can deal with my hair.“

44 � Der Originaltext auf Englisch lautet: „The appearance of being a good citizen rather than a trou-
blemaker comes in large part from having all sorts of doors open automatically because of my 
color.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 163

entkommen. Sie bewahren mich davor, mich verstecken zu müssen, krank oder 
verrückt zu fühlen und stetig Handlungen aus der Position einer Außenseiterin 
angehen zu müssen. Durch die Zuschreibungen, die ich aufgrund meiner Haut-
farbe erlebe, kann ich selbstbewusst, bequem und selbstvergessen in der Gesell-
schaft interagieren, während Andere wahrscheinlich verunsichert, unbehaglich 
und entfremdet werden (McIntosh 1988, 5–6). 

„Das Weißsein schützte mich vor vielen Arten von Feindseligkeit, Bedrängnis und Gewalt, 
die ich auf subtile Weise trainiert bin, auf Menschen anderer Hautfarbe zu übertragen.“45 
(McIntosh 1988, 6).

McIntosh’ Paper ist nicht nur deswegen grundlegend für die Weißseinsforschung 
und Antirassismusarbeit, weil es uns unsere aktive, wenn auch unbewusste Mit-
wirkung bei der Fortsetzung von Rassismus vor Augen führt, sondern vor allem, 
weil es uns mit der offenen Frage konfrontiert, ob wir die unverdienten Vorteile 
und willkürlich verliehene Macht dafür nutzen wollen, unsichtbare Privilegien- 
und Machtsysteme abzubauen, d.h. Biatopien zu dekonstruieren und den demo-
kratischen Anspruch einer tatsächlich vorhandenen Chancengleichheit, in der 
wirklich alle eingeschlossen sind, auf einer breiteren Basis wieder aufzubauen. 
Wir sehen uns selbst nicht als rassistisch, weil uns beigebracht wurde, Rassismus 
als eine Reihe von Gemeinheiten einzelner Individuen oder Gruppen zu betrach-
ten und die unsichtbaren systemischen Macht- und Herrschaftsverhältnisse zu 
ignorieren, die weißen Menschen durch rassische Zuordnung von Geburt an in 
eine vorteilhafte Position versetzen. Dies betrif ft auch unsere aktive Rolle beim 
Fortbestand dieser Verhältnisse (McIntosh 1988, 9). 

„Viele, vielleicht die meisten unserer weißen46 Studenten in den Vereinigten Staaten 
denken, dass Rassismus sie nicht betrif f t, weil sie keine People of Color sind; sie sehen 

‚Weißsein‘ nicht als eine rassische Identität. Ebenso denken viele Männer, dass die Frau-
enforschung nichts mit ihrer eigenen Existenz zu tun hat, weil sie nicht weiblich sind; sie 
sehen sich selbst nicht als geschlechtsspezifische Identitäten: Auf den universellen ‚Ef-
fekten‘ von ‚Privilegien‘-Systemen zu beharren, ist also eine unserer Hauptaufgaben, und 
die besonderen Ef fekte in bestimmten Kontexten deutlicher zu machen, ist eine andere.“47 
(McIntosh 1988, 8)

45 � Der Originaltext auf Englisch: „Whiteness protected me from many kinds of hostility, distress, 
and violence, which I was being subtly trained to visit in turn upon people of color.“

46 � Die Hervorhebung des Wortes weißen ist von mir.
47 � Der Originaltext auf Englisch lautet: „Many, perhaps most, of our white students in the United 

States think that racism doesn’t af fect them because they are not people of color; they do not 
see ‘whiteness’ as a racial identity. Many men likewise think that Women’s Studies does not bear 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 164

Doch das Papier schließt in seiner Formulierung eine Gefahr ein, die seit seiner 
Veröffentlichung Ende der 1980er Jahren in bestimmten Kreisen eine bedrohli-
che Entwicklung erfährt. McIntosh nach führe diese grundlegende Erkenntnis 
zur Anerkennung der Schäden, die solche Privilegien für weiße Menschen bedeu-
ten, welche nicht vergleichbar und auf keinen Fall zu verwechseln seien mit den 
Schäden, die BIPoC erleiden. Die Privilegien weißer Menschen implizieren schiefe 
weiße Psychen48 als einen untrennbaren Teil des Bildes, so McIntosh. Wichtig bei 
ihrer Feststellung ist die Erkenntnis, dass Rassismus nicht nur ein Problem von 
BIPoC ist, sondern dass wir alle, Weiße, Weiß-gelesene und White-Passing inklusive, 
davon betroffen sind – dass alle sich in einer durch Macht- und Herrschaftssys-
teme definierten schiefen Topografie befinden, dass alle Biatopien bewohnen. Ihr 
Paper verdeutlicht einerseits, dass weiße Identitäten genauso von Rassismus be-
troffene Identitäten wie BIPoC sind – was ignoriert wird, wenn weiße Menschen 
in einen angeblich ‚neutralen‘ Nullpunkt-Standort49 versetzt werden. Anderer-
seits macht es klar, dass der Kampf gegen Rassismus eine Pf licht aller Menschen 
darstellt, auch eine Pf licht weißer, weiß gelesener und White-Passing Menschen. 
Die in ihrem Paper erwähnte Gefahr besteht darin, die implizierten „schiefe(n) 
weiße(n) Psychen“ so in eine segregierende Ideologie zu pointieren, dass eher die 
Abschottung unter Gleichen als der Abbau von Vorurteilen und Stereotypen in den 
Vordergrund rückt und u.a. weißen, weiß gelesenen und White-Passing Menschen 
die Berechtigung, sich gegen Rassismus einzusetzen, abgesprochen wird.50 Die 
Anerkennung der eigenen Beteiligung im gelernten und verinnerlichten biatopi-
schen System, unabhängig von der Hautfarbe, ist entscheidend, um die Verant-
wortung wahrzunehmen, die wir alle (gerade weiße, weiß gelesene und White-Pas-
sing Menschen!) in der gemeinsamen Aufgabe tragen, Rassismus zu demontieren, 
entschieden abzubauen – Biatopien zu dekonstruieren. 

In ihrem Paper erwähnt McIntosh, dass ‚Rasse‘ und Geschlecht nicht die ein-
zigen Vorteilssysteme sind, die unter die Lupe genommen werden sollen. Auch 
durch Alter, körperliche Fähigkeiten, Nationalität, Religion oder sexuelle Orien-

on their own existences because they are not female; they do not see themselves as having gen-
dered identities: Insisting on the universal ‘ef fects’ of ‘privilege’ systems, then, becomes one of 
our chief tasks, and being more explicit about the particular ef fects in particular contexts is an-
other. Men need to join us in this work.“

48 � Ihre Formulierung lautet im Original: „Skewed white psyches are an inseparable part of the pic-
ture, though I do not want to confuse the kinds of damage done to the holders of special assets 
and to those who suf fer the deficits.“ (McIntosh 1988, 8).

49 � Zur Überheblichkeit eines ‚Nullpunkts‘ nach der Formulierung von Santiago Castro-Gómez siehe 
Abschnitt Biatopien als globalisierter ‚interner Kolonialismus‘, Seite 113.

50 � Eine ausführliche Darstellung dieser Gefahr bietet Caroline Fourest in ihrem – bereits in einer 
Fußnote erwähnten – Buch Generation beleidigt. Von der Sprachpolizei zur Gedankenpolizei. Über den 
wachsenden Einfluss linker Identitärer. Eine Kritik. (siehe Fourest 2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 165

tierung entstandene Vorteile müssten untersucht werden. Sie selbst sei auch be-
reits darauf hingewiesen worden, dass ihre Liste in vielerlei Hinsicht direkt auf 
heterosexuelle Privilegien zutreffe: ein noch größeres Tabuthema als das ‚Ras-
sen‘-Privileg, schreibt sie. Peggy McIntosh ergänzt ihre Liste um acht Punkte, die 
spezifische Privilegien heterosexueller Menschen darstellen. In diesem Fall tref-
fen alle acht Punkte auf mich zu, ich kann alle acht Punkte ankreuzen. Und in 
dem Moment muss ich wieder an Isaiah Lopaz denken. Und an den Kommentar 
seiner Mutter, veröffentlicht in Lopaz’ Blog HIM NOIR, als er sich bei ihr als Ho-
mosexueller outete: „Aber du bist Schwarz. Dein Leben ist schon schwierig ge-
nug.“51 (Lopaz 2016).

Peggy McIntosh sei nicht die erste Person, die sich dem Thema der Privile-
gien widmet, schreibt u.a. Joshua Rothman, Kolumnist und Redakteur bei The 
New Yorker, am 12. Mai 2014 in dem Vorwort seines Interviews mit ihr. Bereits in 
den 1930er Jahren habe der Soziologe, Philosoph und Journalist William Edward 
Burghardt Du Bois über das Überlegenheitsgefühl weißer mittelloser Menschen 
gegenüber Schwarzen mittellosen Menschen geschrieben. Und während der 
US-amerikanischen Bürgerrechtsbewegung sprachen Aktivist*innen über das 
Privileg einer weißen Hautfarbe. Mit McIntosh’ Liste komme jedoch das Konzept 
des Privilegs Ende der 1980er Jahre richtig zur Geltung, so Rothman. McIntosh 
ermutige Menschen dazu, die eigenen unverdienten Vorteile als Teil gewaltiger 
und sich überschneidender Machtsysteme zu erkennen und über den eigenen 
Platz innerhalb dieser Systeme zu ref lektieren (Rothman 2014). 

Isaiah Lopaz ging mit mir im Gespräch alle Einzelheiten der geplanten Kunst-
aktion unter Berücksichtigung meines Weißseins mit einer beachtlichen Geduld 
durch, ohne die leitende Frage, wie Rassismus abgebaut werden kann, aus den 
Augen zu verlieren. Hundert BIPoC in den öffentlichen Verkehrsmitteln mit ei-
nem mit dem Wort SCHWARZFAHRER*IN bedruckten T-Shirt vermitteln ein 
prägnantes Bild – sagt Lopaz. Die Frage, wie ich als Initiatorin des Projektes teil-
nehmende BIPoC während der Aktion vor Erfahrungen, die für sie schmerzhaft 
sein könnten, schützen kann, bleibt dabei jedoch offen. Die Kunstaktion spreche 
zugleich das soziale Konstrukt von ‚Rassen‘ und die soziale Positionierung aller 
Akteure an wie auch das nicht weniger wichtige Thema der sozialen Verantwor-
tung, gerade weil weiße Vorherrschaft bisher nicht dekonstruiert wurde. Wenn 
ich als weiße Frau gelesen werde und durch meine Kunst Rassismus in der Alltags-
sprache hinterfrage, stellt sich für ihn die Frage, wie das Mikrofon weitergereicht 
werde: „There is no voiceless. How to pass the microphone?“, betont Lopaz.

51 � Der Originaltext auf Englisch: „But you’re Black. Your life is already dif ficult enough.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 166

4.1 �Geschwärzt werden 

„Man betrachte eine Situation, in der rassistisches Sprechen in einer Weise angegrif fen 
wird, dass es nicht mehr die Macht hat, die Unterwerfung herbeizuführen, für die es 
eintritt. Die unbestimmte Beziehung zwischen Sagen und Tun wird dann erfolgreich 
genutzt, wenn dem Sprechen seine performative Macht genommen wird. Und wenn das-
selbe Sprechen von demjenigen wiederaufgenommen wird, an den es gerichtet ist, und 
zurückgewendet wird und damit zu einer Gelegenheit zum Dagegen- und Dadurch-Spre-
chen – wird dann nicht zu einem gewissen Grad das rassistische Sprechen von seinen Ur-
sprüngen abgeschnitten?“ – Judith Butler (Butler 2016, 147–148)

Mnyaka Sururu Mboro ist Gründungsmitglied von Berlin Postkolonial e.V., einem 
Verein, der die kritische Auseinandersetzung mit Berlins Kolonialgeschichte und 
die Offenlegung der kolonialrassistischen Strukturen unseres Denkens und un-
serer Gesellschaft, die sich in der Öffentlichkeit und im Stadtraum widerspiegeln, 
anstrebt. Mboro ist in Tansania geboren, ein Land, das zwischen 1885 und 1918 
zusammen mit Burundi, Ruanda und einem Gebiet des heutigen Mosambiks zur 
deutschen Kolonie Deutsch-Ostafrika gehörte. Seit 1978 lebt Mboro in Berlin, wo 
er sich gemeinsam mit der tansanischen Gemeinde und weiteren Aktivist*innen 
afrikanischer Herkunft der Restitution afrikanischer Kulturgüter (u.a. des verlo-
renen Schädels von Mangi Meli52), der Wiedergutmachung des Völkermordes an 
den Herero und Nama während der deutschen Kolonialisierung in Deutsch-Süd-
westafrika (auf dem Gebiet des heutigen Namibia) und der Umbenennung von 
Berliner Straßen und Plätzen, wie der M-Straße53 und weiteren Straßen insbe-

52 � Mangi Meli (1866-1900) war ab 1891 Anführer des Volkes der Chagga in Tansania. 1900 wurde er 
der Konspiration gegen die deutschen Kolonisatoren beschuldigt und hingerichtet. Es wird ver-
mutet, dass sein Schädel abgetrennt nach Deutschland gebracht wurde und sich im Besitz einer 
staatlichen Kultureinrichtung befindet (Iken 2021, o. S.). Mboro erzählt im Gespräch, dass er seit 
seiner Kindheit die Geschichte und Wichtigkeit von Mangi Meli durch die Erzählungen seiner 
Oma kenne. Als er ein Stipendium für das Studium in Deutschland von der Deutschen Stif tung 
für internationale Entwicklung (DSE) bekam und sich von seiner Oma verabschiedete, sei sie vor 
Freude gesprungen und habe allen erzählt, ihr Enkelkind gehe nach Deutschland, um den Kopf 
von Mangi Meli zurückzubringen.  

53 � Bereits seit den 1990er Jahren protestierten Schwarze Aktivist*innen, u.a. die Dichterin May 
Ayim (1960-1996), gegen den Namen der M-Straße und der gleichnamigen U-Bahn-Station, 
die 1991 diesen Namen bekam. Von 1986 bis1991 trug die Station den Namen des DDR-Politi-
kers Otto Grotewohl und von 1950 bis 1986 hieß sie Thälmannplatz nach dem Vorsitzenden der 
kommunistischen Partei während der Weimarer Republik, der 1944 im KZ Buchenwald ermor-
det wurde. Eröf fnet wurde die Station 1908 mit dem Namen Kaiserhof, den sie bis 1950 hielt.  
Die M-Straße trägt ihren Namen dagegen seit 1706, was die Umbenennung umstritten macht, 
denn Vertreter*innen des Namens argumentieren, diese 300-jährige Geschichte liefe Gefahr, 
durch eine Umbenennung ausgelöscht zu werden. Dass der Name eine direkte Verbindung mit 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 167

sondere im Afrikanischen Viertel, die an den deutschen Kolonialismus in Afrika 
erinnern, widmet. 

Am 13. Mai 2019 traf ich Mboro zum ersten Mal. Gleich zum Anfang unseres 
Gesprächs, nachdem ich mein Vorhaben schilderte, erzählte Mboro von einer Er-
fahrung mit Kontrolleur*innen der öffentlichen Verkehrsmittel in Berlin: Er stieg 
in der Nähe der Friedrich-Wilhelm-Straße aus der U-Bahn aus und wurde von drei 
Kontrolleur*innen, die auf dem Gleis standen, nach seinem Fahrausweis gefragt. 
Vor ihm stiegen ebenfalls viele andere Menschen aus, die von den Kontrolleur*in-
nen nicht angesprochen wurden. Sie waren alle weiß. Mboro fragte, warum er kont-
rolliert werde, während alle anderen an den Kontrollen vorbeiliefen. Er sprach das 
rassistische und auf Stereotypen basierte Agieren der Kontrolleur*innen an und 
weigerte sich, seinen Fahrschein zu zeigen, bis alle anderen Menschen, die mit ihm 
ausgestiegen waren, ebenfalls kontrolliert werden. Die Kontrolleur*innen riefen 
dann die Polizei an und unterstellten Mboro, illegal in Berlin zu leben. Er wartete 
entspannt, obwohl seine Widerstandshandlung die Verspätung zu einem Termin 
bedeutete. Als die Polizei kam, erzählte Mboro von den Vorkommnissen und dass 
er es nicht einsehe, kontrolliert zu werden, während allen anderen Mitfahrenden, 
die weiß sind, die Kontrolle erspart bleibe. Die Polizist*innen wiesen ihn darauf 
hin, dass er seinen Fahrschein vorzeigen müsse, wenn Kontrolleur*innen ihn ver-
langten, und fragten nach seinem Reisepass. „Es war ein großes Theater“, erzählt 
Mboro. Er läuft nicht mit seinem Reisepass durch die Stadt auf das Risiko hin, ihn 
zu verlieren. Sein Name sollte reichen, „wir sind sowieso schon alle gespeichert...“  
Am Ende zeigte Mboro trotz allem sein Jahresabonnement und bat darum, dass in 
Zukunft nicht nur er, als Schwarzer Mensch, sondern auch alle anderen, die aus 
der U-Bahn aussteigen, kontrolliert werden. 

Eine solche Erfahrung machen Schwarze Menschen in Berlin regelmäßig, 
kommentiert er. Es müsse etwas gegen racial profiling gemacht werden. Und 
ebenfalls gegen solche Begriffe wie ‚Schwarzfahrer*in‘, die dieses Vorgehen un-
terstützen. Mboro fragte, ob es den Begriff in anderen Sprachen gibt: „Wie heißt 
‚Schwarzfahrer‘ auf Englisch? Oder ‚Schwarzarbeiter‘? Werden solche rassisti-

der Versklavung afrikanischer Menschen darstelle, gerade in der Zeit um 1700, ist jedoch für His-
toriker*innen wie Christian Kopp von Berlin Postkolonial e.V. eindeutig. Seit Anfang der 2000er 
Jahren setzt sich die Initiative für eine Umbenennung ein, u.a. mit jährlichen Umbenennungs-
festen am Internationalen Tag zur Erinnerung an den Handel versklavter Menschen und seine 
Abschaf fung, der am 23. August zelebriert wird. Am 20. August 2020 wurde die Umbenennung 
der M-Straße in Anton-Wilhelm-Amo-Straße von der Bezirksverordnetenversammlung Berlin 
Mitte beschlossen. Der Name Anton Wilhelm Amo, von der Initiative zur Umbenennung vorge-
schlagen, soll den ersten Schwarzen Akademiker Deutschlands ehren, der im 18. Jahrhundert als 
versklavter Mann aus Ghana erst nach Amsterdam und dann nach Deutschland kam und hier 
der erste Philosoph und Rechtswissenschaf tler afrikanischer Herkunf t wurde (Memarnia 2020, 
o. S.) und (Treusch 2019, o. S.).      

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 168

schen Begriffe nur hier benutzt? Wir müssen dazu auffordern, dass dies verän-
dert wird!“ – ergänzt er.

Ich fragte Mboro, was er für sich davon hätte, wenn er sich bei meiner Kunst-
aktion beteiligen würde. Er weist darauf hin, dass er ein Aktivist sei und etwas 
bewirken möchte, um Menschen zu erreichen. Wenn er mit einem T-Shirt mit 
dem Aufdruck SCHWARZFAHRE*IN im Stadtraum umherlaufe, würden viele 
Menschen aufmerksam werden. Menschen, die vielleicht [bewusst oder unbe-
wusst] rassistisch sind. Ob ihre Konfrontation mit dem Bild eines Schwarzen 
Menschen und dem T-Shirt ihren Rassismus verschlimmert oder in Frage stellt, 
könne er nicht im Vorfeld wissen. Die Aktion könne viele Interpretationen hervor-
rufen. Er erzählt bei der Gelegenheit von einer anderen Erfahrung in der Berliner 
U-Bahn: Bei einer Fahrscheinkontrolle wurden die Fahrscheine aller anderen In-
sassen nur überf logen, sein Fahrschein jedoch sehr genau überprüft. Darauf hin 
protestierte er und fragte die Kontrolleur*innen, warum sie seinen Fahrschein 
genauer kontrollieren, offensichtlich hänge es damit zusammen, dass er Schwarz 
ist. Das sei nicht korrekt. Das sei diskriminierend. Die mitfahrenden Personen 
um ihn herum, die weiß waren, solidarisierten sich mit seinem Protest. Er sieht 
diese Erfahrung der offen gezeigten Unterstützung eher als eine Ausnahme. Aber 
es könne auch passieren, dass die Menschen Solidarität zeigen – sagt Mboro. Er 
erlebe vielerlei Vorurteile in der Stadt: Zum Beispiel werde er immer wieder auf 
der Straße angesprochen, ob er Drogen verkaufe. Dabei fühle er sich natürlich 
schlecht, ergänzt er – er rauche gar nichts. Aber es gehe gerade darum, dies zu 
verändern, Stereotype in Frage zu stellen, etwas zu bewirken. 

Wir kamen auf das Thema der Kunstaktion zurück und unterhielten uns da-
rüber, was für eine Wirkung erzielt werde, wenn hundert Menschen das T-Shirt 
tragen oder zwanzig oder nur einer. Und ebenfalls darüber, wie ich aus meiner 
Position als Initiatorin hundert Menschen oder zwanzig oder einen schützen 
kann. Mboro favorisierte eindeutig eine Durchführung der Kunstaktion mit we-
nigen Personen. Bei einer größeren Anzahl wäre seiner Meinung nach die Prä-
senz in der U-Bahn viel zu dominant und würde keinen Platz für Interaktionen 
zulassen. Meine Anmerkung, dass ich hundert Menschen nicht schützen könne, 
interessierte ihn weniger – er ging davon aus, dass jede Person, die sich dazu be-
reit erklärt, sich selbst schützen bzw. mit beleidigenden Kommentaren und An-
feindungen umgehen könne. Meinerseits weiß ich, dass ich die Verantwortung 
für eine kleine Gruppe übernehmen und sie vor allem mit meinem Fotoapparat 
besser schützen kann. 

2009 hatte ich eine ähnliche Situation mit dem Projekt STEREOTYPES erlebt: 
Ich war damals vom Künstler Georg Winter zu der von ihm konzipierten und ku-
ratierten Ausstellung urgent urban ambulance | uuuuuuuaaaaah! Zustandsraum Stadt 
| up date im Deutschen Künstlerbund eingeladen.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 169

Ziel der Ausstellung war es, in Zeiten der Krise54 Kunst im Stadtraum zur Untersu-
chung, Behandlung und Verbesserung von Zuständen der Gesellschaft einzusetzen. 
Konkret stellte Winter eine Multifunktionsleiter zur Verfügung, die im Stadtraum 
als Leiter, aber auch als Montageroller, Transportwagen oder Rollkarre benutzt 
werden konnte. Ich stellte u.a. eine Edition von T-Shirts mit verschiedenen Auf-
drucken aus, die auf Vorurteile gegenüber Men-
schen verschiedener Nationalitäten hindeute-
ten, und lud Performer*innen ein, die T-Shirts 
anzuziehen und mit der Multifunktionsleiter 
im Stadtraum zu interagieren bzw. die entspre-
chenden Vorurteile performativ zu verkörpern. 
Für die Aktionen im Stadtraum begleitete ich je-
des Mal die Performer*innen mit meinem Foto-
apparat, so dass die Kunstaktion für Passant*in-
nen als Inszenierung wahrgenommen wurde 
und T-Shirt-Träger*innen keiner Beschimpfung, 
Beleidigung oder Aggression ausgesetzt waren. 
Zugleich gewannen die Darstellungen durch 
die Präsenz der Kamera im Stadtraum an Auf-
merksamkeit und luden Betrachter*innen zur 
Ref lexion über die angesprochenen Vorurteile 
ein. Meine Begleitung mit dem Fotoapparat 
diente zeitgleich Schutz- und Dokumentations-
zwecken und wurde zum gewichtigen Bestand-
teil der Kunstaktion.  

Unabhängig von der Gefährdung von an 
der Kunstaktion beteiligten Performer*innen 
und dem Schutz, den ich ihnen bieten kann oder nicht, bleibt die Frage, ob die 
durch die Kunstaktion SCHWARZFAHRER*IN geschaffenen Situationen wel-
che sind, in denen rassistisches Sprechen (konkret die rassistische Bezeichnung 

‚Schwarzfahrer*in‘) nicht mehr die Macht hat, eine Unterwerfung herbeizuführen, 
weil ihm seine performative Macht genommen wird. Sind die durch SCHWARZ-
FAHRER*IN geschaffenen Situationen solche, die durch die Verwendung des ras-
sistischen Begriffs als Aufdruck auf einem T-Shirt BIPoC die Gelegenheit geben, 
das rassistische Sprechen umzukehren und zu einer kritischen Ref lexion darüber 
anzuregen? Mit Butler formuliert: Sind es Situationen, die die Gelegenheit geben, 
das rassistische Sprechen zum Dagegen- und Dadurch-Sprechen umzukehren? 
Oder sind sie lediglich eine Wiederholung der Verletzung, der Diskriminierung? 

54 � Gemeint ist hier die Finanzkrise von 2008, denn nur wenige Monate vor der Ausstellung war die 
US-amerikanische Bank Lehman Brothers zusammengebrochen.

STEREOTYPES 

Kunstaktion im öf fentlichen Raum, 2009-

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 170

Ein wichtiger Aspekt in Butlers Argumentation ist die Betrachtung beleidigender 
Sprache als perlokutionär. Ich hatte bereits die Unterscheidung zwischen illoku-
tionären und perlokutionären Sprechakten von John L. Austin, an die Butler er-
innert, mit dem Beispiel des Urteils einer Richterin „Hiermit verurteile ich Sie zu 
18 Monaten Gefängnis“ erwähnt.55 In dem Beispiel wird die Aussage der Richterin 
durch den Sprechakt zur Tat, was einen illokutionären Sprechakt ausmacht. In 
perlokutionären Sprechakten dagegen unterscheidet sich der Sprechakt von sei-
nen Wirkungen – der Sprechakt und seine Wirkungen sind nicht identisch: Die 
Wirkungen werden nicht durch den Sprechakt selbst durchgeführt, sondern er-
eignen sich als Folge des Sprechaktes. Wenn beleidigende, rassistische Sprache 
als perlokutionär betrachtet werde, erklärt Butler, sind Aneignung, Umkehrung 
und Rekontextualisierung möglich, weil die Möglichkeit bestehe, dass der rassis-
tische Sprechakt/die rassistische Sprache unterschiedliche Wirkungen hervor-
rufe. Darin sieht Butler eine politische Möglichkeit, da eine ‚Fehlaneignung‘ der 
Kraft des Sprechakts sie von der Bindung zum früheren Kontext und vor allem 
von der Bindung zur Kraft der Verletzung herauslöse. 

Wie sieht es aus, wenn wir im Alltag den Begriff ‚Schwarzfahrer*in‘ nutzen? 
Ist die Bezeichnung ‚Schwarzfahrer*in‘ für Menschen, die ohne Fahrausweis die 
öffentlichen Verkehrsmittel nutzen, ein illokutionärer oder perlokutionärer Art? 

Die Frage muss in verschiedenen Konstellationen gestellt werden, denn der 
Sprechakt ‚Schwarzfahrer*in‘ verhält sich anders, wenn die damit bezeichnete 
Person weiß/white passing oder BIPoC ist. Bei einer Kontrolle wie der, von der Mbo-
ro berichtet, steht der Sprechakt als Vermutung bzw. Unterstellung im Rahmen 
einer verbreiteten Praxis des racial profilings im Raum, sei es, weil er kontrolliert 
wird und alle weißen Personen unkontrolliert weiterlaufen können, sei es, weil 
sein Fahrausweis genauer als der der weißen Mitfahrenden geprüft wird. Allein 
aufgrund seines Aussehens wird Mboro (hier als Stellvertreter für alle BIPoC) des 

‚Schwarzfahrens‘ verdächtigt bzw. zum ‚Schwarzfahrer‘ erklärt. Die Unschulds-
vermutung zählt hier nur für seine weißen Mitfahrenden. Mboro dagegen muss 
eine Schuldvermutung tatkräftig widerlegen, da die Zuweisung ‚Schwarzfah-
rer‘ im Vorfeld als apodiktisch gilt. Könnte man hier in einer etwas umfassen-
deren Auffassung insofern von einem illokutionären Sprechakt reden, da Mboro 
durch die auffällig andere Behandlung zu einem ‚Schwarzfahrer‘ bestimmt wird 
und somit das schon ist bzw. zu dem gemacht wird, was sich mit dem Ausdruck 
‚Schwarzfahrer‘ verbindet? Eigentlich hat Mboro die Möglichkeit, die bereits er-
folgte Zuweisung mit dem Nachweis eines gültigen Fahrscheins zu widerlegen, 
auch wenn in der kollektiven Vorstellungswelt die Schuldvermutung für alle BI-
PoC weiterhin Gültigkeit besitzt und nur durch die konkrete Widerlegung einzel-

55 � Siehe Seiten 140, 151 und 153.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 171

ner aufgelöst wird. Eine Lücke zwischen dem Sprechakt und seinen Wirkungen 
zeichnet sich gleichwohl ab. 

Auf der anderen Seite müssen wir berücksichtigen, dass der Sprechakt 
‚Schwarzfahrer*in‘ auch einen ohne gültigen Fahrausweis mit den öffentlichen 
Verkehrsmitteln fahrenden weißen Menschen signifiziert. Der Film von Pepe Dan-
quart bietet ein schönes Spiel mit diesen verschiedenen Konstellationen. Der tat-
sächliche ‚Schwarzfahrer‘ im Film ist ein weißer Mann, dessen defektes Motorrad 
ihn in einer Stresssituation dazu bringt, ohne Fahrschein in die Straßenbahn ein-
zusteigen. Es fahren aber auch weiße Menschen ohne einen gültigen Fahrausweis 
in stressfreien Situationen in öffentlichen Verkehrsmitteln – vielleicht, weil sie 
sich keinen Fahrschein leisten können und dennoch auf Mobilität im Stadtraum 
nicht verzichten wollen? Wie verhält sich der Sprechakt ‚Schwarzfahrer‘ in die-
sem Fall? Werden weiße Menschen, die keinen gültigen Fahrschein vorweisen, zu 

‚Schwarzfahrer*innen‘? Haben wir es hier mit einem illokutionären Sprechakt zu 
tun, der sie zu dem macht, was der Sprechakt aussagt, in dem er ausgesprochen 
wird? Oder lässt sich hier auch eine Lücke zwischen dem Sprechakt und dessen 
Wirkungen feststellen? Butler setzt Rassifizierungsprozesse mit der Zuordnung 
zu einer Geschlechtsidentität gleich. Ich möchte ihr Beispiel „es ist ein Mädchen“ 
als Sprechakt eines Arztes und die von ihr erwähnte Ankettung von Wiederho-
lungen, die die Zuordnung zu einer spezifischen Geschlechterrolle fortsetzen, mit 
dem Diktat ‚Schwarzfahrer*in‘ vergleichen und dafür Achille Mbembes These zur 

‚Schwarzwerdung‘ der Welt aufgreifen. Dass ein Zusammenhang besteht, hatte 
ich bereits erwähnt.56

Mbembe bezieht sich auf das N-Wort als einen Namen, eine Bezeichnung, die 
eine Bestimmung trägt. „‚[N-Wort]‘57 ist also der Name, der mir von anderen gegeben 
worden ist. Ursprünglich habe ich ihn nicht selbst gewählt. Ich habe ihn aufgrund der 
Stellung geerbt, die ich im Raum der Welt einnehme. Wer mit dem Namen ‚[N-Wort]‘ 
ausstaffiert wird, weiß um diese externe Herkunft.“ (Mbembe 2017, 277-278). 
Das N-Wort als Name eröffnet die Möglichkeit einer sozialen Existenz – um But-
ler zu paraphrasieren. Eine soziale Existenz, die aber durch diesen spezifischen 
Namen einen spezifischen Platz, eine spezifische Rolle in der Gesellschaft festge-
schrieben bekommt. 

Mbembe setzt fort: „Er weiß auch, dass es um die Erfahrung seiner Falsifi-
zierungsfähigkeit geht. In dieser Hinsicht ist der ‚[N-Wort]‘ derjenige, der dem 
Anderen nicht in die Augen schauen kann.“ Und weiter im Text: „Es gibt Namen, 
die man wie eine ständige Beleidigung trägt, und es gibt Namen, die man aus 

56 � Siehe Seite 141.
57 � Die Verfremdung des Begrif fs als [N-Wort] ist von mir. In Achille Mbembes Übersetzung ins 

Deutsche wird das N-Wort in seiner Originalform benutzt.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 172

Gewohnheit trägt. Der Name ‚[N-Wort]‘ gehört zu beiden Gruppen.“ (Mbembe 
2017, 278).

Mit Butlers „es ist ein Mädchen“ – vom Arzt bei der Geburt ausgesprochen – 
bekommt das Neugeborene eine spezifische Rolle in der Gesellschaft zugewiesen, 
die eine fortlaufende Zuweisung, einen Fortgang von Sprechakten und Handlun-
gen auslöst. Ebenso verhält sich das N-Wort als Bezeichnung. Und ebenso verhält 
sich auch der Ausdruck ‚Schwarzfahrer*in‘ – auch wenn die etymologische Her-
kunft des Wortes nicht mit rassistischen Hintergründen zusammenhängt! Die 
als ‚Schwarzfahrer*in‘ gekennzeichnete Person wird wortwörtlich geschwärzt im 
Sinne Mbembes, auch wenn sie weiß ist. Ich stellte die Frage, ob weiße Menschen, 
die keinen gültigen Fahrschein aufweisen, zu ‚Schwarzfahrer*innen‘ werden. 
Meine Antwort ist mit Achille Mbembe eindeutig affirmativ. Mbembe weist da-
rauf hin, dass die schwarze Farbe nur in Bezug auf eine Macht existiere, die sie 
erfinde, dass die schwarze Farbe an sich keine Bedeutung habe und eine solche 
nur in Kontrast zu anderen Farben erlange (Mbembe 2017, 279-280). Die mit der 
Bezeichnung ‚Schwarzfahrer*in‘ zugewiesene gesellschaftliche Rolle schwärzt 
das damit benannte Subjekt und setzt eine Ankettung von Sprechakten in Gang, 
die auch Nicht-Schwarzen Menschen eine spezifische Rolle in der gesellschaftli-
chen Machtstruktur zuweisen. Wie Mbembe feststellt, geht es um die Beziehung 
zu einer Macht, und zwar der Macht des Kapitalismus – und wer einen Fahrschein 
nicht bezahlt/(bezahlen kann?), bekommt mit dem Namen ‚Schwarzfahrer*in‘ 
eine klare Zuweisung in Bezug auf diese Macht: ohne Fahrausweis fahrende Men-
schen werden zu Nicht-Menschen degradiert, wie einst Kolonisator*innen Kolo-
nisierte zu Nicht-Menschen erklärten. Und wie heute „die Vertriebenen, die De-
portierten, die Ausgestoßenen, die illegalen Ausländer jeglicher Art“, so Mbembe 
(Mbembe 2017, 323).

„Auf diesem Weg sind die neuen ‚Verdammten dieser Erde‘ jene, denen das Recht auf Rech-
te verwehrt bleibt; von denen man meint, sie sollten sich nicht rühren; die zu einem Leben 
in Einschließungsstrukturen der unterschiedlichsten Art verdammt sind – in den Lagern 
und Durchgangslagern und Haf tanstalten aller Art, von denen der Raum unserer Justiz 
und Polizei durchsetzt ist.“ (Mbembe 2017, 323)

Der Journalist Tim Neshitov stellt in seinem Artikel Achile Mbembe. Afropolitan und 
Geschwister-Scholl-Preisträger, veröffentlicht am 12. Januar 2015 in der Süddeut-
schen Zeitung, fest, dass Mbembes These, „die Welt werde nun Schwarz“, nicht 
die künftige Herrschaft der Schwarz-afrikanischen Bevölkerung voraussehe, 
sondern dass immer mehr Erdbewohner*innen so behandelt werden wie die einst 
und jahrhundertelang von Europäer*innen und Nordamerikaner*innen mit dem 
N-Wort bezeichneten Subjekte. „Je entfesselter der Kapitalismus, je krankhafter 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 173

die Digitalglobalisierung, desto schneller verwandeln sich Menschen in Objekte.“  
(Neshitov 2015, o. S.).

4.2 �Kunst als ‚Instrument‘? 

Nach der Aktion im September 2019 traf ich einige der mitwirkenden Akteur*in-
nen. Alle wollten die T-Shirts behalten und im Alleingang weiterbenutzen. Wenn 
die Gruppe begleitet von einem*einer Fotograf*in öffentliche Verkehrsmittel im 
Stadtraum nutzt, wird die Aktion – wie bereits erwähnt – als Inszenierung wahr-
genommen. Wenn die Akteur*innen jedoch ohne Begleitung in ihrem Alltag das 
T-Shirt weiternutzen, sind sie den Reaktionen allein ausgesetzt. Beweggrund 
meiner Einladung zu einem weiteren Treffen war es, ihre Ref lexionen nach der 
gemeinsamen Aktion zu hören und vor allem von ihren Erlebnissen im Alleingang 
zu erfahren.  

Im Gespräch berichteten meine Kooperationspartner*innen, Spaß an der Ak-
tion in der Gruppe gehabt zu haben. Sie waren erstaunt über die positiven Reakti-
onen von Passant*innen und ÖPNV-Nutzer*innen. Der Unternehmer Babathun-
de Agboola erzählte, alle Postkarten im Nachgang verteilt zu haben und bekannte 
sich dabei zur Verpf lichtung, Rassismus im Alltag zu bekämpfen. Von der Akti-
on erinnerte er sich sehr gut an zwei Fahrschein-Kontrolleure (beide männlich), 
die erzählten, das Wort ‚Schwarzfahrer*in‘ selber nicht zu benutzen – es solle 
auch in ihrer Ausbildung für die Bezeichnung von Nutzer*innen der öffentlichen 
Verkehrsmittel ohne Fahrkarte nicht vorkommen. Agboola betonte, er habe das 
T-Shirt nach der Aktion nicht nur weiterhin getragen, sondern zeitweise auch in 
seinem Büro ausgestellt. 

Alle Teilnehmer*innen berichteten davon, dass das T-Shirt im öffentlichen 
Raum nicht unbemerkt bleibe – manchmal vergesse man, dass man es anhabe, 
werde aber schnell durch die Reaktionen Anderer daran erinnert, die meist po-
sitiv ausgefallen seien, entweder durch ein freundliches Lächeln, ein offenes und 
lautes Lachen oder eine explizite Bemerkung. Ein Großteil der Menschen bringe 
dabei zum Ausdruck, sie mache sich keine Gedanken darüber, dass der Begriff 
rassistisch sein könne.

Der Künstler Felipe Cardozo stellte fest, dass viele ÖPNV-Nutzer*innen wäh-
rend der Fahrt in Ruhe gelassen werden und sich nicht auf Gespräche einlassen 
wollen, das T-Shirt hinterlasse jedoch einen Eindruck, der einerseits schnell wir-
ke und spontane Reaktionen auf die beinhaltete Ironie hervorrufe, andererseits 
durch das Verständnis für die Ironie länger anhaltende Ref lexionen erzeuge. 
Seiner Erfahrung nach wollen ÖPNV-Nutzer*innen nicht immer die Karte ent-
gegennehmen – das sei für ihn in Ordnung, das T-Shirt werde trotzdem wahrge-
nommen und dadurch funktioniere – für ihn auf jeden Fall – die latente Ironie als 
Strategie der Kunstaktion. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 174

Der Künstler Fernando Niño stellt in unserem Gespräch einen Bezug zum Wirt-
schaftlichen her, der mich an Achille Mbembe erinnert. Er sieht eine deutliche 
Verbindung zwischen dem Akt des ‚Schwarzfahrens‘ und der Armut sowie auch 
zwischen der Bezeichnung ‚Schwarzfahrer*in‘ und der Annahme, dass Schwarze 
Menschen und BIPoC arm seien. „Die Frage ist“ – sagt Niño, „ob ‚Schwarzfah-
rer*in‘ zu sein arm zu sein impliziert und ob arm zu sein Schwarz bzw. BIPoC zu 
sein bedeutet.“ Und genauso funktioniere institutioneller Rassismus: BIPoC wer-
den an erster Stelle kontrolliert aufgrund der Annahme, dass sie arm seien, was 
natürlich mit dem Kolonialismus in Verbindung stehe, ergänzt Niño. 

Mich persönlich hat diese gemeinsame Aktion von der Angst befreit, Teil-
nehmende einer Gefahr auszusetzen. Die Aktion war gewiss auch amüsant, alle 
hatten sie mit Humor gesehen und waren gut gelaunt – T-Shirt-Tragende wie ÖP-
VN-Nutzer*innen. Ein paar Wochen später traf ich Mnyaka Sururu Mboro allein, 
der das Gruppentreffen nicht wahrnehmen konnte. Mich interessierte es im Ge-
spräch zu erfahren, wie er die Aktion selbst erlebt hatte und welche Erinnerungen 
von der Durchführung der Aktion ihn noch begleiteten. Darüber hinaus wollte 
ich vor allem erfahren, wie das T-Shirt wahrgenommen wird, wenn er es aus ei-
gener Initiative anzieht – was er als Vorhaben ankündigte – und damit im Stadt-
raum herumläuft, was er dabei beobachtet und ob er in seinen Beobachtungen 
bestimmte Reaktionen erkennen könne. Im Allgemeinen stellte Mboro fest:

„Wenn ich in der U-Bahn oder im Bus bin, falle ich schon aufgrund meiner Hautfarbe 
auf, egal, wie ich angezogen bin. Alle gucken hin. Die bösen Blicke sind schon da, ohne 
irgendein spezielles T-Shirt. Wenn ich das T-Shirt von deinem Projekt anhabe, habe ich 
beobachtet, dann ist die Aufmerksamkeit auf das T-Shirt fokussiert und die Leute ma-
chen ein anderes Gesicht – nicht mehr ein böses Gesicht, komischerweise, sondern... eine 
Mischung aus einer Art Freude und Neugier.“

Mboro erzählt von einigen konkreten Erfahrungen. Eine Dame in der U-Bahn, 
beispielsweise, lobte sein T-Shirt und fragte mit einem Lächeln im Gesicht, ob 
er wirklich nicht bezahlt hätte. Darauf antwortete Mboro, es sei egal, ob er zahle 
oder nicht, er bleibe immer ein ‚Schwarzfahrer‘. Nach ihrem Kommentar, es gebe 
in der Tat viele Afrikaner*innen, die ‚schwarzfahren‘, versuchte Mboro mit einem 
provozierenden Gespräch, sie für die Situation Schwarzer Menschen zu sensibili-
sieren. Schwarze Menschen bekommen nur schwer Arbeit, weil sie Schwarz sind, 
und wenn, dann nur in der Küche oder zum Putzen und sie werden unterbezahlt. 
Die Dame beschwerte sich über die Mafia, die Schwarze Menschen ausbeute, und 
schob das Problem auf Mafiabanden, überzeugt davon, dass etwas dagegen ge-
macht werden müsse. Mboro wollte auf Rassismus und Kolonialismus als Ursa-
che zu sprechen kommen und versuchte es weiter mit der provozierenden Bitte, 
nichts dagegen zu machen, denn sonst würden Schwarze Menschen keine Arbeit 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 175

mehr bekommen. Aber leider wurde das Gespräch in diesem Moment unterbro-
chen. Die Dame verabschiedete sich freundlich, weil sie aussteigen musste. 

Am effektivsten fand Mboro seine Kneipenbesuche, denn dort hatte er Zeit 
genug, sich mit den Anwesenden auszutauschen. Er ging oft mit dem T-Shirt in 
eine Kneipe, die überwiegend von deutschen Personen besucht wird. Dort wurde 
er einmal auf sein T-Shirt mit dem Hinweis angesprochen, er sei nicht wirklich 

‚Schwarzfahrer‘, er habe sicher eine Monatskarte, „weil Flüchtlinge immer eine 
Fahrkarte vom Senat bekommen.“ Auf seine Erklärung, er sei kein Gef lüchteter, 
folgte die Aussage, er würde dann „alles“ vom Jobcenter bekommen. Mboro setz-
te dann auf Provokation und erklärte, nichts vom Jobcenter bekommen zu kön-
nen, weil er keine Aufenthaltserlaubnis hätte. „Wir leben hier schwarz und fahren 
schwarz und wenn wir einen Job finden, dann arbeiten wir auch schwarz“, fügte 
er hinzu. Einige der am Gespräch beteiligten Kneipenbesucher*innen schimpf-
ten über seine Frechheit. Andere spendierten ihm ein Getränk und unterhielten 
sich ‚kumpelhaft‘ mit ihm weiter. Das Gespräch drehte sich anschließend um 
die Frage, ob sie auch so ein T-Shirt tragen würden, ob damit eine Unterstützung 
von Beförderungserschleicher*innen zum Ausdruck gebracht werde und ob diese 
ohne Fahrkarte fahren, weil sie es wollten oder weil sie nicht bezahlen könnten. 
Argumente wie die, dass ‚sie‘ zufrieden sein sollten, weil ‚sie‘ hier in Deutschland 
gut leben könnten, seien immer wieder vorgekommen. 

Mboro kam mehrmals in die Kneipe und unterhielt sich erneut mit den sie-
ben Personen des ersten Gesprächs, die zwischen 40 und 70 Jahre alt waren. An 
einem weiteren Abend sprach Mboro vom deutschen Kolonialismus. Gängige 
Gegenargumente habe er anfangs zu hören bekommen: Deutschland hätte keine 
Kolonien gehabt, Franzosen und Briten wären viel schlimmer gewesen usw. Aber 
im Gesprächsverlauf hätten die Diskutant*innen angefangen, aufmerksam und 
interessiert zuzuhören. Bei einem weiteren Besuch sprachen sie Mboro darauf an, 
dass sie ihn im Fernsehen gesehen hatten. An Mboros Frage, worum es in seinem 
Fernsehauftritt gegangen sei, schloss sich eine weitere Diskussion an, denn dort 
wurde die Umbenennung der Lüderitzstraße im Afrikanischen Viertel themati-
siert, die Mboro im Rahmen seiner Arbeit mit Berlin Postkolonial e.V. anstrebt. 
Die Diskussion sei polemisch gewesen, erinnert sich Mboro. Einige hätten gleich 
gefragt, was es solle, die Straße umbenennen zu wollen und fanden es absurd, sich 
damit zu beschäftigen. Andere hätten davon gesprochen, Freunde in Namibia zu 
haben und freuten sich sogar darüber, dass dort auch Deutsch gesprochen wird. 
Als Hauptargument gegen eine Umbenennung hätten die Kneipenbesucher*in-
nen den bürokratischen Aufwand genannt, den die Umbenennung mit sich brin-
gen würde, beispielsweise, dass die in dieser Straße lebenden Menschen alle ihre 
Ausweise im Amt ändern lassen müssten. Sie hätten aber auch keine Beanstan-

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 176

dung an der Person Lüderitz58 gehabt und fanden es gut, dass er Südwestafrika 
gründete – er habe viele Kirchen und Schulen dort bauen lassen. Die hinterhältige 
und menschenverachtende Art und Weise, wie Lüderitz fünf Mal so viel Fläche er-
warb wie mit Nama-Landbesitzern vertraglich festgehalten, als ‚Meilenschwindel‘ 
bekannt, hätten sie nicht gekannt oder ausgeblendet. Aber vor allem hätten ihre 
Aussagen verdeutlicht, dass die missionarische und zivilisierende Erzählung von 
Religion und Bildung als Rechtfertigung kolonialistischer Gewalt bis heute er-
folgreich fungiert. Mboro interessierte die Frage, ob seine Gesprächspartner*in-
nen vor der Fernsehsendung bereits wussten, wer Lüderitz war. Die Antwort war, 
dass keine*r von ihnen diese Person kannte. Und als Mboro den Völkermord in 
Afrika ansprach, hätten alle Anwesenden die Meinung vertreten, dieser sei brutal 
und schrecklich gewesen. Sofort wollten sich aber Mboros Gesprächspartner*in-
nen vom Völkermord mit der Aussage distanzieren, sie hätten heutzutage nichts 
damit zu tun, dies liege in der Vergangenheit, worauf Mboro erwiderte: „Sie ha-
ben viel damit zu tun, Sie wollen die Lüderitzstraße nicht umbenennen lassen.“ 
Darüber mussten sie nachdenken, ergänzte Mboro und betonte: 

„Also wenn ich das T-Shirt anhabe, dann komme ich mit sehr vielen Leuten ins Gespräch. 
Ich werde auch immer wieder gefragt, ob ich noch welche habe. Was ich toll finde ist, 
dass ich damit ins Gespräch kommen und dann über Kolonialismus sprechen kann. Viele 
haben sogar Verständnis für das Thema Kolonialismus gezeigt. Ich habe sie zum Nach-
denken gebracht.“

Mboro fügt hinzu, er gehe gern mit dem T-Shirt in Kneipen. Auf der Straße kön-
ne er niemanden stoppen und eine Unterhaltung anfangen, in der U-Bahn könne 
er schon mit den Menschen sprechen, aber oft müssen sie dann in der nächsten 
Station aussteigen und das Gespräch unterbrechen. In der Kneipe sei es anders, da 
spreche er mit sehr vielen verschiedenen Personen, sogar auch mit Akademiker*in-
nen. Manche wundern sich, dass er sogar stolz sei, das T-Shirt zu tragen. Einer, der 
ein solches T-Shirt in kleiner Größe haben wollte, habe einmal gesagt: „Wissen Sie 
was, mein Enkelkind ist auch Schwarz. Sein Vater kommt aus Ghana. Kommen Sie 
auch aus Ghana?“ Mboro antwortete, er komme aus Tansania, der früheren Kolonie 
Deutsch-Ostafrika. „Da hat er sein Gesicht geändert“ – erzählte Mboro.  

58 � Adolf Lüderitz (1834-1886), Begründer der Kolonie „Deutsch-Südwestafrika“. Als ‚Meilenschwin-
del‘ ist sein Betrug beim Landerwerb in den 1890er-Jahren im heutigen Namibia bekannt, als 
er seinen Vertragspartner (einen Führer des Volkes der Nama) glauben ließ, die im Vertrag 
festgehaltenen verhandelten Meilen seien englische Meilen (ca. 1,6 Km), anschließend jedoch 
deutsche Meilen (ca. 7,5 Km) beanspruchte. Aus diesem Grund bekam Lüderitz den Spitznamen 
Lügenfritz (Götzke 2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 177

An dieser Stelle musste ich Mboro fragen, wie er die Verbindung zwischen dem 
T-Shirt und seinen Unternehmungen in Berlin Postkolonial e.V. sehe. Für Mboro ist 
das mit dem Aufdruck SCHWARZFAHRER*IN bedruckte T-Shirt ein Instrument.

„Man kann darüber sprechen, wie rassistisch was gewesen ist. Sie können dann wirklich 
sehen, weil sie sonst das Rassistische an ihren Handlungen überhaupt nicht sehen. Man-
che sagen zu der Postkarte: ‚Der junge Mann auf dem Bild ist sogar schön, ne?‘ Diese Ver-
bindung von dem Begrif f ‚Schwarzfahrer‘ zu dem Rassismus und dann die Möglichkeit, 
über Kolonialgeschichte zu reden... Ich versuche zu zeigen, was fremde Bezeichnungen 
bewirken, oder ich kombiniere es zum Beispiel mit der M-Straße, die wir umbenennen 
lassen wollen. Was ist eine fremde Bezeichnung? Genauso wie das Wort ‚Schwarzfahrer‘.

Nicht mal Akademiker*innen können sehen, warum das rassistisch ist. Aber wenn ich 
das in Kombination mit der M-Straße anspreche oder mit dem N-Wort, dann sieht man 
die Verbindung. Manche haben das sogar notiert. Dann ist es für mich ein ganz gutes In-
strument, um über Rassismus ins Gespräch zu kommen. Es ist schwer über Rassismus zu 
sprechen, aber mit dem T-Shirt geht es. Dann zeigen die Leute Interesse und dann sagen 
sie ‚Ah ja‘, aber sonst...“

5. Grenzen und Risiken der Resignifizierung als Strategie  
des Widerstandes

„Wir leben also keineswegs in einem postrassistischen Zeitalter, in dem Fragen der Erin-
nerung, der Gerechtigkeit und der Versöhnung gegenstandslos wären.“ – Achille Mbembe 
(Mbembe 2017, 315)

Durch Begriffe wie ‚Schwarzfahrer*in‘ wird Menschen eine gesellschaftliche Rol-
le zugewiesen, die sich topografisch gesehen nicht auf der menschlichen Ebene 
befindet. Mit Frantz Fanon würde ich sagen: eine gesellschaftliche Rolle, die sie 
als Nicht-Menschen oder Untermenschen verortet. ‚Schwarzfahrer*in‘ versetzt 
Menschen in eine unterlegene Beziehung zu den Anderen und Mächtigen (den 
Sprechakt Aussprechenden) innerhalb der Topografie unserer gesellschaftlichen 
Beziehungen, die ich mit dem Begriff Biatopie beschreibe. 

Ich unternahm den Versuch, die Bezeichnung ‚Schwarzfahrer*in‘ als illoku-
tionären Sprechakt zu betrachten. Was passiert, wenn ‚Schwarzfahrer*in‘ als 
perlokutionärer Sprechakt betrachtet wird, d.h. als ein Sprechakt, der bestimmte 
Effekte oder Wirkungen produziert, die nicht mit dem Sprechakt selbst identisch 
sind, sondern sich als Folge des Sprechaktes ereignen?

Judith Butler stellt fest, dass der Name uns zwar sozial konstituiere, aber dass 
unsere soziale Konstitution stattfinde, ohne dass wir uns ihrer überhaupt bewusst 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 178

seien. Dass wir unseren Namen bzw. dem damit konstituierten Selbst mit Freude 
oder Schrecken begegnen können zeige, dass wir Distanz zu dem uns gegebenen 
Namen bewahren. Und diese Distanz verdeutliche, dass die Macht des Namens, 
uns gesellschaftlich zu konstituieren, nicht von unserer Aneignung desselben 
bestimmt werde – der erhaltene Name könne uns selbst gleichgültig sein (Butler 
1998, 55). Hier träfen wir auf den Wendepunkt der sprachlich gesellschaftlichen 
Konstitution. Benennen heiße, Macht zu artikulieren. Der Name eröffne uns die 
Möglichkeit der sozialen Existenz. Diese Macht sei jedoch einerseits unabhängig 
vom sprechenden Subjekt, weil sie nicht vom sprechenden Subjekt selbst ausge-
he, sondern als Einreihung in eine Sprechgemeinschaft erfolge, andererseits un-
abhängig vom konstituierten Subjekt, dem die sprachliche Konstitutionsmacht 
indifferent sein könne. Das rassistische Sprechen habe dementsprechend weder 
Anfang noch Ende mit dem sprechenden Subjekt, dessen Macht über das, was er 
sagt, nicht souverän sei, erfolge ohne eine ref lexive Aneignung des konstituierten 
Subjekts und vollziehe sich durch die Anrufung der Konvention im Sinne einer 
Einreihung in eine Sprechgemeinschaft (Butler 1998, 53-61, 128-129). 

Konkret angewendet auf den Begriff im Spiel heißt das: Wenn ‚Schwarzfah-
rer*in‘ als perlokutionärer Sprechakt betrachtet wird, d.h. als ein Sprechakt, des-
sen Wirkungen sich als Folge des Sprechaktes ereignen und nicht mit ihm eins 
sind, dann übersteigt die Aussage ‚Schwarzfahrer*in‘ die Macht des sprechenden 
Subjektes (eines*einer Kontrolleur*in beispielsweise) und agiert unabhängig von 
ihm*ihr, aber vor allem unabhängig vom dadurch sozial konstituierten Subjekt. 
Das sprechende Subjekt kann die Bedeutung seiner Aussage nicht kontrollieren 
und die entstandene Lücke zwischen dem Sprechakt selbst und seinen Wirkun-
gen impliziert, dass die Wirkungen unterschiedlich ausfallen können, so dass 
das konstituierte Subjekt, die*der ‚Schwarzfahrer*in‘, vielleicht schockiert durch 
diese Benennung, über die Möglichkeit verfügt, sich die Benennung anzueignen, 
diese umzukehren oder zu rekontextualisieren.  

„Dass die Sprache ein Trauma in sich trägt, ist kein Grund, ihren Gebrauch zu untersagen. 
Es gibt keine Möglichkeit, Sprache von ihren traumatischen Ausläufern zu reinigen, und 
keinen anderen Weg, das Trauma durchzuarbeiten, als die Anstrengung zu unternehmen, 
den Verlauf der Wiederholung zu steuern. Vielleicht ist das Trauma ja eine merkwürdige 
Ressource und die Wiederholung ein zwar ärgerliches, jedoch vielversprechendes Instru-
ment. Schließlich ist jede Benennung durch einen anderen traumatisch, weil diese Hand-
lung meinem Willen vorausgeht und mich in eine sprachliche Welt versetzt, in der ich erst 
beginnen kann, meine Handlungsmacht auszuüben.“ (Butler 1998, 66)

Ein gutes Beispiel dafür ist Achille Mbembes Verwendung des N-Wortes als eine 
Bezeichnung, die ihm von anderen gegeben worden ist, die er sich jedoch aneignet 
und als Analysekategorie verwendet, um ausgehend von der Identifizierung „Ich 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 179

bin ein [mit dem N-Wort bezeichnetes Subjekt]“ (Mbembe 2017, 277) den rassisti-
schen Zusammenhang seiner Entstehung zu entlarven und Implikationen in der 
aktuellen Weltordnung zu erforschen. 

Butler sieht Grenzen und Risiken der Resignifizierung diskriminierender 
Sprechakte als Strategie des Widerstandes in dem Unterschied zwischen der 
Verwendung und der Erwähnung von Namen oder Begriffen. „Der liberale Bezug 
auf diese Begriffe, als würde man sie nur erwähnen, ohne sie zu gebrauchen, 
kann also die Struktur der Verleugnung stützen, die die verletzende Zirkulation 
ermöglicht.“ (Butler 1998, 66) Auf der anderen Seite bestehe die Möglichkeit, so 
Butler, den Ausdruck zu erwähnen und zeitgleich zu verwenden, so dass bestimm-
te Wirkungen erzeugt werden können und die Ref lexion – im Gegensatz zu der 
Unref lektiertheit eines sicheren Gebrauchs – in den Vordergrund gestellt werde. 
Dies bedeute nicht, dass Namen oder Ausdrücke ihre Macht zu verletzen verlieren, 
aber diese Macht tritt ins Blickfeld und kann in Frage gestellt werden. Das Setzen 
der Kraft des Sprechaktes gegen die Kraft der Verletzung löse den Sprechakt aus 
seinem früheren Kontext heraus und verleihe ihm eine Handlungsmacht, die, da 
hergeleitet von der Verletzung, ihr entgegentritt. Namen oder Ausdrücke werden 
durch eine solche Wiederaneignung „wirkungskräftig und arbiträr, widerständig 
und offen für weitere Verwendungen.“ (Butler 1998, 70, 158-159). 

Wie bereits erwähnt beinhaltet das Kunstprojekt SCHWARZFAHRER*IN 
auch die Möglichkeit, dass sich ÖPVN-Nutzer*innen beteiligen und Vorschläge 
für ein neues, nicht rassistisches Wort für Beförderungserschleicher*in einrei-
chen. Die Vorschläge werden in einer Online-Datenbank gesammelt. Der Wunsch, 
im alltäglichen Sprachgebrauch auf diskriminierende Ausdrücke zu verzichten, 
wird damit betont, die Herauslösung des Begriffs ‚Schwarzfahrer*in‘ aus seinem 
ursprünglichen Kontext dezidiert angedeutet. 

Die geringe Beteiligung an der Online-Datenbank (www.schwarzfahrer-in.
de)59 deutete ich als ein klares Zeichen dafür, dass (anders als beim N-Wort) bis-
her kein verbreitetes Bewusstsein über den rassistischen Bedeutungsgehalt der 
Bezeichnung ‚Schwarzfahrer*in‘ besteht. Meine Deutung steht auch im Zusam-
menhang mit den durch die Aktion gesammelten Erfahrungen: Ich erinnere mich 
beispielsweise an ein Gespräch in der S-Bahn während unserer gemeinsamen Ak-
tion im September 2019 zwischen Mnyaka Sururu Mboro und einer alten Dame, in 
dem sie auf die etymologische Herkunft des Wortes als eine Art Garantie gegen 
jede mögliche rassistische Konnotation hinwies. 

Die Kunstaktion SCHWARZFAHRER*IN macht sich das kritische Potenzial 
der Sprache zu eigen, um diesem Zustand des mangelnden Bewusstseins ent-
gegenzutreten. BIPoC resignifizieren den Begriff, indem sie ihn als Aufdruck 

59 � Nach dem Projekt habe ich den Link zur Datenbank abgeschaltet. Sollte die Kunstaktion im 
ÖPVN erneut stattfinden, was nicht ausgeschlossen ist, werde ich diese abermals aktivieren.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 180

eines T-Shirts wie eine Selbstbezeichnung tragen, unabhängig davon, ob sie die 
damit zum Ausdruck gebrachten Vorurteile als Instrument zur Eröffnung län-
gerfristiger gesellschafts- und kolonialkritischer Gespräche – wie Mnyaka Sur-
uru Mboro – oder als kurze, ironische Impulse für spontane Reaktionen – wie 
Felipe Cardozo feststellt – verkörpern. In jedem Fall entlarvt die dadurch erfolgte 
Resignifizierung der Vorurteile gegenüber BIPoC mit ihren Grenzen und Risiken 
eine gesellschaftliche Schief lage, die hinterfragt werden muss. Ob die Verkörpe-
rung der Vorurteile für Betroffene eine Wiederholung der Verletzung bedeutet, 
kann nicht ausgeschlossen werden. Ob sie als Denkanstoß dient und Biatopien 
aufdeckt, nicht garantiert werden. Doch die Gegenwart wird nicht in Ruhe gelas-
sen, so lange „tatsächliche oder vermeintliche Unterschiede zwischen Menschen 
zum Grund der Abwertung [...] gemacht werden“ (Holz 2014, o. S.), solange wir in 
keinem „postrassistischen Zeitalter“ leben, „in dem Fragen der Erinnerung, der 
Gerechtigkeit und der Versöhnung gegenstandslos wären.“ (Mbembe 2017, 315). 
Und darin besteht die Macht der Kunst.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWARZFAHRER*IN 

Kunstaktion im öf fentlichen Raum  

On going, 2019-

In Zusammenarbeit mit  

Babatunde Agboola 

Felipe Cardozo 

Karoline-Zaida Horstmann 

Sead Husic 

Mnyaka Sururu Mboro 

Fernando Niño und  

Claudia Zea-Schmidt

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE  

[Lasst uns den 12. Oktober umbenennen] 

On going, 2019-

Ausstellungsansicht  

MORE PLANETS LESS PAIN. Konstellationen Künstlerischer Forschung 

Kunsthalle Erfurt, 2022

RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE  

Kurze Version (5 min)

https://vimeo.com/608298538

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005 - am 14.02.2026, 11:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

