
300

Parsifal zu, deren Finale das Ende des ersten Teils von Kirche der Angst markiert und 
zur Messfeier überleitet. Mit der Referenz auf Parsifal ist der Kern von Schlingen-
siefs kunstdramatischem Krankheitsnarrativ aufgerufen, das die Wagner’sche Musik 
für die Entstehung seiner Krebserkrankung mitverantwortlich macht. Entsprechend 
bleibt dem von Kolosko und Müller verkörperten Gralskönig, der als ein Double des 
kranken, leidenden Künstlers gelesen werden kann, die ersehnte Erlösung verwehrt.

In Kirche der Angst spaltet sich Schlingensief in multiple Medien auf : Die ihn dar-
stellenden Schauspieler treten neben Video- und Tonbandaufnahmen. Schlingensiefs 
Bericht von der Diagnose, der zu Beginn der Aufführung als O-Ton zu hören ist, 
erfährt im Verlauf des Theaterstücks mehrere Reprisen : Der Text wird von Carsten-
sen und Winkler wiederholt und damit, gleichsam veräußerlicht, postdramatisch als 
(Text-)Material ausgestellt.

Ausgestellt wird ebenso das Thorax-Röntgenbild des Autor-Regisseurs. In ein 
Schaugefäß eingelassen, macht es das beschädigte Innere von Schlingensiefs Körper 
sichtbar und seine Versehrung als Stigma anschaulich. Als bio-object fügt sich die in 
Kirche der Angst prominent in Szene gesetzte Röntgenbild-Monstranz in die Reihe 
der Schlingensief ’schen Bühnenstellvertreter ein. Ihre hieratische Aufladung macht 
sie zu einem Sinnbild für die Sakralisierung des Künstlers, der sich als Märtyrer 
und Heiliger präsentiert. Mit dem Bekanntwerden von Schlingensiefs Erkrankung, 
seinen öffentlichkeitswirksamen Auftritten und autothanatografischen Arbeiten setzt 
in der Rezeption eine kunstreligiöse Überhöhung des Künstlers ein, die nach dessen 
Tod fortgeschrieben wird – beispielsweise durch Hegemann, der Schlingensief als 
Wundertätigen und ›Heiligen der Demokratie‹ promotet.

3.2  »Requiem für einen Untoten«452

Im zweiten Teil von Kirche der Angst tritt der kunst- und künstlerdramatische Ge-
halt der Schlingensief ’schen Theaterinszenierung in aller Deutlichkeit zutage. Die 
hier dargebotene Messfeier zelebriert, angelehnt an das römisch-katholische »Trau-
erhochamt«453, die Auferstehung des Künstlers durch die Kunst. Mit ihr inszeniert 
Schlingensief die kunstreligiöse Apotheose seiner selbst durch die aus Schauspielern 
und Theaterzuschauern gleichermaßen bestehenden ›Kirchengemeinde‹. Dabei stellt 
der Autor-Regisseur verschiedene Künstlerbilder und Kunstdiskurse zur Disposition, 
die sich auf den autobiografisch aufgeladenen Konnex von Kunst, Leiden und Tod 
beziehen. Wieder tauchen Bilder des kranken Künstlers auf, die den Messteil mit 
der zuvor episodisch erzählten Krankengeschichte kurzschließen. Im Bühnenauftritt 
Schlingensiefs begegnet uns der Künstler schließlich, ›auferstanden‹, in der Rolle des 
Propheten und Priesters.

452 	 Höbel 2008.
453 	 Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


301

Während die katholische Liturgie dem Bühnengeschehen als formales Gerüst 
dient454 – was Schlingensief zugleich Gelegenheit bietet, sich an seiner katholischen 
Sozialisation abzuarbeiten –, ist der die Theatermesse inhaltlich bestimmende Dis-
kurs grundlegend von Joseph Beuys und seinem künstlerischen Kosmos geprägt. Ins-
besondere Beuys’ Reflexion über Sinn und Wert des Leidens findet Eingang in das 
Fluxus-Oratorium. Das zweite grundlegende Bezugsfeld bildet in Kirche der Angst 
der Rekurs auf die Kunstbewegung Fluxus. Hierbei fungieren, wie zu zeigen sein 
wird, die autoreferenziellen, um Versehrung kreisenden Arbeiten von George Maciu
nas ebenso wie seine religiös-rituell geprägten Performances als implizite Vorbilder.

Im Folgenden will ich Schlingensiefs intermedialen Bezügen auf Beuys und Flu-
xus nachgehen und darlegen, welche Rolle sie als Referenzfolie des um Krankheit, 
Sterben und Tod kreisenden Kunst- und Künstlerdramas spielen. Anschließend gilt 
es, den leibhaftigen Bühnenauftritt des Autor-Regisseurs in der Transsubstantiati-
onsszene, also auf dem Höhepunkt der Theatermesse, in den Blick zu nehmen : Wel-
che Bedeutung hat Schlingensiefs Selbstinszenierung als Künstlerpriester für den 
Kunstdiskurs in Kirche der Angst ?

3.2.1  »Der größte Fluxus überhaupt« – Bezüge auf Fluxus

Indem Schlingensief Kirche der Angst als Fluxus-Oratorium bezeichnet, stellt er sein 
Theaterstück explizit in die Tradition der Fluxus-Bewegung. Zwei von der Forschung 
bislang übersehene Bezugsfelder, an die der Autor-Regisseur mit Kirche der Angst an-
knüpft, sollen im vorliegenden Kapitel in den Fokus rücken : der Konnex von Fluxus 
und Krankheit einerseits, die als Flux Rites bezeichneten rituell aufgeladenen Per-
formances der Fluxus-Bewegung andererseits. Zuerst werde ich an exemplarischen 
Arbeiten von George Maciunas darlegen, welcher Stellenwert den Themen Krankheit 
und Versehrung im Leben und Werk des Fluxus-Initiators zukommt. Dabei soll er-
sichtlich werden, dass Maciunas im Ausstellen und künstlerischen Aufbereiten seiner 
Leidenserfahrungen als Vorläufer und Vorbild Schlingensiefs fungiert.

Mit der Aufführung seiner Flux Mass in der Voorhees Chapel der Rutgers State 
University of New Jersey im Jahr 1970 läutet Maciunas eine Serie von Performan-
ces ein, die eine ausgeprägte rituelle Dimension auszeichnet. Ebenjene Fluxus-Messe 
und die kurz vor Maciunas’ Tod im Jahr 1978 zelebrierte Flux Wedding werde ich ge-
nauer in den Blick nehmen, um sie Kirche der Angst vergleichend gegenüberzustellen. 
Abschließend ist zu diskutieren, ob sich Schlingensiefs Kunst- und Künstlerdrama 
tatsächlich – wie dies etwa Carl Hegemann behauptet – als genuines Fluxus-Ereignis 
begreifen lässt.

454 	 Mit Schlingensiefs Adaption des Liturgieablaufs setzt sich ausführlich Johanna Zorn ausei-
nander ; siehe Zorn 2017, S. 155–166.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302

3.2.1.1  »I’ve always been sick« – 
Krankheit im Werk von George Maciunas

Den Arbeiten von Fluxus eignet ein oftmals auf Spiel und Witz abzielender Charak-
ter – ein, um Maciunas zu zitieren, »humour value«455. Der Gründer des Fluxus-Kol-
lektivs erklärt Humor zum Hauptanliegen der von ihm koordinierten Kunstbewe-
gung : »I think it’s good, inventive gags. That’s what we’re doing.«456 Dass Fluxus 
jedoch nicht nur aus skurrilen Konzerten und Performances, »Editionen amüsan-
ter Schachteln und Objekte in ausgefallenem Design«457 besteht, lässt sich just an 
Maciunas’ Beispiel eindrücklich belegen. Autobiografisch geprägte Arbeiten, die sich 
mit Krankheit und Schmerz auseinandersetzen, zeugen von seinem Anliegen, per-
sönliches Leiden künstlerisch zu verarbeiten.458 Gemäß dem Anspruch, Leben in 
Kunst zu überführen, transformiert Maciunas auch seine Erfahrungen des Krank- 
und Versehrtseins in Kunst.

Gesundheitliche Beschwerden spielen im Leben des 1931 in Litauen geborenen 
Künstlers, der mit den Eltern 1944 erst nach Deutschland und 1948 in die USA 
emigriert, eine signifikante Rolle. Als Kind verbringt er mehrere Jahre in Sanatorien : 
Im Kleinkindalter erkrankt er an Tuberkulose. Maciunas ist neun Jahre alt, als ihm 
ohne Betäubung der Blinddarm entfernt wird – ein traumatisches Erlebnis.459 Als 
Erwachsener leidet er an Asthma, ferner setzen ihm wiederkehrende Magengeschwü-
re zu. »[H]e seemed to survive on pills, inhalators, and self-administered injections of 
cortisone«, berichtet die mit ihm befreundete Kunsthistorikerin Barbara Moore.460 
1978 wird dem Künstler Leber- und Bauchspeicheldrüsenkrebs diagnostiziert. Die 
Erkrankung ist so weit fortgeschritten, dass der 46-Jährige ihr noch im selben Jahr, 
binnen weniger Monate, erliegt. »There will be a lot of pictures of me sick«, erklärt 
Maciunas dem Freund und Filmemacher Jonas Mekas kurz vor seinem Tod. »I have 
always been sick.«461

Mit Zefiro Torna or Scenes from the Life of George Maciunas (1992) setzt Mekas 
dem Künstler ein filmisches Denkmal.462 Bezeichnenderweise kreisen Mekas’ Tage-

455 	 George Maciunas, in : G. Maciunas / Miller 1990, S. 231.
456 	 Ebd., S. 232.
457 	 A. Hansen 1991, S. 121.
458 	 Mit der Bedeutung von Disability innerhalb der Fluxus-Bewegung, besonders mit Blick auf 

George Maciunas, beginnen sich jüngste Forschungsbeiträge zu befassen ; siehe Trojańska 
2019 und Chamberlain 2021.

459 	 »I still remember : I was screaming consistently during the whole operation. It was during 
the war, and the appendix was about to break, so they said it was no time to go to [the] hos-
pital, and they just cut it. And they had no penicillin. They were afraid it would burst any 
minute. You know, for a little kid, cutting your stomach … They tied me to the table with 
belts, and they cut it out. And I never passed out. That was the worst of it« ; Maciunas, zit. 
nach Mekas, in : Zefiro Torna 1992, Min. 13 : 38–14 : 08 (Transkription der Verfasserin).

460 	 Moore 1982.
461 	 Zit. nach Mekas, in : Zefiro Torna 1992, Min. 28 : 06–28 : 11 (Transkription der Verfasserin).
462 	 Zefiro Torna 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


303

buchnotizen, die die Filmbilder per Voiceover begleiten, vornehmlich um Maciunas’ 
Krankengeschichte. Der Dokumentarfilm endet mit verwackelten Aufnahmen aus 
dem University Hospital Boston : Im Krankenhausbett liegend, lächelt der sterbens-
kranke Künstler müde in die Kamera – »he was an image of sickness and weak-
ness.«463 Auch in der von Emmett Williams und Ann Noël herausgegebenen Publi-
kation Mr. Fluxus (1997), in der sich Familie, Freunde und Wegbegleiter an Maciunas 
erinnern, wird wiederholt das Bild des kranken Künstlers gezeichnet, der trotz – oder 
wegen – seiner Leiden schöpferisch tätig ist.464 »A court jester cast in a tragic role, 
he laughed at himself, and provoked others to laughter, poking fun at the incurable 
illnesses and painful realities that afflicted him throughout most of his relatively 
short life«, ist über Maciunas in der von Williams verfassten Einleitung zu lesen.465 
Williams porträtiert den Künstler als tragikomische Figur, in der die Rolle des Spaß-
machers und diejenige des exemplary sufferer miteinander verschmelzen. Hier wie 
in anderen Charakterisierungen von Maciunas kommen Motive der schicksalhaft 
bedrohten Künstlerexistenz zum Tragen, es werden Konfigurationen des Melancho-
likers und Künstlermärtyrers aufgerufen, der in einer ebenso heroischen wie tragi-
schen Geste aus persönlichem Leid ästhetischen Mehrwert zu generieren vermag, 
ehe er seinen Qualen – der unheilbaren Krankheit – erliegt. Die Rezeption koppelt 
Maciunas’ künstlerische Identität grundlegend an seinen Krankheitsstatus.466 Dies 
trifft auch auf Schlingensief zu : Nach dem Öffentlichmachen seiner Krebserkran-
kung läuft der Autor-Regisseur unter dem Label des ›kranken Künstlers‹, der seine 
Leidenserfahrungen zur Grundlage künstlerischen Schaffens macht.

Das 1962 verfasste Solo for Sick Man liefert ein sprechendes Beispiel dafür, wie 
persönliche Krankheitserfahrungen Eingang in Maciunas’ Kunst finden. Die Par-
titur, die sich an George Brechts event scores anlehnt, besteht aus einer Liste von 
Handlungsanweisungen, die zum einen auf Erkältungssymptome hinweisen (etwa 
»cough«, »spit«, »sniff deeply & swallow«), zum anderen therapeutische Gegenmaß-
nahmen umfassen (»swallow pill«, »use nebulizer-vaporiser«, »put drops into nose«). 
Mithin erklärt Maciunas das Husten und Naseputzen ebenso wie das Einnehmen 
von Tabletten und das Gurgeln mit Hustensaft zu musikalischen und gestischen 
Elementen einer Choreografie, in deren Zentrum der kranke Körper steht. Damit 

463 	 Ebd., Min. 27 : 44–27 : 47 (Transkription der Verfasserin). Vgl. auch Sehl 2019, S. 59.
464 	 Williams / Noël 1997.
465 	 Williams 1997, S. 8.
466 	 Dorothee Richter sieht die Konstitution künstlerischer Identität via Krankheit und Tod 

vornehmlich Künstlerinnen vorbehalten : »[K]unsthistorische Erzählungen überhaupt brin-
gen als paradigmatische Matrix Krankheit und Tod mit der Position der Künstlerin in Zu-
sammenhang. Die Kunstgeschichtsschreibung scheint als Subtext zu suggerieren, dass nur 
eine tote oder todkranke Künstlerin eine ›wirkliche‹ Künstlerin sei« ; Richter 2012, S. 377. 
Es mag daher kein Zufall sein, dass nach Maciunas’ Tod seine Praxis des Crossdressing, 
die er in den letzten Lebensjahren offen auslebte, herausgestrichen wird. Dieserart nähert 
sich Maciunas’ Künstlervita, in der Engführung von Frau- und Kranksein, der von Richter 
gemachten Beobachtung an.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304

entspricht Solo for Sick Man dem Konzept der »everyday actions«467, demzufolge 
jede noch so alltägliche Handlung, in diesem Falle diejenige eines Kranken, Kunst 
sein könne. Wer mit Maciunas’ Biografie vertraut ist, mag die Partitur zugleich als 
eine Alltagsbeschreibung des chronisch Kranken und dementsprechend als Künstler
selbstbildnis lesen.

Auch die Arbeit One Year fungiert als Selbstporträt. Sie setzt sich aus dem Ver-
packungsmaterial der von Maciunas im Laufe eines Jahres konsumierten Produkte 
zusammen, thematisch sortiert und zu hohen Stapeln aufgetürmt. In der Installati-
on von 1973 /74 stapeln sich neben Konserven, Getränkedosen und -kartons, Plas-
tikbechern, Eiweiß- und Milchpulververpackungen allerlei Arzneimittelschachteln 
und -fläschchen. One Year gibt nicht allein Aufschluss über Maciunas’ einseitige 
Ernährung – ein ausgeprägtes Faible für preiswertes Convenience-Food ist festzustel-
len.468 Sie bildet ebenso seinen Medikationsplan ab. Der chronisch kranke Künstler 
ist demnach auf eine beträchtliche Menge an Injektionsampullen von Adrenocorti-
cotropin und Isoprenalin, auf Dosieraerosole und Aerosolbehälter, schleimhautab-
schwellende Nasentropfen und auf diverse Schmerz- und Fiebermittel angewiesen ; 
außerdem nimmt er Präparate gegen Bluthochdruck und Magenprobleme ein und 
behandelt mit Shampoos und Cremes seine Psoriasis. »[H]e was taking a complete 
pharmacy per day to fight his asthma«, schreibt der niederländische Fluxus-Mitbe-
gründer Willem de Ridder. »I had never seen one man taking so many medicines in 
my life.«469 Maciunas macht kein Geheimnis daraus, von Medikamenten abhängig 
zu sein. Im Gegenteil, er versteckt sein Kranksein und seine Pharmako-Dependenz 
nicht, sondern stellt sie in seiner Installation ostentativ zur Schau.470

In ihrem dokumentarischen Charakter sind sich One Year und das Tagebuch 
Schlingensiefs ähnlich. In beiden Fällen gewähren die Künstler einen intimen Ein-
blick in ihr Leben und Krankenschicksal. Auch Schlingensief thematisiert, wenn er 
seine Arztgespräche resümiert oder über Operationen und Befunde berichtet, das 
Motiv der Medikalisierung. Während Maciunas’ Arbeit jedoch als visuelles Tagebuch 
fungiert, in dem das Moment der Introspektion ausgeblendet ist, zieht Schlingensief 

467 	 Vgl. G. Maciunas / Miller 1990, S. 231.
468 	 Jonas Mekas erinnert sich : »All that canned junk he [Maciunas] was eating and drinking 

on 80 Wooster Street ! And our arguments about microwave cooking which he thought was 
so great. He has no interest in gradations, subtleties of real cooked food. He would eat and 
drink milk made out of milk powder, anything made out of any powder, or distilled, or 
whatever – but not real milk or real eggs or real fresh squeezed juice etc.« ; Mekas, in : Zefiro 
Torna 1992, Min. 25 : 01–25 : 54 (Transkription der Verfasserin). Maciunas’ Obsession für In-
stantprodukte war nicht zuletzt seiner prekären finanziellen Situation geschuldet – so hatte 
er es sich zum Ziel gesetzt, täglich nicht mehr als zwei Dollar für Nahrungsmittel auszuge-
ben ; vgl. Maciunas, zit. nach Williams / Noël 1997, S. 158.

469 	 De Ridder, zit. nach Williams / Noël 1997, S. 75. Ähnlich berichtet Daniel Spoerri über 
Maciunas : »he was eating pills all the time, he had a huge case of different pills, he always 
thought he was sick« ; zit. nach ebd., S. 246.

470 	 »One Year portrays a subject struggling to remain productive on the margins of capitalism, 
to digest enough calories and gasp enough oxygen, to stay together despite the constant risk 
of coming apart« ; Chamberlain 2021, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


305

seine diaristischen Krankenhausprotokolle dafür heran, die ihn umtreibenden Ge-
danken und Gefühle festzuhalten und zu reflektieren. So kommt dem Tagebuch 
Schlingensiefs eine signifikante therapeutische Funktion zu, die selbst dann virulent 
bleibt, wenn die Ego-Texte in Kirche der Angst zu theatralem Material verarbeitet und 
ästhetisiert werden.

Kunst als Therapeutikum spielt auch in der Fluxus-Bewegung eine Rolle. So gibt 
Maciunas im Jahr 1966 das Multiple Flux Medicine der japanischen Künstlerin 
Shigeko Kubota heraus. Dass Kubotas Objektarbeit in das im selben Jahr von ihm 
produzierte und vertriebene Fluxkit Aufnahme findet, unterstreicht die Bedeutung, 
die der Fluxus-Künstler Kubotas Flux Medicine beimisst.471 Es handelt sich um eine 
in Kompartimente aufgeteilte Plastikbox, die – einem Arzneikasten ähnlich – mit 
Medikamentenschachteln und -fläschchen mitsamt Beipackzettel, freilich aus Ma-
ciunas’ Privatbesitz, bestückt ist. Die Schachteln sind entweder leer oder enthalten 
transparente, ungefüllte Kapseln zum Einnehmen. »I wanted to make a Fluxus pill 
to cure him [Maciunas], it was abstract, and he was delighted«, erläutert Kubota die 
Idee ihrer Arbeit.472 Flux Medicine spielt mit der Vorstellung von Kunst als Heilmit-
tel. Hierauf nimmt Schlingensief in Kirche der Angst explizit Bezug, wenn er Achim 
von Paczensky in der Szene der Fürbitten verkünden lässt, Fluxus habe ihm »heraus-
geholfen aus der Klinik«.473 Schlingensiefs Fluxus-Oratorium als Ganzes lässt sich 
als »Selbstheilungsversuch«474 interpretieren, der der krankmachenden Infektion 
durch Kunst – gemäß Schlingensiefs Krankheitsnarrativ von seinem ungeschützten 
Kontakt mit Wagners ›Todesmusik‹ – die Möglichkeit einer Heilung durch Kunst 
gegenüberstellt. »Es liegt alles in der Arbeit. Mir ist noch mal viel klarer geworden, 
was für einen heilenden Aspekt das Ganze hat«, äußert sich der Autor-Regisseur über 
die letzten, um seine Krankheit kreisenden Theaterproduktionen.475

471 	 Bei den Fluxkits – Maciunas gab 1964 ein erstes, 1966 ein zweites Fluxkit heraus – handelt es 
sich um Kunstlederkoffer, die mit Arbeiten verschiedener Fluxus-Künstler bestückt waren. 
Sie »wurden nicht auf Vorrat produziert, sondern jeweils nach Bestellung von Maciunas 
selbst gepackt« ; Esser 2012, S. 22. 

472 	 Kubota, zit. nach Jacob 1991, S. 10. Auch Robert Watts’ Grafikserie Flux Med ist auf die 
Themen Krankheit und Medizin bezogen ; siehe Watts 1987. Watts’ skurrile Collagen, die 
an jene von Max Ernst erinnern, basieren auf alten Medizinbüchern entnommenen Illustra-
tionen. Über diejenigen Arbeiten der Serie, die Maciunas alludieren, schreibt Larry Miller : 
»Given Watts’ close relationship with George Maciunas to the end of the latter’s life, there 
are suggestive biographical readings within the ›Flux Med‹ series. ›G. M. as a student of 
Dr. Hyde‹ is hardly mysterious to anyone who knows of Maciunas’ notoriety as a dramatic 
character. […] Similarly, there is a reference to Maciunas in ›Flux S & M‹ with elements of 
truth relating to his relationship with his wife Billie Hutching, whom he married late in 
his life during a terminal illness that caused him great physical pain – pain which could be 
mitigated by the practice of sadomasochism. In this same frame, it is most likely that ›Flux 
Tickle‹ and ›Flux Cure‹ are references to Maciunas’ illness« ; Miller 2008.

473 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 22.
474 	 Leven 2018.
475 	 Schlingensief im Programmheft der Wiederaufnahme von Der Zwischenstand der Dinge am 

Maxim Gorki Theater, zit. nach »Schlingensiefs Künstlertherapie gegen Krebs« 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306

Schlingensief und Maciunas eint, dass sie ihre akute Eigenerfahrung der Verseh-
rung exponieren und damit gegen gesellschaftliche Konventionen der Scham und 
Verdrängung Position beziehen. Das eigene Kranksein als künstlerisches Material zur 
Disposition zu stellen, bedeutet, der »Vorstellung vom Leben als Fluss, de[m] Wunsch, 
dass Kunst und Leben zusammenkommen«476, radikal zu entsprechen. »Fluxus heißt 
fließen, ich fließe ja auch noch, auch wenn ich mir jetzt extrem abgebremst vorkom-
me«,477 so der Regisseur im Presseinterview während der Proben von Kirche der Angst. 
Das Inszenieren des Fluxus-Oratoriums wird Teil einer Bewältigungsstrategie, mit 
der der Künstler sein persönliches Krankenschicksal künstlerisch um- und überformt. 
Im theatralen Spiel kann Schlingensief zu seiner Krankheit auf Distanz gehen, seine 
Geschichte mal ernst, mal – nach Art des court jester Maciunas – mit Witz und Ironie 
auf die Bühne bringen.

Weitere Parallelen zwischen Maciunas und Schlingensief sind augenfällig. Maciunas’ 
»ganze Schaffenskraft, sein ganzes Geld und auch beträchtliche Ersparnisse seiner 
Mutter und seiner Schwester flossen und zerflossen in Fluxus«.478 Gleichermaßen 
wendet Schlingensief alle Energie und sein Privatvermögen für seine künstlerischen 
Unternehmungen auf. Im Rahmen von Chance 2000 etwa verschuldet er sich mit 
180.000 Mark.479 Als später der Kunstsammler Harald Falkenberg einen seiner 
Animatografen erwirbt, wird der Verkaufserlös zur Finanzierungsgrundlage von 
Schlingensiefs nächster Kunstaktion : »Das Geld habe ich gleich in ein neues Projekt 
gesteckt.«480

Ebenso ist den beiden Künstlern gemein, dass sie gesellschaftliche Veränderungen 
anstoßen wollen. Den Höhepunkt von Schlingensiefs sozialem Engagement bildet 
das Operndorf Afrika. »Am Ende, egal wann, will ich sicher sein können, dass meine 
Arbeit einen sozialen Gedanken hatte«, hält er in seinem Tagebuch fest.481 Auch 
Maciunas stellt Fluxus in den Dienst einer »Verbesserung des Lebens«482 und erklärt : 
»Fluxus objectives are social (not aesthetic).«483 Mit der Gründung von Fluxhouse Co-
operatives, Inc. realisiert Maciunas ab 1966 genossenschaftlich betriebene Künstler-
lofts im New Yorker Stadtquartier SoHo, ein exemplarisches Wohn- und Arbeitspro-
gramm initiierend. Über dieses Unternehmen schreibt Nam June Paik : »[Maciunas] 

476 	 Schlingensief, in : Schlingensief / Behrendt 2009, S. 38.
477 	 Schlingensief / Schaper 2008.
478 	 Esser 2012, S. 20. Vgl. auch Maciunas im Gespräch mit Larry Miller : »So all those produc-

tions were right out of my pocket. 90 % of my pay went to support Fluxus productions« ; 
G. Maciunas / Miller 1990, S. 229. Maciunas arbeitete als Grafikdesigner. Von seiner 
Schwester und von Freunden lieh er sich regelmäßig Geld ; vgl. den Bericht seiner Mutter 
Leokadija Maciunas, zit. in Williams / Noël 1997, S. 169 u. 192.

479 	 Vgl. Schlingensief, in : Schlingensief / Behrendt 2007, S. 18.
480 	 Ebd.
481 	 Schlingensief 2009, S. 32.
482 	 Frank 1991, S. 224.
483 	 Maciunas, zit. nach Williams / Noël 1997, S. 104.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


307

plunged himself into the SoHo urban renewal plan and thus paved the way for the 
success of the SoHo artists’ community. His achievement was not only Fluxus, but 
also SoHo, one of the most original and successful cases of urban redevelopment in 
the world […]. He purchased 27 buildings and remodeled and sold them to artists 
with very little profit.«484

Im Zuge solcher Renovierungsarbeiten gerät Maciunas 1975 in eine folgenschwere 
Auseinandersetzung mit dem Elektroinstallateur Peter Di Stefano. Unzufrieden mit 
dessen Arbeit verweigert er dem Handwerker die Bezahlung.485 Der Konflikt spitzt 
sich zu, und Di Stefano, »this fiery Italian«486, setzt zwei Männer auf Maciunas an, 
die ihn am 8. November mit Eisenstangen brutal zusammenschlagen. »I broke up like 
a Ming dynasty vase«, berichtet Maciunas mit lakonischem Sarkasmus. »4 broken 
ribs pierced and deflated the lung, left eye quit the scene entirely, head sprang a Louis 
14th fountain.«487 Nachdem die Angreifer durch eine herbeieilende Zeugin in die 
Flucht geschlagen werden, wird der Künstler in das St. Vincent’s Hospital in Green-
wich Village eingeliefert. Neun Tage verbringt er auf der Intensivstation. »[T]hey  
gave him 36 stitches in his head, put a tube in his chest through which the air passed, 
and set his four broken ribs.«488 Das Sehvermögen seines linken Auges kann nicht 
wiederhergestellt werden, weshalb Maciunas fortan – unter seiner Brille – eine 
schwarze Augenklappe trägt, die zu seinem späten Markenzeichen wird.

Abermals stellt Maciunas seine Fähigkeit unter Beweis, die erlittene Versehrung 
umgehend künstlerisch zu transformieren. Nach seiner Entlassung aus dem Kranken-
haus lässt er Freunden und Bekannten ein Rundschreiben zukommen, in welchem er 
vom dem auf ihn verübten Anschlag erzählt und das Ausmaß seiner Blessuren dar-
legt : »To avoid repeating the story endlessly to everyone, / I have decided to describe 
the event once and send / out xerox copies to anyone interested in the / continuing 
adventures of George Maciunas«.489 Den kurzen Text illustrieren aus diversen Publi
kationen entnommene Bilder, die auf Maciunas’ ironischen Bericht Bezug nehmen. 
So ist der Vergleich, seinem eingeschlagenen Schädel sei ein ›Louis 14th fountain‹ 
entsprungen, von einem Porträt des Sonnenkönigs flankiert : In gespreizter Pose ist 
der kostümierte Ludwig XIV. zu sehen, als Ballerino des 1653 uraufgeführten Ballet 

484 	 Paik, zit. nach ebd., S. 194. Als einen marxistischen Häusermakler beschreibt ihn Joseph 
Beuys : »Ja, heute ist er [Maciunas] Häusermakler geworden, aber er macht das sehr sozial, 
als Marxist. Er kauft alte Häuser auf für Leute, die nicht viel Geld haben. Er bildet da ech-
te Kollektive aus, aber keine ideologischen, sondern praktische« ; Beuys / Rappmann 1976, 
S. 24.

485 	 »George refused to pay him [Di Stefano] because ›he did a bad job and did not deserve to 
be paid‹« ; Mekas, zit. nach Williams / Noël 1997, S. 192. Einem von Maciunas aufgesetzten 
Brief an Di Stefano lässt sich entnehmen, dass der Handwerker 2.500 Dollar einforderte, die 
Maciunas ihm nicht zu zahlen gewillt war ; siehe Projekt zum ›Hospital event‹ (Kopie aus der 
Slg. Silverman), in : Archiv Sohm, Nachlass George Maciunas, Inv. Nr. 117, Kasten 281.

486 	 Leokadija Maciunas, zit. nach Williams / Noël 1997, S. 191.
487 	 Maciunas’ Xerokopie an seine Freunde ; Archiv Sohm.
488 	 L. Maciunas, zit. nach Williams / Noël 1997, S. 191.
489 	 Maciunas’ Xerokopie ; Archiv Sohm.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308

royal de la nuit. Mithin verarbeitet Maciunas seine lebensgefährlichen Verletzun-
gen in Form eigenwilliger Text-Bild-Collagen. Hierzu gehört ebenfalls ein von ihm 
gestalteter Flyer, der mit beißendem Humor zum Boykott des »bone-breaking elec-
trician« aufruft.490 Des Weiteren plant Maciunas ein seiner Versehrung gewidmetes 
Fluxkit, das er jedoch nicht verwirklicht. Die Box, die den Titel Hospital Event tragen 
und als Multiple in einer Auflage von 100 Stück hergestellt werden soll, will Maciunas 
mit seinen Röntgenbildern, Krankenhausrechnungen, dem Polizeibericht, mit Medi-
kamentenschachteln, den Genesungskarten seiner Freunde sowie mit der Namensliste 
all jener ausstatten, die ihn in St. Vincent besucht haben.491 Seine im Krankenhaus 
aufgenommene Krankenakte soll dem Fluxkit als Künstlervita beiliegen :

44 year old Lithuanian male, admitted for trauma to head and chest-pneumothorax ; 
chest tube inserted – came to US 1949, architect 1955, in good health until dry cough 
developed 1960–1961, then »asthma« with wheezing, aggravated by cold air, exertion, 
»colds«, relieved by prednisone. Air Force Hospital in Wiesbaden, Germany 1962 evalu-
ated pt for allergies and pt reports all negative skin tests. Pt took prednisone until 1966, 
then peptic ulcers and concern by LMD about adrenal atrophy led to switch to ACTH. 
He injects himself diligently 40 units I.M., q 3 days, with good re[sults] since 1966.
Past history TB when 2 years old. In Swiss Sanatorium for 2 years. […]492

Indem er seine Pathografie in Readymade-Manier zur Künstlerbiografie erklärt, re-
klamiert Maciunas für sich das Bild des Schmerzensmannes – wie auch die restlichen 
Komponenten des Hospital Event dem Leidenskult um den Künstler Maciunas zuar-
beiten. Dass er sich dezidiert als Leidensheros entwirft, drückt sich auch darin aus, 
dass er den Multiples ein mit Unikaten ausstaffiertes Einzelstück zur Seite stellen 
möchte. Dieses sollte zusätzlich die von ihm im Krankenhaus gelesenen Bücher ent-
halten, daneben das zum Einsatz gekommene chirurgische Nahtmaterial, Scheren, 
Pinzetten und das in einer Plastiktüte verwahrte, blutige Hemd, das er am Tag des 
Überfalls getragen hatte. Unverkennbar wäre Maciunas’ Fluxkit ein säkularisiertes 
Reliquiar, das – die Reliquien seines Leidens bergend – den Künstler zum Mär-
tyrer erhöhte. Mit seiner Röntgenbild-Monstranz schließt Schlingensief in Kirche 
der Angst ebenfalls an christliche Leidens- und Märtyrerikonografie an. Er radikali-

490 	 Vgl. Handzettel Boycott Peter Di Stefano ; Archiv Sohm. Maciunas’ Aufruf lautet wie folgt : 
»Boycott Peter Di Stefano / The bonebreaking electrician // this man is dangerous / He 
settles disputes with clients not by argument but by breaking their bones. // Committee to 
protect SoHo against : / escaped gorillas, berserk electricians, / stoned ball players looking 
for heads to play with, / inmates lost by insane asylums and / old time pointed shoe torpe-
does.« In der Mitte des Flyers ist ein Foto abgedruckt, das ein aus einem (Italo-)Western 
stammender Filmstill sein könnte : Ein Mann hält einen Steinblock über den Kopf – er steht 
kurz davor, mit diesem auf seinen auf dem Boden liegenden Kontrahenten einzuschlagen ; 
beide Männer tragen Cowboyhüte.

491 	 Vgl. Maciunas’ handschriftliche Aufzählung Hospital event ; Archiv Sohm. Mit der »list of 
visitors« ist eine Anspielung auf eine der sieben leiblichen Werke der Barmherzigkeit ver-
bunden : »ich war krank und ihr habt mich besucht« (Mt 25,36).

492 	 Arztbericht vom 10. November 1975, verfasst von Eugene Fire, M. D. ; Archiv Sohm. 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


309

siert die Rolle des homo dolorosus noch, indem er seine Leidensverarbeitung in einer 
provokanten Identifikation mit Christus kulminieren lässt. Wie Maciunas kultiviert 
Schlingensief den Mythos vom exemplary sufferer, der seine individuelle Erfahrungen 
des Krank- und Versehrtseins in Kunst transformierend sublimiert.

3.2.1.2  Flux Rites – Fluxus und Ritual

Von 1970 an bis zu George Maciunas’ Tod im Jahr 1978 fällt innerhalb der Flu-
xus-Bewegung eine Hinwendung zu Performances auf, die rituelle und zeremonielle 
Züge tragen. Mit gemeinsamen Flux Feasts, Flux Banquets, Flux Sports und Flux 
Holidays rekurrieren die Künstler auf ritualisierte Geselligkeitsformen. 1970 wird eine 
Flux Mass zelebriert, die an die katholische Liturgie der Heiligen Messe angelehnt 
ist. 1971 begehen Geoffrey Hendricks und seine damalige Ehefrau Bici Forbes eine 
symbolische Scheidung als Flux Divorce, und einige Jahre später laden der sterbens-
kranke Maciunas und Billie Hutching zu ihrer Flux Wedding ein. Nach dem Tod des 
Künstlers veranstalten seine Freunde, dem Wunsch des Verstorbenen gemäß, eine 
Flux Funeral.

Flux Mass
Die am 17. Februar 1970 gefeierte Fluxus-Messe wird zu Maciunas’ Hauptwerken 
gezählt493 – sie dürfte Schlingensief als Inspiration für sein Fluxus-Oratorium ge-
dient haben. Im Folgenden werde ich das Zustandekommen und den Hergang der 
Flux Mass daher eingehender beleuchten, um Gemeinsamkeiten und Unterschiede zu 
Schlingensiefs Kirche der Angst herauszuarbeiten.

Über seinen Freund Geoffrey Hendricks, der im Fachbereich Kunst an der Rut-
gers University in New Brunswick lehrt, erhält Maciunas im Herbst 1969 die Ein-
ladung, ein Fluxus-Konzert in der Voorhees Chapel auf dem Universitätscampus 
aufzuführen.494 »Since it was to be in a chapel he [Maciunas] felt strongly that it had 
to be a Flux-Mass, something that had never been done«, erinnert sich Hendricks.495 
Also stößt – wie im Falle von Eine Kirche der Angst vor dem Fremden in mir – der 
Raum die Idee an, die Messliturgie als formale Struktur für die Kunstaktion he
ranzuziehen. Während Schlingensief in Duisburg die Atmosphäre der neogotischen 

493 	 Vgl. Hendricks 1982, S. 152.
494 	 Die damalige Rutgers-Studentin Susan Elizabeth Ryan berichtet : »Flux-Mass was one of 

a number of art and political events the administration allowed to take place in Voorhees 
Chapel […], in a creative attempt to keep ›chapel‹ relevant to campus life« ; Ryan 2003, 
S. 147. Über dort veranstaltete Aufführungen entschied das aus Studenten und Dozenten 
zusammengesetzte Voorhees Assembly Board, dem Hendricks – und vor ihm der ebenfalls 
an der Rutgers University lehrende Bob Watts – angehörte. In der Voorhees Chapel auf dem 
Campus des Douglass College waren bereits, noch vor Maciunas’ Fluxus-Messe, John Cage 
und Allan Kaprow aufgetreten.

495 	 Hendricks 2003  a.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310

Gebläsehalle nutzen und die Industriekathedrale in ein Kirchensetting verwandeln 
kann, bleibt es Maciunas vorbehalten, seine Kunstmesse in einem echten sakralen 
Raum abzuhalten.496

Im Vorfeld der Flux Mass setzt sich Maciunas mit dem traditionellen Messritus 
der katholischen Kirche auseinander. Das Plakat, das er für die Performance gestal-
tet, versammelt aus einem liturgischen Handbuch entnommene Informationen und 
Begriffserklärungen, die Kirchenarchitektur und -möblierung, den Aufbau und die 
Ausstattung des Altars sowie den priesterlichen Ornat betreffend.497 Des Weiteren 
ist eine Übersicht der zentralen Bestandteile der Messfeier abgedruckt. Die von Ma-
ciunas verantworteten »Liturgy Variations« werden auf dem Plakat nur angekündigt 
und – anders als die textuellen »Liturgie-Fragmente« in Schlingensiefs Programm-
heft – nicht wiedergegeben.

Larry Miller beschreibt Maciunas’ Performance als ein »ritual readymade«.498 
In der Tat ist den Notizen des Künstlers zu entnehmen, dass er sich in der Kom-
position seiner Flux Mass wesentlich an dem vorkonziliaren liturgischen Ritus der 
katholischen Kirche orientiert. Jedoch ersetzt Maciunas jedes liturgische Element der 
Messe – ob »offertory«, »canon«, »breaking the bread« oder »communion« – durch 
ein ikonoklastisches Pendant, das das Vorbild blasphemisch ins Lächerliche zieht.499 
Mit dieser Pervertierung im burlesken Modus des Vaudevilles will Maciunas Kritik 
an der Messliturgie üben, deren Theatralität und ›verkomplizierte Struktur‹ er als 
prätentiös verurteilt.500

Mithin entwickelt er Flux Mass als eine Abfolge von »gags and stunts«.501 Bei Ein-
tritt in die Kapelle wird das hauptsächlich aus Studenten bestehende Publikum mit 
Parfum, Deodorant, Desinfektionsmittel und Gewürzölen besprüht – eine Parodie 
auf das Sakrament der Taufe. Der Priester, von Yoshimasa Wada verkörpert, trägt 
über seinen bischöflichen Ornat wechselnde Schürzen, die ihn erst als Napoleon, 
dann als Venus von Milo, als George Washington und schließlich als weiblichen 

496 	 Ryan liefert eine kurze Raumbeschreibung der Kapelle, »a pristine structure built in 1927« ; 
vgl. Ryan 2003, S. 150.

497 	 Vgl. »Flux-Mass poster«, abgedruckt in Hendricks 2003, S. 131.
498 	 Miller, zit. nach H. Higgins 2003, S. 120.
499 	 Vgl. Maciunas’ handschriftliche Notiz Scenario of Flux-mass, abgedruckt in Hendricks 

2003, S. 133.
500 	 »Flux-mass could be seen as a burlesque, a ridicule of the mechanical formation & affected 

theatricalism of the mass liturgy, of its pretensions to profundity & meaning and of artifi-
cially complicated liturgy structure, furnishings & vestmen[ts]«, hält Maciunas fest ; ebd. 
In den USA meint Vaudeville eine szenische Darbietung kabarettistischen Charakters mit 
Chansons, Tanz, akrobatischen und anderen Einlagen.

501 	 Ryan 2003, S. 148. Eine in Stichworten notierte Chronologie der Performance liefert Ma-
ciunas’ Outline of Flux-Mass, abgedruckt in Hendricks 2003, S. 132. Als Mitwirkende be-
schreiben Hendricks, Yoshi Wada und der damalige Student Larry Miller den Hergang der 
Performance ; vgl. Hendricks 1982, Hendricks 2003  a, Wada 2003 sowie Miller, zit. nach 
Williams / Noël 1997, S. 249 f. Ryan berichtet aus der Perspektive einer Zuschauerin ; vgl. 
Ryan 2003, S. 148 f.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


311

Akt ausweisen. Seine Messdiener (darunter Geoffrey Hendricks, Alison Knowles und 
Milan Knížák) stecken in Gorillakostümen. Der von Wada intonierten Antifon, zu 
Beginn der Flux Mass, stimmen aus dem Off eingespielte Tierlaute ein, später singt 
»the Flux-Priest«502 auf Japanisch. Von der Decke hängt eine aufblasbare, mit Wein 
gefüllte Supermanfigur, die – in Anspielung auf die Wunde Christi – von Wada 
aufgeschnitten wird. Joe Jones, für die Musik verantwortlich, hat eine den Heili-
gen Geist symbolisierende ›mechanische Taube‹ gefertigt, die an einem Draht über 
das Kirchengestühl schaukelt : »dove moves wing, sounds & releases mud.«503 Bei 
der Brechung des Brotes werden Rauchbomben gezündet. Die Messdiener schlagen 
ungestüm auf einen riesigen, mit Sägespänen gefüllten Brotlaib ein. Wein wird aus 
einem »plasma tank« gereicht. Zur Kommunion werden an das Publikum, statt Hos-
tien, »laxative & blue urine cookies«504 verteilt, Kekse also, welchen nebst Abführ-
mittel eine Substanz beigemischt ist, die den Urin blau verfärbt. Gegen Ende der Flux 
Mass schießt Wada mit einer Schreckschusspistole in die Luft. Im Unterschied zum 
Publikum von Kirche der Angst, das während der gesamten Inszenierung unbehelligt 
bleibt, wird dasjenige der Flux Mass aktiv in das Aktionsgeschehen einbezogen – die 
Zuschaueraktivierung reicht hier bis zur Diarrhö.

»It was a spirited performance in true Fluxus style, enjoyed by many, but it infuriat-
ed the Episcopalian chaplain«, fasst Hendricks das Ereignis zusammen.505 Reverend 
Lambelet, der der Flux Mass beiwohnt, legt bei der Universität prompt Beschwerde 
wegen Blasphemie ein.506 Noch erzürnter zeigt sich der katholische Universitätska-
plan Father Proccacini, der von Maciunas’ Kunstperformance aus der Studenten-
zeitung erfährt – in dem nun entweihten Sakralraum dürfe kein Gottesdienst mehr 
abgehalten werden. »Suddenly I was in the midst of a lively controversy, and was 
glad that I had tenure«, so Hendricks.507 Die aufgrund der Fluxus-Messe entweihte 
Kapelle muss durch den Bischof rekonsekriert werden.508 Im Übrigen tritt, noch im 
selben Jahr der kontroversen Flux Mass, Hermann Nitsch an der Rutgers University 
auf. Am 8. Oktober 1970 bietet er die 33. Aktion seines Orgien Mysterien Theaters  
– gewissermaßen als »Antithese zu Maciunas’ Fluxmesse«509 – in einem Gebäude der 
Fakultät für Veterinärmedizin dar. Die Performance, in der Nitsch unter anderem 

502 	 Wada 2003.
503 	 Maciunas : Outline of Flux-Mass, abgedruckt in Hendricks 2003, S. 132.
504 	 Ebd.
505 	 Hendricks 2003  a.
506 	 Vgl. Rockland 2003, S. 164.
507 	 Hendricks 2003  a.
508 	 »George had lots of laughs later in learning that the chapel required an official reconsecra-

tion due to the protests of sacrilege«, erinnert sich Larry Miller. »Geoff Hendricks, who had 
made the arrangements to use the chapel at Douglass for the performance, graciously took 
the heat from the University over the religious heresy. Maciunas himself had once again 
tweaked the authorities and slipped away unrepentant to plot his next flank attack on cul-
tural conventions« ; Miller, zit. nach Williams / Noël 1997, S. 250.

509 	 Vgl. Hendricks 1982, S. 157, Anm. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312

ein gehäutetes Lamm ausweidet, provoziert abermals einen handfesten Skandal.510 

»The Flux-Mass was a favorite of Maciunas’s«.511 Obschon sich der Künstler gegen 
Ende seines Lebens eine zweite Aufführung der Fluxus-Messe wünscht, kommt diese 
nicht mehr zustande.512 Jedoch findet 24 Jahre nach Maciunas’ Tod, am 21. Sep-
tember 2002, unterstützt durch den Verein der Fluxus-Freunde Wiesbaden ein von 
Hendricks organisiertes Reenactment in der »Kirche des Humors« in Wiesbaden-Er-
benheim statt : Die Flux-Messe von George Maciunas.513 Der Messfeier ging, in der 
Nacht zuvor, eine zum Gedenken verstorbener Fluxus-Künstler veranstaltete Heilige 
Fluxus Prozession voran. Dass Schlingensief dieses Wiebadener Reenactment rezipiert 
hat, ist anzunehmen. In einem 2005 geführten Gespräch mit Alice Koegel führt der 
Künstler seine religiös aufgeladenen Church of Fear-Aktionen auf sein Projekt 7 Tage 
Entsorgung für Graz – Künstler gegen Menschenrechte von 1998 zurück. Damals arbei-
tete Schlingensief mit Obdachlosen zusammen, veranstaltete einen Pfahlsitzwettbe-
werb und zelebrierte Messfeiern. Letztere kennzeichnet Schlingensief rückblickend, 
im Gespräch mit der Kunsthistorikerin, explizit als »Fluxus-Messen«.514

»Wir haben hier in Duisburg auf der Bühne einen Gottesdienst, das ist ja der größ-
te Fluxus überhaupt«, erklärt Schlingensief vor der Premiere von Kirche der Angst.515 
Wie Maciunas’ Flux Mass ist die in Duisburg gefeierte Theatermesse maßgeblich an 
die katholische Liturgie angelehnt. Maciunas rekurriert auf den vorkonziliaren Ritus 
(vetus ordo), Schlingensief auf den nachkonziliaren (novus ordo). Die Messe dient 
den Künstlern als formales Gerüst, das sie mit eigenen Inhalten füllen. Ihre Arbeiten 
verbindet ein religions- und kirchenkritischer Impetus.

Überzeugt von der »Abschaffung jeglicher Überhöhung«516 – in der Kunst wie 
auch in anderen Gesellschaftsbereichen –, unterwandert Maciunas die Feier der Hei-

510 	 Hendricks berichtet : »Hermann Nitsch asked about performing at the College. I explained 
to the committee [of the Voorhees Assembly Board] that his work was tough and powerful 
but the antithesis of Maciunas’ Fluxmass. It was agreed to have Nitsch’s O. M. Theater. Be-
fore it was over I was in the middle of another more intensified attack from the Episcopalian 
chaplain and associates, and once again I was defending new work, the avant garde and aca-
demic freedom« ; ebd. Über die durch Nitschs Aktion ausgelöste Kontroverse berichtet aus-
führlicher der damals in der Universitätsverwaltung arbeitende Michael Aaron Rockland ; 
vgl. Rockland 2003, S. 164–167. Nitsch selbst widmet seinem an der Rutgers University 
aufgeführten O. M. Theater einen kurzen Text ; vgl. Nitsch 2003, S. 156.

511 	 Hendricks 2003  a.
512 	 Im Jahr 1977 schreibt Maciunas einem Freund : »While in Italy, we could organize a Flux 

Mass if you find a church not being used as a church« ; George Maciunas an Francesco 
Conz, 1977, zit. nach Williams / Noël 1997, S. 256. Die Italienreise trat der Künstler – auf-
grund der ihn ereilten Krebsdiagnose – nicht mehr an.

513 	 Hendricks 2003  a. Weitere Reenactments der Flux Mass fanden im Jahr 2003 in den USA 
statt : am 16. Februar in der Johnson Chapel des Amherst College sowie am 1. November am 
Ort der Uraufführung, in der Voorhees Chapel auf dem Campus des Douglass College der 
Rutgers University.

514 	 Schlingensief / Koegel 2005, S. 25.
515 	 Schlingensief / Schaper 2008.
516 	 Sehl 2019, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


313

ligen Messe durch Gags und Stunts, um sich über die liturgische Vorlage lustig zu 
machen und sie ironisch zu demontieren. Zugleich hat die Flux Mass eine kunstreli-
giöse Dimension : Fluxus-Künstler treten hier – im sakralen Raum – an die Stelle des 
Priesters und der liturgischen Dienste. Maciunas selbst tritt in der Performance nicht 
auf, sondern bleibt im Hintergrund : »George, as was his pattern, orchestrated things 
like a stage manager«.517 Nach seinem Tod überträgt sich das kunstreligiöse Moment 
auf die Verehrung seiner Person : Maciunas wird als »Flux Pope« gefeiert.518 Heta 
Multanen nimmt diese kunstreligiöse Zuschreibung ihrerseits auf, sich an Schlin-
gensief erinnernd : »Ich wünschte, Christoph hätte mehr Zeit gehabt, er hätte noch 
Papst werden sollen.«519

Wie Maciunas, so übt auch Schlingensief Kritik an der katholischen Kirche. Er 
verurteilt sie als »zu spröde und starr« – ihre Methoden seien »eingeübt und abge-
brüht«.520 Die »anonymen kirchlichen Rituale«521 überschreibt der Autor-Regisseur 
in Kirche der Angst mit Ego-Texten und Fremdzitaten, die dem Themenkomplex 
›Krankheit und Leiden‹ verpflichtet sind. Gegen Maciunas’ turbulente Flux Mass, 
die – abgesehen von der Desavouierung der katholischen Liturgie – keiner spezi-
fischen Thematik folgt, setzt Schlingensief eine autobiografisch geprägte, intertex-
tuell dichte Messfeier. Und anders als Maciunas, der als Organisator und Manager 
im Hintergrund der Flux Mass agiert, steht Schlingensief im Zentrum der ihm ge-
widmeten Theatermesse, die in seinem persönlichen Auftritt in der Transsubstan-
tiationsszene kulminiert. Das Fluxus-Oratorium erhält, die Krebserkrankung und 
existenzielle Grenzerfahrung des Künstlers verhandelnd, eine Tiefe, die der Flux 
Mass von Maciunas zwangsläufig abgeht. Gleichwohl nimmt Schlingensiefs Messe 
punktuell veritable Fluxus-Strategien auf. So beschließt Schlingensief in der Eucha-
ristiefeier seine kurze, der Austeilung der Kommunion vorausgehende Rede mit 
einem gellenden »Fluxus !«-Ruf, woraufhin auf der Bühne ein chaotischer Tumult 
ausbricht, bei dem Hostien durch die Luft fliegen. Auch die ›Spezialisten‹ – allen 
voran die kleinwüchsige, als Bischöfin kostümierte Karin Witt und der mit »Danke-

517 	 Miller, zit. nach Williams / Noël 1997, S. 250.
518 	 Vgl. das Cover von V TRE Extra – Fluxus Newspaper 11 (1979), abgedruckt in ebd., S. 318. 

Für die Ausgabe zeichnet Geoffrey Hendricks verantwortlich. »[W]hen I was in Germany 
on seeing the newspapers with the death of Pope Paul VI it became clear that that should 
be the catalyst for a V TRE EXTRA. George as Fluxpope related back to the Fluxmass« ; 
Hendricks 1982, S. 156. Ken Friedman spricht davon, dass der »Kult um den heiligen Flux-
Papst« gar »legendäre Ausmaße annahm« ; Friedman 1991, S. 193. Joe Jones bedient diesen 
Kult, wenn er über Maciunas schreibt : »I was overwhelmed by the energy of this man who 
could I still believe be the Pope, if he wanted« ; Jones, zit. nach Williams / Noël 1997, 
S. 327. Dagegen finden sich in den Erinnerungen von Benjamin Patterson auch kritische 
Töne, Maciunas’ Führungsstil betreffend : »he attempted to rule Fluxus as a Pope – giving 
blessings and absolutions (›membership‹ in Fluxus), banning and excommunicating (›mem-
bership‹ in Fluxus), intriguing, issuing bulls, etc.« ; Patterson, zit. nach ebd., S. 262 f.

519 	 Multanen 2018, Min. 35 :44–35 :51 (Transkription der Verfasserin).
520 	 Schlingensief, in : Schlingensief / Seidler 2008.
521 	 Schlingensief, in : Schlingensief / Michalzik 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314

schön !«-Zwischenrufen auf sich aufmerksam machende, als Priester gekleidete Horst 
Gelonnek – parodieren und konterkarieren den feierlichen Ernst der Messliturgie. 
Demgemäß wird Schlingensiefs Kunst- und Künstlerdrama zwar eine »gefährliche[] 
Nähe zur Blasphemie«522 attestiert, diese wird jedoch durch den autobiografischen 
Diskurs, den der schwerkranke Autor-Regisseur in seiner Auseinandersetzung mit 
Gott führt, relativiert : »Wer will das aber entscheiden, was bei Schlingensief Blasphe-
mie ist – oder Gottessuche.«523 Der Jesuitenpater und Ausstellungsmacher Friedhelm 
Mennekes verortet Schlingensief in der Tradition der »katholischen Künstlertypen« 
des 20. Jahrhunderts.524 Maciunas’ Flux Mass hingegen beschwört mit ihrem offen 
provokativ-blasphemischen Charakter, der durch die Aufführung in der Kapelle po-
tenziert wird, den empörten Widerstand des Klerus.

Die kunstreligiöse Dimension der Flux Mass greift Schlingensief nicht nur auf, 
er verstärkt sie noch. Die mit seiner Bolex-Kamera gefilmte und in Kirche der Angst 
mehrmals eingeblendete Prozession durch die Duisburger Industrieanlage verknüpft 
für Fluxus typische Elemente – »Witz, Spielerei, reduzierte Mittel« und »rätselhafte 
Ausdrucksformen«525 – mit zeremonieller Würde und katholischen Insignien. Fah-
nen und Schilder, mit den Worten »Flux« und »Fluxus« beschriftet, weisen den Auf-
zug explizit als Fluxus-Prozession aus.526 Auf einem großen, an einer Fabrikmauer 
angebrachten Transparent hat Schlingensief eine hasenköpfige, in einem Kreis ein-
gelassene Figur gemalt, die er als »Fluxusgott« bezeichnet – das Symbol wird als 
Videoprojektion in der 35. Szene von Kirche der Angst, im Rahmen des von Togbonou 
vorgetragenen Autonomiediskurses, erneut eingeblendet.527 Im Kirchensetting erhal-
ten die auf die Seitenwände ebenso wie auf das Videotriptychon über den Altar proji-

522 	 C. Schmidt 2008.
523 	 Schaper 2008. Einzig der Redakteur der katholischen Tagespost nimmt Anstoß an Schlin-

gensiefs künstlerdramatischer Selbstinszenierung als Sterbender ; vgl. Seibel 2008. Siehe 
hierzu oben, S. 210.

524 	 Vgl. Mennekes / Schippers 2010.
525 	 Frank 1991, S. 217.
526 	 Aufgerufen ist damit gleichfalls Maciunas’ Gepflogenheit, dem Fluxus-Begriff durch ex-

zessiven Gebrauch Nachdruck zu verleihen. Dass ebendiese Obsession von dem Barock-
dichter und Schwärmer Quirinus Kuhlmann (1651 – 1689) abgeleitet ist, unterstreicht ihren 
religiösen Kern. Dick Higgins berichtet : »Maciunas was very much interested in the odd 
byways of Baroque art. I told him about the work of the German Baroque poet, Quirinus 
Kühlmann […], who was a messianic sort who was eventually burnt at the stake in Moscow, 
where he had gone in an effort to persuade the Tsar that he was a reincarnation of Christ. 
Kühlmann wrote various exciting books of poetry using ›protean‹ forms and other uncon-
ventional means, among which is the Kühlpsalter. This includes Kühlpsalms, evidently to 
be performed on Kühldays by Kühlpeople, and so on. Maciunas was delighted by this, and 
thenceforth made parallel constructions of his own that were based on it, as mentioned, 
›Fluxfests‹ or ›Fluxfestivals‹, to be performed by ›Fluxfriends‹ who were also ›Fluxartists‹, 
wearing ›Fluxclothes‹ and eating ›Fluxfood‹, and so on« ; D. Higgins 1998, S. 223.

527 	 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 20. Carla Dauven-van Knippenberg interpretiert die 
Zeichnung als »ein ›Mandala der Angst‹«, das den leidenden Menschen in einem »Kreis der 
Ewigkeit« abbilde ; Dauven-van Knippenberg 2013, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


315

zierten Filme und Reenactments – darunter auch, wie an anderer Stelle beschrieben, 
die mit ›Spezialisten‹ reinszenierte Performance Concerto for TV Cello and Video
tapes von Nam June Paik und Charlotte Moorman – die Funktion von ars sacra. 
Dass Schlingensief Fluxus als Gegenprogramm zur christlich-katholischen Religion 
entwirft, wird nicht zuletzt dadurch deutlich, dass er in der Rolle des Priesters kein 
»Amen«, sondern »Fluxus« spricht. Auf diese Weise legt er jenes religiöse Moment of-
fen, das Maciunas’ Verständnis von Fluxus stillschweigend zugrunde liegt : »George 
always insisted, at least to me, that Fluxus was not an art movement : it was a way of 
life«, erinnert sich Jonas Mekas. »It has a touch of religion, I think …«528

Flux Wedding und Flux Funeral
»Fluxus is a way of doing things, a tradition, and a way of life and death«, schreibt der 
Fluxus-Mitbegründer Dick Higgins.529 Dass die im Fluxus-Programm propagierte 
Einheit von Kunst und Leben auch das Sterben und den Tod umfasst, wird mit 
Maciunas’ Krebserkrankung akut. »To be aware of approaching death is one thing, 
to accept death is another thing. But George has accepted living with death in a 
perfect Fluxus spirit«, notiert Jonas Mekas in sein Tagebuch, beeindruckt davon, wie 
der Freund mit seiner verheerenden Diagnose umgeht. »He’s using his life to make 
his art.«530

Wenige Monate vor seinem Tod macht Maciunas der Dichterin Billie Hutching 
einen Heiratsantrag. Nach der standesamtlichen Trauung veranstaltet das Paar am 
25. Februar 1978 im New Yorker Loft von Freunden – just dem Ort, wo Maciunas 
zwei Jahre zuvor lebensgefährlich zusammengeschlagen wurde – seine Flux Wedding. 
»The wedding ceremony was based on a traditional Anglican one, but was altered 
with deliberate stumblings and falterings, the substitution of ›Fluxus‹ for various 
of the critical words in prayers, and so on.«531 Hutching und Maciunas, beide in 
weißen Brautkleidern, treten vor den als Fluxus-Pastor amtierenden Geoffrey Hen-
dricks, dessen Rede die liturgische Trauzeremonie ad absurdum führt.532 Alison 
Knowles, im Frack, fungiert als Trauzeuge, während Jon Hendricks und Larry Miller 
in die Rolle der Brautjungfern schlüpfen. Wieder wird das Publikum in die Pflicht 
genommen : »Everyone present signed a registry of witnesses attesting that the wed-
ding had been executed ›in conformity of the laws of the State of ANXIETY.‹«533

An die Fluxus-Hochzeit schließt ein »erotic feast«534 an – hierbei bieten Maciunas’ 
Künstlerfreunde diverse Fluxus-Aktionen dar. Auch das Brautpaar führt, zu Musik 
von Claudio Monteverdi, eine Performance auf : Black and White lautet der Titel der 

528 	 Mekas, in : Zefiro Torna 1992, Min. 19 : 10 – 19 : 24 (Transkription der Verfasserin).
529 	 Dick Higgins, zit. nach Friedman 1998, S. VIII.
530 	 Mekas’ Tagebucheintrag vom 11. Februar 1978, in : Zefiro Torna 1992, Min. 11 : 41 – 11 : 52 u. 

12 : 23 – 12 : 28 (Transkription der Verfasserin).
531 	 D. Higgins 1998, S. 231.
532 	 Vgl. Chamberlain 2021, S. 50.
533 	 Ebd.
534 	 D. Higgins 1998, S. 231.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316

Aktion, die das Crossdressing fortführt. Der nun einen schwarzen Anzug tragende 
Maciunas und seine noch immer in Weiß gekleidete Ehefrau ziehen sich bis auf die 
Unterwäsche aus, um anschließend ihre Kleider zu tauschen. Mit der Zurschaustel-
lung seines fast bis zum Skelett abgemagerten, fragilen Körpers legt Maciunas sein 
Krank- und Verletzlichsein, seine Todesnähe vor den Augen der Zuschauer scho-
nungslos offen. Als »traurig« und »bewegend« wird die Performance beschrieben.535 
In einem viele Jahre später geführten Interview unterstreicht Billie Maciunas, dass 
Black and White – als eine Abschiedszeremonie – einem rite de passage gleichkam : 
»when George ended up with the white dress, basically he was going into death, and 
I was staying behind«.536 Vor diesem Hintergrund lässt sich der Künstler, im weißen 
Hochzeitskleid, als Totenbraut, die Flux Wedding als Totenhochzeit interpretieren, 
in der sich Eros und Thanatos verschränken.537

Maciunas’ Performance lässt sich daher als Junggesellenmaschine verstehen. Es 
handelt sich um ein Konzept des französischen Schriftstellers Michel Carrouges, das 
dieser in seinem erstmals 1954 erschienenen Buch Les machines célibataires – im An-
schluss an Marcel Duchamps Arbeit La mariée mise à nu par ses célibataires, même – 
entwickelt.538 Als ein von Sexualität und Fortpflanzung entkoppelter Mechanismus 
überwindet die Junggesellenmaschine die heterosexuell-bürgerliche Norm und eine 
an Virilität gebundene Männlichkeitsvorstellung, um Enthaltsamkeit und Autoero-
tismus zu propagieren. Resümierend schreibt Carrouges : »Suprêmement ambiguës, 
elles [les machines célibataires] affirment simultanément la puissance de l’érotisme 
et sa négation, celle de la mort et de l’immortalité, celle du supplice et du wonder-
land, celle du foudroiement et de la résurrection.«539 Indem Maciunas als Frau und 

535 	 Vgl. Hendricks 1982, S. 153 : »Knowing George’s condition it was a sad and moving occa-
sion.«

536 	 Billie Maciunas, in : B. Maciunas / Jarosi 1998, S. 206.
537 	 Zur Topik der Totenhochzeit vgl. Macho 1987, S. 268 f. Im Gespräch mit Maciunas’ Witwe 

verweist Susan L. Jarosi auf den rumänischen Volksbrauch, »where if a girl dies before she 
is married, the community gives her both a wedding and a funeral.« Die Frage, ob George 
Maciunas mit seinem Auftritt in der Flux Wedding auf solcherlei Übergangsriten angespielt 
haben könnte, beantwortet Billie Maciunas positiv : »I think that this was very much a sub-
text going on at the wedding.« Darüber hinaus betont sie, dass Maciunas das Crossdressing, 
das er erst gegen Ende seines Lebens auch in der Öffentlichkeit praktizierte, als erotisch 
empfand ; B. Maciunas / Jarosi 1998, S. 205 f. u. 209.

538 	 Carrouges 1954. Michel Carrouges, mit bürgerlichem Namen Louis Joseph Couturier 
(1910 – 1988), war mit André Breton befreundet. Wegen seiner Tätigkeit als Chefredakteur 
der katholischen Zeitschrift Fêtes et Saisons wurde Carrouges aus der surrealistischen Bewe-
gung ausgeschlossen. In Les machines célibataires bringt er Arbeiten Duchamps mit Texten 
der Schriftsteller Edgar Allan Poe, Alfred Jarry, Raymond Roussel und Franz Kafka in 
Verbindung. In deren Werken identifiziert Carrouges literarische Bilder von Junggesellen-
maschinen – als eine solche machine célibataire macht er etwa die Hinrichtungsmaschine in 
Kafkas Erzählung In der Strafkolonie aus. Im Jahr 1975 organisierte Harald Szeemann für 
die Biennale di Venezia eine Ausstellung zum Thema, die anschließend an weiteren Orten 
gezeigt wurde ; vgl. die erweiterte Neuausgabe des Katalogs Reck / Szeemann 1999.

539 	 Carrouges 1954, S. 244. – »In höchstem Maße mehrdeutig, bekräftigen sie [die Jung

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


317

Braut auftritt, setzt er sich über das heteronormativ codierte, reproduktionsorientier-
te Geschlechtermodell hinweg und durchkreuzt das Bild des virilen Künstlers. »He 
said masculinity repels him«, berichtet rückblickend Maciunas’ Witwe.540 Lieber 
imaginierte er sich und seine Ehefrau als elegante Schwestern : »One of George’s 
fantasies was that we travel in Europe as elegant sisters«.541 Und : »He has often 
mentioned that he once wanted to be a monk, and his life has been monk-like.«542 
Hinzu kommt, dass der in Flux Wedding und Black and White zur Schau gestellte 
Künstlerkörper der asexuelle Körper eines Moribunden ist – einer Totenbraut. Mit-
hin entspricht Maciunas’ performative Junggesellenmaschine, um es mit den Worten 
Carrouges’ auszudrücken, »ein[em] phantastische[n] Vorstellungsbild, das Liebe in 
einen Todesmechanismus umwandelt«543.

Auch Schlingensiefs Kunst- und Künstlerdrama lässt sich als Junggesellenmaschine 
deuten : Kirche der Angst vereint ›Tod und Unsterblichkeit‹, ›Marter und wonderland‹, 
›Zerschlagenwerden und Auferstehung‹. Selbst dem erotischen Moment (und seiner 
gleichzeitigen Negation) trägt der Autor-Regisseur Rechnung, wenn er seinen Kör-
per, in der in der Aufführung allgegenwärtigen Röntgenbild-Monstranz, als gleich-
sam fetischisierte Reliquie präsentiert. »Die Welt als Junggesellenmaschine zu be-
trachten, heißt, den Ewigkeitsanspruch göttlicher Existenz endlich auf die Menschen 
zu übertragen, heisst, den Tod abzuschaffen«, schreibt Bazon Brock.544 Kirche der 
Angst, das Requiem für einen Untoten, versucht sich in einem solchen Unterfangen : 
Der Tod und die Totenmesse Schlingensiefs werden im Fluxus-Oratorium vorwegge-
nommen, um den »Künstler[], der darin aufgeht«,545 auferstehen zu lassen, ihn qua 
Kunst unsterblich zu machen.

Bezeichnend ist, dass sowohl Maciunas als auch Schlingensief die Unbestimmt-
heit und Dezentrierung des Künstler-Ichs in Szene setzen.546 Während Ersterer 
durch Crossdressing ›unbestimmte Körper‹ entstehen lässt, die Geschlechtergrenzen 
auflösen, spaltet sich die Künstlerperson(a) Schlingensief in Kirche der Angst in meh-
rere, auch weibliche Figuren auf. Der Autor-Regisseur delegiert damit die Reprä-
sentation seiner Versehrung an die ihn verkörpernden Schauspieler, die immer auch 

gesellenmaschinen] gleichzeitig die Macht der Erotik und deren Verneinung, die des Todes 
und der Unsterblichkeit, die der Marter und des wonderland, die des Zerschlagenwerdens 
und der Auferstehung« (Übersetzung der Verfasserin).

540 	 B. Maciunas, zit. nach Williams / Noël 1997, S. 285.
541 	 B. Maciunas, in : B. Maciunas / Jarosi 1998, S. 205.
542 	 B. Maciunas, zit. nach Williams / Noël 1997, S. 284.
543 	 Carrouges 1999, S. 74.
544 	 Brock 1999, S. 140.
545 	 Programmheft Kirche der Angst.
546 	 Gabriele Brandstetter hat dargelegt, wie Duchamp mit La mariée mise à nu par ses céliba-

taires, même – allen voran mit dem Titel, mit dem er seine Arbeit versieht – eine »Figur der 
Dezentrierung« und die Unbestimmtheit von Identität inszeniert ; Brandstetter 1998, 
S. 102–108, bes. S. 104 f. Diese Beobachtung lässt sich auf Maciunas’ bei der Flux Wedding 
dargebotene Performance und auf Schlingensiefs Kirche der Angst übertragen.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318

Todesallegorien darstellen. So figuriert die im ersten Teil von Kirche der Angst ein 
weißes Brautkleid tragende Mira Partecke ihrerseits als Totenbraut. Todesnähe sym-
bolisiert ebenso Margit Carstensens Figur der alten Kranken.547 Angela Winkler tritt 
in der 40. Szene als ›Todesengel‹ in Erscheinung, der die auf die Bühne rennenden 
Ministranten, einen nach dem anderen, ›liquidiert‹.548 Togbonou ist in der »Fluxus-
gott«-Szene als Voodoo-Priester und Gralskönig auf der Bühne. Auf die Frage der 
kleinwüchsigen Bischöfin – »Papa, was ist das ? Das ewige Leben …«549 – antwortet 
er mit befremdlich-düsterer Glossolalie.550 Nicht minder unheimlich ist der Auf-
tritt Stefan Koloskos in dem von Schlingensief gefilmten Zerreißprobe-Reenactment, 
das in der 39. und 40. Szene auf die mittlere Videoleinwand geworfen wird. Beson-
ders eindrücklich ist ein Close-up von Koloskos mit Verbandsmull umwickeltem 
Kopf : Den Mund zu einem stummen Schrei aufgerissen, vermittelt die gespenstische 
Aufnahme des zur Unkenntlichkeit bandagierten Gesichts Schmerz, Entsetzen und 
Todesangst. An das Reenactment von Günter Brus’ Performance schließt unmittel-
bar die Reinszenierung der Aktion mit dem eigenen Körper (Aktion 6) von Rudolf 
Schwarzkogler an.551 Das Motiv des mit Mullbinden umwickelten Kopfes bzw. des 
vollständig bandagierten Körpers findet sich in mehreren Arbeiten Schwarzkoglers 
und geht mit der Evokation von Anonymität, Verletzung, Folter und Gefesseltsein 
einher.552 Ebenfalls ist es möglich, dass Schlingensief eine Anspielung auf Joseph 
Beuys’ Kleinplastik Krieger (1955 – 58) mitdenkt, mit der Beuys seine durch seine 
Kriegserlebnisse ausgelöste psychische Krise verarbeitete : ein kleiner, liegender, mit 
Mullbinden umwickelter Körper, der sich als Symbol der Verwundung und Todesnä-
he interpretieren lässt. Darüber hinaus weckt das Close-up Koloskos Assoziationen 
zu Edvard Munchs Der Schrei, einer Ikone der modernen Malerei und Sinnbild exis-
tenzieller Angsterfahrung. Munchs Gemälde, von dem mehrere Fassungen vorlie-
gen, zeigt – im Vordergrund eines Landschaftsraumes – eine Figur unbestimmbaren 
Geschlechts und Alters, mit weit aufgerissenem Mund und an die Ohren gepressten 
Händen, in panischer Angst erstarrt. Koloskos vollbandagierter Kopf, der keine phy-
siognomischen Details mehr erkennen lässt, korrespondiert mit ebenjener ›Maske des 
Schreckens‹ von Munchs Figur.

Wie die von Maciunas zelebrierte (Toten-)Hochzeit, so inszeniert das Requiem in 
Kirche der Angst einen um Leben und Tod kreisenden rite de passage. Sowohl Maciu
nas als auch Schlingensief machen den Schwellenraum von Kunst, Leben und Tod 

547 	 Vgl. hierzu auch Hegemann über Zwischenstand der Dinge : »Dass auch Margit Carstensen 
und Angela Winkler mitgespielt haben, war natürlich ganz toll. Das wollte er [Schlingen-
sief ], weil er dachte : Dem Tod kann man sich überhaupt nur mit solchen erwachsenen, 
älteren Frauen nähern« ; Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

548 	 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 27.
549 	 Ebd., S. 21.
550 	 Vgl. Transkript Kirche der Angst.
551 	 Günter Brus Aktion 2008.
552 	 Vgl. Ziegler 2004, S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


319

zum Schauplatz ihrer künstlerdramatischen Arbeit.553 In ihren thanatografischen 
Aufführungen erhält Fluxus – verstanden als ein Verflüssigen der Grenze zwischen 
Kunst und Leben – eine radikal existenzielle Zuspitzung.

Maciunas stirbt am 9.  Mai 1978 in Boston, die Trauerfeier im Kreis von Familie 
und Freunden findet, zwei Tage später, in einem Krematorium in Queens statt. Am 
13. Mai folgt die von Geoffrey Hendricks organisierte Flux Funeral in der Wooster 
Street, wo Maciunas viele Jahre gewohnt hatte.554 Das zu seinem Gedenken zele-
brierte Fluxus-Begräbnis »consisted of a videotaped Lecture on Bananas by George 
Maciunas, funeral procession, invocation, service, the viewing of the body – also 
called ›the search for George‹ which adhered to the following script : each pallbearer 
was to look into his box and utter ›he’s not here‹. When the last pallbearer – Yoshi-
masa Wada opened his box there was an explosion of flash powder.«555 Abermals 
übernimmt Hendricks die Rolle des Priesters. Im Anschluss an die Begräbniszeremo-
nie werden ein Flux Feast und weitere Performances veranstaltet.

Anders als Maciunas, der die Planung seiner Fluxus-Beerdigung den Künstler-
freunden überlässt, antizipiert Schlingensief in Duisburg seine Totenfeier. »Wenn ich 
mir meinen Tod als Bild vorstelle, sehe ich mich eigentlich immer auf der Bühne, 
während ich den eigenen Tod als Stück inszeniere«, hält der Autor-Regisseur im Ta-
gebuch einer Krebserkrankung fest. »Zurzeit habe ich am meisten Angst davor, nicht 
im eigenen Bild sterben zu dürfen, irgendwelchen Fremdbildern ausgeliefert zu wer-
den. Man will als Lebender eben immer noch Herr der Situation bleiben«.556 Kirche 
der Angst lässt sich als ein Versuch des Künstlers begreifen, im »Reiche des Spiels und 
des Scheins«557 den Tod der eigenen Regie und Kontrolle zu unterwerfen, folglich 
›im eigenen Bild‹ zu sterben.

Dass Schlingensief die Gestaltung seines Fluxus-Oratoriums selbst in die Hand 
nimmt, macht es zu einer ars moriendi, die an die Sterbekultur und -praxis der von 
Maciunas so verehrten Barockzeit erinnert. Für Standespersonen war es im Barock 
nicht unüblich, die eigene Begräbnisfeier im Voraus zu planen. Ein Beispiel hierfür 
stellen die 1636 zelebrierten Beisetzungsfeierlichkeiten für Heinrich Posthumus von 
Reuß (1572 – 1635) dar. Ein Jahr vor seinem Tod gibt der Adlige die Anfertigung seines 

553 	 Über die Fluxus-Bewegung schreibt Natilee Harren : »the Fluxus artist understood that in 
order to dissolve art into life – to make one’s artistic practice into a kind of life praxis – one 
would have to embrace trauma, loss, and death along with the joy, humor, and sociality 
of life.« Harren nimmt hierbei auch auf die von den Künstlern gefertigten Objektarbeiten 
Bezug : »Fluxus objects, made as they were from scraps, clippings, junk, rags, smears, and 
garbage, amounted to a grimly ironic celebration of all manner of loss captured in physical 
form« ; Harren 2020, S. 162 f.

554 	 Die Flux Funeral sollte, so Maciunas, den Zyklus der Fluxus-Riten, zu dem Hendricks’ Flux 
Divorce und die Flux Wedding zählen, abschließen ; vgl. Hendricks 1982, S. 153.

555 	 Lushetich 2014, S. 179. Über den Hergang der Flux Funeral wird in einer Sonderausgabe 
der Fluxus-Zeitung berichtet ; vgl. V OTRE extra 11 (1979).

556 	 Schlingensief 2009, S. 73.
557 	 Schiller 2005, S. 406.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320

Sargs in Auftrag, den er mit ausgewählten Bibelsprüchen und Choralstrophen – »Zu 
erweck : vnd vbung Gottseliger SterbensGedancken« – verzieren lässt.558 Auch für 
seine Leichenpredigt bestimmt er die Bibelverse und wirkt beim Verfassen seines 
auf der Beerdigung vorzutragenden Lebenslaufes mit.559 Die Sarginschriften und 
weitere von ihm ausgesuchte Texte sollen, so erklärt Heinrich Posthumus, für sei-
ne Totenfeier vertont werden.560 Diesen Anordnungen und Vorgaben entsprechend, 
komponiert Heinrich Schütz, im Auftrag der Witwe, seine Musikalischen Exequien, 
eine der bedeutendsten Trauermusiken im deutschsprachigen Raum.

Die beiden Kindersärge Schlingensiefs, die während der Messfeier von Kirche der 
Angst vor dem Altar aufgebahrt werden und den Verlust kindlicher Unschuld symbo-
lisieren, zieren allein die Worte »Flux« und »Fluxus«. Während in den Sarg des Ge-
raer Fürsten und jenen seiner Zeitgenossen alt- und neutestamentarische Bibelsprü-
che eingraviert sind, die um Vergänglichkeit, Sterben, Erlösung und ewiges Leben 
kreisen, legt Schlingensief ein konzises kunstreligiöses Bekenntnis ab, das das Kunst 
und Leben verschränkende Fluxus-Prinzip als eschatologisch aufgeladene Botschaft 
verkündet. Fluxus wird somit einerseits zur Reflexion über das »Sein zum Tode«561, 
andererseits zum Erlösungsmotiv erhoben.

Die Beschäftigung mit ausgewählten autobiografischen Fluxus-Arbeiten von George  
Maciunas hat vor Augen geführt, dass in ihnen dem Themenfeld Disability ein be-
sonderer Stellenwert zukommt. Der chronisch kranke Fluxus-Künstler verarbeitet 
seine Erfahrungen der Versehrung in Form von Aktionspartituren und Performan-
ces, Installationen, Multiples und Text-Bild-Collagen. Dabei entstehen Selbstpor
träts, die den kranken Künstlerkörper und seine Medikalisierung, die ihm zugefüg-
ten Verletzungen und Beschädigungen – entsprechend der Losung ›Fluxus is a way of 
life and death‹ – offenlegen und künstlerisch transformieren. Hieran schließt Schlin-
gensief mit seinem autobiotheatralen Kunst- und Künstlerdrama an. Wie Maciunas 
stellt sich der Autor-Regisseur in Kirche der Angst seinen akuten Leidenserfahrungen 
und exponiert sie öffentlich im Medium der Kunst. Damit ist eine Coping-Strategie 
verbunden, die Kunst als Therapeutikum versteht und als Möglichkeit ausprobiert, 

558 	 Breig 1989, S. 53.
559 	 Vgl. Johnston 1991, S. 199.
560 	 Vgl. Breig 1989, S. 53 f.
561 	 In seiner Todesanalyse in Sein und Zeit definiert Martin Heidegger das Dasein als ›Sein 

zum Tode‹ ; vgl. Heidegger 1967, S. 235–267 (§ 46–53). In diesem Heidegger’schen Begriff 
kommt zum Ausdruck, dass der Tod als ein dem Leben immer schon Angehörendes in 
jedem Moment des Daseins antizipiert wird. Im alltäglichen Umgang mit dem Tod werde, 
so Heidegger, das ›Sein zum Tode‹ verdeckt und verdrängt : »Die öffentliche Daseinsausle-
gung sagt : ›man stirbt‹, weil damit jeder andere und man selbst sich einreden kann : je nicht 
gerade ich ; denn dieses Man ist das Niemand« ; ebd., S. 253. Das künstlerische Schaffen 
Schlingensiefs und Maciunas’ reflektiert und integriert ihr persönliches Leiden und Ster-
ben – damit arbeitet ihre Kunst keiner Verschleierung des Todes zu, sondern erkennt ihn 
als äußerste und umfassendste Möglichkeit des Daseins an, ihn als solchen auch für die 
Rezipienten sichtbar machend.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


321

sich der gesellschaftlichen Verdrängung und Verleugnung von Krankheit zu wider-
setzen. Beide Künstler generieren Bilder ihrer selbst, die Figurationen des exemplary 
sufferer und Künstlermärtyrers umkreisen. Mithin erweist sich Maciunas als Vorläu-
fer Schlingensiefs. Zwar wird er in Kirche der Angst nicht explizit genannt, jedoch 
ist dem Theaterstück als Fluxus-Oratorium der Bezug zur Fluxus-Bewegung und, 
damit einhergehend, zum Leben und Werk ihres Begründers und Koordinators im-
plizit eingeschrieben. Schlingensief greift den von Maciunas vorgeprägten Konnex 
von Fluxus und Krankheit auf, um ihn in selbstreferenzieller Wendung weiterzu-
schreiben.

Eine zweite Traditionslinie, die Schlingensief fortführt, ist die Verbindung von 
Fluxus und Ritual. Dass seine Theatermesse in der Tradition der rituell aufgelade-
nen Flux Rites steht, hat der Vergleich mit Maciunas’ Fluxus-Messe aus dem Jahr 
1970 gezeigt. Beiden ist gemein, dass sie sich formal an die katholische Messliturgie 
anlehnen, diese jedoch mittels inhaltlicher Überschreibungen religions- und kir-
chenkritisch demontieren. Während die von Maciunas konzipierte Flux Mass eine 
offen blasphemische Desavouierung der Heiligen Messe zum Ziel hat, oszilliert die 
autothematische Messfeier Schlingensiefs ambivalent zwischen Gotteslästerung und 
Gottessuche. Das in Duisburg gefeierte Requiem verhandelt die Krankengeschichte 
des Künstlers als eine existenzielle Grenzerfahrung und erreicht dadurch ein emo-
tives Affizierungspotenzial, das das Publikum nicht gleichgültig lässt. Darin un-
terscheidet sie sich von der Fluxus-Messe des Vorgängers, die mit ihren Gags und 
Stunts dem Vaudeville verpflichtet ist. Doch bedient sich auch Schlingensief bewähr-
ter Fluxus-Strategien : Chaotisch-tumultuöse Sequenzen und absurde, dadaistische 
Einlagen parodieren und konterkarieren feierlichen Ernst. Zugleich verstärkt der 
Autor-Regisseur das in der Flux Mass enthaltene kunstreligiöse Moment, indem er 
Fluxus emphatisch als Gegenprogramm zur christlichen Religion inszeniert.

Ferner ließen sich aufschlussreiche Parallelen zwischen Kirche der Angst und 
Maciunas’ autothanatografischer Flux Wedding ziehen. Als Totenhochzeit, mit Ma-
ciunas als Totenbraut, stellt Letztere den moribunden Künstlerkörper aus. In ih-
rer Überwindung heterosexuell-bürgerlicher Normen erweist sich Flux Wedding 
– entkoppelt von Sexualität und Prokreation – als Junggesellenmaschine, die der 
Vorstellung des virilen Künstlers eine Absage erteilt. Ebenso setzt Schlingensief in 
seinem Fluxus-Oratorium weibliche Todesfiguren in Szene, die als seine Stellvertre-
ter fungieren. Diese Aufspaltung des Künstler-Ichs steht in Analogie zu Maciunas’ 
Geschlechtergrenzen überschreitendem Crossdressing. In dem Versuch, sich im rite 
de passage zwischen Tod und Auferstehung zu inszenieren, alludiert auch Kirche der 
Angst das fantastische Bild der Junggesellenmaschine.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322

Future Fluxus
Georg Seeßlen stellt die Vermutung an, dass Kirche der Angst »in die Geschichte 
von ›Post-Fluxus‹ eingehen« werde.562 Hegemann lässt sich gar dazu hinreißen, 
Schlingensiefs Kunst- und Künstlerdrama zum Anfangs-, Höhe- und Endpunkt der 
»wahre[n] Fluxus-Bewegung« zu erklären.563 Inwieweit die Theaterinszenierung als 
Fluxus-Ereignis verstanden werden kann, gilt es nun abschließend zu diskutieren. In 
seinem Aufsatz Fluxus : Theory and Reception führt Dick Higgins neun Merkmale an, 
die Fluxus-Arbeiten seiner Meinung nach auszeichnen. Diese lauten : »international-
ism«, »experimentalism and iconoclasm«, »intermedia«, »minimalism or concentra-
tion«, »an attempted resolution of the art / life dichotomy«, »implicativeness«, »play or 
gags«, »ephemerality« sowie »specificity«.564 In vielerlei Aspekten entspricht Schlin-
gensiefs Kirche der Angst den von Higgins formulierten Kriterien. Als Aufführung 
eignet dem Theaterstück ein genuin ephemerer Charakter, und auch das Kriterium 
der Intermedialität ist erfüllt. Ferner kennzeichnet das Stück ein ikonoklastischer 
Zugang – besonders in Bezug auf die katholische Liturgie, die der Autor-Regisseur 
als formale Blaupause seines Requiems heranzieht. Gag-Elemente werden vornehm-
lich durch den Auftritt der ›Spezialisten‹ ins Spiel gebracht, deren Präsenz und Aus-
der-Reihe-Tanzen das Bühnengeschehen auflockern. In anderen Punkten weicht 
Schlingensiefs postdramatisches Kunst- und Künstlerdrama jedoch erheblich vom 
Fluxus-Programm ab. Allen voran seine Bindung zur Institution Theater wäre dem 
Begründer der Fluxus-Bewegung ein Dorn im Auge. Maciunas steht dem Theater 
und der Oper kritisch gegenüber – weil sie »serious art and culture« verkörpern, 
gegen deren Elitismus er mit seinem avantgardistischen Postulat einer »living art« 
und »anti-art« opponiert. »PURGE the world of bourgeois sickness, ›intellectual‹, 
professional & commercialized culture«, ist in dem von ihm 1963 verfassten Flux-
us Manifesto zu lesen.565 Während Maciunas das Theater ablehnt, begrüßt er den 
Zirkus und das Vaudeville als populäre Kunst- und Unterhaltungsformen, die mit 
dem Unwägbaren spielen.566 Gerade aber die für Schlingensiefs frühe Arbeiten so 
charakteristische Unberechenbarkeit ist in Kirche der Angst auf wenige Improvisati-
onsmomente reduziert. Die durchgetaktete multimediale Inszenierung verfügt über 
eine Komplexität, die den von Higgins genannten Kategorien der Konzentration, 

562 	 Seesslen 2015, S. 57.
563 	 »Den Gedanken werde ich nicht los : dass eigentlich die wahre Fluxus-Bewegung da erst 

begonnen und auch ihren Höhepunkt und dann auch ihren Endpunkt erreicht hat – mit 
der Kirche der Angst« ; Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

564 	 Vgl. D. Higgins 1998, S. 224. Auch Ken Friedman stellt als »Fluxus Ideas« benannte Kri-
terien vor, die sich im Wesentlichen mit denjenigen Higgins’ überschneiden : »The Twelve 
Fluxus Ideas are : 1 Globalism 2 Unity of art and life 3 Intermedia 4 Experimentalism 5 Chance 
6 Playfulness 7 Simplicity 8 Implicativeness 9 Exemplativism 10 Specificity 11 Presence in time 
12 Musicality« ; Friedman 1998  a, S. 244. 

565 	 Maciunas’ Fluxus Manifesto (1963), reproduziert in Williams / Noël 1997, S. 116.
566 	 Vgl. George Maciunas an Wolf Vostell, 3. November 1964, zit. nach Williams / Noëll 1997, 

S. 41 f.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


323

Simplizität und des Minimalismus zuwiderläuft. Kirche der Angst als ein veritables 
Fluxus-Ereignis zu klassifizieren, scheint also nicht unproblematisch und nur unter 
Vorbehalt möglich.

Umso mehr bietet es sich an, Ken Friedmans Konzept des Future Fluxus heranzu-
ziehen. Friedman, Fluxus-Künstler und Wegbegleiter von Maciunas, schreibt in der 
Einleitung des von ihm herausgegebenen Sammelbands The Fluxus Reader (1998) :

If, as George Brecht said in the 1980s, »Fluxus has Fluxed«, one can equally well say 
what someone – Dick ? Emmett ? – said a few years later : »Fluxus has not yet begun.« 
[…] Those who believe there is a Fluxus of ideas and attitudes more than of objects feel 
that there is, indeed, a future Fluxus. This Fluxus intersects with and moves beyond 
the Fluxus of artefacts and objects. […] Fluxus was created to transcend the boundaries 
of the art world, to shape a discourse of our own. A debate that ends Fluxus with the 
death of George Maciunas is a debate that diminishes George’s idea of Fluxus as an 
ongoing social practice.567

Der hier skizzierte Fluxus-Begriff – Fluxus verstanden als eine soziale Praxis, die das 
Überschreiten von (Kunst-)Grenzen zum Ziel hat – scheint mir ebenjenes Dispositiv 
zu sein, auf das Schlingensief in Kirche der Angst explizit und implizit Bezug nimmt. 
Zum einen stellt der Autor-Regisseur sein Kunst- und Künstlerdrama – etwa durch 
filmische Reenactments – ostentativ in die Tradition der Fluxus-Bewegung, appro
priiert ihre Bilder und Strategien. Auch der Gebrauch von ›Fluxus‹ als Signalwort, 
im Untertitel des Theaterstücks ebenso wie im Text der Aufführung, verdeutlicht das 
Anknüpfen an Fluxus als einen Traditionsspeicher – Jasmin Degeling spricht, ob-
schon in anderem Kontext, von einer von Schlingensief betriebenen »Archäologie der 
Avantgarden«568. Jedoch geht Schlingensief über eine rein archäologische Auseinan-
dersetzung mit Fluxus hinaus, wenn er – im Sinne von Future Fluxus – Fluxus-Ideen 
nicht allein als Überreste in sein Theater integriert, sondern sich zu ihnen positioniert 
und sie autoreferenziell weiterentwickelt.

3.2.2  »Mein Freund Beuys« – Bezüge auf Joseph Beuys

Gemeinsam mit Nam June Paik veranstaltet Joseph Beuys (1921 – 1986), der zu Be-
ginn der 1960er-Jahre Teil der europäischen Fluxus-Szene ist, im Juli 1978 die Perfor-
mance In Memoriam George Maciunas an der Staatlichen Kunstakademie in Düssel-
dorf, um dem verstorbenen Künstlerfreund in Deutschland zu gedenken. Krankheit 
und Leiden ebenso wie die Auseinandersetzung mit Sterben und Tod sind auch in 
Beuys’ Biografie und Werk von grundlegender Bedeutung. So fällt auf, dass Beuys 
in seiner Selbstdarstellung sein Leben und Arbeiten – wie Maciunas setzt er Kunst 
und Lebenspraxis in eins – ganz wesentlich an Leidenserfahrungen knüpft, die er, 

567 	 Friedman 1998, S. IX f.
568 	 Degeling 2019, S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324

bisweilen im Modus biografischer Selbstmythisierung, zu Initiations- und Transfor-
mationsmomenten heilenden Potenzials deklariert. Dass er also Leiden und Tod als 
Positiva denkt und entsprechend vermittelt, zeichnet Beuys aus. »Es geht nichts ohne 
Schmerz, ohne Schmerz gibt es kein Bewußtsein«, stellt er fest.569 »Durch den Tod 
vollzieht sich das eigentliche Leben.«570

Bereits die von Beuys in Umlauf gebrachte ›Tatarenlegende‹ macht Verwundung 
und Todesnähe zu den zentralen Koordinaten seiner Lebenserzählung. Das Sturz-
kampfflugzeug, in dem Beuys 1944 als Bordfunker bzw. -schütze auf der Krim einge-
setzt war, stürzte ab. Während der Pilot der Junker JU 87 noch an der Unfallstelle ver-
stirbt, finden nomadische Tataren den bewusstlosen und verletzten Beuys im Schnee 
und nehmen sich seiner an – so jedenfalls berichtet es später der Künstler.571 Mehrere 
Tage soll er, mit Fett eingerieben, in Filz eingewickelt und mit Honig gefüttert, in der 
Obhut der Krimtataren verbracht haben, ehe er von deutschen Soldaten aufgefunden 
und ins Feldlazarett überführt wurde. Diese privatmythologische Erzählung über 
seine wundersame Rettung etabliert der Künstler im Rahmen diverser Interviews 
als »Heilungs- und Heilsgeschichte«572, die sich zugleich als materialikonografischer 
Ursprungsmythos versteht. So führt Beuys Fett und Filz als plastische Materialien in 
die Kunst ein und reflektiert ihre Qualität als Wärmespeicher und -isolator in seiner 
Plastischen Theorie. »Beuys schafft sich aus Stoffen eine Art Alphabet«, konstatiert 
Peter Bürger.573 Dieser Materialsprache ist das Bild der überwundenen Versehrung 
essenziell eingeprägt : »Die beiden Stoffe [Fett und Filz] bleiben für ihn verbunden 
mit der Erfahrung der Wiedergeburt aus dem Kältetod durch die wärmeerzeugende 
Kraft des Fetts und die isolierende Fähigkeit des Filzes.«574 Noch zu Lebzeiten des 
Künstlers erweist sich seine Geschichte von den ihn errettenden Tataren als autofikti-

569 	 Beuys, zit. nach Adriani / Konnertz / Thomas 1994, S. 192.
570 	 Beuys, in : Beuys / Mennekes 1996, S. 57.
571 	 Vgl. Beuys, in : Tisdall 1979, S. 16 f. Im Ausstellungskatalog der umfassenden Beuys-Re-

trospektive im New Yorker Solomon R. Guggenheim Museum wird der Künstler wie folgt 
zitiert : »Had it not been for the Tartars I would not be alive today. […] They were the 
nomads of the Crimea, in what was then no man’s land between the Russian and German 
fronts, and favoured neither side. I had already struck up a good relationship with them, 
and often wandered off to sit with them. ›Du nix njemcky‹ they would say, ›du Tatar‹, and 
try to persuade me to join their clan. Their nomadic ways attracted me, of course, although 
by that time their movements had been restricted. Yet it was they who discovered me in the 
snow after the crash, when the German search parties had given up. I was still unconscious 
then and only came round completely after twelve days or so, and by then I was back in a 
German field hospital. So the memories I have of that time are images that penetrated my 
consciousness. […] I remember voices saying ›Voda‹ (›Water‹), then the felt of their tents, 
and the dense pungent smell of cheese, fat and milk. They covered my body in fat to help it 
regenerate warmth, and wrapped it in felt as an insulator to keep the warmth in.«

572 	 Kuni 2006, Bd. 2, S. 245.
573 	 Bürger 1987, S. 205.
574 	 Ebd., S. 204.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


325

onal.575 Fortan unterstreicht Beuys, sich von der Detailgenauigkeit seiner Erzählung 
distanzierend, den metaphorischen Bedeutungsgehalt der Tatarenlegende.576

Ein weiteres biografisches, um Versehrung kreisendes Schlüsselerlebnis stellt 
Beuys’ psychische Krise dar, die zum Jahreswechsel 1954 /55 einsetzt und bis in das 
Jahr 1957 anhält : Nach seinem Studium der Bildhauerei fällt der Künstler in eine 
schwere Depression. Er leidet an Antriebslosigkeit und Erschöpfung, sondert sich 
von seinem Umfeld ab und vermag nicht mehr, kreativ tätig zu sein. »Es war ein 
wirkliches Sterben«, beschreibt Beuys diese krisenhafte Zeit rückblickend.577 Die 
Behandlung in psychiatrischen Kliniken in Düsseldorf und Essen zeigt keinen Er-
folg. Beuys’ Biograf Heiner Stachelhaus berichtet :

Einmal schließt er sich wochenlang in der Heerdter Wohnung seines Dichterfreundes 
Adam Rainer Lynen ein, der zu der Zeit verreist ist. Freunde brechen durchs Fenster 
in die Wohnung ein, finden Beuys in einem total verdunkelten Zimmer, er hat bereits 
Wasser in den Beinen und sagt, er wolle sich auflösen. Auf dem Boden verstreut liegen 
zerrissene Zeichnungen. Er brauche nichts mehr, sagt er, nur einen Rucksack.
In dieser Phase läßt er sich von einem Klever Schreiner eine Kiste aus Holz machen. 
Schön glatt gehobelt soll sie sein, das hat Beuys ausdrücklich gewünscht. Dann be-
schmiert er diese schöne Kiste vollständig mit Teer und bringt sie in sein Atelier nach 
Heerdt. Seine Vorstellung, daran erinnerte er sich später genau, war folgende : Die 
Kiste sei ein schwarzer, leerer, isolierter Raum, in dem Untersuchungen stattfinden und 

575 	 Der Absturz des Sturzkampfbombers am 16. März 1944 ist durch Militärunterlagen ver-
bürgt ; vgl. Gieseke / Markert 1996, S. 76. Während der Flugzeugführer Hans Laurinck 
ums Leben kam, trug Beuys eine Gehirnerschütterung und eine Platzwunde über den Au-
gen davon. Neben dem Flugzeugwrack stehend, wurde er von Bewohnern des Dorfes Sna-
menka (dt. Freifeld) aufgefunden. Im Jahr 2000 befragte Zeitzeugen, zum Zeitpunkt des 
Unglücks noch Kinder, können sich »nur entsinnen, dass die Erwachsenen erzählten, der 
Deutsche [Beuys] sei mit einer Art Kremser abtransportiert worden«. Am folgenden Tag 
wurde Beuys in ein mobiles Feldlazarett eingewiesen und dort bis zum 7. April gepflegt. 
Der Historiker Wladimir Gurkowitsch, der vor Ort Nachforschungen angestellt hat, be-
richtet : »Eine Reihe von Personen tatarischer Nationalität wurde befragt : zivile Leute und 
Geistliche verschiedenen Alters, darunter auch die, die während der Okkupation auf dem 
Territorium des Thälmann-Landkreises lebten. Kein Mensch hat auch nur andeutungsweise 
etwas über ›den Akt der Barmherzigkeit vom 16. März 1944‹ gehört. Das ist umso auffälli-
ger, als die krim-tatarische Gesellschaft geschlossener, korporativer und solidarischer ist als 
jede andere. Das Gerede über ein x-beliebiges Ereignis von Belang, bei dem Tataren (sogar 
nur ein einziger) anwesend waren, verbreitete sich sehr schnell unter den Glaubensgenos-
sen und Blutsverwandten. Tatarische Überlieferungen sind in der Regel überaus beständig. 
Viele Tatsachen (sowohl orientalisch-märchenhafte als auch statistisch belegbare) können 
dabei übertrieben werden. Indem man das alles berücksichtigt, kommt man zu einem für 
die Forscher wirklich interessanten Schluss : Keiner der normalsterblichen Tataren des kur
manschen Landes hat je das Geringste über die uneigennützige Rettung eines verletzten 
deutschen Soldaten, der bewusstlos war, durch seine Mitmenschen gehört« ; Gurkowitsch 
2006, S. 3.24 f.

576 	 Vgl. Lange 2011, S. 118.
577 	 Beuys, in : Lebensläufe 1980, Min. 30 :15–30 :19 (Transkription der Verfasserin).

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326

neue Erfahrungen gemacht werden könnten. Er habe den Zwang gespürt, sich in diese 
Kiste zu setzen, nicht mehr dazusein, einfach mit dem Leben aufzuhören.578

Erst ein mehrmonatiger Aufenthalt auf dem Hof der Familie van der Grinten läutet 
Beuys’ Genesung ein. Der Künstler, der sich – wenn er kann – an der Feldarbeit be-
teiligt, beginnt wieder zu arbeiten. Düstere Sujets spiegeln seinen angegriffenen See-
lenzustand wider. Damals von Beuys angefertigte Zeichnungen tragen Titel wie Ab-
schied, Mann am Kreuz, Misere, Schock, Blutender Elch, Der Tod und das Mädchen.579

Die Krisenzeit geht für den Künstler mit einer physischen und geistigen ›Umor-
ganisation‹ einher, die in ein verändertes Selbst- und Kunstverständnis mündet. In 
einem später geführten Gespräch über seine Depression betont Beuys ihr positives 
Moment als Notwendigkeit der Transformation. Bei seiner Krise, führt er aus,

wirkten zweifellos Kriegsereignisse nach, aber auch aktuelle, denn im Grunde mußte 
etwas absterben. Ich glaube, diese Phase war für mich eine der wesentlichsten insofern, 
als ich mich auch konstitutionell völlig umorganisiert habe ; ich hatte zu lange einen 
Körper mit mir herumgeschleppt. Der Initialvorgang war ein allgemeiner Erschöp-
fungszustand, der sich allerdings schnell in einen regelrechten Erneuerungsvorgang 
umkehrte. Die Dinge in mir mußten sich völlig umsetzen, es mußte bis in die Physis 
hinein eine Umwandlung stattfinden. Krankheiten sind fast immer auch geistige Kri-
sen im Leben, wo alte Erfahrungen und Denkvorgänge abgestoßen, beziehungsweise 
zu durchaus positiven Veränderungen umgeschmolzen werden.
Sicher, viele Menschen erleben nie diese Phase der Umorganisation, aber wenn man 
hindurchkommt, erhält vieles, was vorher unklar oder nur vage angelegt war, eine 
ganz plausible Richtung. Eine derartige Krise ist ein Zeichen dafür, daß entweder eine 
Richtungslosigkeit vorliegt oder zu viele Richtungen angegangen wurden. Sie ist eine 
entscheidende Aufforderung, manches zu bereinigen und in bestimmter Richtung zu 
neuen Ergebnissen zu kommen. Von da ab begann für mich eine systematische Arbeit 
an gewissen Grundprinzipien.580

Krankheit wird, in positiver Wendung, als Möglichkeit und Bedingung für Rei-
nigung, Veränderung und Erneuerung, gar als eine Art Auferstehung verstanden. 
»Durchs Leiden entsteht etwas geistig Höheres« ; »das Leiden selbst führt zu Ver-
wandlung, sonst hätte Krankheit keinen Sinn.«581 Dieserart verwandelt und ge-
läutert entwickelt Beuys »die ersten theoretischen Strukturen zur Erweiterung des 
Kunstbegriffes auf den Menschen im Allgemeinen«.582 Mithin kennzeichnet der 
Künstler seine Theorien als das Ergebnis einer Krisenbewältigung – am Anfang des 
Erweiterten Kunstbegriffs steht Beuys’ Leidenserfahrung.

578 	 Stachelhaus 1987, S. 63 f. Der Psychoanalytiker Hartmut Kraft vermutet, dass bei Beuys 
eine posttraumatische Belastungsstörung vorgelegen haben könnte ; vgl. Kraft 2021, S. 16.

579 	 Vgl. Stachelhaus 1987, S. 69.
580 	 Beuys, in : Adriani / Konnertz / Thomas 1994, S. 40.
581 	 Beuys, in : Beuys / Schwebel 1979, S. 24.
582 	 Beuys, in : Adriani / Konnertz / Thomas 1994, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


327

Schmerzen und Krankheit bestimmen auch Beuys’ weiteres Leben. Dem starken 
Raucher setzen Gefäßverengungen in den Beinen zu, was ihn in seinen Aktionen 
jedoch nicht daran hindert, teilweise für Stunden in stehender Position auszuhar-
ren.583 Nach einem Sturz im Frühjahr 1961 muss ihm eine Niere entfernt werden, 
später auch die Milz. 1972 erleidet Beuys einen Herzinfarkt, auf den 1975 ein zweiter 
folgt. »Er kämpfte mit einem Körper, der ihm nicht mehr verlässlich war, hielt Diäten 
nicht ein, rauchte zu viel.«584 Zuletzt treten Probleme mit der Lunge hinzu ; im Mai 
1985 wird Beuys eine interstitielle Pneumonie diagnostiziert. Das Atmen bereitet ihm 
zunehmend Schwierigkeiten, wegen Sauerstoffmangels kommt es zu Schwindel- und 
Ohnmachtsanfällen. Am 23. Januar 1986 stirbt der Künstler im Alter von 64 Jahren.

Viele seiner Arbeiten lassen einen Bezug zu den Themen Krankheit, Leiden und 
Tod erkennen. In Beuys’ Objekten, Installationen und Environments begegnen uns 
Elektrokardiogramme, Arzneigläser, Medikamentenschachteln und Tablettenröhr-
chen, Fieberthermometer, Injektionsspritzen, Mullbinden und Heftpflaster, ebenso 
Krücken, Krankenbetten und -tragen. In die Vitrine Doppelobjekte (1972 /74) plat-
ziert Beuys zwei Röntgenfilme, die Lungenaufnahmen zeigen, außerdem zwei Me-
dizinflaschen, zwei Waschschalen aus Emaille und zwei elektrische Apparate.585 Mit 
dem Einsatz von organischem Material – darunter Fingernägel und Haarbüschel, 
blutgetränktes Verbandszeug sowie Knochen und Zähne von Tieren (in Aktionen 
hantiert er zuweilen mit ihren Kadavern) – evoziert Beuys Memento-mori-Bilder 
der Verwundbarkeit und Sterblichkeit. Ganze Werkkomplexe sind dezidiert der Lei-
densthematik gewidmet, an dieser Stelle sei besonders auf zeige deine Wunde (1976) 
und hinter dem Knochen wird gezählt – SCHMERZRAUM (1984) hingewiesen. Ob-
schon diese atmosphärisch aufgeladenen Arbeiten zweifellos von Beuys’ persönlicher 
Schmerzerfahrung ihren Ausgang nehmen, spielen sie gesamtgesellschaftlich auf po-
litische, soziale, wirtschaftliche und ökologische Diskurse ihrer Zeit an. Aus diesem 
Grund kann SCHMERZRAUM – es handelt sich um einen von Beuys vollständig mit 
Bleibahnen verkleideten Galerieraum – nicht zuletzt als Ausdruck der mit der Gefahr 
eines atomaren Weltkriegs einhergehenden kollektiven Ängste gelesen werden.586 
Und die Installation zeige deine Wunde, die der Künstler nach seinem zweiten Herz-
infarkt realisiert, ließe sich – um einen Vorschlag Philip Ursprungs aufzugreifen –  
als Kommentar auf die deutsche Teilung interpretieren.587 Hierin unterscheidet 
sich das Beuys’sche Werk deutlich von den autopathografischen Arbeiten Christoph 
Schlingensiefs. Während Schlingensief sein Kranksein öffentlich exponiert und sein 
gesellschaftliches Engagement in direkten Bezug zu seinem persönlichen Kran-

583 	 Vgl. Stachelhaus 1987, S. 219.
584 	 Riegel 2018, Bd. 2, S. 152.
585 	 Vgl. Murken 1996, S. 247. Mit medizin- und pharmaziegeschichtlichen Bezügen im 

Beuys’schen Œuvre setzt sich der Arzt Axel Hinrich Murken seit den 1970er-Jahren ausei-
nander ; vgl. hierzu seine versammelten Aufsätze in Joseph Beuys. Sammlung Axel Hinrich 
Murken 2018.

586 	 Vgl. Schröder 2011, S. 178.
587 	 Vgl. Ursprung 2021, S. 201–209.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328

kenschicksal setzt, lenkt Beuys den Blick von seinem privaten Befinden ab. »Seine 
Krankheiten, Diätverstöße und Depressionen verschwieg er«, berichtet der mit Beuys 
befreundete Kunstkritiker Georg Jappe.588 »Nur die wenigsten wussten, wie krank er 
war«589 – ihr Mann sei sein Leben lang gestorben, so Eva Beuys.590

3.2.2.1  Die Beuys’sche Leidenstheorie

Von Anbeginn seines künstlerischen Schaffens erkennt Schlingensief in Beuys einen 
zentralen Bezugspunkt. Auch in Atta Atta referenziert er, wie dargelegt, den Künstler 
und dessen Werk auf vielfache Weise.591 Joseph Beuys sei sein »Seelenverwandter«, 
erklärt der Autor-Regisseur.592 Als künstlerische und biografische Orientierungsfi-
gur wird Beuys umso bedeutsamer, als Schlingensief mit der Diagnose Krebs kon-
frontiert wird. Den Tagebuchaufzeichnungen ist zu entnehmen, dass er während sei-
nes Krankenhausaufenthalts im Frühjahr 2008 eine Beuys-Biografie liest, ebenso die 
1996 erschienene Publikation Christus DENKEN, in der das originale Typoskript des 
1984 geführten Gesprächs zwischen Beuys und dem Jesuitenpater Friedhelm Men-
nekes über »grundsätzliche Fragen des Christentums, der Kirche, der Kunst und der 
modernen Gesellschaft«593 abgedruckt ist. Auf dieses Gespräch nimmt Schlingen-
sief in seinem Tagebuch mehrfach Bezug, in Teilen zitiert er wortwörtlich daraus.594 
Aussagen von Beuys finden ebenfalls Aufnahme in den theatralen Text von Kirche 
der Angst – darauf wird im Laufe dieses Kapitels noch genauer einzugehen sein.

Während Schlingensiefs Hospitalisierung fungiert Beuys als ein ›Begleiter in der 
Angst‹595, dessen Reflexionen über Krankheit und Leiden den Künstler zum Nach-
denken anregen, Mut machen, Kraft spenden. Zu Beginn der Diagnose hadert 
Schlingensief mit seinem verstorbenen Vater – er wolle nicht, wie dieser, in Depres-
sion und Fatalismus verfallen.596 »Muss ich mich halt so lange an Beuys festhalten«, 

588 	 Jappe 1996, S. 34.
589 	 Riegel 2018, Bd. 2, S. 255.
590 	 Eva Beuys, zit. nach Stachelhaus 1987, S. 215.
591 	 Siehe Kapitel III, S. 148–166.
592 	 Schlingensief, zit. nach Rupprecht 2005, S. 97 (Schlingensief-Archiv 1087).
593 	 Mennekes 1996, S. 7.
594 	 Vgl. Schlingensief 2009, S. 60, 80, 135–137 u. 147. Es ist davon auszugehen, dass Schlin-

gensief in dieser Zeit weitere Texte von Beuys rezipiert hat – so erwähnt er etwa »ein Buch 
mit Interviews« ; ebd., S. 75.

595 	 Vgl. ebd., S. 75.
596 	 Vgl. ebd., S. 79 f. Schlingensief lehnt die »Depressivität, die [s]ein Vater mit seiner zuneh-

menden Erblindung entwickelte«, ab : »Deshalb kämpfe ich ja auch gerade so sehr mit mei-
nem Vater. Weil ich nicht so abrutschen will wie er, weil ich nicht sagen will, ist doch eh 
alles egal.« Im Folgenden ruft Schlingensief den Verstorbenen direkt an : »Wenn du noch 
irgendwie Kontakt halten willst, ich dir noch irgendetwas bedeute, dann musst du jetzt was 
tun. Natürlich nicht für meine Heilung sorgen, aber du musst alles dafür geben, damit ich 
mit diesem Fatalismus, mit diesem Dämon von dir, nix zu tun habe, damit ich Freude am 
Leben behalte.«

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


329

vermerkt er im Tagebuch, »es gibt viele, viele gute Gedanken bei ihm.«597 Dem nach 
seiner Erblindung depressiv gewordenen Hermann Josef Schlingensief – »[f ]ür diesen 
Pessimismus, für diesen schwarzen Schleim, den er da über uns ergossen hat, mag 
ich meinen Vater nicht mehr«598 –, stellt er Beuys kontrastiv gegenüber. Beuys, der 
Krankheit und Schmerz als Katalysatoren für wichtige und positive Transformati-
onsprozesse begreift, wird für Schlingensief zum väterlichen Vor- und Leitbild, auf 
das er sich, wenn er über Sinn und Wert des Leidens nachdenkt, beruft. Schlingen-
sief greift Beuys’sche Denkweisen auf, die ihn darin bestärken, auch und gerade in 
der Krankheit Autonomie und Würde zu bewahren – so etwa Beuys’ Vorstellung, 
Leiden durch Denken produktiv machen und auflösen zu können. In Schlingensiefs 
Tagebuch einer Krebserkrankung findet sich folgender Eintrag :

In der Biografie von Joseph Beuys, die ich gerade lese, steht der Satz : »Alles, was nicht 
gebraucht wird, leidet. Alles, was statisch ist, leidet.« Das heißt, wenn ich noch denke, 
wenn ich noch aktiv bin, dann leide ich nicht. Selbst wenn man mich ans Kreuz na-
gelt, kann ich noch etwas denken, dann leide ich auch noch nicht. Und wenn ich über 
die Ausrangierten, die Weggesperrten nachdenke, dann leiden vielleicht auch sie nicht 
mehr. Das ist das Grundprinzip : Solange ich über mich und andere nachdenke, leide 
ich nicht. Und umgekehrt : Solange man über mich nachdenkt, leide ich nicht. Wenn 
man mich aber abstempelt und sagt, na ja, der liegt da rum, der ist bemitleidenswert, 
bin ich ein Stück Stein. […] Aber wenn man ernsthaft anfängt, über diese Statik in 
der Welt nachzudenken, dann wird das Leiden produktiv, dann wird das Leiden durch 
meine Gedanken aktiv.599

Beuys geht von zwei Definitionen des Denkens aus. Dem materialistischen, wis-
senschaftlich-analytischen Denken schreibt er Todescharakter zu – es isoliere und 
abstrahiere, den Menschen von sich und der Natur entfremdend. Diesem ›toten‹ und 
›tödlichen Denken‹ setzt Beuys das ›freie Denken‹ entgegen, das als Form und Plastik 
in der Lage sei, Neues in der Welt hervorzubringen.600 Schlingensief rekurriert auf 
ebendieses freie, kreative Denken, das lähmende Statik überwindet. Auf diese Weise 
kann sich der Autor-Regisseur – trotz der ihn ausbremsenden Krankheit – als aktiv 
tätigen Menschen verstehen, sein Leiden in eine Produktivkraft verwandeln und sich 
gegen das Stigma des zur Passivität verurteilten Kranken zur Wehr setzen. Schlin-
gensief inkorporiert, aus dem Kreis der Leidenden heraustretend, den Beuys’schen 
Schmerzensbegriff. Im Gespräch mit Mennekes expliziert Beuys Leiden als »große[] 
Ohnmacht«, als »wirkliche[s] Kranksein und Abgeschobensein, die keinerlei Funk-

597 	 Ebd., S. 80. Schlingensief lässt auch Kritik an Beuys anklingen, vornehmlich nimmt er an 
Beuys’ anthroposophischem Gedankengut Anstoß ; vgl. ebd., S. 80 u. 137. Siehe hierzu auch 
unten, S. 342.

598 	 Schlingensief 2009, S. 79.
599 	 Ebd., S. 60.
600 	 Vgl. Bezzola 1997. Im Gespräch mit Hagen Lieberknecht kommt Beuys auf das ›lebendige‹ 

und das ›tote Denken‹ wie folgt zu sprechen : »Der menschliche Gedanke kann auch leben-
dig sein. Er kann auch intellektualisierend tödlich sein, auch tot bleiben, sich todbringend 
äußern etwa im politischen Bereich oder der Pädagogik« ; Beuys / Lieberknecht 1971, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330

tion ermöglichen«.601 Wirklich leidend sei derjenige, dem »die Möglichkeit genom-
men ist, irgendetwas von sich in die Funktion zu bringen, also gestalterisch, schöpfe-
risch zu werden.« Und weiter : »Das Leiden ist das Ausgeliefertsein an die Passivität. 
Alles, was noch aktiv ist, kann Schmerzen haben, kann zum Schmerzensmann selber 
werden, aber wirklich Leiden ist es dennoch nicht.«602

Ein weiterer Kerngedanke, den Schlingensief von Beuys rezipiert, betrifft die 
Aufwertung des Leidens. Leiden müsse, so Beuys, als »Quelle der Erneuerung« und 
»Quelle von kostbarer Substanz« wahrgenommen und anerkannt werden.603 In die-
sem Sinne beklagt Schlingensief : »Der Kranke und damit Langsame hat in einer 
schnellen Welt keinen Wert, das kranke Kind kommt als Kraft nicht vor, es gibt 
keine Währung dafür. Aber es hat eine Kraft.«604 Was Schlingensief als ›Kraft‹ be-
zeichnet, beschreibt Beuys im Gespräch mit Mennekes als »christliche Substanz« : 
»[E]in krankes Kind, das sein Leben lang im Bett liegt und gar nichts tun kann, das 
leidet und erfüllt durch sein Leiden die Welt mit christlicher Substanz. […] Also hat 
das Leiden eine wichtige Funktion.«605 Beuys, der in seiner Christologie wesentlich 
von der Anthroposophie Rudolf Steiners beeinflusst ist,606 versteht unter ›Christus-
substanz‹ eine spirituelle ›Grundkraft‹, die therapeutisches Potenzial birgt und die 
Menschen in eine befreite Zukunft zu leiten vermag. Indem er das Leiden als Quelle 
›christlicher, sakramentaler Substanz‹ herausstellt, tritt Beuys als Advokat der Lei-
denden auf, ihrer schicksalhaften Ohnmacht und Passivität eine gesamtgesellschaft-
liche, da bewusstseinsverändernde Bedeutung zuschreibend. »Das lässt mich nicht 
mehr los : Was ist der Wert des Leidens in der Welt ? Und warum wird es nicht mehr 
wahrgenommen ?«,607 notiert Schlingensief in sein Krankenhausprotokoll. Beuys’ 
positive Bewertung des Leidens bildet für ihn den Ausgangspunkt, kritisch über das 
gesellschaftlich konventionalisierte Verstecken und Tabuisieren von Versehrtheit 
nachzudenken :

Heute Abend habe ich mich erneut gefragt, warum das Leid als Währung in unserer 
Welt nicht richtig existiert. Das war doch früher mal anders, es gab doch Zeiten, wo 
man sich mit seiner Wunde nicht so verstecken musste. Zumindest hat man das Ge-
fühl, dass die Leute sie lieber nicht sehen wollen und ihre eigene nicht zeigen wollen. 
Ich weiß es nicht, aber vielleicht liegt es daran, dass der Mensch sich diese Markierun-
gen, an denen für ihn etwas Dramatisches, sein Leben Veränderndes passiert, nicht 
mehr erlaubt. Dass er zumindest versucht, sie im Kopf beiseitezuschieben.608

601 	 Beuys / Mennekes 1996, S. 55.
602 	 Ebd.
603 	 Ebd., S. 59 und zit. in Schlingensief 2009, S. 147.
604 	 Schlingensief / Michalzik 2008.
605 	 Beuys / Mennekes 1996, S. 57.
606 	 Vgl. hierzu Mennekes 1996, bes. S. 199–214.
607 	 Schlingensief 2009, S. 147.
608 	 Ebd., S. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


331

Fortan plädiert Schlingensief dafür, Wunden – als dramatische Einschnitte von le-
bensverändernder Wirkung – zu exponieren und damit als »Momente des Nach- und 
Umdenkens«609 sichtbar werden zu lassen. Das Zeigen der Wunde wird so zu einem 
Akt der Befreiung : »Scheiß doch auf dieses ganze Absicherungsgetue, dieses Ver-
stecken vor den anderen ! Diese meterdicken Verbände, die sich die Leute um ihre 
Wunden wickeln, können mir doch gestohlen bleiben.«610 Von der ostentatio vulne-
rum verspricht sich Schlingensief, abermals im Rekurs auf Beuys, seelische Heilung. 
»Beuys sagt : ›Zeig mal deine Wunde. Wer seine Wunde zeigt, wird geheilt. Wer sie 
verbirgt, wird nicht geheilt.‹ Ja, das ist es vielleicht : Wer seine Wunde zeigt, dessen 
Seele wird gesund. Denn der Krebs ist weg, aber der Einschnitt bleibt.«611

Diese von Schlingensief propagierte Losung ist von Beuys’ Münchner Installati-
on zeige deine Wunde abgeleitet. Deren Titelgebung kommentiert Beuys in einem 
Zeitungsinterview von 1980 folgendermaßen : »Zeige deine Wunde, weil man die 
Krankheit offenbaren muss, die man heilen will.«612 Beuys’ Aussage erfährt bei 
Schlingensief eine Zuspitzung als beschwörende Maxime, mit der zugleich eine War-
nung verknüpft ist – wer sich sträube, seine Versehrung offenzulegen, dem bleibe eine 
Heilung verwehrt. Eine religiöse Evokation erhält die Losung dadurch, dass Schlin-
gensief sie mit dem in der katholischen Liturgie gesprochenen Vorbereitungsgebet 
zum Empfang der heiligen Kommunion verbindet : »Herr, ich bin nicht würdig, dass 
Du eingehst unter mein Dach, doch sprich nur ein Wort, so wird meine Seele ge-
sund.«613 Schlingensief korreliert den Beuys’schen Appell mit göttlichem Heilsver-
sprechen : ›Wer seine Wunde zeigt, dessen Seele wird gesund.‹ Mithin ist Beuys als 
Heilsverkünder antizipiert – als solcher erscheint er, wie noch zu zeigen sein wird, in 
der Evangeliumsszene der Theatermesse.

Das Beuys’sche Diktum ›Zeige deine Wunde‹ macht Schlingensief zum Leitmotiv 
seines in Duisburg aufgeführten Kunst- und Künstlerdramas. Es ist Kirche der Angst 
buchstäblich eingeschrieben : »auf dem Titelblatt des Programmheftes, als Motto im 
Programmheft, im Kirchenschiff auf dem Boden sowie an den Seitenwänden auf 
zwei Bannern.«614 Stefan Kolosko verkündet es in der 26. Szene des Stücks, zu Beginn 
der Totenmesse, um die ›Gemeinde‹ zu begrüßen und sie auf die Trauerfeier Schlin-
gensiefs einzuschwören : »Wer seine Wunde zeigt, wird geheilt. Wer sie verbirgt, wird 

609 	 Ebd.
610 	 Ebd., S. 243.
611 	 Ebd., S. 197.
612 	 Beuys / Herbig 1980. Bereits in einem früheren Zeitungsinterview erklärt Beuys : »Eine 

Wunde, die man zeigt, kann geheilt werden« ; Beuys / Seidenfaden 1976. Beide Zeitungs-
artikel finden sich reproduziert in Joseph Beuys : zeige deine Wunde 1980, Bd. 2 : Reaktionen, 
o. S.

613 	 Das Vorbereitungsgebet basiert auf die Bibelstelle Mt 8,8. Besorgt um seinen gelähmten, 
große Schmerzen leidenden Diener bittet der Hauptmann von Kafarnaum Jesus demutsvoll 
um dessen Heilung.

614 	 Mühlemann 2011, S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332

nicht geheilt.«615 Der durch das Mikrofon verstärkten Stimme des Schauspielers ist 
ein Halleffekt unterlegt, wodurch der Eindruck einer pastoralen Ansprache im kirch-
lichen Rahmen unterstützt wird. Auf das »Messmotto«616 folgt – nach der von Mar-
git Carstensen deklamierten Aufforderung »Und alle !« – dessen emphatische Wieder-
holung durch die auf der Bühne versammelten Schauspieler und Statisten. Um den 
Bedeutungshorizont dieses Leitmotivs von Kirche der Angst adäquat vermessen zu 
können, ist es notwendig, Beuys’ Münchner Arbeit genauer in den Blick zu nehmen.

3.2.2.2  »Wer seine Wunde zeigt, wird geheilt«

Die Objekte, die Beuys zu seinem Environment zeige deine Wunde zusammenstellt, 
stammen aus den Jahren 1974 und 1975. Es handelt sich um jeweils paarweise arran-
gierte Gegenstände – jedes Element ist doppelt vorhanden. Durch ihre Dopplung 
wird evident, dass die assemblierten Objekte keine Zufallsfunde darstellen, sondern 
als »inhaltlich präformierte Sinnträger« in eine absichtsvolle Komposition eingepasst 
sind.617 Ursprünglicher Ausstellungsort ist eine mit fahlem Neonlicht beleuchtete 
Fußgängerunterführung unter der Münchner Maximilianstraße. Beuys baut dort 
sein Environment im Februar 1976 auf. Die trostlose, unterirdische Anlage erscheint 
– in ihrer »anstößige[n] Gegenposition« zur »lichten Oberwelt«618 – als allegorischer 
Raum, der das unter der Oberfläche verborgen Liegende, das Tabuisierte und Ver-
drängte sichtbar werden lässt.

Nach dem Ankauf der Arbeit durch die Städtische Galerie im Lenbachhaus wird 
zeige deine Wunde zu Beginn des Jahres 1980 unter Beuys’ Anleitung in einem Raum 
des Kunstmuseums installiert.619 Dem Museumsbesucher präsentiert sich die In
stallation nun wie folgt : An der rechten Wand ist eine weiß gestrichene, horizon-
tal in zwei Hälften geteilte Holztafel angebracht. An ihr lehnen zwei Schäleisen, 
Werkzeuge, die zum Entrinden gefällter Bäume eingesetzt werden. An der gegen-
überliegenden Wand sind zwei Forken abgestellt. Ihnen fehlt, ursprünglich dreizin-
kig, die mittlere Zinke. Sie stehen, mit ihrem Schaftende an die Wand gelehnt, auf 
zwei kleinen, schwarzen Schiefertafeln, in die jeweils ein Halbkreis eingeritzt ist. Die 

615 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 16.
616 	 Zorn 2017, S. 157.
617 	 Huttenlauch 2021, S. 25. »In der Doppelung spiegeln sich die Gegenstücke und erhalten 

damit eine gesteigerte Wirklichkeit.« Vgl. auch Zweite 1980, o. S.
618 	 Huttenlauch 2021, S. 17.
619 	 Die veränderten räumlichen Verhältnisse im Lenbachhaus wirken sich auf die Präsentati-

onsweise der Arbeit und damit auf ihre Wirkung auf den Betrachter aus. Da es im Museum 
nicht mehr begeht werden kann – ein gespanntes Seil hält die Besucher auf Abstand –, 
wandelt sich das vormalige Environment in eine Installation. Einen erhellenden Vergleich 
zwischen der originalen Ausstellung im »unterirdische[n], in sich abgeschlossene[n] Beton-
keller« der Fußgängerunterführung und der Installation im white cube des Lenbachhauses 
bietet Armin Zweite ; siehe Zweite 1980, o. S. Auch liefert Zweite eine ausführliche Be-
schreibung und Interpretation der Beuys’schen Museumsinstallation.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


333

Forken erscheinen so umfunktioniert als Zirkel. Zwei alte Leichenbahren, aus der 
Münchner Pathologie, stehen in der linken, hinteren Ecke des Raumes. Unter den 
Bahren befinden sich, gleichsam versteckt, weitere Gegenstände : zwei mit Gazefilter 
abgedeckte Einmachgläser sowie zwei aufgeklappte, mit Fett gefüllte Zinkkisten. In 
deren erstarrter Fettmasse stecken jeweils ein Fieberthermometer und ein Reagenz-
glas. In den Reagenzglasröhrchen ist wiederum je das Skelett eines Amselkopfes ent-
halten.620 Mit den Leichenbahren bringt der Künstler sein Werk in aller Deutlichkeit 
mit dem Assoziationsfeld ›Sterben und Tod‹ in Verbindung. Über den Bahren sind 
zwei Zinkkästen montiert. Auf zwei an der Wand befestigten, schwarzen Schieferta-
feln steht, in Beuys’ mit weißer Kreide geschriebener Handschrift, jeweils der Titel 
der Arbeit : »zeige deine Wunde«. Aufgrund ihrer prominenten Position bilden die 
Titeltafeln das Zentrum der Installation. Zwei Postsendungen ungeöffneter Ausga-
ben der linksextremen italienischen Zeitung Lotta Continua, von weißen Bilderrah-
men eingefasst, bilden die fünfte und letzte Objektgruppe der Installation.

Dass Beuys zeige deine Wunde, im ursprünglichen Setting der Fußgängerun-
terführung, unter dem Eindruck seines schweren, einige Monate zuvor erlittenen 
Herzinfarkts realisiert hat, dürften damals nur wenige Eingeweihte gewusst haben. 
Glaubt man Hans Peter Riegel, ist Beuys darauf bedacht, sein Herzleiden öffentlich 
nicht bekannt werden zu lassen.621 Im Gespräch über seine Münchner Arbeit lenkt 
der Künstler den Blick weg von autobiografischen Bezugspunkten, hin zum Allge-
meinen : Der Raum spreche, so Beuys, von »der Krankheit der Gesellschaft«.622 Es 
sei »natürlich der traumatische Charakter« angesprochen und »alles gemeint, was 
Menschen beschäftigt, was sie wollen, vielleicht nicht aussprechen können.«623

Beuys stellt in zeige deine Wunde das eigene Leiden nicht ostentativ aus, vielmehr 
macht er seine gleichwohl »sehr private Meditation über die Vergänglichkeit, über 
den physischen Tod und die unsterbliche Seele«624 zur Grundlage eines kollektiven 

620 	 Gerald Schröder assoziiert mit dem eigentümlichen Arrangement »eine seltsame alchemis-
tische Versuchsanordnung« ; Schröder 2011, S. 234.

621 	 »Beuys war fast panisch bemüht, den Infarkt sowie seine anderen gesundheitlichen Proble-
me zu verbergen. Nur die wenigsten wussten, wie krank er war[,] und schwiegen« ; Riegel 
2018, Bd. 2, S. 255. Die Wahl der von der großen Öffentlichkeit wenig beachteten Maximi-
liansunterführung als ursprünglichen Ausstellungsort von zeige deine Wunde hält Riegel 
daher für absichtsvoll – »blieb doch hier im Untergrund der Stadt die Arbeit beinahe unbe-
achtet und konnte ihre Wirkung frei von einem Voyeurismus entfalten, der womöglich bei 
Bekanntwerden seines überstandenen Herzinfarktes gedroht hätte. Das öffentliche Einge-
ständnis eigener Verwundbarkeit sollte nicht Thema sein.« Dies vorausgesetzt, ließe sich die 
Münchner Unterführung als ein safe space begreifen.

622 	 Beuys / Herbig 1980. Vgl. auch Beuys, in : »Meine Kunst ist auch ein Röntgenbild dieser 
Zeit« 1980 : »Man mache ein Röntgenbild unserer gegenwärtigen Gesellschaft, und mein 
Werk würde sich dort als Todeszone zeigen.« Mit dem Begriff der Wunde scheint Beuys also 
vornehmlich auf solche Blessuren abzuzielen, die der Mensch im Rahmen einer kranken 
Gesellschaft davonträgt.

623 	 Beuys / Seidenfaden 1976.
624 	 Riegel 2018, Bd. 2, S. 255.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334

Diskurses über Schmerz, Tod und Verdrängung. Für Schlingensief hingegen ist Eine 
Kirche der Angst vor dem Fremden in mir eine dezidiert autobiotheatrale Auseinan-
dersetzung mit Krankheit, Sterben und Tod. Das in seinem Kunst- und Künstler-
drama verarbeitete Material entstammt in weiten Teilen dem eigenen Erleben – in 
Ego-Texten und -Bildern ist der Autor-Regisseur stets präsent, er bildet das inhalt-
liche Zentrum seines Theaterstücks. Somit inszenieren Beuys und Schlingensief auf 
je eigene Weise selbstbiografische Räume von traumatischer Qualität, die das Pu
blikum affizieren sollen.625 Denn auch Schlingensief will mit Kirche der Angst keine 
bloße Selbstdarstellung betreiben, sondern den Zuschauer zu eigener Introspektion 
animieren. »[D]er autonome Betrachter reagiert, indem er vor allem mit sich selbst 
umgehen muss«, hält der Autor-Regisseur nach der Premiere von Kirche der Angst 
in seinem Tagebuch fest. »Dann ist das nicht Christoph Schlingensiefs Leidensweg, 
sondern viel mehr.«626 Hier ist das didaktische Wirkpotenzial von Kunst und Künst-
ler angesprochen – über ästhetische Erfahrung sollen dem apperzeptiven Publikum 
Reflexion und (Selbst-)Erkenntnis ermöglicht werden.

Mithilfe der Schiefertafeln wird in zeige deine Wunde der Künstler sinnfällig in 
der Rolle des Lehrers und Erziehers aufgerufen. Im Rahmen seiner Vortrags- und 
Diskussionstätigkeit gebraucht Beuys bei öffentlichen Auftritten häufig Schultafeln, 
die er, während er doziert, mit Kreide beschreibt. Auf ihnen hält er Schlüsselbegrif-
fe und -sätze fest und zeichnet Diagramme auf, die seine Theorien und Gedanken 
veranschaulichen. Auch die schriftlich fixierte Botschaft »zeige deine Wunde« lässt 
sich als appellativ an den Betrachter gerichtetes »Lehr- und Lernstück«627 verstehen. 
Schlingensief greift das Element der Titeltafel formal mit den Szenen- und Zwi-
schentiteln auf, die in Kirche der Angst auf die Bühne projiziert werden. Sie sind in 
einen Font gesetzt, der eine kindlich anmutende Schönschrift imitiert und so Schlin-
gensief mit der Rolle des Schülers assoziiert, der der Anweisung des Lehrers Beuys 
(›Zeige deine Wunde !‹) mit dem Erzählen seiner Krankengeschichte, dem ›Protokoll 
einer Selbstbefragung‹, nachkommt.628

Kirche der Angst führt dem Zuschauer eindrucksvoll vor Augen, dass das Offenlegen 
der Wunde – das Thematisieren und Vergegenwärtigen von traumatischen Erfah-

625 	 Zu Beuys’ traumatischen Räumen und zur Bedeutung von Trauma und Schmerz in seinem 
Werk siehe Schröder 2011, S. 173–276.

626 	 Schlingensief 2009, S. 243.
627 	 Huttenlauch 2021, S. 29.
628 	 Auch der Beuys’schen Handschrift wird, etwa von Armin Zweite und Heiner Stachelhaus, 

ein infantiler Charakter zugeschrieben ; vgl. Zweite 1980, o. S. und Stachelhaus 1987, 
S. 193. Diesen Eindruck kann ich nicht teilen. Beuys’ Schrift weist Anleihen an die Süt-
terlinschrift auf – damit mag implizit ein Verweis auf die Schulzeit des Künstlers, mithin 
ein Verweis auf seine Kindheit und Jugend verknüpft sein. Beuys’ Handschrift selbst wirkt 
jedoch keineswegs kindlich. Dass er die Sütterlinschrift der lateinischen Schreibschrift vor-
zieht, begründet Beuys ästhetisch ; vgl. Beuys / Bongard 1992, S. 564. Hans Peter Riegel 
geht davon aus, dass das Schriftbild Beuys’ dasjenige des Vorbilds Rudolf Steiner imitiert; 
vgl. Riegel 2018, Bd. 1, S. 126 f.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


335

rungen, Ängsten und Schmerzen – kein leichtes Unterfangen ist, sondern der Be-
reitschaft und der Überwindung bedarf, sich selbst und der Öffentlichkeit die eigene 
Verletzlichkeit einzugestehen. Die Introspektion im diaristischen Text Schlingensiefs 
wird dadurch, dass sie – obschon ästhetisch überformt – mit dem Theaterpublikum 
geteilt wird, als schmerzhafte Selbstkonfrontation erfahrbar. Die zweite literarische 
Mitteilung, die in Beuys’ zeige deine Wunde enthalten ist, scheint mir auf ebendieses 
Moment – das Offenbaren der Wunde als ein mühsames Ringen mit sich selbst –  
hinzuweisen. Wie Eva Huttenlauch plausibel darlegt, sind die beiden eingerahm-
ten Ausgaben der Streifbandzeitung Lotta Continua, ein »Organ der italienischen 
Studentenbewegung und der außerparlamentarischen Linken«, kein zwangsläufig 
politisches Statement des Künstlers.629 Vielmehr macht sich Beuys den unmittel-
baren Wortsinn des Zeitungsnamens zunutze : lotta continua bedeutet, ins Deutsche 
übertragen, »fortwährender Kampf« bzw. »der Kampf geht weiter«. Liest man also die 
Textbotschaften in der Beuys’schen Arbeit zusammen, lautet das durch den Künstler 
formulierte Gebot : »Zeige deine Wunde – im fortwährenden Kampf«. Die Ausei
nandersetzung mit den eigenen Verletzungen muss hart erarbeitet werden – sie bleibt 
ein lebenslänglicher Prozess.

Die Frage, ob persönlich erlebte Katastrophen oder Traumata Eingang in seine 
Arbeit gefunden hätten, beantwortet Beuys in einem Interview aus dem Jahr 1977 
positiv, um sodann zu betonen : »Aber man hat ja kontinuierlich mit solchen trauma-
tischen Zuständen zu kämpfen, das ist nicht nur bei mir so, sondern bei jedem Men-
schen. Das ist das Wesen der menschlichen Natur.«630 Den Künstler zeichne aus, 
dass er diesen Kampf nicht scheue : »Jeder Mensch ist kreativ und kann ein Künstler 
sein, wenn er die ständige Konfrontation mit seinem eigenen Ich riskiert.«631 Mit 
der Selbstbeschäftigung geht die lebenslange Arbeit am eigenen Ich einher und die 
gestaltende, reformierende Arbeit an der Gesellschaft – die Soziale Plastik. Schlin-
gensief, der sich dieses Beuys’sche Lebens- und Arbeitsprinzip zu eigen macht, erklärt 
demgemäß die öffentliche Auseinandersetzung mit seiner Krankheit, seiner physi-
schen und psychischen Versehrung zur Sozialplastik :

Klar forme ich mein Leiden, klar gehe ich von meinen Erfahrungen aus, was soll ich 
denn sonst tun ? Wenn man Krebs hat, ist das nicht schön, aber man muss doch da-
mit umgehen lernen und mit diesem Zustand weitermachen. Ich kann meine Krank-
heit, meine Todesangst natürlich auch verschweigen, das will ich aber nicht. Ich will 
über Krankheit, Sterben und Tod sprechen. Gegen diese Ächtungskultur ansprechen, 
die den Kranken Redeverbot erteilt. Ich gieße eine soziale Plastik aus meiner Krank-
heit.632

629 	 Vgl. Huttenlauch 2021, S. 39.
630 	 Beuys / Schellmann / Klüser 1992, S. 20.
631 	 Adriani / Konnertz / Thomas 1994, S. 91.
632 	 Schlingensief 2009, S. 242 f.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336

Mit Kirche der Angst zielt Schlingensief somit auf zweierlei : Zum einen macht er sei-
ne Krankheit produktiv – als Grundlage seines Kunst- und Künstlerdramas wird sein 
Krankenschicksal gestaltbar. Das Zeigen der Wunde erweist sich dieserart als ein 
Akt der Selbstermächtigung und Autonomiebehauptung. Auf den »passiven Schmerz 
des Erleidens« lässt der Künstler, um mit Beuys zu sprechen, »den aktiven Schmerz 
des Tuns« folgen.633 Zum anderen will Schlingensief das Publikum für die Belange 
von Krebspatienten sensibilisieren, ›gegen diese Ächtungskultur ansprechen‹, mithin 
als Gesellschaftsreformer wirken, der den Dialog zwischen Gesunden und Kranken 
fördert. »Der Kontakt zwischen Gesunden und Kranken ist enorm wichtig«, betont 
Schlingensief im Interview. »Ich glaube, auch für die Gesunden, das heißt für die 
zukünftig Kranken.«634 Angesprochen als ›zukünftig Kranker‹ soll auch der gesunde 
Theaterzuschauer von Kirche der Angst affiziert werden. So ist der Schlingensief ’schen 
Theaterproduktion und Beuys’ Münchner Installation Memento-mori-Charakter ei-
gen. Beiden Künstlern ist es dabei ein Anliegen, mit der Aktivierung des Publikums 
einen potenziell heilenden Effekt, eine gesellschaftsverbessernde Transformation an-
zustoßen. Dem Denken von Beuys entsprechend, wird die Forderung des Wundezei-
gens zum politischen Programm.

Schlingensief inszeniert das Beuys’sche Diktum, das er zum Messmotto nobilitiert, 
in einem religiös aufgeladenen Kontext. Damit macht er manifest, was in Beuys’ Ar-
beit latent bleibt. Die Schiefertafeln in zeige deine Wunde – ihrer formalen Dopplung 
entspricht Schlingensief mit der emphatischen Wiederholung des Messmottos durch 
die Trauergemeinde bei der Eröffnung der Fluxus-Messe – lassen an die beiden mo-
saischen Gesetzestafeln denken.635 Die archaischen Arbeitswerkzeuge, besonders 
die Schäleisen, alludieren Passionsikonografie, insofern sie an die Lanze der Arma 
Christi gemahnen.636 Das imaginativ aufgerufene Bild der Seitenwunde Christi as-
soziiert Beuys’ titelgebenden Appell mit der Geschichte des ungläubigen Thomas, 
der dem Auferstandenen den Authentizitätsbeweis seiner ihm zugefügten Wunden 
abverlangt : »Wenn ich nicht das Mal der Nägel an seinen Händen sehe und wenn 
ich meinen Finger nicht in das Mal der Nägel und meine Hand nicht in seine Seite 
lege, glaube ich nicht« (Joh 20,25). Die Anspielung auf die Passion und Auferstehung 
Christi bleibt in Beuys’ Installation jedoch unterschwellig.

Schlingensief teilt mit dem Künstler eine katholisch geprägte Erziehung. Ungleich 
wichtiger als die katholische Sozialisation wird für Beuys’ Leben und Werk jedoch 
die spirituelle Weltanschauung Rudolf Steiners (1861 – 1925), mit dessen Schriften er 
1941 erstmals in Berührung kommt. Nach dem Krieg, während seiner Studienzeit an 
der Düsseldorfer Akademie, beginnt sich Beuys intensiv mit der anthroposophischen 
Ideen- und Gedankenwelt Steiners zu beschäftigen – fortan findet sie Eingang in 

633 	 Beuys, in : Beuys / Schwebel 1979, S. 155.
634 	 Schlingensief / Michalzik 2008.
635 	 Vgl. Zweite 1980, o. S.
636 	 Vgl. ebd. sowie Schröder 2011, S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


337

seine eigenen Theorien.637 Zeitlebens bleibt Steiner für den Künstler »der geistige 
Einfluss überhaupt«.638 Beuys tritt aus der katholischen Kirche aus, in Interviews 
vertritt er eine entschieden kirchenkritische Haltung – kirchliche Institutionen lehnt 
er ob ihrer Unzulänglichkeit ab, schimpft über »Zinnober« und den »verdammten 
Predigerton« : »Das ›Wort zum Sonntag‹ ist doch jedes Mal der Witz der Woche. […] 
Das ist doch kein Mittel, dem Menschen die ungeheuren Möglichkeiten zu zeigen, 
die er heute hat.«639 Auch Schlingensief übt herbe Kritik an der Institution Kirche, 
tritt aber nicht aus ihr aus. Vielmehr hält er, selbst in der von Glaubenszweifeln 
geprägten Zeit seiner Krankheit, am Katholizismus fest. »Aber eins ist klar : Ich bin 
kein Atheist«, ist in seinem Tagebuch nachzulesen. »Und ich kann jetzt auch nicht 
sagen, na gut, das Universum ist irgendwie so etwas Höheres. Nee, ich brauche das 
konkreter : Mit Maria, Jesus und Gott, mit diesen dreien, möchte ich auf alle Fälle 
weiterleben.«640

Beuys, seit 1973 Mitglied der Anthroposophischen Gesellschaft, propagiert ein von 
Steiner beeinflusstes Christusverständnis. ›Christusimpuls‹, ›Christuskraft‹, ›göttli-
che‹ bzw. ›christliche Substanz‹ – Begriffe, mit denen Beuys immer wieder arbeitet 
und die er in seine Plastische Theorie integriert, gehen auf Steiner zurück.641 Volker 
Harlan macht darauf aufmerksam, dass das Christusbild des Künstlers grundlegend 
auf Steiners Christuslehre aufbaue, es daher schwerlich getrennt von Beuys’ intensi-
ver Steiner-Rezeption betrachtet werden könne.642 In Anlehnung an Steiner versteht 
Beuys den ›Christusimpuls‹, der seit dem »Mysterium von Golgatha« im Menschen 
wirke und dessen Ich-Bewusstsein initiiert habe,643 als heilendes Kraftpotenzial. Mit 
seinen Aktionen und Installationen sucht Beuys ebendiese ›Christuskraft‹ zu verge-
genwärtigen, um sie auch in jenen Rezipienten, wo sie von Rationalismus und Ma-
terialismus verschüttet liegt, zu aktivieren und so eine Erneuerung der Gesellschaft 
einzuleiten. Dass er sich hierzu von dem Begründer der Anthroposophie regelrecht 
berufen fühlt, erklärt Beuys in einem Brief an den Anthroposophen und Schauspieler 
Manfred Schradi. Er müsse, schreibt Beuys, über Rudolf Steiner »seit meiner Kind-
heit immer wieder nachdenken«, da »gerade von ihm ein Auftrag an mich erging[,] 

637 	 In Anlehnung an die in Steiners Soziallehre formulierte Dreigliederungsidee entwickelt 
Beuys etwa die Theorie von der Gesellschaft als dreigliedriger Organismus – ein Konzept, 
das er in seinen Arbeiten, beispielsweise mit Honigpumpe am Arbeitsplatz (1974 – 77) auf der 
documenta 6, wiederholt thematisiert ; vgl. hierzu weiterführend Vinzenz 2018, S. 331 ff.

638 	 Bezzola 1997  a, S. 330, Hervorhebung im Original.
639 	 Beuys / Mennekes 1996, S. 71. »Diesen Zinnober hasse ich wie die Pest. [I]ch hasse es wie 

die Pest, daß wir nicht fähig sind, daß die Kirche nicht fähig ist zu einem Dauerdiskurs, 
dem Menschen eine Folgerichtigkeit des Christentums hinzustellen in einer verbindlichen 
Sprache und nicht in diesem verdammten Predigerton, in diesem Gelabere da.« Vgl. auch 
Beuys / Schwebel 1997, bes. S. 29 f. u. 42.

640 	 Vgl. Schlingensief 2009, S. 129.
641 	 Vgl. etwa Steiner 2010 und Steiner 2010  a.
642 	 Die theoretischen Aussagen von Beuys lassen sich, so Harlan, »100 % auf die Aussagen von 

Steiner zurückführen« ; Harlan / Koepplin / Velhagen 1991, S. 94.
643 	 Vgl. Steiner 2010, S. 59 f.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338

auf meine Weise den Menschen die Entfremdung und das Mißtrauen gegenüber dem 
Übersinnlichen nach und nach wegzuräumen.«644

Beuys’ Sendungsbewusstsein wird von kritischen Stimmen als missionarischer, gar 
messianischer Habitus verurteilt. Der Kunsthistoriker Jean Clair sieht in Beuys’ Auf-
treten »exemplarisch das Bild des Künstlers und Massenmanipulators« verkörpert – 
gerade »bei seinen Massenauftritten, bei denen er in der Düsseldorfer Akademie seine 
Studenten, die neuen arditi, um sich scharte«.645 Mit seiner Selbstdarstellung, in 
der sich Figurationen des Priesters, Heilers, Schamanen, Magiers und Heilsverkün-
ders vermischen, irritiert und fasziniert der charismatische Künstler. Im Zuge seiner 
ausführlichen Selbst- und Werkkommentierung etabliert Beuys das Verständnis sei-
ner Kunst als bewusstseinserweiterndes Heilungsritual, als seelisch-geistige Medi-
zin.646 In seinen Arbeiten macht er von schamanistischen Praktiken und Requisiten 
Gebrauch, weshalb er als »Fettschamane« und »Zauberkünstler« belächelt wird.647 
Der Kunsthistoriker und Psychologe Eckhard Neumann, der Beuys als »Mythos-Ri-
tus-Künstler« rubriziert, konstatiert kritisch :

Die Künstler der Mythos-Ritus Strömung scheinen die Attraktivität einer Ursprungs-
suche erkannt zu haben, die, gesellschaftlich verbrämt, als eine Art ›Ersatzreligion‹ 
inszeniert wird. Die Künstlerimago als Medizinmann repräsentiert jenes geheimnis-
volle Wesen, das den Zugang zu den ›Quellen des Seins‹ kennt und im Gewand des 
Psychotherapeuten die Neurosen der Gesellschaft erkennen und heilen kann. Als nicht 
entfremdet auftretend, zeigt er sich als Gegenpol zum Menschen unserer Zeit, indem 
er in der Rolle des Heilers seine Überlegenheit und sein Freisein von der Kulturneuro-
se vorspielt, um als archaisch-exzentrische Identifikationsfigur, zur Suche nach einem 
neuen Menschsein, ungeachtet der gesellschaftlichen Voraussetzungen, einzuladen.648

Neben den von Neumann skizzierten Rollen des geheimnisumwobenen Medizin-
manns und des »Künstler-Psychotherapeuten an der Zivilisation«649 gesellt sich bei 
Beuys eine auffällige Christusidentifikation. Diese geht über eine christomorphe 
Selbstdarstellung im Bild, wie sie etwa aus Albrecht Dürers Selbstporträts hinläng-
lich bekannt ist, hinaus. Beuys ist bestrebt, sich in seinen Aktionen – mittels Zei-

644 	 Joseph Beuys an Manfred Schradi, 21. Oktober 1971, zit. nach Koepplin 1990, S. 31, Anm. 23, 
Hervorhebung wie in Koepplins Transkript.

645 	 Clair 1998, S. 60.
646 	 Im Kontext von ›Kunst als Heilmittel‹ steht ebenfalls Beuys’ Kunstpille (1963). Es handelt 

sich um einen Filzknopf, der 1964 im Kunst-Magazin erstmals fotografisch abgebildet wur-
de – die Beuys’sche Kunstpille geht somit der 1966 vertriebenen Flux Medicine von Shigeko 
Kubota und George Maciunas voraus ; vgl. Beuys : »Vehicle Art«, in : Kunst. Magazin für 
moderne Malerei, Grafik, Plastik 4 (1964), S. 172. Beuys’ Vorstellung der ›Heilkunst‹ – er 
propagiert »Kunst zum Einreiben in Form von Salbe, Kunst in Wurstform zum Scheibenab-
schneiden« (ebd.) – hat durchaus einen humorvollen Kern. Sein Objekt Medizinisch behan-
delte Blutwurst (1974) beispielsweise besteht aus einer mit Zinksalbe ›verarzteten‹ Blutwurst.

647 	 Vgl. Kuni 2006, Bd. 2, S. 241.
648 	 Neumann 1986, S. 120.
649 	 Ebd., S. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


339

chenhandlungen – mit Christus zu identifizieren.650 So nimmt er beispielsweise zu 
Beginn seiner 1971 in Basel aufgeführten Aktion Celtic + ~~~~ Fußwaschungen an 
Teilnehmern vor.

Schon mit seinem Auftritt im Rahmen des Festivals der Neuen Kunst am 20. Juli 
1966 in Aachen inszeniert sich Beuys wirkungsvoll als Christusfigur. Im Laufe des 
Fluxus-Festivals, das im Hörsaal der Technischen Hochschule stattfindet, kommt 
es zu Handgreif lichkeiten. Ein Student schlägt Beuys die Nase blutig. »Und genau 
in diesem Augenblick«, bemerkt Stachelhaus, »beginnt die Legende Joseph Beuys. 
Denn siehe, er hat wunderbarerweise einen Holzkruzifixus mit ausdehnbarem Sockel 
bei sich. Er hält dieses ›Pneumatische Kreuz‹ in seiner linken Hand hoch, reckt die 
Rechte zum Gruß, Blut tropft aus seiner Nase.«651 Das ihn im Augenblick dieser 
beschwörenden Geste ablichtende Schwarz-Weiß-Porträt, von Heinrich Riebesehl fo-
tografiert, wird das Beuys’sche Künstlerbild nachhaltig prägen. Das Foto zeigt Beuys 
als missverstandenen und malträtierten Schmerzensmann – und dennoch triumphie-
rend. Anschließend wirft der Künstler Schokoladentafeln in die Menge. »Als christ-
licher Märtyrer-Prophet übt Beuys am Publikum keine Rache, sondern speist es mit 
Schokolade, wie Christus einst mit Brot, Fischen und Wein.«652 Geistesgegenwärtig 
macht er die gegen ihn gerichtete Aggression für seine messianische Künstlerpersona 
fruchtbar. 

Schlingensief ist dieses Aachener Ereignis bekannt. In Bambiland und Attabambi, 
Pornoland erzählt er den Theaterzuschauern, »wie Beuys einmal auf der Bühne ins 
Gesicht geschlagen wurde und daraufhin als Reaktion ein Kreuz in die Höhe hielt, 
wodurch er zu einem Märtyrer geworden sei. Das Kreuz habe Beuys schon seit seiner 
Geburt mit sich herumgetragen.«653 Schlingensief bekräftigt damit seinerseits ›die 
Legende Joseph Beuys‹. Hier scheinen Topoi des leidenden Künstlers und des Künst-
lers als Auserwählter gleichermaßen auf. In der 32. Szene von Kirche der Angst, der 
Evangeliumsszene, steigert Schlingensief das Spiel mit der auratischen Mythisierung 
von Beuys noch, indem er ihn als prophetischen Heilsverkünder aufruft.

650 	 Vgl. Schwebel 1983, S. 124.
651 	 Stachelhaus 1987, S. 166.
652 	 Neumann 1986, S. 114. Viele Jahre später kommentiert Beuys den Zwischenfall wie folgt : 

»Ich war immer vorbereitet auf diesen Schlag, denn sonst hätte ich nicht blitzartig dieses 
Gerät aus der Klamottenkiste gezogen. Und ich hätte ja auch nicht die vielen Tafeln Scho-
kolade bei mir gehabt, um sie dann gleichzeitig hinterher ans Publikum zu verteilen. Also 
der Aggression von seiten des Publikums, der bin ich begegnet mit einer positiven Gabe« ; 
Beuys / Lahann 1985, S. 255 u. 257.

653 	 Mühlemann 2011, S. 42, Anm. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340

3.2.2.3  »Das fünfte Evangelium von Joseph Beuys«

Innerhalb der katholischen Messfeier stellt die Evangeliumslesung den ersten litur-
gischen Höhepunkt dar – den zweiten bildet die feierlich zelebrierte Gabenbereitung 
im Rahmen der Eucharistiefeier. Der offiziellen Messliturgie folgend, lässt Schlin-
gensief in Kirche der Angst die Lesung durch Hallelujagesang einleiten : Inbrünstig 
– »fanatisch« heißt es im Wortlaut der Regieanweisung654 – singen Schauspieler, 
Sopranistinnen und Gospelchor, von Schlagzeugeinsätzen begleitet, den Lobpreis 
Gottes. Anschließend setzt die 32. Szene ein. Mira Partecke als Zelebrantin tritt hin-
ter den Ambo und kündigt eine »Lesung aus dem fünften Evangelium von Joseph 
Beuys« an. Damit ist der von ihr im Folgenden rezitierte Text als Beuys-Zitat mar-
kiert. Er wird simultan, zum Mitlesen für das Publikum, auf die beiden seitlichen 
Videoleinwände projiziert ; zusätzlich findet er sich als ›Liturgie-Fragment‹ im Pro-
grammheft abgedruckt.655 Es handelt sich, wie dort angegeben, um einen Auszug aus 
Beuys’ Gespräch mit Mennekes. Partecke spricht zu der ›Gemeinde‹ :

Es wäre eine große Frage, wer die Welt mehr bereichert : die Aktiven oder die, die lei-
den ? Ich habe immer entschieden : Die Leidenden. Der Aktive mag Unendliches für die 
Welt erreichen. Aber der Leidende, der gar nichts tun kann, erfüllt durch sein Leiden 
die Welt mit christlicher Substanz. Übrig bleibt, wenn man das in eine Formel bringt, 
dass dem Menschen nur zwei Weisen seines schöpferischen Verhaltens gegeben sind, in 
allen Abschattierungen, in jeder Biografie, in einer anderen Mischung : das eine ist das 
Tun, das andere ist das Erleiden …656

Der Vorstellung des Erweiterten Kunstbegriffs entsprechend, wird dem Leiden ein 
schöpferischer Wert zugesprochen, ja ihm »den Vorzug vor jeder noch so bedeuten-
den Aktivität«657 gegeben. Indem Schlingensief diese Aussage von Beuys als ›Fünftes 
Evangelium‹ präsentiert, erklärt er dessen Leidenstheorie zur Frohen Botschaft und 
stellt sie den Evangelien von Matthäus, Markus, Lukas und Johannes zur Seite. Dem 
Künstler, als Evangelist ausgewiesen, wird die Stellung eines Heilsbringers zuteil – 
eine Assoziation, die auch formal durch Beuys’ dogmatischen Rededuktus unter-
stützt wird.

654 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 18.
655 	 Vgl. Programmheft Kirche der Angst. Im Vergleich mit dem Prätext erweist sich das Zitat 

als modifiziert. »Der Aktive mag Unendliches für die Welt erreichen«, lautet das Original. 
»Aber ein krankes Kind, das sein Leben lang im Bett liegt und gar nichts tun kann, das 
leidet und erfüllt durch sein Leiden die Welt mit christlicher Substanz« ; Beuys / Mennekes 
1996, S. 57. Den Beuys’schen Verweis auf das Kind hat Schlingensief entfernt – das ›kranke 
Kind‹ wird bei ihm durch den allgemeineren Begriff des ›Leidenden‹ ersetzt. Beuys’ redun-
dante Folgeerklärung ist gänzlich gestrichen : »Denn durch das Leiden wird die Welt real 
mit christlicher Substanz erfüllt. Also hat das Leiden eine wichtige Funktion.«

656 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 19.
657 	 Hegemann 2011, S. 208.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


341

Man darf diese Szene durchaus als Huldigung verstehen. Wie oben dargelegt, 
beschäftigt sich Schlingensief während seines Krankenhausaufenthalts intensiv mit 
Beuys’ Reflexion über Leiden und Krankheit.658 Beuys wird ihm, mehr noch als vor 
seiner Krebsdiagnose, zum inspirierenden Leit- und Vorbild. Dass er diesem in Kir-
che der Angst seine Referenz zollen möchte, ist dem Tagebuch einer Krebserkrankung 
zu entnehmen. Am 8. Februar 2008 notiert Schlingensief :

Außerdem gibt es ja im Herbst als neue Möglichkeit die RuhrTriennale. Da kann ich 
machen, was ich will. Die lassen mir total freie Hand. Aber bis dahin werde ich Kraft 
sammeln müssen. Die bekomme ich nur, wenn ich selbst den Rhythmus bestimme, 
wenn ich Gedanken formuliere und in Bilder transformiere, wenn ich mich an mei-
nem Freund Beuys weiter abarbeite, wenn ich mich mit meinen Lieblingen ausspreche, 
wenn ich meine Altäre aufbaue, wenn ich den Leuten, die ich verehre, huldige. Das 
ist der Moment, der wichtig ist : Ich huldige anderen. Ich huldige nicht nur mir.659

Die Auseinandersetzung mit dem Beuys’schen Leidenskonzept stößt in Schlingensief 
Überlegungen zur Autonomie Kranker an, die sich in seinen diaristischen Texten 
und sodann in seinen autopathografischen Theaterarbeiten sedimentieren. Wenn er 
Beuys im Kunst- und Künstlerdrama Kirche der Angst als Heilsverkünder in Szene 
setzt, baut er dem ›Freund‹ – um mit Schlingensiefs eigenen Worten zu sprechen – 
›einen Altar‹. Der Autor-Regisseur erkennt die Bedeutung des Einflusses, den Beuys’ 
Leben und Werk auf ihn ausüben, im Modus kunstreligiöser Verehrung offen an.

Ohnehin bietet sich Beuys für eine solche Stilisierung an, da er, wie kaum ein 
anderer, »das Ideal eines künstlerischen Messianismus«660 verkörpert. Mit seinem 
Schaffen, so lautet Beuys’ charismatische Botschaft, wolle er Mensch und Gesell-
schaft therapieren und befreien – Kunst müsse nun leisten, was früher Christen-
tum und Kirche oblag.661 Seinen Kunstobjekten und -aktionen spricht der Künst-
ler heilende Wirkkraft zu, via Zeichenhandlungen inszeniert er sich vorsätzlich in 
Analogie zu Jesus Christus oder bedient sich schamanistischer Ritualsprache. Auch 
Beuys’ appellative Redepraxis – in Interviews, Gesprächsrunden und Vorträgen – 
wird vom Verkündigungsauftrag seiner ›Heilslehre‹ und ihrem prophetischen Ges-
tus bestimmt.662 »Es geht ihm um Reliquien, nicht um verblüffende objets trouvés«, 
schreibt der Kunsthistoriker Werner Hofmann resümierend, »um Rituale, nicht um 
Happenings ; um Kommunion, nicht um Kommunikation ; um Transsubstantiation,  
nicht um Transformation.«663 Angesichts dieser kunstreligiösen Aufladung von Per-
son und Werk gerät Beuys in »eine Sphäre der Entrückung, die sein Gefolge an 
ihn fesselte, indes die Skeptiker sich verweigerten«.664 Gleichwohl sich Schlingensief 

658 	 Siehe oben, S. 328–331.
659 	 Schlingensief 2009, S. 162.
660 	 Krieger 2007, S. 90.
661 	 Vgl. Beuys / Schwebel 1979, S. 39.
662 	 Vgl. Neumann 1986, S. 112.
663 	 Hofmann 1998, S. 370.
664 	 Ebd., S. 368. Anhand des 1985 geführten Gesprächs zwischen Beuys, Anselm Kiefer, Jannis 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342

nicht als »Beuys-Jünger« begreift – von diesen grenzt er sich ab665 –, würdigt er in 
Kirche der Angst dem ›Freund‹ und ›Liebling‹, seinem ›Begleiter in der Angst‹ als einer 
messianischen Künstlerfigur. Zwar findet sich Beuys als solche bereits in Atta Atta 
referenziert ; dort aber dominierte die Nachahmung des Vorbilds unter ironischen 
Vorzeichen.

Der Bezug auf Beuys bleibt auch in Kirche der Angst nicht gänzlich frei von Iro-
nie, verbindet Schlingensief doch mit dem Begriff des ›Fünften Evangeliums‹ einen 
Verweis auf Beuys’ Steiner-Rezeption. Im Oktober 1913 hält Rudolf Steiner in Oslo 
einen mit Das fünfte Evangelium betitelten Vortragszyklus mit dem Anliegen, das 
Publikum an seiner geistigen Schau der wahren Begebenheiten zur Zeit Jesu teil-
haben zu lassen und »die Geschichte des Fünften Evangeliums zu erzählen« als die 
Geschichte eines »anthroposophischen Evangeliums«.666 Von den anthroposophi-
schen Bezügen in Beuys’ Theorien distanziert sich Schlingensief ausdrücklich : Der 
Künstler sei ihm, erklärt er im Tagebuch, »mit seinem Rudolf-Steiner-Kram an vielen 
Stellen auch suspekt«.667 Beuys habe »auch viel Unsinn mit seiner Steiner-Schule 
verzapft«.668 So enthält das ›Fünfte Evangelium von Joseph Beuys‹ nicht zuletzt eine 
kleine ironische Spitze gegen jene Elemente der Beuys’schen Lehre, die missionarisch 
der anthroposophischen Weltanschauung verpflichtet sind.

Ein ironisches Moment zeichnet ferner den mit Schlingensiefs Bolex-Kamera auf-
genommenen Stummfilm Fettecke aus, der während Parteckes Evangeliumslesung  
– und des von Angela Winkler gesungenen Psalms in der Folgeszene – auf der obe-
ren, mittleren Leinwand zu sehen ist.669 Den verwackelten Schwarz-Weiß-Aufnah-
men eignet eine Patina des Vergangenen, wodurch das Dargestellte, wie aus der Zeit 
gefallen, eigentümlich fremd wirkt. Mit Fettecke beschwört Schlingensief die An-
wesenheit von Beuys, der als Bühnenfigur in Kirche der Angst keinen unmittelbaren 
Auftritt hat, im Medium des Films. Hier ist Beuys gleich zweifach präsent. Das für 
ihn nicht unübliche Formprinzip der Verdopplung, wie es uns in zeige deine Wunde 
begegnet, greift Schlingensief auf und wendet es auf die Beuys’sche Künstlerperson 
an.670 Der Autor-Regisseur selbst, in einen langen Fellmantel gehüllt, sowie ein mit 
Hut und Fischerweste ausstaffierter Schauspieler verkörpern Beuys in der Rolle des 
Schamanen. Gemeinsam hantieren sie mit dem für Beuys typischen Arbeitsstoff Fett. 

Kounellis und Enzo Cucchi zeigt Hofmann auf, dass »Beuys von seinen Freunden (und 
Jüngern) die Beseelungskraft und das Heilswissen zugesprochen [wurden], die ehedem den 
Erlöser auszeichneten« ; ebd., S. 367. Ein geradezu hagiografisches Beispiel bildet der Essay 
Beweinung des Joseph Beuys des französischen Autors Alain Borer ; siehe Borer 1996.

665 	 Vgl. etwa Schlingensief / Behrendt 2007, S. 18.
666 	 Steiner 2010, S. 86.
667 	 Schlingensief 2009, S. 137.
668 	 Ebd., S. 80.
669 	 Fettecke 2008. Zur Filmhandlung siehe oben, S. 231 f.
670 	 Verdoppelt erscheinen in Kirche der Angst ferner die beiden identisch kostümierten Sopra-

nistinnen sowie die in der 34. Szene vor dem Altar aufgebahrten Fluxus-Kindersärge.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


343

Die Segnung der Margarine mit einer leuchtenden Glühbirne ergänzt das alchimis-
tisch-schamanistische Ritual um eine katholisch anmutende Zeichenhandlung. Im 
Zentrum des Kurzfilms steht der Künstler als Schamane, als ein atavistischer reli-
gious leader. In Naturvölkern kommt dem mit magischen und seherischen Kräften 
ausgestattenen Schamanen die Funktion des Medizinmannes und Priesters zu – er 
vermag es, mit dem Übersinnlichen in Verbindung zu treten.671 Die tonlosen Film-
bilder zeigen einen in zunehmender Aufregung skandierenden Schlingensief. Damit 
mag Schlingensief einerseits an schamanistische Ekstasetechnik anknüpfen, anderer-
seits überschreibt er die vornehmlich ernste, erhabene Schamanenfigur, die Beuys in-
korporiert, mit einem exaltierten Habitus, der vom Original abweicht. Mithin prägt 
der aus Atta Atta bekannte spielerische Nachvollzug, der die Karikatur nicht scheut, 
das auf Film aufgezeichnete Beuys-Reenactment. Besonders der Auftritt Achim von 
Paczenskys, der die Performance in Unterhose attestierend begleitet, unterstreicht 
diese ironische Note.

»Sehet den Hasen !«
Für Beuys ist das Konzept des Schamanismus »untrennbar mit der Welt der Tiere 
verknüpft«,672 so wird dem Schamanen die Fähigkeit zugesprochen, mit Tieren kom-
munizieren zu können. Eine solcherart privilegierte Beziehung zum Tier inszeniert 
Beuys, der eine Partei für Tiere gründet, bereits 1965 mit wie man dem toten Hasen 
die Bilder erklärt. Auch 1974 steht in der Kojoten-Aktion I like America and Amer-
ica likes Me das Zusammenspiel mit dem tierischen Co-Akteur im Mittelpunkt. In 
seinem Beuys-Film greift Schlingensief die Interaktion mit dem Tier auf, wenn er 
einen Stoffhasen in das zuvor auf Holzbrettern applizierte Fett hineindrückt. Zum 
Ende der Evangeliumsszene erscheinen Bilder des »Fetteckenhase[n]«673 zusätzlich 
auf den seitlichen Videoleinwänden. Sie flankieren Mira Partecke, die ihre Lesung 
mit dem Ausruf beendet : »Sehet den Hasen … denn er erklärt den Glauben ! Und 
stimmet ein in den Gesang der Engel !«674 Hierzu hebt die Schauspielerin – als Pen-
dant zur Heiligen Schrift – ein großformatiges Buch in die Höhe, dessen Einband 
mit »DER HASE« beschriftet ist. Ein präparierter Hase steht ferner, und dies über 
die gesamte Messfeier hindurch, auf dem Bühnenaltar – zusammen mit zwei Metro-
nomen und einem Holzkruzifix, das an Beuys’ Pneumatisches Kreuz aus der Aachener 
Fluxus-Performance erinnert. Als symbolträchtige Utensilien, die Beuys in Aktionen 
und Installationen verwendet hat, verweisen alle diese auf dem Altar versammelten 
bio-objects, gleich Reliquien, auf das Künstlervorbild.

671 	 Noch immer grundlegend ist Mircea Eliades Studie Schamanismus und archaische Ekstase
technik, die – 1951 in französischer Sprache, 1957 in deutscher Übersetzung erschienen – 
Beuys vermutlich rezipiert hat ; vgl. Kuni 2006, Bd. 1, S. 587.

672 	 Christophersen 2021, S. 123.
673 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 19.
674 	 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344

Die Präsenz des Hasen ist augenfällig – er erscheint gleichzeitig als Bühnenre-
quisit, in Wort und Filmbild. Wie in Atta Atta gebraucht Schlingensief das Tier als 
Beuys’schen Stellvertreter : Es figuriert als dessen Alter Ego. Zugleich repräsentiert 
der Hase Beuys’ von Volksmythen ebenso wie von der Anthroposophie beeinflusste 
Tiermetaphysik. »Tiere sind an und für sich auch Engelwesen«, erläutert Beuys. »Das 
spricht von einem Reich oberhalb des Menschen, von einer geistigen Dimension, 
die im Menschen selbst enthalten ist.«675 Hierbei spielt der Hase für Beuys eine he
rausragende Rolle. Im Gespräch über seine Aktion wie man dem toten Hasen die Bil-
der erklärt beschreibt er ihn als dem ›rationalen Industriemenschen‹ überlegen : »Ein 
Hase versteht mehr als viele menschliche Wesen mit ihrem sturen Rationalismus«.676 
Verstanden als Mittler zwischen körperlicher und geistiger Welt wird der Hase zur 
Identifikationsfigur des Künstlers.677 All diese Bedeutungsebenen greift Schlingen-
sief auf, wenn in Kirche der Angst der tote Hase ›den Glauben erklärt‹. Der Hase 
fungiert, durch Partecke als Mittler zwischen Profanem und Sakralem angerufen, 
als Heilsverkünder eines Leidensverständnisses, das den Kranken und Leidenden 
künstlerisch und gesellschaftlich als Wertschöpfer rehabilitiert.

Mit dem Bild des Beuys-Hasen verzahnt ist eine christologische Symbolik, die 
durch den Kontext der Messfeier unterstrichen wird. In mittelalterlichen und nach-
mittelalterlichen Christusdarstellungen ist die Figur des Hasen ein Symbol der Auf-
erstehung.678 Auch Beuys bezieht sich auf diese christliche Tradition, wenn er den 
Hasen als Ostertier mit »Neubeginn, Frühling, Auferstehung« assoziiert und deshalb 
zu einem »alchemistische[n] Zeichen für Umwandlung« erklärt.679 Christliche Iko-
nografie vermengt Beuys mit heidnischen und alchemistischen Symboltraditionen. 
Schlingensief antwortet auf diese um Transformation, Auferstehung und Wieder-
geburt kreisende Symbolik mit dem Film Hasenverwesung, der zuerst in seiner Bay-
reuther Operninszenierung eingesetzt und erneut in Kirche der Angst in der dem 
Messteil unmittelbar vorausgehenden Parsifal-Szene eingespielt wird.680 Der von 
Alexander Kluge nach Schlingensiefs Anweisung gedrehte Schwarz-Weiß-Film zeigt 
einen Hasenkadaver, der im Zeitraffer von Fliegenlarven zersetzt wird – ein »Trans-
formationsvorgang«, wie Schlingensief betont. »Das, was man im Zeitraffer sieht, 
dieses vermeintliche Atmen des toten Hasen, ist eigentlich ein Verwesungsprozess : 
wie langsam Larven und Würmer in der Wunde entstehen, irgendwann platzt die 

675 	 Beuys / Waberer 1990, S. 202.
676 	 Beuys, zit. nach Meyer 1970, S. 57.
677 	 Vgl. Weiss 2021, S. 166.
678 	 Vgl. Kemp 1990, Sp. 223. In Darstellungen aus dem Mittelalter fungiert der Hase zudem als 

Lichtzeichen und wird als solares oder lunares Symbol eingesetzt. In nachmittelalterlichen 
Bildern begegnet er außerdem als Mariensymbol, gesegnete Fruchtbarkeit versinnbildli-
chend.

679 	 Beuys im Gespräch mit Veit Mölter (1985), zit. nach Schneede 1994, S. 129.
680 	 Vgl. Szene 24 ; Regiebuch Kirche der Angst, S. 14 f.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


345

Wunde und der Hase löst sich auf.«681 Der tote Hase speise die »Lebensgier« der 
Maden : »Was, wenn nicht so etwas, sei ›Wiedergeburt‹ !«682

Jedoch unterscheidet sich der in Kirche der Angst präsentierte Film von der Bay-
reuther Version. In Duisburg erscheint zum Ende, aus der klaffenden Wunde des 
Hasenkörpers auferstehend, eine zu Wagners Erlösungsmusik tanzende Frauenfigur. 
Schlingensief erläutert :

[A]usgesehen hat es wirklich nicht schlecht, wenn die Würmer und Krabben da ihren 
Hunger stillen und alles wieder so wunderschön in den Kreislauf der Natur eingeht : 
wie ein Ballett, würde ich sagen. Wenn man gesund ist, wenn man gerade glaubt, kei-
nen Krebs, keinen Parkinson, keine multiple Sklerose, kein Aids, kein ALS oder was 
auch immer zu haben, dann kann man sich das ganz gut anschauen, vielleicht sogar 
poetisch finden. Dann ist das die Wahrheit und nichts als die Wahrheit. Inzwischen 
habe ich allerdings gemerkt : Wenn man sich im Randbereich des Lebens bewegt, dann 
kann man damit nicht mehr viel anfangen. Dann denkt man : Scheiße, mich interessie-
ren die Würmer nicht, die da in mir entstehen ! Ich will und muss erst mal wissen, wer 
ich bin. Deshalb habe ich bei der »Kirche der Angst« diese Sache dann auch noch mal 
weitergeführt, die Transformation ein bisschen in den Kitsch gezogen, indem am Ende 
so eine kleine glitzernde Figur auftaucht.683

Die Überblendung des verwesenden Hasen mit der Tänzerin beschreibt Schlingen-
sief als Konzession an den Kitsch, der die makabre Qualität der Originalaufnahme 
dämpfen soll. Der durch seine Krankheitserfahrung an den ›Randbereich des Lebens‹ 
gestoßene Künstler steht der schonungslosen Dokumentation des Verwesungsprozes-
ses als eines ästhetischen Transformationsvorgangs nunmehr kritisch gegenüber – um 
mit Heiner Müller zu sprechen : »Wenn man betroffen ist, hört die Ästhetik auf.«684 
Daher unterläuft Schlingensief den Tod und die Opferung des Tieres mit einem 

681 	 Schlingensief 2012, S. 130. Über die Entstehung des Films berichtet Kluge : »In einem 
Keller der Humboldt-Universität in Berlin wurde ein erlegter Hase, erworben in einem 
Fachgeschäft für Wildfleisch, für mehrere Wochen dem Verwesungsprozeß überantwor-
tet. Walter Lenertz stellte eine 35-mm-Arriflex-Kamera mit Zeitraffermotor auf. Das Licht 
wurde eingerichtet. Es war dafür gesorgt, daß sich Fliegen in dem Gelaß befanden. In 
Zeitsprüngen filmte die Kamera einige Wochen lang den Zerfall. […] Der Anblick des 
sich zersetzenden Hasen in Großprojektion während des ›Karfreitags-Zaubers‹ machte dem 
Festspielpublikum in Bayreuth zu schaffen. Man sah ja keine ›Wiederauferstehung‹ eines 
Hasen, sondern die ›Weiterführung des Lebens in den Formen des Zerfalls‹ : Andere leben 
von dem, was starb. Am Ende war der Hase zerflossen, Würmer wimmelten, auch sie ›tod-
geweiht‹, weil nach Aufzehrung des Hasen der Keller keine weitere Nahrung bieten würde« ; 
Kluge 2011, S. 292 f. Werner Nekes, den Schlingensief zunächst für das Drehen dieses Films 
hatte gewinnen wollen, sagte wegen anderer Verpflichtungen ab ; vgl. Nekes 2011, S. 294.

682 	 Schlingensief, zit. nach Kluge 2011, S. 293.
683 	 Schlingensief 2012, S. 130.
684 	 In einem 1986 geführten Interview wird Müller gefragt, ob ein Atompilz schön sei. Er ant-

wortet : »Das Makabre ist sicher, daß er als Ästhetikum oder als ästhetisches Ereignis gese-
hen werden kann – natürlich nur von den Nichtbetroffenen. Das ist ein wesentlicher Punkt. 
Wenn man betroffen ist, hört die Ästhetik auf. Aber für die Nichtbetroffenen, für die Beob-
achter, ist es möglich, ihn als ästhetisches Phänomen zu sehen« ; H. Müller / Wittstock 
1986, S. 178.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346

positiv aufgeladenen, pathoshaltigen Bild der Auferstehung, das die ursprüngliche 
Semantik des Films ins Traum- und Märchenhafte verschiebt. Dabei lässt sich die 
Figur der anmutigen Tänzerin zugleich als (Kitsch-)Bild jener durch das Leiden her-
vorgebrachten ›Christussubstanz‹ verstehen, die im ›Fünften Evangelium von Joseph 
Beuys‹ beschworen wird. In diesem Sinne deutet die von Schlingensief modifizierte 
Hasenverwesung auf die Evangeliumsszene der Totenmesse voraus.

Mysterien für alle
Auch die an Parteckes Lesung anschließende 33. Szene ist – dies wurde in der Schlin-
gensief-Forschung bislang nicht erkannt – Beuys gewidmet : Angela Winkler tritt 
an ein vor dem Altar platziertes Standmikrofon und singt in hoher Tonlage einen 
Text, den das Regiebuch als Psalm ausweist.685 Es handelt sich um das wortwört-
liche Zitat einer Notiz von Beuys – wieder wird also ein Text des Künstlers litur-
gisch-kunstreligiös in Szene gesetzt :

Ist die Darstellung des menschlichen Körpers für uns keine Brücke mehr zur göttlichen 
Offenbarung u. zur Annäherung an Gott ? O ja … Bisher wurde nur der Mensch nur 
als Körper dargestellt. Es gilt ihn als Ebenbild (inneres) Gottes darzustellen. Seine 
unsichtbaren Leiber müssen gesehen und sichtbar gemacht werden. Die Kraftzentren 
aus denen der Leib, Seele, Geist sich entwickeln und zu denen diese hinstreben oder 
sich entwickeln.686

Diese von Beuys handschriftlich notierten Zeilen sind dem im Jahr 2000 von Eva 
Beuys edierten Band Das Geheimnis der Knospe zarter Hülle entnommen, der Auf-
zeichnungen des Künstlers aus den Jahren 1941 bis 1986 versammelt.687 Winklers 
im Regiebuch abgedruckter ›Psalmentext‹ ist, bis hin zu Beuys’ Interpunktion und 
Wortwiederholungen, mit dem im Sammelband publizierten Transkript besagter 
Notiz identisch.688 Die Aufzeichnung, wohl 1947 entstanden, stellt ein frühes Zeug-
nis von Beuys dar. Während in der Evangeliumsszene der Künstler im Alter von 62 
Jahren zu Wort kommt, spricht hier der noch junge Beuys, der über die ›Darstel-
lung des menschlichen Körpers‹ als ›Brücke zur göttlichen Offenbarung‹ nachdenkt. 
Gleichwohl sich zwischen beiden Zitaten eine beträchtliche Zeitspanne auftut, haben 
sie gemein, dass sie »Transzendenz im Menschen verorten«689. Stand im ›Fünften 
Evangelium‹ der Konnex von menschlichem Leiden und ›christlicher Substanz‹ im 

685 	 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 19.
686 	 Ebd. In den ›Liturgie-Fragmenten‹ des Programmhefts wurden der Psalmtext und seine 

Quelle nicht aufgenommen, die Referenz auf Beuys nicht markiert. Dies könnte erklären, 
weshalb die Szene in vergangenen Analysen von Kirche der Angst ausgeblendet wurde. Die 
Ausnahme bildet Zorns Studie, die – jedoch ohne das Beuys-Zitat zu erkennen – den von 
Winkler vorgetragenen Psalm als eine Vorwegnahme von Schlingensiefs Auftritt als Priester 
deutet. Der Text umspiele »die Vorstellung einer begnadeten Materie« ; Zorn 2017, S. 160.

687 	 Beuys 2000.
688 	 Ebd., S. 343.
689 	 Popp 2015, S. 190.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


347

Zentrum von Beuys’ Überlegung, reflektiert er in dem vorliegenden Notat die innere 
Gottebenbildlichkeit des Menschen, die es künstlerisch darzustellen gelte.690

Der Lyriker Steffen Popp hat im Jahr 2015 eine Auswahl der oben genannten 
Beuys’schen Aufzeichnungen im Suhrkamp Verlag unter dem Titel Mysterien für 
alle herausgegeben.691 Den von sprachlicher Konzentration ebenso wie von offenem 
Fragmentcharakter geprägten Kurztexten spricht Popp »eine eigene ästhetische, poe-
tische Qualität« zu, die den Leser zu Aktualisierungen und Weiterschreibungen ein-
lade.692 Beuys seinerseits kunstreligiös stilisierend, bezeichnet Popp dessen Notate als 
»Ansätze zu Sternkarten für einen irdischen Gebrauch«693 – damit ist das mystische 
Potenzial der Beuys’schen Texte angesprochen. In Popps Herausgebernachwort ist zu 
lesen :

Man muss kein Joseph-Beuys-Kenner sein, um sich seine »kleinsten Aufzeichnungen« 
zu erschließen. Über das künstlerische Werk hinaus, in dessen Kontexten sie entstan-
den und dessen Signaturen ihnen allerorten eingeschrieben sind, sind sie als eigen-
ständige Texte, Textbilder lesbar. Begriffsstudie, philosophische Reflexion, poetisches 
Fragment und politischer Traktat spannen den Raum auf, in dem sich diese Notate 
bewegen, ohne sich um Definitionen literarischer Genres zu bekümmern ; was sie durch 
mehr als vier Jahrzehnte und über verschiedene Werkphasen hinweg verbindet, ist we-
niger eine bestimmte Form als das nicht nachlassende Interesse ihres Verfassers, das 
eigene Denken im Zuge der Niederschrift zu fokussieren und weiterzutreiben.694

Beuys’ Bedürfnis, seine Gedanken in Texten und Textbildern festzuhalten, geht 
einher mit seinem Begriff des Bildhauerischen, das im Denken und Sprechen be-
ginnt.695 »Denken ist bereits Plastik« – und »elementare Plastik« sei auch das Spre-
chen : »Die Sprache formt ja.«696 Im Gespräch mit Robert Filliou und Kasper König  

690 	 Diese in seiner handschriftlichen Notiz festgehaltene Überzeugung vertritt Beuys auch 
noch 30 Jahre später im Gespräch mit dem Theologen Horst Schwebel : »Ich kann es auch 
nicht anders erwarten, wenn Christus im Menschen lebt, das heißt, wenn er in ihn einge-
zogen ist, dann muß doch der Mensch auch eine Art Christus sein, oder partiell jedenfalls 
Christus sein. Und in der Tat kann man meines Erachtens nicht anders vom Schöpferischen 
im Menschen sprechen, als daß das Schöpferische etwas Göttliches ist« ; Beuys / Schwebel 
1979, S. 38.

691 	 Beuys 2015. Die von Schlingensief zitierte Beuys-Notiz, die Eva Beuys in der von ihr he-
rausgegebenen Sammlung – zusammen mit weiteren um religiöse und spirituelle Themen 
kreisenden Aufzeichnungen ihres Mannes – unter die Kapitelüberschrift »Der sterbende 
Gott« fasst, ist in der von Popp verantworteten Auswahl nicht enthalten.

692 	 Popp 2015, S. 191 f.
693 	 Ebd., S. 190.
694 	 Ebd., S. 189.
695 	 Vgl. »Sprechen über das eigene Land : Deutschland«, in : Beuys 2000, S. 25–39, hier S. 27.
696 	 Beuys, in : Beuys / Herzogenrath 1973, S. 33 und Beuys / Dienst 1970, S. 35. Das freie 

Denken ist für Beuys ein schöpferischer Akt : »In dem Augenblick, da der Mensch denkt, ist 
er derjenige, der an einer Schwellensituation steht und etwas Neues auf die Welt bringt, was 
vorher nicht da war« ; Beuys / Dienst 1970, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348

erläutert Beuys : »Die Sprache ist ganz besonders plastisch, als sie auch schon Be-
wegung hat. Also das, was der Mund macht mit der Sprache, wenn Blubber aus 
ihm herauskommt, das sind auch wirkliche Plastiken, die man zwar nicht physisch 
sieht, aber die Luft wird bearbeitet, der Mundraum artikuliert, das Beissen, die Zäh-
ne, usw.«697 Dieser plastischen Kraft der Sprache trägt Schlingensief in Kirche der 
Angst Rechnung, wenn er Angela Winkler den Beuys-Text singend vortragen lässt. 
Die Modulation der Schauspielerin ist äußerst manieriert. Auf diese Weise wird ein 
Verfremdungseffekt erzielt, der den Fokus auf die sinnlich-materielle Erscheinung 
ihrer Stimme lenkt : Der Text wird zum Klangmaterial und als ›bewegte Plastik‹ 
ausgestellt. Auf Winklers Psalm schließt das reflexartig gebrüllte »Danke schön !« des 
›Spezialisten‹ Gelonnek an, der damit den Schlusspunkt der Szene setzt.698

Kirchenvater Beuys
Mit der Krebsdiagnose beginnt eine neue Phase in Schlingensiefs Beuys-Rezeption. 
War ihm der Künstler zuvor bereits ein wichtiger Bezugspunkt, entdeckt der kranke 
Autor-Regisseur Beuys als väterliches Vorbild neu. Von Bedeutung ist hier insbeson-
dere – dies haben die Tagebuchaufzeichnungen Schlingensiefs vor Augen geführt –  
das Beuys’sche Leidenskonzept, das den transformatorischen Wert des Leidens postu-
liert. Schlingensief nimmt Beuys’ Überlegungen in den eigenen Autonomiediskurs, 
der Kirche der Angst zugrunde liegt, auf.

In Atta Atta hat Schlingensief den messianischen Habitus Beuys’ noch ins Lächer-
liche gezogen, um an der Sakralisierung des Künstlers Kritik zu üben. Damals haben 
den Autor-Regisseur die Ambivalenzen in der Beuys’schen Selbstinszenierung inte
ressiert, etwa die latente Gewalt in seiner Rolle des Lehrers und Erziehers. In Kirche 
der Angst geht es Schlingensief nicht mehr um die karikierende Auseinandersetzung 
mit dem Vorbild, obschon der eingespielte Film Fettecke, in dem er als Beuys-Dou-
ble ein schamanistisches Kunstritual vorführt, durchaus ironische Kippmomente 
enthält. In Duisburg wolle er Beuys vielmehr, so erklärt Schlingensief, einen Altar 
bauen, dem »Freund« und »Liebling«, den er verehrt, huldigen.699 Entsprechend wird 
das Künstlervorbild in Kirche der Angst kunstreligiös als Evangelist und Heilsbringer 
aufgerufen. Dabei figuriert die symbolisch aufgeladene Figur des Hasen, in der Auf-
führung prominent als bio-object in Szene gesetzt, als Beuys’sches Alter Ego.

»Wer seine Wunde zeigt, wird geheilt« – dieses von Beuys abgeleitete Diktum 
durchzieht Schlingensiefs Kunst- und Künstlerdrama leitmotivartig. Es spielt un-
mittelbar auf das von Beuys nach seinem Herzinfarkt realisierte Environment zeige 
deine Wunde an. Zugleich ist damit, über die Münchner Installation hinaus, Beuys’ 
sozialtherapeutische Kunstprogrammatik angesprochen, an die Schlingensief mit 
Kirche der Angst anknüpft. Das Zeigen der Wunde gestaltet der Autor-Regisseur als 
kreativ-produktiven Akt, der die eigene Krankengeschichte als Material begreift und 

697 	 Beuys / Filliou / König 1970, S. 164.
698 	 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 19.
699 	 Schlingensief 2009, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


349

in eine Soziale Plastik umformt. Neben den selbstbildenden Impetus, der von der 
Theaterinszenierung als einem Selbstermächtigungsprojekt Schlingensiefs ausgeht, 
tritt ein gesellschaftsreformierender Anspruch : Schlingensief, der wie Beuys das Pu-
blikum zu aktivieren sucht, will mit seiner Arbeit für die Belange (Schwer-)Kranker 
sensibilisieren und gegen ihre Stigmatisierung vorgehen. Während Beuys den auto-
biografischen Hintergrund von zeige deine Wunde verschleiert, markiert Schlingen-
sief sein Theaterstück dezidiert als autopathografisch. Wo Beuys Krankheit auf die 
Gesellschaft projiziert, macht Schlingensief seine persönlichen Leidenserfahrungen 
zur Grundlage und zum Zentrum seiner künstlerischen Beschäftigung mit Krank-
heit, Sterben und Tod.

Innerhalb des religiösen Referenzrahmens, den Schlingensief in seinem Kunst- 
und Künstlerdrama heranzieht, fungiert Beuys gleichsam als Kirchenvater. Mit dem 
»Fünften Evangelium von Joseph Beuys« wird der Künstler als Evangelist, mit dem 
anschließenden Psalm – ebenfalls ein Beuys’sches Textzitat – als Mystiker aufgeru-
fen. Verkündigt wird so eine Heilslehre, die sich auf Autonomie und Kunst beruft. 
An der kunstreligiösen Aufladung seiner Person und seines Werks hat Beuys selbst 
mitgewirkt, indem er in seinen Aktionen Imagines des Schamanen, Heilers und alter 
Christus inkorporierte und in seiner Redepraxis ein messianisches Sendungsbewusst-
sein vermittelte. In Kirche der Angst bindet Schlingensief Beuys’ Selbstinszenierung 
in den liturgischen Kontext seiner Totenmesse ein und führt damit den ›Mythos 
Beuys‹ weiter.

3.2.3  Ubi Fluxus ibi redemptio

Das in den Beuys-Szenen vermittelte Künstlerbild des Heilsbringers und alter Chris-
tus kulminiert in der Eucharistiefeier von Kirche der Angst mit dem Bühnenauftritt 
Schlingensiefs. Der Autor-Regisseur nimmt hier, in der Rolle des Priesters, die ›Kon-
sekration‹ des Messopfers vor – die Transsubstantiation von Brot und Wein in Leib 
und Blut Christi –, ehe er und seine Messdiener die ›Kommunion‹ austeilen. Diese 
38. Szene schließt an die von den ›Spezialisten‹ vorgetragenen Fürbitten an, die das 
Ende des Wortgottesdienstes markierten.

Die Feier der Eucharistie wird mit donnernder Musik eingeleitet : Schlagzeug und 
Orgel übermalen das eingespielte Kyrie der Bach’schen h-Moll-Messe. Derweil sind 
Angela Winkler und Kerstin Grassmann, hinter dem Altar sitzend, mit dem Kneten 
von Teig beschäftigt – sie backen Hostien, die Mira Partecke in einen kleinen Back
ofen schiebt.700 Auf dem Videotriptychon über dem Bühnenaltar ist das von Schlin-
gensief auf 16 mm gefilmte Reenactment der Piano Activities (1962) zu sehen : Achim 
von Paczensky, Norbert Müller und Klaus Beyer zerstören einen Konzertflügel ; um 
sie herum zieht eine Fluxus-Prozession im Kreis.

700 	 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350

Nachdem die laute Musik verstummt, erfolgt durch Margit Carstensen, von der 
rechten Bühnenseite aus, die Aufforderung zum Niederknien. Anschließend spricht 
Winkler den auch im Programmheft unter dem Stichwort »Wandlung« aufgeführten 
Text, der im Kontext der liturgischen Ordnung die Funktion des Gabengebets über-
nimmt.701 Es handelt sich um eine modifizierte Aussage des Autors und Theaterma-
chers Heiner Müller (1929 – 1995).702 Dass dieser in Schlingensiefs Kunst- und Künst-
lerdrama als Gewährsmann aufgerufen wird, liegt aus mehreren Gründen nahe. So 
sind zwischen Müller und Schlingensief biografische Parallelen auszumachen, auf die 
Letzterer in Interviews selbst wiederholt aufmerksam macht.703 Im Rahmen seines 
Krankheitsnarrativs – Bayreuth als Auslöser der Krebserkrankung – führt Schlin-
gensief Heiner Müller als Leidensgenossen ins Feld.

3.2.3.1  Die Anwesenheit des potenziell Sterbenden

Müller debütiert 1993 bei den Bayreuther Festspielen als Opernregisseur : Auf Einla-
dung Wolfgang Wagners inszeniert er Tristan und Isolde (Premiere : 25. Juli 1993). Im 
September 1994 erhält Müller die Diagnose Krebs, woraufhin er sich einer lebensge-
fährlichen Operation unterzieht, bei der ihm ein Großteil der Speiseröhre entfernt 
und der Magen »nach oben gezogen« wird.704 Müller gilt als rehabilitiert. Im Herbst 
1995 verschlechtert sich sein Zustand, er beginnt eine Chemotherapie. Am Mittag des 
30. Dezembers 1995 wird Müller, an einer Lungenentzündung erkrankt, in das Ru-
dolf-Virchow-Krankenhaus in Berlin eingeliefert, wo er eine Stunde später an Herz-
versagen stirbt. Es ist dasselbe Klinikum, in dem 15 Jahre später auch Schlingensief, 
in ein künstliches Koma versetzt, den Tod findet.

Beide Künstler verbindet, dass sie ihre Erfahrungen der Krankheit und Todesnähe 
zum ästhetisch-künstlerischen Programm ihres Spätwerks erheben. In Gedichten, die 
Müller in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung publiziert und öffentlich vorträgt, ver-
arbeitet er seine Erlebnisse auf der Intensivstation, reflektiert über Sterben und Tod, 
die eigenen Befindlichkeiten und körperlichen Verfallserscheinungen schonungslos 
offenlegend. Seine Erkrankung thematisiert er außerdem in Fernsehauftritten – bei-
spielsweise in den in RTL ausgestrahlten Gesprächen mit Alexander Kluge.705 Auch 
der kranke Schlingensief behauptet in seinen letzten Lebensjahren eine starke medi-
ale Präsenz. Mithin betreiben Müller und Schlingensief – mit ihren Arbeiten ebenso 
wie mit ihren zahlreichen öffentlichen Auftritten – eine gezielte Medialisierung ihres 

701 	 Vgl. Programmheft Kirche der Angst. Zur Kategorisierung des Textes als Gabengebet siehe 
Zorn 2017, S. 157.

702 	 Vgl. H. Müller / Kluge 1996, S. 95.
703 	 Vgl. etwa Schlingensief / Dahrendorf 2008, Min. 15 :14–15 :20.
704 	 H. Müller / Kluge 1996, S. 18 f. Die Angaben zu Müllers Krankheitsverlauf sind der von 

Jan-Christoph Hauschild verfassten Künstlerbiografie entnommen ; vgl. Hauschild 2001, 
S. 506 f., 514 u. 516.

705 	 Vgl. bes. Mein Rendezvous mit dem Tod, transkribiert in H. Müller / Kluge 1996, S. 11–24. 
Das Gespräch wurde am 20. Februar 1995 in Kluges Sendereihe 10 vor 11 in RTL ausge-
strahlt.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


351

bevorstehenden Endes, mit dem Ziel, sich in aller Sichtbarkeit gegen das gesellschaft-
liche Tabu des Todes zu positionieren.

Das Müller-Zitat, das im Rahmen der Gabenbereitung in Schlingensiefs Theater-
messe mit feierlichem Ernst deklamiert wird, ist einem Gespräch mit Kluge entnom-
men. Es datiert in den Herbst 1995 und wurde somit wenige Wochen vor Müllers 
Tod geführt.706 Befragt zu seiner »Meinung vom Theater« erläutert der Künstler sein 
Theaterverständnis, zunächst zurückhaltend im Modus des Vielleicht : Theater sei 
»vielleicht ein Bildungsinstitut, vielleicht eine Möglichkeit, kollektive Erfahrungen 
festzuschreiben und tradierbar zu machen.«707 Als für das Theater grundlegend be-
greift Müller die Auseinandersetzung mit dem Tod – in diesem Punkt ist er sich 
gewiss :

Das Wesentliche am Theater ist die Verwandlung. Das Sterben. Und die Angst vor 
dieser letzten Verwandlung ist allgemein, auf die kann man sich verlassen, auf die kann 
man bauen. Und das ist auch die Angst des Schauspielers und die Angst des Zuschau-
ers. Und das Spezifische am Theater ist eben nicht die Präsenz des lebenden Schauspie-
lers oder des lebenden Zuschauers, sondern die Präsenz des potentiell Sterbenden.708

In einer späteren Unterhaltung mit Kluge führt Müller diesen Gedanken weiter aus :

Das einzige, worauf man ein Publikum einigen kann, worin ein Publikum einig sein 
kann, ist die Todesangst, die haben alle. Das ist der einigende Faktor. Und das kann 
man bei allen ansprechen. Sonst gibt’s ganz verschiedene Interessen, ganz verschiedene 
Bedürfnisse, Wünsche, Ideen. Aber das ist das einzige Gemeinsame. Und auf diesem 
einzigen Gemeinsamen beruht die Wirkung von Theater. Also beruht das Theater im-
mer auf einem symbolischen Tod.709

Die Aufgabe des Theaters sieht Müller in der symbolischen Konfrontation mit dem 
Tod. Sie ermögliche es Zuschauern und Schauspielern gleichermaßen, sich der kol-
lektiven Angst vor dem Sterben zu stellen. Die leibliche Co-Präsenz von Publikum 
und Bühnenakteuren im Hier und Jetzt der Theateraufführung fasst Müller in die 
Formel der ›Präsenz des potenziell Sterbenden‹. Auch Hans-Thies Lehmann erklärt 
Theater, »insofern darin Sender und Empfänger gemeinsam altern«, als »eine Art 
›Intimation of Mortality‹«.710 Den kathartischen, heilsamen Effekt dieser Auseinan-
dersetzung charakterisiert Müller, den Ritualcharakter des Theaters ansprechend, als 
exorzistisch : Theater habe »immer mit Tod zu tun und ist ein Exorzismus, wenn es 
gut ist.«711

706 	 Vgl. Wer raucht sieht kaltblütig aus, transkribiert in H. Müller / Kluge 1996, S. 89–97. Im 
Fernsehen ausgestrahlt wurde dieses Gespräch erst nach Müllers Tod, nämlich in Kluges 
Magazin Primetime / Spätausgabe, gesendet am 21. Januar 1996 in RTL.

707 	 H. Müller / Kluge 1996, S. 94.
708 	 Ebd., S. 95.
709 	 Ebd., S. 176.
710 	 H.-T. Lehmann 2015, S. 409 f.
711 	 H. Müller / Scharfenberg 1996, S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352

Schlingensief übernimmt in Kirche der Angst Müllers Statement, passt es jedoch 
modifizierend in den liturgischen Kontext seiner Totenmesse ein. Der ›Schauspieler‹ 
wird in dem von Winkler deklamierten Gabengebet zum ›Priester‹, der ›Zuschauer‹ 
zum ›Gemeindeglied‹ bzw. ›Gottesdienstbesucher‹ :

Das Wesentliche ist die Verwandlung. / Das Sterben. Und die Angst vor dieser letzten 
Verwandlung ist allgemein, auf die kann man sich verlassen, auf die kann man bauen. /  
Und das ist auch die Angst des Priesters und die Angst der Gemeinde. / Und das Beson-
dere ist eben nicht die Anwesenheit des lebenden Priesters und des lebenden Gemein-
degliedes, sondern die Anwesenheit des potentiell Sterbenden.712

Diese Adaption der Müller’schen Aussage verweist auf das Messritual als theatrum 
sacrum und lenkt den Blick auf die Verwandtschaft von Theater und Religion. Ein 
Theater der Zeremonie, das sich die Heilige Messe zum Vorbild nimmt, propagiert 
auch der für Müller wichtige Referenzautor Jean Genet. In einem 1954 verfassten 
Brief an Jean-Jacques Pauvert erklärt Genet die Vergegenwärtigung des Opfertodes 
Christi in der Feier der Eucharistie zur höchsten Form moderner Dramatik : »le plus 
haut drame moderne s’est exprimé pendant deux mille ans et tous les jours dans 
le sacrifice de la messe. […] Sous les apparences les plus familières – une croûte de 
pain – on y dévore un dieu. Théâtralement, je ne sais rien de plus efficace que l’éléva-
tion.«713 Für Genet ist Theater eine an die Toten adressierte Feier – »der eigentliche 
Ort des Theaters seien die Friedhöfe, Theater überhaupt im Kern Totenmesse«, re-
sümiert Lehmann das Genet’sche Theaterkonzept.714 Heiner Müllers Erklärung, auf 
der Bühne die Toten beschwören und mit ihnen in einen Dialog treten zu wollen,715 
knüpft hieran an.

Schlingensief, der sich Müller verpflichtet zeigt, legt seiner in Kirche der Angst 
zelebrierten Messe dezidiert dieses kultisch-rituelle Verständnis von Theater als To-
tenfeier zugrunde. In der Überschreitung der Grenze zwischen Theater und Realität 
manifestiert sich in seiner Person und Krankengeschichte die Anwesenheit des ›po-
tenziell Sterbenden‹ : Der todkranke Künstler, zu Beginn der Messfeier als ›zukünftig 
Verstorbener‹ apostrophiert, lässt sich als Personifikation jenes symbolischen Todes 
lesen, an der sich die Todesangst des Publikums kristallisieren kann.

712 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 23. Im Programmheft ist der Ausdruck »Gemeindeglied« 
durch den Begriff des »Gottesdienstbesuchers« ersetzt, womit der Theaterzuschauer – in 
seiner ihm in Kirche der Angst zugewiesenen Rolle des Gottesdienstteilnehmers – noch un-
mittelbarer angesprochen ist ; vgl. Programmheft Kirche der Angst.

713 	 Genet 1990, S. 105. – »[D]as größte moderne Drama drückt sich seit zweitausend Jahren, 
und dies tagtäglich, im Messopfer aus. […] Hier wird in der vertrautesten Gestalt – einer 
Brotkruste – ein Gott verschlungen. Ich kenne nichts theatralisch Wirkungsvolleres als die 
Elevation« (Übersetzung der Verfasserin).

714 	 H.-T. Lehmann 2015, S. 116 f.
715 	 Vgl. H. Müller / Heise 1990, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


353

3.2.3.2  Der Künstlerpriester tritt auf

Bis zur 38. Szene von Kirche der Angst vollzieht sich die Totenbeschwörung Schlin-
gensiefs über eingespielte Film- und Tondokumente, die ein Spannungsverhältnis 
von medialer Anwesenheit und körperlicher Abwesenheit entstehen lassen. Zu dieser 
Spannung tragen die Tagebuchlesungen durch Schlingensiefs Bühnenstellvertreter 
bei. In dem Augenblick, in dem er selbst auf der Bühne erscheint, kündigt der Au-
tor-Regisseur das Prinzip der Stellvertretung auf. Der ›zukünftig Verstorbene‹ tritt 
nun als »sein eigener Wiedergänger«716 vor die Gemeinde. Die zuvor beschworene 
Anwesenheit des Todkranken wird real. Zugleich ist in der Autopräsenz des Künst-
lers ein christomorphes Auferstehungsmotiv angelegt, das die Christusanalogie wei-
terführt, die bereits Schlingensiefs Röntgenbild-Monstranz beansprucht : Der Künst-
ler inszeniert sich als säkularer, kunstreligiöser Heiland.

Dem Auftritt Schlingensiefs geht das von Winkler gesprochene Gabengebet vor-
aus, dem sich ein Tumult auf der Bühne anschließt : Schauspieler und Statisten ren-
nen, während laute Orgel- und Schlagzeugmusik ertönt, »wild durcheinander«717. 
Der Blick auf den Bühnenaltar wird durch den Gazevorhang, den Mira Partecke und 
Stefan Kolosko zuziehen, verhüllt. Schließlich setzt die Musik aus, es kehrt Stille ein. 
Als sich der Vorhang wieder öffnet, hat Schlingensief hinter dem Altar Platz genom-
men. Zu seiner Rechten sitzen Angela Winkler und Achim von Paczensky, zu seiner 
Linken Kerstin Grassmann und Norbert Müller – die tableauhafte Konstellation 
alludiert die Bildtradition des Abendmahls, des letzten gemeinsamen Mahls Jesu und 
seiner Jünger am Vorabend der Passion. Während die durch die Statisterie verkör-
perte Gemeinde kniet, trägt Schlingensief die Einsetzungsworte des eucharistischen 
Hochgebets vor, hebt Hostienschale und Kelch in die Höhe. Von Paczensky läutet 
die Altarschellen, die nach messliturgischem Usus die Verwandlung in Leib und Blut 
Christi akustisch ankündigen.

Indem Schlingensief diese symbolträchtigen Zeichenhandlungen des Priesters auf 
der Theaterbühne wiederholt, stellt er das katholische Wandlungsritual nach und aus, 
wodurch ein Effekt der Entmystifizierung erzeugt wird. »Theater ermöglicht, daß das 
Ritual geschieht und gleichzeitig nicht geschieht, daß seine Bedeutung im ›Vollzug‹ 
in Frage gestellt wird«, stellt der Theaterwissenschaftler Patrick Primavesi prägnant 
fest. »Was im Kult gefeiert und mit verbindlichem Sinn ausgestattet wird, ist auf 
dem Theater der Zweideutigkeit preisgegeben, einem kindlichen und auch ironischen 
Blick, der nicht zuletzt die Theaterhaftigkeit religiöser Bräuche entdeckt.«718 Ein iro-
nisches Moment durchzieht die gesamte Theatermesse Schlingensiefs, weshalb seine 
Appropriation der Messliturgie ebenso wie der szenografische Nachbau der Ober-
hausener Herz-Jesu-Kirche ambivalent bleiben : Sie sind kritische Abrechnung mit 

716 	 Wihstutz 2012, S. 277.
717 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 24.
718 	 Primavesi 2001, S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354

der katholischen Herkunft und eigenwillige Hinwendung gleichermaßen.719 In der 
blasphemisch-parodistischen Aneignung liturgischer Versatzstücke ist Schlingensiefs 
Messfeier der Fluxus-Messe von George Maciunas ähnlich. Sowohl Schlingensief als 
auch Maciunas operieren mit dadaistischen Sinneinbrüchen, die das Ritual, das sie 
referenzieren, demontieren. Im Unterschied zur Flux Mass handelt es sich bei der 
Duisburger Totenmesse jedoch – bei all ihren ironischen Kippmomenten – um eine 
ernste Angelegenheit : Sie ist Schlingensiefs autobiotheatrale Auseinandersetzung mit 
Krankheit, Sterben und Tod. Mit ihr verfolgt der Autor-Regisseur nicht zuletzt einen 
therapeutischen Anspruch, der sein Projekt dem Werk von Beuys annähert : Die von 
Schlingensief errichtete ›Kirche der Angst vor dem Fremden in mir‹, »die extrem 
privat ist«,720 soll sich nicht in reiner Selbstbezüglichkeit erschöpfen, sondern den 
Zuschauern, wenn möglich, ›helfen‹. Auf diese Weise knüpft Schlingensief an Beuys’ 
Habitus des messianischen Künstlers und an dessen sozialtherapeutische Kunstpro-
grammatik an.

Die Transsubstantiationsszene in Kirche der Angst dient nicht dazu, die Realprä-
senz Gottes zu beschwören – stattdessen kreist sie um »den Kult des lebenden oder 
vielmehr sterbenden Künstlers«, der von der kunstreligiösen Aufladung seiner Per-
son als einer Inszenierungsstrategie Gebrauch macht.721 Mit »charismatischer Au-
torität«722 wendet sich Schlingensief an das als Glaubensgemeinschaft versammelte 
Publikum, um – als Repräsentant der an den gesellschaftlichen Rand gedrängten 
Gruppe von Schwerkranken – für Autonomie und Selbstbestimmung einzustehen. 
Schlingensiefs Charisma ist grundlegend an den Status des Todkranken gekoppelt. 
Hierfür den Boden bereitet hat ihm seine öffentlichkeitswirksame Präsenz in der 
Pre-Performance von Kirche der Angst : Das lange dominierende öffentliche Bild von 
Schlingensief als Enfant terrible und Berufsprovokateur wurde in den Medien, nach 
Bekanntwerden seiner Krebsdiagnose, mit der tragischen Imago des todgeweihten 
Leidenden überschrieben. Schlingensief nimmt diese Stigmatisierung demonstra-
tiv auf sich, indem er im Magazin der Süddeutschen Zeitung Auszüge aus seinem 
Krankenhausprotokoll veröffentlicht und in Interviews offen über seine Leidenser-
fahrungen berichtet.723 Einem Märtyrer gleich, übernimmt der Künstler »die Rolle 

719 	 Vgl. Wihstutz 2012, S. 276. Vgl. auch Schlingensief im Probeninterview : »Ich habe nicht 
vor, die Kirche einzustampfen. […] [E]s gibt schöne, dunkle, geruchsintensive Ecken im 
Katholizismus, die ich nicht missen will. Ich möchte aber weg von dieser festgefahrenen 
Routine und dem blöden Anspruch, dass es eine Institution geben soll, die weiß, wie’s mit 
Gott läuft« ; Schlingensief / Michalzik 2008.

720 	 Schlingensief / Michalzik 2008.
721 	 Knapp 2015, S. 274.
722 	 Zitko 2001, S. 20.
723 	 Über Schlingensiefs Publikmachen seiner Krebserkrankung herrschte im Kreis seiner 

Freunde und Berater zunächst Uneinigkeit, wie Carl Hegemann berichtet. »Ich habe Chris-
toph gesagt : ›Dass du jetzt nicht gleich damit an die Öffentlichkeit gehst, ist richtig. Wir 
sagen auch alle nichts. Aber du musst dir überlegen, dass du es öffentlich machst. Ich weiß 
ganz genau, dass du das musst, weil es überhaupt nicht zu deinem Bild passt, es nicht zu 
tun. Und wenn du ausgerechnet jetzt, wenn es dich erwischt hat, plötzlich leise wirst …‹ – 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


355

eines Opfers, das einen Leidensweg durchläuft und auf diese Weise ins Zentrum der 
gesellschaftlichen Aufmerksamkeit rückt.«724 Das derartig exponierte Künstlersub-
jekt erfährt eine Auratisierung. »Der Tod rückt näher. Das ist die triviale Tatsache, 
der Grund, warum es eine ziemliche Aufregung gab, als Schlingensiefs Krankheit 
bekannt wurde«, konstatiert Georg Diez im SZ Magazin. Über den Autor-Regisseur, 
den er während der Theaterproben in Duisburg trifft, schreibt der Journalist : »Also 
schaut man so ein Gesicht an und versucht zu verstehen, was die Krankheit erzählt. 
Was es bedeutet, wenn man gezeichnet ist. Was es bedeutet, wenn man den Tod 
gesehen hat.«725 Der stigmatisierte Schlingensief avanciert zu einem Medium ge-
steigerter Apperzeption, dem ein privilegierter Zugang auch zu höheren Wahrheiten 
zugestanden wird.726

In seinem Bühnenauftritt in Kirche der Angst ist die Figur des Künstlers sinnfäl-
lig mit derjenigen des Priesters überblendet. Schlingensief lässt damit das Bild des 
Künstlerpriesters konkret werden. Ebenso macht er auf das seit der Romantik zwi-
schen Priestern und Künstlern bestehende »Ähnlichkeits- und Konkurrenzverhält-
nis«727 aufmerksam. »Priester sind Mittler und Stellvertreter : Sie verkehren zwischen 
dem Sakralen und dem Profanen, treten mit den Bitten und Anliegen der Menschen 

das hat sich ja deutlich gezeigt, dass er das gar nicht konnte. Eine der Managerinnen von 
Herbert Grönemeyer, Claudia Kaloff, eine wunderbare Frau, aber nicht nur sie, auch Aino, 
haben nämlich gesagt : ›Wenn das die Öffentlichkeit erfährt, dann kriegt Christoph keinen 
Job mehr !‹ Das war aber eine völlig falsche Rahmung. Da hat man auf einmal gedacht, 
Christoph wäre ein Angestellter in einer großen Firma oder so was. Claudia hat von sich 
auf Christoph geschlossen, und das kann man nicht machen. Er als Künstler und Figur des 
öffentlichen Lebens hatte ein ganz anderes Standing. Es gab großen Streit unter den Freun-
den. Die einen sagten : ›Nein, das darf nicht öffentlich werden !‹, die anderen plädierten für 
das Gegenteil. Christoph hat diesen Streit natürlich souverän entschieden. Dann war nur 
noch die Frage : Wann und wie macht man es am besten ? […] Das kam auch nicht alles auf 
einen Schlag, das kam Schritt für Schritt und geschah relativ organisch. Als daraufhin die 
Leute anriefen [mit Arbeitsangeboten], fiel Christoph ein Stein vom Herzen« ; Hegemann 
im Gespräch mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

724 	 Zitko 2001, S. 31. Zur Verbindung von Charismatisierung und (Selbst-)Stigmatisierung in 
Bezug auf die soziale Figuration des Künstlers siehe ebd., bes. S. 21 f. u. 31 f. Hans Zitko 
beruft sich hier einerseits auf Max Webers Herrschaftssoziologie, andererseits auf Wolfgang 
Lipps kultursoziologische Studie Stigma und Charisma. Über soziales Grenzverhalten (1985).

725 	 Diez 2008, S. 35.
726 	 Dieses Rollenbild reflektiert Schlingensief kritisch, wenn er an anderer Stelle erklärt, es solle 

bei seiner Arbeit eben nicht darum gehen, »dass der Schlingensief jetzt Märtyrer Nummer 
eins ist und aus seinem Nähkästchen berichtet.« Vielmehr gehe es auf der Bühne um die 
erzeugten Bilder ; vgl. Schlingensief / Spiegler 2009. Schlingensiefs Selbstironie macht 
deutlich, dass der Provokateur hinter der Figuration des Künstlermärtyrers nicht gänzlich 
zum Verschwinden kommt, sondern immer wieder durchscheint : Mit seiner bisweilen scho-
ckierenden Direktheit im Beschreiben seines Krankenschicksals, das auch (selbst-)ironische 
Reflexionen nicht scheut, vermag der Autor-Regisseur seine Adressaten weiterhin zu irri-
tieren und zu provozieren. Die von Schlingensief personifizierten Rollenbilder bleiben bis 
zuletzt ambivalent.

727 	 Leven 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356

ein ins Heiligtum und kommen heraus mit Gottes Segen. Sie stehen immer mit 
einem Bein im Jenseits.«728 Auch der kranke Schlingensief steht ›mit einem Bein 
im Jenseits‹. Er, der ›den Tod gesehen hat‹, spricht zu den Zuschauern als Mittler 
zwischen Gesunden und Kranken – und als Priester der eigenen Fluxus-Kirche. Die 
aus der katholischen Messliturgie übernommenen Zeichenhandlungen werden hier 
in einen Sinnzusammenhang gestellt, der nicht auf die Anwesenheit Gottes, sondern 
auf die ›Realpräsenz des Künstlers‹ ausgerichtet ist : »An die Stelle einer Transsub
stantiation tritt Schlingensief für sich selbst in Erscheinung«.729 Dieser Umstand wird 
dadurch bekräftigt, dass der Autor-Regisseur, in seiner gewöhnlichen Alltagsklei-
dung auftretend, auf das Tragen eines Priesterornats verzichtet und sich so von seinen 
kostümierten Mitspielern abhebt.730

In postdramatischer Manier kommt Schlingensief als Schlingensief auf die Büh-
ne. Indem er sein durch die Krankheit prekär gewordenes Selbst ausstellt, lässt er 
für alle an der Inszenierung Beteiligten – auch für die Zuschauer – einen Zustand 
der Liminalität entstehen : Im betwixt and between verschmelzen Repräsentation und 
Präsenz, Kunst und Wirklichkeit.731 Zwar geht mit der in Kirche der Angst zelebrier-
ten Messe, wie erläutert, eine Entmystifizierung des Rituals einher. Andererseits er-
reicht Schlingensiefs radikale Verknüpfung von Kunst und Leben eine kunstreligiöse 
Wiederverzauberung, die das Theaterpublikum in ihren Bann zieht : »Die Zuschauer 
waren alle völlig ergriffen, also wirklich wie nach einer Papstaudienz«,732 beschreibt 
Carl Hegemann seinen Eindruck am Abend der Uraufführung.

Der zum ›Künstlerpapst‹ nobilitierte Künstlerpriester überbringt in Kirche der Angst 
eine Heilslehre, die Kunst und Autonomie als Gegenmodell zu traditionellen christ-
lichen Glaubensvorstellungen entwirft. Die in der Transsubstantiationsszene an das 
Publikum gerichteten Worte Schlingensiefs legen es darauf an, die Vorstellung, ein 
Einzelner könne das Leid aller stellvertretend auf sich nehmen, infrage zu stellen. Im 
Regiebuch lautet Schlingensiefs Monolog wie folgt :

Denn in der Nacht, da er verraten wurde, / und sich aus freiem Willen dem Leiden 
unterwarf, / nahm er das Brot und sagte Dank, / brach es, / reichte es seinen Freunden 
und sprach : // Nehmet und esset alle davon / Das ist mein Leib, / der für euch hinge-
geben wird. // Aus freiem Willen unterwarf, heißt auf der Zeitachse auch zu einem / 
Ende kommen zu wollen. Täuscht sich hier Jesus ? Weil aus freiem / Willen unterwerfen 
heißt ja »Gut, Erschießt mich jetzt !« Kennen wir aus / Kitschfilmen, bringt aber in der 
Realität gar nichts, weil der menschliche / Geist doch zu klein ist um die Großzügigkeit 

728 	 Ebd.
729 	 Zorn 2017, S. 163, Hervorhebung im Original.
730 	 Horst Gelonnek etwa ist – mit Pileolus, schwarzem Talar und violetter Stola ausgestattet – 

als Geistlicher gekleidet. Karin Witt steckt in einem prächtigen Bischofsgewand, während 
Kerstin Grassmann, Norbert Müller und Achim von Paczensky förmliche Trauerkleidung 
tragen.

731 	 Vgl. Fischer-Lichte 2004, S. 305 ff.
732 	 Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


357

zu Entwickeln und zu / Sagen : beschließt IHR doch meine Grenze. // Herr vergib mir 
meinen Irrtum : // Denn der Organismus besteht aus Stammhirn, und das Stammhirn /  
Arbeitet auch dann noch weiter, wenn der andere bereits geschossen hat. // Ebenso 
nahm er nach dem Mahl den Kelch, / Dankte wiederum, / reichte ihn seinen Freun-
den und sprach : // Nehmet und trinket alle daraus / Das ist mein Blut, / das für euch 
vergossen wird.733

Die Kritik des Autor-Regisseurs, eingebettet in den Einsetzungsbericht des Hoch-
gebets, richtet sich gegen die Freiwilligkeit des Kreuzestodes Jesu. Vor dem Hinter-
grund seiner Krankheits- und Leidenserfahrung weist Schlingensief die Vorstellung 
eines freiwilligen Kontrollverlustes über das eigene Leben als Kitschvorstellung von 
sich. Zu einem solchen Akt (selbst-)aufopferungsvoller ›Großzügigkeit‹ hält er den 
Menschen – den er sodann auf das für die Steuerung lebenswichtiger Funktionen ver-
antwortliche Stammhirn reduziert – für schlichtweg unfähig. Schlingensiefs Chris-
tusverständnis, dies wird hier deutlich, lässt die Göttlichkeit des Menschensohnes 
außer Acht. Ebenso negiert es, in der totalen Vermenschlichung Christi, das Erlö-
sungswerk durch dessen Lebenshingabe am Kreuz. Vielmehr entfaltet Schlingensief, 
wie in seinem Tagebuch nachzulesen, am Beispiel von Christi Leiden und Sterben ein 
Postulat der Autonomie. In der 35. Szene von Kirche der Angst trägt Komi M. Togbo-
nou die betreffende Tagebuchpassage vor : »Mein Gott, warum hast du mich verlas-
sen ? Diesen Satz hat Jesus am Kreuz nicht gesagt, davon bin ich fest überzeugt. […] 
Ich glaube, er ist einfach ganz still da oben gehangen, hat Aua gesagt und was weiß 
ich, aber er hat nie den Vorwurf gemacht, dass man ihn verlassen hat. Er hat einfach 
gesagt : Ich bin autonom.«734 Schlingensief schließt hiermit an Joseph Beuys an, der 
die ›Christussubstanz‹ zum »Freiheitsbegriff« erklärt und das »freie menschliche Ich« 
propagiert : »Freiheit ist nur möglich durch eigene, freie Aktivität. Frei kann nur ei-
ner sein, der unabhängig ist, auch von Gott.«735 Der Mensch, so Beuys, gelange erst 
im Zustand der Gottverlassenheit zu »Ich-Erkenntnis« und Selbstbestimmung.736 
Er habe die Möglichkeit, »sich jeweils selbst [zu] erlösen«.737 Nicht Gott gestalte die 
Zukunft, sondern der sein eigenes Potenzial ausschöpfende Mensch : Theologie wan-
delt sich bei Beuys in Anthropologie.738 Auf dieses Konzept, das Theonomie durch 
Autonomie ersetzt, beruht Schlingensiefs Publikumsansprache. Die Lobpreisung des 
dreifaltigen Gottes, die der Autor-Regisseur zum Ende seines Monologs deklamiert, 
ist dementsprechend abgewandelt :

733 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 24.
734 	 Ebd., S. 20 und Schlingensief 2009, S. 20.
735 	 Beuys / Schwebel 1979, S. 33.
736 	 Vgl. Beuys / Mennekes 1996, S. 33 u. 35 sowie Beuys / Schwebel 1979, bes. S. 21. Dass 

Schlingensief diesen Gedanken von Beuys explizit rezipiert, macht er in Interviews deutlich, 
beispielsweise im Gespräch mit Gudrun Norbisrath : »Beuys hat gesagt, die Ich-Erkenntnis 
setzt erst ein, wenn man sich auch einmal von Gott getrennt hat« ; Schlingensief / Nor-
bisrath 2008.

737 	 Beuys / Pfister 1996, S. 87.
738 	 Vgl. Christophersen 2021, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358

Durch meinen Irrtum, durch meinen Irrtum, / durch meinen übergroßen Irrtum, ist 
dir, / Gott, allmächtiger Vater, in der Einheit / des Heiligen Geistes alle Herrlichkeit /  
Und Ehre jetzt und in Ewigkeit. // Nur schade, dass das Auge modert, / Das diese 
Herrlichkeit erblicken soll. / Tuet dies zu meinem Gedächtnis // Fluxus !739

Die das eucharistische Hochgebet beschließende Doxologie wird selbstbezüglich auf-
gebrochen : An die Stelle des heilsbringenden Christus (»Durch ihn und mit ihm und 
in ihm«) setzt der Künstler seinen eigenen ›Irrtum‹. Bezeichnend ist, dass Schlingen-
sief hier auf eine charakteristische Formel des im Eröffnungsteil der Heiligen Messe 
gesprochenen Allgemeinen Schuldbekenntnisses zurückgreift (»durch meine Schuld, 
durch meine Schuld, durch meine große Schuld«), auf die die an Gott gerichtete Bitte 
um Sündenvergebung folgt. Der Autor-Regisseur verkehrt das öffentliche Eingeste-
hen sündhafter Schuld in ein ironisches Bekenntnis zum Irrtum. Damit möchte er 
sich »von diesem christlichen Schuld- und Strafebrimborium«740 distanzieren und 
die Perspektive auf das katholische Messritual und seine Gottesverehrung verändern : 
»Vielleicht kann man den ganzen Kultus dadurch noch mal anders betrachten. Wirk-
samer und mit weniger Angst.«741

Auch die Aussicht auf Erlösung im Jenseits stellt Schlingensief mit einem Zitat 
aus Heinrich von Kleists Schauspiel Prinz Friedrich von Homburg (1809 /10) ironisch 
infrage. Im dritten Auftritt des vierten Aktes denkt der eingekerkerte, zum Tode 
verurteilte Prinz von Homburg über die Vergänglichkeit irdischen Seins nach : »Wer 
heut sein Haupt noch auf der Schulter trägt, / Hängt es schon morgen zitternd auf 
den Leib, / Und übermorgen liegt’s bei seiner Ferse. / Zwar, eine Sonne, sagt man, 
scheint dort auch, / Und über buntre Felder noch, als hier : / Ich glaub’s ; nur scha-
de, daß das Auge modert, / Das diese Herrlichkeit erblicken soll.«742 Zusammen 
mit dem Titelhelden Kleists positioniert sich Schlingensief, vor dem Hintergrund 
der Nichterfahrbarkeit jenseitiger Herrlichkeit, gegen Auferstehungs- und Jenseits-
glauben. Erlösung, so der Autor-Regisseur in einem Probengespräch während seiner 
Folgeproduktion Mea Culpa, sei für ihn ein Albtraum, »die katholische Nummer 
mit dem Jenseits« lehne er ab : »Nein, ich will diese angelernte Erlösung nicht haben, 

739 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 25. In der katholischen Messliturgie endet das sogenannte 
Zweite Hochgebet, an das sich Schlingensief hier orientiert, folgendermaßen : »Durch ihn 
und mit ihm und in ihm ist dir, Gott, allmächtiger Vater, in der Einheit des Heiligen Geis-
tes alle Herrlichkeit und Ehre jetzt und in Ewigkeit.« Die Gemeinde antwortet mit einem 
bekräftigenden »Amen«.

740 	 Schlingensief 2009, S. 84. »Das Gottesprinzip ist im Laufe der Jahrhunderte zu einem 
Prinzip der Schuld und des Leidens verkommen«, hält Schlingensief im Tagebuch einer 
Krebserkrankung fest. Er kritisiert : »[W]enn jemand leidet, heißt es gleich : Da hat sich also 
Gott für ihn eine Prüfung ausgedacht. Oder : Aha, der hat wohl Schuld auf sich geladen 
und muss sich mehr mit Gott auseinandersetzen. Das ist doch bescheuert. Das ist doch ein 
Riesenfehler dieser Religionen – nicht nur im Christentum, sondern auch im Islam –, dass 
die permanent diese Drohungen aussprechen : Achtung, Achtung, wehe, du machst einen 
Fehler ! Wehe, du handelst falsch ! Das ist doch alles furchtbar« ; ebd.

741 	 Schlingensief / Michalzik 2008.
742 	 Kleist 2015, S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


359

ich brauche die nicht. Für mich ist das überhaupt kein Begriff, keine Suche. Ich will 
einfach die Situation des Hier-Lebens, des Bestimmens, die will ich haben.«743

Auf die für Schlingensief zentrale Wahrung der eigenen Autonomie zielt unum-
wunden sein in der Eucharistieszene formulierter Appell bei der Wiederaufführung 
von Kirche der Angst am 1. Mai 2009 in Berlin, im Rahmen des 46. Theatertreffens. 
In dieser Aufführung, mit der das Theaterfestival seine Eröffnung feiert, verändert 
Schlingensief die laut Regiebuch noch wortwörtlich zitierten Einsetzungsworte und 
wendet sich mit einer eindringlichen Aufforderung an das Publikum : »Nehmet und 
trinket euer eigenes Blut – vor und nach der Diagnose. Bleibt autonom, bleibt bei 
euch, lasst euch nichts erzählen, sondern glaubt an eine Zukunft, die ihr bestimmen 
werdet und niemand anderer. Fluxus !«744 Der Künstlerpriester Schlingensief streicht 
das von Christus als Sühneopfer vergossene Blut als christliches Erlösungsmoment 
durch, um stattdessen – im autoreferenziellen Bild vom Trinken des ›eigenen Blutes‹ –  
für Selbsterlösung und Selbstbestimmung einzutreten. Wiederum greift hier die 
Beuys’sche Überzeugung vom ›freien menschlichen Ich‹, das seine Freiheit gerade 
in der Unabhängigkeit von Gott behauptet. Zugleich stößt Schlingensief die Zu-
schauer – ›vor und nach der Diagnose‹ – auf ihren Status als zukünftig Kranke und 
›potenziell Sterbende‹ : »Wo der Verzehr des Blutes Jesu Unsterblichkeit verspricht, 
bleibt den Gläubigen der Kirche der Angst nur ihr eigenes Blut als Bekenntnis zu ihrer 
eigenen Sterblichkeit.«745

Der in Berlin formulierte Autonomieappell verdeutlicht, dass Schlingensief auch 
in Kirche der Angst dem improvisierten Sprechen und einem postdramatischen Text-
begriff verpflichtet bleibt. Der die Klimax der Theaterinszenierung bildende Schlin-
gensief-Monolog kann aufführungsspezifisch variieren, der Text bleibt dynamisch 
und fluid. Äußert sich Schlingensief in Berlin offen blasphemisch, suchte er zuvor 
in der Duisburger Aufführung vom 28. September 2008 noch mit einem eingescho-
benen Zugeständnis, seine Kritik an der Lebenshingabe Christi und die damit ein-
hergehende Gotteslästerung zu entschärfen : »Es gibt Gott, es gibt Jesus und es gibt 
Maria. Ich bekenne das hiermit.«746 Dass er die Schärfe seiner Religionskritik von 
Aufführung zu Aufführung moduliert und so die Stoßrichtung seiner Aussage je-
weils modifiziert, entspricht dem auch im Tagebuch einer Krebserkrankung doku-
mentierten Changieren zwischen Glaubensbekenntnis einerseits und empörter Re-
ligions- und Gotteskritik andererseits. Schlingensiefs wechselhaftes Verhältnis zur 
katholischen Religion, das von seiner spirituellen Tagesform abhängig ist, findet in 
der Offenheit und Unabgeschlossenheit des postdramatischen Theatertextes seine 
künstlerische Entsprechung.

Mit dem gellenden Ausruf »Fluxus !« beendet Schlingensief seinen priesterlichen 
Appell in Kirche der Angst sowohl in Duisburg als auch in Berlin. Dieses letzte Wort 

743 	 Schlingensief / Spiegler 2009.
744 	 Zit. nach dem Transkript in Berka 2011, S. 358.
745 	 F. M. Müller 2016, S. 474.
746 	 Transkript Kirche der Angst.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360

ersetzt das Amen (dt. »So sei es«), mit dem die Kirchengemeinde das durch den Pries-
ter gesprochene Hochgebet nach der Schlussdoxologie zustimmend bekräftigt. Im 
Schlingensief ’schen Gottesdienst wird ›Fluxus‹ zur neuen liturgischen »Bestätigungs- 
und Affirmationsvokabel«747. Mithin schließt der Autor-Regisseur den Kreis zum 
Untertitel seines Kunst- und Künstlerdramas, das als Fluxus-Oratorium eine pro-
grammatische Vermischung von Kunst und Religion verspricht. Nach Schlingen-
siefs Exklamation setzen sich die Bühnenakteure, gemäß der Losung ubi Fluxus ibi 
motus748, in Bewegung : Die gesamte Statisterie rennt zum Ende des Mittelgangs, um 
von dort aus wieder in Richtung Altar zu drängen, wo Schlingensief Hostien verteilt. 
Laute Musik untermalt das wirre Durcheinander, an dem George Maciunas seine 
Freude gehabt hätte : Die kunstreligiöse Feierlichkeit löst sich in »Lust am Chaos«749 
auf. Mit der ›Kommunion‹ beschließt Schlingensief seinen Auftritt, zugleich ist da-
mit der Abschluss der Totenmesse markiert.

Dem Finale seines Theaterstücks gehen noch drei weitere Szenen voraus.750 In 
der letzten, der 42. Szene erscheint auf der oberen Videoleinwand das zu Beginn der 
Aufführung bereits eingespielte Filmmaterial aus der Kindheit des Künstlers : Zu sei-
ner wimmernden Erwachsenenstimme »Bitte nicht berühren !« sieht das Publikum, 
wie der sechsjährige Schlingensief einen Erschossenen mimt.751 Abschließend ist auf 
der Bühne nur noch das Schlagen dreier Metronome zu hören, die nacheinander 
abgestellt werden. Ihr Ticken hebt den Zuschauern als Memento mori die für alle 
verstreichende Zeit ins Bewusstsein ; ihr Verstummen verweist auf das Ende des Le-
bensflusses. Das Saallicht geht an, die ratternden Filmprojektoren setzen sich wieder 
in Gang – Eine Kirche der Angst vor dem Fremden in mir ist zu Ende.

Christoph Schlingensiefs leibhaftiger Auftritt in Kirche der Angst bildet den Höhe-
punkt seines Duisburger Theaterstücks. Vorbereitet wird der Bühnenauftritt durch 
die als Gabengebet deklamierte Erklärung Heiner Müllers, die Aufgabe des Thea-

747 	 Kämper 2017, S. 78.
748 	 So lautet der Titel der von Achille Bonito Oliva kuratierten Ausstellung, die im Jahr 1990 

im Rahmen der Biennale di Venezia eröffnet wurde und eine umfassende Schau über die 
Fluxus-Bewegung und ihre Künstler bot ; vgl. den Ausstellungskatalog Ubi Fluxus ibi motus 
1990.

749 	 Knapp 2015, S. 275.
750 	 In der 39. Szene liest Carstensen aus dem Buch Kohelet, einer alttestamentarischen Lehr-

schrift. Die teilweise gekürzten und modifizierten Verse sind der Herder-Bibel entnommen 
(Koh 11,8–12,2 ; 12,5–8) und kreisen um Kohelets Spruch »Alles ist Nichtigkeit« ; Regiebuch 
Kirche der Angst, S. 25 f. In Carstensens Bibelrezitation eingeschleust ist der Beuys’sche 
Hase : So kehrt nicht der Odem zurück zu Gott, der ihn gegeben, sondern »der Hase«. Die 
40. Szene spielt wieder im Krankenzimmer : Während Kolosko darniederliegt, erzählt ihm 
Winkler, am Fußende des Krankenbettes sitzend, die »Babygeschichte« ; ebd., S. 26 f. Hier-
bei handelt es sich um eine Anekdote aus dem Krankenhaus, die Schlingensief in seinem 
Tagebuch festgehalten hat ; siehe Schlingensief 2009, S. 83. In der darauffolgenden Szene 
werden die Kindersärge durch den Mittelgang aus der Kirche getragen. 

751 	 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


361

ters bestehe darin, Schauspieler und Zuschauer mit dem Tod zu konfrontieren. Dass 
Schlingensief in seinem postdramatischen Kunst- und Künstlerdrama auf Müller re-
kurriert, liegt aufgrund biografischer sowie künstlerischer Überschneidungen nahe. 
Beide Künstler erkranken nach ihrer Regietätigkeit in Bayreuth an Krebs ; das Spät-
werk beider kreist mit schonungsloser Offenheit um die lebensgefährliche Krankheit, 
die sie durch öffentliche Auftritte medialisieren. Müller wird zum Leidensgefährten 
Schlingensiefs und – wie das Vorbild Beuys – in Kirche der Angst kunstreligiös refe-
renziert.

Mit der Bezugnahme auf Müller ist außerdem Schlingensiefs poetologisches Be-
kenntnis zu einem Theater verbunden, das sich als Totenbeschwörung und Toten-
messe versteht. Seine in Duisburg zelebrierte Messfeier löst dieses kultisch-rituelle 
Theaterverständnis konkret ein. Dabei manifestiert sich die Anwesenheit des ›poten-
ziell Sterbenden‹, von der bei Müller die Rede ist, in Schlingensief selbst. Mit seinem 
Auftritt unterbricht er das Prinzip der Stellvertretung und erscheint, nachdem er 
sich zuvor von Schauspielern hat verkörpern lassen, persönlich auf der Bühne. Hier 
schwingt das Motiv der Auferstehung mit, das den Künstler als einen kunstreligiö-
sen, säkularen Heiland ausweist. Die tragische Imago des Künstlermärtyrers, dem 
eine gesteigerte Apperzeptionskraft zugesprochen wird, verstärkt die Auratisierung 
Schlingensiefs, der als Mittler zwischen Gesunden und Kranken auftritt. In der Zur-
schaustellung seines real gefährdeten Selbst löst er die Grenze zwischen Kunst und 
Wirklichkeit auf – auf diese Weise entsteht, auch für die Zuschauer, ein liminaler 
Zustand, dem ein besonderes Affizierungspotenzial eignet.

Indem er priesterliche Zeichenhandlungen wiederholt, ironisiert und entmystifi-
ziert Schlingensief das katholische Ritual der Eucharistiefeier. Da der Künstler an die 
Stelle des Priesters tritt, wird die Szene zugleich kunstreligiös aufgeladen. Der Effekt 
ließe sich als eine kunstreligiöse Verzauberung beschreiben : Das Publikum rezipiert 
Schlingensiefs Auftritt in einem quasi-religiösen Wahrnehmungsmodus. In seiner 
Ansprache, die das eucharistische Hochgebet adaptiert, wendet sich Schlingensief 
mit messianischem Habitus an die Zuschauer. Es folgt ein Plädoyer für Selbsterlö-
sung und Selbstbestimmung. Dass die Schärfe seiner Religionskritik von Auffüh-
rung zu Aufführung variieren kann, verdeutlicht, dass Schlingensief – obschon sich 
das Gesamt seiner Inszenierung als in hohem Maße durchgeplant erweist – einem 
postdramatischen Textbegriff verpflichtet bleibt, der sich durch Offenheit und Dy-
namik auszeichnet.

3.3  Resümee

Dem Kunst- und Künstlerdrama Eine Kirche der Angst vor dem Fremden in mir liegt 
die persönliche Krankengeschichte des Autor-Regisseurs Christoph Schlingensief zu-
grunde : Schlingensiefs Tagebuchaufzeichnungen machen den Großteil des Bühnen-
textes aus. Mithin fokussiert Kirche der Angst – durchaus in der Tradition der psycho-
biografischen Darstellung, wie sie uns im traditionellen Künstlerdrama begegnet –  

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036 - am 14.02.2026, 12:51:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

