
133

 THEMA

4 | 2019Blätter der WohlfahrtspflegeDOI: 10.5771/0340-8574-2019-4-133

Alle dabei?!
Die Bedeutung echter Öffnung für eine vielfältige Zukunft

MELIKE ÇINAR
Dipl.-Pol., Bildungsreferentin Eltern- 
und Familienbildung beim Paritä-
tischen Bildungswerk Bundesver-
band, Sprecherin des Konsortiums 
Elternchance, Mitglied im Bundes-
forum Familie, Beiratsmitglied im 
BVEB, Mitglied des Praxisbeirats 
des Forschungsprojekts DIWAN des 
Deutschen Jugendinstituts (DJI)
http://www.pb-paritaet.de 

Als Bildungsreferentin in der Eltern- und Familienbildung 
arbeite ich mit vielen Fachkräftegruppen, die 
meinen, sie seien untereinander vollkommen 
homogen. Bei Übungen wird dann oft schnell klar, 
dass dieser Selbsteinschätzung trügerisch ist.

So sind die Fachkräfte unterschiedlich alt, 
sie leben in sehr verschiedenen Paar- oder 
Familienmodellen und erklären sich ihren 
Alltag1 auf ganz verschiedene Arten. Es gibt 
eine Übung, in der auch das eigene Bild der 
ungebrochenen Identität gehörig ins Wan-
ken geraten kann: Alle Menschen, die einen 
in den Grenzen der heutigen Bundesrepub-
lik Deutschland geborenen Elternteil haben, 
machen einen Schritt in den Kreis hinein. 
Das sind in solchen Gruppen oftmals alle. 
Bei der Frage nach beiden Elternteilen auch 
noch. Bei der Großelterngeneration sieht 
es zumeist schon anders aus: es stammen 
viele aus dem heutigen Polen oder anderen 
Teilen Osteuropas oder die Information ist 
schlicht nicht bekannt. Diese homogene 
Wahrnehmung der eigenen Gruppe ist also 
nicht nur falsch, sie birgt auch eine große 
Gefahr: Sobald das »Wir« einheitlich und 
gleich wahrgenommen wird, gibt es auch 
ein »Anderes«, das es fernzuhalten gilt und 
das das »Wir« bedroht. Zumeist funkti-
oniert das über ein unausgesprochenes, 
geteiltes Wissen2. Dieses geteilte Wissen ist 
den meisten Menschen gar nicht bewusst. 
Es macht aber eben jene Kategorien starr 
und unverrückbar und lässt sie wie natur-
gegeben erscheinen. Es reduziert Menschen 
auf kleine Anteile ihrer Identität und ver-
leugnet alle weiteren3. Mit dieser starren 
Zuordnung wird es nahezu unmöglich, mit 
Menschen in einen echten Dialog zu treten.

Deswegen ist eine echte Öffnung wich-
tig: Weil wir alle Menschen sind. Weil pa-
radoxerweise alle Menschen gleich sind 
und zugleich kein Mensch dem anderen 
gleicht. Weil wir in kaum vergleichbaren 
gesellschaftlichen Realitäten und doch in 
derselben Gesellschaft leben. Weil diese 
Realität von Merkmalen bestimmt wird, 
die einander zum Teil bedingen und sich 

verschränken: unsere geschlechtliche Iden-
tität, unsere Hautfarbe, die Verfasstheit 
unserer Körper, woran wir glauben, unser 
Alter, wen wir lieben, über wieviel Geld wir 
verfügen, ob wir im Leben Ermutigung und 
Selbstwirksamkeit erfahren haben, welche 
Begegnungen uns geprägt haben, wo wir 
leben und weitere. Was aber gilt es denn zu 
öffnen? Und was bedeutet diese Öffnung?

Es geht immer wieder um die zugleich 
schlicht erscheinende und doch so bedeut-
same Frage: Wie wollen wir zusammen-
leben? Die Antwort könnte womöglich 
heißen: segregiert, in einer Gesellschaft 
der Eliten, in der Menschen und ihre Le-
ben unterschiedlich viel wert sind. Dies 
aber verbieten die Lehren der Geschichte. 
Die demokratische Verfasstheit mit dem 
Grundsatz der Gleichheit an Rechten und 
Würde aller Menschen ist eine der höchs-
ten menschlichen Errungenschaften und 
der Rubikon zur Barbarei. 

Dieser Beitrag wurde vor den Europa-
Wahlen vom 26. Mai 2019 verfasst, aber 
ohne deren Ausgang zu kennen darf ich 
feststellen: eben jene Errungenschaften, 
die vielfältige Gesellschaft nämlich, sieht 
sich in Deutschland und anderswo in Eu-
ropa erheblichen Angriffen ausgesetzt. 
Erstarkende Bewegungen wollen eine 
Gesellschaft des Zusammenhalts und 
der Verantwortungsübernahme über 
den eigenen Tellerrand hinaus zersetzen.

Die Wohlfahrtspflege entspringt ganz 
genuin dem Versuch, das Verrohen und 
die eskalative Kraft gewaltvoller Bewe-
gungen zu stoppen4. Sie hat all jene im 
Blick, die innerhalb der strukturellen Ge-
gebenheiten allzu schnell Ziel von Ver-
achtung, Ausgrenzung, Hass und Gewalt 
werden. Und das in allen Bereichen: Pflege 
von Alten und erkrankten Menschen und 

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-4-133 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 22:17:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.pb-paritaet.de
https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-4-133
http://www.pb-paritaet.de


134

THEMA 

4 | 2019Blätter der Wohlfahrtspflege

die Wahrung ihrer Würde, Begleitung und 
Unterstützung von Menschen mit Behin-
derungen, gerechte Entwicklungschancen 
für alle Kinder, Begleitung psychisch er-
krankter Menschen und vielen weiteren, 
die aufgrund ihres Seins Benachteiligun-
gen erfahren und diskriminiert werden. 

Im Bereich der Frühen Bildung und 
der Frühen Hilfen stellt sich die Frage 
nach unserer Zukunft mit besonderem 
Nachdruck. Als Bildungsträger in der 
beruflichen Fort- und Weiterbildung in 
diesem Bereich treffen wir täglich auf 
Menschen, deren Arbeit der Grundstein 
für unsere Zukunft ist. Die Einrichtungen 
der Frühen Bildung sind der erste Lernort 
unserer Kinder nach der Familie und die 
dort gemachten Lernerfahrungen, positive 
wie negative, prägen sie tief. Wie werden 
Menschen eigentlich zu Demokrat*innen? 
Woher lernen Kinder Achtsamkeit, Soli-
darität und Empathie? Wie können wir 
diese Anlagen in ihnen stärken und sie zu 
starken Partner*innen für die demokra-
tische Gesellschaft der Vielfalt machen?

Sie lernen von uns. Aus unseren Taten 
vor allen Dingen, aus unseren Worten und 
auch aus unserem Schweigen. So, wie wir 
miteinander umgehen, in der Familie, in 
den Teams der Fachkräfte, mit den Kin-
dern selbst und ihren Familien. Wie wir 
auf andere zugehen oder auch eben nicht 
prägt sich den Kindern tief ein. Was wir 
mit Schweigen belegen, gehört nicht dazu, 
ist nicht normal. Welche Worte wir wählen 
bestimmt unser Denken und das der Kinder 
und am Ende auch unser und ihr Handeln. 

Ganz sicher werden demokratische Per-
sönlichkeiten gestärkt durch die Erfahrung 
von Wirksamkeit, durch erlebte Teilhabe 
und durch den simplen Fakt: »Ich werde 
ernstgenommen, meine Meinung zählt.« 
Diese Erfahrungen stärken das Bewusstsein 
dafür, dass auch die Menschen um uns he-
rum ernstgenommen werden möchten und 
müssen und Zusammenleben interaktiv ge-
staltet werden muss, um tragfähig zu sein.

Hier kommen wir zum Kern des Nach-
denkens über Öffnung. Ein früher Ansatz, 

hier einen Prozess in Gang zu bringen, 
war der der Interkulturellen Öffnung5.

Schon rein sprachlich lässt dieser Be-
griff eine Problematik erkennen, die auch 
konzeptionell-inhaltlich schwer wiegt: die 
Idee zweier oder mehrerer in sich gleicher, 
miteinander aber unvereinbarer Einheiten, 

die sich unveränderlich gegenüberstehen. 
Zwischen ihnen soll also geöffnet und 
kommuniziert werden, was natürlich viel 
wünschenswerter ist als Feindseligkeit, 
dennoch würden wir deutlich hinter un-
seren Möglichkeiten der demokratischen 
Weiterentwicklung zurückbleiben, wenn 
wir bei diesem Ansatz blieben. 

Die Zuordnung zu einer der Seiten, der 
Kulturbegriff in der Auslegung wie er vie-
len interkulturellen Trainings zugrunde 
lag und noch liegt6, ist zudem höchst pro-
blematisch. In der Regel ordnen sich die 
so auf verschiedene Seiten zu verteilenden 
Menschen diesen auch gar nicht selber zu, 
sondern werden Ziele von Zuschreibungen 
aufgrund bestimmter äußerer Merkmale 
oder ihres Namens, die von der mächtigen 
Mehrheit vorgenommen werden. Wenn 
doch schon innerhalb einer scheinbar so 

homogenen Fachkräftegruppe wie der an-
fangs erwähnten so große Unterschiede 
bestehen, wie können wir einen riesigen 
Kontinent wie Afrika7 mit 55 Staaten zu 
einer kulturellen Gleichheit erklären?

Innerhalb des im Vergleich kleinen Euro-
pas oder auch schon innerhalb Deutschlands 
ist Vorsicht geboten: Gehen Sie nicht davon 
aus, dass Berliner*innen mit Bayer*innen, 
Bayer*innen mit Österreicher*innen gemein 
gemacht werden möchten. 

Im Gegenteil sind vollkommen unab-
hängig von der geografischen Verortung 

Menschen, die in vergleichbaren Lagen 
leben, einander ähnlicher als eine Person 
mit derselben Staatsbürger*innenschaft 
und ähnlicher Meldeadresse in einer 
ganz anderen Lebenslage.

Die Begriffe der Interkulturellen Öff-
nung und der Integration dienen seit Jahr-
zehnten zur Beschreibung von Prozessen 
in der vielfältigen Gesellschaft, die sich 
stets gewandelt hat. So hat sich auch das 
Verständnis dieser Begriffe gewandelt und 
ihre Zielsetzung. Waren diese Ideen früher 
beinahe ausschließlich von der Vorstellung 
einander nahezu unvereinbar gegenüber-
stehender Blöcke und der Anpassung der 
Anderen an eine vermeintliche Mehrheit 
geprägt, so gibt es heute ein breiteres Ver-
ständnis. Der Begriff der Interkulturalität 
geht rein linguistisch ja von voneinander 
grundverschiedenen und nicht verbundenen 
Einheiten aus. Solche gibt es zwar, jedoch 
müssen sie viel kleiner und von der geo-
grafischen Herkunft unabhängig gedacht 
werden. Menschen und ihre Handlungen 
müssen stets individuell und auf der Be-
ziehungsebene betrachtet werden, nicht in 
Kategorien. Zumindest, wenn wir es ernst 
meinen mit der inklusiven Gesellschaft.

Viel sinngebender sind m.E. die Kon-
zepte Diversität und Antidiskriminierung8. 
Sie gehen nämlich inklusiv vor und suchen 
nicht nach dem Anderen, das sich an beste-
hende Strukturen und Ordnung anpassen 
muss, sondern passen im Gegenteil diese 
der Realität der Vielfalt an. Sie erkennen an, 
dass Diversität alle betrifft, jede mensch-
liche Identität zutiefst divers und komplex 
ist, nicht nur die der vermeintlich Anderen.

Menschen brauchen Vorbilder für ihre 
eigene Ermutigung, etwas zu unserer Ge-
sellschaft beizutragen. Wir müssen also 
Menschen ganz aktiv Raum zur Beteili-
gung geben, bevor wir erwarten können, 
dass sich viele weitere einbringen. Wenn 
Menschen ihr Leben lang und vielleicht 
schon seit Generationen Ausschluss und 
Abwertung erfahren haben, brauchen sie 
unter Umständen mehr Ermutigung und 
längerfristige positive Erfahrungen als jene, 
die es gewohnt sind, ernstgenommen zu 
werden und einen Unterschied zu machen. 

»Es geht immer wieder um die 
zugleich schlicht erscheinende und 
doch so bedeutsame Frage: Wie 
wollen wir zusammenleben?«

»Wir müssen den Mut haben, wirklich 
zuzuhören, auszuhalten, nicht alles zu wissen, 
Fehler zu machen und dazuzulernen.«

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-4-133 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 22:17:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-4-133


135

 THEMA

4 | 2019Blätter der Wohlfahrtspflege

mögen, deren Eltern aber bereits hier 
geboren wurden?

(7)	 Afrika ist der zweitgrößte Kontinent 
der Erde und zentrales Ziel der ge-
waltvollen europäischen Kolonialge-
schichte. Das aber ist im kulturellen 
Bewusstsein vieler europäischer Län-
der kaum verwurzelt. Um einen Irrita-
tionsmoment herzustellen entgegne ich 
manches Mal bei der Verwendung des 
Wortes »Afrika« als diffuse kulturel-
le Einheit mit der Frage: »Sie meinen 
Tunesien?« Vielen Menschen wird in 
diesem Moment erst bewusst, wie 
wenig Sinn ihre eigenen Denkmuster 
machen. Interessant hierbei ist, dass in 
aller Regel Subsahara-Afrika gemeint 
ist, was ebenso wenig Sinn ergibt und 
Nordafrika einer anderen kulturellen 
Konstruktion zugerechnet wird.

(8)	 Seit 2006 gibt in Deutschland einen 
gesetzlichen Schutz vor Diskrimi-
nierung entlang acht beschriebener 
Merkmale im Allgemeinen Gleich-
behandlungsgesetz (AGG).� n

Literatur

Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen (Hrsg.) 
(1981): Alltagswissen, Interaktion und gesellschaft-
liche Wirklichkeit. Opladen: Westdeutscher Verlag 
Bundesarbeitsgemeinschaft der Freien 
Wohlfahrtspflege (BAGFW): Satzungsgemäße 
Aufgaben, abrufbar unter https://www.bagfw.
de/ueber-uns/aufgaben-der-bagfw, angerufen am 
18.05.2019
Eckes Thomas (2008) Geschlechterstereotype: 
Von Rollen, Identitäten und Vorurteilen. In: Becker 
R., Kortendiek B. (eds) Handbuch Frauen- und 
Geschlechterforschung. VS Verlag für Sozialwis-
senschaften
Leenen, R.W. zitiert nach Lima-Curvello, Tati-
ana (2007): Interkulturelle Öffnung, Bundes-
zentrale für politische Bildung, abrufbar unter 
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/
dossier-migration-ALT/56487/interkulturelle-
oeffnung?p=0 (abgerufen am 18.05.2019)
Schröer, Hubertus (2007): Interkulturelle 
Öffnung und Diversity Management. Eine 
Expertise im Auftrag von anakonde GbR. 

Merkmale von Kategorien von Men-
schen (auch zum Beispiel Mann 
und Frau). Dieses geteilte Wissen 
gehört einerseits zum individuellen 
Wissensbesitz, andererseits bildet 
es den Kern eines konsensuellen, 
kulturell geteilten Verständnisses. 
Dieses Konzept ist der Geschlech-
terforschung entlehnt, lässt sich aber 
auch sehr gut zur Erklärung anderer, 
unausgesprochener Mechanismen 
zur Kategorisierung von Menschen 
heranziehen.

(3)	 So blendet »der Migrant« vollkommen 
aus, was diesen Menschen ansonsten 
auszeichnet. Das gleiche gilt für alle 
anderen Kategorien, »der Schwule«, 
»der Mensch mit Behinderung«usw.

(4)	 Dazu die BAGFW: »Ziel aller Akti-
vitäten der Wohlfahrtsverbände ist 
die Verbesserung von Lebenslagen. 
Sie bringen die Interessen von Be-
nachteiligten in den gesellschaftli-
chen Dialog ein. Mit engagiertem 
sozialpolitischem Handeln tragen 
die Verbände dazu bei, dass unser 
Sozialstaat zukunftsfähig bleibt.«

(5)	 Interkulturelle Öffnung wird von 
Hubertus Schröer definiert, als ein 
bewusst gestalteter Prozess, »der 
(selbst-)reflexive Lern- und Verände-
rungsprozesse von und zwischen un-
terschiedlichen Menschen, Lebens-
weisen und Organisationsformen 
ermöglicht«. Ein weiterer Impuls 
kommt von W.R. Leenen, der den 
Begriff nur deshalb für „konkur-
renzlos akzeptabel« hält, »weil alle 
Beteiligten an der Diskussion die von 
ihnen präferierten Öffnungsvorstel-
lungen auf ihn projizieren können. Es 
wird insbesondere kaum aufgedeckt, 
im Sinne welcher übergeordneten 
Ziele eine interkulturelle Öffnung 
angestrebt, auf welcher Ebene sie 
betrieben, und schließlich wie sie 
strukturell verankert werden soll“.

(6)	 So darf ich an dieser Stelle aus eige-
ner leidvoller Erfahrung berichten, 
dass ich noch im Jahr 2019 mit der 
Behauptung konfrontiert wurde, man 
müsse »mit Türken eben anders reden 
als mit Spaniern« (eine solche Traine-
rin). Abgesehen von dem defizitären 
Gefühl, das mir blieb, stellte ich die 
Trainerin vor eine für sie unlösbare 
Frage: Wie ist denn, wie in meinem 
Falle, mit Menschen aus zwei Kultu-
ren zu sprechen? Wie mit Menschen, 
die wir zwar als Türk*innen lesen 

Echte Öffnung hat zum einen etwas mit 
dem Öffnen unserer Ohren und Herzen zu 
tun. Wir müssen den Mut haben, wirklich 
zuzuhören, auszuhalten, nicht alles zu wis-
sen, Fehler zu machen und dazuzulernen. 
Es gehört zum Wesen der Diskriminierung, 
dass sie von denjenigen, die sie nicht direkt 
betrifft, oftmals nicht bemerkt wird. Des-
wegen müssen wir zuhören, ohne schon 
die Antwort zu kennen und bereit sein, 
unser eigenes Handeln immer wieder zu 
überprüfen. 

Zum anderen aber auch mit dem Öff-
nen unserer Institutionen und Strukturen. 
Und das wiederum hat etwas mit Macht-
verschiebungen zu tun. Wir müssen den 
Mut haben, Macht abzugeben, damit auch 
andere teilhaben können. Echte Teilhabe 
und Öffnung sind kein zu erreichender 
Zustand, sondern ein andauernder Pro-
zess. Wir müssen uns eingestehen, auch 
wenn das schmerzhaft sein kann, dass wir 
von Strukturen profitieren, die diskrimi-
nierend sind, auch wenn wir persönlich 
diese nicht gestaltet haben und auch nicht 
gestaltet hätten, und dass am Ende eine 
echte Öffnung auch eine individuelle Ver-
schiebung bedeuten kann. Die Privilegien 
der Mehrheit bringen eine Verantwortung 
mit sich, die für den Zusammenhalt einer 
Gesellschaft dringend erkannt und aktiv 
übernommen werden muss.

Menschen, die abgewertet, gedemütigt 
und in ihren Rechten beschnitten werden 
sind nach meiner Überzeugung anfälliger 
für antidemokratische Agitationen. Das 
ist der Grund, aus dem wir alle uns einset-
zen müssen für die Öffnung und die Ver-
stetigung von Öffnungsprozessen: Damit 
wir auch weiterhin in einer freiheitlichen 
Gesellschaft leben können und diese nicht 
vergiftet und zersetzt wird.

Anmerkungen:

(1)	 Das soziologische Konzept der All-
tagstheorie beschreibt die von per-
sönlichen Erfahrungen geprägten 
Theorien, nach denen Menschen 
ihren Alltag und das Verhalten ih-
rer Mitmenschen auf individuelle 
Weise lesen und ihre Handlungen 
ausrichten. Unsere Alltagstheorien 
hängen von unserem Stand der Re-
flexion und unseren Prägungen ab. 
Sie sind in allen Lebensbereichen 
wirksam und können höchstper-
sönlich oder von vielen geteilt sein.

(2)	 Dabei geht es um sozial geteiltes 
Wissen über die charakteristischen 

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-4-133 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 22:17:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-4-133

	Anmerkungen:
	Literatur

