Weltoffenheit und Institutionen
Die Perspektive der philosophischen Anthropologie

Christian Thies

Freiheit und Sicherheit — das ist ein weites Feld, das hier aus der Perspek-
tive der deutschen philosophischen Anthropologie betrachtet werden soll.
Als deren Hauptvertreter gelten Max Scheler (1874-1928), Helmuth Plessner
(1892-1985) und Arnold Gehlen (1904-1976). Insbesondere in Anlehnung an
Letzteren lassen sich vier Thesen formulieren:

«  Das Problem der Willensfreiheit ist unlésbar und sollte deshalb methodisch
umgangen werden.

«  Biologisch besitzt der Mensch eine sehr weitgehende negative Freiheit, die
sich vor allem in seiner Weltoffenheit zeigt.

«  Aber gerade wegen dieser biologischen »Entsicherung« bedarf der Mensch
neuer Sicherheiten, in deren Rahmen erst positive Freiheit moglich wird.

«  Dafiir entwickelt Gehlen die Idee einer institutionellen Freiheit, die sich mar-
kant von aktuellen philosophischen Konzepten unterscheidet.

Diese vier Aussagen werde ich im Folgenden erliutern, zu ihnen aber auch ei-
nige kritische Bemerkungen vortragen.

Willensfreiheit

»Willensfreiheit«ist ein ungliicklicher Ausdruck — denn gibt es itberhaupt die-
ses besondere menschliche Vermégen namens Wille, dessen Freiheit in Fra-
ge steht? Das angesprochene Problem aber ist wichtig: Sind wir Menschen in
unserem Denken und Sprechen, in unseren Entscheidungen und Handlungen
unabhingig von gesetzmifligen und kontingenten Einwirkungen? Dabei ist
es gleichgiiltig, ob es sich um innere oder duflere, um natiirliche oder kultu-

14.02.2026, 11:54:41.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

relle Determinanten handelt. Offensichtlich wird bei der Frage ein individuel-
les Subjekt vorausgesetzt, das man auch als Ich, Selbst oder Person bezeichnen
kann. Insofern ist die sogenannte Willensfreiheit eng verkniipft mit dem Leib-
Seele-Problem, das die Philosophiegeschichte seit ihren Anfingen umtreibt.

Die erste These der philosophischen Anthropologie lautet aber, dass dieser
Problemkomplex unentwirrbar sei und deshalb eingeklammert werden soll-
te. Methodisches Vorbild ist die Phinomenologie Husserls, die hinsichtlich ei-
niger grundlegender Fragen fiir eine Urteilsenthaltung (epoché) plidiert. In
der philosophischen Anthropologie, auch in verwandten Stréomungen wie der
franzésischen Existenzphilosophie, mochte man die Willensfreiheitsfrage da-
durch umgehen, dass man neue Leitkategorien einfithrt, die »psychophysisch«
neutral sind, also weder das Psychische (Seelische) noch das Physische (Kor-
perliche) einseitig betonen.

Der von Gehlen propagierte Grundbegriff ist Handlung. Ich halte diesen
Vorschlag weiterhin fiir fruchtbar.! Zunichst einmal gehen andere wichtige
philosophische Strémungen einen dhnlichen Weg, vor allem der Pragma-
tismus und der Marxismus. Neuere Handlungstheorien konnen deshalb an
alle drei Denkschulen ankniipfen.* Sodann werden interdisziplinire Koope-
rationen mit einer handlungstheoretisch fundierten Soziologie und mit der
praktischen Philosophie ermdglicht. Die philosophische Anthropologie hilft
dabei, die elementaren Voraussetzungen des sozialen und des moralischen
Handelns zu reflektieren. SchlieRlich impliziert der Begriff der Handlung ei-
nen Humanismus: Andere anthropologische Ansitze setzen subhuman an (bei
Genen oder Gehirnen), wieder andere suprahuman (bei Systemen oder Kol-
lektiven). Alle genannten nicht-humanen Entititen handeln aber bestenfalls
im metaphorischen Sinne. Hingegen erfordert Handlung begrifflich immer
ein menschliches Subjekt, das Intentionen entwickeln und Regeln befolgen
kann.?

An dieser Stelle sei nur eine kritische Uberlegung eingefiigt. Die Leitkate-
gorie der Handlung vermeidet moéglicherweise die Sackgasse des Leib-Seele-
Problems, jedoch nicht diejenige einer subjektphilosophischen Konzeptuali-
sierung. Bei Gehlen ist es immer der abstrakt gedachte einzelne Mensch, der
handelt. Den Menschen gibt es aber nur im Plural. Das bestreitet niemand,
dennoch werden Sozialitit und Intersubjektivitit meistens erst im zweiten

1 Vgl. Thies: Philosophische Anthropologie auf neuen Wegen, S. 14ff.
2 Vgl. Joas: Die Kreativitit des Handelns.
3 Vgl. Feige: Die Natur des Menschen, S. 258—293.

14.02.2026, 11:54:41.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christian Thies: Weltoffenheit und Institutionen

theoretischen Schritt hineingenommen, etwa als »Mitwelt« bei Plessner.
Anders gelagert sind Ansitze, die gleich eine Kategorie der intersubjektiven
Sphire zugrunde legen. Als Beispiele nenne ich nur Begriffe wie symbolisch
vermittelte Interaktion (G. H. Mead), kommunikatives Handeln (Habermas)
oder geteilte Intentionalitit (Tomasello).

Negative Freiheit

Die zweite These der philosophischen Anthropologie lautet, dass der Mensch,
wie bereits Herder formulierte, der erste »Freigelassene« der Natur sei. Wir
unterligen nicht den Zwingen unserer biologischen Ausstattung. Diese sei so
spirlich, dass Mutter Natur eher wie eine ungerechte Stiefmutter erscheint:
Alle niitzlichen Fihigkeiten wurden den Tieren geschenkt, sodass fiir den Men-
schen wenig iibrig blieb. Gehlen macht daraus seine berithmte Mingelwesen-
Konzeption: Zum Tier kommt beim Menschen nicht etwas hinzu, sondern es
fehlt etwas, ja fast alles. Bei Plessner leben alle (anderen) Tiere zentrisch in ih-
rer Umwelt, nur der Mensch steht in exzentrischer Position.*

Was folgt daraus fiir das Freiheitsthema? Man kann formulieren: Als
Menschen besitzen wir von Natur eine umfangreiche negative Freiheit. Der
Mensch ist frei von X, hier also frei von natiirlichen Zwingen und Vorgaben.
Diese These war fiir die philosophische Anthropologie zentral und kann in
folgenden Hinsichten konkretisiert werden.®

Erstens ist der Mensch weltoffen. Das klingt positiv, ist aber zunichst ein
Nachteil. Man kann eine duflere und eine innere Dimension unterscheiden.
Die dufRere Weltoffenheit ist das Fehlen einer artspezifischen Umwelt (Uex-
kill) oder, wie wir heute sagen wiirden, einer 6kologischen Nische. Gerade das
hat es der menschlichen Gattung jedoch erméglicht, sich im Laufe der letz-
ten Jahrhunderttausende iiber den gesamten Erdball zu verbreiten. Die innere
Weltoffenheit besteht darin, dass wir (im Unterschied zu den meisten ande-
ren Tieren) keine organischen Spezialisierungen besitzen. Vielmehr verfiigen
wir tiber eine generelle Intelligenz, die nicht auf bestimmte Umwelten zuge-
schnitten ist und sich deshalb auch erst ontogenetisch entwickeln muss.

Zweitens seien beim Menschen, so die philosophische Anthropologie, die
sozialen Instinkte reduziert oder sogar ganz verschwunden. In heutiger Termi-

4 Vgl. Fischer: Philosophische Anthropologie.
5 Vgl. Thies: Gehlen zur Einfihrung, S. 48—63.

14.02.2026, 11:54:41.

13


https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

nologie: Wir sind genetisch in sehr geringem Mafle determiniert; die Einfliis-
se verschiedener Umweltfaktoren sind viel grof3er als bei allen anderen Tieren.
Wir Menschen werden also nicht mit geschlossenen, sondern mit offenen Ver-
haltensprogrammen geboren. Die biologischen Funktionskreise (Ernihrung,
Fortpflanzung, Territorialverhalten) miissen wir durch Handlungskreise er-
setzen, deren Bestandteile zum groften Teil im Laufe der Sozialisation durch
Lernen erworben werden.

Drittens besitze der Mensch keine spezifischen Handlungsimpulse, son-
dern stattdessen ein michtiges Energiepotenzial, das er fir beliebige Zwecke
einsetzen kann. Ging Sigmund Freud von zwei Trieben aus, Libido und Thana-
tos, so postuliert die philosophische Anthropologie einen entdifferenzierten
Antriebsiiberschuss, der uns von innen in eine permanente Unruhe versetzt. Am
Beispiel des Sexualtriebs erldutert: Einerseits spiele dieser in allen menschli-
chen Titigkeiten eine Rolle, andererseits seien ihm selbst immer andere Moti-
ve beigemengt, etwa Aggressivitit und das Streben nach Geborgenheit.

Auch hier eine kritische Bemerkung: Die erwihnten Uberlegungen der
philosophischen Anthropologie beruhen auf dem biologischen Forschungs-
stand der Zwischenkriegszeit. Die rasanten Fortschritte seit dem Zweiten
Weltkrieg werden kaum beriicksichtigt, obwohl Gehlen immerhin noch die
vergleichende Verhaltensforschung von Konrad Lorenz und Irendus Eibl-Ei-
besfeldt rezipierte, die inzwischen jedoch selbst schon wieder iiberholt ist. Nur
kurze Streiflichter sollen das beleuchten: Die synthetische Evolutionstheorie
kombinierte bereits in den 1940er Jahren Darwins Abstammungshypothe-
sen mit Mendels Vererbungslehre (Dobzhansky, J. Huxley); die generative
Transformationsgrammatik (Chomsky, Pinker) postuliert die Angeborenheit
unseres Sprachvermdgens; die Soziobiologie (E. O. Wilson, Dawkins) konnte
zeigen, dass auch menschliches Sozialverhalten genetische Wurzeln besitzt.®

Alle diese Forschungsrichtungen, gegen die man im Einzelnen sicher viel
einwenden mag, zeigen, dass wir Menschen keineswegs so sehr von der Natur
»freigelassen« sind, wie es frither schien und wie es manche erhoffen. Es mag
unseren Narzissmus krianken, aber in uns Menschen wirken die unbewussten
und uralten Krifte der Natur, zum Guten wie zum Bésen. Allerdings darf man
auch nicht das Kind mit dem Bade ausschiitten und den Menschen wieder zu
einem reinen Naturwesen deklarieren.

6 Vgl. Thies: Einfithrung in die philosophische Anthropologie, S. 111-123.

14.02.2026, 11:54:41,


https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christian Thies: Weltoffenheit und Institutionen

Positive Freiheit

Aber wie stark auch immer die genetischen Vorprogrammierungen sein mé-
gen, es bleibt richtig, dass es dem Menschen selbst iiberlassen ist, sein Leben
zu gestalten. Wie steht es um unsere positive Freiheit? Wozu nutzen wir die
uns gegebene Unabhingigkeit?

Aus Sicht Gehlens besteht die Gefahr, dass wir Menschen mit unserer ne-
gativen Freiheit nichts anfangen kénnen, dass wir im Beliebigen versumpfen,
ins Irreale fliichten oder uns sogar gegenseitig im Krieg aller gegen alle selbst
zerstoren. Wegen der fehlenden biologischen Vorgaben sind alle Individuen
in der modernen Welt von permanenter und sich steigernder Uberforderung
bedroht. Das zeigt sich in allen unseren Weltbeziigen: Wir sind einer Uberflu-
tung durch duflere Reize ausgesetzt, leben mit zu vielen Handlungsoptionen
und haben zu starke innere Impulse. Wie kann dann die negative Freiheit, also
die Freiheit von der Natur, zu einer positiven Freiheit werden, zum Verfolgen
verninftiger Zwecke?

Gehlens These lautet, dass die Weltoffenheit des Menschen zu einer neuen
Schliefung fithren muss. Die biologische Entsicherung bedarf der Kompen-
sation durch soziokulturelle Sicherungen. »Der weltoffene Mensch braucht
gerade wegen seiner Weltoffenheit eine Ordnung, auf die er sich verlassen
kann.«” An die Stelle der Natur muss die Kultur treten. Das ist nicht als Kau-
salaussage oder zeitliche Abfolge zu verstehen; man kann nicht sagen, erst war
der Mensch ein »Mingelwesen«, dann wurde er zum »Kulturwesen«. Vielmehr
handelt es sich um eine Korrelation; die natiirliche Offenheit des Menschen
und seine kulturelle Kreativitit bedingen sich.

Auf zwei Ebenen miissen, so Gehlen, neue Sicherheiten aufgebaut wer-
den. Auf der mikrosozialen Ebene sind kleine Entlastungen erforderlich. Da der
Globus fiir jeden Menschen zu grof? ist, sollten wir unsere heimische Lebens-
welt bewahren; um nicht stindig unter Entscheidungsdruck zu stehen, emp-
fiehlt es sich, stabile Gewohnheiten auszubilden; die Erfillung unserer wich-
tigsten Bediirfnisse, vor allem nach Ernihrung, Zuwendung und Schutz, muss
inverlasslichen und standardisierten Formen stattfinden. Die Kurzformellau-
tet: Reviere, Regeln, Rituale. Auf der makrosozialen Ebene bedarf es grofRer Ent-
lastungen. Der Druck der Natur kann durch die grandiosen Leistungen der
modernen Technik abgefangen werden; ohne ihre analogen und digitalen Ma-
schinen wiirde die Menschheit heute gar nicht mehr itberleben. Die Komplexi-

7 Streeck: Zwischen Globalismus und Demokratie, S. 185.

14.02.2026, 11:54:41,

75


https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

tit sozialer Verhiltnisse wird durch Institutionen reduziert. Der Ansturm in-
nerer Impulse lasst sich durch grofRe Kunstwerke sublimieren; wer dsthetische
Erfahrungen an klassischer Musik, bedeutsamer Malerei oder gehaltvoller Li-
teratur mache (oder sogar selbst kiinstlerisch produktiv sei), bereichere sein
Gefiihlsleben, ohne dieses unkontrolliert ausleben zu miissen.

Plessner ist nicht weit von Gehlen entfernt: In seiner Frithschrift »Gren-
zen der Gemeinschaft«® warnt er vor den sozialen Radikalismen des Gemein-
schaftsdenkens, die er sowohl im Faschismus wie im Bolschewismus entdeck-
te. Er entwirft also gleichsam eine Totalitarismustheorie avant la lettre. Sol-
che schlechten Utopien beachten nicht, dass wir Menschen unsere Briiche nie
vollstindig kitten kénnen. Zu viel Moral und zu viel Idealismus, so scheint er
sagen zu wollen, fithren deshalb nur zu gegenseitiger Demiitigung, ja sogar
zu Gewalt. Wir seien vielmehr auf eine Balance der privaten und 6ffentlichen
Sphire angewiesen. In der Offentlichkeit sind aber viele Regeln und Rituale
zu beachten: das Spielen einer Rolle, das Tragen einer Maske, der wechselsei-
tig gewdhrte Takt, das Abhalten eines Zeremoniells. Eine vollstindige Aufhe-
bung einer solchen Entfremdung wire weder moglich noch witnschenswert;
vielmehr miissen wir unsere Natur vor anderen und vor uns selbst verbergen.

Gehlen ist aber radikaler als Plessner. Wihrend dieser fiir ein Gleichge-
wicht von Privatem und Offentlichem plidiert, fordert jener, sich ganz in den
Institutionen zu verausgaben. Der Begriff der Institution ist jedoch weit ge-
fasst: Eine der wichtigsten Institutionen ist der Staat, aber auch Beruf, Familie
und Freundschaft sind welche. Frei sind wir nur in diesen und durch diese. So
ist Gehlens provokative These von der »Geburt der Freiheit aus der Entfrem-
dung«® zu verstehen. Entfremdung ist nicht, wie Marx meinte, das Gegenteil
von positiver Freiheit, sondern vielmehr deren Voraussetzung.

Institutionelle Freiheit

Ist ein solches Freiheitsmodell heute noch aktuell? Auf jeden Fall steht es ge-
gen den Zeitgeist. Wir wollen es zum Abschluss mit zwei anderen philosophi-
schen Modellen positiver Freiheit vergleichen, die sich beide auch kritisch ge-
gen die liberale Idee negativer Freiheit richten. Das erste ist das insbesondere

8 Plessner: Grenzen der Gemeinschaft.
9 Gehlen: Uber die Geburt der Freiheit aus der Entfremdung.

14.02.2026, 11:54:41.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christian Thies: Weltoffenheit und Institutionen

von Kant entwickelte Modell verniinftiger Freiheit.’® Wir sind frei, wenn wir uns
reflexiv auf unsere Intentionen beziehen und diese durch normative Uberle-
gungen in die Form universalisierbarer Regeln bringen, an die wir uns dann in
unseren Handlungsweisen gebunden fithlen. Diese Art der rationalen Selbst-
bestimmung bezeichnen wir als Autonomie.

Das zweite Modell stammt aus dem Linkshegelianismus und fithrt zur Idee
sozialer Freiheit. Wir sind frei, wenn unsere Freiheit mit derjenigen der anderen
Personen korrespondiert, ja wenn sich die individuellen Freiheiten gegensei-
tig voraussetzen. Die besten Beispiele sind gelungene intersubjektive Bezie-
hungen wie Freundschaft und Liebe sowie die gemeinsame Arbeit an einem
Projekt. Auch kommunikative Beziehungen in Wissenschaft und Offentlich-
keit leben von diesem Ideal wechselseitiger Anerkennung.”

Gehlen hilt beide Modelle, sowohl das kantianische wie das linkshegeliani-
sche, fiir schlechte Utopien." Beide setzen einen Grad von Verniinftigkeit und
Gleichheit der Menschen voraus, der angesichts unserer defizitiren biologi-
schen Ausstattung und unserer unterschiedlichen sozialen Ressourcen einfach
nicht gegeben sei. Wer auf die individuelle Vernunft setze, fordere damit blof3
einen bodenlosen Subjektivismus. Gegen das linkshegelianische Modell kann
man auch mit Plessners Frithschrift argumentieren: Soziale Gemeinschaften
seien gerade kein Hort der Freundlichkeit und Menschenliebe; auch der Riick-
zug in die Privatsphire liefRe uns nur verkiimmern.

Stattdessen will Gehlen die rechtshegelianische Tradition fortsetzen. So-
wohl die individuelle Moralitit der Autonomie als auch die informelle Sitt-
lichkeit mikrosozialer Beziehungen bediirften selbst noch einer institutionel-
len Rahmenordnung. Nur in stabilen Normengefiigen wachsen die Sicherheit
und das Vertrauen, die fiir ein gelungenes Leben erforderlich seien. Wir sind
dann frei, wenn alle in den verschiedenen sozialen Institutionen ihre Pflicht
erfilllen. Dabei ist Gehlen inegalitir: Fiir die meisten Menschen sei nicht mehr
moglich als der Dienst an der Allgemeinheit; einige wenige kénnten in den In-
stitutionen iiber diese hinauswachsen. Die Zeitdiagnosen des spiten Gehlen
werden jedoch immer pessimistischer, weil er wahrnimmt, dass sich viele be-
wihrte Institutionen auflosen und sich bestenfalls neue zweckgebundene Or-
ganisationen bilden.

10 Vgl. Habermas: Auch eine Geschichte der Philosophie, S. 343ff., 759ff.
11 Vgl. Honneth: Das Recht der Freiheit.
12 Vgl. Thies: Die Krise des Individuums, S. 200-222.

14.02.2026, 11:54:41.

71


https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

An dieser Stelle ist jedoch ein starkes Gegenargument méglich und nétig:
Aus Gehlens Ansatz ergeben sich kaum Kriterien, wie man zwischen guten
und schlechten Institutionen unterscheiden kénne. Jedes Normgefiige wird
akzeptiert, solange es dauerhafte Sicherheit biete und fiir zusitzliche Zweck-
setzungen offen bleibe. Mit demokratischen und rechtsstaatlichen Idealen ist
das nicht vereinbar. Gehlens normative Abstinenz war aber in seiner Zeit keine
Ausnahme. Uber viele Jahrzehnte, letztlich seit Hegel, dominierte die Annah-
me, dass Ethik und politische Theorie nur historisch oder dezisionistisch be-
trieben werden konnten. Diese Auffassung gilt seit den 1970er Jahren als iiber-
holt.” Mit dem erforderlichen Pluralismus wird inzwischen praktische Philo-
sophie auch wieder normativ betrieben. Prinzipien wie Gerechtigkeit, Demo-
kratie und Menschenwiirde lassen sich so weit explizieren, dass man auf dieser
Grundlage soziale Institutionen hinsichtlich ihrer Legitimitit verniinftig prii-
fen kann. Ganz sicher férdert nicht jede Institution unsere Freiheit.

Literatur

Feige, Daniel Martin: Die Natur des Menschen. Eine dialektische Anthropolo-
gie, Berlin 2022.

Fischer, Joachim: Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20.
Jahrhunderts, Freiburg i.Br./Miinchen 2008.

Gehlen, Arnold: »Uber die Geburt der Freiheit aus der Entfremdungs, in: Ar-
chiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 40, Nr. 3 (1952), S. 338-353.

Habermas, Jiirgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 2, Berlin 2019.

Hoffe, Otfried: Gerechtigkeit. Eine philosophische Einfithrung, Minchen
2001.

Honneth, Axel: Das Recht der Freiheit. Grundrif} einer demokratischen Sitt-
lichkeit, Berlin 2011.

Joas, Hans: Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt a.M. 1996.

Plessner, Helmuth: »Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radi-
kalismus (1924)«, in: Giinter Dux et al. (Hg.), Macht und menschliche Natur
(= Helmuth Plessner, Gesammelte Schriften, Band V), Frankfurta.M. 2003,
S. 7-133.

Streeck, Wolfgang: Zwischen Globalismus und Demokratie. Politische Okono-
mie im ausgehenden Neoliberalismus, Berlin 2021.

13 Vgl. Hoffe: Gerechtigkeit.

14.02.2026, 11:54:41.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christian Thies: Weltoffenheit und Institutionen

Thies, Christian: Die Krise des Individuums. Zur Kritik der Moderne bei Ador-
no und Gehlen, Reinbek bei Hamburg 1997.

Thies, Christian: Einfithrung in die philosophische Anthropologie, Darmstadt
2013.

Thies, Christian: Gehlen zur Einfithrung, Hamburg 2017.

Thies, Christian: Philosophische Anthropologie auf neuen Wegen, Weilerswist
2018.

14.02.2026, 11:54:41,

79


https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 11:54:41.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

