
Weltoffenheit und Institutionen

Die Perspektive der philosophischen Anthropologie

Christian Thies

Freiheit und Sicherheit – das ist ein weites Feld, das hier aus der Perspek-

tive der deutschen philosophischen Anthropologie betrachtet werden soll.

Als deren Hauptvertreter gelten Max Scheler (1874–1928), Helmuth Plessner

(1892–1985) und Arnold Gehlen (1904–1976). Insbesondere in Anlehnung an

Letzteren lassen sich vierThesen formulieren:

• Das Problem derWillensfreiheit ist unlösbar und sollte deshalbmethodisch

umgangen werden.

• Biologisch besitzt der Mensch eine sehr weitgehende negative Freiheit, die

sich vor allem in seinerWeltoffenheit zeigt.

• Aber geradewegen dieser biologischen »Entsicherung« bedarf derMensch

neuer Sicherheiten, in deren Rahmen erst positive Freiheit möglich wird.

• Dafür entwickelt Gehlen die Idee einer institutionellen Freiheit, die sichmar-

kant von aktuellen philosophischen Konzepten unterscheidet.

Diese vier Aussagen werde ich im Folgenden erläutern, zu ihnen aber auch ei-

nige kritische Bemerkungen vortragen.

Willensfreiheit

»Willensfreiheit« ist ein unglücklicher Ausdruck–denn gibt es überhaupt die-

ses besondere menschliche Vermögen namens Wille, dessen Freiheit in Fra-

ge steht? Das angesprochene Problem aber ist wichtig: Sind wir Menschen in

unseremDenken und Sprechen, in unseren Entscheidungen undHandlungen

unabhängig von gesetzmäßigen und kontingenten Einwirkungen? Dabei ist

es gleichgültig, ob es sich um innere oder äußere, um natürliche oder kultu-

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

relle Determinanten handelt. Offensichtlich wird bei der Frage ein individuel-

les Subjekt vorausgesetzt, dasman auch als Ich,Selbst oder Person bezeichnen

kann. Insofern ist die sogenannteWillensfreiheit eng verknüpftmit demLeib-

Seele-Problem, das die Philosophiegeschichte seit ihren Anfängen umtreibt.

Die ersteThese der philosophischen Anthropologie lautet aber, dass dieser

Problemkomplex unentwirrbar sei und deshalb eingeklammert werden soll-

te.Methodisches Vorbild ist die PhänomenologieHusserls, die hinsichtlich ei-

niger grundlegender Fragen für eine Urteilsenthaltung (epoché) plädiert. In

der philosophischen Anthropologie, auch in verwandten Strömungen wie der

französischenExistenzphilosophie,möchteman dieWillensfreiheitsfrage da-

durchumgehen,dassmanneueLeitkategorien einführt,die »psychophysisch«

neutral sind, also weder das Psychische (Seelische) noch das Physische (Kör-

perliche) einseitig betonen.

Der von Gehlen propagierte Grundbegriff ist Handlung. Ich halte diesen

Vorschlag weiterhin für fruchtbar.1 Zunächst einmal gehen andere wichtige

philosophische Strömungen einen ähnlichen Weg, vor allem der Pragma-

tismus und der Marxismus. Neuere Handlungstheorien können deshalb an

alle drei Denkschulen anknüpfen.2 Sodann werden interdisziplinäre Koope-

rationen mit einer handlungstheoretisch fundierten Soziologie und mit der

praktischen Philosophie ermöglicht. Die philosophische Anthropologie hilft

dabei, die elementaren Voraussetzungen des sozialen und des moralischen

Handelns zu reflektieren. Schließlich impliziert der Begriff der Handlung ei-

nenHumanismus: Andere anthropologische Ansätze setzen subhuman an (bei

Genen oder Gehirnen), wieder andere suprahuman (bei Systemen oder Kol-

lektiven). Alle genannten nicht-humanen Entitäten handeln aber bestenfalls

im metaphorischen Sinne. Hingegen erfordert Handlung begrifflich immer

ein menschliches Subjekt, das Intentionen entwickeln und Regeln befolgen

kann.3

An dieser Stelle sei nur eine kritische Überlegung eingefügt. Die Leitkate-

gorie der Handlung vermeidet möglicherweise die Sackgasse des Leib-Seele-

Problems, jedoch nicht diejenige einer subjektphilosophischen Konzeptuali-

sierung. Bei Gehlen ist es immer der abstrakt gedachte einzelne Mensch, der

handelt. Den Menschen gibt es aber nur im Plural. Das bestreitet niemand,

dennoch werden Sozialität und Intersubjektivität meistens erst im zweiten

1 Vgl. Thies: Philosophische Anthropologie auf neuen Wegen, S. 14ff.

2 Vgl. Joas: Die Kreativität des Handelns.

3 Vgl. Feige: Die Natur des Menschen, S. 258–293.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Thies: Weltoffenheit und Institutionen 73

theoretischen Schritt hineingenommen, etwa als »Mitwelt« bei Plessner.

Anders gelagert sind Ansätze, die gleich eine Kategorie der intersubjektiven

Sphäre zugrunde legen. Als Beispiele nenne ich nur Begriffe wie symbolisch

vermittelte Interaktion (G. H. Mead), kommunikatives Handeln (Habermas)

oder geteilte Intentionalität (Tomasello).

Negative Freiheit

Die zweiteThese der philosophischen Anthropologie lautet, dass der Mensch,

wie bereits Herder formulierte, der erste »Freigelassene« der Natur sei. Wir

unterlägen nicht den Zwängen unserer biologischen Ausstattung. Diese sei so

spärlich, dass Mutter Natur eher wie eine ungerechte Stiefmutter erscheint:

Alle nützlichenFähigkeitenwurdendenTierengeschenkt, sodass fürdenMen-

schen wenig übrig blieb. Gehlen macht daraus seine berühmte Mängelwesen-

Konzeption: Zum Tier kommt beim Menschen nicht etwas hinzu, sondern es

fehlt etwas, ja fast alles. Bei Plessner leben alle (anderen) Tiere zentrisch in ih-

rer Umwelt, nur der Mensch steht in exzentrischer Position.4

Was folgt daraus für das Freiheitsthema? Man kann formulieren: Als

Menschen besitzen wir von Natur eine umfangreiche negative Freiheit. Der

Mensch ist frei von X, hier also frei von natürlichen Zwängen und Vorgaben.

Diese These war für die philosophische Anthropologie zentral und kann in

folgenden Hinsichten konkretisiert werden.5

Erstens ist der Mensch weltoffen. Das klingt positiv, ist aber zunächst ein

Nachteil. Man kann eine äußere und eine innere Dimension unterscheiden.

Die äußere Weltoffenheit ist das Fehlen einer artspezifischen Umwelt (Uex-

küll) oder,wiewir heute sagenwürden, einer ökologischenNische.Gerade das

hat es der menschlichen Gattung jedoch ermöglicht, sich im Laufe der letz-

ten Jahrhunderttausende über den gesamten Erdball zu verbreiten.Die innere

Weltoffenheit besteht darin, dass wir (im Unterschied zu den meisten ande-

ren Tieren) keine organischen Spezialisierungen besitzen. Vielmehr verfügen

wir über eine generelle Intelligenz, die nicht auf bestimmte Umwelten zuge-

schnitten ist und sich deshalb auch erst ontogenetisch entwickeln muss.

Zweitens seien beim Menschen, so die philosophische Anthropologie, die

sozialen Instinkte reduziert oder sogar ganz verschwunden. In heutiger Termi-

4 Vgl. Fischer: Philosophische Anthropologie.

5 Vgl. Thies: Gehlen zur Einführung, S. 48–63.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

nologie: Wir sind genetisch in sehr geringemMaße determiniert; die Einflüs-

se verschiedenerUmweltfaktoren sind viel größer als bei allen anderen Tieren.

WirMenschenwerden also nichtmit geschlossenen, sondernmit offenen Ver-

haltensprogrammen geboren. Die biologischen Funktionskreise (Ernährung,

Fortpflanzung, Territorialverhalten) müssen wir durch Handlungskreise er-

setzen, deren Bestandteile zum größten Teil im Laufe der Sozialisation durch

Lernen erworben werden.

Drittens besitze der Mensch keine spezifischen Handlungsimpulse, son-

dern stattdessen ein mächtiges Energiepotenzial, das er für beliebige Zwecke

einsetzen kann.Ging Sigmund Freud von zwei Trieben aus, Libido undThana-

tos, so postuliert die philosophische Anthropologie einen entdifferenzierten

Antriebsüberschuss, der uns von innen in eine permanente Unruhe versetzt. Am

Beispiel des Sexualtriebs erläutert: Einerseits spiele dieser in allen menschli-

chen Tätigkeiten eine Rolle, andererseits seien ihm selbst immer andereMoti-

ve beigemengt, etwa Aggressivität und das Streben nach Geborgenheit.

Auch hier eine kritische Bemerkung: Die erwähnten Überlegungen der

philosophischen Anthropologie beruhen auf dem biologischen Forschungs-

stand der Zwischenkriegszeit. Die rasanten Fortschritte seit dem Zweiten

Weltkrieg werden kaum berücksichtigt, obwohl Gehlen immerhin noch die

vergleichende Verhaltensforschung von Konrad Lorenz und Irenäus Eibl-Ei-

besfeldt rezipierte,die inzwischen jedoch selbst schonwiederüberholt ist.Nur

kurze Streiflichter sollen das beleuchten: Die synthetische Evolutionstheorie

kombinierte bereits in den 1940er Jahren Darwins Abstammungshypothe-

sen mit Mendels Vererbungslehre (Dobzhansky, J. Huxley); die generative

Transformationsgrammatik (Chomsky, Pinker) postuliert die Angeborenheit

unseres Sprachvermögens; die Soziobiologie (E. O. Wilson, Dawkins) konnte

zeigen, dass auchmenschliches Sozialverhalten genetischeWurzeln besitzt.6

Alle diese Forschungsrichtungen, gegen die man im Einzelnen sicher viel

einwendenmag, zeigen, dass wirMenschen keineswegs so sehr von der Natur

»freigelassen« sind, wie es früher schien und wie es manche erhoffen. Es mag

unseren Narzissmus kränken, aber in uns Menschen wirken die unbewussten

und uralten Kräfte der Natur, zumGuten wie zumBösen. Allerdings darf man

auch nicht das Kind mit dem Bade ausschütten und den Menschen wieder zu

einem reinen Naturwesen deklarieren.

6 Vgl. Thies: Einführung in die philosophische Anthropologie, S. 111–123.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Thies: Weltoffenheit und Institutionen 75

Positive Freiheit

Aber wie stark auch immer die genetischen Vorprogrammierungen sein mö-

gen, es bleibt richtig, dass es demMenschen selbst überlassen ist, sein Leben

zu gestalten. Wie steht es um unsere positive Freiheit? Wozu nutzen wir die

uns gegebene Unabhängigkeit?

Aus Sicht Gehlens besteht die Gefahr, dass wir Menschen mit unserer ne-

gativen Freiheit nichts anfangen können, dass wir im Beliebigen versumpfen,

ins Irreale flüchten oder uns sogar gegenseitig im Krieg aller gegen alle selbst

zerstören. Wegen der fehlenden biologischen Vorgaben sind alle Individuen

in der modernen Welt von permanenter und sich steigernder Überforderung

bedroht. Das zeigt sich in allen unserenWeltbezügen:Wir sind einer Überflu-

tung durch äußere Reize ausgesetzt, leben mit zu vielen Handlungsoptionen

und haben zu starke innere Impulse.Wie kann dann die negative Freiheit, also

die Freiheit von der Natur, zu einer positiven Freiheit werden, zum Verfolgen

vernünftiger Zwecke?

GehlensThese lautet, dass dieWeltoffenheit desMenschen zu einer neuen

Schließung führen muss. Die biologische Entsicherung bedarf der Kompen-

sation durch soziokulturelle Sicherungen. »Der weltoffene Mensch braucht

gerade wegen seiner Weltoffenheit eine Ordnung, auf die er sich verlassen

kann.«7 An die Stelle der Natur muss die Kultur treten. Das ist nicht als Kau-

salaussage oder zeitliche Abfolge zu verstehen;man kannnicht sagen, erstwar

derMensch ein »Mängelwesen«, dannwurde er zum»Kulturwesen«.Vielmehr

handelt es sich um eine Korrelation; die natürliche Offenheit des Menschen

und seine kulturelle Kreativität bedingen sich.

Auf zwei Ebenen müssen, so Gehlen, neue Sicherheiten aufgebaut wer-

den. Auf dermikrosozialenEbene sind kleine Entlastungen erforderlich.Da der

Globus für jeden Menschen zu groß ist, sollten wir unsere heimische Lebens-

welt bewahren; um nicht ständig unter Entscheidungsdruck zu stehen, emp-

fiehlt es sich, stabile Gewohnheiten auszubilden; die Erfüllung unserer wich-

tigstenBedürfnisse, vor allemnachErnährung,ZuwendungundSchutz,muss

in verlässlichenund standardisiertenFormen stattfinden.DieKurzformel lau-

tet: Reviere,Regeln,Rituale. Auf dermakrosozialenEbene bedarf es großer Ent-

lastungen. Der Druck der Natur kann durch die grandiosen Leistungen der

modernen Technik abgefangenwerden; ohne ihre analogen und digitalenMa-

schinenwürde dieMenschheit heute gar nichtmehr überleben.DieKomplexi-

7 Streeck: Zwischen Globalismus und Demokratie, S. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

tät sozialer Verhältnisse wird durch Institutionen reduziert. Der Ansturm in-

nerer Impulse lässt sich durch großeKunstwerke sublimieren;wer ästhetische

Erfahrungen an klassischer Musik, bedeutsamer Malerei oder gehaltvoller Li-

teratur mache (oder sogar selbst künstlerisch produktiv sei), bereichere sein

Gefühlsleben, ohne dieses unkontrolliert ausleben zumüssen.

Plessner ist nicht weit von Gehlen entfernt: In seiner Frühschrift »Gren-

zen der Gemeinschaft«8 warnt er vor den sozialen Radikalismen des Gemein-

schaftsdenkens, die er sowohl im Faschismus wie im Bolschewismus entdeck-

te. Er entwirft also gleichsam eine Totalitarismustheorie avant la lettre. Sol-

che schlechten Utopien beachten nicht, dass wir Menschen unsere Brüche nie

vollständig kitten können. Zu viel Moral und zu viel Idealismus, so scheint er

sagen zu wollen, führen deshalb nur zu gegenseitiger Demütigung, ja sogar

zu Gewalt. Wir seien vielmehr auf eine Balance der privaten und öffentlichen

Sphäre angewiesen. In der Öffentlichkeit sind aber viele Regeln und Rituale

zu beachten: das Spielen einer Rolle, das Tragen einer Maske, der wechselsei-

tig gewährte Takt, das Abhalten eines Zeremoniells. Eine vollständige Aufhe-

bung einer solchen Entfremdung wäre weder möglich noch wünschenswert;

vielmehr müssen wir unsere Natur vor anderen und vor uns selbst verbergen.

Gehlen ist aber radikaler als Plessner. Während dieser für ein Gleichge-

wicht von Privatem und Öffentlichem plädiert, fordert jener, sich ganz in den

Institutionen zu verausgaben. Der Begriff der Institution ist jedoch weit ge-

fasst: Eine derwichtigsten Institutionen ist der Staat, aber auchBeruf, Familie

und Freundschaft sind welche. Frei sind wir nur in diesen und durch diese. So

ist Gehlens provokative These von der »Geburt der Freiheit aus der Entfrem-

dung«9 zu verstehen. Entfremdung ist nicht, wie Marx meinte, das Gegenteil

von positiver Freiheit, sondern vielmehr deren Voraussetzung.

Institutionelle Freiheit

Ist ein solches Freiheitsmodell heute noch aktuell? Auf jeden Fall steht es ge-

gen den Zeitgeist.Wir wollen es zum Abschluss mit zwei anderen philosophi-

schenModellen positiver Freiheit vergleichen, die sich beide auch kritisch ge-

gen die liberale Idee negativer Freiheit richten. Das erste ist das insbesondere

8 Plessner: Grenzen der Gemeinschaft.

9 Gehlen: Über die Geburt der Freiheit aus der Entfremdung.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Thies: Weltoffenheit und Institutionen 77

von Kant entwickelte Modell vernünftiger Freiheit.10Wir sind frei, wenn wir uns

reflexiv auf unsere Intentionen beziehen und diese durch normative Überle-

gungen in die Formuniversalisierbarer Regeln bringen, an diewir uns dann in

unseren Handlungsweisen gebunden fühlen. Diese Art der rationalen Selbst-

bestimmung bezeichnen wir als Autonomie.

Das zweiteModell stammtausdemLinkshegelianismusund führt zur Idee

sozialer Freiheit.Wir sind frei,wennunsere Freiheitmit derjenigen der anderen

Personen korrespondiert, ja wenn sich die individuellen Freiheiten gegensei-

tig voraussetzen. Die besten Beispiele sind gelungene intersubjektive Bezie-

hungen wie Freundschaft und Liebe sowie die gemeinsame Arbeit an einem

Projekt. Auch kommunikative Beziehungen in Wissenschaft und Öffentlich-

keit leben von diesem Ideal wechselseitiger Anerkennung.11

Gehlenhält beideModelle, sowohl das kantianischewie das linkshegeliani-

sche, für schlechte Utopien.12 Beide setzen einen Grad von Vernünftigkeit und

Gleichheit der Menschen voraus, der angesichts unserer defizitären biologi-

schenAusstattungundunsererunterschiedlichen sozialenRessourceneinfach

nicht gegeben sei.Wer auf die individuelle Vernunft setze, fördere damit bloß

einen bodenlosen Subjektivismus. Gegen das linkshegelianische Modell kann

man auch mit Plessners Frühschrift argumentieren: Soziale Gemeinschaften

seien gerade keinHort der Freundlichkeit undMenschenliebe; auch der Rück-

zug in die Privatsphäre ließe uns nur verkümmern.

Stattdessen will Gehlen die rechtshegelianische Tradition fortsetzen. So-

wohl die individuelle Moralität der Autonomie als auch die informelle Sitt-

lichkeit mikrosozialer Beziehungen bedürften selbst noch einer institutionel-

len Rahmenordnung. Nur in stabilen Normengefügen wachsen die Sicherheit

und das Vertrauen, die für ein gelungenes Leben erforderlich seien. Wir sind

dann frei, wenn alle in den verschiedenen sozialen Institutionen ihre Pflicht

erfüllen.Dabei ist Gehlen inegalitär: Für diemeistenMenschen sei nichtmehr

möglich als der Dienst an der Allgemeinheit; einige wenige könnten in den In-

stitutionen über diese hinauswachsen. Die Zeitdiagnosen des späten Gehlen

werden jedoch immer pessimistischer, weil er wahrnimmt, dass sich viele be-

währte Institutionen auflösen und sich bestenfalls neue zweckgebundene Or-

ganisationen bilden.

10 Vgl. Habermas: Auch eine Geschichte der Philosophie, S. 343ff., 759ff.

11 Vgl. Honneth: Das Recht der Freiheit.

12 Vgl. Thies: Die Krise des Individuums, S. 200–222.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

An dieser Stelle ist jedoch ein starkes Gegenargument möglich und nötig:

Aus Gehlens Ansatz ergeben sich kaum Kriterien, wie man zwischen guten

und schlechten Institutionen unterscheiden könne. Jedes Normgefüge wird

akzeptiert, solange es dauerhafte Sicherheit biete und für zusätzliche Zweck-

setzungen offen bleibe. Mit demokratischen und rechtsstaatlichen Idealen ist

das nicht vereinbar.Gehlens normative Abstinenzwar aber in seiner Zeit keine

Ausnahme. Über viele Jahrzehnte, letztlich seit Hegel, dominierte die Annah-

me, dass Ethik und politische Theorie nur historisch oder dezisionistisch be-

triebenwerden könnten.Diese Auffassung gilt seit den 1970er Jahren als über-

holt.13 Mit dem erforderlichen Pluralismus wird inzwischen praktische Philo-

sophie auch wieder normativ betrieben. Prinzipien wie Gerechtigkeit, Demo-

kratie undMenschenwürde lassen sich soweit explizieren,dassmanaufdieser

Grundlage soziale Institutionen hinsichtlich ihrer Legitimität vernünftig prü-

fen kann. Ganz sicher fördert nicht jede Institution unsere Freiheit.

Literatur

Feige, Daniel Martin: Die Natur des Menschen. Eine dialektische Anthropolo-

gie, Berlin 2022.

Fischer, Joachim: Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20.

Jahrhunderts, Freiburg i.Br./München 2008.

Gehlen, Arnold: »Über die Geburt der Freiheit aus der Entfremdung«, in: Ar-

chiv für Rechts- und Sozialphilosophie 40, Nr. 3 (1952), S. 338–353.

Habermas, Jürgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 2, Berlin 2019.

Höffe, Otfried: Gerechtigkeit. Eine philosophische Einführung, München

2001.

Honneth, Axel: Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sitt-

lichkeit, Berlin 2011.

Joas, Hans: Die Kreativität des Handelns, Frankfurt a.M. 1996.

Plessner,Helmuth: »Grenzen derGemeinschaft. EineKritik des sozialenRadi-

kalismus (1924)«, in: GünterDux et al. (Hg.),Macht undmenschlicheNatur

(=HelmuthPlessner,GesammelteSchriften,BandV),Frankfurt a.M.2003,

S. 7–133.

Streeck,Wolfgang: ZwischenGlobalismus undDemokratie. PolitischeÖkono-

mie im ausgehenden Neoliberalismus, Berlin 2021.

13 Vgl. Höffe: Gerechtigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Thies: Weltoffenheit und Institutionen 79

Thies, Christian: Die Krise des Individuums. Zur Kritik derModerne bei Ador-

no und Gehlen, Reinbek bei Hamburg 1997.

Thies, Christian: Einführung in die philosophische Anthropologie, Darmstadt

2013.

Thies, Christian: Gehlen zur Einführung, Hamburg 2017.

Thies, Christian: Philosophische Anthropologie auf neuenWegen,Weilerswist

2018.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461884-005 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

