VI. »Einen Leuchtturm aufstellen fiir verirrte Wanderer
in der Wiiste.«' Das Erzahlen

Aber davon zu erzidhlen ist etwas anderes.
Erzihlen ist so etwas Ahnliches wie Fragen.
Die Fledermaus wirft ihre Fragen gegen die
Wand. Aus dem Echo hért sie einen Raum.
Das ist es, was Erzdhler kénnen.

Alexander Kluge im Gesprich mit der Zeit

Das Gegebene zu deuten, ihm verstehen-wollend zu begegnen, bedeutet immer Ge-
fahr und Wagnis. Es bedeutet, einen Sprung zu wagen, der weder kontrollier- noch
voraussehbar ist. In diesem liegt alsdann die Moglichkeit des Neuen und Ungedach-
ten: die »ungeheure Freiheit des Ubersturzes«. Erzihlen bedeutet: eine Form suchen
fiir das Unformbare, bedeutet zugleich selbst deuten und Deutbares schaffen, Grund
schaffen, auf dem die Deutenden im Gesprich Welt erbauen konnen. Erzihlen heif3t
zugleich das absolut Neue ermdglichen und das Alte neu deuten, neue Zusammenhan-
ge herstellen, neue Gedankenwege betreten. Es bedeutet, durch die unaufthérlich deut-
bare Erzihlung einen unbegrenzt offenen Raum schaffen, zugleich bedeutet es auch,
etwas unbestimmbar Festes schaffen, von dem ein Ausgang moglich wird. Und was in
schwankender Erscheinung schwebt/Befestigt mit dauernden Gedanken.* Das Niedergeschrie-
bene verspricht so eine Art Dauerhaftigkeit, es bedeutet die Moglichkeit des Weiter-
und Neudenkens iiber die Dauer eines Menschenlebens hinaus.

Das Geschichtenerzihlen ist allerdings keinesfalls auf ein Hergestelltes zu reduzie-
ren, das dann als etwas Abgeschlossenes zur Verfiigung stiinde. Die Geschichte ist ein
Versuch zu verstehen und bietet die Moglichkeit, immer wieder einen neuen Versuch
hinzuzuftigen; in jeder Geschichte liegt die Moglichkeit eines Anfangs. So sagt Arendt
in ihrem Text zu Isak Dinesen: »Die Belohnung fiir das Geschichtenerzihlen liegt dar-

1 Vgl. Alexander Kluge [2012]: Theorie der Erzdhlung. Frankfurter Poetikvorlesungen. Berlin (filmedition
suhrkamp) 2013.
2 Johann Wolfgang von Goethe [1808]: Faust, S.19.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Vom Schweigen des Guten

in, etwas loslassen zu kénnen.<*> Am Ende des Erzihlens also liegt nicht Abschluss,
sondern Aufschluss: Offnung hin zu denen, die zugehdrt haben und sich nun selbst in
die Erzihlung einbringen. Isak Dinesen selbst schreibt in ihrem unvollendeten Roman
Albondocani von der sprechenden Stille, die einer Geschichte innewohnt: »Wenn der Er-
zihler der Geschichte gegeniiber treu ist [...], wird am Ende die Stille sprechen. Wurde
die Geschichte verraten, ist die Stille leer.«* Dieses Erzihlfragment trifft das paradoxe
Bild, das ich zu zeigen versuche: Die Stille, der Raum, den eine Geschichte eréfInet, ist
leer, wenn die Erzidhlerin sie als fertiges Produkt verkauft, wenn sie sie schliefdt, um
tiber sie als Abgeschlossene verfiigen zu konnen. Dieser Raum also ist leer, weil er sich
den Deutungen verschlief3t, weil seine Verschlossenheit ein Weitertragen und Auslegen
verhindert. Bleibt sie aber offen und sich selbst treu, indem sie sich als sie selbst den
immer neuen Deutungen aussetzt, kann sie durch jedes neue Verstehen weiterwachsen,
sich der ungeheuren Freiheit des Ubersturzes hingeben und die unzihlbaren Stimmen
vernehmen, die aus ihrer Stille sprechen. Im Erzihlen wie im Deuten des Erzidhlten
zeigt sich etwas Einzelnes: die Einzelheit derjenigen, die spricht und desjenigen, das
sich dort ausspricht. Im uneindeutigen Sprechen einer Erzihlung erscheint etwas, das
durch ein endgiiltiges Benennen zwangslaufig verdeckt wiirde, denn es zeigt sich dort
das gerade nicht Allgemeine: »Es ist wahr: Das Geschichtenerzihlen enthillt den Sinn,
ohne den Fehler zu begehen, ihn zu benennen; es fithrt zu Ubereinstimmung und Ver-
s6hnung mit den Dingen, wie sie wirklich sind, und vielleicht kénnen wir ihm sogar
zutrauen, implizit jenes letzte Wort zu enthalten, das wir am Tag des Jingsten Gerichts

erwarten.«®

3 Hannah Arendt [1968]: Isak Dinesen (1885-1962). Ubers. v. Meinhard Biining. In: dies.: Menschen in
finsteren Zeiten. Miinchen 2001, S.109. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Isak Dinesen.)

4 Isak Dinesen: Albondocani. In: The Paris Review (Autumn). New York 1956, S. 59; zitiert nach: Han-
nah Arendt [1968]: Isak Dinesen, S. 109f.

5 Hannah Arendt [1968]: Isak Dinesen, S.119.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

6.1 »Verstecke sind unzahlige, Rettung nur eine.«* Die Kunst, Geschichten
zu erzéhlen

Dies ist nun alles und ist nicht genug/Doch
sagt es euch vielleicht, ich bin noch da/Dem
gleich ich, der den Backstein mit sich trug/
Der Welt zu zeigen, wie sein Haus aussah.

Bertolt Brecht: Dies ist nun alles und ist nicht

genug

In diesem Teil méchte ich zunichst Walter Benjamins Betrachtungen zum Erzihlen
vorstellen, um mich von dort aus dann Arendts Verstindnis zu nihern. Zwischen der
Veroffentlichung der Texte, denen sich das letzte Kapitel gewidmet hat, und dem, der
hier nun in den Blick genommen wird, liegen iiber zehn Jahre. Die Schriften zur Spra-
che stammen alle aus den 20er Jahren, den Erzihler-Aufsatz, um den es im Folgenden
gehen wird, schrieb Benjamin 1936”. Benjamin-Forscher sprechen von einem Bruch in
dessen Denken um 19248, also in genau der Zwischenzeit, um die sich die Schriften
spannen. In seinem Text iiber das Erzihlen sind die Verinderungen deutlich zu hé-
ren: die nun in fremdem Licht erscheinende Welt steht in der Wandlung, die grofRen
Umbriiche und der Verlust von Tradition lassen den Ruf nach Festem und Sicherem
laut werden. Um einen Platz in der Welt zu finden, suchen die Menschen nun nicht
mehr nach gemeinsamen Erfahrungen, sondern nach dem vereinzelten Erlebnis, das
Vergleich und so ein — wenn auch nur scheinbares — Gleichsein erméglichen soll.
Benjamin versteht das Weitertragen und Wiederholen von Erfahrungen als ein Ti-
tigsein, das sich solchem Verallgemeinern und Gleichmachen entgegenstellt; sieht diese
aber aus der Welt schwinden: »Warum es mit der Kunst, Geschichten zu erzihlen, zu
Ende geht - diese Frage war mir schon oft gekommen, wenn ich mit anderen Eingela-
denen einen Abend lang um einen Tisch gesessen und mich gelangweilt hatte.’ Ben-
jamin verfasste diesen Text in einer Zeit, die schon gezeichnet war von den Spuren des
vergangenen Weltkriegs, die zugleich aber bereits durchdrungen war von der Angst vor
einem sich nihernden. Im Trauerspielbuch spricht er von den »Visionen des Vernich-
tungsrausches, in welchen alles Irdische zum Triimmerfeld zusammenstiirzt«*°. Sind
solche Zeiten iiberstanden, will das Bediirfnis nach Sicherheit gestillt werden und da
die Tradition sich briichig zeigte, mussten andere Halterungen her. Die Erzihlung aber
bringt keinen Halt, keine Abgeschlossenheit oder Kontrollierbarkeit mit sich: Sie ist in

6 Franz Kafka [1917-18]: Oktavheft G. In: ders.: Beim Bau der chinesischen Mauer und andere Schriften
aus dem Nachlaf. Frankfurt a.M. 2008, S.174.

7 Detlef Schottker [2011]: Der Erzdhler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows. In: Burkhardt Lind-
ner (Hg.): Benjamin-Handbuch: Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 557.

8 Bernd Witte spricht von einem Umschwung vom Sprachmystiker zum Materialisten. (Vgl. Bernd
Witte [1985]: Walter Benjamin. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbek 1985, S. 65.)

9 Walter Benjamin [1932]: Das Taschentuch. In: ders.: Gesammelte Schriften 1V/2: Kleine Prosa. Bau-
delaire Ubertragungen. Hg. v. Tillmann Rexroth. Frankfurt a.M. 1991, S. 741.

10 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 405.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

237


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Vom Schweigen des Guten

ihrem Erzihlen offen, bietet einen moglichen Gedankenweg an, ist aber auf die Zuho-
renden, auf Deutung und Auslegung angewiesen: »Der Erzdhler — so vertraut uns der
Name klingt - ist uns in seiner lebendigen Wirksamkeit keineswegs durchaus gegen-
wirtig. Er ist uns etwas bereits Entferntes und weiter noch sich Entfernendes.«"! Diese
Entfernung gilt es aber nicht etwa auszumerzen, vielmehr ist sie noch weiter zu ver-
groflern. »Aus einer gewissen Entfernung betrachtet gewinnen die grofien, einfachen
Ziige, die den Erzihler ausmachen, in ihm die Oberhand. Besser gesagt, sie treten an
ihm in Erscheinung wie in einem Felsen fiir den Beschauer, der den rechten Abstand
hat und den richtigen Blickwinkel, ein Menschenhaupt oder ein Tierleib erscheinen
mag.«'? Dasjenige also, durch das die Erzihlerin sich unterscheidet und hervorhebrt,
ihre Gesichtsziige, bleiben unerkannt, jene Ziige, die absolut verschieden sind, erschei-
nen zuallererst aus der Entfernung, liegen vielleicht mehr im Klang ihrer Stimme als
in ihrer Erscheinung: Das Wesentliche ist vielmehr als ihr Kérper das von ihr Erzihlte
selbst. Entfernen besagt ein Verschwindenmachen der Ferne, das heif3t der Entferntheit von etwas,
Néherung.”

Warum nun iiberfiel Benjamin zuweilen die Langeweile, wenn er zusammen mit ande-
ren zu Abend af3? Warum war niemand mehr des Erzidhlens fihig? Die Hauptursache
fiir diesen Verlust der Erzahlkunst sieht Benjamin darin, dass das Vermégen, »Erfah-
rungen auszutauschen«™, abhandenkomme. Es geht hier nicht etwa darum, dass die
Menschen nicht mehr die richtigen Worter finden, um eine unterhaltsame Geschich-
te gestalten zu kénnen. Vielmehr ist die Erfahrung selbst, von der es zu erzihlen gilt,
nicht mehr erzihlbar. Die Erfahrung hat sich in unaustauschbare Erfahrung verwan-
delt, unaustauschbar deshalb, weil jene Erfahrungen des Vernichtungsrausches und
der Triimmerfelder nicht mehr »mitteilbar«*> sind, weil es nicht mehr moglich ist, sie
miindlich — »vom Mund zum Ohr«'® - weiterzugeben, sie zu erzihlen. Die Menschen,
die aus dem Ersten Weltkrieg zuriickkehrten, kamen »verstummt aus dem Felde, sie
waren nicht reicher, sondern »irmer an mitteilbarer Erfahrung«, obwohl sie doch »ei-
ne der ungeheuersten Erfahrungen der Weltgeschichte«'” gemacht hatten. Auch wenn
dieser Krieg die darauffolgenden Generationen ganz erfilllen, ihnen Identitit stiften

1 Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows. In: ders.: Gesam-
melte Schriften 11/2: Aufsitze, Essays, Vortriage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiu-
ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 438. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Der Erzdihler.)

12 Ebenda, S. 438.

Arendt schreibt von dem Helden, »um den die Geschichte sich bildet und von dem sie berichtet,
[er sei] uns schlieflich vertrauter, als es die Verfasser der berithmtesten und geschichtlich wirk-
samsten Werke je werden kénnen, wenn wir nichts von ihnen kennen als das Werk ihrer Hinde«.
(Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 226f.)

13 Martin Heidegger [1926]: Sein und Zeit. Tibingen 2006, S.105.

14 Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 439.

15 Ebenda.

Vgl. auch: Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut. In: ders.: Gesammelte Schriften 11/1:
Aufsitze, Essays, Vortrage. Hg.v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991, S. 214. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Erfahrung und Armut.)

16  Ebenda.

17 Ebenda.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

und als ein Gemeinsames erscheinen sollte, war es doch keine Erfahrung, sondern ein
Auferliches, das sie vielmehr zu einem Kérper goss, in dem sie sich sprachlos aufhiel-
ten, einmiindig von diesem Einen zu sprechen. »Was sich dann zehn Jahre danach in
der Flut der Kriegsbiicher ergossen hat, war alles andere als Erfahrung, die vom Mund
zum Ohr stromt. [...] [N]ie sind Erfahrungen griindlicher Liigen gestraft worden als die
strategischen durch die Stellungskriege, die wirtschaftlichen durch die Inflation, die
korperlichen durch den Hunger, die sittlichen durch die Machthaber.«*® Da es fiir jene
Erfahrungen keine Worte gab, da keinem davon erzihlt werden konnte und keiner dar-
aus lernen sollte, musste eine neue Stummbheit zwischen die Menschen treten: »Eine
Generation, die noch mit der Pferdebahn zur Schule gefahren war, stand unter freiem
Himmel in einer Landschaft, in der nichts unverandert geblieben war als die Wolken«™.
Auch Hannah Arendt sieht hier den Bruch der Tradition bereits vorgezeichnet, wenn
auch nicht vollzogen: solange es noch eine gemeinsame Erinnerung gab, bestand auch
noch die Moglichkeit der Wiederaufnahme: »Traditionsbruch: Eigentlich, d.h. in die-
sem Fall romisch gedacht, der Bruch in der Nachfolge, >successio«, der Generationen,
die voneinander das Uberlieferte empfingen und es weitergaben und sich so gleich-
sam durch die Jahrtausende, in chronologischer Reihenfolge, an der Hand hielten. Der
Bruch war vorgezeichnet im Generationsbruch nach dem Ersten Weltkrieg, aber nicht
vollzogen, insofern das Bewusstsein des Bruches noch das Gedichtnis an die Tradition
voraussetzte und den Bruch prinzipiell reparabel machte. Der Bruch erfolgte erst nach
dem Zweiten Weltkrieg, als er als Bruch gar nicht mehr notiert wurde.«*°

Nicht nur verweigerten sich diese neuen Erfahrungen der Erzihlung, auch jene al-
ten Erfahrungen, die seit jeher von Generation zu Generation weitergetragen worden
waren, schienen nun nicht mehr mit der Wirklichkeit vereinbar. »Nichts Ewiges im
Menschen bleibt, sieht man niher zu, so absolut und unbedingt wie es zuerst sich an-
l43t. Wie zart ist nicht das Netz gewoben, in welchem diese wunderbare Gabe, das Er-
zihlen, ruht und wie 16st es nicht unauffillig aber unwiderruflich sich aller Ecken und
Enden. Und gerade weil Geschichtenerzihlen so ganz von Ewigkeit zu Ewigkeit unter
Menschen sich zu ereignen schien, ist es in diesen Jahrzehnten, die es am schirfsten
mit den Ewigkeitswerten aufnehmen, am allermeisten gefihrdet. Es ist neuer Weisheit
zu leer und vor allem alter zu voll.«*! Es sind die blitzartigen Fortschritte der Technik
und die damit einhergehenden Verinderungen in der Kultur der Gewalt, es sind die
Schrecken des totalen, industrialisierten, modernen Krieges, die zusehends jede Beru-
fung auf Erfahrung unsinnig und veraltet klingen lassen. Da keine Weiterentwicklung
des bereits Erbauten und Erlernten stattfindet, sondern sich etwas Neuartiges, Unver-
wandtes formiert, vermag keine tradierte Erfahrung hier noch Rat zu geben. Durch
diese Ratlosigkeit scheint der einzige Ausweg in die eine Richtung zu fithren: die fort-
schrittliche, die nicht mehr fragt, sondern immerzu weitermacht. »Der Begriff des Fort-

18 Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut.

19  Ebenda.

20  Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 300.

21 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzdhler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften
11/3: Aufsatze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991, S.1285.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

239


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Vom Schweigen des Guten

schritts ist in der Idee der Katastrophe zu fundieren. Daf} es >so weiter< geht, ist die
Katastrophe. Sie ist nicht das jeweils Bevorstehende, sondern das jeweils Gegebene.«**

Dieses fraglose Immer-so-weiter-Machen liegt im Wesen moderner Wissenschaften, es
war schon davon die Rede. Zugleich ist ihr Weitermachen ein logisches Schlussfolgern,
das des Denkens und der Sprache nicht mehr bedarf. Arendt schreibt in Vita activa: »Es
zeigt sich nimlich, dafy die Wahrheiten des modernen wissenschaftlichen Weltbilds,
die mathematisch beweisbar und technisch demonstrierbar sind, sich auf keine Wei-
se mehr sprachlich oder gedanklich darstellen lassen.«** Uber solchen Fortschritt lisst
sich nicht reden, ihm ist gedanklich nicht zu begegnen. Entschléssen die Menschen sich
dazu - so heif3t es weiter — sich »dem gegenwirtigen Stand der Wissenschaften anzu-
passen, so bliebe uns nichts anderes iibrig, als auf das Sprechen tiberhaupt zu verzich-
ten. Denn die Wissenschaften reden heute in einer mathematischen Symbolsprache,
die urspriinglich nur als Abkiirzung fir Gesprochenes gemeint war, sich aber hiervon
lingst emanzipiert hat und aus Formeln besteht, die sich auf keine Weise zuriick in Ge-
sprochenes verwandeln lassen. Die Wissenschaftler leben also bereits in einer sprach-
losen Welt, aus der sie qua Wissenschaftler nicht mehr herausfinden.«** Ob dieser Weg
der Anpassung nun beschritten werden solle, konnten die Wissenschaften selbst nicht
beantworten, weil es in ihrem Wesen liege, »jeden einmal eingeschlagenen Weg bis an
sein Ende zu verfolgen.«*> Durch diese Entwicklungen aber trete eine neue Frage in
den menschlichen Raum, die bereits angefiihrte »politische Frage ersten Ranges«, und
zwar: »ob wir unsere neue wissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheuren tech-
nischen Fihigkeiten in dieser Richtung zu bestitigen wiinschen«?®.

Siegt die Angst, die die Sprachlosigkeit mit sich bringt und die Unsicherheit, die
durch den Verlust von vertrauenswiirdiger Tradition iiberfillt, scheint ein gangbarer
Weg der Riickzug in sich selbst und das Vertrauen in das einzig Kontrollierbare: die
je eigenen Bediirfnisse. In diesem Zusammenhang steht Arendts bereits angefithrte
Trennung von Bewusstsein und Gedichtnis, wonach das Bewusstsein an die eigene Be-
dirftigkeit bindet, das Gedichtnis hingegen die Weitergabe von Erfahrungen und auch
eigene Erfahrung ermoglicht, die auf Gemeinsamem fufit. Es kann — so schreibt sie im
Denktagebuch — »Verschwundenes realisieren [...]. Dadurch wird auf einmal das ganze
Menschengeschlecht, solange es iiberhaupt existiert, zum Bleibendsten, das wir ken-
nen, gleichsam der Hort des Seins, in das sich alles retten kann.«*’ Das Bewusstsein
hingegen sei »sprunghaft und ohne Kontinuitit«*®, in seiner Konzentration auf das Ei-
gene und seiner Abgeschlossenheit schneidet es den Umgang der Menschen mit der

22 Walter Benjamin [1937-39]: Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapitalismus (Zen-
tralpark). In: ders.: Gesammelte Schriften 1/2: Abhandlungen. Hg.v. Rolf Tiedemann/Hermann
Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 683. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Charles
Baudelaire.) [Hervorhebung der Autorin.]

23 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 10.

24 Ebenda, S.11.

25 Ebenda, S.10.

26 Ebenda.
27  Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S.104.
28 Ebenda.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Welt ab und ist so Zeichen fiir das Gefangensein in sich selbst.?? Was er tat, tat er mit
Bewuf3tsein und doch zwang ihn ein innerlicher Instinkt. Wenn er allein war, war es ihm so ent-
setzlich einsam, dafS er bestindig laut mit sich vedete, rief, und dann erschrak er wieder und es
war ihm, als hitte eine fremde Stimme mit ihm gesprochen.>° Dieses Bewusstsein gemahnt
seiner Form nach an die jiingsten Errungenschaften der Technisierung der Welt, an das
Digitale: Auch dieses ist sprunghaft und ohne Geschichte, es besteht in seinen diskre-
ten Werten abseits der Welt, springt hin und her zwischen nurmehr zwei Symbolen, die
nicht nur als fern von Sprache, sondern geradezu als ihr Gegenteil zu betrachten sind.
Sie brechen jede Kontinuitit ab in jhrem Springen, beginnen aber niemals das Neue,
sondern wiederholen bestindig nur das Immer-Gleiche — immerzu von vorn. Kénnte
es also sein, dass wir uns in diesem Sinne an die technische Entwicklung anzugleichen
versuchen?

Thomas Elsaesser geht der Frage nach, in welchem Zusammenhang die Weise, wie wir
Geschichte(n) verstehen, mit den uns zur Verfugung stehenden Mitteln und den Her-
ausforderungen der jeweiligen Zeit stehen: »Es hitte ohne die Erfindung des mecha-
nischen Zeitmessers niemals einen Begriff von Gott als Uhrmacher gegeben und auch
Descartes hitte die Welt nicht in res cogitans und res extensa aufteilen konnen, wire nicht
das Teleskop erfunden worden.«*' Dementsprechend fragt er, inwiefern nicht auch die
von uns fiir selbstverstindlich gehaltene Weise, Geschichte(n) zu erzihlen - als eine
Kette von Ursachen und Wirkungen - in einem solchen Zusammenhang stehe und ob
diese Weise unserer Zeit womdglich nicht mehr angemessen sei.3* Er folgert so zu-
nichst, dass »ein Bruch mit Monokausalitit somit wie ein Befreiungsschlag [erscheinen
muss], der die Zufilligkeit menschlicher Angelegenheiten und Handlungen mit ihren
unvorhersehbaren Konsequenzen angemessener beriicksichtigt«>>. Arendt spricht da-
von, dass »Neuheit [...] der Bereich des Historikers [sei]«, da dieser »Ereignisse behan-
delt, die immer nur einmal vorkommen. An dieser Neuheit kann manipuliert werden,
wenn der Historiker auf Kausalitit besteht und sich anmafit, ein Ereignis durch eine
auf es hinfithrende Kausalkette erkliren zu kénnen. Dann steht er in der Tat als der
sriickwirts gerichtete Prophet« da, und was ihn von denjenigen, die itber die Gaben
echter Prophetie verfiigen, trennt, scheinen lediglich die beklagenswerten Grenzen des
menschlichen Hirns zu sein, das ungliicklicherweise nicht alle zur gleichen Zeit wirksa-
men Griinde aufnehmen und korrekt miteinander verbinden kann.«** Natiirlich spricht
fiir Arendt keinesfalls die Zufilligkeit gegen eine solche Geschichtsauffassung — Hand-
lungen sind gerade nicht zufillig —, sondern die Unvorhersehbarkeit, die darin liegt,

29 Vgl. Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S.104..

30 Georg Biichner [ca. 1836]: Lenz. In: ders.: Werke und Biicher. Miinchner Ausgabe. Hg. v. Karl Pérn-
bacher et al. Miinchen 1988, S.155.

31 Thomas Elsaesser [2017]: Cinema and Game Spaces. Contingency as Our New Causality. In: Gundolf
S. Freyermuth/Lisa Gotto (Hg.): Clash of Realities 2015/16: On the Art, Technology and Theory of
Digital Games. Bielefeld 2017, S. 69. (Im Folgenden zitiert als: Thomas Elsaesser: Cinema and Game
Spaces.)

32 Ebenda,S.68.

33  Ebenda,S. 69.

34  Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.122.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

241


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Vom Schweigen des Guten

dass es Handeln nur in Gemeinschaft geben kann und dessen Folgen so nicht berechen-
bar sind - nicht berechenbar sein diirfen, um der Freiheit willen.

Der Grund, auf dem unser kausales Denken beruht, liegt nach Elsaesser in der
Schrift: Unsere Geschichtsschreibung besteht demnach aus »chronologischen Narrati-
ven«®, da sie als kausal Gedachte immerweiter und in nur eine Richtung verlauft. In die-
sem Zusammenhang mochte ich an Benjamins Betonung der Zwischenzeile erinnern:
Wahrheit findet sich ihm zufolge gerade dort, wo die Schrift nicht in eine Richtung
eilt, sondern innehilt und horcht. Ich habe bereits auf den Aufbau seiner eigenen Texte
verwiesen, in denen auffillig viele Leerzeilen zu finden sind. Diese scheinen zum einen
ein Abbrechen und Auf-héren heraufzubeschwéren, zum anderen auch Verkniipfungen
zwischen den bereits vergangenen und noch kommenden Teilen zuzulassen, also auf
ihre eigene Diskontinuitit und Richtungslosigkeit hinzudeuten. In dieser Weise ist der
Eingleisigkeit, die im Schriftbild liegt, entgegengedacht, ohne diesem als solchem eine
Absage zu erteilen. In diesem Sinne konnte die Schrift unserer Zeit angemessen sein;
allerdings miisste sie aus ihrer Form gebrochen und als eine gedacht werden, die im-
mer wieder anders ausgelegt und verstanden werden kann. Nur so wire dem Sinn des
Einzelnen niherzukommen; denn — wie Arendt an der eben begonnenen Stelle fort-
fahrt — dieser lasse nicht nur »immer jede Zahl vergangener >Griinde<, die wir ihm
zuschreiben mogen, hinter sich [...]; sondern diese Vergangenheit selbst entsteht iiber-
haupt erst mit dem Ereignis. Nur wenn etwas Unwiderrufliches passiert ist, konnen
wir versuchen, seine Geschichte nach riickwirts zu verfolgen. Das Ereignis erhellt eine
eigene Vergangenheit, niemals kann es aus ihr abgeleitet werden.«*® Im gemeinsamen
Weiterdenken, Zusammensetzen, Deuten dieser Fragmente dann kénnte sich Welt in
Arendts Sinne formieren, in der die Vereinzelten als Einzelne — als Absolute — zugleich
aber als Menschen - als Verschiedene — in Erscheinung triten.

Die durch Krieg und Fortschritt auseinandergetriebenen Menschen, von denen Benja-
min 1933 in Erfahrung und Armut erzihlt, sind nicht mehr verbunden durch die Weiter-
gabe von Erfahrung. Da sie nicht mehr vom Gegebenen zu erzihlen vermogen, fliehen
sie aus der Gemeinschaft in den Innenraum und verharren dort in innerer Gemiitlich-
keit.3” Arendt handelt von eben diesem Phinomen - der Flucht aus dem gemeinsamen
Raum ins Private — wenn sie auch von den Folgen des nichsten grofien Krieges schreibt.
Interessant ist hier nicht das Phinomen, dass Kriege die Menschen in ihre eigenen vier
Winde treiben, da sie sich nach Sicherheit und Geborgenheit sehnen. Bemerkenswert
ist, dass im heutigen 21. Jahrhundert, in einer Zeit und einer Kultur, die seit nunmehr
fast hundert Jahren keinen Krieg mehr erlebt hat, der Riickzug in Eigentum, Privatheit
und einzelnes Erleben kaum einen Abbruch erfahren hat — vielmehr ist all dies in einer
Weise zur Normalitit geworden, die weder Benjamin noch Arendt haben erahnen kon-
nen. Die durch die uniiberschaubaren Entwicklungen der sowohl auf dem Feld als auch
in der Heimat und spiter dann durch den Totalitarismus Vereinzelten nehmen fortan

35 Thomas Elsaesser [2017]): Cinema and Game Spaces, S. 68.
36  Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.122. [Hervorhebung der Autorin.]
37  Vgl. Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut, S. 217.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

einen groflen Raum ein und verdringen so die gemeinsamen, erzihlbaren Geschich-
ten und mit ihnen auch die menschliche Welt. Die Erfahrung der Gemeinschaft wird
ersetzt durch das Erlebnis der Einzelnen, das ihnen als Einzelnen Bedeutung verleiht
und sie zu Besonderen macht, anstatt sie mit Anderen zu verbinden — der Vergleich,
das Besser-Werden erhebt sich so auf seinen Platz. Die Frage richtet sich nicht mehr an
die Erzihlung und fragt: Was heiflt das? oder auch: Ist das gut?, sondern nur noch an
das Eigene und fragt: Geht es besser? oder vielmehr: Wie kann ich es besser machen? Die
Erfahrung, die durch die gemeinsame Menschengeschichte trigt und nur in ihrer Wei-
tergabe lebendig bleibt, wird nun ersetzt durch das Zahl- und Messbare; Arendt schreibt
in ihren Gedanken zu Lessing: »Man konnte wohl sagen, daf die lebendige Menschheit
eines Menschen in dem Mafle abnimmt, in dem er auf das Denken verzichtet und sich
den Resultaten, den bekannten oder auch unbekannten Wahrheiten anvertraut und sie
ausspielt, als seien sie Miinzen, mit denen man alle Erfahrungen begleichen kann. Aber
mit der Welt steht es gerade umgekehrt.«*8

Denn Welt ist nur durch gemeinsames Erfahren gegriindet, vereinzelte Erlebnisse
hingegen stehen dem »lebendigen Menschsein« entgegen, da sie gerade nicht auf den
einzelnen Gedanken, sondern immer nur auf das Allgemeine gerichtet sind; Benjamin
nennt dies barbarisch — unmenschlich: »Diese Erfahrungsarmut ist Armut nicht nur
an privaten sondern an Menschheitserfahrungen itberhaupt. Und damit eine Art von
neuem Barbarentum.«>° Die menschliche Geschichte wire dann eine, in der die Erfah-
rungen der Einzelnen Aufnahme finden - ins GroRe gehoben und so fiir eine Weiter-
und Wiedergabe bereitet. So konnte sie niemals als Schmuck der Erzihlerin dienen,
vielmehr bildete das Erzihlte den Ort, von dem aus die Geschichte und ihre Stimmge-
berin sich auf den Weg machten. Der Vereinzelten aber ist es weder erlaubt, sie selbst
zu sein, noch kann sie sich in die Erzihlung ein-finden: Sie ist zugleich durch ihre All-
gemeinheit von ihrer absoluten Verschiedenheit abgeschnitten und durch ihre Verein-
zelung von der Gemeinschaft. Erzihlen aber heifit 6ffnen, andere Deutungen zulassen
und verstehen; es bedeutet die Einsicht, dass es Erzihlung nur in Gemeinschaft, Ge-
meinschaft aber auch nur in gemeinsamen Geschichten geben kann. Hierin liegt die
Moglichkeit des Guten, das immer die Anderen und die andere Moglichkeit, die andere
Auslegung mitbedenkt; als jene Kraft, die gegen dasjenige wirkt, was Arendt das Bose
nennt: den »Unwillen, sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist«*°.

Der Verlust der grofRen Erzdhlung ist Teil einer Individualisierung, die bereits in
der Renaissance ihren Anfang genommen hatte und mit der Mathematisierung der
Welt einherging. Diese Berechenbarkeit alles Weltlichen, die dort ihren Ausgang nahm,
scheint heute welt-umfassend — ist sie doch durch die Digitalisierung in fast alle Lebens-
bereiche eingedrungen. Die Vereinzelten, von denen Benjamin und Arendt handeln,
schliefien sich nicht nur in ihre privaten Erlebnisse ein, sondern wandeln zugleich ih-
ren Lebensraum, ziehen sich aus dem gemeinsamen Bereich zuriick in den individuel-
len Innenraum: das Eigenheim. Eigener Besitz und personliches Erlebnis scheinen nun
wertvoller als Erfahrung geworden, denn es sei nicht so — schreibt Benjamin 1933 - »als

38  Hannah Arendt [1959]: Gedanken zu Lessing. Miinchen 1960, S. 17f.
39  Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut, S. 215.
40  Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empiorender Dummbeit, S. 44.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

243


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24t

Vom Schweigen des Guten

ob die Menschen sich nach neuer Erfahrung sehnten. Nein, sie sehnen sich von Erfah-
rungen freizukommen, sie sehnen sich nach einer Umwelt, in der sie ihre Armut, die
dufere und schlieflich auch die innere, so rein und deutlich zur Geltung bringen kén-
nen, daf} etwas Anstindiges dabei herauskommt. [...] Sie haben das alles >gefressens,
»die Kultur< und den >Menschen« und sie sind iibersatt daran geworden und miide.«*
Er beschreibt einen solchen Innenraum wie einen Schrein, in dem sich alles wertvoll
Gesammelte anbeten lisst: »[H]ier ist kein Fleck, auf dem nicht der Bewohner seine
Spur schon hinterlassen hitte: auf den Gesimsen durch Nippessachen, auf dem Pols-
tersessel durch Deckchen, auf den Fenstern durch Transparente, vor dem Kamin durch
den Ofenschirm.«**

Der Riickzug in den eigenen Raum, das eigene Erlebnis, zeigt so den Wunsch, dass
da niemand mehr ist, der hinein-redet. Denn wenn die Moglichkeit, in der gemeinsa-
men Welt als Einzelne in Erscheinung zu treten und so frei zu sein, verstellt ist oder — als
Unberechenbare — zu gefihrlich erscheint, sollen doch wenigstens das individuelle Er-
leben und der Lebensraum frei gestaltbar sein. Die Ersetzung des gemeinsamen durch
den privaten Raum ist heute in erheblicher Weise fortgeschritten und dies auf eine sehr
triigerische Weise; so ist das »zarte Netz, in dem das Erzihlen ruht«*?, abgelést durch
ein den ganzen Globus umspannendes Netzwerk, das »aller Welt« Moglichkeiten zu Ver-
sammlung und Austausch bietet. Was durchlissig und in verschiedenste Richtungen
ausgedehnt zu sein scheint, ist aber vielmehr das Gegenteil: scheinbar luftig und nur
durch diinnste Fiden verbunden finden sich vereinzelnde Echokammern, in denen blof}
die eigene Meinung wiederholt wird. In dieser Weise versteinert die marktwirtschaft-
liche Algorithmisierung das bloft noch Verschiedene innerhalb des Ahnlichen, erweckt
aber den Schein — vermarktet sich gar damit —, schier unendliche Vielfalt abzubilden.

Den Prozess der Vereinzelung, dem sowohl Arendt als auch Benjamin eine grofde Bedeu-
tung beimessen, verbinden beide mit der Entstehung eines Individualismus, der sich
unter anderem im »Aufkommen des Romans in der Neuzeit« zeigt. Dieser ist aus zwei
Griinden als die Gegenfigur der Erzihlung zu begreifen: Sowohl nimlich durch seinen
Inhalt als auch durch seine Form, »sein wesentliches Angewiesensein auf das Buch«*4.
An dieser Stelle scheint mir ein weiterer Verweis auf Elsaesser fruchtbar, denn hier fin-
det sich ein Hinweis auf die Verinderung menschlicher Mittel, die einen Einfluss auf
das Selbstverstindnis nimmt: die Moglichkeit des Buchdrucks, die das Einzelne ana-
log — und mit der Méglichkeit unendlicher Vervielfiltigung — reproduzierbar macht
und dieses so in Frage stellt. Die miindlich weitergegebene Erzihlung, die als einzelne
durch ihre Form-losigkeit absolut wandel- und deutbar war, wird abgeldst durch die ge-
druckten und in Form gepressten Buch-staben, die ver-einzelt die eine, kausal erzihlte
Geschichte wiedergeben. Der Buchdruck mit seinen verschiebbaren Lettern kann in

41 Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut, S. 218.

42 Ebenda, S. 217.

43 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzdhler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften
11/3: Aufsatze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991, S.1285.

44 Vgl. auch: Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 442.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

diesem Sinne als erster Schritt hin zu einer modernen Fragmentierung und Verihnli-
chung verstanden werden, der eine »Gedichtniskunst, die Geschichte als Mythen, Al-
legorien, Memoiren, Sagen und Chroniken erzahlt — die alle meist nicht-linear wirken
oder sogar als offene Formen begriffen werden«*> — ablost. Eine Geschichtsschreibung,
die auf diesem Weg genau festgehalten und in aufeinanderfolgenden Abliufen darge-
stellt und erklirt werden kann, folgt in gewissem Sinne dann einem Nutzen, sie setzt
fest und macht haltbar, will nicht mehr vage bleiben, sondern Fakten schaffen. Dies
zeigt sich uns heute in einer Form, die vielleicht nur noch Form ist, die sich ihres eige-
nen Inhaltes vollig entledigt hat: Elsaesser geht davon aus, dass moderne »Geschichts-
begriffe, die genaueste Berichte davon zu geben imstande waren, was, wie und warum
passiert war (oder wer wem etwas angetan hatte, wann, wo und warum) heute im Wett-
bewerb stehen mit Wahrscheinlichkeitsrechnungen, fir die alles Vergangene vorrangig
eine Ansammlung von Daten ist, die niitzlich auf wiederkehrende Muster hin unter-
sucht werden kann, welche wiederum sortiert und angehiuft werden, um aus ihnen
wahrscheinliche Folgen berechnen zu kénnen.«*® Diese Weise, mit der Vergangenheit
umzugehen, sucht nur noch nach Verwertbarkeit und verschlieft sich menschlicher
Auslegung vollkommen: Sie sortiert sie folglich danach, welchem Zweck sie dienen soll,
erstellt Muster, die Neues von vornherein ausschlief3en; die Frage, ob ihr itberhaupt ein
Nutzen abgerungen werden soll, stellt sich nicht mehr.

Der Roman zeichnet sich dadurch aus, »daf er aus miindlicher Tradition weder

t«*7, er berichtet von der abgeschlossenen und abgedichteten

kommt noch in sie eingeh
Geschichte der Vereinzelten, die nicht durch Deutbarkeit, sondern durch Vergleich-
barkeit gekennzeichnet ist. Arendt nennt ihn »die Kunstform der Gesellschaft«*® und
spricht von der Passivitit, in die der »Leser [durch die] Tradition des Romans erzo-
gen und gebildet wurde, und dessen einzige Aktivitit in der Identifikation mit einer
der Romanfiguren besteht«. Auch hitte hier der »neugierige Leser« Zuflucht gesucht,
»der aus Enttiuschung iiber sein eigenes Leben Umschau hilt nach einer Ersatzwelt,
in der Dinge geschehen, die in seinem Leben durchaus nicht vorkommen wollen«*’. In
der modernen Gesellschaft — so schreibt sie 1951 - sei der Zufall »zum letzten Mafistab
itber Sinn und Sinnlosigkeit des eigenen Lebens« erhoben worden und so »entsteht der
biirgerliche Schicksalsbegriff, der im Roman zu der eigentlichen Kunstform der Gesell-
schaft wird [...]. Zu seinem Wesen gehort, daf er nur Schicksale zu erzihlen weifd und
so das Drama ersetzt, das in einer Welt ohne Handeln, in der nimlich der Handelnde
sich immer schon der Notwendigkeit unterworfen oder vom Zufall profitiert hat, seinen
Nihrboden verlor. Der Roman dagegen, fiir den seit Balzac selbst die Leidenschaften,
von Tugend und Laster entleert, sich als Schicksale von aufien prisentieren, konnte

45  Thomas Elsaesser [2017]: Cinema and Game Spaces, S. 69f. [Ubersetzung der Autorin.]

46  Ebenda, S.70. [Ubersetzung der Autorin.]

47  Vgl. auch: Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 443.

48  Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S.191.

49  Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Band Il1: Sechs Essays/Die
verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Gottingen 2019, S.107. (Im Folgenden zitiert als: Han-
nah Arendt: Franz Kafka.)

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

245


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Vom Schweigen des Guten

jene sentimentale Verliebtheit in das eigene Schicksal lehren.«*° Diese Selbstverliebt-
heit aber zeuge, so heiflt es bei Benjamin, von Vereinsamung — »die Geburtskammer
des Romans ist das Individuum in seiner Einsamkeit« — und bekunde »die tiefe Ratlo-
sigkeit des Lebenden«®*. Die Romanciére beschreibt nur, was sie sieht, setzt die Dinge
in Begriffe, wirft Netze aus. Sie schreibt weder iiber Einzelnes noch als Einzelne. Die
Geschichte dreht sich um das eine, vergleichbare Schicksal der Hauptfigur, lisst we-
der andere Auslegung zu noch deutet sie selbst - sie ist, was sie ist. Benjamin sagt in
diesem Sinne — Arendts Ausfithrungen sehr verwandt: »Endlich ist, was wir zu horen
bekommen, meist zu sehr mit der Eitelkeit des Erzihlers verbunden, so sehr auf die
Pointe abgestellt, die im Schlufeffekt den Erzihler beleuchtet, der frither hochstens im
Lichtkreis der Lampe saf}, wenn seine Stimme nicht gar aus dem Halbdunkel tauch-
te.«5%

Benjamin beschreibt in seiner Schrift den Verlust der absolut Verschiedenen
Arendts, den Verlust eines Erzihlers, der weder sich noch die Dinge der Welt in den
Vergleich setzt, der nicht erzihlt, um sich besser zu machen, um durch die Suche
nach Ahnlichkeiten und den daraus resultierenden Vergleich das Bessere des Eigenen
aufzuzeigen. So heifdt es in Benjamins Berliner Kindheit: »Beizeiten lernte ich es, in die
Worte, die eigentlich Wolken waren, mich zu mummen. Die Gabe, Ahnlichkeiten zu
erkennen, ist ja nichts als ein schwaches Uberbleibsel des alten Zwanges, hnlich zu
werden und sich zu verhalten. Den iibten Worte auf mich aus. Nicht solche, die mich
musterhaften Kindern sondern Wohnungen, Mébeln, Kleidern dhnlich machten. Ich
war entstellt vor Ahnlichkeit mit allem, was um mich war.«>> Er schien ganz verniinftig,
sprach mit den Leuten; er tat Alles wie es die Anderen taten, es war aber eine entsetzliche Leere

50 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 322.
Als Beispiel fithrt Arendt Marcel Proust an: »Daf$ Proust [...] sich auf die Suche nach der eigenen
verlorenen Vergangenheit begab, dort doch nichts vorfand als eben die Gesellschaft, in der er seine
Lebenszeit verbracht hatte, ist vielleicht das grofite Zeugnis fiir die Bedeutung, welche die Gesell-
schaft fir das Individuum gehabt hat. Denn die eigentiimliche Wirklichkeit und Konsistenz der
Proustschen Welt besteht darin, dafs Ereignisse nur wirklich werden, wenn sie sich in der Gesell-
schaft bereits gespiegelt haben, um dann in dieser Brechung von dem Individuum bedacht zu
werden. [..] In dieser [sc. Prousts] Abgeschlofienheit, verborgen hinter den schallabgedichteten
Winden und geschiitzt von Dienerschaft und Krankheit, konnte er ungestért auf einsInnenlebenc<
horchen, in welchem alle gesellschaftlichen Erlebnisse und Ereignisse sich in innerer Erfahrung
nochmals reproduzierten, als sei dies Innere der Spiegel, der auf zauberhafte Weise gelebte Wirk-
lichkeit in Wahrheit verwandeln kénne.« (Ebenda, S.191.)

51 Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 443.

52 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzdhler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften
11/3: Aufsatze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991, S.1287.

53 Walter Benjamin [1933]: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert. In: ders.: Gesammelte Schriften
IV/1: Kleine Prosa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhau-
ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 261.
Dieses Verstandnis vom Verhalten erinnert stark an Arendt: »An seine Stelle [sc. die des Handelns]
ist das Sich-Verhalten getreten, das in jeweils verschiedenen Formen die Gesellschaft von allen ih-
ren Gliedern erwartet und fiir welches sie zahllose Regeln vorschreibt, die alle darauf hinauslau-
fen, die Einzelnen gesellschaftlich zu normieren, sie gesellschaftsfihig zu machen und spontanes
Handeln wie hervorragende Leistungen zu verhindern.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 51f.)

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

in ihm, er fiihlte keine Angst mehr, kein Verlangen; sein Dasein war ihm eine notwendige Last.>*
Sich dhnlich machen heift immer, von sich und auch von den Anderen abriicken. Es
heifdt, die je dhnliche Eigenschaft herausstellen, die doch gerade das Einzelne verdeckt,
es heifdt, das Eigene ver-stellen, es heifst, die Maske zum Menschen erheben. In diesem
Sinne nennt Benjamin den Erzihler namenlos®®, seine Erzihlung darf kein Mittel sein,
sich einen Namen zu machen, sondern muss ganz fiir sich stehen. Sie lebt von ihrer
Wieder-holung, von ihrem Im-Gesprich-Bleiben, sonst 18st sie sich auf: Eingepfercht
und umgittert kann sie nicht wachsen, sich nicht aussprechen, sie vergeht. Folglich sei
die Erzihlung freizuhalten von Erklirungen: »Das Auferordentliche, das Wunderbare
wird mit der grofiten Genauigkeit erzihlt, der psychologische Zusammenhang des
Geschehens aber wird dem Leser nicht aufgedringt.«5®

Diese Eigenart der Erzihlung steht nicht nur dem Roman, sondern auch einer ande-
ren Textform entgegen, die sich — »soweit ihr Ursprung auch zuriickliegen mag« — »mit
der durchgebildeten Herrschaft des Hochkapitalismus« zu dessen »wichtigstem Instru-

ment«’

entwickelt hat: der Presse. Die neuerlich druckbaren — gepressten — Buchsta-
ben der Presse verlieren so duflerlich wie innerlich ihre Eigenheit. Sie sind nicht mehr
bedenkbar, sondern nun in ihrer Selbstverstindlichkeit nur eine kurze Zeit giiltig, um
im nichsten Moment schon wieder vergessen und ersetzt zu werden, von den dann
schon versetzten Buchstaben, die das Alte fiir iiberholt erkliren und jeden Zusammen-
hang und Riickblick verunmoglichen. Die Informationen der Presse reihen blof noch
Mitteilung an Mitteilung, stellen Ahnliches neben Ahnliches, iibertrumpfen und ver-
gleichen. Diese In-forma-tion ist blof3e Form, sie bedenkt nichts Einzelnes mehr, gibt
keinen Raum fiir Deutung, sondern fiillt den nunmehr leeren Raum mit massenhaften,
unzusammenhingenden Berichten, die die Lesenden informiert, aber ratlos zuriick-
lassen. »Hitte die Presse es darauf abgesehen, dafd der Leser sich ihre Informationen
als einen Teil seiner Erfahrung zu eigen macht, so wiirde sie ihren Zweck nicht errei-
chen. Aber ihre Absicht ist die umgekehrte und wird erreicht. Sie besteht darin, die
Ereignisse gegen den Bereich abzudichten, in dem sie die Erfahrung des Lesers be-
treffen kénnten.«*® Solche Informationen zeichnen sich durch ihre »Nachpriifbarkeit«
aus und setzen auf Plausibilitit, »wihrend [die Erzihlung] gern vom Wunder borg-
te«*”. Die Information ist ein absolut abgeschlossener Raum — die Daten und Fakten,
die ihre Mauern bilden, sind fest und nicht zu verriicken. Innerhalb dieser Mauern le-
ben alsdann die Vereinzelten und sind von der Verantwortung befreit, ein eigenes und
einzelnes Urteil zu fillen.

54  Georg Biichner [ca. 1836]: Lenz. In: ders.: Werke und Biicher. Miinchner Ausgabe. Hg. v. Karl Pérn-
bacher et al. Miinchen 1988, S.158.

55  Vgl. Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 440.

56  Vgl.ebenda,S. 445.

57 Vgl.ebenda, S. 444.

58  Walter Benjamin [1940]: Uber einige Motive bei Baudelaire. In: ders.: Gesammelte Schriften 1/2: Ab-
handlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurta.M. 1991, 610f. (Im Fol-
genden zitiert als: Walter Benjamin: Uber einige Motive bei Baudelaire.)

59  Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 444.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

247


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Vom Schweigen des Guten

Das erzihlende Sprechen wird also von einem blof3 noch informierenden Sprechen
tiberdeckt und fiir wirklichkeitsfern erklirt, ist durch diese veranderte Sprechweise ge-
fahrdet. Arendt stimmt mit Benjamin hier insofern tiberein, als sie diese geformte Spra-
che dem Sprechen als Gutem genau gegeniibergestellt sieht, da es sich als Abgeschlos-
senes jeder Moglichkeit verweigert. Zugleich aber bietet sich ihr iber 30 Jahre spiter ein
anderes Bild, das sie zu einem anderen Urteil kommen lisst. Das Faktische erscheint
ihr - da sie es schwinden, nicht sich aufbiumen sieht — vielmehr als Grundlage, die ei-
nen Ausgang bereithilt fiir das gemeinsame Gesprich. Die Erzidhlung bringt durch ihre
Deutbarkeit die Moglichkeit in die Welt, eine mogliche andere Welt. Dementsprechend
sagt Arendt iiber das Handeln, es sei dessen »Wesenszugc, »dafd es immer etwas Neues
anfingt«; das aber bedeute nicht, »daf} es ihm jemals moglich ist, ab ovo anzufangen
oder ex nihilo etwas zu erschaffen<®®. Wir gehen von den Gegebenheiten aus, die wir
vorfinden, und denken sie anders; in diesem Sinne steht fiir Arendt solches Neudenken
auch im Zusammenhang mit dem Liigen: »Diese Verinderung wire unmoglich, wenn
wir nicht imstande wiren, uns geistig von unserem physischen Standort zu entfernen
und uns vorzustellen, daf} die Dinge auch anders sein konnten, als sie tatsichlich sind.
Anders ausgedriickt: die bewufste Leugnung der Tatsache — die Fihigkeit zu ligen -
und das Vermogen, die Wirklichkeit zu verindern — die Fihigkeit zu handeln - hingen
zusammen; sie verdanken ihr Dasein derselben Quelle: der Einbildungskraft.«* Hierin
liegt auch die Moglichkeit, dem Bésen zu widerstehen, die darin liegt, dass »wir uns der
glatten Oberfliche der Dinge entziehen und beginnen zu denken - das tun wir, indem
wir uns nach einer anderen Dimension strecken als jener, die beschrinkt ist durch den
Horizont des Alltiglichen«®?.

Arendt unterscheidet mit Leibniz Vernunftwahrheit — »mathematische, wis-
senschaftliche und philosophische Wahrheiten«<®® — und Tatsachenwahrheit. Die
Einbildungskraft, die das Neue zu denken sucht, ist in gewisser Weise das Gegenteil
einer Tatsachenwahrheit: Es geht darum, den Tatsachen ins Auge zu sehen und von
dort aus dann etwas anderes sich vorzustellen. Es geht also nicht darum, in Fra-
ge zu stellen, dass es jefzt so ist, sondern die Mdglichkeit zu denken, dass es anders
sein konnte. Arendt schreibt 1967, es scheine »heute« so, als sei »der Streit zwischen
Wahrheit und Politik verschwunden, da es vermutlich »nie eine Zeit gegeben [habe],
die so tolerant war in allen religiésen und philosophischen Fragen«. Der Schein aber
triige: es sei blof »an die Stelle der Vernunftwahrheit die Tatsachenwahrheit getretenx.
Es habe vielleicht »kaum je eine Zeit gegeben, die Tatsachenwahrheiten, welche den
Vorteilen oder Ambitionen einer der unzihligen Interessengruppen entgegenstehen,
mit solchem Eifer und so grofer Wirksamkeit bekimpft hat«®*. Die Nachpriifbarkeit
und Plausibilitit®, von denen Benjamin spricht, verlieren also an Selbstverstandlich-

60 Hannah Arendt [1971]: Die Liige in der Politik. In: dies.: Wahrheit und Liige in der Politik. Zwei Essays.
Miinchen 2019°, S. 8f. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Die Liige in der Politik.)

61  Ebenda,S. 8f.

62 Hannah Arendt: Answers to Questions Submitted by Samuel Grafton, S. 479f. [Ubersetzung der Au-
torin.]

63  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 330.

64 Ebenda, S.336.

65  Vgl. Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 444.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

keit. Das aber ist keinesfalls hilfreich fiir ein Sprechen, das sich dem Einzelnen zu
nihern sucht, vielmehr wird diesem hier gerade der Boden entrissen: Um sich von
dem Faktischen abzuheben, braucht es dieses, es ist nétig als Ausgangspunkt fir alle,
die gemeinsam das Andere zu denken versuchen. In Wahrheit und Politik heif3t es: »Es
geht ja um den Bestand der Welt, und keine von Menschen erstellte Welt, die dazu
bestimmt ist, die kurze Lebensspanne der Sterblichkeit in ihr zu iiberdauern, wird
diese Aufgabe je erfiillen konnen, wenn Menschen nicht gewillt sind, das zu tun, was
Herodot als erster bewuf3t getan hat — nimlich Aéysw t& éévta (legein ta eonta), das zu
sagen, was ist.«®

Die Presse schneidet das Wirkliche von den Menschen ab, indem sie die Informationen
zum einen als derartig schnell iiberholt darstellt, dass sie nicht bedenkenswert schei-
nen, zum anderen dadurch, dass sie durch ihre Faktizitit immer schon aufler Frage
stehen. Das fithrt dann Benjamin zufolge dazu, dass »die Ereignisse gegen den Bereich
[abgedichtet werden], in dem sie die Erfahrung des Lesers betreffen koénnten«®?. Sie
stehen nicht mehr als Erfahrungen zwischen den Menschen, die sich von ihnen erzih-
len kénnen, sondern ganz fiir sich allein. Arendt ist 17 Jahre spiter mit einem Umgang
konfrontiert, der sich gegenteilig darstellt: Solche »Tatsachenwahrheiten, welche den
Vorteilen oder Ambitionen einer der unzihligen Interessengruppen entgegenstehen,
[witrden nun] mit [..] Eifer und [...] groRer Wirksamkeit bekimpft«®®. Dies geschehe
nun gerade dadurch, dass den Fakten ihre Faktizitit abgesprochen werde, nicht durch
ihre Unhinterfragbarkeit: Ist eine Tatsache nicht zweckdienlich — steht sie einer »In-
teressengruppe« entgegen — wird sie als Meinung abgetan und einfachhin stoleriert«:
»Wo immer [...] in der freien Welt unliebsame Tatsachen diskutiert werden, kann man
hiufig beobachten, dafd man ihre blofRe Feststellung nur darum toleriert, weil dies von
dem Recht zur freien MeinungsiuRerung gefordert werde, daf also, halb bewuf3t und
halb ohne dessen auch nur gewahr zu werden, eine Tatsachenwahrheit in eine Mei-
nung verwandelt wird.«®® Diese Feststellung spricht so ungeniert in unser Heute hin-
ein, dass es kaum notig scheint, es auszusprechen: Wir sind heute konfrontiert mit
>Fake-News<, sprechen von einem >Postfaktischen Zeitalter«. Gefahr bedeutet aber nicht
die Liige selbst — »Wahrhaftigkeit zihlte niemals zu den politischen Tugenden, und die
Liige galt immer als ein erlaubtes Mittel in der Politik«’® -, sondern der Umstand, dass
es so scheinen mag, als gibe es gar keine Tatsachen mehr. Die Lige gehort heute nicht
in Arendts Sinne zur Politik, insofern sie ein Mittel ist, das, sollte es enthiillt werden,
als Liige betitelt und Folgen nach sich ziehen wiirde. Vielmehr ist es, als wire es Wirk-
lichkeit geworden, dass es neben den Fakten eben immer auch alternative Fakten geben

muss.”!

66  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 329. [Hervorhebung der Autorin.]

67  Walter Benjamin [1940]: Uber einige Motive bei Baudelaire, S. 610f.

68  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 336.

69 Ebenda.

70  Hannah Arendt [1971]: Die Liige in der Politik, S. 8.

71 Indiesem Sinne heifdt es bei Juliane Rebentisch, das Problem bestehe darin, »dass sich die Falsch-
behauptung aus dem Raum der Beweisfithrung meinte herausnehmen zu kénnen.« (Juliane Re-
bentisch [2022]: Der Streit um Pluralitit. Auseinandersetzungen mit Hannah Arendt. Berlin 2022,5.19.)

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

249


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Vom Schweigen des Guten

Dieser Zustand muss dem Benjamin’schen Bild zunichst entgegengesetzt schei-
nen, dieser Schein aber triigt: Die »alternativen Fakten«, von denen Donald Trumps
Beraterin in Bezug auf falsche Aussagen des Weiflen Hauses sprach, sind ebenso ab-
gedichtet wie die Informationen, vielmehr - sind es in noch viel drastischerer Weise:
Eine unhinterfragbare Information kann zwar, wenn die Informierten sich auf sie be-
schranken, sich so selbst der Form einverleiben, starr und bewegungsunfihig machen.
Sie kann aber in ihrer Allgemeinheit auch ein Ausgang sein, an dem alle Sprechenden
ansetzen, um dann — denkend - iiber ihn hinausgehen zu kénnen. Wenn es aber keine
Tatsachen mehr zu geben scheint, sondern alles bloRe Meinung — nicht aber in Arendts
Sinn, sondern als Vorurteil, das sich nicht der Gemeinschaft auszusetzen gewillt ist —
kann es keinen Ausgang fiir ein Gesprich mehr geben. Was heute in der Politik all-
gegenwirtig ist, verbindet Arendt 1971 mit »Terror-Regimen, die »die Unterscheidung
von Wahrheit und Unwahrheit iiberhaupt aus dem Bewufltsein der Menschen« zum
Verschwinden zu bringen suchten: »Auf Wahrheit oder Unwahrheit kommt es nicht
mehr an, wenn das Leben davon abhingt, dafy man so handelt, als ob man der Lii-
ge vertraute; dann verschwindet die Tatsachenwahrheit und ihre VerliRlichkeit véllig
aus dem offentlichen Leben, und damit auch der wichtigste stabilisierende Faktor im
dauernden Wandel menschlichen Tuns.«”>

Die Menschenwelt, die zwischen den Sprechenden entsteht, ist auf eine Welt ange-
wiesen, die existiert und auf die sich die Menschen beziehen kénnen. In diesem Sinne
sagt Arendt iiber das Aufkommen der Massengesellschaften, ein »jeder [sei] nun einge-
sperrt in seine Subjektivitit wie in eine Isolierzelle«, und diese, heif3t es dann weiter,
werde »darum nicht weniger subjektiv und die in ihr gemachten Erfahrungen darum
nicht weniger singulir, weil sie ins Endlose multipliziert erscheinen. Eine gemeinsame
Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem Aspekt gesehen wird; sie existiert
itberhaupt nur in der Vielzahl ihrer Perspektiven.«”® Diese Entwicklung ist heute durch
die Sozialen Medien und die Filterblasen noch gesteigert: Diese Blasen sind die heuti-
gen »Isolierzellenc, die unendlich vielseitig und weitreichend scheinen, durch ihre Ver-
vielfachung »ins Endlosec, ihre weltweite Vernetzung. Die Perspektiven sind aber heute
nicht mehr nur einseitig, weil die vielen Menschenmeinungen nicht iiberblickt werden
konnten, sondern diese Einseitigkeit wird angestrebt und hergestellt: Der Weg in die Fil-
terblase scheint frei gewihlt und es wirkt fast, als wollten wir heute gerade die »Vielfalt
der Perspektiven« vermeiden, als suchten wir gezielt nach Einstimmigkeit und Frag-
losigkeit. Innerhalb der eigenen Blase finden nur solche Meinungen einen Platz und
sind interessant, die der eigenen moglichst dhnlich — und die so immer auch moglichst
perspektivlos — sind.

Auch hier ist es wieder die genaue Trennung zweier Phinomene, die ein Weiterdenken
erst ermoglicht: Meinungen und Tatsachen sind strikt zu trennen — Tatsachen diir-
fen nicht einfachhin als Meinung abgetan, alternative Fakten nicht zu Fakten erklirt
werden — und erst als so Getrennte kdnnen sie erkannt und kann ersichtlich werden,

72 Hannah Arendt [1971]: Die Liige in der Politik, S. 10f.
73 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 73.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

in welcher Weise sie einander bediirfen, um die Welt in Menschenwelt zu verwan-
deln. »Tatsachen sind der Gegenstand von Meinungen, und Meinungen kénnen sehr
verschiedenen Interessen und Leidenschaften entstammen, weit voneinander abwei-
chen und doch alle noch legitim sein, solange sie die Integritit der Tatbestinde, auf
die sie sich beziehen, respektieren. Meinungsfreiheit ist eine Farce, wenn die Infor-
mation iiber die Tatsachen nicht garantiert ist.«’* Marie Luise Knott berichtet, Arendt
habe gerade dies festgestellt, als »sie 1949 erstmals nach Deutschland zuriickkehrte«.
Sie habe erkannt, dass die »Menschen in Deutschland [...] Tatsachen und Meinungen«
verwechselten. »Aber: Wo es keine Tatsachen gibt, kann es auch kein Urteilen geben,
dort bleibt die Einzelne in Meinung und Manipulation gefesselt. Die Tatsachen aber,
davon war Arendt iiberzeugt, und seien sie noch so grausam, miissen bewahrt werden,
nicht, damit wir nicht vergessen, sondern damit wir urteilen kénnen.«”> Um uns eine
eigene, absolut verschiedene Meinung bilden zu kénnen, bedarf es des festen Grundes
der Wirklichkeit. Dieser Wirklichkeit bedarf es deshalb, weil absolut verschieden sein
immer zugleich bedeutet, in der Pluralitit zu erscheinen, weil ich ich nur dann sein
kann, wenn die Anderen mich erkennen, wenn sie mich sehen und héren, wenn sie
ihre Sichtweisen neben die meine stellen. Das heifst aber nicht, dass es nun doch um
blofle Abwigungen, um einen Austausch rationaler Argumente ginge, die an der har-
ten Wirklichkeit getestet und — wenn sie fiir anwendbar erklirt wiirden — als Regeln
festgesetzt werden konnten. Es heifdt, dass jeder Neuanfang, jedes Denken, das nicht
blof} Abinderung und Justierung, sondern im eigentlichen Sinne eigen und absolut ist,
sich von einem gemeinsamen, einem standfesten Grund erheben muss. Und so heif3t
es in einer Rede Arendts: »Wenn die Fakten auf uns zuriickfallen — wie die bésen Taten
auf den Ubeltiter — lasst uns zumindest versuchen, sie willkommen zu heiflen. Lasst
uns versuchen, uns nicht in Utopien, in Bilder, Theorien oder schiere Narreteien zu
fliehen.«”® Es muss gerade darum gehen, sich der Wirklichkeit — wie sie ist — zu stellen
und entgegenzustellen. Wieder ist es der Zwischenraum, auf den es ankommt: Die Tat-
sachenwahrheiten bleiben, was sie sind und der Blick der Vielen stellt sich in gewissem
Sinne um sie herum — wie Benjamins Arkaden’’ — und beleuchtet sie aus verschiedenen
Richtungen. Was nun zu den Dingen selbst bringt, ist weder das eine noch das andere,
es ist das Zwischen-ihnen-Liegende, das erst er-sprochen werden muss. Was dort dann
entsteht, ist das gerade nicht Wirkliche, sondern ein Mégliches und Erdachtes; hier geht
es nicht um ein Erkennen des Gegebenen, sondern ein Glauben an das Wunderliche:

74  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 339.

75  Marie Luise Knott: Feuerzange, Urwald, Schldchterhund oder die Wiedersehensfrage. In: Dorlis Blume,

Monika Boll, Raphael Gross (Hrgs.): Hannah Arendt und das 20. Jahrhundert. Minchen 2020,
S.102.
Bei Hermenau heifdt es ganzin diesem Sinne: »Nicht die Meinung selbst, verstanden als Grundlage
politischer Macht und politischer Auseinandersetzung, sondern erst die Auflésung der Differenz
von Tatsache und Meinung, von Tatsache und Urteil verwandelt die Realitt in bloRe Méglichkeit
und umgekehrt jedes Hirngespinst in eine Realitit.« (Frank Hermenau: Urteilskraft als politisches
Vermagen, S.139.)

76  Hannah Arendt [1975]: Home to Roost. In: dies.: Responsibility and Judgment. Hg. v. Jerome Kohn.
New York 2003, S. 275. [Ubersetzung der Autorin.]

77 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

251


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Vom Schweigen des Guten

»Die Tatsache, dafy der Mensch zum Handeln im Sinne des Neuanfangens begabt ist,
kann [...] nur heifen, dafd er sich aller Absehbarkeit und Berechenbarkeit entzieht, dafd
in diesem einen Fall das Unwahrscheinliche selbst noch eine gewisse Wahrscheinlich-
keit hat, und daR das, was >rationals, d.h. im Sinne des Berechenbaren, schlechterdings
nicht zu erwarten steht, doch erhofft werden darf.«”8

Das Bild der in Meinungsblasen Gezwingten mag auch an das »grotesk-giganti-

sche Einzelwesen«”®

erinnern, von dem Arendt in Bezug auf die Totalitarismen und die
Massengesellschaft spricht. Solche Verschmelzung ebnet den Weg hin zu einem Zu-
stand, in dem die Menschen sich als Einzelne ohnmichtig fithlen und sich so einer
scheinbar notwendigen Bewegung durchaus anzuschlieRen bereit sind, so »als gibe
es nur einen gigantischen Menschen auf der Erde, dessen Bewegungen in den Marsch
eines automatisch notwendigen Natur- oder Geschichtsprozesses mit absoluter Sicher-
heit und Berechenbarkeit einfallen«®°. Die so vereinnahmten Menschen suchen dann,
es war weiter oben schon davon die Rede, nach etwas, das nur ihnen gehort, das sie
auszeichnet und absetzt. Zu solcherlei Auszeichnung eignet sich das Erlebnis sehr viel
besser als die gemeinsame Erfahrung, denn das Erlebnis ist nicht so endlos wie die
Menschen-Geschichte, sondern es ist selbst vereinzelt und so durch seine Abgeschlos-
senheit besitz- und vergleichbar. Benjamin spricht davon, dass in dieser Weise »die
Vergangenheit als tote Habe inventarisiert«3! werden soll. Das Vergangene wird hier
also nicht als Teil und menschlich Deut- und Verinderbares angesehen, sondern als
Geschehenes und Gegebenes hingenommen und vom Menschlichen abgetrennt. Diese
Sichtweise wirft ihre Schatten auch auf das Gegenwirtige, auch dieses wird dann als
Unabinderliches und bald schon Vergangenes erlebt.

In diesem Zusammenhang mdochte ich erneut auf Kierkegaard verweisen, der diesen
Drang der Menschen, Erlebnisse nicht nur zu erleben, sondern diese vielmehr und vor
allem festzuhalten und zu >bewahrenc« als »Iagd«82 beschreibt. Er spricht vom Wunsch
des Menschen, jeden Moment einzufangen, um ihn dann, verspiirte er einstweilen das
Gefiihl von Leere oder Sinnlosigkeit, wieder hervorholen zu konnen und den Beweis
zu haben fiir das Erlebte, das fiir das Leben einstehen soll. »Wer aber nimmt sich in
unserer Zeit die Miihe, iiber solches nachzudenken, obgleich doch mehr denn je das
gegenwirtige Leben sich als ein fliichtig vorbeirasender Augenblick erweist. Aber an-
statt daraus zu lernen, das Ewige zu ergreifen, lernt man nur, sich selbst und seinem
Nichsten und dem Augenblick das Leben abzujagen — in der Jagd nach dem Augen-
blick.«® Diese Jagd, von der Kierkegaard 1844 schreibr, zeigt sich in aller Deutlichkeit
in unserer heutigen Aufnahme des Moments: der Fotografie. Auch zu Benjamins Zeiten
riickt der vergingliche Moment aufgrund der technischen Entwicklungen ins Zentrum

78  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 216f.

79  Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

80 Ebenda.

81  Walter Benjamin [1937-39]: Charles Baudelaire, S. 681.

82  Sgren Kierkegaard [1844]: Der Begriff Angst. Ubers. v. Rosemarie Logstrup. In: ders.: Die Krankheit
zum Tode, Furcht und Zittern, Die Wiederholung, Der Begriff Angst. Hg. v. Hermann Diem und
Walter Rest. Miinchen 2012, S. 568.

83 Ebenda.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

der damals noch analogen Fotografie, denn durch die Verkiirzung der Aufnahmedau-
er milssen nun die Abgelichteten nicht mehr bewegungslos in einer Pose verharren —
sodass von einem Moment zu sprechen der Wirklichkeit kaum nahe kime - sondern
konnen tatsichlich solche Bilder eingefangen werden, die nur den allerkleinsten Augen-
blick verweilen konnen. Auch dies Phinomen, das Benjamin beschiftigte, ist uns heute
auf die Spitze getrieben — Was auf der Spitze des Augenblicks balanciert wie ein Pferd auf
den Hinterbeinen, wird geknipst, als solle die Pose fiir immer wihren® — der unendlich schei-
nende Speicherplatz und die Schnelligkeit heutiger Gerite ermoglichen es nunmehr,
beliebig viele Bilder zu schiefRen zu jeder Zeit, sodass kaum ein Moment noch verloren
gehen konnte — gerade diese Erfassung aber bedeutet das Absterben des Augenblicks,
da gerade er ja durch das Fotografieren verdeckt wird: dem nur in diesem Augenblick Er-
scheinenden wird dies gerade genommen, da es ja nun in der Fotografie gerade nicht
mehr im Augenblick, sondern zeitlos dargestellt ist.

Das Fotografieren von Belanglosem und vergleichbaren Erlebnissen gehort heute
zum Alltiglichsten - ja, gibt dem Alltag vielfach erst Form und Bedeutung. Mit ihrem
Schiefieisen — der Kamera — kénnen die Jagenden so jedes grofie Erlebnis, jeden Mo-
ment festhalten. Diese kénnen dann, eingesperrt in digitale Endlichkeit, fiir ihr Vor-
handensein — wie vielleicht auch fiir dasjenige der Besitzerin — Zeuge leisten.® Die
Erinnerungen sind so jederzeit wieder-hol-bar, die Erinnernde kann sich in den Mo-
ment zuriickversetzen, Gefiihle heraufbeschworen und nochmals fithlen, kurzum: Das
Erlebte noch einmal erleben, denn dieses scheint fortan immer da zu sein, der einzelne
Augenblick luftdicht verpackt, immer griftbereit. Nicht umsonst verspricht die Foto-
grafie, das Erlebte im Bilde »festzuhalten«, mit der Kamera konnen die Jagenden ein
Bild »schiefien« — dieser Schuss aber totet; wer das Bild und also das Jagdwild mitneh-
men mochte, der muss dessen Tod hinnehmen. Was das Objektiv der Kamera da rahmyt,
was es abzubilden imstande ist, kann immer nur das Objektive sein, das niemals Ein-
zelne, Subjektive, sondern immer nur etwas, das sich allen in gleicher oder zumindest
dhnlicher Weise zeigt: Und gerade dieses ist ja die ersehnte Jagdtrophie, denn nur das
Allgemeine kann verglichen werden und folglich auszeichnen, >besondernc. Selbst dann,
wenn man das absolut Neue und Andere erlebt zu haben scheint, ist dies nur neu und
anders in Bezug auf das, was vorher kam, das durch das Erlebnis iibertrumpft werden
sollte.3¢ »Man photographiert Dinge, um sie aus dem Sinn zu verscheuchen. Meine Ge-

84  Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka. In: ders.: >Ob nach Auschwitz noch sich le-
ben lasse«. Ein philosophisches Lesebuch. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 1997, S. 265. (Im
Folgenden zitiert als: Theodor W. Adorno: Aufzeichnungen zu Kafka.)

85  Die Fotografie, die auszeichnen und Personlichkeit herstellen und vorzeigen soll, spielt heute die
zentrale Rolle in den Sozialen Medien. Es war weiter oben schon die Rede davon und ich habe auf
Andreas Reckwitz verwiesen, der in Bezug auf dieses Phanomen von der »Besonderung« spricht:
»wie man wohnt, was man isst, wohin und wie man reist, wie man den eigenen Kérper oder den
Freundeskreis gestaltet. Im Modus der Singularisierung wird das Leben nicht einfach gelebt, es
wird kuratiert.« (Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularititen, S.9.)

86  Nun konnte jedoch auch das unbewegte Bild als Ausgangspunkt fiir eine Bewegung gedacht wer-
den: Wenn es nicht um das im Bild Festgehaltene selbst geht, sondern um die Geschichten, die
von ihm ausgehend erzihlt werden kénnen. Dies wiren dann solche Fotografien, die gerade nicht
eine Personlichkeit auszeichnen und mit Eigenschaften ausstatten — die typisieren, einen Typ for-
men — soll, sondern die selbst eine Geschichte erzidhlen und offen sind fiir weitere Erzdhlungen

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

253


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Vom Schweigen des Guten

schichten sind eine Art von AugenschlieRen«®’, schreibt Kafka. Es zeigt sich hier eine
Bewegung weg von der gemeinsamen Erfahrung hin zum vereinzelnden Erleben, die
— obwohl sie den Anschein macht, Raum fir die Einzelnen zu schaffen — dazu gefithrt
hat, dass diese je Einzelnen doch niemals allgemeiner, niemals vergleichbarer erschei-
nen konnten. Hier zeigt sich wieder das wunderliche Verhiltnis, in dem die absolut
Verschiedene zur Vielheit steht: Die grofRe Geschichte kann es nur dann geben, wenn
Einzelne - nicht Ver-einzelte - sie erzihlen. Die absolut Verschiedenen kommen gera-
de dort zum Vorschein, wo sie innerhalb des Gemeinsamen zu Wort kommen, dort, wo
die Anderen sind, um ihnen zuzuhéren.

Um erzihlen zu kénnen, muss die Erzihlende Abstand zu sich selbst gewinnen, sie
muss in gewissem Sinne Teil des von ihr Erzihlten werden, als sie selbst an einem an-
deren Ort sein. In seinem Denkbild In der Sonne spricht Benjamin von einem Einswer-
den mit den Dingen, das sie erst rerfahrbar«< mache. Er erzihlt hier von einem Bauern,
der in die Lehre eines Baumes geht: »Da lehnte er den Riicken gegen einen Stamm,
und nun nahm der sein Fithlen in die Lehre. Er lernte mit ihm, wenn er zu schwanken
anfing, Luft zu schépfen und auszuatmen, wenn der Stamm zuriickschwang.«*® Wiir-
de dieser Bauer also Erzihler sein, was wiirde er erzihlen? Nicht seine Gedanken zu
diesemn Baum, nicht dessen Besonderheiten im Gegensatz zu all jenen, die er bereits
gesehen hat, wiirde er aufzihlen, er wiirde durch den, vielmehr in dem Baum sich aus-
sprechen. Erzihlen wiirde er dann letztlich: den Baum, den Baum in seinem Ausspruch,
seine stumme Sprache wiirde er in lauthafte verwandeln. Dies Bild erinnert an Arendts
Gedanken zum Verhiltnis der Einbildungskraft zum Urteil. Sie schreibt: »Vielmehr gilt
es, mit Hilfe der Einbildungskraft, aber ohne die eigene Identitit aufzugeben, einen
Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist, und mir nun von diesem
Standort aus eine eigene Meinung zu bilden.«3? Um an der Stelle der Anderen denken
zu kénnen, miissen wir — als wir selbst — an eben ihrer Stelle sein. Wir miissen uns weder
von weitem einfithlen noch einfachhin sie sein, sondern - in gewisser Weise — in ihre
Lehre gehen.

Dieses Verhiltnis aber birgt nicht nur Lehre, sondern auch Leere, Zwischenraum.
Durch die Einnahme anderer Perspektiven eréffnet sich etwas, in dem Raum geschaffen
wird fir ein Drittes, fiir das Neue. Dieser Raum wird geschaffen im Zusammenkommen
zweier Zeiten, im Riickblick des Gegenwirtigen auf das Vergangene. Die Erzihlerin
muss so ganz in der Zeit sein, darf nicht die Zeit als »tote Habe« mit sich tragen, kon-
serviert und gegen neue Gedanken abgedichtet: Wie soll die Erzihlung durchdacht, wie

Anderer: Bedeutende und deutbare Lichtmalereien. Ein Beispiel hierfir konnte die Fotografie Ya-
suyoshi Chibas sein, die—in gewisser Weise —die Geschichte eines sudanesischen Demonstranten
erzihlt, der inmitten der demonstrierenden Menschenmasse ein Gedicht aufsagt. Oder auch die
Fotografie eines Jungen in Kabul, von der Carolin Emcke in ihrem wunderbaren Monolog spricht
und von der aus sie weiter-erzdhlt. (Carolin Emcke [2019]: Ja heif3t ja und ... Frankfurt a.M. 2019,
S. 60f)

87  Franz Kafka [ca. 1920]: Gesprich mit G. Janouch. In: Gustav Janouch: Gesprdche mit Kafka. Frankfurt
a.M. 1961, S. 28.

88  Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 418.

89  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

in einen Zusammenhang gesetzt werden, ohne jetzt da zu sein, ohne das Jetzt als eine
Zeit wahrzunehmen, die nur jetzt ist. So sieht Benjamin auch den Umgang mit Kulten
und Briuchen verandert: Frither habe an festlichen Tagen eine »Begegnung mit einem
fritheren Leben«®® stattgefunden, dies scheint ihm in seiner Zeit — und uns heute kaum
weniger — nicht zuletzt durch den Wegfall von Religionen nicht mehr zum Rhythmus
des Lebens zu gehoren. In diesen Begegnungen traten die Einzelnen in ein besonderes
Verhiltnis zur Zeitlichkeit. Dies geschah, indem sie auf der einen Seite im immer wie-
derkehrenden Ablauf des jeweiligen Festes das Gleichbleibende im menschlichen Leben
empfanden, im selben Augenblick aber gerade durch dieses Unabinderliche die kleinen
Verinderungen in besonderer Weise und dadurch das Wandelbare des menschlichen
Lebens wahrnahmen. In diesem Sinne ist wohl auch das Verhiltnis von Tora und kom-
mentierendem Talmud zu verstehen, von dem ich im letzten Kapitel gesprochen habe:
Jene gemahnt an die Ewigkeit, dieser an die Endlichkeit des Seins. Das Fest verbin-
det also beide Wahrnehmungen der Zeit, es ist die Tradition, die tradiert, die hiniiber-
gibt, und es ist die Erfahrung, von der hier die Rede ist, die da weitergegeben wird.
Diese Erfahrung muss eine offene sein, denn sie will weitergegeben und verwandelt
werden. In dieser Weise besteht auch die Erzihlung in ihrer Offenheit. Sie lisst sich
drehen und wenden und jedem der Zuhdrenden mag sie etwas vollkommen anderes
erzihlen. So kann sie von etwas sprechen, das auflerhalb ihrer selbst sich verborgen
hilt und etwas meinen, das sich fern des Inhalts durch sie zeigen kann. Es mag sich
durch sie etwas transportieren, das aufierhalb der Begriffe steht. Die Erzihlung formt
nicht, presst nicht in eine Form, eine Bedeutung, eine Lesart, sondern sie éffnet. Sie 6ff-
net das Gegenwirtige fir die Moglichkeit, die sich in dem Weitergetragenen verborgen
halt.

Die Erzihlerin erzidhlt ihre Geschichte zwar in aller Genauigkeit, lisst aber Deutung
und Erklirung offen oder setzt eine solche zumindest nicht als letztgiiltige. »Es ist ihm
[sc. der Zuhorer] freigestellt, sich die Sache zurechtzulegen, wie er sie versteht, und da-
mit erreicht das Erzihlte eine Schwingungsbreite, die der Information fehlt.«<** Benja-
min gibt ein Beispiel fiir eine solche Geschichte, die trotz ihrer vielen Einzelheiten doch
offen und auslegbar bleibt, eine Erzihlung von Herodot: »Als der Agypterkénig Psam-
menit von dem Perserkonig Kambyses geschlagen und gefangen genommen worden
war, sah Kambyses es darauf ab, den Gefangenen zu demiitigen. Er gab Befehl, Psam-
menit an der Strale aufzustellen, durch die sich der persische Triumphzug bewegen
sollte. Und weiter richtet er es so ein, dafy der Gefangene seine Tochter als Dienstmagd,
die mit dem Krug zum Brunnen ging, vorbeikommen sah. Wie alle Agypter iiber dieses
Schauspiel klagten und jammerten, stand Psammenit allein wortlos und unbeweglich,
die Augen auf den Boden geheftet; und als er bald darauf seinen Sohn sah, der zur Hin-
richtung im Zuge mitgefithrt wurde, blieb er gleichfalls unbewegt. Als er danach aber
einen von seinen Dienern, einen alten, verarmten Mann, in den Reihen der Gefangenen
erkannte, da schlug er mit den Fiusten an seinen Kopf und gab alle Zeichen der tiefen

90  Walter Benjamin [1940]: Uber einige Motive bei Baudelaire, S. 639.
91 Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 445.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

255


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Vom Schweigen des Guten

Trauer.«°* Die Handlung wird sehr genau dargelegt, doch bleiben die Beweggriinde des
Erzihlten im Unklaren. Die Erzihlung »dhnelt den Samenkérnern, die jahrtausende-
lang luftdicht verschlossen in den Kammern der Pyramiden gelegen und ihre Keimkraft
bis auf den heutigen Tag bewahrt haben«”. Diese Méglichkeit, diese Offenheit macht
die Erzdhlung zu einer Darstellungsform, die etwas aufierhalb der Begriffe zu zeigen
vermag.

Um sich aber einer solchen Ungedeutetheit auszusetzen und nicht den Weg der
offensichtlichen Information zu gehen, iiber die linger nachzudenken fir die Infor-
mierten keinen Sinn hat, braucht der Geist Raum: Die »Anbildung«®* des Erzihlten
an die eigene Erfahrung »welche sich in der Tiefe abspielt, bedarf eines Zustandes der
Entspannung, der seltener und seltener wird. Wenn der Schlaf der Hohepunkt der kor-
perlichen Entspannung ist, so ist die Langeweile jener der geistigen. Die Langeweile
ist der Traumvogel, der das Ei der Erfahrung ausbriitet. Das Rascheln im Blitterwalde
vertreibt ihn.«°> Benjamin spricht von einem »Zustand der Entspannung, der die Auf-
nahme von Erzihltem erst erméglicht. Weiter oben war davon die Rede, dass Arendt
Denken ausschliefllich in einem Zustand der Unterbrechung und des Stillstands fiir
moglich hilt: »Es gibt im Englischen einen idiomatischen Ausdruck: >stop and think«
— halt an und denk nach. Kein Mensch kann nachdenken, ohne anzuhalten.®® Ben-
jamin spricht nun davon, dass es solche Titigkeiten, die ein Auf-héren ermoglichen,
kaum noch gibt, solche, die eine Gemeinschaft zu Lauschenden werden lassen kann.®’
»Darum geht es mit der Gabe, Geschichten zu behalten, zu Ende: es wird nicht mehr
gewoben, gesponnen, gebastelt, geschabt wihrend man ihnen lauscht. Denn je selbst-
vergessener wir horen, desto tiefer prigt sich uns das Gehorte ein. Wo der Rhythmus
der schaffenden Hinde den Menschen wiegt, da ist er der geborene Hérer, da dringt am
tiefsten in ihn ein was er hort.«*® Um eine Erzihlung in ganz eigener Weise verstehen
zu konnen, miissen die Lauschenden die Leere, den Stillstand zulassen und sich dem
Zuhdren an-vertrauen. Sie miissen sich von allen Selbstverstindlichkeiten, altbekann-
ten Redensarten verabschieden und dem Neuen so Raum schaffen. In einem einige Jah-
re frither unter dem Titel Erfahrung erschienenen Aufsatz schreibt Benjamin in diesem
Sinn: »Alles hat dieser Erwachsene schon erlebt: Jugend, Ideale, Hoffnungen, das Weib.
Es war alles Illusion.«* Die Erzihlung gibt also niemals Allgemeinheiten und Binsen-
wahrheiten weiter, vielmehr stellt sie etwas dar, das weder zu Ende gebracht noch »als

92 Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 445.

93 Ebenda, S. 446.

94  Vgl. ebenda.

95  Ebenda.

96  Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empérender Dummbheit, S. 54.

97  Vgl. Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 447.

98  Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzdhler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften
11/3: Aufsatze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhauser. Frankfurt a.M.
1991, S.1287.

99  Walter Benjamin [1913]: Erfahrung. In: ders.: Gesammelte Schriften I1/1: Aufsitze, Essays, Vortra-
ge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 54. (Im Folgenden
zitiert als: Walter Benjamin: Erfahrung.)

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

tote Habe inventarisiert«’®® werden soll. Sie strebt weder ihre Vollendung noch ihre
Verbesserung an, vielmehr liegt in ihr der immer neue Anfang.

Eine Erzihlung erzihlen wir, indem wir ihr »selber aus unserem Geiste [...] Inhalt ge-
ben«, In der Erzihlung wird so das im je einzelnen Geist Verborgene Teil der ge-
meinsamen Erinnerung. Jede Erfahrung beruht zwingend auf Erinnerung, denn nur
diejenige, die sich erinnert, kann ihre Geschichte auch weitertragen, kann sie in neues
Licht setzen. Der Begriff der Erinnerung scheint, dhnlich wie derjenige der Erfahrung,
auf den ersten Blick eindeutig: Sich erinnern heif3t, Ereignisse der Vergangenheit aufs
Neue aufrufen, die Bilder wieder gegenwirtig erscheinen lassen, es ist ein Versuch,
Momente noch einmal vor Augen zu holen. Wenn Benjamin von Erinnerungsbildern
spricht, ist diese Eindeutigkeit dahin: »Ihre Bilder kommen nicht allein ungerufen, es
handelt sich vielmehr in ihr um Bilder, die wir nie sahen, ehe wir uns ihrer erinner-
ten.«*°% Sie stehen so einer Erzihlung von Geschichte(n), die in klare Zusammenhinge
und Ablaufe zu pressen sucht, ganz entgegen. Die Bilder der Erinnerung sind hier unge-
formt, sie werden nicht in ihre Form gerufen, sondern zeigen sich vielmehr ungeordnet
und immer anders aus verschiedenen Perspektiven. In Ausgraben und Erinnern heift es:
»Wer sich der eigenen verschiitteten Vergangenheit zu nihern trachtet, muf? sich ver-
halten wie ein Mann, der grabt. Vor allem darf er sich nicht scheuen, immer wieder
auf einen und denselben Sachverhalt zuriickzukommen - ihn auszustreuen wie man
Erde ausstreut, ihn umzuwiihlen, wie man Erdreich umwiihlt. [...] Die Bilder nimlich,
welche, losgebrochen aus allen fritheren Zusammenhingen, als Kostbarkeiten in den
niichternen Gemichern unserer spiten Einsicht — wie Torsi in der Galerie des Samm-
lers — stehen.«'?

Nun ist es aber nicht so, dass aus einer der beiden Zeiten, dem Gegenwirtigen
oder dem Vergangenen, ein Licht auf die je andere geworfen wiirde, so dass die Ange-
strahlte dann im Schein der Strahlenden erschiene; vielmehr zeigt sich in diesem Bild
dasjenige »worin das Gewesene mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusam-
mentrifft«!°*. Durch das Zusammenstehen der beiden Zeiten also erscheint ein Drittes,
ein Neues, das in keiner der Zeiten allein und fir sich genommen vorhanden war. Hier
ist sowohl an Arendts daimon, der nur von den Anderen zu erblicken ist, als auch an

100 Walter Benjamin [1937-39]: Charles Baudelaire, S. 681.

101 Walter Benjamin [1913]: Erfahrung, S. 54.

102 Walter Benjamin [1929]: Aus einer kleinen Rede iiber Proust, an meinem vierzigsten Geburtstag gehalten.
In: ders.: Gesammelte Schriften 11/3: Aufsdtze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann
Schweppenhduser. Frankfurt a.M. 1991, S. 1064.

103 Walter Benjamin [ca. 1932]: Ausgraben und Erinnern. In: ders.. Gesammelte Schriften IV/1: Kleine
Prosa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991, S. 400.

104 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

Heidegger denkt in ebendiese Richtung, wenn er das Vergangene »Noch-nicht-Entfaltetes« nennt:
»Wenn das Denken an das Gewesene diesem sein Wesen lasst und sein Walten durch eine iiber-
eilte Verrechnung auf eine Gegenwart nicht stort, dann erfahren wir, dass das Gewesene bei seiner
Riickkunft im Andenken iber unsere Gegenwart sich hinausschwingt und als ein Zukiinftiges auf
uns zukommt. PI6tzlich muss das Andenken das Gewesene als ein Noch-nicht-Entfaltetes denken.«
(Martin Heidegger [1936]: »Andenken«. In: ders.: Erlduterungen zu Holderlins Dichtung. Frankfurt a.M.
20127, 5.100.)

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

257


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Vom Schweigen des Guten

den Zwischenraum zu denken, der erst und nur im Gesprich entstehen kann. In threm
Denktagebuch spricht sie vom Gedanken als »Gedankenblitz«, der »jede Wahrheit nur im
Blitz offenbar[tl« und »fiir einen Moment erhell[t]«'%>. In dieser Weise lisst auch die
Erzihlung Raum fiir eine andere Auslegung, lisst sie diese Leere bestehen und bleibt
sie ewig in der Frage nach ihrer eigenen Bedeutung. Das erinnernde Erzihlen rettet so
das Vergangene, tragt die Erfahrung weiter in eine andere Zeit und lisst sie dort aufs
Neue in die Welt kommen; nimmt sie mit sich und setzt iiber zum nichsten Ufer der
neuen Zeit, um dort dann — und so immer fort — einen Anfang zu stiften. In dem »neu-
en Barbarentumc« der nun ganz zerstiickelten Geschichte, von dem Benjamin in Bezug
auf die Erfahrungsarmut seiner Zeit spricht — und die mir fiir unsere in ganz neuem
Ausmafd ebenso zu gelten scheint -, liegt also immer zugleich: Gefahr und Rettung, die
Ohnmacht der Vereinzelung und die Freiheit, den Sprung zu wagen - und so endet der
oben begonnene Ausspruch Benjamins: »Barbarentum? In der Tat. Wir sagen es, um
einen neuen, positiven Begriff des Barbarentums einzufithren. Denn wohin bringt die
Armut die Barbaren? Sie bringt ihn dahin, von vorne zu beginnen; von Neuem anzu-

fangen; mit Wenigem auszukommen; aus Wenigem heraus zu konstruieren«*®®.

105 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 249.
106 Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut, S. 215.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

6.2 »Unter der Bedrohung verwiistender Sandstiirme. «"”
Welt-erhaltendes Erzahlen

Erreichbar, nah und unverloren blieb inmit-
ten der Verluste dies eine: die Sprache. Sie,
die Sprache, blieb unverloren, ja, trotz allem.
Paul Celan: Bremer Ansprache

Solcher Sprung ins Neue bedarf zweierlei: Eines Erzahlens, das die Welt erhalten und
eines, das sie erdffnen, das den neuen Anfang ermdglichen kann. In den betrachteten
Ausfithrungen Benjamins sind ebendiese Auslegungen zu finden, das Erzidhlen gleicht
ihm einem zarten Netz, das sich »von Ewigkeit zu Ewigkeit«'°® zwischen den Menschen

spannt, zugleich erhilt es seine »Schwingungsbreite«'®®

gerade dadurch, dass es immer
wieder neu deutbar ist - jede neue Auslegung vermag es, »das Gewesene mit dem Jetzt
blitzhaft zu einer Konstellation zusammen][treffen]«'° zu lassen. Auch Eva von Rede-
cker weist auf diese — ihres Erachtens zu wenig beachtete — Unterscheidung bei Arendt
hin und trennt ihr Geschichtenerzahlen vom Perlentauchen: »Das >Perlentauchenc als
Inbegriff poetischen Denkens wird [...] meist mit Arendts anderer methodologischen
Spezialitit, dem >Geschichtenerzihlens, in eins geworfen. Es handelt sich aber um ver-
schiedene Praktiken mit unterschiedlichen Absichten. Das >Perlentauchen« férdert die
>Wahrsitze«zu Tage, von denen laut Arendt alles Denken ausgehen muss, um dann Sinn
zu stiften; es handelt sich um eine Aneignung intellektueller Vergangenheit. Das Ge-
schichtenerzahlen ist hingegen die Anverwandlung von Ereignissen, fiir die eine gilltige

narrative Form gefunden werden muss, damit sie in der Welt Bestand haben.«**

107 Vgl. Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 978.

108 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzihler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften
11/3: Aufsitze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991, S.1285.

109 Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 445.

110 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

111 Evavon Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 73.
In der Sekundarliteratur findet sich dementsprechend in Bezug auf Arendts >storytelling< vor al-
lem der Verweis darauf, wie sie Geschichte erzihlte; namlich nicht als Prozess, als grofSes Ganzes,
sondern — wie Elisabeth Young-Bruehl es ausdriickt — indem sie »keine Geschichte der Philoso-
phie«, sondern »Geschichten (iber Philosophen«erzéhlte. (Elisabeth Young-Bruehl [1977]: Hannah
Arendt als Geschichtenerzihlerin. Ubers. v. Heinrich Jelinek. In: Adelbert Reif (Hg.): Hannah Arendt.
Materialien zu ihrem Werk. Wien 1979, S. 320.) Trotzdem sei es aber um die Geschichte gegangen,
nicht die vereinzelten Menschengeschichten; weiter heiflt es dort: sie »erzihlte von Menschen in
der Welt, nicht von den inneren Welten der Menschen.« (Ebenda, S.186.) Auch David Luban weist
auf diese »Methode« hin, die sich in »all ihren Arbeiten zeige«; am deutlichsten, so fihrt er fort,
in The Origins of Totalitarianism, weil Arendt hier »einfach historisches Material und konzeptuelle
Analyse miteiner Vielfalt an weniger orthodoxen Methoden kombiniert. Sie benutzt die Geschich-
ten einzelner Werdegéange [...] um die sozialen und historischen Transformationen umfassender
zeigen zu konnen.« (David Luban [1983]: Explaining Dark Times: Hannah Arendt’s Theory of Theory. In:
Social Research (1983) 50/1, S. 246.) In diesen Betrachtungen geht es aber ausschliefSlich um ein Er-
zahlen, das Welt erhalten, nicht eines, das Welt erschaffen soll; ich werde auf diese Unterscheidung
auf den folgenden Seiten ndher zu sprechen kommen.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

259


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Vom Schweigen des Guten

Ich méchte im Folgenden zunichst das welt-erhaltende Erzihlen betrachten. Uber den
Verlust des Erzihlens schreibt Arendt an Mary McCarthy: »Ich wiinschte, Du wiirdest
dariiber schreiben, was die Menschen dazu bringt, sich eine Geschichte zu wiinschen.
Das Erzihlen von Geschichten. [..] Man kann nicht sagen, wie das Leben ist, wie Zufall
oder Schicksal die Menschen behandeln, es sei denn, man erzihlt die Geschichte. Im
allgemeinen kann man nicht mehr sagen, als - ja, so geht es eben [...]. [D]as Schlimms-
te [aber] ist, was die Menschen dir im allgemeinen, besonders in diesem Land, erzih-
len: Mir passiert nie etwas. [..] Wir scheinen unfihig, ohne Ereignisse zu leben; das
Leben wird ein indifferentes FliefRen, und wir konnen kaum einen Tag vom nichsten
unterscheiden. Das Leben selbst ist voller Geschichten. Was hat die Geschichten ver-
schwinden lassen? Die iibermichtigen Ereignisse dieses Jahrhunderts [...]? Oder dieses
seltsame neurotische Interesse am Selbst, das [...] nichts zu erzihlen hat als Variationen
von identischen Erfahrungen?«** Erneut scheint hier das paradoxe Verhiltnis von ab-
soluter Verschiedenheit und Pluralitit auf: Erscheinen - von sich und Anderen erzihlen
— konnen die Menschen nur in einer ihnen gemeinsamen Welt, zugleich aber bildet sich
Welt nur in jenem Zwischenraum, der wihrend des gemeinsamen Gesprichs entsteht.

Die Menschen sind angewiesen auf ein Sein unter den Vielen, nur die Anderen kon-
nen erkennen, wer sie sind, nur im Gesprich konnen sie sich zeigen und zur Sprache
bringen. Zugleich ist es aber auch die immer schon gemeinsame Welt, die uns ver-
bindet, und dies »weltlich Gemeinsame liegt auflerhalb unserer selbst, wir treten in
es ein, wenn wir geboren werden, und wir verlassen es, wenn wir sterben. Es iiber-
steigt unsere Lebensspanne in die Vergangenheit wie in die Zukunft; es war da, bevor
wir waren, und es wird unseren kurzen Aufenthalt in ihr tberdauern. Die Welt haben
wir nicht nur gemeinsam mit denen, die mit uns leben, sondern auch mit denen, die
vor uns waren, und denen, die nach uns kommen werden. Aber nur in dem Mafe, in
dem sie in der Offentlichkeit erscheint, kann eine solche Welt das Kommen und Gehen
der Generationen in ihr iiberdauern.«'* Dementsprechend stellt Sophie Loidolt fest,
Arendt entwerfe »Subjektivitit als eine weltliche Bewegung«, wobei sich die gemein-
same Welt aber durch eine »gewisse Bestindigkeit« auszeichnen miisse: »Sie kann nur
unter dieser Bedingung gemeinsam sein, da eine intersubjektive Bezugnahme auf ein
Selbes inmitten eines stindigen Wandels unméglich ist. Zum Bild einer Mitwelt und
der Welt als einem Erscheinungsraum fiigt Arendt also die notwendige Stabilitit der
Welt in Form von Dinglichkeit und Gegenstindlichkeit hinzu und spricht dann von der
>Weltlichkeit der Welt«™#. In Folge dieser Uberlegungen spricht Loidolt dann von drei
zusammenhingenden Begriffen von Welt: »Der grundlegendste Begriffist der einer >Er-
scheinungswelt« [...]. Wir sind von dieser Welt in dem Sinne, dass wir uns vor allem und
unausweichlich als vor anderen erscheinende Wesen erleben und dies unsere Wirk-
lichkeit bildet. [..] Der zweite Begriff von Welt ist das >erste Zwischens, die Welt der
Gegenstiinde und Gegenstindlichkeit und die Welt als Gebildete: die Dingwelt. Arendt zufolge

112 Hannah Arendt [1971]: Brief an Mary McCarthy. In: Hannah Arendt und Mary McCarthy: Im Vertrau-
en. Briefwechsel 1949-1975. Ubers. v. Ursula Ludz/Hans Moll. Hg. v. Carol Brightman. Miinchen
1995, S. 426.

113 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 69.

114 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 97. [Ubersetzung der Autorin.]

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

ist unsere Verbindung zur Gegenstindlichkeit durch eine Praxis gegriindet: die Praxis
des Welt-Bildens. [...] Schliefilich ist das >zweite Zwischen< Arendts dritter und zentraler
Begriff von Welt. Dieser meint die Welt, die durch unsere zwischenmenschlichen Be-
ziehungen als ein Produkt aktualisierter Pluralitit hervorgebracht wird: die Mitwelt. <"

Ich méchte mich in diesem Sinne hier zunichst dem Welt-Bilden widmen.

Wie steht das weltbildende Erzihlen zu den bereits besprochenen Sprechweisen? Es ist
nicht selbst Handlung, vielmehr erzihlt es von der Handlung und macht sie besprech-
bar, lisst sie in dieser Weise ewig werden und so die Welt bestehen. Demnach ist es
dem Handeln zeitlich nachgeordnet, bereitet es aber zugleich auch immer schon vor,
da aus den Erzdhlungen auch Handlungen erwachsen kénnen. »[W]eder Worte noch
Taten hinterlassen irgendeine Spur in der Welt, nichts zeugt von ihnen, wenn der kur-
ze Augenblick verflogen ist, wihrend dessen sie wie eine Brise oder ein Wind oder
ein Sturm durch die Welt strichen und die Herzen von Menschen erschiitterten.«'®
Die Handelnden selbst kénnen von ihren Taten nicht berichten, weil dies erst még-
lich wird, »wenn das Gesamtgewebe, in das sie schlugen, halbwegs bekannt ist. [...]
So sind erzdhlbare Geschichten zwar die einzigen eindeutig-handgreiflichen Resultate
menschlichen Handelns, aber es ist nicht der Handelnde, der die von ihm verursachte
Geschichte als Geschichte erkennt und erzihlt, sondern der am Handeln ganz unbe-
teiligte Erzahler.«"” Dementsprechend ist das »urspriinglichste Produkt des Handelns
nicht die Realisierung vorgefafiter Ziele und Zwecke, sondern die von ihm urspriing-
lich gar nicht intendierten Geschichten, die fortan »im Gedichtnis der Generationen
wieder und wieder nacherzihlt«'® werden.

Maike Weiflpflug stellt das literarische Erzadhlen als die fur Arendt bedeutendste
Quelle politischer Erfahrung heraus: Erst durch Literatur wiirden Erfahrungen in Spra-
che umgewandelt und so be-sprech-bar, nur literarische Texte schiifen Zuginge zu den
abstrakten Kategorien politischer Theorie.™™® Arendt méchte — so WeifSpflugs These —
das Denken wieder riickbinden an die wirkliche Welt und konkrete Erfahrung.’*® Um
dieser gegeniiber dann eine kritische Haltung einzuiiben, nutze Arendt die Erzidhlung:
»Das Erzdhlen ist fur Arendt ein Mittel, sich durch narrative Konkretion Erfahrungen
anzueignen und die Grenzen des Machbaren zu erkennen.«**! Auch Linda Zerilli be-
tont die Bedeutung eines »innerweltlichen Raumes [...], in dem man handeln sowie
Gegenstande und Ereignisse in ihrer Freiheit beurteilen kann«. Ohne einen solchen, so
schreibt sie weiter, »wire die Macht, eine neue Reihe zu beginnen, fiir uns bedeutungs-
los«**?., Die »Praxis politischer Freiheit« verlange »nicht nur Spontaneitit [...], sondern

115 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 98. [Ubersetzung der Autorin.]

116 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 211.

117  Ebenda, S. 240f.

118 Ebenda, S. 226.

119 Vgl hierzu auch die Ausfiihrungen in meiner Rezension: Lea Mara EfRer: Hannah Arendt. Die Kunst,
politisch zu denken. In: Zeitschrift fiir philosophische Literatur (7/3/2019).

120 Vgl. Maike WeiRpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S.15.

121 Ebenda, S.17.

122 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 49.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

261


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Vom Schweigen des Guten

auch das Welt-Bilden; die Schaffung und kontinuierliche Neuerfindung von Institutio-
nen, die ein innerweltliches Zwischen aufrechterhalten, einen Raum, der die in ihm

versammelten Individuen sowohl verbindet als auch trennt«'?3.

An dieser Stelle ist es wichtig, die Trennung, auf die auch Loidolt und von Redecker hin-
weisen, in aller Klarheit beizubehalten: diejenige zwischen Dingwelt und Mitwelt.'2*
Die Welt der gebildeten Gegenstinde, die ein Erscheinen der Menschen erméglicht,
liegt nicht in der Weise zwischen den Menschen, wie jene Zwischen-Welt Arendts, die
im Gesprich entsteht — diese ndmlich »verschwindet, sobald sie [sc. die Handelnden]
sich wieder zerstreuen«**>. Doch auch dieser Dingwelt kommt nur menschliche Bedeu-
tung zu, insofern sie zwischen den Menschen ist - insofern sie nimlich die Geschich-
ten, die Welt bilden, besprechen, austauschen, sich ihrer erinnern; trotzdem existiert
das Besprechbare unabhingig. Der Bedeutungsraum der Menschenwelt hingegen kann
nicht als »innerweltliches Zwischen« — wie Zerilli schreibt — »aufrechterhalten<**® wer-
den, sondern besteht als bedeutender Raum nur gerade so lange, wie Menschen sprechen.
Die Geschichten, die hier das in gewissem Sinne feste Fundament der Welt bilden, sind
also immer nur die Moglichkeit einer Zwischenwelt, nicht aber diese Welt selbst. Arendt
fasst die Welt im Bild des Tisches: »In der Welt zusammenleben heifdt, daR eine Welt
von Dingen zwischen denen liegt, deren gemeinsamer Wohnort sie ist, und zwar in
dem gleichen Sinne, in dem etwa ein Tisch zwischen denen steht, die um ihn herum
sitzen; wie jedes Zwischen verbindet und trennt die Welt diejenigen, denen sie jeweils
gemeinsam ist.«'?” Hier ist der Tisch die Méglichkeit der um ihn Sitzenden, Welt erst
zu bilden; zugleich aber ist dieser Tisch es, der sie um sich versammelt.

Die Handlung wird in ihrer Verwandlung zur Geschichte verdinglicht, bekommt
Form, Anfang und Ende — nicht aber Beendigung, vielmehr ein Ende, das immer wie-
der auch neuer Anfang ist; auf diese Weise wird dies Zwischen-uns-Liegende zu einem
Ausgangspunkt fiir das gemeinsame Gesprich. Die Taten gewinnen so »Gegenstands-
charakter [...] - wie ein gedichteter Vers, eine geschriebene Seite, ein gedrucktes Buch,
ein Bild oder eine Skulptur, wie alle Denk- oder Mahnmaler des menschlichen Geis-
tes.«28 Allein diese Gegenstindlichkeit ermoglicht es, dass wir von einer Geschichte
— in einer Geschichte — itberhaupt sprechen kénnen: »Ohne Erinnerung und die Ver-
dinglichung [..] wiirde das lebendig Gehandelte, das gesprochene Wort, der gedachte
Gedanke spurlos verschwinden, sobald der Akt des Handelns, Sprechens oder Denkens
an sein Ende gekommen ist; es wiirde sein, als hitte es sie nie gegeben.«'?? Spiter heifit
es dann in der Vita activa, die Menschen seien ohne dies Bestindige »wie Gras und al-
le Herrlichkeit der Erde wie des Grases Bliite; und ohne die herstellenden Kiinste von

123 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S.171.

124 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 98.

125 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.194.

126 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S.171.
In diesem Sinne spricht Zerilli im Folgendem dann auch von einer »kontinuierlichen Neuerfin-
dung«.

127 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 66.

128 Ebenda, S.113.

129 Ebenda, S.113f.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Homo faber, aber jetzt auf ihrem héchsten Niveau, in der vollen Glorie ihrer reinsten
Entfaltung, ohne die Dichter und Geschichtsschreiber, ohne die Kunst des Bildens und
des Erzihlens, konnte [..] die Geschichte, in der sie handelnd und sprechend auftra-
ten, bis sie sich so weit gefiigt hat, daf? einer sie als Geschichte berichten kann, niemals
sich so dem Gedichtnis der Menschheit einprigen, daf} sie Teil der Welt wird, in der
Menschen leben.«3°

Hier klingt bereits an, dass diese Formung dem vormals Ungeformten zwar jene Be-
stindigkeit zu verleihen vermag, die eine notwendige Voraussetzung fir die wirklich
menschliche Zwischenwelt ist, zugleich aber dem je Eigenen der Geschichten, ihrer
Wandelbarkeit, ihrer Deutbarkeit und Uneindeutigkeit ganz entgegensteht. Erzahlun-
gen sind »in ihrer lebendigen Wirklichkeit, [...] keine >Dinge< und miissen erst verding-
licht, d.h. transformiert werden, bevor sie in den gegenstindlichen Bestand der Welt

B! Die Geschichte muss sich »fiigen, einfiigen in die begriffliche

eingehen konnen.«
Sprache, die ihr ihre Lebendigkeit ab-spricht — wihrend sie ihr zugleich das ewige Le-
ben schenkt: »Die verwandelnde Vergegenstindlichung ist der Preis, den das Lebendige
zahlt, um nur @iberhaupt in der Welt bleiben zu diirfen; und der Preis ist sehr hoch, da
immer ein >toter Buchstabe« an die Stelle dessen tritt, was einen fliichtigen Augenblick
lang wirklich >lebendiger Geist« war.«*3*

Diese Erzihlungen dienen nun nicht nur der Welt-Erhaltung, sondern auch einer
Versohnung mit der Welt-Geschichte, die allein es méglich macht, in dieses Geschichts-
Netz hineinzuhandeln, anstatt sich davon abzulésen. Es sind solche Geschichten wie
jene des deutschen Feldwebels Anton Schmidt, der hunderte Juden rettete und da-
fiir hingerichtet wurde. Arendt berichtet von dem Moment, da seine Geschichte im
Eichmann-Prozess zur Sprache kommt: Es habe wihrenddessen »Stille itber dem Ge-
richtssaal [gelegen]; es war, als habe die Menge spontan beschlossen, die tiblichen zwei
Minuten des Schweigens zu Ehren des Mannes Anton Schmidt einzuhalten. Und in
diesen zwei Minuten, die wie ein plétzlicher Lichtstrahl inmitten dichter, undurch-
dringlicher Finsternis waren, zeichnete ein einziger Gedanke sich ab, klar, unwiderleg-
bar, unbezweifelbar: wie vollkommen anders alles heute wire, in diesem Gerichtssaal,
in Israel, in Deutschland, in ganz Europa, vielleicht in allen Lindern der Welt, wenn
es mehr solcher Geschichten zu erzihlen gibe.«'3 Hier zeigt sich die welt-erhaltende
Fihigkeit des Erzihlens, die Moglichkeit der Versohnung, die darin liegt, Geschichten
immer wieder zu erzihlen und so lebendig zu halten: »So tief ist keine Versenkung, dafy
alle Spuren vernichtet werden kénnten [...]; dazu gibt es zu viele Menschen in der Welt,
um Vergessen endgiiltig zu machen. Einer wird immer bleiben, um die Geschichte zu
erzihlen.«** Hier nimlich — »in der Sprache« — ist der Ort, an dem »das Vergangene
unausrottbar«*?* sitzt.

130 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 211f.

131  Ebenda, S. 226f.

132 Ebenda, S.113f.

133 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 345.
134 Ebenda, S.346.

135 Hannah Arendt [1968]: Walter Benjamin, S. 235.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

263


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Vom Schweigen des Guten

Dies war es, was die totale Herrschaft zu unterbinden suchte, das ewige Lebendigsein
dieser Geschichten, die von den Ausnahmen sprechen, die das eindeutige Bild in Frage
stellen, die mit der Selbstverstindlichkeit brechen. An dieser Stelle ist an den Bericht
des deutschen Militirarztes Peter Bamm zu erinnern, von dem bereits im dritten Ka-
pitel die Rede war: »Wir wufdten das. Wir taten nichts. Jeder, der wirklich protestiert
hitte oder etwas gegen das Mordkommando unternommen hitte, wire vierundzwanzig
Stunden spiter verhaftet worden und verschwunden. Es gehért zu den Raffinements
der totalitiren Staatskonstruktionen unseres Jahrhunderts, daf3 sie ihren Gegnern kei-
ne Gelegenheit geben, fiir ihre Uberzeugung einen grofen dramatischen Mirtyrertod
zu sterben. [...] Es ist gewif3, daR jeder, der es gewagt hitte, lieber den Tod zu erleiden
als schweigend Verbrechen zu dulden, nutzlos sein Leben geopfert hitte. Damit will ich
nicht sagen, daf} ein solches Opfer moralisch sinnlos gewesen wire. Es ist nur gesagt,
daR es praktisch nutzlos gewesen wire. Niemand von uns hatte eine Uberzeugung,
deren Wurzeln tief genug gingen, ein praktisch nutzloses Opfer um eines héheren mo-

136 Was das totalitire System hier zu zer-

ralischen Sinnes willen auf sich zu nehmen.«
storen sucht, ist die sich aus einer Handlung entwickelnde Erzihlung, die - solange sie
im Erzihlen lebendig ist — nicht mehr vergehen und vergessen werden kann. Was hier
also vernichtet werden sollte, war die Sprache selbst, das Sprechen vom Einzelnen, das
dies Einzelne immer und immer wieder zur Erscheinung bringt.

Eva von Redecker schreibt, Geschichten hitten nach Arendt den Sinn, »Geschehnis-
se smenschlich< zu machen, indem sie mitteilbarer Bestandteil der gemeinsamen Welt
werden, auflerdem verhelfen sie zu einem Verstindnis von Geschehnissen, mit denen
man sich, wenn sie in Form einer Geschichte gebracht sind, abfinden oder gar versoh-
nen kénne«'’, Kathrin Morgenstern weist richtigerweise darauf hin, dass solche Ver-
sohnung nicht mit einem Gutheiflen gleichzusetzen sei und verweist auf die englische
Fassung: Die versbhnende »Funktion des Erzdhlens [..] kann im Zeichen des Traditi-
onsbruchs keinesfalls als Verschmelzung und Einswerdung mit dem Geschehenen, als
Akzeptieren der Ereignisse verstanden werden. Eindeutiger als die Wendung der Ver-
sohnung mit den Dingen ist daher das englische >to come to terms with the past¢, das
Arendt in den englischsprachigen Schriften verwendet. Es geht darum, mit den Din-
gen, so wie sie sind, irgendwie zurechtzukommen.«**® Von solchem Zurechtkommen
spricht Arendt in Wahrheit und Politik; dort heif3t es: »Fiir die Geschichtsschreibung ist
das rein Faktische das Rohmaterial, aus dessen Verwandlung die Geschichten der Ge-
schichte erstehen [...]. Die politische Funktion des Geschichtenerzihlens [...] liegt darin,

136 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 345f.

137 Evavon Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 40.

138  Kathrin Morgenstern [2019]: sEiner wird immer bleiben, um die Geschichte zu erzihlen, S. 84. Morgen-
stern verweist hier beispielhaft auf: Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S.331 und
Hannah Arendt: Understanding and Politics (The Difficulties of Understanding). In: dies.: Essays in Un-
derstanding 1930-1954. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S.308. (Ebenda, S.102.) Lisa J. Disch
denkt in eine dhnliche Richtung (vgl. Lisa Jane Disch [1994]: Hannah Arendt and the Limits of Philo-
sophy, S.102).

An anderer Stelle heifdt es dazu: »[D]en Totalitarismus verstehen [heif3t] nicht irgend etwas ent-
schuldigen, sondern uns mit einer Welt, in welcher diese Dinge (berhaupt méglich sind, versoh-
nen.« (Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.110.)

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

dass sie lehren, sich mit den Dingen, so wie sie nun einmal sind, abzufinden und sie
zu akzeptieren.«>® Dann nur wird es méglich, sich selbst als Teil dieser Geschichte zu
verstehen und so einen Faden in das »bereits vorgewebte Muster« zu schlagen, das im-
mer schon da ist, da die Menschen »in eine schon bestehende Menschenwelt geboren

werden«4°

. Diese Fiden vermogen es, »das Gewebe [ebenso zu] verindern, wie sie ih-
rerseits alle Lebensfiden, mit denen sie innerhalb des Gewebes in Berithrung kommen,
auf einmalige Weise affizieren. Sind die Fiden erst zu Ende gesponnen, so ergeben sie
wieder klar erkennbare Muster bzw. sind als Lebensgeschichten erzahlbar.«'#!

In Bezug auf die Griindungslegenden schreibt Arendt in Uber die Revolution, mittels
dieser Erzihlungen leuchte »die menschliche Einbildungskraft in die eigene Vergan-

genheit4*

. Ohne die Weitererzihlung und die Geschichten, die die Verfassung umwe-
ben, sei diese nur ein »Fetzen Papier«*3, dem die »Aura der Ehrwiirdigkeit<'**, die sie
zu Anfang umgeben hatte, vollig abginge. In Vom Leben des Geistes ist von den Legenden
erneut die Rede; dort heifdt es, sie entstammten einer Zeit, »die jeder Regierungsform
und jedem speziellen Grundsatz des Regierens vorausgeht. Doch es war menschliche
Zeit, und der Anfang, von dem sie erzihlen, war keine goéttliche Schépfung, sondern
eine von Menschen herbeigefiihrte Folge von Ereignissen, die der Erinnerung auf dem
Wege iiber eine phantasievolle Deutung alter Geschichten zuginglich sind.«*** Zugang
zu diesen alten Geschichten, die jene Zeit zu einer menschlichen machen, bietet also
kaum eine moglichst genaue Wiederholung der Tatsachen, vielmehr eine phantasievol-
le Deutung, eine Auslegung, die das Jetzt meint. Nur aus der hochsten Kraft der Gegenwart

146 Trotzdem bleibt sie Deutung des Greifbaren, des ei-

diirft ihr das Vergangene deuten.
nen Fetzen Papiers. In dieser Weise nun erzihlt Arendt selbst von den poleis und den
Revolutionen - nicht um diese zu konservieren oder gar erneut heraufzubeschworen,
sondern um sie als Anfang zu nehmen, als Perlen und Korallen, fiir eine neue Geschich-
te: um hiervon ausgehend das Neue zu denken. Auf diesem Weg schien es ihr moéglich,
»die wirklichen Urspriinge der traditionellen Begriffe zu entdecken, um aus ihnen ihren
urspriinglichen Geist neu herauszudestillieren [..], der sich gerade aus den Schliissel-
wortern der politischen Sprache [...] so schmihlich verfliichtigt und leere Hiilsen hin-

terlassen hat«!47.

Um aus dieser hichsten Kraft der Gegenwart heraus deuten zu kénnen, bediirfen wir jener

148

»Inseln in einem Meer der Ungewissheit«'*®, die das Verzeihen und das Versprechen —

139 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 367f.

140 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 226.

141 Ebenda.

142 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S. 263.

143 Ebenda, S.160.

144 Ebenda, S. 262.

145 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 429.

146 Friedrich Nietzsche [1874]: Die Geburt der Tragidie, UnzeitgemdfSe Betrachtungen 11V, Nachgelassene
Schriften 1870-1873. In: ders.: Simtliche Werke. KSA 1. Hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari.
Miinchen 2019", S. 293f.

147 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.18.

148 Vgl. Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 313.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

265


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Vom Schweigen des Guten

je auf die ihnen zugehdrige Zeit hin'#® - zu schaffen imstande sind: So spricht die eine
von der Vergangenheit frei, die andere der Zukunft entgegen. Das Verzeihen bestimmt Arendt
in Verstehen und Politik als die »vielleicht [...] kithnste der menschlichen Handlungen, in-
sofern es das beinahe Unmégliche versucht, nimlich Getanes ungetan zu machen, und
mit Erfolg einen neuen Anfang setzt, wo alles an ein Ende gekommen zu sein schien«'>°.
Das Verzeihen »ist eine einzelne Handlung und gipfelt in einem einzelnen Akt«*>*. Die
Wirkung der menschlichen Fihigkeit, Versprechen zu geben, zeigt sich als der »groRe

152 Diese be-

Vorteil aller Staatsformen, die urspriinglich auf einem Vertrag beruhen«
ruhten darauf, »daf in ihnen Freiheit als ein positiver Modus des Handelns moglich
ist. Wobei sie offenbar, im Unterschied zu politischen Kérpern, die auf Herrschaft und
Souverinitit beruhen, das Risiko auf sich nehmen, die grundsitzliche Unabsehbarkeit
menschlicher Angelegenheiten und die grundsitzliche Unzuverlissigkeit der Menschen
als solche bestehen zu lassen [...], indem sie sie gleichsam als das Medium benutzen,
in das die Versprechen gewisse, genau abgegrenzte Inseln des Voraussagbaren werfen,
wie Wegweiser in ein noch unbekanntes und unbegangenes Gebiet.«*>> Sobald solche
Versprechen aber nicht mehr bereit sind, den Weg blof zu weisen und das Ungewisse
auszuhalten, »sobald sie dazu mifRbraucht werden, den Boden der Zukunft abzustecken
und einen Weg zu ebnen, der nach allen Seiten gesichert ist, verlieren sie ihre bindende
Kraft und heben sich selbst auf«’>*.

Alle Geschichten sind darauf angewiesen, »daf} die Menschen im Plural existieren,
daf die Menschen die Erde bewohnen und nicht der Mensch«'>*. Geschichten miissen ge-
hért, gedeutet und weitererzihlt werden, sie miissen durch den jetzigen Blick in neues
Licht geriickt werden, um ein neues Verstindnis, eine wieder neue Erzihlung der Ge-
schichte zu ermdglichen. Die alltiglichen Erlebnisse der Vereinzelten sind es also gera-
de nicht, die eine Geschichte erzihlen kénnen, diese sind — wie die Ausfithrungen zu
Roman und Eigenheim gezeigt haben - in sich abgeschlossen und in feste Form gegos-
sen, sie konnen nicht mehr ausgelegt werden. Von Eichmann schreibt Arendt, dieser
sei »wie ein Speicher, vollgestopft mit Privatgeschichten von der niedrigsten Sorte«'>®.
Solche Privatgeschichten sind gerade keine Fiden, die in »bereits vorgewebte Muster
[gelschlagen« werden koénnen, um dann »das Gewebe so [zu] verindern, wie sie ihrer-
seits alle Lebensfiden, mit denen sie innerhalb des Gewebes in Berithrung kommen, auf

149 »Diese beiden Fihigkeiten gehéren zusammen, insofern die eine sich auf die Vergangenheit be-
zieht und ein Geschehen rickgidngig macht, dessen Stinde sonst, dem Schwert des Damokles
gleich, iiber jeder neuen Generation hingen und sie schliefilich unter sich begraben mufite; wah-
rend die andere ein Bevorstehendes wie einen Wegweiser in die Zukunft aufrichtet, in der ohne
die bindenden Versprechen, welche wie Inseln der Sicherheit von den Menschen in das drohen-
de Meer des Ungewissen geworfen werden, noch nicht einmal irgendeine Kontinuitiat menschli-
cher Beziehung moglich wire, von Bestiandigkeit und Treue ganz zu schweigen.« (Hannah Arendt
[1958]: Vita activa, S. 302.)

150 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.110.

151 Ebenda.

152 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 312.

153 Ebenda, S.312f.

154 Ebenda, S.313.

155 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bise, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

156 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S.165.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

einmalige Weise affizieren«**”. Es sind vereinzelte Geschichten ohne Zusammenhang,
die - dhnlich dem bereits erwihnten digitalen Signal — diskret und »sprunghaft«*®
kommen und gehen, die nur springen zwischen zwei Werten: dem vereinzelten Ereig-
nis, das Eigenschaft zuschreibt, und dem zu vergleichenden Wert — der angestrebten
Eigenschaft, dem Typus.

Durch das Erzihlen und das gemeinsame Deuten und Bedenken der Geschichte
gelangt diese erst zu ihrer Be-deutung, die fern von blof3 Faktischem liegt; hier erst
»verlieren die Fakten [...] ihre urspriingliche Beliebigkeit und erlangen eine Bedeutung,
die menschlich sinnvoll ist«’*°. Da Geschichten also in ihrer Deutung und Weiterga-
be in stindigem Wandel begriffen sind, konnen sie auch niemandem zugeschrieben
werden, sie werden — in Sophie Loidolts Worten — »in der Offenheit der Pluralitit her-
Vorgebracht.«mo Sie sind niemals »Produkte eines Autors«, denn »[k]ein Mensch kann
sein Leben »gestalten< oder seine Lebensgeschichte hervorbringen, obwohl ein jeder sie
selbst begann, als er sprechend und handelnd sich in die Menschenwelt einschalte-
te«'®. Die »Lebensgeschichten«, die ein »klar erkennbares Muster«'®> ergeben und alsdann
erzihlbar werden, sind demnach nicht einfach »Privatgeschichtenc, die weitererzihlt
werden, sondern jene Geschichten, die aus dem gemeinsamen Gesprich, der gemein-
samen Handlung erst entstehen. Der Sinn, der dieser Handlung innewohnt, erschlief3t
sich endlich nicht den Handelnden selbst, sondern »nur dem riickwirts gerichteten
Blick dessen, der schlieRlich die Geschichte erzihlt«'®3

deutet, »aber niemand hat sie ersonnen«!%4,

— in ihnen ist ein Sinn ange-

Die so gebildete Welt, eine Welt, die sich in der stetig immer weitergewebten Ge-
schichte immer neu formiert und doch als Ganze bestehen bleibt, ist der Grund, auf
dem alles beruht, ein Schutz vor den »verwiistenden Sandstiirmen«!®> der Zeiten. Je-
de Gemeinschaft braucht Geschichten, in die sie hineinwebt, die die grofe gemein-
same Erzihlung als Sammlung einzelner Geschichten zeigen kann, sie nicht aber ver-
einnahmt in einem Werkstiick. Wenn man nun sagte, Deutschland brauche solche Ge-
schichten, Europa, gar die Welt? Fiden, die nicht nur Banken und Konzerne verbin-
den und umspannen, sondern die die Einzelnen wieder sichtbar werden lassen und
die zugleich von etwas Gemeinsamem, Griindendem erzihlen? Sind es aber nicht die
Populisten, die davon sprechen, es miisse wieder mehr »deutsche Geschichten« geben
und weniger Durcheinander der Kulturen? Nun, eine solche Geschichte wire eben keine
Arendt’sche, ihr wiirde gerade das Fehlen, was sie erst zur Geschichte macht: Offenheit,
Wandelbarkeit, Deutbarkeit, Pluralitit. Solche Geschichten sollen Identitit schaffen,

157 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 226.

158 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S.165.

159 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 367.

160 Sophie Loidolt [2016]: Hannah Arendt’s Conception of Actualized Plurality. In: Thomas Szanto and Der-
mot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the sWe«. London/New York 2016,
S.50. [Ubersetzung der Autorin.]

161 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 227.

162 Ebenda, S. 226.

163 Ebenda, S.298.

164 Ebenda, S. 227.

165 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 24.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

267


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Vom Schweigen des Guten

die Einzelnen darstellen, »als seien alle zusammengeschmolzen in ein grotesk-giganti-
sches Einzelwesen«®®. Solche Identititen sind feste Hiillen, sie wollen gerade nicht ins
Gesprich treten, sondern jedes Sprechen verstummen lassen, sie wollen beenden, was
einen Anfang erméglichen soll.

Maike Weipflug geht der Frage nach, inwiefern die Sprache der Literatur die Mog-
lichkeit bereithilt, eine gemeinsame Geschichte zu erzihlen. Arendt schreibe »dem Er-
zihlen ein kritisches, Ideologien aufbrechendes Potential [zu]«*”. Weifpflug unter-
nimmt den Versuch, das literarische Sprechen - das offene und uneindeutige - in den
politischen Bereich zu iibertragen und st6f3t sodann auf die Frage, ob solche »Beto-
nung der Kontingenz [nicht] zu einem offenen Relativismus« einlade. »[IIn der Welt
des Fiktiven mag dieser Einwand kein grofes Gewicht haben. Literatur ist dazu da,
den Bereich des Méglichen zu erkunden, sie steht nicht im direkten Zusammenhang
mit Entscheidungen, die den Bereich des Handelns, des Politischen betreffen. Doch mit
der Ubertragung von isthetischen Kategorien auf den Bereich des Politischen wird dies
problematischer.«'%® Weipflug wagt dennoch selbst einen Versuch der Anwendung der
von ihr herausgearbeiteten »narrativen Methode«*®® — »die kritische Befragung unserer
Gegenwart vor dem Hintergrund bereits gemachter Erfahrungen und auf eine Zukunft

79 _ indem sie sich dem Problem des Klimawandels zu-

hin, die offen ist fiir das Neue«!
wendet: »Die Auswirkungen von Natur und Naturzerstorung auf den Menschen sind so
vielfiltig und komplex wie die Natur und die Menschen selbst. Wir konnen diese Dinge
durchaus benennen und beklagen, aber in dieser abstrakten Form regen die Darstel-
lungen nicht zum Handeln an, sondern scheinen eher zu ldhmen. Statt einer grofRen,
aber abstrakten Erzihlung der Zerstérung der Natur durch den Menschen sollten wir
konkrete, dichte Beschreibungen und erfahrungsgesittigte Erzihlungen tiber die Be-
ziehungen zwischen Mensch und Umwelt suchen und weitererzahlen.«!”*

Die Erzdhlung von Natur als eine mégliche Stiftung von Gemeinsamkeit, in die wei-
tere, »erfahrungsgesittigte« Geschichten der Vielen eingewebt werden, ist meines Er-
achtens fir unsere Gegenwart fruchtbar. In dieser Weise kénnte auch der Versuch Bru-
no Latours verstanden werden, auf den ich weiter oben bereits zu sprechen gekommen
bin: als gemeinsamer Ausgang von einer Geschichte, einer gemeinsamen Naturerzih-
lung. Diese allerdings miisste befreit werden von Ideologie, von selbstverstindlicher
Moral und unhinterfragbarer Zielgerichtetheit: Sie miisste ein gemeinsames Fragen
werden. Denn »abstrakte Erzihlungen« lihmen nicht nur, weil es thnen an Wirklich-
keit fehlt, sondern weil sie auf Abstand gehalten und zum Un-beurteilbaren stilisiert
werden. Uber die Natur, iiber die uns allen gemeinsame Welt zu sprechen und all die
uneindeutigen Erzihlungen gemeinsam zu durchdenken, uns von ihnen aus unserer

166 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

167 Maike Weipflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 211.

168 Ebenda, S. 208.

169 Maike Weillpflug [2014]: Erzdhlen und Urteilen. Narrative politische Theorie nach Hannah Arendt. In:
Wilhelm Hofmann/Judith Renner/Katja Teich (Hg.): Narrative Formen der Politik. Wiesbaden
2014, S. 212.

170 Maike WeiRpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 220.

171 Ebenda, S. 259.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Gegenwart zu erzihlen und uns so eine Welt zu schaffen, in der wir — als wir selbst
— erscheinen konnen, ist die unendliche Moglichkeit, die in jeder Erzahlung liegt. Mir
scheint hier allerdings ein Missverstindnis vorzuliegen: Eine solche Naturerzahlung ist
keine Literatur, sondern ist gerade eine Sammlung von tatsichlichen Geschehnissen,
eine Geschichte, die das Gemeinsame aus den vielen moglichen Perspektiven formt. Sie
fordert keine »Wahrsitze« — wie von Redecker das perlensuchende Erzihlen definiert
—, sondern besteht in der »Anverwandlung von Ereignissen, fiir die eine giiltige narra-
tive Form gefunden werden muss, damit sie in der Welt Bestand haben«'7%. Und nicht
nur darum, sondern eben auch: damit die Welt selbst bestehen kann, damit sie, wie

73 werden kann.

Arendt sagt, »ein Hort des Seins«!
In diesem Sinne spricht sie von der Geschichte Anton Schmidts, die »wie ein plétzlicher
Lichtstrahl inmitten dichter, undurchdringlicher Finsternis« auf die Gegenwart stief3.
Solche Geschichten wiren imstande, alles zu verindern — »in diesem Gerichtssaal, in
Israel, in Deutschland, in ganz Europa, vielleicht in allen Lindern der Welt«'74. Sie be-
zieht diesen Gedanken auf Deutschland, wenn sie sagt, sie kdnnten »fiir eine Wieder-
erlangung des inneren Gleichgewichts« sorgen, »[d]enn die Lehre solcher Geschichten
ist einfach, ein jeder kann sie verstehen. Sie lautet, politisch gesprochen, daf’ unter
den Bedingungen des Terrors die meisten Leute sich fiigen, einige aber nicht.<!”> Hier
scheint mir also auch Weif3pflugs Versuch einzuordnen, »[s]tatt einer grofden, aber abs-
trakten Erzihlung der Zerstérung der Natur [...] konkrete, dichte Beschreibungen und

76 einzuweben. In solchen Erzihlungen findet sich

erfahrungsgesittigte Erzihlungen«!
immer wieder ein Ausgangspunkt, sie brechen die grof3e, allgemeine Erzihlung auf
und erzihlen etwas anderes, erzihlen die Ausnahmen: »einige aber nicht«. Sie bieten ei-
nen Grund, von dem aus der Gedankengang seinen Ausgang findet, nicht aber sind sie
selbst ein Anfang. Denn eine jede »verwandelnde Vergegenstindlichung ist der Preis,
den das Lebendige zahlt, um nur iiberhaupt in der Welt bleiben zu diirfen<!””.

Ist es nicht vielmehr die Literatur, ein Sprechen, das nicht nur anders und ande-
res erzahlt, sondern das selbst das Neue ausspricht, das nicht dhnliche Perspektiven
sammelt, sondern das absolut Verschiedene auszudriicken sucht, die Arendts Versu-
chen, dem Handeln, dem Einzelnen und Ziellosen, dem Menschlichen der Menschen
sich anzunihern sucht? Arendt spricht nicht von Homer, lisst nicht Kafkas oder Mel-
villes Erzihlungen aufleben, weil sich in ihnen eine Tatsache genauer beschauen lief3e.
In diesen Erzihlungen ist es gerade das Unbestimmte, das nicht klar Benannte, das nicht
bloR Informierende und Erliuternde, das fiir ein gemeinsames Gesprich, fiir eine ab-
solut neue Deutung offen ist und 6ffnet.

172 Evavon Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 73.

173 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S.104.

174 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 345.

175 Ebenda, S.347.

176 Maike WeiRpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 259.
177 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.114.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

269


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Vom Schweigen des Guten

6.3 »Die eigentliche Beschreibung, die einem den FuB vom Erlebnis
lost.«™ Welt-6ffnendes Erzahlen

Es sind die Bemiihungen dessen, der, iiber-
flogen von Sternen, die Menschenwerk sind,
der, zeltlos auch in diesem bisher ungeahn-
ten Sinne und damit auf das unheimlichs-
te im Freien, mit seinem Dasein zur Sprache
geht, wirklichkeitswund und Wirklichkeit
suchend.

Paul Celan: Bremer Ansprache

Welt-erhaltendes Erzihlen muss in gewisser Weise als notwendig begriffen werden,
es hat einen Nutzen. So bewahrt es doch in gewisser Weise: vor der Unbedachtheit,
vor der Vereinzelung — vor dem Bosen. Der Eingleisigkeit, der Gedankenlosigkeit und
der Urteilsferne, die sich Arendt wihrend des Eichmann-Prozesses darboten, ist durch
dieses Erzihlen etwas entgegengehalten, es wirkt als Damm im Fluss der Selbstver-
stindlichkeiten, unterbricht und fragt nach, setzt die anderen Moglichkeiten gegen das
eine Wirkliche.

Welche Bedeutung aber haben die Erzihlungen, die Arendts Schriften und Vortri-
ge begleiten, was geschieht, wenn sie Kafka, Melville, Brecht zitiert? Was zeigt sich in
dieser uneindeutigen, in dieser schlechthin deutbaren Sprache — und nur hier? Eine Stu-
dentin Arendts erzihlt von deren Vorlesungen Folgendes: »Sie lehrte die Philosophie,
indem sie Texte benutzte, die niemand sonst je fiir angemessen gehalten hitte. Wir la-
sen Kafka, Broch, Brecht, Faulkner, Heller, Auden. Wir sollten vielmehr tiber die Fragen
nachdenken, die wihrend der Klassen aufgeworfen worden waren, als iiber die bespro-
chenen Texte selbst. Sie war eindeutig davon iiberzeugt, dass >poetische Rebellen« die
angehenden Philosophen genauso viel zu lehren hitten wie philosophische Werke.«'7
Inwiefern sind diese Schriften keine Fiden, die das Netz weiterweben, die den Men-
schen einen Grund geben, von dem sie ausgehen kénnen, sondern in ihrem Versuch,
sich den Dingen sprechend zu nihern, immer selbst schon Anklang des absolut Neuen,
keine bloR andere Betrachtung, sondern ein Beginn ganz von vorn?

Inwiefern sollen jene Erzihlungen, Dichtungen und Aphorismen, die Arendt immer
wieder anruft und ins Jetzt holt, nicht Versdhnung und so ein Weitermachen ermdogli-
chen, sondern ein Neu-Denken stiften, einem Verstehen niherbringen? Solches Verste-
hen kennt kein Ende, es besteht im immer neuen Versuch, sich der menschlichen Welt
anzundhern: »Verstehen ist nicht-endend und kann daher keine Endergebnisse hervor-
bringen; es ist die spezifisch menschliche Weise, lebendig zu sein, denn jede einzelne
Person muf} sich mit jener Welt verséhnen, in die sie als Fremder hineingeboren wurde

178  Vgl: Franz Kafka [1911]: Aufzeichnungen aus dem Jahre 1911 (20. Oktober). In: ders.: Tagebiicher 1910-
1923. Hg. v. Max Brod. Frankfurt a.M. 1986, S. 77.

179 Elisabeth Kamarck Minnich [1984]: Hannah Arendt: Thinking As We Are. In: Carol Ascher et al. (Hg.):
Between Women. Biographers, Novelists, Critics, Teachers and Artists Write about Their Work on
Women. Boston 1984, S. 175; zitiert nach Kathrin Morgenstern: >Einer wird immer bleiben, um die
Geschichte zu erzihlens, S. 203. [Ubersetzung der Autorin.]

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

und wo sie im MafRe ihrer klar bestimmbaren Einmaligkeit immer ein Fremder bleiben
wird. Verstehen beginnt mit der Geburt und endet mit dem Tod.«!3° Diese Deutung
des Verstehens ist alles andere als gewohnlich: Meinen wir nicht mit Verstehen zumeist
das Verstanden-haben von etwas? Bedeutet es denn nicht Abschluss? Gehen wir nicht
sogar oft davon aus, dies Verstindnis sei zu erlernen, eigentlich sei doch alles bereits
verstanden und miisse nur noch eingesehen und abgespeichert werden? Arendts Anru-
fungen sollen ihr Verstindnis des Verstehens niherbringen — oder vielleicht itberhaupt
die Moglichkeit er6ffnen, etwas verstehen zu wollen: Zeigen sie doch ein Sprechen, das
gerade nicht verstanden-haben will, sondern das fragt, das keine Lehre bereithilt, son-
dern einen Versuch, zu verstehen. Das immer erneute Auslegen, zu dem solche Schrif-
ten aufrufen, fordert dazu auf, zuzuhdren, es erfordert Geduld und Vorstellungskraft
— all jene Fihigkeiten, die ein menschliches Gesprich, eine Handlung unter Gleichen
erst ermoglichen.

6.3.1 »Unter einer Sonne, die das Denken zu wehren scheint.«®
Kafka'sches Erzahlen

Um einem solchen Erzihlen — einem Sprechen, das in seiner Uneindeutigkeit dem Ein-
zelnen Raum lisst — denkend sich zu nihern, soll hier Kafka zu Ohren kommen. 2 Uber
Kafkas Erzihlungen sagt Arendt, was in diese »lockt und verlockt« sei »die Wahrheit
selbst«. Weiter heif3t es: »[D]iese Verlockung ist Kafka [..] bis zu dem unglaublichen
Grade gegliickt, daf’ seine Geschichten auch dann in Bann schlagen, wenn der Leser
ihren eigentlichen Wahrheitsgehalt erst einmal nicht begreift. Kafkas eigentliche Fas-
zination besteht darin, daf der Leser eine unbestimmte, vage Faszination, die sich mit
der unausweichlich klaren Erinnerung an bestimmte erst scheinbar sinnlose Bilder und
Begebenheiten paart, so lange aushilt und sie so entscheidend in sein Leben mitnimmt,
dafd ihm irgendwann einmal, auf Grund irgendeiner Erfahrung plétzlich die wahre Be-
deutung der Geschichte sich enthiillt mit der zwingenden Leuchtkraft der Evidenz.«'33
Darin liegt die Moglichkeit des Uneindeutigen: Die Lektiire von Arendts Texten ist von
der Ahnung begleitet, dass es nicht darum geht, ein abschliefiendes Urteil zu fillen,
sondern die Offenheit des Verstehens und des Gesprichs zu suchen. Solche »wahre Be-
deutung« ist nicht zu berechnen, zu erkliren oder zu lehren, sondern bedarf der Geduld
und des offenen Ohrs. Sie zeigt sich zuweilen (oder gar zumeist) erst im Nachhinein,

180 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.110.

181 Vgl. Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 417.

182 Vgl. hierzu die (unverodffentlichten) Ausfithrungen in meiner Magisterarbeit, die ich 2016 unter
dem Titel Atemholen. Sprachloses Sprechen bei Benjamin und Kafka eingereicht habe.

183 Hannah Arendt [1944): Franz Kafka, S. 98.
Vgl. auch: »Das gemeinsame Erlebnis der Leser Kafkas ist eine allgemeine, unbestimmbare Be-
zauberung, sogar bei Erzdhlungen, die sie nicht verstehen, eine klare Erinnerung an merkwirdige
und scheinbar unsinnige Bilder und Beschreibungen, — bis sich eines Tages der verborgene Sinn
mit der plétzlichen Deutlichkeit einer einfachen und unangreifbaren Wahrheit enthillt.« (Han-
nah Arendt [1944]: Franz Kafka, von Neuem gewiirdigt. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter
Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Gottingen 2019, S. 242.)

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

2N


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Vom Schweigen des Guten

in dem Moment, in dem — wie es bei Benjamin heif3t — »das Gewesene mit dem Jetzt
blitzhaft zu einer Konstellation zusammentrifft«'34,

Wer die Erzihlungen Kafkas also einmal vernommen hat, dem sind die »erst schein-
bar sinnlosen Bilder und Begebenheiten« in gewisser Weise bestindig anwesend — sofern
er sie denn »so entscheidend in sein Leben mitnimmt«'. In ihrem Gesprich mit Giin-
ter Gaus spricht Arendt davon, dass sie »einen ziemlich grofien Teil deutscher Gedich-
te auswendig [kenne]. Die bewegen sich da immer irgendwie im Hinterkopf [..].«88
Durch ihre Anwesenbheit ist es moglich, auf diese Sprach-Bilder zu bauen, sie als Grund
und Ausgang zu nehmen. Wenn diese tiefe Verbundenheit zur eigenen Sprache - der
Sprache, aus der jene Bilder geformt sind, die sich dort im Hinterkopf bewegen — ver-
lorengeht, besteht immer die Gefahr, dass sich die Sprechende in einer »Sprache [ver-
liert], in der ein Klischee das andere jagt«. Arendt spricht hieriiber in Bezug auf andere
aus Deutschland Geflohene, die mit der Heimat auch die eigene Sprache hinter sich
gelassen hatten. Diese hitten zwar die neue Sprache erlernt, in der sie sich nun sogar

187 auszudriicken kénnten, verfiigten aber nun nicht linger itber einen

»idiomatisch«
Sprachgrund, wodurch das Ausgesprochene oberflichlich bleibe. Auf diese Weise wird
— so konnte man in Benjamins Bild des Echos der fremden in der eigenen Sprache sa-
gen — die Liicke zwischen den Sprachen verdeckt und der heimatliche Raum zerstort,
in dem die fremde Sprache erklingen und so Neues hervorbringen kénnte.

Die deutbare Erzihlung begleitet fortan im Hinterkopf deshalb, weil sie keine abge-
schlossene Lehre mitgibt, sondern vor eine Frage stellt, die Frage nach der Bedeutung
dessen, wovon sie da erzihlt. Solche Grund-legenden Erzihlungen versuchen nicht,
die Auflenwelt darzustellen oder eine Lehre zu vermitteln; Kafka verlasse sich »nie auf
die Wirklichkeit, weil sein eigentliches Anliegen nicht Wirklichkeit, sondern Wahrheit
ist«. Arendt vergleicht Kafkas Erzihlweise mit der »Konstruktion von Modellen [...]: So
wie ein Mann, der ein Haus bauen oder eines Hauses Stabilitit beurteilen will, sich
einen Grundrify des Gebiudes anfertigen wird, so konstruiert sich Kafka gleichsam
die Grundrisse der bestehenden Welt. Mit einem wirklichen Haus verglichen ist sein
Grundrif$ natiirlich etwas sehr >Unwirkliches<; aber ohne ihn hitte man das Haus nicht
bauen kénnen, ohne ihn kann man die Grundmauern und Pfeiler nicht erkennen, die
allein ihm in der wirklichen Welt Bestand verleihen. Aus diesem von der Wirklichkeit
her konstruierten Grundrif3, dessen Auffindung natiirlich sehr viel eher das Ergebnis
eines Denkprozesses als einer Sinneserfahrung ist, baut Kafka seine Modelle. Zu ih-
rem Verstindnis bedarf der Leser der gleichen Einbildungskraft, die am Werke war, als
sie entstanden«*®®. Es sind diese Fragen nach dem Grundriss, die die Errichtung eines
bestindigen Baues allererst erméglichen; um diesen Grundriss verstehen zu konnen,
miissen sich die Lauschenden ihrer Einbildungskraft bedienen, jener menschlichen Fi-
higkeit, die auch die Grundlage bildet fiir das Urteil und das gemeinsame Gesprich. In

184 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

185 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 98.

186 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprdch mit Giinter Gaus, S. 60.
187 Ebenda.

188 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S.107.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

einer iiberarbeiteten Fassung spricht Arendt anstelle des Grundrisses von einem »Auf-
riss«; dort heifdt es: »Aufrisse konnen nur von denen verstanden werden, die fihig und
willig sind, sich mit eigener Phantasie die wirklichen Absichten und die zukiinftige
Ansicht vorzustellen.« Aufriss heifSt zunichst auch: aufreifen, eine Maske, eine Abde-
ckung wegreiflen, um etwas Verdecktes freizulegen. Ein Aufriss legt eine Liicke offen,
schafft Raum fir Deutung. Dieses Aufgerissene kann alsdann nur von solchen verstan-
den werden, die nicht nur das in den Text Gelegte — die Absicht — sich vorzustellen fihig
sind, sondern auch das aus dem Text sich Ergebende — eine zukiinftige Ansicht.

Solcherart Geschichten halten sich im Verborgenen - sie meiden eindeutige Setzun-
gen, haben weder Nutzen noch enthalten sie eine Lehre. Folglich unterscheiden sie sich
in maf3geblicher Weise von Erzihlungen wie derjenigen Anton Schmidts, deren Lehre

189 ,Kafkas Erzihlungen [..]

so einfach ist, dass »ein jeder [..] sie verstehen [kann]«
enthalten keinerlei [...] Rat, noch Belehrung, noch Trost. Nur der Leser, der [...] selbst
auf der Suche nach der Wahrheit ist, wird mit Kafka und seinen Modellen etwas an-
zufangen wissen, und er wird dankbar sein, wenn manchmal auf einer einzigen Seite
oder sogar in einem einzigen Satz plotzlich die nackte Struktur ganz banaler Ereignis-
se sichtbar wird.«*° So tritt in Kafkas Erzihlungen in gewisser Weise das Einzelne in
Erscheinung, das in keine allgemeine Lehre passt, sondern des immer neu ansetzen-
den Denkens bedarf — formlos zwar, nicht bestimmt und einsortiert, aber doch als es
selbst. In einem Essay zu Kafka spricht Arendt davon, dass »wir« in Kafkas Beschreibung
eines Kampfes und Das Schlof$ »dem Paria in seiner nichsten und vorliufig letzten Gestalt
begegnen«***
der Begriff des Parias auch nur einmal vorkime - ja vielleicht: gerade deshalb -, kann

, da dieser in Kafkas Dichtung auftrete. Ohne dass in diesen Erzihlungen

er hier in Erscheinung treten.

Damit gleicht dieses In-Erscheinung-Treten in keiner Weise der blof3en Darstellung
eines Gegebenen: Es ist ja kein Paria, der Paria kommt nicht vor, er tritt auf, ohne da
zu sein — erscheinen kann er gerade, weil keine Form ihn zu ergreifen sucht. Kafkas
Figuren stehen im Widerspruch zu den Figuren des gewohnlichen Romans, der zur
Identifikation mit dem Schicksal seiner Figuren einlidt, ohne ein Eigenes noch zu er-
moglichen — man ist férmlich in die Figuren eingeschlossen und muss sich selbst und
die Welt vergessen. Kafkas Figuren bewirken das Gegenteil - sie rufen wach, stellen in
Frage und bringen in die Frage: »[D]a die Kafkaschen Helden nicht wirkliche Personen
sind, mit denen es hybrid wire sich zu identifizieren, [...] scheint es uns, als sei jeder
von uns angerufen und aufgerufen. Denn dieser, der guten Willens ist, kann irgendeiner

192

sein und jedermann, vielleicht sogar du und ich.«"?* Sie vereinzeln die Lesenden also

nicht, indem sie sie in ein Schicksal einpferchen, sondern rufen sie in ihre Einzelheit:

189 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 347.

190 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S.108.

191 Hannah Arendt [1944]: Die verborgene Tradition. (Franz Kafka: Der Mensch mit dem guten Willen.) In:
dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Bar-
bara Hahn. Gottingen 2019, S. 76f.

192 Hannah Arendt [1944): Franz Kafka, S.111.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

273


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Vom Schweigen des Guten

Die selbst leeren Figuren verweisen auf diese Leerstelle und lassen so nicht schicksals-
ergeben hinwegdimmern; vielmehr beunruhigen sie und fordern Wach-samkeit.

Kafkas Figuren weisen so immer schon iiber sich hinaus - in gewissem Sinne auch
iiber ihre Zeit. So spricht Arendt einmal von »Kafkas sogenannten Prophezeiungen«'®3.
»Seine Kunst« so heifdt es an anderer Stelle, sei »der Ausdruck einer zukinftigen Welt,
die auch die unsrige ist«!**. Die Erzihlungen weisen immer schon iiber die Zeit hinaus
- und sind ihr dadurch so angemessen, dass sie sie nicht abzuschliefRen, sondern viel-
mehr aufzuschliefRen versuchen. Sie versuchen nicht, die diistere Zukunft vorherzuse-
hen, sondern von dem im Jetzt sich Ankiindigenden zu erzihlen, von einem Méglichen;
sie wollen nicht abbilden, sondern vorstellen. »Das grof3artige dieser Kunst liegt dar-
in beschlossen, daf sie heute noch so erschiitternd wirken kann wie damals [...]. Wire
Kafkas Dichtung wirklich nichts als Prophezeiung eines kommenden Schreckens, so
wire sie genauso billig wie alle andern Untergangsprophetien [...]. Der natiirliche Weg
ist immer der Weg des Untergangs, und eine Gesellschaft, die sich blind der Notwen-
digkeit der in ihr selbst beschlossenen Gesetze anheimgibt, kann immer nur unterge-
hen. Propheten sind notwendigerweise immer Ungliickspropheten, weil die Katastro-
phe immer vorausgesagt werden kann. Das Wunder ist immer die Rettung und nicht
der Untergang; denn nur die Rettung, und nicht der Untergang, hingt von der Frei-
heit des Menschen ab und seiner Kapazitit, die Welt und ihren natiirlichen Ablauf zu
indern.«!%

Weltverinderung im Sinne einer Offnung, im Sinne einer Loslésung vom Gewdhn-
lichen und einer Er-6ffnung des Anderen, wird moglich durch eine Abwendung vom
Begrifflichen. Kafkas Sprache ist in gewisser Weise offen zu nennen: Sie spricht vom
Unabgeschlossenen, Fragmentarischen, Ungewissen. Die festen und sicheren Mauern
der Begriffe stehen in seinen Geschichten immer kurz vor dem Zusammenbruch, dem
Abbrechen. Er selber nennt sich in einer Tagebucheintragung durch sein Schreiben der
Dinge enthoben, nennt sich springend und steigend aus dem Berechneten und Berech-
nenden: »Merkwiirdiger, geheimnisvoller, vielleicht gefihrlicher, vielleicht erlésender
Trost des Schreibens: das Hinausspringen aus der Totschligerreihe Tat — Beobachtung,
Tat — Beobachtung, indem eine héhere Art der Beobachtung geschaffen wird, eine ho-
here, keine schirfere, und je hoher sie ist, je unerreichbarer von der >Reihe« aus, desto
unabhingiger wird sie, desto mehr eigenen Gesetzen der Bewegung folgend, desto un-

196

berechenbarer, freudiger, steigender ihr Weg.«”° Ein Ausbrechen aus dem ewig sich

wiederholenden Vergleich, der nichts kann als sehen und berechnen, beobachten und

193 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka: A Revaluation. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954.
Formation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S. 74. [Ubersetzung der
Autorin.]

194 Hannah Arendt [1946]: No Longer and Not Yet. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954. For-
mation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S.159. [Ubersetzung der
Autorin.]

195 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S.103.

196 Franz Kafka [1920]: Tagebucheintragung von 1920. In: ders.: Tageblicher. Kritische Ausgabe. Hg. v.
Hans-Cerd Koch et al. Frankfurt a.M.1990, S. 892. (Im Folgenden zitiert als: Franz Kafka: Tagebuch-
eintragung von 1920.)

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

in den Vergleich setzen, mit einem Begriff versehen. Mensch ist ein Mensch ist ein
Mensch ... Was ist aber Schreiben anderes als ewige Aneinanderreihung von Begriffen,
was tut die Schreibende also anderes als gerade dieses: Kategorie hinter Kategorie fest-
schreiben, Gitter um Gitter? Solange sie schreibt, muss sie sich innerhalb der Grenzen
einer Sprache bewegen, die an sich begrenzt ist: Im Schreiben zeigt sich der Mangel
der Sprache selbst, ihre Beschranktheit und Unméglichkeit. Hier aber ist nach einem
Schreiben gefragt, das dasjenige meint, das zwischen den Formen, das zwischen den
Schriftzeichen — nur dort aber — sich verbirgt: Es ist also dennoch der richtige Ort, der
einzige vielleicht, an dem das Ungeformte denkbar wird und an dem das Zwischenzei-
lige existieren kann, ein Ort der Zeilen.

Allein eine solche Sprache zwischen den Formen vermag es, gegen die Grenze anzu-
stiirmen, jene Satz-Mauern niederzureifien oder aber tiber diese sich zu erheben, ihrer
Beschrankung sich zu ent-schreiben, sie nieder-zuschreiben. Es ist nicht mitteilbar, weil
es wicht fafSbar ist, und es dringt zur Mitteilung aus demselben Grund."” Die Mauern, die Ka-
tegorisierungen der Dinge sollen die Dinge dingfest machen. Dingfest und fassbar aber
kann nur solches sein, das in die Fassung der Hand oder die eines Geistes passt, in die
Ficher der Kategorien, in die sich das Begriffene einfachen und einfassen lisst. Kafkas
Sprache spricht in entgegengesetzte Richtung, sie entfernt die Dinge, zeigt sie in ihrer
Unfassbarkeit. Seine Worte sind niemals Mittel zur Bestimmung, zur Einordnung der
Welt, sondern immer ein Weisen auf ihre Unbestimmptheit, die Unbestimmbarkeit und
Unberechenbarkeit der Dinge. »Wenn er mich immer frigt.< Das 4, losgeldst vom Satz,
flog dahin wie ein Ball auf der Wiese.«!?8
Frage fliegt, dass das Fragen dasjenige ist, dass hinausspringt aus der Berechenbarkeit

199 {iber

Es ist wohl kein Zufall, dass hier gerade die

und »eigenen Gesetzen der Bewegung folgend, [...] unberechenbarer, freudiger«
die Dinge sich erhebt.

Kafkas Sprache gleicht einem Mosaik, in dem jeder Stein, jedes Wort fiir sich steht,
allein und fest in sich, zugleich aber als Stein, als Wort im Zusammenhang eines Mo-
saiks, im Zusammenhang einer Erzihlung. Adorno sieht in diesem Sprechen den deut-
lichsten Unterschied zu symbolhaften Schriften, in denen vor allem der Zusammen-
hang gewahrt werde, so »daf} die einzelnen Momente des Kunstwerkes aus der Kraft
ihres Zusammenhangs tiber sich hinausweisen: daf} ihre Totalitit bruchlos iibergehe
in einen Sinn.« Die Bedeutung des Einzelnen werde dort abgegeben an den »Schwung
des Ganzen«*°°. Kafkas Schriften hingegen zeichneten sich durch die entgegengesetzte
Bewegung aus, nicht also »durch den Ausdruck [sc. der eines Ganzen, Ungebrochenen],
sondern durch dessen Verweigerung, durch ein Abbrechen«*°*. Wenn die Worte nun so
einzeln und abgebrochen dastehen und sie sich in solcher Bruchstiickhaftigkeit zeigen,

197 Franz Kafka [1918]: Oktavheft H. In: ders.: Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v. Jost
Schillemeit. Frankfurt a.M. 1992, S. 87.

198 Franz Kafka [1910]: Tagebucheintragung von 1910. In: ders.: Tagebiicher 1919-1923. Hg. v. Max Brod.
Frankfurt a.M. 1986, S. 9.

199 Franz Kafka [1920]: Tagebucheintragung von 1920, S. 892.

200 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 256.

201 Ebenda.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

275


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Vom Schweigen des Guten

kann ihr Bedeuten im Einzelnen in Frage gestellt werden. Wenn in dieser Weise »alles
wortlich [genommen wird]«, werden die Dinge nicht »durch Begriffe von oben her«*°
zugedeckt. So ist es unmoglich, einen Sinn oder Inhalt auszumachen, der als solcher
dann iibertragbar wire. Das Wesentliche des Textes dringt sich auf: Es dringt sich auf,
dass es keinen ganz erfassbaren Inhalt gibt, den man ergreifen oder zusammenfassen
konnte, sondern dass da etwas anderes lauert, das hervorzukommen dringt. Dieses ei-
gentlich nicht Sichtbare ist die leere, weife, hell leuchtende Zwischenzeile, die author-
chen macht, die ein Hindimmern im schon Bekannten, schon Erkannten der erlernten
Bezeichnungen schlichtweg verweigert.

In diesem Sinne mochte ich in niherer Betrachtung von Kafkas Erzihlweise fra-
gen, was die Begriffe — etwa >Urteil, >Gesetz¢, >Mensch« — hier noch bedeuten; was es
bedeutet, dass es einen Begriff gibt, der sie alle zu (be)greifen sucht, was die abbre-
chende Sprache Kafkas in ihren Einzelstiicken noch aussagen will. Die scheinbar be-
kannten Ausdriicke und deren Bedeutungen dienen nicht linger als bloRe Hilfsmittel
zur Beschreibung einer lingst bekannten Situation. Sie erteilen den ihnen zugedach-
ten Rollen die Absage und erfinden sich unberechenbar neue, auf die niemals Verlass
sein wird. Die Ausdriicke werden umgeschrieben, sie werden zum Unvertrauten und
Unfassbaren, indem sie sich in immer neuen Begriffen festsetzen, sich in der Sprache
aus ihr heraus sprechen, sich aus der Form formlich hinauswinden. Werner Hamacher
schreibt: »Es gehort vielmehr zur Paradoxie des magischen Charakters von Kafkas Bil-
dern, daf} sie aufhéren, Bilder, Nachbilder oder Vorbilder zu sein. Ihre Magie kommt
dadurch zustande, daf$ sie sich dem schlechthin Unihnlichen dhnlich machen, dem
Unbekannten, Unvertrauten und Nichtantizipierbaren.«*°

Ich méchte im Folgenden auf zwei Kafka’sche Erzihlungen niher eingehen: Vor dem
Gesetz und Ein Bericht fiir die Akademie. Die Erstgenannte ist Teil des fragmentarischen
Romans Der Prozef3, weshalb es nétig sein wird, auch diesen in den Blick zu nehmen.
Die Erzihlung handelt von dem Bankangestellten Josef K., der, »ohne daf er etwas B6-
ses getan hitte«®®, eines Morgens in seiner Wohnung verhaftet wird. Nach kurzer Zeit
jedoch ist klar, dass hier nichts in bekannten Bahnen verliuft, dass die Handlung aufs
Auflerste unbekannt ist und bleiben muss. Die Lage, in der sich die Figur K. befindet,
ist nicht einzuschitzen oder durch den Vergleich mit dhnlichen Lagen sich verstindlich
zu machen: Er ist verhaftet, allerdings soll er seinem Beruf wie gewohnt nachgehen, er
wird also nicht eingesperrt. Die Wichter, die ihn iiber seine Verhaftung unterrichten,
sind nicht mit Sicherheit als solche auszumachen, aber »es konnten ja nur Wichter
sein«®® . Zudem wird er nicht iiber die Anschuldigung aufgeklirt, deretwegen ihm der
Prozess gemacht wird: »Das Verfahren ist nimlich im allgemeinen nicht nur vor der

202 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 258f.

203 Werner Hamacher [1997]: Die Geste im Namen. Benjamin und Kafka. In: ders.: Entferntes Verstehen.
Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan. Frankfurta.M.1997, S. 292. (Im Folgenden
zitiert als: Werner Hamacher: Die Geste im Namen.)

204 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3. Frankfurt a.M. 1998, S. 7 (Im Folgenden zitiert als Franz Kafka: Der
Prozef3.)

205 Ebenda, S.7.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Offentlichkeit geheim, sondern auch vor dem Angeklagten.«?°® Dieser hat »keinen Ein-
blick in die Gerichtsschriften, und aus den Verhoren auf die ihnen zugrunde liegenden
Schriften zu schliefden, ist sehr schwierig, insbesondere aber fir den Angeklagten, der
doch befangen ist und alle méglichen Sorgen hat, die ihn zerstreuen«*°’. Seine gesam-
te Situation bleibt unklar: Die Dauer des Prozesses ist »unabsehbar«*°8, die Arbeit an

9

seiner Eingabe fiir das Gericht ist eine »endlose«®*®, sein Fall ist zwar allgemein nicht

»unbekannt, aber K. weif nicht »wer davon [weifl] und wie viel«*°.

So viel zum Beginn der grofien Erzihlung. Ich mochte jetzt zu demjenigen Teil
kommen, in dem die Legende des Tiirhiiters erzahlt wird; dies geschieht im vorletzten
Kapitel, welches den Titel des Ortes trigt, an dem die Legende vorgetragen wird: »Im

212 yerabredet, um

Dom«*™, Josef K. ist dort mit einem »Geschiftsfreund der Bank«
ihm die Stadt zu zeigen, dieser taucht jedoch nicht auf. Darauthin mochte K. eiligst
und moglichst unbemerkt die Kirche wieder verlassen. Als er sich so seinen Weg zum
Ausgang bahnt, »hort er zum ersten Mal die Stimme des Geistlichenc, eine »machtige,
geiibte Stimme. [..] Wie durchdrang sie den zu ihrer Aufnahme bereiten Dom! Es war
aber nicht die Gemeinde, die der Geistliche anrief, es war ganz eindeutig, und es gab
keine Ausfliichte, er rief: Josef K.!«*3 K. zeigt sich betriibt dariiber, dass Fremde seinen
Namen kennen, eine Folge des Prozesses; er erinnert sich »daran, wie offen er frither
immer seinen Namen genannt hatte, seit einiger Zeit war er ihm eine Last, auch kann-
ten jetzt seinen Namen Leute, mit denen er zum erstenmal zusammenkam, wie schén
war es, sich zuerst vorzustellen und dann erst gekannt zu werden«*™*. So erscheint K.
hier nicht nur durch das Angeklagt-Sein als Verurteilter, sondern durch die Bekannt-
heit seines eigenen Namens, der frither nur ihm gehorte, nun aber zur Bezeichnung
seines Falles dient und so in gewissem Sinne iiber ihn ur-teilt — oder ihn gar teilt. So ist
sein Name, das einzige Wort, das ihn meint, ohne ihm Eigenschaften zuzuschreiben,
nun zum Instrument geworden: Er dient nun zur Bezeichnung des Falles des Josef K.,
meint, dass er verurteilt ist. Wenn ihn nun eine Unbekannte beim Namen ruft, so meint
sie nicht blofk ihn, sondern all jene Eigenschaften, die diesem Namen jetzt fiir die Allge-
meinheit zukommen; »gekannt zu werden« heif3t hier also: einem Namen zugeordnet
werden, in dem nunmebhr allgemeine Informationen mitklingen.

206 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S.122.

207 Ebenda.

208 Ebenda, S.139.

209 Ebenda, S.134.

210 Ebenda, S.139. [Hervorhebung der Autorin.]

211 Ebenda, S. 205.

212 Ebenda.

213 Ebenda, S. 216.

214 Ebenda, S.217.
Arendt duflert sich iber die Bekanntheit ihres Namens in einem Brief an die Jaspers’ so: »Mir ma-
chen die Vortrage keine Freude. Wohin ich komme, Uberfillte Sile; ich hasse das. Wenn ich auf
Cesellschaften gehe, bin ich abgestempelt—beriihmt! Es wird sich ja alles wieder geben, aber vor-
laufig ist es abscheulich! Mir ist zumute wie einem Tier, dem alle Zugange gesperrt sind —ich kann
mich nicht mehr geben, weil mich ja niemand nimmt, wie ich mich gebe; alle wissen Bescheid.«
(Hannah Arendt [1965]: Briefan Karl und Gertrud Jaspers. In: dies.: Ich will verstehen: Selbstauskiinfte
zu Leben und Werk. Miinchen 20062, S.185.)

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

271


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Vom Schweigen des Guten

So verharrt K. im Dom, um zu héren, was der Geistliche ihm mitzuteilen habe. Es
stellt sich heraus, dass es sich um den Gefingniskaplan handelt und dieser mit ihm
sprechen moéchte, da man »wenigstens vorlidufig [seine] Schuld fiir erwiesen«<® hilt.
K. aber ist sich seiner Unschuld sicher, solche Zuweisung kann also nur ein »Vorur-
teil« sein, ein Urteil, das noch kein wirkliches Urteil, eine Anklage, die unbegriindet
und vorschnell und so leicht aus der Welt zu raumen ist. Der Geistliche aber berichtigt
ihn und erklirt, dass das Urteil nicht »mit einemmal« komme, sondern »das Verfah-

ren [..] allmihlich ins Urteil«?'

tibergehe, sodass es folglich kein klares Vorher und
Nachher gibt. Demzufolge wire einem einmal begonnenen Verfahren nicht mehr zu
entrinnen, da dieses mit dem Urteil in gewissem Sinne zusammenfillt, sich langsam
in dieses verwandelt. Der Prozess tritt hier also als jener notwendige Fortschrittspro-
zess vor Augen, der fiir Arendt eine so grof3e Rolle spielt: Ist er einmal begonnen, kann
er weder hinterfragt noch angehalten werden. Josef K. hat zunichst sein Dasein als
Einzelner verloren, indem er allgemein unter seinem Namen bekannt wurde; nun wird
er in einen Prozess gezogen, der einer nicht zu durchdringenden Logik folgt: der Logik
eines notwendigen Verlaufs. Arendt schreibt in Bezug auf Marx, dieser hitte in Abgren-
zung zu Hegels Notwendigkeit die Fihigkeit des Menschen zu schwimmen - dass er
»im Strom schwimmen kann und das Schwimmen offenbar eine Aktivitit gegeniiber
dem blossen Stromen und Verstromen des Flusses des Weltgeschehens ist« — hervor-
gehoben; es wurde am Anfang bereits darauf verwiesen. Diese Bewegung aber, so sagt
sie weiter, konne nur statthaben »innerhalb der Stromgesetze, die ja zugleich auch die
Schwimmgesetze sind«. Darin liege die »Vergeblichkeit« dieses Gedankens: »Schwim-
men beschleunigt nur seinen eigenen Untergang. Die Frage ist gerade, wie man das
Schwimmen im Strom iiberhaupt vermeiden kann.«*"”

Auch K. lisst sich von dieser Vorstellung kaum abbringen, ver-ortet sein Urteil wei-
terhin und sieht den Prozess nicht als prozesshaften, also sich entwickelnden an, son-
dern als feststehenden Ort, aus dem er »ausbrechen«, den er »umgehen« maéchte; er
glaubt sogar »aulerhalb des Prozesses leben«<®'® zu kénnen. Dieser Ort ist fiir K. ein
Ort der Liige, er mochte die Wahrheit seiner Unschuld beweisen. Daraufhin aber ant-
wortet der Geistliche ihm ganz im Sinne des bereits Ausgefithrten, dass es bei dieser
Schuld, die immer deutlicher werde, nicht darum gehe, sie als wahr zu setzen und des-
halb als richtig, sondern blof darum, sie als »notwendig«*™® anzuerkennen. Hier zeigt
sich, schreibt Hannah Arendt in ihrem Essay zu Kafka, die »Macht der Maschine, die
K. ergreift«. Diese ist nichts anderes »als der Schein der Notwendigkeit, der sich rea-
lisieren kann durch die Bewunderung der Menschen fir [diese]«. Demnach muss ein
jeder Mensch, der sich nicht der »Weltordnungs, dieser Maschinerie unterwerfen will,
als Verbrecher gegen eine Art géttlicher Ordnung angesehen [werden]. Solche Unter-
werfung ist dann erreicht, wenn die Frage nach Schuld und Unschuld véllig verstummt

215 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S. 218.

216 Ebenda.

217 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 45.
218 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S. 218.

219 Ebenda. [Hervorhebungen der Autorin.]

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

und an ihre Stelle die Entschlossenheit getreten ist, die von der Willkiir befohlene Rolle
im Spiel der Notwendigkeit zu spielen.«**°

Diese Notwendigkeit lisst jedes Hinterfragen verstummen und so wird auch die
Frage nach richtig und falsch, die eigentlich als Rechtfertigung fiir Gesetze dient, aus
dem Raum gedringt - sie geht niemanden mehr etwas an. Dem Gesetz zu gehorchen
wird wohl deshalb allgemein anerkannt, weil es jedes Mitglied der Gemeinschaft durch
deren gegenseitiges Versprechen, sich nach ihm zu richten, schiitzen soll. Das Gesetz
soll Verbrechen unterbinden und Freiraum schaffen, indem es die Entstehung rechts-
freier Raume verhindert; zugleich aber geht mit dem Gesetz immer auch eine Beschrin-
kung einher. Wenn nun eine Angeklagte wegen einer Straftat verurteilt wird, kann die
Richterin deshalb mit mehrheitlicher Zustimmung rechnen, weil sie das Urteil auf-
grund eines bekannten Gesetzes fillt. Was am Gesetz also Gutes und Schiitzendes zu
finden ist, wird in K.s Prozess schlichtweg ausgelassen, weil es keine Anklage aufgrund
eines Gesetzes gibt. Bernd Witte schreibt in diesem Sinn: »Denn von einem Gesetz,
das die Verfahren rechtfertigen konnte, ist nirgendwo die Rede. Der ProzeR demons-
triert die Abwesenheit, ja Nichtigkeit des Gesetzes und paradoxerweise zugleich seine
Geltung.«**!

Nun aber zuriick in den Dom. Der Geistliche trigt hier, nachdem er der Wahrheit die
Absage erteilt hat, die Tirhiiterlegende vor, die K. vor Augen fithren soll, dass er einer
Tauschung unterliegt. Diese Legende gehére zu den »einleitenden Schriften zum Ge-
setz«**2, sie bereitet das Gesetz also in gewisser Weise vor, steht ihm voran, steht — vor
dem Gesetz. Die Legende mit dem Titel Vor dem Gesetz steht vor den Gesetzestexten und
wird von einem Mann erzihlt, der vor dem Gesetz sich befindet. Noch bevor der erste
Satz der Erzihlung vor Augen tritt, lisst der Titel absetzen und aufhorchen: Vor dem
Gesetz, wie ist das moglich? Das Gesetz ist doch weder etwas Zeitliches noch etwas
Riumliches? Jacques Derrida spricht von dem Bild, das sich im Zusammenhang mit
dem Roman und dem Verhaftet-Sein des Josef K. als erstes aufdringt, der Vorstellung
eines »vor dem Gesetz« als Metapher: vor dem Gesetz erscheinen als vor Gericht erscheinen:
»Vor dem Gesetz erscheinen bedeutet im franzosischen, deutschen oder englischen Idi-
om, vor die Richter treten oder gefithrt werden, vor die Vertreter [»représentants«] oder
die Hitter [»gardiens«] des Gesetzes, im Verlauf des Prozesses, um dort Zeugnis abzule-
gen oder gerichtet zu werden [»ére jugé«]. Der Prozef3, das Urteil [»le jugement«], das ist

220 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 99.
Im Denktagebuch heifdt es dazu: »Kafka — im Prozess — Du brauchst es nicht fiir wahr zu halten,
nur einzusehen, dass es notwendig ist. Darauf Kafka: Die Lige wird zur Weltordnung gemacht.
Im Sinne der traditionell verankerten, herkdmmlichen Meinung ist das, was notwendig ist, auch
wahr. Also schlagt Kafkas Bemerkung der gesamten Tradition ins Gesicht.« (Hannah Arendt [1968]:
Denktagebuch, Zweiter Band, S. 672.)

221 Bernd Witte [2007]: Jiidische Tradition und literarische Moderne. Heine, Buber, Kafka, Benjamin. Min-
chen 2007, S.178.

222 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S. 221.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

279


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Vom Schweigen des Guten

die Stelle, der Ort, die Situation, das, was erforderlich ist, damit ein solches Ereignis,
svor dem Gesetz erscheinens, stattfinden kann«*23.

Eine erste Deutung der Parabel konnte demnach sagen: Ein Mann, K., steht vor
dem Gesetz, vor dem Gericht, vor seinem Urteil, seinem Todes-Urteil, und bittet um
Eintritt. In gewisser Weise mochte er eingelassen werden, um mitsprechen zu kénnen,
um nicht vom Prozess ausgeschlossen zu sein. Er bittet um ein Einsehen in das Urteil,
er mochte verstehen, er mochte in die Griinde, die Anklage Einblick erhalten. Arendt
spricht davon, dass Metaphern es oftmals vermdogen, iiber das zunichst angedeutete
Bild noch hinauszuweisen, in der Andeutung mehr noch zu entbergen; sie zitiert den
»groflen Dialog zwischen Odysseus und Penelope kurz vor der Erkennungsszene, in
der es heifdt, ihre Trinen flossen und ihr Korper schmelze wie der Schnee in den ho-
hen Bergen« und deutet: »Hier scheint die Metapher nur Sichtbares zu verkniipfen; die
Trinen auf ihren Wangen sind nicht weniger sichtbar als der schmelzende Schnee.« Sie
mache aber ein Weiteres sichtbar: den »langen Winter der Abwesenheit des Odysseus,
die leblose Kilte und steinerne Hirte dieser Jahre«*?*. Die Frage also will noch nicht
ganz verstummen, scheint es doch weiterhin sonderbar — dieses: vor dem Gesetz. Die-
ses Vor kénnte nicht blof8 értlich, sondern auch zeitlich zu verstehen sein: Der »Mann
vom Lande«??®, von dem hier erzihlt wird, will in das Gesetz eingelassen werden und
er befindet sich vor den Mauern, die das Gesetz umgeben. So kénnte das >Vor< den Ort
meinen, an dem er sich befindet. Gleichzeitig aber konnte es eine Zeit vor dem Ge-
setz sein, um die es hier geht, eine Zeit, in der das Gesetz noch nicht die Herrschaft
itbernommen hat.?2¢ Die Uberschrift setzt mindestens diese beiden Méglichkeiten: Der
Tiirhiiter steht vor dem Gesetz, der Mann vom Lande mdchte eintreten in das Gesetz.
Auch Arendt spricht von den Gesetzen als Mauern, innerhalb derer Handlung moéglich
wird. Sie bezeichnet die Gesetze als »Mauern, welche die Stadt umschlossen und ihre
physische Identitit bestimmten [...]. Bevor das Handeln iiberhaupt beginnen konnte,
mufite ein begrenzter Raum fertig- und sichergestellt werden, innerhalb dessen die
Handelnden dann in Erscheinung treten konnten, der Raum des 6ffentlichen Bereichs
der Polis, dessen innere Struktur das Gesetz war«*?”. In diesem Sinne steht K. vor dem
Gesetz, er steht aulerhalb des Raumes, innerhalb dessen er sich ein eigenes Urteil bil-
den konnte, keine Mauern bieten Halt fiir ein Denken — »Alles Denken verlangt ein
Innehalten®®® — vielmehr wird er mitgerissen von der Logik des notwendigen Verlaufs.
Zugleich ist es die Zeit vor dem Gesetz, die Zeit, nicht nur vor dem Gesetzten, sondern

223 Jacques Derrida [1982]: Préjugés. Vor dem Gesetz. Hg. v. Peter Engelmann. Ubers. v. Detlef Otto und
Axel Witte. Wien 2010%, S. 39.

224 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 112.

225 Zu dieser Benennung des Protagonisten schreibt Derrida: »Aufgrund seiner Herkunft kennt der
Mann vom Lande das Gesetz nicht, das immer Gesetz der Stadt ist, Gesetz der Stadte und der Ge-
biude, der geschiitzten Bauten, der Gitter und Grenzen, der durch Tiiren verschlossenen Raume.«
(Jacques Derrida [1982]: Préjugés. Vor dem Gesetz. Hg. v. Peter Engelmann. Ubers. v. Detlef Otto und
Axel Witte. Wien 20104, S. 50.)

226 Vgl. dazu: Alfred Hirsch [1997]: Die geschuldete Ubersetzung von der ethischen Grundlosigkeit des Uber-
setzens. In: ders. (Hg.): Ubersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt a.M. 20012, S. 404.

227 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 244.

228 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes S. 84.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

auch vor der Moglichkeit eines Eintretens: Denn jetzt — so heifdt es in der Legende — ist
ihm der Eintritt nicht moglich, vielleicht aber spéter.?

Der Mann vom Lande geht nun zu eben jener Tiir, hinter der er das Gesetz selbst ver-
mutet, in das er Einblick erhalten méchte, und versucht alsdann in dieses einzutreten.
Der Tiirhiiter aber verwehrt ihm diesen Eintritt: »Es ist moglich [...] jetzt aber nicht.«**°
Trotz vieler Bemithungen gelingt es ihm nicht, Eintritt zu erhalten. Am Ende der Erzih-
lung zeigt sich jedoch, dass dieser Eingang einzig fiir ihn bestimmt war.?3! Nur er hitte
eintreten konnen, nur ihm war die Moglichkeit gegeben, gegeben aber als Maglichkeit,
die als solche nichts anderes moglich macht, etwa den Eintritt, sondern die als reine Mdg-
lichkeit besteht: Ein Eingang also, der in gewisser Weise die absolute Moglichkeit zeigt.
Es war miglich, und zwar nur fir diesen einen. Er wartet Tage und Jahre, wird »verhort«,
es werden ihm »teilnahmslose Fragen« gestellt, »wie sie grofRe Herren stellen«. Dieses
Verhoren des Tirhiiters lisst durch den Zusammenhang mit der Prozef3-Erzihlung die
Annahme zu, dass der Mann vom Lande angeklagt wurde, obwohl er ja freiwillig zum
Gesetz kommt, um in dieses einzutreten. Am Ende eines jeden Versuchs, doch hin-
eingehen zu diirfen, folgt immer die Auskunft des Tirhiiters, »daf’ er ihn noch nicht
einlassen konne«?3%. Noch nicht: Der Wartende deutet dieses »noch nicht« so, dass er
nur noch etwas linger warten muss, um die Erlaubnis zum Eintritt zu erhalten.

Was aber meint dieses >Gesetz¢, von dem hier die Rede ist, was bedeutet dieses
Wort? Im Text wird das Gesetz dadurch gekennzeichnet, dass jeder es erreichen méch-
te: »Alle streben doch nach dem Gesetz«**3. Im allgemeinen Begriffsverstindnis regeln
Gesetze das Verhalten der Menschen, sie entscheiden dariiber, was richtig und was
falsch zu nennen sei. Die Einhaltung von Gesetzen macht menschliche Gemeinschaft
moglich, schafft Raum fiir Gesprich und Urteil, ist so in gewissem Sinne Voraussetzung
fiir das Mensch-Sein selbst. Der Mann vom Lande steht nun in gewisser Weise aufler-
halb des Gesetzes; das heifit, er verhilt sich nicht nach dem Gesetz, er weifd richtig
und falsch nicht zu scheiden. Er traut sich so kein eigenes Urteil zu, sondern gehorcht
der Weisung des Tirhiiters, indem er nicht eintritt. Da er das Gesetz — vielleicht: ein
Resultat — nicht zu erkennen vermag, sieht er auch nicht die Moglichkeit, die vor ihm
liegt.

Erst als ihm kurz vor seinem Tod das Augenlicht vergeht, sieht er den »Glanz« >imx«
Gesetz, in dem vom Hiiter verstellten Raum, aufscheinen und stellt die Frage, die er
bisher noch nicht gestellt hat: Wieso hat sich aufler ihm niemals jemand anders Ein-
lass erbeten? Diese Frage ist aus allen »Erfahrungen der ganzen Zeit« geformt, es ist
die Frage danach, warum sonst niemand hinterfragt, was richtig und falsch zu nennen
sei. In diesem Moment endet die Legende: Der Mann stirbt, nachdem er sein Leben
lang auf die Erlaubnis einzutreten gewartet hat. Die Antwort auf seine letzte Frage, auf

229 Vgl. Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten. Hg. v. Wolf
Kittler et al. Frankfurt a.M. 1994, S. 267. (Im Folgenden zitiert als: Franz Kafka: Vor dem Cesetz.)

230 Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz, S. 267.

231 Ebenda, S. 269.

232 Ebenda, S. 268.

233 Ebenda, S. 269.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

281


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Vom Schweigen des Guten

die Frage nach seinem Sein als Einzelner, lautet: »Hier konnte niemand sonst Einlaf3
erhalten, denn dieser Eingang war nur fir dich bestimmt. Ich gehe jetzt und schliefie
ihn.«*** Der Eingang war nur fiir ihn in der Welt, warum aber ist er nicht eingetre-
ten? Nur die Gestalt, das AuRere des Hiiters und die damit verbundene Vorstellung der
noch méchtigeren Hiiter hat ihn derart beingstigt und abgehalten einzutreten. Er hat
es nicht gewagt, einen Anfang zu machen, sondern sich davon beruhigen lassen, dass
ja auch sonst niemand nach Einlass verlangt hatte. Dieses Anheimgeben an das Allge-
meine, das Vergessen jener Wahrheit, dass er ein Einzelner ist, hilt ihn davon ab, seinen
Eingang zu durchschreiten, in sein Gesetz einzutreten. Dieser Eingang ist ja nicht nur
ausschlieflich fiir ihn bestimmt, er ist auch »wie immer offen«, denn »das Gesetz soll
doch jedem und immer zuginglich sein«?*3>. Der Tiirhiiter spricht sein Verbot und zur
gleichen Zeit eine Warnung aus, macht aber klar, dass der Mann vom Lande es durch-
aus versuchen kann: »Wenn es dich so lockt, versuche es doch, trotz meines Verbotes
hineinzugehen. Merke aber: Ich bin machtig. Und ich bin nur der unterste Tirhiiter.
Von Saal zu Saal stehn aber Tiirhiiter, einer michtiger als der andere. Schon den Anblick

236 Diese Warnung erinnert an die-

des dritten kann nicht einmal ich mehr ertragen.«
jenige Gottes im Paradies. Ein Verbot, das warnt: Es ist moglich, es zu tun, aber wenn
es getan ist, wird es »unertriglich« oder im Falle der Gotteswarnung sogar: todlich®7,
Die Fihigkeit, zu scheiden zwischen Gut und Bose, birgt die Moglichkeit, sie macht das
Urteil und so das Einzeln sein denkbar; und diese Moglichkeit steht jedem Menschen
»simmer offen, sie ist »jedem und immer zuginglich«.

Was hier Gefahr birgt, ist gemif den Worten des Hiiters: Gestalt. Die Tiirhiiter
bewachen durch ihren »Anblicke, dieser ist unertriaglich. Den Anblick des dritten kann
schon der erste Tirhiiter selbst nicht mehr ertragen. Der erste und einzig sichtbare
Tirhiiter ist also eine Art Bild, das die Macht der Tirhiiter symbolisieren, vorstellbar
machen soll, die Macht ihrer Erscheinung. Durch sein Bild soll der Mann sich vorstellen
konnen, wie die Michtigeren aussehen mégen. In diesem Sinne ist sein Gehorsam dem
Tirhiiter gegeniiber ein blinder, er ist ihm hérig, ohne zu wissen, ob dessen Warnungen
begriindet sind; der Mann vom Lande handelt gemiR einem Vor-urteil. Was ist nun an
dem Tiirhiiter so abstofiend, dass es in gesteigerter Form gar unertraglich wiirde? Seine
Erscheinung wird beschrieben als umhiillt von einem »langen Pelzmantel«. Auflerdem
zeichnet er sich durch »seine grofde Spitznase« sowie »den langen, diinnen, schwarzen

238 Jus. Er ist der »unterste Tiirhiiter«, von Saal zu Saal werden sie

tatarischen Bart«
michtiger. Die Rede von einem Untersten lisst hier an einen Anstieg denken: Es ist
die Andeutung des immer fortschreitenden Anwuchses, des niemals aufthdrenden, sich

auftirmenden Fortschritts, dessen Anblick den Menschen handlungsunfihig macht.

234 Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz, S. 269.

235 Ebenda, S. 267.

236 Ebenda.

237 »Von jedem Baum des Gartens kannst du essen. Nur von dem Erkenntnisbaum des Guten und
Bosen, von diesem sollst du nicht essen. Denn sobald du davon ist, bist du des Todes.« (Die Tora,
S.36)

238 Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz, S. 267f.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Ausweg aus seiner Ohnmacht und Eintritt in den Urteils-Raum bietet erst und allein
die Frage: »denn dieser Eingang war nur fiir dich bestimmt.«*3°

Wahrend seines Fragens wird er dann auch der Lichtung hinter dem Hiiter gewahr,
und zwar in dem Moment, in dem er kurz vor dem Verlust seines Augenlichts steht.
Hier vollzieht sich ein Verléschen derjenigen Sinne, die die blof3e Oberfliche erkennen.
Dieses Lichte hitte er die ganze Zeit sehen konnen, wenn er nur nicht so sehr auf das
Unwesentliche gestarrt hitte. Aber er hat es nicht erprobt, er hat nicht darauf vertrauen
koénnen, dass dort etwas erscheinen konnte; stattdessen hat er sich starr an die blof3e
Form des Turhiiters gehalten und so das Wesentliche iiber-sehen. »Schliefilich wird
sein Augenlicht schwach, und er weif3 nicht, ob es um ihn wirklich dunkler wird, oder
ob ihn nur seine Augen tiuschen. Wohl aber erkennt er jetzt im Dunkel einen Glanz,

240 Der Glanz des Innern, den er

der unverloschlich aus der Tiefe des Gesetzes bricht.«
zuvor nicht sehen konnte, weil er vom Leuchten des aufien ihn Umgebenden so ganz
iberstrahlt war, zeigt sich ihm jetzt — im Dunkeln. Erst in dem Moment, in dem das,
was ihn umgibt, die Dinge, nicht mehr zu sehen ist, kann er den Glanz erkennen. Erst
in diesem besinnungslosen Moment, in dem der Mann sowohl seine Wahrnehmung als
auch seine eigene Haltung - vielleicht seine Gestalt — einbiifdt, erkennt er den Glanz,
womdglich: die Moglichkeit. Die immer schon dagewesene Moglichkeit, die Moglich-
keit in ihrer Blof3e, in ihrem blof3en Sein. Der Eintritt ist moglich — was aber bedeutet
das im Bewusstsein der Unmdglichkeit des Eintritts? Es ist die absolute und vollkom-
mene Moglichkeit, die Moglichkeit ndmlich, die als Moglichkeit immer méglich bleiben
muss, und so in sich auch die Unméglichkeit einschlief3t — méglich ist wohl immer nur
dasjenige, das auch unmoglich sein kann.

Nachdem der Geistliche die Legende beendet hat, ist K. iiberzeugt vom Getduscht-
Sein des Mannes vom Lande, der Tauschung also durch den Tirhiiter. Diese vorschnel-
le Uberzeugung empfindet der Geistliche als unangemessen: »[Ulbernimm nicht die
fremde Meinung ungepriift. Ich habe dir die Geschichte im Wortlaut der Schrift erzihlt.

Von Tiuschung steht darin nichts.«*#

Zu Beginn seiner Lesung der Legende hatte er
242 Dass dort

aber etwas von Tiuschung stehe, mag vielleicht selbst die Tiuschung sein, der Grund

aber gesagt, er wolle ihn kraft dieser iiber K.s eigene Tiuschung aufkliren.

also, dass er sagen konnte, sie klire iber Tauschung auf, fithrte diese vor Augen, indem
sie — selbst tauscht. K. jedoch hilt die Tiuschung des Mannes vom Lande fiir offenkun-
dig und seine erste Deutung fiir richtig: »Der Tirhiiter hat die erlésende Mitteilung erst
dann gemacht, als sie dem Manne nicht mehr helfen konnte.« Der Geistliche erwidert:

»Er wurde nicht frither gefragt.«*#

239 Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz, S. 269.

240 Ebenda.

241 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S. 222.

242 So leitet der Geistliche seine Wiedergabe der Legende mit folgenden Worten an K. ein: »Tau-
schedich nicht[..], in den einleitenden Schriften zum Gesetz heifdt es von dieser Tauschung [...].«
(Ebenda, S. 220f)

243 Ebenda, S. 222.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

283


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Vom Schweigen des Guten

In diesem Sinne kénnte man die Frage, die zu spit gestellt wurde, als nicht wahrge-
nommene Mdoglichkeit begreifen. Der Mann war getiuscht darin, dass ihn jemand hatte
tauschen wollen; vielleicht hat er auch die Moglichkeit nicht gesehen, war getduscht von
seinen eigenen Sinnen, nicht vom Tiirhiiter. Der Geistliche geht sogar noch weiter in
seiner Verteidigung, wenn er sagt, »der Tirhiiter ging tiber seine Pflicht hinaus, in-
dem er dem Mann eine zukiinftige Moglichkeit des Einlasses in Aussicht stellte«***,
Jener bezieht aber nach eigener Aussage niemals Stellung, zeigt nur »die Meinungen,
die dariiber bestehen.« Gleichzeitig rit er aber »nicht zuviel auf Meinungen« zu ach-
ten: »Die Schrift ist unverinderlich, und die Meinungen sind oft nur ein Ausdruck der
Verzweiflung dariiber. In diesem Falle gibt es sogar eine Meinung, nach welcher gerade
der Tiirhiiter der Getiuschte ist.<>*> So wire er getiuscht iiber das Innere des Geset-
zes. Der Mann vom Lande ist frei, er kann tiberall hingehen, »nur der Eingang in das

Gesetz ist ihm verboten«?4¢

. Am Ende einer Reihe von »Meinungenc, einer Aufzihlung
moglicher Deutungen ist K. zu miide, um ein »Endurteil« zu fillen — die zunichst »ein-
fache Geschichte war unférmlich geworden, er wollte sie von sich abschiitteln«*#’. Die
Uneindeutigkeit der Erzdhlung fithrt also zu dem Verlust ihrer Form, sie wird »unférm-
lich«*#®. In dieser Unformigkeit konnen beide nur noch schweigen; K. weifd nicht, wo

er ist, es ist dunkel, keine Form ist mehr zu erkennen, kein Satz ist mehr formbar.

Die Bemerkung des Geistlichen iiber die Freiheit des Mannes verweist — wie schon eini-
ge der vorigen Auferungen - auf die Genesis. Nur von diesem einen Baum durften die
ersten Menschen nicht essen, alles andere stand ihnen frei. Der ProzefS lisst schon am
Anfang Beziige zum Siindenfall-Mythos zu, als Josef K. kurz nach seiner »Festnahme«
zu einem Apfel greift: Das Essen des Apfels treibt ihm die »Erkenntnis« seiner Moglich-
keit in den Sinn — »Er warf sich auf sein Bett und nahm vom Waschtisch einen scho-
nen Apfel, den er sich gestern abend fiir das Frithstiick vorbereitet hatte«, und nahm
einen »ersten grofRen Bissen«**’ — die Moglichkeit des Selbstmordes®*°. Die Moglich-
keit, dass etwas moglich ist, dass er selbst eine Entscheidung treffen kann, nicht vom
Fremden bestimmt wird, sondern sich zur Erkenntnis, vielleicht aber damit zugleich
zu seinem Tod, entscheiden kann. Er handelt aber nicht entsprechend und macht sich
dadurch moglicherweise schuldig. In einem Aphorismus Kafkas heiflt es dazu: »Nie-
mand kann sich mit der Erkenntnis allein begniigen, sondern muf3 sich bestreben, ihr
gemif zu handeln. Dazu aber ist ihm die Kraft nicht mitgegeben, er muf3 daher sich
zerstoren, selbst auf die Gefahr hin, sogar dadurch die nétige Kraft nicht zu erhalten,

244 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S. 223.
Schon zu Anfang des Prozesses, als K. verhaftet wird, darf sein Wachter nicht die Griinde seiner
Verhaftung nennen. »Das Verfahren ist nun einmal eingeleitet, und Sie werden alles zur richtigen
Zeit erfahren.« Auch dieser geht iiber seine Pflicht im Positiven hinaus: »Ich gehe iiber meinen
Auftrag hinaus, wenn ich ihnen so freundschaftlich zurede.« (Ebenda, S.9.)

245 Ebenda,S. 225.

246 Ebenda,S.226.

247 Ebenda,S.228.

248 Ebenda.

249 Ebenda, S.13f.

250 Vgl. ebenda, S.14.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

aber es bleibt ihm nichts anderes iibrig als dieser letzte Versuch.«*>* Die Moglichkeit
des Selbstmordes kehrt am Ende der Erzahlung zuriick: Als K.s Henker das Messer, das
seinen Tod bedeutet, hin- und herreichen, weif? jener, »daf} es seine Pflicht gewesen
wire, das Messer, als es von Hand zu Hand iiber ihm schwebte, selbst zu fassen und
sich einzubohren, aber »die Verantwortung fiir diesen letzten Fehler trug der, der ihm
den Rest der dazu nétigen Kraft versagt hatte«*2,

K. hat letztlich keinen Willen, er sieht alles nur bestimmt als »sinnlos«*3; so wihlt
er nicht den Freitod und bildet sich kein eigenes Urteil — dementsprechend kommt ihm
die im nichsten Moment erfolgende Ubernahme der Macht durch die Wichter sogar
entgegen: »Der Befehl selbst war ihm sehr willkommen.« Er wartet auf die Entschei-
dung der Anderen — so auch der Mann vom Lande. In seiner Unentschiedenheit ist er
schuldig, er ist sich dieses letzten Fehlers bewusst, seine Schuld nicht eingesehen und
sich selbst zum Ende gebracht zu haben. Dieses Wissen setzt die Moglichkeit und die-
se Moglichkeit ver-schuldet, denn obwohl er eine Wahl hat, schligt er sie aus und gibt
sich der Wahllosigkeit hin. In gewisser Weise bringt diese Entscheidungslosigkeit auch

254 so wie auch

das Mensch-Sein zu seinem Ende, denn Josef K. stirbt wie »ein Hund«
schon Gregor Samsa, der Protagonist in Kafkas Die Verwandlung®>®, als Tier — hier als
»ungeheure[s] Ungeziefer«256 — sterben muss. In diesem Bild blitzt Arendts Beschrei-
bung der totalen Herrschaft auf, die die Menschen nur dann itberwinden und in einen
unaufhaltsamen Prozess zwingen kann, »wenn es auf nichts anderes mehr ankommt
als auf absolut kontrollierbare Reaktionsbereitschaft, auf restlos aller Spontaneitit be-
raubte Marionetten. Menschen sind, gerade weil sie so michtig sind, vollkommen nur
dann zu beherrschen, wenn sie Exemplare der tierischen Spezies Mensch geworden

sind.«%%7

Die Form von Kafkas Erzihlung erinnert an die Ausfithrungen zum Verhiltnis von Tal-
mud und Gemara: Diese kommentiert die Heilige Schrift durch weitere Geschichten,
erklirt sie nicht definierend, sondern webt um sie weitere Geschichten und Bilder. K.s
Auflerhalb-des-Gesetzes-Stehen, seine Unfihigkeit, in das Gesetz, in sein Urteil Ein-
blick zu erhalten, die Unmdéglichkeit, angesichts des scheinbar notwendigen Fortlaufs
der Ereignisse auszubrechen und seine Hingabe an das Sinnlose werden durch die Er-
zdhlung in der Erzdhlung verbildlicht, gedeutet, nicht aber verdeutlicht. Sie zeichnen
ein anderes Bild, sprechen aus anderer Perspektive, riicken in ein neues Licht. Diese
weitere Erzihlung aber nimmt in ihrer Auslegung nicht Raum ein, steckt ab, um das
Erzihlte genauer zu sehen, sondern schafft mehr Raum noch, vergréRert die Frage.

251 Franz Kafka [1918]: Aphorismen-Zettelkonvolut. In: Nachgelassene Schriften und Fragmente Il. Hg. v.
Jost Schillemeit. Frankfurt a.M. 1992, S.132.

252 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S. 235.

253 Ebenda, S.14.

254 Ebenda, S. 229.

255 Franz Kafka [1912]: Die Verwandlung. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten. Hg. v. Wolf
Kittler/Hans-Gerd Koch/Gerhard Neumann. Frankfurt a.M. 1994, S.115.

256 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S.115.

257 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 937.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

285


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Vom Schweigen des Guten

Von der Gemara heift es an fritherer Stelle, jede ihrer Geschichten stelle das Ausgangs-
bild in einen neuen Zusammenhang und befrage es so fortwihrend erneut nach seinem
Sinn. Diesem erzihlenden Weiterdenken begegnet man auch hier: Die Frage danach,
was es bedeute, vom >Gesetz« zu sprechen, wird immerzu fraglicher und fraglich blei-
ben, entzieht sich der abschlieflenden Antwort immer wieder aufs Neue.

Diese Fragen sind es, die mitgetragen werden, sie tragen die »vage Faszination,
die sich mit der unausweichlich klaren Erinnerung an bestimmte erst scheinbar sinn-
lose Bilder und Begebenheiten paart«?s8
zusammentreffen und ein Drittes — einen eigenen Gedanken — hervorbringen. Die-

in sich, konnen »blitzhaft«*>® mit dem Jetzt

ses immer wieder erneute In-den-Text-Hineinhéren, Thn-mit-sich-Tragen und Nicht-
abschlieflen-Wollen weist in einmaliger Weise auf dasjenige hin, von dem hier zu spre-
chen versucht wird: das Gute als dasjenige, das das Einzelne meint, indem es das je An-
dere mitbedenkt und offen fiir das gemeinsame Fragen ist. Dass das niedergeschriebe-
ne Wort iiberzeitlich ist und allem Miindlichen eine Dauerhaftigkeit ermdglicht, scheint
zunichst offensichtlich. Hier aber zeigt sich, was dies noch bedeuten kann: Ist dieses
Wort nimlich nicht blof} Festsetzung — »ein s>toter Buchstabe« anstelle dessen, »was
einen flicchtigen Augenblick lang wirklich slebendiger Geist« war«*®® — kann es eine
dauerhafte Ermoglichung sein. Eine solche Sprache ist das Gegenteil des Klischees, das
eine inhaltslose Wiederholung des Immergleichen meint, das durch seine allgemeine
Wiederholung eine zeitlose Giiltigkeit erhilt. Die Erzihlung jedoch ist nur in ihrer je-
weiligen Ausdeutung des Jetzt: Was sie der Einzelnen in ihrer Zeit sagt, zeigt sie als
Zeitlose, nicht jedoch ihre Aussagelosigkeit.

Kafkas Erzihlung spricht von Fraglosigkeit und Urteilsferne, von einem Anheimge-
ben an die Logik der Notwendigkeit, spricht aber so fern von definierenden Begriffen,
dass sein Sprechen sich einer neuen Auslegung niemals verwehrt. Thre Leuchtkraft zeigt
sich immer unverhofft und ungeplant, zeigt sich erst in solchen Momenten, in denen
zielvolles Tun innehilt, in denen wir »anhalten und nachdenken«. Die »rastlose Tatig-
keit« lisst die Menschen unsicher werden »in den Dingen, die iiber jeden Zweifel er-
haben«?®! scheinen, wie auch die beiden Figuren im Prozess der Unaufhaltsamkeit ge-
geniiber verunsichert und handlungsunfihig sind, ohnmachtig und gedankenlos, und
am Ende mit ihrem (menschlichen) Leben bezahlen. Die Erzihlung aber lisst innehal-
ten und das Unabgeschlossene mit sich tragen, nicht als Last, sondern als Erinnerung
daran, dass das Mogliche niemals vergeht. Im Nachsinnen iiber das Gelesene ersteht der
»Wind des Denkens« — der nicht forttreibt, sondern anzeigt, dass das Mogliche immer
denkbar ist und in der eigenen Auslegung, in der Aussprache und im Erscheinen-Lassen
dieser absolut Verschiedenen liegt.

Ich méchte noch auf eine weitere Erzihlung Kafkas zu sprechen kommen; jene vom
dressierten Affen Rotpeter und seinem Bericht fiir die Akademie, in dem er von seiner
Verwandlung vom freien Tier zum Affen-Menschen erzihlt. Rotpeter — so heif3t es dort

258 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 98.

259 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

260 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 113f.

261 Vgl. Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empérender Dummbeit, S. 54.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

— war einst ein Affe, nun ist er Mensch, hat alle Eigenschaften und Verhaltensmuster
tibernommen, alle Wildheit abgelegt. Das Menschsein half ihm tberleben und tut es
noch: Von Menschen gefangen muss er nun unter ihnen leben, nur als Mensch nimlich
wird er nicht hinter Gitter gesperrt; diese >freie« Bewegungsmoglichkeit ist es, die er
Ausweg nennt, sie ist es, wofiir er das Mensch-Sein lernte und fortan auf sich nimmt.
In seinem Bericht legt er den Weg seiner Verwandlung dar, berichtet von seinem »iffi-
sche[n] Vorleben«?®2. FiinfJahre sind es zur Zeit seiner Berichterstattung, die ihn »vom
Affentum«*®? trennen, so dass er sich nicht mehr in sein fritheres Ich hineinversetzen
kann; die »Leistung«, seine Verwandlung namlich, ist nur durch den Verkauf seines
Eigensinns, seines Ursprungs, seiner Erinnerung®®* zu erwerben gewesen. Seine Ein-
zelheit und seine Freiheit waren unweigerlich mit dem Affentum verkniipft, so muss
er sich fortan dem »Joch«?*®> des Menschseins fiigen. Thm fugte er sich allein deshalb,
weil er nach seiner Gefangennahme nicht noch unfreier hitte sein konnen - es scheint
ihm der einzige Ausweg aus dem Kifig.

266 piedergeschossen und

Rotpeter wurde von Angestellten der »Firma Hagenbeck«
eingefangen, als er mit seinem Affenrudel zu einer Wasserquelle zog. Die Verletzung
durch einen der Angestellten hinterlief eine rote Narbe auf seiner Wange, die ihm den
»férmlich von einem Affen erfundenen Namen Rotpeter<<267 eintrug, als unterschiede
er sich von einem »unlingst krepierten« anderen dressierten »Affentier Peter«2%® nur
durch dieses Merkmal. Von diesen menschlichen Schiissen an ist er ein Gezeichneter.
Die Menschen treiben es noch weiter und machen eine Be-Zeichnung daraus, er wird
von nun an Rotpeter genannt, wie der tote Peter, mit dem er sich die Kategorie des
Dressierter-Affe-Seins teilt, bekommt er den Namen als Stempel, als Zeichen: Rotpeter,
ein Peter mit blutrotem Zeichen. Auch der zweite Schuss hat ein Zeichen hinterlassen,
der Schuss in Hiiftnahe lisst ihn bis heute humpeln. Nach den Schiissen findet sich
Rotpeter auf dem Hagenbecker Schiff wieder, in einem Kifig, der an drei Seiten aus
Gittern besteht und an der vierten an der Wand befestigt ist. Der Kifig ist »zu nied-
rig zum Aufrechtstehen und zu schmal zum Niedersitzen<*®?. Rotpeter hockt dort die
erste Zeit mit »ewig zitternden Knien«, wihrend sich ihm die »Gitterstibe ins Fleisch
einschnitten« und der Kiste zugewandt — da er »zunichst wahrscheinlich niemanden
sehen«?*”® wollte. Er kann hier nur Vermutungen anstellen; durch das, was er iiber Af-
fen weif3, nimmt er es an, scheint es ihm »wahrscheinlich« — er ist ja so ein Affe nicht
mehr, er kann nicht mit Sicherheit sagen, was ihn zu diesem Verhalten getrieben hat.
Aus heutiger Sicht aber, von seiner nun menschlichen Warte aus, kann er den dama-
ligen Umgang nachvollziehen: »Man hilt eine solche Verwahrung wilder Tiere in der

262 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 299.
263 Ebenda.

264 Ebenda.

265 Ebenda.

266 Ebenda, S.301.

267 Ebenda.

268 Ebenda, S.302.

269 Ebenda.

270 Ebenda.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

287


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Vom Schweigen des Guten

allerersten Zeit fiir vorteilhaft und ich kann heute nach meiner Erfahrung nicht leug-
nen, daf? dies im menschlichen Sinn tatsichlich der Fall ist.«*7*

Er war nun also »ohne Auswegx, seine Kiste verschlossen, in keine Richtung war Be-
wegung moglich. Durch seine ausweglose Situation angetrieben sieht er nur noch ein
Ziel: »Weiterkommen, weiterkommen! Nur nicht mit aufgehobenen Armen stillestehn,

272 Und so fasst er den Entschluss, aufzuhoren »Af-

angedriickt an eine Kistenwand.«
fe zu sein, er begibt sich durch die Erfahrung der beschrinkenden Kiste hinein in das
beschrinkte Dasein der Menschen, in das immer Gleiche, den festgesetzten Ablauf, das
Fernsein von Freiheit. »In alledem aber doch nur das eine Gefiihl: kein Ausweg. Ich kann
natiirlich das damals affenmifRig Gefithlte heute nur mit Menschenworten nachzeich-
nen und verzeichne es infolgedessen, aber wenn ich auch die alte Affenwahrheit nicht
mehr erreichen kann, wenigstens in der Richtung meiner Schilderung liegt sie, daran
ist kein Zweifel. [...] Einen Ausweg wollte ich. Ich hatte doch so viele Auswege bisher
gehabt und nun keinen mehr. Ich war festgerannt. Hitte man mich angenagelt, meine
Freiziigigkeit wire dadurch nicht kleiner geworden. Warum das? Kratz dir das Fleisch
zwischen den Fufizehen auf, du wirst den Grund nicht finden. Driick dich hinten gegen
die Gitterstange, bis sie dich fast zweiteilt, du wirst den Grund nicht finden. Ich hatte
keinen Ausweg, muf3te mir ihn aber verschaffen, denn ohne ihn konnte ich nicht leben.
Immer an dieser Kistenwand — ich wire unweigerlich verreckt. Aber Affen gehoren bei
Hagenbeck an die Kistenwand — nun, so horte ich auf, Affe zu sein. Ein klarer, schoner
Gedankengang, den ich irgendwie mit dem Bauch ausgeheckt haben muf}, denn Affen
denken mit dem Bauch.«*”® So weit schon ist er weggetrieben, so eng schon seine neue
Welt, dass er sich noch nicht einmal mehr zu erinnern weif3, wie es »war, ein Affe zu
sein, wie ein solches Wesen denkt, das er eigentlich immer noch ist. Er muss es wohl
mit dem »Bauch ausgeheckt haben«, denn der Affe im Allgemeinen denkt auf diesem
Weg; nicht nur sein dffisches Verhalten also hat er abgestellt, auch sein >Denken< hat
er angepasst. Die Eigenschaften, die dem Affen in der Welt, in der er sich wiederfand,
zugeschrieben wurden, wollte er nicht zugeschrieben bekommen: »Affen gehéren an
die Kistenwand« — da er diese Zuschreibung nicht dndern konnte, musste er sich selbst
andern, musste er ein Wesen werden, dessen Eigenschaften ihn von dieser befreiten.
Er wurde Mensch, weil Menschen nicht an die Kistenwand gehéoren.

Und so beginnt sein Leben in Unfreiheit und Enge: Er gibt sich von nun an ganz seiner
»vorgepeitschte[n] Entwicklung« hin, sie macht »niedriger und enger«, »wohler und
eingeschlossener«*’*. Das Einzige, das ihn von nun an noch mit seinem »Vorlebenc
verbindet, ist ein leiser Luftzug aus einem »Loch in der Ferne«*”*, der ihn manchmal
an der Ferse kitzelt. Diesen leichten Wind aber, der ihn an das alte Leben in Freiheit
erinnert, fithle er so wie jeder andere Mensch. Zu Anfang seiner Gefangenschaft wehte

271 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 302f.
272 Ebenda, S. 305.
273 Ebenda, S.304.
274 Ebenda, S.299.
275 Ebenda, S.300.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

da noch ein »Sturmc, nach einiger Zeit aber hat dieser sich zu einem »Luftzug« beru-
higt, der nur noch manchmal kitzelt. Je leichter aber der Luftzug wird, desto kleiner
wird auch das Loch, durch das sich die Luft hindurch kimpft, und dieses Loch ist ihm
auch der Weg zuriick in sein altes Leben. Um nach so langer Zeit aber durch dieses
Loch zu kommen, miisste er sich »das Fell vom Leib [..] schinden«?”®. »Ihr Affentum,
meine Herren [..] kann Ihnen nicht ferner sein als mir das meine. An der Ferse aber
kitzelt es jeden, der hier auf Erden geht; den kleinsten Schimpansen wie den grofRen
Achilles.«*”7 Den Achill aber kitzelt da die einzig verwundbare Stelle seines Korpers,
seine Sterblichkeit, seine Freiheit, seine Moglichkeit vielleicht, die den méglichen Tod
beinhalten muss. So ist es vielleicht die Méglichkeit, die Moglichkeit des Todes und so
der Freiheit, die Rotpeter und »jedem, der hier auf Erden geht«, ab und zu zu Bewusst-
sein kommt.

Rotpeter ist nun Teil der »Menschenwelt«, hat »sich dort festgesetzt«?*’®. Was ihn
als Menschen auszeichnet, ist der Umstand, sich seiner selbst »vollig sicher« zu sein
und dass seine Stellung »auf den grofien Varietébithnen der civilisierten Welt [...] bis

zur Unerschiitterlichkeit gefestigt«*”

ist. Er ist nun sicher und gefestigt, nichts steht
mehr in Frage, die Freiheit ist ferner denn je: Er ist ein Mensch geworden. Was ist Gliick
dem, Der mit sich selbst geeint ist, Des Fuss nur stosst,//Wo es fiir ihn gemeint ist, Fiir den Sich-
Kennen Grenze ist und Recht,//Fiir den Sich-Nennen Zeichen im Geschlecht.?2° Nur eines noch
ist ihm geblieben vom Affe-Sein — zumindest meinen das die Journalisten zu erkennen,
deren Ausfithrungen zu seinem Fall er mit grofRem Interesse verfolgt: Sie meinen seine
Affennatur dadurch ausmachen zu kénnen, dass er »mit Vorliebe die Hosen auszieh[t]«,
wenn er Besuch hat, um das Zeichen des Schusses zu prisentieren. Nun zeigt er das
Zeichen des »frevelhaften Schufles« stolz her, das Zeichen seiner Gefangenschaft, aber
auch: seiner Allgemeinheit. Denn nun ist er einer der Vielen, die nur aus Oberfliche
bestehen, die die Zeichen bewundern und unhinterfragt stehen lassen: »Alles liegt offen
zutage, nichts ist zu verbergen, kommt es auf Wahrheit an, wirft jeder Grof3gesinnte
die allerfeinsten Manieren ab.«*®! Sein neues Leben birgt jene »Beschiftigungenc, die
uns bekannt vorkommen miissen von den gefangenen Bewohnern unserer zoologischen
Girten: »[M]ides Lecken einer Kokosnuf3, Beklopfen der Kistenwand mit dem Schidel,
Zungen-Blecken.«

276 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 300.

277 Achilles ist in der griechischen Mythologie der Sohn der Gottin Thetis und des Sterblichen Peli-
as. Als Halbgott ist er somit sterblich und dieses Schicksal méchte seine géttliche Mutter abwen-
den. Als ihr kurz nach seiner Geburt das Orakel weissagt, ihr Sohn werde jung sterben, beschlief3t
sie, ihn unverwundbar zu machen, indem sie ihn in den Fluss Styx taucht, der dieses Wunder zu
vollbringen vermag. Da sie ihn aber an der Ferse festhalten muss, um ihn vor dem Ertrinken zu
bewahren, wird diese nicht eingetaucht und bleibt so verwundbar. Dieses kleine Stiickchen Ver-
wundbarkeit fithrt letztlich zu seinem Tod. (Vgl. Hans von Geisau [2013]: Achilleus. In: Konrat Zieg-
ler/Walther Sontheimer (Hg.): Der Kleine Pauly. Lexikon der Antike. Erster Band. Stuttgart/Weimar
2013,S.47.)

278 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 300.

279 Ebenda, S.301.

280 Hannah Arendt [1924]: Ohne Titel, S.17.

281 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 302.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

289


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Vom Schweigen des Guten

Seine Entscheidung, ein Ende mit seinem Affe-Sein zu machen, nennt er also Aus-
weg. Dieses Wort benutzt Rotpeter im »gewdhnlichsten und vollsten Sinne« des Wor-
tes: Nicht Freiheit, »nicht dieses grofRe Gefiihl der Freiheit nach allen Seiten. [...] Nein,
Freiheit wollte ich nicht. Nur einen Ausweg.«*3? Dieses Gefiihl kannte er vielleicht als
Affe, unter Menschen aber betriigt man sich mit der Freiheit allzu oft: Freiheit ist immer
»Tauschung«. Auch das Schwingen »irgendeines Kiinstlerpaares« im Varieté betrachten
die Menschen als Freiheit — solche »Menschenfreiheit« aber ist nicht mehr als »selbst-
herrliche Bewegung«, »Verspottung der heiligen Natur«: »Kein Bau wiirde standhalten
vor dem Gelichter des Affentums bei diesem Anblick.«*3 Fiir den Ausweg muss Rot-
peter sich von der Freiheit verabschieden, weil sie keine Eigenschaft der Menschen ist.
Jede Flucht hitte seinen Tod bedeutet — sei es im Ozean oder im Schlund der giftigen
Schlangen, die mit ihm das Zwischendeck teilen. Obwohl er damals nicht »so mensch-
lich«?®* rechnete, verhielt er sich unter dem Einfluss seiner Umgebung so, als rechne
er. Seine menschlichen Vorbilder beobachtend fillt ihm auf, dass sie alle sich gleich be-
wegen, »als wire es nur einer«. Und trotzdem ihn an diesem Mensch-Sein nichts »ver-

lOCkI‘_«z‘85

, wittert er doch einzig dort seinen Ausweg und setzt sich so das hohe Ziel,
einer von ihnen zu werden. »Wire ich ein Anhinger jener erwdhnten Freiheit, ich hitte
gewif das Weltmeer dem Ausweg vorgezogen, der sich mir im tritben Blick dieser Men-
schen zeigte.«*8¢ Um ein Mensch zu sein — dieses Mensch-Sein beginnt bezeichnender-
weise in dem Moment, in dem er zu rechnen beginnt — lernt er: »spuckenc, aufierdem
rauchen und trinken.?8” Am meisten Uberwindung kostet es ihn, die Schnapsflasche
an die Lippen zu setzen — doch diese »inneren Kimpfe nahmen die Leute merkwiirdi-
gerweise ernster als irgend etwas sonst« an ihm. Denn dieses Erkimpfen zeichnete ihn
mit der hochsten aller menschlichen Eigenschaften aus: dem Willen zur Besserung —
er konnte es noch nicht, aber er wollte es besser machen.

Sein Lehrer hilt ihm wahrend des Unterrichts »manchmal die brennende Pfeife ans
Fell, bis es irgendwo, wo [er] nur schwer hinreichte, zu glimmen anfing, aber dann
16schte er es selbst wieder mit seiner riesigen guten Hand; er war mir nicht bose, er
sah ein, daf wir auf der gleichen Seite gegen die Affennatur kimpften und daf} ich
den schwereren Teil hatte«*®8. Nachdem er es dann eines Abends schafft, den Schnaps
zu trinken, »nicht mehr als Verzweifelter, sondern als Kiinstler« spricht er sein erstes
Wort: »Hallo!«?*8 Er ist nun nicht mehr ver-zwei-felt, ein Affe, der die Eigenschaften
des Menschen nachahmt, nein, nun ist er ganz Mensch, er hat sich iiberwunden, mit
seinem Selbst ist es vorbei, er ist nun Mensch, er ist ein Besserer. »Der Hohepunkt dieser
ersten Vorfithrung auf dem Schiff ist der >Ausbruch« in die menschliche Sprache, der

282 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 305.
283 Ebenda.

284 Ebenda, S.307.

285 Ebenda, S.308.

286 Ebenda.

287 Vgl. ebenda.

288 Ebenda, S.310.

289 Ebenda, S.311.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

290 Thm rauschen

geradezu als >Entgleisung;, als ein Kontrollverlust dargestellt wird.«
die Sinne, er kann nicht anders.?*

Das Erlernen der menschlichen Sprache erscheint hier nicht als eine befriedigen-
de Leistung, die die lang ersehnte Verstindigung erméglichte, sie passiert ihm, dringt
sich ihm auf. Die Abneigung gegen den Schnaps bleibt, das Sprechen fillt ihm anfangs
noch sehr schwer, aber seine »Richtung« war ihm »ein fiir allemal gegeben«<®**. Die
Richtung des Menschen fithrt stets gen Himmel, es gibt immer noch »Luft nach obenc,
leeren Raum, der mit etwaigen Verbesserungen zu fiillen bleibt. Um ins Varieté anstatt
in den Zoo zu gelangen und so der Ausweglosigkeit des zoologischen Gartens mit sei-
nen Gitterstiben zu entgehen, lernt Rotpeter weiter: »Ach, man lernt, wenn man muf;
man lernt, wenn man einen Ausweg will; man lernt riicksichtslos. Man beaufsichtigt
sich selbst mit der Peitsche; man zerfleischt sich beim geringsten Widerstand. Die Af-
fennatur raste, sich iberkugelnd, aus mir hinaus und weg. [...] Diese Fortschritte! Die-
ses Eindringen der Wissensstrahlen von allen Seiten ins erwachende Hirn! Ich leugne
nicht: es begliickte mich. Ich gestehe aber auch ein: ich tiberschitzte es nicht, schon
damals nicht, wieviel weniger heute. Durch eine Anstrengung, die sich bisher auf der
Erde nicht wiederholt hat, habe ich die Durchschnittsbildung eines Europiers erreicht.
Das wire an sich vielleicht gar nichts, ist aber insofern doch etwas, als es mir aus dem
Kifig half und mir diesen besonderen Ausweg, diesen Menschenausweg verschaffte. Es
gibt eine ausgezeichnete deutsche Redensart: sich in die Biische schlagen; das habe ich
getan, ich habe mich in die Biische geschlagen. Ich hatte keinen anderen Weg, immer

vorausgesetzt, daR nicht die Freiheit zu wihlen war.«*%

In der klassischen Fabel spielt und ver-korpert das Tier die Menschen, sein Leib dient
als Vorfithrungsfliche, an der sie die Folgen ihrer Handlungen ablesen kénnen. In der
bekannten Fabel Vom Raben und Fuchs von Aesop treffen diese beiden Tiere aufeinander.
Ebenso gut kénnte man auch sagen: Es treffen ein Eitler und ein Listiger aufeinander.
Die Fragen sind also: Was passiert dem eitlen Menschen, was dem listigen? Der eitle
Rabe der Fabel hat ein Stiick Kise gestohlen und setzt sich auf einem Baum nieder,
um es zu verspeisen. Dort sieht ihn der listige Fuchs sitzen und fordert ihn, da er um
dessen Eitelkeit weif, zum Gesang auf, indem er ihm Komplimente macht. Der Rabe
ist so angetan von seinem Lob, dass er den Schnabel zum Singen aufreifit und - das
Kisestiick fallen lisst, das der Fuchs dann, ihn verspottend, frisst. Rotpeter aber spielt
tatsdchlich einen Menschen, er verwandelt seinen dffischen Kérper in einen menschli-
chen, indem er diesen erst nachahmt, um freigelassen zu werden, und im Folgenden all
seine Eigenschaften annimmt, ein Leben fiihrt, als sei er ein Mensch. Die Situation einer
Fabel ist hier auf die Spitze getrieben: Der Affe steht nicht fiir das Affentum - vielmehr
hat er sich dem Menschen gleich gemacht, seine Eigenheit abgelegt, um fortan Mensch
zu sein.

290 Juliane Blank [2010]: Ein Landarzt. Kleine Erzdhlungen. In: Bernd Auerochs/Manfred Engel (Hg.):
Kafka-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2010, S. 234.

291 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 311.

292 Ebenda.

293 Ebenda, S.311f.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

291


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Vom Schweigen des Guten

Es zeigt sich nicht das Tier als Eigenschaft, das einzelne Handlungen der Men-
schen in Klarheit aufzeigt, sondern es zeigt sich, dass alles und jedes, Tiere wie Men-
schen, blof3 Eigenschaftsansammlungen sind. Was bleibt, sowohl dem Affen-Menschen
als auch dem gewohnlichen Menschen, ist der leichte Windzug der Freiheit, die das ein-
zige ist, das ihn verletzbar macht, zugleich das einzige, das ihn daran erinnert, dass er
nicht frei ist. Die Frage danach, was Rotpeter ist, was Mensch-Sein, was Affe-Sein, was
Freiheit, was Ausweg bedeuten mag, funkelt durch jede Zeile der Erzihlung. Rotpeter
gleicht sich den Menschen an, indem er unfrei wird. Gesetzt, die Unfreiheit sei ein
Wesensmerkmal des Menschen, kann Rotpeters Unfreiheit nur eines bedeuten: dass er
nun Mensch ist; die Grenze scheint aufgehoben. Zudem spricht er davon, dass jeder
Mensch einmal ein Affe war?®*; das kénnte natiirlich evolutionir verstanden werden,
mir scheint sich hier aber vor allem eins zu zeigen: Jeder Mensch war Affe, heifit, je-
der Mensch war frei. Ein jeder Mensch wird frei geboren, entscheidet sich aber dann
fir die Unfreiheit, weil nur in dieser Unfreiheit Fortschritt und Weiterkommen mog-
lich sind. Stellt sich die Frage nach einem Besseren, ist es die ewige Frage nach dem
Ausweg nach oben, der niemals mehr frei sich nennen kann. Rotpeter spricht von dem
»Menschenauswegc, der Fortschritt heifdt. Diesen Weg einschlagen heif3t, sich »in die

295 was wiederum bedeutet: verschwinden, sich abwesend machen.

Biische schlagen«
Fortan ist er nicht mehr da. Dass er ist, zihlt nicht mehr, der Ausweg heif3t: Verschwin-
den im Was der Eigenschaften, sich zum Verschwinden bringen unter der Menschen-
art. Dieses Mensch-Sein, das Ablegen aller absoluten Verschiedenheit, schafft Ausweg,
Versteck; zugleich wird Rotpeter, wird der Einzelne hierdurch jedoch aller Méglichkeit
beraubt.

Rotpeter den freien Affen konnten nur die Gitterstibe einsperren, Rotpeter den
Menschen aber sperren unsichtbare, selbst gewihlte Gitter ein: das beschrinkende Ei-
sen der Sicherheit, der unerschiitterlichen Festigkeit seiner Stellung?®® und die Rich-
tung nach oben, gegeben ein fiir »allemal«®”’. Auch die Dinge um ihn herum werden als
Festgesetzte vorgefithrt. Von klein auf lernt der Mensch Begriffe, lernt er, Dinge in Ka-
tegorien zu fassen, lernt, mit Eigenschaften Netze nach den Dingen auszuwerfen. Als
Bezeichneter und Bezeichnender kann er nun nicht mehr frei sein, er ist gefangen von
den engen Gitterstiben der unhinterfragten Selbstverstindlichkeiten des Lebens — was
er nur noch suchen kann, ist fortan: ein blofes Weiterkommen. Durch den Willen zur
Verbesserung, durch ein Vergessen seines Ursprungs ist es ihm moglich, den Radius
der Gitterstibe so weit zu vergréfRern, dass sie nicht mehr ins Fleisch schneiden, dass
sie kaum noch wahrnehmbar sind. Die Antworten, die keiner Fragen mehr bediirfen,
sind so klar, so eindeutig, so offensichtlich, dass sie kaum noch sichtbar sind.

Inwiefern ist Kafkas Sprechen als ein Versuch zu verstehen, das Formlose, das abso-
lut Verschiedene zur Sprache zu bringen? Ich hore in Kafkas Sprechen das immer blof3

294 Vgl. Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 300.
295 Ebenda, S. 311f.

296 Vgl. ebenda, S.301.

297 Ebenda, S.311.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Mogliche sich seinen Raum bahnen, das Ungesetzte, Vor-gesetzte. Was bedeuten >Ur-
teil¢, >Affec, »sMensch« hier noch? Kafka entfernt sich von den Dingen, spricht sie aus der
Ferne, aus der Ungewissheit an und es ist niemals genau zu sagen, wovon er da spricht.
Die Begriffe sind ihrer klaren Bedeutungen enthoben, sie stehen da, ohne eigentlich et-
was zu bezeichnen, sie stehen stindig in der Frage. Gleichwohl beschrankt sich Kafkas
Sprechen nicht auf eine abweichende Auslegung der gewohnten Worte, nicht auf eine
neue Beschreibung der bekannten Dinge. »Urteils, >Affe, >Mensch« gewinnen dort nicht
einfach eine neue Bedeutung, vielmehr fordern sie zur Deutung auf: Rotpeter ist weder
Affe noch Mensch und das Urteil ist nicht jenes Ende eines Gerichtsprozesses, auf das
dieser Begriff gew6hnlich Bezug nimmt — wie also sind sie zu verstehen? In diesem Sin-
ne macht Kafka nicht Jagd auf Dinge, sondern eher auf deren Begriffe, er stellt sie aus
und fragt: Was kann das heiffen? Er zieht so den Dingen kein neues Gewand iiber das
alte, sondern zeigt sie im Anzug der Vieldeutigkeit, er zeigt das Gewand, nur Gewand,
und bringt in dieser Ausstellung das Darunterliegende zu Gesicht, zeigt die Wesung
des dort sich Verbergenden.

In Kafkas Sprache zerflief3t nicht — wie es Adorno annimmt — »das Vieldeutige ins
Gleichgiiltige«?9®
gleichgiiltigen Bezeichnung gerissen und vor die Frage geworfen: Was meinen wir da

, vielmehr wird das absolut Eindeutige aus seinem Schlaf der immer

eigentlich, wenn wir diese Begriffe benutzen, wie kann es sein, dass das da etwas ist,
das einen Ausweg findet aus den Begriffsgittern? Es zeigt sich hier ein Nicht-Etwas, ein
Nichts, das nicht durch sein Was-Sein, sein Et-was-Sein gekennzeichnet ist, sondern
sich durch sein Da(ss)-Sein auszeichnet, das nichtig, weil nicht begrifflich fassbar ist.
Dies bedeutet jedoch gerade nicht, dass das Ding hier in einer starren Moglichkeit fest-
gesetzt witrde; vielmehr zeigt es sich jetzt gerade umgekehrt in seiner Moglichkeit: Der
fesselnde Begriff verliert seine Verbindlichkeit und zwischen den méglichen Beschrei-
bungen und dem Ding, dem Mantel und dem Korper, offnet sich ein Zwischenraum.
An diesem Zwischenort bahnt sich das Offene an, eine Offnung, die die starren Mauern
der Begriffe einreifdt und zu Fall bringt, um dann in dieses Zerbrochene, in diese Triim-
mer, das Nichts, das Offen-Bleibende einziehen zu lassen. »Nur indem er den Ubergang
ins Allgemeine, in eine Regel oder ein Gesetz durchkreuzt, blockiert, zerteilt, hilt er an
der Moglichkeit einer anderen, einer nicht mehr identifizierenden, das Singulire nicht
mehr subsumierenden Praxis der Sprache und ihres Verstehens fest.«*%°

So entziehen sich Kafkas Figuren jedem Begriff; zugleich jedoch sind sie auch keine
Einzelnen. Der Mann vom Lande, Rotpeter, K.: Sie sind stetig in Frage stehender Be-
griff und kénnen so nicht im gewohnlichen Sinne bedeuten, konnen nicht auf die Din-
ge zeigen und ihnen durch ihre Bezeichnung Eigenschaften vorschreiben. Hamacher
schreibt: »Wie Kafkas Texte vor der Bedeutung, auch ihrer eigenen, unendlich zégern,
so absorbieren sie zugleich das von ihr blockierte und durch ihre Hemmung gemehrte
Bedeutungspotential in sich selbst. Die Darstellung geht in ihnen unversehens selbst ins
Undarstellbare iiber. Sie iibertreten das Gesetz der Zukunft, unvorstellbar zu sein, weil

dies Gesetz in nichts als dem schrankenlosen Ubertritt in etwas anderes besteht.«*°°

298 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 259.
299 Werner Hamacher [1997]: Die Geste im Namen, S. 303.
300 Ebenda,S.290.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

293


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Vom Schweigen des Guten

Hineingezogen in das Erzihlte, ohne Schutz, ohne das Vorgefundene als Beispiel
eines Begriffs, einer Regel feststellen zu konnen, aus allen Zusammenhingen gerissen,
finden die Lauschenden sich wieder in einer vollig fremd gewordenen Welt, die Dinge
stromen auf sie ein, die Worter schlagen um sich. Adorno spricht von dem Eindruck,

die Geschichten kimen auf ihn zu »wie Lokomotiven«3®!

. Die Figuren sind so wenig
greifbar wie die Text-Form selbst, die immer nur auf begrifflich Fassbares — so Fabel,
Parabel oder Erzihlung — hindeutet, ohne ihr dann zu entsprechen. So stellen sowohl
die Korper der Figuren als auch der Textkorper selbst dies vermeintlich Greifbare durch
das Neue, das sich in ihnen andeutet, immer zugleich wieder in Frage. In ihrer Be-
zugnahme auf bereits Geschriebenes entfalten Kafkas Texte neben ihrer destruktiven
zugleich auch eine kommentierende Kraft; sie erzihlen weiter, ohne sich dabei von den
alten Mauern begrenzen zu lassen. Sie schaffen in dieser Weise einen Zwischenraum
zwischen dem Alten und dem Neuen, lassen die alte Schrift in der neuen gewandelt zur
Erscheinung kommen, ohne dies Zwischen dadurch abzuschlief}en. Auch Adorno hebt
in Bezug auf Kafkas Schriften dieses Auf-die-Zukunft-gerichtet-Sein hervor, das die
Wandelbarkeit alles Erzihlten mitdenkt: »Kafkas Gebilde hiiteten sich vor dem morde-
rischen Kinstlerirrtum, die Philosophie, die der Autor ins Gebilde pumpt, sei dessen
metaphysischer Gehalt. Wire sie es, das Werk wire totgeboren: es erschopfte sich in

dem, was es sagt, und entfaltete sich nicht in der Zeit.«>°*

Walter Benjamin sieht Kafkas Erzihlungen hinweisen auf einen Zustand der Welt, in
dem kein Platz mehr fiir Fragen ist, »weil ihre Antworten, weit entfernt, Bescheid auf
sie zu geben, sie wegheben. Die Struktur dieser die Frage weghebenden Antwort ist es,
die Kafka gesucht und manchmal wie im Fluge oder im Traum erhascht hat.<*°? Diese
Welt also gibt Antwort, ohne die Frage noch als Frage zu stellen, ohne sie iberhaupt
nur als das der Antwort Vorausgehende zu denken. Sie gibt Antwort, um zu Ende zu
bringen. Kafka aber hebt die Antwort mit der Frage weg, er stellt die Frage unendlich sich
wiederholend immer erneut, es gibt fiir ihn gar keine Antwort, kann auch keine geben,
wiirde sie nimlich schon auf ihren Einsatz warten, wire die Frage eigentlich niemals
gestellt worden. Er »ent-stellt« die allzu gesicherte Gestalt, es bahnen sich immerwih-
rend »Verschiebungen« an, neue »Ordnungen«<*®*: »So bleibt ihm nichts als mit einem
Staunen, in das sich freilich panisches Entsetzen mischt, auf die fast unverstindlichen
Entstellungen des Daseins zu antworten [...]. Kafka ist davon so erfiillt, daR itberhaupt
kein Vorgang denkbar ist, der unter seiner Beschreibung [..] sich nicht entstellt. Mit

anderen Worten, alles, was er beschreibt, macht Aussagen iiber etwas anderes als sich
selbst.«3%5

301 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 258.

302 Ebenda.

303 Walter Benjamin [1934]: Benjamin an Scholem. In: ders.: Benjamin iber Kafka. Texte, Briefzeugnisse,
Aufzeichnungen. Hg. v. Hermann Schweppenhauser. Frankfurt a.M. 1981, S. 76.

304 Walter Benjamin [1934]: Franz Kafka: Beim Bau der chinesischen Mauer. In: ders.: Benjamin (iber Kaf-
ka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen. Hg. v. Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1981,
S.41.

305 Walter Benjamin [1931]: Franz Kafka, S. 41.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Weiterhin beschreibt Benjamin Kafkas Erzihlungen als eine »spiegelnde Scheibex,
die lingst Vergangenes erscheinen lisst. In diesem Bild aber ist die »Deutung genauso
weit vom Spiegel abgeriickt wie das gespiegelte Modell« und so »in der Zukunft«®°® zu
suchen. In dieser spiegelnden Weise wendet sich Benjamin auch selbst Kafkas Schrei-
ben zu: Er vereindeutigt oder erklirt es nicht, er ldsst es nicht als Antwort erscheinen
und gibt auch selbst keine solche; er betrachtet die Erzihlungen als spiegelnde Scheibe
zwischen einem Stiick alter Erzihlung und demjenigen, was sich durch die Scheibe in
die Zukunft zu spiegeln vermag: als Frage, als Innehalten, als Zuhéren. »Man hat hier
an die Form der Haggada zu erinnern: so heifien bei den Juden Geschichten und Anek-
doten des rabbinischen Schrifttums, die der Erklirung und Bestitigung der Lehre — der
Halacha - dienen. Wie die haggadischen Teile des Talmud so sind auch diese Biicher
Erzihlungen, eine Haggada, die immerfort innehilt, in den ausfithrlichsten Beschrei-
bungen sich verweilt, immer in der Hoffnung und Angst zugleich, die halachische Order
und Formel, die Lehre kénnte ihr unterwegs zustoflen.«>**” Der Spiegel lisst Vergange-
nes erscheinen und spiegelt es in die Zukunft hinein, gleich einer Erinnerung, die Altes
mit Neuem zusammenbringt, indem sie sich im Jetzt an das Vergangene erinnert. Die
Lehre, von der die Schriften fiirchten, dass sie ihnen zustof3en konnte, vermag blitzar-
tig in jenem Zwischenraum zu erscheinen, den die Leere zwischen den Kommentaren
und den Erzihlungen bildet. Angst mégen sie davor haben, dass eine blof antwortende
Lehre dieses Zwischen zu fiillen versuchte, eine, die das Erzihlte nutzbar machen woll-
te, geformt und als Antwort zum Mittel der Erklirung degradiert. Zugleich aber besteht
die Hoffnung, dass in der Lehre die Leere zum Anklang kommt, ein Raum geéffnet und
in seiner Leere belassen wird.

6.3.2 »Zwei Mundvoll Schweigen.«<*™ Dichtes - dichtendes - Erzahlen

Dicht verdichtet das Gedicht,/schiitzt den Kern vor Bosen Sinnen./Schale, wenn der Kern durch-
bricht, /weis’ der Welt ein dichtes Innen.>® Fast alle Schriften Arendts sind angereichert mit
Zitaten, kleinen Erzihlungen und Gedichten. Arendt selbst nennt ihr wieder-holendes
Zitieren in einem Brief an Kurt Blumenfeld »Perlenfischerei«*'®: »Fast unméglich, ein
Buch oder einen Aufsatz zu finden, in dem Arendt nicht aus Epen, Gedichten oder Ro-

311

manen zitiert«> ', schreibt Barbara Hahn. Die Schrift-stiicke stehen dort nicht um eines

Schmuckes willen, sondern vermégen vielmehr demjenigen sich anzunihern, von dem

306 Walter Benjamin [1931]: Franz Kafka, S. 41.

307 Ebenda,S. 42.

308 Vgl. Paul Celan [1957]: Sprachgitter. In: ders.: Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe. Frank-
furta.M. 2005, S. 99f.

309 Hannah Arendt [1953]: Ohne Titel, S. 63.

310 Hannah Arendt [1960]: Arendt an Blumenfeld. Unveroffentlichter Nachlass, Arendt-Papiere, Deut-
sches Literaturarchiv in Marbach; zitiert nach: Elisabeth Young-Bruehl: Hannah Arendt. Leben,
Werk und Zeit, S. 151.

»Man soll sich nicht vor Wiederholung fiirchten. Es kann auch ein Wieder-holen sein.« (Hannah
Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 25.)

311 Barbara Hahn: Dieseigene<und andere Sprachen. In: Dorlis Blume, Monika Boll, Raphael Gross (Hrgs.):

Hannah Arendt und das 20. Jahrhundert. Miinchen 2020, S. 150.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

295


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Vom Schweigen des Guten

Arendt im jeweiligen Text spricht, bringen in ihrem Versuch eines Ausdrucks dem in
Frage Stehenden niher. Sie sprechen dicht - dichtend — dasjenige aus, von dem nichts
auszusagen ist, sind ent-fernende Niherung.

Diese wiederholende Geste ermoglicht ein Gesprich zwischen dem dort Zitierten
und den Schriften, in die es eingesetzt ist, zwischen dem bereits Gedachten und dem
hier niedergeschriebenen neuen Versuch. So bezeichnet Jerome Kohn Kafkas Er als
»Schliissel zu Arendts eigenem Denken«<®™®: »Arendts Beschreibung der Kafkaschen
Welt dhnelt teils bis in die Wortwahl hinein ihren spiteren Analysen der totalitiren
Gesellschaft. Sie diagnostiziert die reibungslos funktionierende Maschinerie und die
Menschen als deren Funktionire der Notwendigkeit, die dem Wahn unterliegen, sie
miissten sich im unbedingten Glauben an Fortschritt und Naturgesetze einem Prozess
unterwerfen.<>™ In einer Eintragung aus dem Denktagebuch scheint es, als sei ihr hier
auch die Frage nach dem >Denken« aufgeworfen; so heiflt es dort: »Ohne Denken gibt
es keine Gegenwart. Und ohne Gegenwart gibt es weder Vergangenheit noch Zukunft,
die sich als solche nur im denkenden Erinnern und Erwarten konstituieren. Ohne den
Menschen gibe es keine Zeit. Der Mensch ist in die unauthérliche kreisliufige Bewe-
gung des Universums eingebrochen (oder eingelassen); nur weil diese Bewegung auf
ihn stosst und gegen ihn anbrandet, wird sie >gradlinigs; er ist die Gegenwart, an der
sich Vergangenheit und Zukunft scheiden [..]. Und genau dies, der Zwischen-Raum,
das Zwischen zwischen Vergangenheit und Zukunft, wird im Denken aktualisiert<>™*.
Auch wenn Arendt in Eichmann in Jerusalem die »eigentliche Staatsform der Biiro-
kratie« als »Herrschaft des Niemand«**> bezeichnet, klingt Kafka mit, der in seiner

312 Jerome Kohn [2001]: Franz Kafka. Ubers. v. Alexandra Hundt. In: Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/
Stefanie Rosenmiiller (Hg.): Arendt-Handbuch: Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 238. (Im
Folgenden zitiert als: Jerome Kohn: Franz Kafka.)

313 Ebenda, S. 239.

314 Hannah Arendt [1969]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 744ff.

Oliver Marchart kritisiert an spaterer Stelle, Arendt schrecke vor »einer eigentlich politischen Aus-
legung dieser Parabel« zuriick, weil dies »Bild der Liicke« einzig auf geistige Phanomene bezogen
werden kénne; er folgert: »In geschichtlicher Zeit wiirden sich keine Zeitliicken ereignen.« (Oli-
ver Marchart [2005]: Neu beginnen, S. 52.) Er will dies mit einer Eintragung aus dem Denktagebuch
belegen, die da lautet: »Die Kafkasche Zeitkonstruktion — die Vergangenheit, die mich nach vorn
stosst, die Zukunft, die auf mich zukommt—gilt nur fiir die denkende Erfahrung, die das Handeln
gerade ausgeschlossen hat. Das Handeln greift in die Zukunft und hilt sie offen.« (Hannah Arendt
[1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 766.)

Dies scheint mir keineswegs eine politische Deutung auszuschliefRen, sondern gerade das Politische
zu betonen: Handeln, das ein Neuanfangen ohne Anschluss ist, das abbricht und ein bis dahin
undenkbares Neues in die Welt bringt, kann deshalb nicht in einer Zeitkonstruktion angesiedelt
werden, weil es an sich ortlos ist, weil mit ihm eine neue Zeit beginnt. Marchart sagt in diesem Sin-
ne selbst iiber den Anfang: »Der wirkliche Anfang hat keine Zeit und ist keine Zeit, ohne daf er
deshalb schon Raum ware. Er ist Nicht-Zeit: Jetzt.« (Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen, S.59.)
Bei Arendt ist zu lesen: »Was immer man neu anfangt, im Moment des Anfangens selbst ist es, als
ob die Zeitfolge Giberhaupt verschwunden wére beziehungsweise als ob man selbst aus der konti-
nuierlichen Zeitordnung herausgetreten sei.« (Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S. 265.)

315 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 59.

Auch in einem Gesprach benutzt sie Kafkas Wort: »[D]ie Blrokratien sind wirklich Herrschaft des
Niemand. Und dieser Niemand ist nicht ein wohlwollender Niemand. Wir kénnen niemanden fiir

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Beschreibung eines Kampfes von einer »Gesellschaft von lauter niemand« spricht: »Ich
habe niemand etwas Boses getan, niemand hat mir etwas Boses getan, niemand aber

316 Durch das Zitieren eines Wortes aus Kafkas

will mir helfen, lauter Niemand.«
Erzihlung deutet sie itber den Begriff hinaus und so etwas Neues an: Ihr Sprechen
er-Offnet, anstatt abschlieRend zu bezeichnen. Beide Stellen griinden zudem in einer
besonderen Denkweise, die fiir Hannah Arendt charakteristisch ist: Ihre Auseinan-
dersetzung mit der Frage nach den Zeiten wie nach der Herrschaft setzt nicht etwa
bei entsprechenden Theorien an; vielmehr nimmt ihr gedanklicher Weg den Ausgang
von Erzihlungen, die diese Phinomene deuten und deutbar werden lassen, anstatt
sie zu definieren. Auch ihre eigenen Auseinandersetzungen wollten keinen Abschluss
finden; noch 1970 schreibt Arendt — sie ist jetzt 63 — in Bezug auf Kafkas Er: »Diese
verschiedenen Zeitbegriffe sind zu analysieren.<*'7

Ahnlich verhilt es sich mit einer spiteren Eintragung aus dem Denkiagebuch, die
den Titel »Zum Tode Heinrich Bliichers« trigt; statt etwas Bestimmtes iiber das >Tot-
Seinc auszusagen, nihert sie sich ihm in gedichteten Worten: »Einer zog aus mit dem,
was ihm zu eigen/Mit Erde und Pferd, mit Langmut und Schweigen./Dann kamen noch

318 Es handelt sich um einen Ausschnitt der Ballade von Ma-

Himmel und Geier dazu.«
zeppa von Bertolt Brecht. Auch Brechts Zeilen aus der Dreigroschenoper »Denn die einen
sind im Dunkeln/Und die andern sind im Licht/Und man siehet die im Lichte/Die im
Dunkeln sieht man nicht«®* scheinen mir in engstem Zusammenhang mit Arendts Ge-
danken zu Offentlichkeit und Privatem zu stehen — das Bild des dunklen Ortes, der jene
sich dort Befindlichen unsichtbar und weltlos macht, und des hellen, lichtdurchflute-
ten Ortes, an dem die Menschen als sie selbst erscheinen kénnen, findet sich vielfach
in der Vita activa.3° Sein Gedicht An die Nachgeborenen konnte Arendt als Versuch einer
Antwort auf die Frage gegolten haben, was dies fiir Zeiten seien, in denen wir leben:
»Wirklich, ich lebe in finsteren Zeiten!//[...] Mein Essen af} ich zwischen den Schlach-
ten/Schlafen legt ich mich unter die Mérder/Der Liebe pflegte ich achtlos/Und die Na-
tur sah ich ohne Geduld./So verging meine Zeit/Die auf Erden mir gegeben war.«**! In
diesen finsteren Zeiten Licht zu geben — so schreibt Arendt in ihrem Vorwort zu Von
Menschen in finsteren Zeiten — vermogen allein jene »Manner und Frauen, die »unter bei-
nahe allen Umstinden in ihrem Leben und ihren Werken [Lichter] anziinden und iiber
der ihnen auf der Erde gegebenen Lebenszeit leuchten lassen. Ob das Licht dieser Men-
schen [sc. jene dort Portritierten] das einer Kerze oder einer strahlenden Sonne war:

das, was geschieht, verantwortlich machen, weil es fiir die Taten und Ereignisse eigentlich keinen
Urheber gibt.« (Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S.102.)

316 Franz Kafka [1912]: Beschreibung eines Kampfes (Fassung B). In: ders.: Beschreibung eines Kampfes
und andere Schriften aus dem Nachlafd in der Fassung der Handschrift. Frankfurt a.M. 1994, S.113.

317 Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 766.

318 Bertolt Brecht [1926]: Ballade von Mazeppa. In: ders.: Die Gedichte. Frankfurt a.M. 2003, S. 235./
Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 797.

319 Bertolt Brecht [1928]: Die Dreigroschenoper. Berlin 1968, S.109.

320 Vgl. Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 64/77/87.

321 Bertolt Brecht [1934-38]: An die Nachgeborenen. In: ders.: Die Gedichte. Zusammengestellt von Jan
Knopf. Frankfurt a.M. 2000, S. 267f./Hannah Arendt: Der Dichter Bertolt Brecht. In: Gottfried Ber-
mann Fischer/Peter Suhrkamp (Hg.): Die neue Rundschau (61/1/1950), S. 58ff.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

297


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Vom Schweigen des Guten

Das vermdgen wir mit unseren so sehr an die Dunkelheit gewdhnten Augen wohl kaum
zu sagen.«>** Marie Luise Knott gibt eine Begebenheit wieder, von der Arendt in Bezug
auf Brecht berichtet: Sein Gedicht Legende von der Entstehung des Buches Taoteking auf dem
Weyg des Laotse in die Emigration habe eine tragende, politische Rolle gespielt; dort heif3t
es: »Daf} das weiche Wasser in Bewegung,/Mit der Zeit den michtigen Stein besiegt./
Du verstehst, das Harte unterliegt.<**3 Arendt berichtet, dass dies Gedicht »zirkulier-
te¢, das heiflt, Benjamin machte es unter seinen Freunden bekannt, sodass Bliicher wie
Benjamin, als sie nach Kriegsbeginn 1940, als >feindliche Ausldnder« interniert wurden,
das Gedicht im Lager rezitieren konnten. Die Nachricht vom siegreichen Wasser, heif3t
es bei Arendt, verbreitete sich in den Lagern wie ein Lauffeuer, eine frohe Botschaft,
die >weifd Gott, nirgends dringender bendtigt wurde als auf diesen Strohsicken der
Hoffnungslosigkeit«.«<*?* An dieser Geschichte nun zeigt sich fiir Knott »die eigenarti-
ge Wirkkraft von Poesie«, denn: »Ein einfacher, prosaischer Aussagesatz hitte nie zum
>Lauffeuer« werden kénnen. 325

Vom Tod ihres Mannes Heinrich Bliicher spricht Arendt erneut an anderer Stelle -
zundichst heifdt es im Denktagebuch: »1971. Ohne Heinrich. Frei — wie ein Blatt im Wind«
— dann wiederholt sie den Ausspruch in einem Brief an Mary McCarthy: »Wihrend der
letzten Monate habe ich mir selbst oft gedacht — frei wie ein Blatt im Winde (eine deut-
sche Wendung).«326 Am Ende dieses Briefes heifdt es dann: »Laf$ mich noch einmal auf
das>Blatt im Winde« zuriickkommen. Es ist natiirlich nur halbwahr. Denn andererseits
ist da das ganze Gewicht der Vergangenheit (gravitas). Und was Holderlin einmal in ei-
ner schénen Zeile sagte: Und vieles/Wie auf den Schultern eine/Last von Scheiten ist/
Zu behalten. Kurz: Erinnerung<**’. Diese »deutsche Wendung« deutet vieles an: Leich-
tigkeit, Bewegtheit, Ungebundenheit, auch: Ohnmacht, Verlorenheit, Haltlosigkeit. Sie
sagt mehr als die Worte, aus denen sie besteht, mehr als jene »toten Buchstaben, die
an die Stelle dessen [treten], was einen fliichtigen Augenblick lang wirklich >lebendiger
Geist« war.«328 Sie selbst sind lebendiger Geist, insofern sie in ihrer Auslegbarkeit im-
mer tber sich hinaus in das Leben weisen. Jeder Satz spricht: deute mich, und keiner will es
dulden.3?® Diesem Bild des Blattes lisst sie dann noch einige Zeilen Holderlins folgen,

322 Hannah Arendt [1968]: Vorwort. In: dies.: Menschen in finsteren Zeiten. Hg. v. Ursula Ludz. Min-
chen 1989, S.10.

323 Bertolt Brecht [1939]: Legende von der Entstehung des Buches Taoteking auf dem Weg des Laotse in die
Emigration. In: ders.: Die Gedichte. Zusammengestellt von Jan Knopf. Frankfurt a.M. 2000, S. 225.

324 Hannah Arendt: Quod Licet Jovi. Reflexionen liber den Dichter Bertolt Brecht und sein Verhdltnis zur Poli-
tik. In: Merkur 23 JunifJuli1969), S. 638; zitiert nach: Marie Luise Knott: Die>Verlorene Generation«
und der Totalitarismus. Hannah Arendt liest Bertolt Brecht. In: Wolfgang Heuer/Irmela von der
Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Kiinste. Gottingen 2007, S. 55.

325 Marie Luise Knott: DiesVerlorene Generation<und der Totalitarismus. Hannah Arendt liest Bertolt Brecht.
In: Wolfgang Heuer/Irmela von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Kiins-
te. Gottingen 2007, S. 55.

326 Hannah Arendt [1971]: Briefan Mary McCarthy. In: Hannah Arendt und Mary McCarthy: Im Vertrau-
en. Briefwechsel 1949-1975. Ubers. v. Ursula Ludz/Hans Moll. Hg. v. Carol Brightman. Miinchen
1995, S. 425.

327 Ebenda, S. 426.

328 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 113f.

329 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 256.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

fiigt dessen Leichtigkeit Wind nun die »Last von Scheiten« hinzu, die Erinnerung be-
deuten kann — deutet dann selbst aus: »Kurz: Erinnerung«, was nur angedeutet werden
kann, was sie selbst blofd angedeutet hat durch ihre »Wendungen«. In solchem Sprechen
ist der Raum deutlich zu erahnen, der der Frage danach zukommt, was >Erinnerungs
sei.

Am Ende ihrer Schrift iiber das Denken sagt Arendyt, sie sei »eindeutig denen bei-
getreten, die [...] versuchen, die Metaphysik und die Philosophie mit allen ihren Katego-
rien, wie wir sie seit ihren Anfingen in Griechenland bis auf den heutigen Tag kennen,
zu demontieren. Eine solche Demontage ist nur moglich, wenn man annimmt, dass
der Faden der Tradition gerissen sei und wir ihn nicht erneuern konnen. Historisch
gesehen, ist eigentlich die Tausende von Jahren alte rémische Dreieinigkeit von Reli-
gion, Amtsmacht und Tradition zusammengebrochen. Der Verlust dieser Dreieinigkeit
zerstort nicht die Vergangenheit, und die Demontage selbst ist nicht destruktiv; sie
zieht nur Konsequenzen aus einem Verlust, der eine Tatsache ist und als solche nicht
mehr Bestandteil der >Ideengeschichte¢, sondern unserer politischen Geschichte, der
Geschichte unserer Welt. Verlorengegangen ist die Kontinuitit der Vergangenheit, wie
sie von einer Generation auf die andere tiberzugehen und dabei eine Eigenstindigkeit
zu entwickeln schien. [...] Man hat dann immer noch die Vergangenheit, aber eine zer-
stiickelte Vergangenheit, die ihre BewertungsgewifSheit verloren hat.«**° Dieser Traditi-
onsbruch, der allem selbstverstindlichen Verlauf ein Ende setzte, ist aber — wie schon
angefithrt — nur dann »eine Katastrophe [...], wenn man annimmt, Menschen wiren
eigentlich gar nicht in der Lage, Dinge an sich selbst zu beurteilen, ihre Urteilskraft
reiche fir ein urspriingliches Urteilen nicht aus; man konnte ihr nicht mehr zumuten,
als bekannte Regeln richtig anzuwenden und bereits vorhandene MaRstibe sachgemif3

31 Es geht nun also nicht darum, eine Geschichte als Ganze zu erzihlen,

anzulegen.«
sondern jene gefischten Perlen und Korallen als Einzelne zu bergen, sie als Einzelne
auszulegen, von ihnen ausgehend das Neue zu erzihlen. Uber Brechts »Stellung zur
Tradition« schreibt Arendt, sie zeige sich »in seinen Parodien auf klassische Gedichte«:
»[Dlichterisch unantastbar sind die Chére in der Heiligen Johanna der Schlachthife oder
die »Liturgie vom Hauche, eine Parodie auf »Uber allen Gipfeln ist Ruh«. Goethes Ge-
dicht wird hier benutzt, um zu zeigen, dafl die Ruh« unter anderem auch besagt, ruhig
mitanzuschauen, wie eine alte Frau verhungert; daf >die Voglein im Walde«< auch des-
halb schweigen, weil sich Schweigen verbreiten soll itber den Mord an einem Mann,
der nicht ruhig war und der nicht schwieg. In diesen Parodien gibt sich eine aufleror-
dentliche Ehrfurcht vor dem Uberlieferten kund [...]; [es richtet sich] weniger gegen die
Tradition selbst als gegen diejenigen, welche uns mit ihrer Hilfe iiber unsere eigenen

Probleme beruhigen méchten, gegen die Klassizisten und nicht gegen die Klassiker.«*3*

330 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 207f.

331 Hannah Arendt [1956-57]: Was ist Politik?, S. 22f.

332 Hannah Arendt [1950]: Der Dichter Bertolt Brecht. In: Gottfried Bermann Fischer/Peter Suhrkamp
(Hg.): Die neue Rundschau (61/1/1950), S. 58ff.

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—

299


https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Vom Schweigen des Guten

Alles Denken, so schreibt Arendt, »iibertrigts, [ist] metaphorisch«*3*. Denken heifit
nicht rechnen, vergleichen, auswerten, sondern verstehen wollen, Sinnsuche. In all den
dichtenden Versuchen, sich aus der beengenden Sprache freizusprechen, iiber sie hin-
auszukommen, liegt also der Weg aus dem Selbstverstindlichen. In diesem Sinne konn-
te solch dichtendes Sprechen das Gute ausdriicken, indem es in Frage stellt und ins
Gesprich fiihrt. Arendts Frage: »Konnte nicht vielleicht das Denken als solches - die
Gewohnbheit, alles zu untersuchen, was sich begibt oder die Aufmerksamkeit erregt,
ohne Riicksicht auf die Ergebnisse und den speziellen Inhalt — zu den Bedingungen
gehoren, die die Menschen davon abhalten oder geradezu dagegen pridisponieren,
Béses zu tun?«<3* kénnte demnach gerade in solch dichte(nde)s Denken fithren, das
auch sie selbst in all ihrem Schreiben begleitet und angeleitet, vor neue Fragen und
das Fragen an sich gestellt hat. Von der Griindung einer Politologie — ich mochte hier
erneut vorschlagen: einer philosophischen Politik — heif3t es an anderer Stelle: »Um eine
Wissenschaft von der Politik zu griinden, muss man zunichst alle philosophischen Aus-
sagen iiber den Menschen unter der Annahme tiberdenken, dass Menschen, und nicht
der Mensch, die Erde bewohnen. Die Griindung der Politikwissenschaft verlangt eine
Philosophie, fiir die Menschen nur im Plural existieren. Ihr Feld ist die menschliche Plu-
ralitit. Thre religiose Quelle ist die zweite Schopfungsgeschichte — er schuf nicht Adam
und Rippe, sondern: er >schuf sie einen Mann und ein Weibx. In diesem Bereich der Plu-
ralitdt, der der politische Bereich ist, muss der Mensch all die alten Fragen stellen — was

ist Liebe, was ist Freundschaft, was ist Verlassenheit, was ist Handlung, Denken.«33>

Diese Fragen erstehen und bleiben, sie begleiten in und durch die Dichtung, werden
durch ihr Weitertragen und Auslegen dichter und dichter. Sie sind es, die dem Bosen
Einhalt gebieten, indem sie die Menschen als Menschen erscheinen lassen. Erzihlung
wie Dichtung stellen sich dem gew6hnlichen, verallgemeinernden Sprechen entgegen,
indem sie sprechend den Ort griinden, an dem die menschliche Sprache zur Sprache
kommt; hier zeigt sie sich als einzigartige, als absolut deut- und bedenkbare. Einzig ein
solches Sprechen vermag es, die Pluralitit mitzudenken, weil es immer neue Versuche
zu verstehen einfordert und auf Erklirung verzichtet. Die von ihm gewihrte Offenheit
schafft einen Zwischenraum fiir immer neue Auslegungen und bewahrt auf diese Weise
sowohl das Denken als auch das Urteilen vor dem Schicksal, sich in einer endlosen Kette
logischer Folgerungen aufzulésen. Dies Erzihlen, das sprechend die Liicke schafft, das
nicht lehrt, sondern leert, das dem absolut Verschiedenen einen Raum eréffnet, kann
schwerlich definiert, es kann lediglich versucht werden: im Deuten angedeutet. Mit
dem Versuch einer Deutung Kafkas und der Wiedergabe von Arendts eigenen Deutun-
gen und Andeutungen, ihrem eigenen dichtenden Sprechen, ist auf den vorigen Seiten
ein Standpunkt angezeigt worden, der - vielleicht — einen Blick auf die Frage erdffnen
kann.

Solch weitergetragene Fragen sind es, die die Liicke der Deutung offenhalten, die
zum Denken anhalten und so Gegenwart schaffen — die einzige Zeit in der die Men-

333 Hannah Arendt [1969]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 728.
334 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 15.
335 Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 295. [Ubersetzung der Autorin.]

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen 301

schen sind. Ohne dieses Sein gibe es ihn gar nicht, diesen Zeitpunkt, dieses Jetzt; es
gibe »keinen Unterschied zwischen Vergangenheit und Zukunft, sondern nur ewigen
Wandel«33®. Der (er)dichte(te) Raum des Denkens kénnte eine Welt schaffen, in der
Menschen leben, in der sie als Neue das Neue zu denken vermdchten. Dieses Neue,
das es dort zu erdenken, zu ersprechen — auch: zu erschweigen - gilt, ist nicht klar zu
benennen, nicht sichtbar oder vorzeigbar. So ist das dichtende Erzahlen fihig »in der
dunklen Leere einen Ort zu finden, wo der Strahl des Lichts ohne daf$ dies vorher zu
erkennen gewesen wire, kriftig aufgefangen werden kann<®¥’. Es ist die Méglichkeit -
die Mdglichkeit selbst —, nach der das dichte(nde) Sprechen ruft:

Aus unbeschreiblicher Verwandlung stammen
solche Gebilde —: Fiihl! und glaub!

Wir leidens oft: zu Asche werden Flammen;
doch, in der Kunst: zur Flamme wird der Staub.
Hier ist Magie. In den Bereich des Zaubers
scheint das gemeine Wort hinaufgestuft

und ist doch wirklich wie der Ruf des Taubers,
der nach der unsichtbaren Taube ruft.33%

336 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 203.

337 Franz Kafka [1918]:Oktavheft H. In: ders.: Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v. Jost
Schillemeit. Frankfurt a.M. 1992, S. 75f.

338 Rainer Maria Rilke [1924]: Magie. In: ders.: Die Gedichte. Frankfurt a.M. 2006, S. 820.
In der Vita activa nimmt Arendt auf Rilkes Gedicht Bezug: »Alles Verdinglichen ist Verwandlung
und Transformation, aber die vergegenstindlichende Verdinglichung, die das Kunstwerk dem ihm
zugrundeliegenden Inhalt zufligt, ist eine Transfiguration, eine Metamorphose so radikaler Art,
daf es ist, als konne in ihm der natiirliche Lauf der Dinge umgekehrt werden — als gibe es Gebil-
de, die aus so >unbeschreiblicher Verwandlung stammen, daR die Flammen des Herzens, in sie
gerettet, nicht mehr zu Asche werden, ja dafd noch der Staub der Verginglichkeit in ein immer-
wahrendes Feuer entflammt.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 203f.)

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839485622-006 - am 14.02.2028, 03:33:30.



https://doi.org/10.14361/9783839465622-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

