V. Das Sein im Selbstsein

Die bisherige Darstellung hat gezeigt, wie Frank die ungegenstindli-
che Anwesenheit des absoluten Seins als die Moglichkeitsbedingung
jeder begrifflich bestimmten Erkenntnis aufweist und welche tran-
szendentalen Eigenschaften das Sein bzw. die Realitit auszeichnen.
Dabei erwies sich, daf8 das ungegenstindliche »Wissen« des Absolu-
ten mit dem Selbstvollzug des Subjekts eins ist. Im »unmittelbaren
Selbstsein« finden wir das »einzige Tor« zur Ontologie (DU 334). Im
Selbstsein erleben wir die Realitit als iiber sich hinausgehendes, ex-
pressives, sich selbst offenbarendes Geschehen, nicht als etwas Sach-
haftes, das uns passiv gegentibertritt. In den folgenden Abschnitten
geht es weiter um die Anwesenheit des absoluten Seins im Selbstsein
des Menschen.

1. Die All-Einheit der menschlichen Seele

Die ungegenstindliche Anwesenheit des absoluten Seins hat ihren
»Ort« in der »Seele« des Menschen. Sie galt es, phdanomenologisch
zu untersuchen. Frank hat sein Buch Die Seele des Menschen als
»Fortsetzung und Erginzung« seiner Lehre vom Wissen bezeichnet.
Es ist seine Habilitationsschrift, an der er im Kriegsjahr 1916 gear-
beitet hat; spater hat er es als den zweiten Teil einer »Trilogie« be-
zeichnet, zu der neben dem Gegenstand des Wissens noch die Sozial-
philosophie gehort (GGAG 81). In Die Realitit und der Mensch
(1949) nannte er es deren »Erstentwurf« (RM 125). Er unterstrich
damit die Kontinuitit seines Denkens, machte aber auch deutlich,
dafl mit ihm noch nicht die ausgereifte Fassung seiner philosophi-
schen Anthropologie erreicht ist. In systematischer Hinsicht ist es
ein erster Versuch, die ontologischen Bedingungen des »Gottmen-
schentums« aufzudecken. Seine Zielsetzung kommt in dem Augusti-
nuszitat zum Ausdruck, das ihm als Motto vorangestellt ist: »Zuerst

84

hitps//dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die All-Einheit der menschlichen Seele

muf3 der Mensch sich selbst finden, damit er, nachdem dieser Schritt
getan ist, von hier aus aufsteige und zu Gott empor genommen wer-
de«.! Es wird im Folgenden selbstverstiandlich nicht darum gehen, die
den Hauptteil des Werkes ausmachende phinomenologische Be-
schreibung der »Schichten« des seelischen Lebens zusammenzufas-
sen; nur im Blick auf die Religionsphilosophie sollen einige wesent-
liche Punkte wiedergegeben werden.

Franks Frage nach der Seele als dem Inbegriff des menschlichen
Seins ist von vornherein eine phdnomenologisch-philosophische Fra-
ge. Allein die »Selbstbeobachtung, die darauf zielt, das »gattungs-
gemafle reidetischec Wesen« in dem »sich seiner selbst bewufst wer-
denden inneren Leben« aufzudecken, kann, wie Frank in Anspielung
auf E. Husserl bemerkt, der zum Ziel fiihrende Weg sein — nicht aber
die Untersuchung der vom inneren Wesen des Menschen als Subjekt
losgelosten gegenstindlichen Prozesse des psychischen Lebens in
ihrer kausalen oder sonstigen Gesetzmifigkeit. Fiir die Methode des
»radikalen«, nach Wesenszusammenhiingen fragenden Denkens (das
somit die Empirie im gewdhnlichen Sinne iibersteigt) ist auch der
mehrmals erwihnte W. James fruchtbar geworden. Auch M. Scheler
(obwohl nicht erwihnt) scheint mit seiner materialen Wertethik An-
regungen zur phinomenologischen Betrachtung der inneren Erfah-
rung gegeben zu haben (aufiihrlicher zu Husserl und Scheler siehe
Kapitel VI, 3).

Franks philosophische Psychologie geht von der Erfahrung (im
Husserlschen Sinn) aus und versucht, indem sie nach der Bedingung
ihrer Moglichkeit fragt, zu ontologischen Aussagen zu gelangen (vgl.
SdM 61?). Dabei ist das Interesse darauf gerichtet, die Beziehungen
des »seelischen Lebens« zu anderen Seinsbereichen zu beriicksichti-
gen, um seine »Stellung im allgemeinen System des Seienden« zu
bestimmen.

Die Frage, was die menschliche Seele und damit das menschliche
Ich ist, ist nicht zu beantworten, ohne zu kldren, was das menschliche
BewufStsein ist. Verfehlt wire es, im BewufStsein eine Art Projek-
tionsleinwand zu sehen, auf der sich die idealen Inhalte, die uns in

! Augustinus: Retractationes: Prius sibi ipse homo reddendus est, ut illic quasi gradu
facto inde surgat atque attollatur ad Deum. L. 8,3. Diesen Satz, der als Motto den Sinn
des auf ihn folgenden Werks anzeigt, hat der Autor auch dem zweiten Teil von Das
Unergriindliche vorangestellt.

2 Die Seitenangaben beziehen sich auf: S. L. Frank: Die Seele des Menschen. Versuch
einer Einfithrung in die philosophische Psychologie. Freiburg (Alber) 2008 = SdM.

85

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

der Logik, Mathematik, Asthetik, Ethik und Religion begegnen, ab-
bilden. Die Frage »Wer bin ich eigentlich?« ist weder mit dem Hin-
weis auf die wechselnden Bewuf3tseinsinhalte noch auf das Bewuf3t-
sein als solches beantwortet. Was mich ausmacht im Unterschied zu
meinen Gefiithlen, Wiinschen und Vorstellungen ist »das Sein eben
dieses unwiederholbaren Trigers des BewufStseins«. Dieser Tréger ist
das, »was wir das >Ich< nennen und was seinem eigenen Wesen nach
fiir jeden von uns im Singular existiert als unwiederholbares und mit
nichts vergleichbares Zentrum alles iibrigen«. Dieser »Triger« ist
»formlos und inhaltsleer«; er ist »nur ein lebendiger, realer Seins-
punkt, der sich von allem auf der Welt dadurch unterscheidet, daf3
es der Punkt ist, in dem das Sein unmittelbar fiir sich und gerade
dadurch wirklich bedingungslos ist. Alles tibrige ist entweder Inhalt
des Bewuf3tseins oder seine Form. Im einen wie im anderen Fall ist es
blof relativ, fiir anderes oder bei anderem. Das, was wir unser >Ich«
selbst nennen, ist hingegen lebendiges, inneres Sein als letzter Stiitz-
punkt fiir alles in ihm oder fiir es Seiende« (SdM 116). Erst der Tra-
ger macht »das ideale Licht des Bewuf3tseins zu einer lebendigen,
konkreten Realitit«. Frank bestimmt diese Realitit »als inneres >Sein
fiir sich¢, unabhingig davon, ob es selbst jeweils bewufSt ist oder
nicht«, denn zu ihm gehort auch das Un- oder Unterbewufte. Dieses
innere Sein macht die »Seele« aus; es ist zwar »mit dem spezifischen
Prinzip des idealen Lichtes, das wir unser BewufStsein nennenc, »un-
zertrennlich verschmolzen«, aber doch nicht identisch. Mit anderen
Worten: »Das Wesen des seelischen Lebens liegt im Erleben als sol-
chem, im unmittelbaren inneren Sein, nicht aber im begleitenden
Bewufltsein«, denn es ist eben mehr als BewufStsein (SdM 117).
Was Frank »Seele« nennt, ist darum sowohl vom »gegenstiand-
lichen Bewuf3tsein« als Bewuf3tsein von etwas (das sich im Wissen
von etwas vollendet) als auch vom SelbstbewufStsein unterschieden
(denn sie umfafit, wie erwihnt, auch das Unbewuflte). Zum »see-
lischen Leben« gehort auch das Gefiihlsleben. Weil in ihm das emo-
tionale und das intellektuelle Moment vereint sind, ist sein Sein »lo-
gisch zu bestimmen unmoglich«. Auf dieses Sein ist Franks Interesse
gerichtet. »Wenn Bewuf3tsein >Sein fiir sich«< ist, dann gibt es aufSer
dem Moment dieses >fiir sich¢, dieser Selbstevidenz, auch das Mo-
ment des Seins selbst als seiner offensichtlichen Bedingung. Wir be-
haupten also, daf3 dieses Moment des unmittelbaren Seins ein we-
sentlicheres und urspriinglicheres Merkmal des seelischen Lebens
ist als das Moment des Bewuf3tseins. In dem Mafle, in dem Leben

86

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die All-Einheit der menschlichen Seele

wichtiger und primarer ist als Erkennen, in dem das Tun der An-
schauung vorausgeht, ist das seelische Leben primir eine reale Kraft
und erst sekundir der ideale Triger des Bewuf3tseins« (SdM 101).

Frank hat in Die Seele des Menschen eingelost, was W. Dilthey
mit seiner Einleitung in die Geisteswissenschaft gefordert hatte.
Dieser hatte sein epochemachendes Werk mit der kritischen Beob-
achtung eréffnet, dafy »in den Adern des erkennenden Subjekts, das
Locke, Hume und Kant konstruieren, nicht wirkliches Blut [rinnt],
sondern der verdiinnte Saft von Vernunft als bloer Denktatig-
keit«?. Fiir Dilthey war die »Totalitat unseres Wesens«, von welcher
der Erkenntnistheoretiker ausgehen sollte, im »Leben« enthalten.
Auch Frank legt, um die »Totalitdt« des menschlichen Wesens zu
erreichen, das »Leben« seiner Philosophie zugrunde, aber nicht das
Bewuftseinsphédnomen, sondern das innere Erleben als Seinsvoll-
zug.

Das seelische Leben, das fiir sich genommen ungeformt und
ohne Inhalt ist, hat seine Wesensaufgabe darin, das auf die gegen-
stindliche Wirklichkeit gerichtete Erkennen zu erméglichen. Frank
sagt sogar: Es »ist selber nichts anderes als der Ausgangs- oder Stiitz-
punkt fiir die Verwirklichung dieser Beziehung« (SdM 191). Als le-
bendiger Ausgangspunkt der Intentionalitit ist es selber »untrennbar
mit den sich ihm in dieser Ausrichtung enthiillenden gegenstindli-
chen Inhalten verschmolzen«. Es ist keineswegs ein »sich selbst ge-
niigendes, von allem anderen abgesondertes inneres Grundelement,
sondern gleicht einem »Strahlenbiindel, dessen Wesen gerade in der
Uberwindung der Grenze« zu der ihm transzendenten Welt besteht
(SdAM 192). Der dem Sein als solchen eigene transzendierende dyna-
mische Charakter zeigt sich auch im seelischen Sein; er ist bedingt
durch das absolute Sein, das in der Seele anwesend ist. Worauf es
Frank in seinem frithen philosophisch-psychologischen Werk an-
kommt, ist der Aufweis dieser Immanenz.

Im BewufStsein von etwas, das auf das gegenstindliche Erken-
nen ausgerichtet ist, besitzt das seelische Leben bereits eine »beson-
dere, formende oder aktualisierende Instanz«. Denn diese Ausrich-
tung hat zur Bedingung, dafl in ihm bereits »das reine Licht des
Wissens, die ideale Helligkeit [ozarennost’] oder Durchsichtigkeit
des Seins, seine absolute Selbstdurchdrungenheit und Selbstoffen-
heit — das spezifische urspriingliche ideale Prinzip des Wissens oder

3 Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften, Leipzig und Berlin 1922 ff,, Bd. I, S. XVIIL.

87

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

der Vernunft —« anwesend ist (561). Befdhigung zur Erkenntnis be-
sagt nichts anderes als vom Licht erleuchtet zu sein, das vom absolu-
ten Sein ausgeht, das als solches »die Einheit von Wissen und Sein«
ist. Aber auch die Objektwelt ihrerseits ist nur erkennbar, weil sie
durch das vom absoluten Sein ausgehende Licht »ideal erhellt« ist.
Die gegenstindliche Wirklichkeit und das sie erhellende Wissenslicht
sind in erkenntnismetaphysischer Hinsicht »lediglich abstrakte
Aspekte« eben jenes »absoluten Lebens«.

So zeichnet sich die Seele durch eine einigartige Zweiheit aus, in
der beide Elemente nicht einfach zusammengesetzt sind, sondern
eine Einheit bilden: Die Seele »ist gleichermafien die individuelle
Brechung oder begrenzte Auflerung des Strahls oder Lichts des rei-
nen Wissens [znanie], wie auch eine subjektiv begrenzte Form der
gegenstindlichen Wirklichkeit« (SdM 213).

Frank ist damit zum wichtigsten Ergebnis seiner Untersuchung
gelangt. » Also ist die Seele nicht nur >Bild« [obraz] der Welt, sondern
auch Bild [obraz] des Geistes oder Gottes, reines Licht der Vernunft,
wenngleich gebrochen im Elementarelement [stichija] des seelischen
Lebens und subjektiv umgebildet durch die individuellen zielstrebi-
gen Krifte der seelischen Entelechie. Von aufSen und von innen — in
seinem gegenstindlichen Inhalt, der erhellt und angeeignet wird,
und in der erhellenden Kraft des Wissens selbst — ist die Seele mit
der Unendlichkeit verschmolzen und ist eine Realitit, die potentiell
ins Unendliche fortschreitet, sich gleichsam unbegrenzt erweitert
oder vertieft. Nur gleichsam in der Mitte, in dem Punkt, wo Subjekt
und Objekt sich begegnen, eben dort, wo die Seele in die Aufienwelt
eintritt, ist sie ein geringes, bescheidenes Teilchen des Seins [...].
Zwei Unendlichkeiten, die gleichsam aus den unergriindlichen Tiefen
des Seins stammen — die Unendlichkeit des reinen, allumfassenden
Lichtes des Wissens und die Unendlichkeit des von ihm erleuchteten
Universums — begegnen sich, indem sie in einer undeutlichen und
begrenzten Mitte zusammenschrumpfen und sich brechen, in einem
kleinen Punkt — und dieser Punkt ist das individuelle BewufStsein«
(SdM 214).

Das seelische Leben, das wir in seiner Ungeformtheit und In-
haltsleere phinomenologisch als reines Erleben fassen konnen, ist
ein Seinsvollzug. Als solcher aber reicht er iiber jede Begrenzung
unendlich hinaus: »Auch wenn der ganze Inhalt unseres seelischen
Lebens durch und durch subjektiv und individuell wire, ist doch sein
Sein selbst etwas Uberindividuell-Objektives, bedeutet es dessen Ver-

88

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die All-Einheit der menschlichen Seele

wurzelung in der allumfassenden Einheit des absoluten Seins« (SdM
229). Das Absolute im seelischen Leben ist kein gelegentlich auftre-
tender BewufStseinsinhalt; es zeichnet das Sein der Seele aus, so daf3
sie trotz ihrer individuellen Beschranktheit ins Unendliche reicht.*

Fir Frank ist es wichtig, daf$ die » Verwurzelung« der Seele im
absoluten Sein auch erlebt werden kann, etwa wenn wir in einer see-
lischen Erschiitterung vor die Frage nach dem »Wesen unseres Le-
bens« gestellt sind. Wir werden uns dann bewuf3t, »daf3 die Substanz,
die Wurzel selbst unseres >Ich« — was wir im hochsten und strengsten
Sinn des Wortes unsere >Seele< nennen diirfen —, eben nichts anderes
ist als die sich selbst-verwirklichende, schopferisch-formende Kraft
der absoluten Idee«. Im Augenblick tiefster existentieller Verunsi-
cherung wird der Mensch sich bewuf3t, wie sehr er auf »ihre Kraft«
angewiesen ist und zugleich doch die Differenz zu ihr schmerzlich
erfahrt. Die Bedeutsamkeit jener »Substanz« des Ich — seine Wurzel
im Sein — besteht darin, daf$ sie »ein Strahl des lebendigen absoluten
Lichts« ist. Dessen »unmittelbare Anwesenheit« ist, wie Frank be-
merkt, »die Grundlage aller menschlichen Religiositit«, in der
»SelbstbewufStsein und GottesbewufStsein [Bogosoznanie] ein und
dasselbe« sind. »Der Weg zum GottesbewufStsein verlauft eben gera-
de iiber die Versenkung in sich selbst, iber das Wahrnehmen der dem
subjektiven >Ich< transzendenten absoluten Wurzel unseres >Ich«.
Hierin sieht Frank die Aufforderung erfiillt, die mit dem Motto ge-
stellt war: transcende teipsum (SAM 222).

Um das Wirken des »Strahls des lebendigen absoluten Lichts« in
der eigenen Seele erfahren zu konnen, ist ein waches Unterschei-
dungsvermdgen vonnoten. Es darf nicht mit der Prédsenz eines be-
stimmten BewufBtseinsinhalts verwechselt werden. Nur, wo diese
Unterscheidung getroffen wird, ist die rational-begrifflich nicht ab-
grenzbare Erfahrung seiner Anwesenheit in der eigenen Seele zu
gewinnen. Die eigentlich religiose Erfahrung, dafy der Mensch sich
in seiner Begrenztheit dem Wirken des »Lichts« widersetzen kann,
wird gerade durch die ontologische Differenz ermoglicht. Die »Bre-
chung« des Absoluten im Individuellen ist keine blofS numerische
Verkleinerung, sondern ein mitunter dramatisches geistig-lebendi-
ges Geschehen.

4 Zwar erwihnt Frank in Die Seele des Menschen Nikolaus von Kues nicht ausdriick-
lich, doch lassen seine Aussagen iiber die Seele als »Bild« doch an die Cusanische Bild-
lehre denken.

89

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

»Das seelische Leben ist keine abgeschlossene Sphére bestimm-
ter Inhalte, die anderen Bereichen der Welt entgegengesetzt wire: in
sich selbst betrachtet ist es iiberhaupt kein Teil der Welt. Es ist alles
oder nichts: alles, weil es Potenz zu allem ist, nichts, weil es nur Po-
tenz ist. Deshalb ist es einerseits blofs Enthiillung der unendlichen
Fille und All-Einheit des reinen Geistes® und allumfassenden Ur-
sprungs des Seins und andererseits, indem es nur Potenz ist, kann es
in einen begrenzten Teil des korperlich-gegenstandlichen Seins ein-
gehen [vmescat’sja] und uns als ein kleines Teilchen der AufSenwelt
selbst erscheinen«. Es macht das Wesen der menschlichen Seele aus,
daf in ihr »die unfaflbare Unendlichkeit, Fiille, aktuale Durchsichtig-
keit und Einheit des absoluten Seins mit der Beschrinkung, dem
Dunkel, der Desintegration und Veranderlichkeit des empirischen
Seins« zur Einheit geworden ist (SdM 2721.).

Das menschliche Sein ist wesentlich durch diese Zweiheit cha-
rakterisiert. Diese Einsicht, die Frank in Die Seele des Menschen be-
griindet, gilt fiir sein gesamtes Werk. Daf in manchen Formulierun-
gen in diesem frithen Werk die Balance zwischen der Einheit mit dem
Ganzen und der Eigenstandigkeit des Einzelnen gefihrdet erscheinen
kann, geht auf den Einflufl des Neuplatonismus zuriick, der unver-
kennbar ist. Doch gelingt es Frank auch hier, die Differenz zu wahren
ohne die Einheit zu gefihrden (und umgekehrt). Die folgenden Ab-
schnitte werden die Ergebnisse der ontophidnomenologischen Analy-
se des Seins im Selbstsein, die Frank in den Schriften der Emigrati-
onszeit durchgefiihrt hat, vorstellen. Zur Reifung hat der EinflufS des
Personalismus, der erst nach der Abfassung der Seele des Menschen
wirksam wurde, mafSgeblich beigetragen.

2. Die sich durch sich selbst erschlieBende Realitit

Die Begriindung des Humanismus — das ist Franks Einsicht seit Be-
ginn seines Denkweges — kann nur auf der Basis einer argumentativ
gesicherten Ontologie erfolgen. Um den verschiitteten Zugang zum
Sein freizulegen hat Frank auch Erkenntnisse der Philosophie der
Neuzeit fruchtbar gemacht. Eine besondere Rolle spielte hier die Ent-
deckung der unbezweifelbaren Realitit des denkenden Subjekts
durch Descartes. Das eigene Sein oder Bin-Sein als solches steht,

5 Das russische Wort Duch ist mit groSem Anfangsbuchstaben geschrieben.

90

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die sich durch sich selbst erschlieBende Realitit

wie Descartes gezeigt hatte, dem Subjekt nicht gegeniiber als etwas,
auf das sein Denken urteilend gerichtet wire. Es ist ihm unvermittelt
gegeben und deshalb jedem Zweifel entzogen. Nicht schluf$folgernd
erkennt das Subjekt sein Sein, vielmehr ist das Denken selber die
Selbstenthiillung des Seins des Ich (selbstverstindlich kann das eige-
ne Sein, wie alles andere, auch zum Gegenstand des Nachdenkens
gemacht werden). Die unleugbare Realitit des denkenden Ich hatte
zuvor schon Augustinus erkannt. Beide hatten eine Realitit entdeckt,
die sich prinzipiell von der Objektwirklichkeit unterscheidet: Wir
»haben« diese Realitit in der ganz besonderen Weise, »daf3 wir selbst
sind, was wir haben. Es ist dies eine Realitit, die sich durch sich selbst
erschliefSt, die sich nicht dadurch erschlieft, daf$ ein anderer auf sie
blickt, sondern kraft dessen, daf3 ihr Sein selbst ein unmittelbares
Sein-fiir-sich, Selbstdurchsichtigkeit ist« (RM 142).

Descartes hatte freilich die Tragweite seiner Einsicht verkannt,
indem er das Sein des denkenden Ich (die res cogitans) als Substanz
miflverstand, die mit anderen Substanzen die objektive Struktur der
Weltwirklichkeit bildet. Seine Einsicht konnte fiir Frank nur be-
schrinkt wegweisend sein. Das iiberrdumliche unendliche, inhaltlich
nicht bestimmte Sein schrumpfte bei Descartes auf einen »inhalts-
losen Seinspunkt zusammen, dessen Wesen sich darin erschopft,
Ausgangspunkt des Erkennens zu sein«. Diese Reduktion auf das
»reine«, inhaltslose Erkenntnissubjekt hat, wie Frank bemerkt, viel
Schaden in der neuzeitlichen Philosophie angerichtet, weil sie einen
entpersonalisierten Intellektualismus zur Folge hatte (DU 190-192).
Augustinus aber hatte sich mit der Erfahrung des Selbstseins eine
ganz neue Tiefendimension des Seins erdffnet: das Sein »als unmit-
telbares, fiir sich selbst seiendes, sich selbst sich erschliefendes Le-
ben«. Er hatte in diesem Sein »das urspriingliche Wesen unseres ei-
genen Seins« erkannt, eine »Realitit, welche die Grenzen des ganzen,
vermeintlich alles umfassenden Systems der objektiven Wirklichkeit
iiberschreitet und letzterer zugrunde liegt«. Diese Realitit — das war
die fundamentale Einsicht des Augustinus — ist uns »von innen her
gegeben als der Bodengrund, in dem wir verwurzelt sind und aus
dem wir hervorwachsen« (RM 143).

Immer wieder geht es Frank darum, das naheliegende und des-
halb hiufige Mifiverstiandnis zuriickzuweisen, das Sein sei irgendwie
doch objektiv gegeben oder konne objektiviert werden. Er verweist
dazu auch auf die Einsicht Kants, daf$ wir nicht in der gegenstindli-
chen Erfahrung der Weltwirklichkeit, sondern erst im sittlichen Le-

91

hitps//dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

ben, in dem die Vernunft iiber die Grenzen der theoretischen Welt-
erkenntnis hinausgeht, zur Realitdt an sich gelangen. Auch Kants
idealistischen Nachfolgern erschlof8 sich, indem sie »die Augen der
Seele« (wie Platon gesagt hatte) von aufSen nach innen wandten, eine
Realitdt, die »in den lebendigen Tiefen des SelbstbewufStseins ist und
sich duflert« (RM 144).

Es geht also darum, mit der Einsicht, daff das Sein nur in der
»lebendigen Tiefe des SelbstbewufStseins« zu finden ist, den Einwand
zuriickzuweisen, das Haben dieser Realitit sei doch das Haben von
etwas, das Wissen des Seins sei also nicht unmittelbar, vielmehr ge-
schehe in diesem Wissen doch eine Vergegenstindlichung. Was hier
Gegenstand heifsen konnte, entgegnet Frank, »befindet sich im Inne-
ren unseres Seelenlebens« und steht uns nicht erkenntnistheoretisch
gegeniiber. So sind auch die idealen Formen des Denkens und die
Elemente der Logik, die im Vollzug des Denkens gewufst werden,
eine Realitdt, die zur Elementarsphire unseres Denkens selber ge-
hort. Ein anderes Beispiel ist das Wissen, das der Liebende gewinnt,
wenn er sich seiner Liebe bewuf3t wird, ihre Freuden und Leiden von
innen her erlebt und ihren Sinn zu verstehen sucht; dieses Wissen ist
ein vollig anderes als das Wissen, das jemand gewinnt, der das see-
lische Phanomen seiner Verliebtheit wie einen Gegenstand analy-
siert. Gerade das von Kierkegaard ausgehende Denken habe gezeigt,
daf3 die Existenz — »das unmittelbare, konkrete Fiir-sich-Sein des
Menschen — etwas ganz anderes, tieferes und urspriinglicheres ist
als das Seelenleben, das zum Gegenstand objektiver psychologischer
Erkenntnis gemacht wird«. Subjekt und Objekt gehoren im Wissen
der eigenen Existenz derselben Seinssphire an; ihre Unterscheidung
ist hier lediglich »abstrakt« (RM 147). Schlieslich ergibt sich die Ein-
sicht, daf3 nicht alles, was ist, zur gegenstindlichen Wirklichkeit ge-
horen kann, auch daraus, daf3 die Realitit des Erkenntnisblicks, der
sich auf diese Wirklichkeit richtet, immer auflerhalb ihrer bleibt.

Das Selbstsein des Subjekts, das kein Teil der objektivierbaren
Wirklichkeit ist, darf aber auch nicht, wie Frank gegen Descartes gel-
tend macht, als bloSes Erkenntnissubjekt verstanden werden. Zwar
geht das Erkenntnisstreben aus ihm hervor, doch ist das Selbstsein
mehr als nur dessen punktformiger Ausgang; es ist etwas »hochst
Komplexes und Inhaltsreiches«. Frank meint sogar, daf8 das Erkennen
fiir den ontologischen Charakter des Selbstseins durchaus nicht das
bestimmende Merkmal sei; das Sein des Selbstseins reicht dariiber
unendlich hinaus.

92

hitps//dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die sich durch sich selbst erschlieBende Realitit

Der Erkenntnisakt selbst zeigt diese Unendlichkeit des unmittel-
baren Selbstseins des Subjekts. Nur das Erkenntnisstreben mit der
entsprechenden Anstrengung kann beim Erkennen dem Subjekt zu-
geschrieben werden. Zweifellos ist es mehr oder weniger anstren-
gend, rdumt Frank ein, eine Einsicht zu gewinnen. Doch wo sie ge-
lingt, wird die Evidenz — das Aufleuchten des gesuchten Grundes
oder Zusammenhanges — ungeachtet der vorausgegangenen Miihe
doch als »reine Gabe« erfahren, die dem Ich gleichsam von auflen
zuteil wird. Der grammatisch angemessene Ausdruck fir die Er-
kenntnis heifdt darum »mir leuchtet etwas ein«, »mir ist ein Licht
aufgegangen, nicht aber »ich erkenne etwas« (DU 192-193). Frank
hat diese Erfahrung mit einem Wort Goethes illustriert, der zu Ecker-
mann bemerkte, »daf3 alles Denken zum Denken nichts hilft; so daf3
die guten Einfille immer wie freie Kinder Gottes vor uns dastehen
und uns zurufen: da sind wir!«¢ Noch nachdriicklicher unterstreicht
die religiose Erfahrung den Charakter der Erleuchtung, die sich nach
quilenden Zweifeln oder Ungewifsheit einstellt: Sie wird »Gnade«
genannt (vgl. RM 210). Aus dieser Eigenart des Erkenntnisvorganges
erkldrt sich Franks Charakterisierung des Selbstseins als Dunkel und
als Licht: Es ist sowohl helles Bei-sich-sein, als auch zu erhellendes
Dunkel. Der Wortgebrauch ergibt sich aus Franks Verstindnis des
Erkennens als Erleuchtung. Das Ich, das die Einsicht (Evidenz) nicht
als das Resultat der eigenen Anstrengung, sondern als Gabe erfihrt,
ist in dieser Hinsicht ein zu erleuchtendes Dunkel. Sofern es aber der
Erleuchtung und damit der Einsicht fihig ist, muf$ es das Erkennt-
nislicht potentiell in sich haben. Die erkenntnismetaphysische Uber-
legung bestitigt die Doppelnatur oder Zweiheit des Menschen: Er ist
mit seinem Leib und seiner Psyche Teil der Weltwirklichkeit, in sei-
nem Selbstsein aber von der Realitit als solcher durchdrungen. Die
Erkenntnis ist eine »Gabe«, die das Subjekt von der es durchdringen-
den Realitdt empfingt (vgl. DU 195).

¢ Frank hat diesen Satz aus den Gesprichen Goethes mit Eckermann (24. Februar 1824)
in russischer Ubersetzung zitiert. Vgl. J. P. Eckermann: Gespriiche mit Goethe in den
letzten Jahren seines Lebens. Hrsg. von F. Bergemann. Frankfurt am Main 1997, S. 81.

93

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

3. Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes geistiges
Leben

Das Sein des Subjekts ist also mehr als nur der Punkt, von dem die
Erkenntnisintentionalitdt ausgeht. Aber wie kann dieses Mehr cha-
rakterisiert werden? Nicht durch irgendwelche zusétzlichen Inhalte.
Denn es ist ja selber das Enthaltende, das mit dem Enthaltenen zu-
sammenfillt. In ihm ist, wie Descartes exemplarisch aufgewiesen
hatte, der Habende auch das, was er hat. Gerade um dieses »Zusam-
menfallen« zu charakterisieren, spricht Frank vom »unmittelbaren«
Selbstsein.” Denn im Selbstsein begegnen wir unvermittelt durch das
Denken der »Realitit als solcher«. Den Begriff »SelbstbewufStsein«
hilt Frank zur Charakterisierung des Selbstseins fiir wenig geeignet,
weil im Gebrauch dieses Wortes doch die Selbsterkenntnis im Vor-
dergrund steht und so das Selbstsein auf sie beschrinkt wiirde (DU
193-194).

Die geeignetste Kennzeichnung fiir das Selbstsein als »sich
selbst offenbares Sein« ist Frank zufolge »Leben< in dem ganz ur-
spriinglichen Sinn eines Seins als unmittelbarer Selbsterfahrung, als
Einheit von >Erleben< und >Erlebtem« (DU 195). Man kann dieses
»Leben« nicht von auflen beobachten; man hat es als das eigene Bin-
Sein unmittelbar in sich. Es unterscheidet sich deutlich von den Vor-
stellungen und Gefiihlen, von der Summe des individuellen Erlebens,
die unsere eher periphere, relativ leicht objektivierbare psychische
»Wirklichkeit« ausmachen. Allerdings: Was wir als »geistiges Le-
ben« erfahren, kann sich vom psychischen nicht so unterscheiden
wie ein »Objekt« vom anderen. Thr Unterschied ist »nur von innen
her faflbar« wie der zwischen der »Existenz«, die der objektiven Be-
trachtung unzuginglich ist, und der Oberflichenschicht der Eindriik-
ke und Erfahrungen, mit welcher jener »intime Kern des Ich« gleich-
sam von aufien umgeben ist. Das geistige Leben ist eine »sich selbst
erschlieende, sich selbst gegebene Realitit« jenseits der objektiven
Wirklichkeit (DU 197; RM 150). Dem Verdacht, es handle sich bei
diesem »Leben« nur um eine »subjektive« Konstruktion halt Frank
entschieden entgegen, daf3 es die eigentliche, in gewissem Sinne »pri-
mire Realitit« des Subjekts ist (RM 153).

Ganz abwegig wire es, das lebendige nicht-objektivierbare

7 Der Begriff »Selbstsein« [samobytie] findet sich erst in Das Unergriindliche (1939)
und scheint durch Heideggers Wortgebrauch (»Dasein«) inspiriert.

94

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes geistiges Leben

Selbstsein oder Bin-Sein — oft auch »Seele« genannt — als eine ir-
gendwie abgeriegelte Sphire, die im Korper gleichsam eingeschlos-
sen ist, zu denken. Frank kann auch hier an dem Wahrheitsgehalt der
cartesischen Einsicht ankniipfen, daf3 auf die »Seele« unmittelbar
keine raumliche Bestimmung anwendbar ist (non est extensa); nur
durch die Vermittlung des Leibes, den sie beseelt, ist sie lokalisiert.
Thr ist eine eigentiimliche Unendlichkeit eigen, wie etwas, »das sich
in unermeflliche, bodenlose Tiefen verliert«. Dem Blick des Phino-
menologen bietet sie sich dar als etwas, das »nach innen hin, in die
Tiefe, [...] nirgendwo auf ihr sEnde« [trifft ...], im Gegenteil, sie wei-
tet sich aus, indem sie unmerklich in das iibergeht und mit dem ver-
schmilzt, was schon nicht mehr >sie selber« ist. Auch wenn sie dabei
das Bewufdtsein bewahrt, unterschieden zu sein von dem, was schon
etwas anderes als sie ist und auflerhalb ihrer Grenzen liegt, wird doch
gerade in ihrem tiefen Grenzbereich diese Unterscheidung nicht
deutlicher und schirfer, sondern immer undeutlicher und unbe-
stimmter« (RM 155; 159). Die Erfahrung der Grenzenlosigkeit des
eigenen Seins findet Frank bereits bei Heraklit und Aristoteles; in
der Neuzeit begegnet sie in besonderer Weise in der lyrischen Dich-
tung, so bei F. Tjutschew.

Frank wendet sich hiermit ausdriicklich gegen Heidegger, der
zwar anerkennt, daf8 die innere menschliche Realitit (Existenz) von
untiiberschaubarer Fiille ist und einem unermefilichen Universum
gleicht, sie aber doch fiir in sich verschlossen und endlich hilt. In
der Tat geht es hier um die zentrale und alles Ubrige beeinflussende
These der Frankschen Metaphysik: Im Selbstsein, dem »sich mir von
innen her offenbarenden Leben«, durchschreiten wir das »Tor«, das
zur Realitit als solcher fiihrt. Im Selbstsein begegnen wir nur der
gleichsam nichsten »Schicht« dieser Realitit, der »von ihrem eige-
nen Wesen her das Moment des Transzendierens eigen ist«. Ich kann,
so fuhrt Frank diesen Gedanken weiter, »mein eigenes Sein nicht
anders denn als Teil oder Glied des Seins iiberhaupt, das iiber dessen
Grenzen hinausgeht, haben« (RM 157).

Derselbe Gedanke, der schon in Der Gegenstand des Wissens die
Grenzenlosigkeit des Seins kenntlich machte, gilt auch fiir das Selbst-
sein. Auch hier kommt der Negation oder Abgrenzung eine konsti-
tutive Funktion zu. »Jede Grenze setzt jenseits ihrer etwas Begren-
zendes voraus. Grenze ist ein relativer Begriff; sie ist die Scheide
zwischen einem Inhalt und einem anderen, die Linie, die nicht nur
trennt, sondern auch verbindet. [...] Ein Ubergang und ein Ubergang

95

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

zu etwas (das heift zu einem positiven Inhalt) sind dquivalente Be-
griffe« (GAW 196).

Das Selbstsein ist individuell bestimmt — aber gerade indem es
bestimmt ist, ist es von anderem, letztlich von allem anderen, abge-
grenzt. Das bedeutet jedoch, daf3 dieses Andere zur Konstitution des
Bestimmten gehort. Das Andere ist als inhaltlich Unbestimmtes in
ihm anwesend. Es zeigt sich, dafl das Sein des Subjekts, das »von
innen her sich offenbarende eigene Leben«, nur »als verbunden mit
etwas Anderem, ihm Transzendenten denkbar ist« (RM 156f,; vgl.
DU 55). Ich habe mein Sein als meines, meine personale Identitit,
weil ich auch das Sein habe, von dem ich mich abgrenze — ich habe
es freilich auf andere Weise als mein eigenes, — aber genauso ur-
spriinglich. Durch dieses andere — die nachsten Mitmenschen, die
Geschichte meiner Familie, die Kultur meines Volkes u.s. w. — bin ich,
der ich bin.

Auch hieraus ergibt sich: Was »auflerhalb« meiner sich befindet,
begriindet und erméglicht mich in meinem Selbstsein in nicht gerin-
gerem Mafe, als das, was zu mir selbst gehort. Ich bin als abgegrenz-
tes Seiendes nur unter Voraussetzung einer iibergeordneten inhalt-
lich unbestimmten und deshalb auch unbegrenzten Einheit moglich.
»Indem ich hier mich >selbst< von dem, was ich >habe« (oder was mich
hat) unterscheide, besitze ich doch zugleich alles, was iiber mich hin-
ausreicht, in der Weise, daf3 es in mir ist oder daf3 ich in ihm bin. Und
das bedeutet: Der grundlegende Wesenszug >meines inneren Seins<
ist das ihm immanent zugehorige Moment des Transzendierens — die
Teilhabe am Sein jenseits der Grenzen meiner selbst« (RM 159; 161).

Mit der Einsicht, dafy im Selbstsein das grenzenlose oder abso-
lute Sein anwesend ist — nicht getrennt, aber auch nicht mit ihm
vermischt —, hat Frank das Fundament fiir das Verstindnis der All-
Einheit ebenso wie der Einheit des Gott-Menschentums erreicht.

4. Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten

Der Satz des Aristoteles »Die Seele ist auf gewisse Weise alles«® bie-
tet Anlafs, die Beziehung des unmittelbaren Selbstseins zum Sein als
ganzem weiter zu prazisieren und gegen MifSverstindnisse abzu-
sichern. In seinem Transzendieren kann das Selbstsein sich auf alles

8 Aristoteles: Uber die Seele, I1I. 8, 431. b. 21.

96

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten

erstrecken, was moglich ist. Es ist so fiir sich der Mittelpunkt von
allem. Alles erhilt durch die Beziehung auf das Selbst seinen Sinn.
Das Selbst ist »ein unermeflich-allumfassendes Reich, ein Kosmos
fiir sich, der seinem Wesen nach grenzenlos ist und alles umfaf3t«
(DU 204). Das unmittelbare Selbstsein, das sich als Sein nicht nicht-
seiend denken kann, »hat sich selbst als Absolutes« — aber eben nur,
wie Aristoteles sagt, »auf gewisse Weise«. Denn es unterscheidet sich
von allem anderen, setzt sich diesem entgegen »und hat sich selbst
erst in dieser seiner Absonderung«; es ist dadurch, daf$ es sich in
seiner Andersheit behauptet. In dieser Selbstbehauptung erfihrt es
sich als etwas, das »nur fiir sich selbst und fiir niemand anderen ist«.
Zugleich bedarf es aber des anderen, ist auf es angewiesen. Wiirde es
sein Angewiesensein nicht wahrhaben und sich fiir das einzige Ab-
solute halten, wiirde es seinem eigenen Wesen widersprechen. Frank
sieht hierin das Wesen des Bosen (s.u.).

Das Selbstsein ist also eine All-Einheit — aber auf beschrinkte
Weise, »nicht die All-Einheit iiberhaupt, die All-Einheit als solche«;
es besitzt sich als All-Einheit »gerade aufSerhalb dieser letzten«. Mit
anderen Worten: Das menschliche Selbstsein, das unendlich vieles
umfaflt, ist »das Grenzenlose in der konkreten Form des Begrenzten«
oder »die All-Einheit des Seins als einzelnes« (DU 204).

Indem die All-Einheit das Andere in sich hat, ist sie eine »Ein-
heit von Einheit und Vielheit« und kein nur »kompakter, einheit-
licher Hintergrund« (in dem nach Hegels Wort »alle Katzen grau«
wiiren). Daraus ergibt sich eine hochst wichtige Folgerung:

Die Einheit durchdringt alle ihre Elemente innerlich so, dafS sie
als Ganzes, d.h. in ihrem wahren Wesen, in jedem — im Menschen in
groflerem, in einem Ding in geringerem AusmafS — anwesend ist. So
»hat jeder Punkt des Seins alles tibrige aufler sich und ist zugleich an
seiner Stelle und auf seine Art das Ganze selbst«. »Es ist von allem
durchdrungen und durchdringt alles« (DU 206; vgl. RM 186). Das
Sein oder die Realitit ist darum nicht anders zu denken denn als
antinomische Einheit der Gegensitze. Indem die Einheit in jedem
Punkt anwesend ist, ihn teilhaben 1af3t an ihrer primaren Natur, in
ihrer Figenschaft des sich selbst geniigenden, selbstindigen Seins,
wird jeder Punkt des Seins zu einem abgeleiteten Ganzen oder zur
abgeleiteten Einheit. »Die Einheit der Realitdt bringt in sich selbst die
Vielheit der substanziell seienden partikularen Elemente hervor,
ohne dabei aufzuhéren, einfache, urspriingliche, absolut primire Ein-
heit zu sein, die iiber die Grenzen alles Vielen und Partikularen hin-

97

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

ausgeht« (RM 189). Die Einheit oder das Eine ist immer lebendige
Einheit, die in ihrer Potenz alles mogliche Viele in sich tragt. Gerade
das geistige Leben zeigt sich als lebendige Einheit von Vielem, in der
die Unterschiede und Spannungen zwischen den partikularen Reali-
titen nicht eingeebnet, sondern ermoglicht werden.

5. Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem anderen

Wie sehr fiir Frank, nach seinem eigenen Bekenntnis, Nikolaus von
Kues zum »Lehrer« geworden ist, zeigt sich in der Ontologie der All-
Einheit. Schon an dieser Stelle der Analyse kann ein Blick auf die
Cusanische Seinslehre zum Verstindnis von Franks Begriff der All-
Einheit beitragen.

Das All, so hatte Nikolaus im 2. Buch von De docta ignorantia
ausgefiihrt, ist eine unendliche Einheit und als solche das Maximum
— aber es ist diese Einheit in der Weise der Kontraktion (Zusammen-
ziehung) zur Bestimmtheit von vielen Einzelnen. Es ist, weil Gott als
die aktual unendliche Einheit von allem Maglichen die in ihm einge-
faltete Seinseinheit ausfaltet. Das All besitzt dadurch unerschopf-
liche Potentialitit (oder potentielle Unendlichkeit). In jedem Einzel-
nen ist es anwesend, aber in kontrahierter Weise als dieses Einzelne:
Nach dem anschaulichen Beispiel des Nikolaus ist das Universum in
der Sonne die Sonne, aber nur die Sonne, im Mond nur der Mond,
also in jedem das jeweilige Bestimmte. In keinem Einzelnen (auch
nicht in deren Summe) ist das Universum voll aktualisiert.® Das

9 Nikolaus von Kues unterscheidet in De docta ignorantia II, cap. 4, n. 115 die absolute
Washeit [quidditas] eines Dinges von seiner kontrahierten Washeit. Die absolute Was-
heit der Sonne ist dieselbe wie die irgendeines anderen Dinges, denn sie ist das Sein
Gottes, der die absolute Washeit von allem ist. Die kontrahierte Washeit ist dagegen
nichts anderes als die jeweilige Sache selbst. So ist das Universum weder die Sonne oder
der Mond, wohl aber je anders kontrahiert in der Sonne und anders im Mond. Gott aber,
der die vielheitslose Einheit des Seins alles Seienden ist, »ist nicht in der Sonne Sonne
oder im Mond Mond, sondern das, was die Sonne und der Mond ist, ohne Vielheit und
Verschiedenheit«. M. Enders erldutert diesen Cusanischen Gedanken: »Alles endlich
Seiende hat zwei Seinsweisen: Es ist in seiner ewigen innergéttlichen Seinsweise ein
Moment seiner gottlichen Seinsweise und damit wesensidentisch mit dieser; es ist also
in Gott nichts anderes als Gott selbst [...], als Verursachtes ist es von seiner gottlichen
Seinsursache verschieden, wihrend es in seiner sachlich ersten, innergottlichen Seins-
weise gerade nicht von seiner gottlichen Seinsursache verschieden, sondern mit dieser
identisch ist«. M. Enders: Unendlichkeit und All-Einheit. In: M. Thurner: Nicolaus Cu-
sanus zwischen Deutschland und Italien. Berlin (Akademie-Verlag) 2002. S. 426.

98

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem anderen

heif8t: Sofern es im Einzelnen zu dessen Sachgehalt zusammengezo-
gen ist, ist dieses Einzelne, und so jedes Seiende auf seine Weise,
bestimmt durch die Gesamtheit alles iibrigen; jede Einzelverwirk-
lichung schlief$t das Ganze aller Verwirklichungen ein.?® Nikolaus
hat die wechselseitige Durchdringung eines jeden mit jedem auf der
Basis der Einheit des Universums mit der Formel quodlibet in quoli-
bet zusammengefaf3t.!! Die absolute Washeit (quidditas) jedes Ein-
zelnen aber ist unmittelbar in Gott; zugleich ist die das Sein verlei-
hende aktuale forma essendi — die gottliche Seinsmacht — auf
beschrdankte Weise in jedem.

Das gilt der Sache nach auch fiir Franks Ontologie: In jedem
Einzelnen ist alles {ibrige mitenthalten, denn jedes kontrahiert [sZi-
maetsja] auf seine Weise die » All-Einheit iiberhaupt« und ist so mit
allen anderen Kontraktionen innerlich verbunden. Frank hat diese
lebendige Einheit mit einem Wort bezeichnet, das bei Philosophen
des Idealismus geldufig war: »Die konkrete All-Einheit ist ein Gei-
sterreich« [carstvo duchov] (DU 207). Eine Konsequenz daraus, daf3
das Einzelne als beschrinkte Manifestation des Ganzen mit jedem
anderen Einzelnen »auf gewisse Weise« eins ist, ist die Solidaritit
eines jeden mit jedem — auch in der Schuld. Auf dieses Moment ist
noch einzugehen.

Von Gott, dem Urheber und Urgrund der All-Einheit, ist der
Mensch nicht nur unterschieden; er ist ihm auch in einer besonderen
Weise dhnlich. Nach Nikolaus von Kues ist er nicht nur eine Ausfal-
tung der lebendigen aktualen Einheit des Seins, sondern mit seiner
Seele (der mens) auch deren »lebendiges Bild« (viva imago; imago
unitatis). Frank sieht im Moment des Bin — im Sich-selbst-gegen-
iiber-offenbar-sein — das Moment in der Doppelnatur des Menschen,
das, wie er sagt, die » Verwandtschaft« mit Gott begriindet. Zugleich
ist aber jedes Selbstsein durch sein Selbst einzig und sogar in gewis-
sem Sinne »absolut einsam«. Weil es in keiner Beziehung sich restlos
mitzuteilen vermag, bleibt es in seiner Tiefe »unsagbar-stumm in
sich und bei sich selbst« — und muf3 es bleiben, wie man Franks
Selbsterfahrung wohl aussprechen darf. Auch in dieser Einzigkeit
bis hin zur Einsamkeit ist es dem »schlechthin Einzigen dhnlich und
innerlich verwandt«.

10 Vgl. K. H. Volkmann-Schluck: Nicolaus Cusanus. Die Philosophie im Ubergang vom
Mittelalter zur Neuzeit. Frankfurt a. M. (Klostermann) 1957, S. 54.

11 Nikolaus von Kues: De docta ignorantia II, cap. 5, n. 118. Vgl. dazu K. H. Volkmann-
Schluck, a.a.O. S. 53-57.

99

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

Diese in der Gottihnlichkeit griindende letzte Unverduferlich-
keit bewahrt das unmittelbare Selbstsein vor der Auflésung ins All-
gemeine, wie auch immer dieses beschaffen sein mag. Frank erkennt
diese Gefahr in der Mystik der Upanischaden, sofern in ihr »das
Selbst sich verfliichtigt und nur die Unmittelbarkeit des Seins zu-
riickldft, die dann gewissermafSen mit der verschmolzenen, grenzen-
losen Einheit des unbedingten Seins iiberhaupt zusammenfillt« (DU
202). Frank denkt dagegen das Zusammenfallen der Teile mit dem
Ganzen und untereinander im Sinne der Cusanischen coincidentia,
die nicht zu einem Verschmelzen ins konturlose Eine fiihrt, denn die
opposita als solche bleiben in ihr erhalten. Die Idee der Koinzidenz
kann darum in keiner Weise zur ontologischen Rechtfertigung eines
sozialistischen Kollektivismus dienen (vgl. DU 200).

Die All-Einheit des Seins ist, wie ausgefiihrt, eine lebendige Ein-
heit; kraft ihrer Potentialitit dringt sie iiber sich hinaus. In besonde-
rer Weise gilt das fiir das unmittelbare Selbstsein. Sein Transzendie-
ren kann in der Hinwendung zur Weltwirklichkeit geschehen; doch
selbst wenn das Transzendieren als erkennende und handelnde An-
eignung der objektiven Wirklichkeit geschieht und von einem Wert-
erfassen begleitet wird, bleibt hier das Subjekt fiir sich, und sein Stre-
ben nach der »Fiille« bleibt unbefriedigt. Nur die Zuwendung zu
einem Sein, das ihm gleich ist, kann es erfiillen und Befriedigung
gewihren. Frank nennt zwei Weisen, in denen diese Zuwendung ge-
schehen kann: das Transzendieren in ein anderes Bin in der Liebe und
das Transzendieren in die nicht mehr potentielle, sondern aktuale
transsubjektive Tiefe der Realitdt. In diesem Sich-selbst-Transzen-
dieren, zumal in der Liebe, kann auch das gottliche Du in der Tiefe
der Realitit begegnen.

Frank hat auch zum »Existenzialismus« seiner Zeit Stellung ge-
nommen; dieser erkenne von den »zwei Naturen, die den Menschen
auszeichnen, nur die eine, durch die er Teil der Weltwirklichkeit ist,
und leugne, dafs er in der Tiefe seines Wesens auch zur iiberzeitlichen
alles umfassenden Realitit gehort. Frank erwihnt fiir diese Auffas-
sung namentlich M. Heidegger, man wird aber auch an J.-P. Sartre
denken konnen. Heidegger hatte in »Sein und Zeit« geschrieben
»Sein ist das transcendens schlechthin«2, doch sein Begriff des Tran-
szendierens unterscheidet sich fundamental von dem Franks, denn es
erreicht nicht das wahrhaft iiberzeitliche Sein. Frank wirft Heidegger

2. M. Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen 1963, S. 11 und 38.

100

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Realitit — ein »offenbar Geheimnis«

denn auch vor, daf3 er zwar die Fiille der inneren Realitdt des Men-
schen erkannt habe, aber dieses »Universum« doch »innerhalb der
Grenzen seiner selbst« verbleibe. Zwar existiere fiir Heidegger die
»Seele« in der Welt gemeinsam mit anderen, doch »von innen her,
fiir sich selbst, existiert sie nur in sich und befindet sich quasi in
lebenslinglicher Einzelhaft« (RM 156, vgl. 186).

6. Die Realitit — ein »offenbar Geheimnis«

Die Ontologie der All-Einheit bringt durch die Einsicht in die uner-
schopfliche Potentialitdt des Seins und das Durchdrungensein eines
jeden von jedem eine Erfahrung ins helle BewufStsein, die unaus-
gesprochen schon das alltigliche Leben begleitet.

Auch wenn das Sein inhaltlich nicht bestimmbar ist, so haben
wir doch, obwohl es »stumm, schweigend und unaussprechbar«
bleibt, eine » Anschauung« von ihm, die ein »urspriingliches Wissen«
ist. Wir erfassen es als »in sich unergriindlich« — als ein deutliches,
hell erleuchtetes sichtbares Geheimnis, das nicht dadurch aufhort
Geheimnis zu sein, daf es als solches offen vor uns liegt und von
uns angeschaut wird (DU 82). Im Anschlufs an Goethe nennt Frank
das Sein ein »offenes Geheimnis«®3 (RM 171).

Weil alles Begreifbare nur durch das unergriindliche Sein ist,
hat es auch an dessen Geheimnis Anteil. Mehrfach betont Frank —
gleichsam als Quintessenz seiner Ontologie —, daf3 kein Wissen defi-
nitiv ist, weil die Realitdt »immer >dieses und das andere«, d.h. »die
Einheit ihrer selbst mit dem, was ihr gegentibersteht« ist (RM 255).
Die »Allgegenwart des Unergriindlichen« hat die Folge, daf8 »jedes
Ding und jedes Wesen in der Welt mehr und anderes ist als alles,
was wir von ihm wissen und wofiir wir es halten — und mehr noch:
Es ist mehr und anderes als alles, was wir jemals von ihm erfahren
konnen. Und was es eigentlich in all seiner Fiille und Tiefe ist, das
bleibt fiir uns unfaflbar« (DU 68). Das gilt selbstverstindlich auch fiir

3 Frank fiigt an den russischen Ausdruck javstvennaja tajna in Klammern die deut-
schen Worte »offenes Geheimnis« an. Er bezieht sich dabei wahrscheinlich auf das Ge-
dicht Goethes aus dem »Buch Hafis« im »West-ostlichen Divan, das die Uberschrift
»Offenbar Geheimnis« triagt. Moglich ist auch der Bezug auf das Gedicht »Epirrhemac,
aus dem Frank gelegentlich die Verse zitiert: »Nichts ist drinnen, nichts ist draufSen: /
Denn was innen, das ist auflen«. Die folgenden Verse lauten: »So ergreifet ohne Saum-
nis / Heilig 6ffentlich Geheimnis«.

101

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein

den Menschen: Auch er »ist seinem Wesen nach stets mehr und an-
deres als alles, was wir in ihm als abgeschlossene, sein Wesen kon-
stituierende Bestimmtheit wahrnehmen« (DU 295).

Die Hermeneutik des Wissens hat ihren ontologischen Grund in
dieser Verflochtenheit eines jeden mit jedem, die auf die Einheit im
Sein zuriickgeht. » Anfang und Ende jedes einzelnen Phanomens oder
Inhaltes gehoren nicht ihm selber, sondern liegen in einem anderen —
letzten Endes im Ganzen als solchen. Gerade deshalb ist jedes beson-
dere Wissen [...] ein partielles Wissen des Ganzen« (DU 78).

Frank macht noch auf einen interessanten Aspekt dieser iiber-
zeitlichen Einheit der Realitdt aufmerksam. Sie ist die transzenden-
tale Bedingung der Moglichkeit, wissenschaftliche Forschung zu be-
treiben. Deren Gegenstand, die Objektwelt, ist der Erfahrung immer
nur in wechselnden, zeitlich begrenzten Ausschnitten, niemals als
ganze gegeben. Doch als Bedingung jeglichen Forschens setzt der
Wissenschaftler die Wirklichkeit als bestdndiges zusammenhéngen-
des, gesetzmifSiges Ganzes voraus. Dieser Weltzusammenhang ist
jedoch nur unter Voraussetzung der allumfassenden Einheit der Rea-
litdt denkbar. Nur unter dieser Voraussetzung kann der Forscher mit
unbedingter Gewif$heit annehmen, daf3 auch jenseits der raumlichen
und zeitlichen Grenzen des von ihm Wahrgenommenen etwas ist,
obgleich er dessen Inhalt nicht kennt. Das bedeutet, daf3 kraft der
selbstevidenten Gegenwart der tiberzeitlichen Einheit des Seins »der
Begriff der >Leeres, des >Nichtseins<im absoluten Sinn unméglich ist.
[...] Wenn daher irgendein partikulirer Inhalt in der Zeit verschwin-
det, ist dies nur dadurch moglich, daf$ er durch irgendeinen anderen
positiven Inhalt ersetzt wird« (RM 166).

Daf3 jedes Seiende, weil es vom »Transzendenten« durchdrun-
gen ist (DU 324), ein »Geheimnis« birgt, hat die Mehrzahl der zeit-
gendssischen Philosophen vergessen. Die Dichter, deren Beruf es ist,
»das Unergriindliche und Unsagbare in Worte zu fassen« wissen es.
Frank zitiert aus Rilkes Sonette an Orpheus:

Aber noch ist unser Dasein verzaubert;

an hundert Stellen ist es noch Ursprung.

Ein Spielen von reinen Kraften, die keiner beriihrt,
der nicht kniet und bewundert.

Worte gehen noch zart am Unsiglichen aus (DU 69).1¢

4 R. M. Rilke: Die Sonette an Orpheus X.

102

https://dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:48. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Aktualisierung des Selbstseins

7. Die Aktualisierung des Selbstseins

Das menschliche Sein, das als Abgeleitetes-Urspriingliches auf seine
konkrete Weise am all-einen Sein teilhat, nimmt auch, indem es
iiber sich hinausstrebt, an dessen Kreativitit teil: Es schafft kraft
seines Selbstseins aus sich selbst »den Inhalt seines Seins«. Der
Mensch kann in seiner Aktualitit wachsen und so gleichsam realer
werden, weil er immer schon mehr als nur Potentialitit ist. Sofern
er sein Strebeziel als »gesollt« erfahrt und verwirklicht, tut er, was
die »hochste, transsubjektive Realitat« will. Das, »was von uns als
Pflicht gefordert wird«, kann in jedem Lebensbereich erkannt und
realisiert werden. Wir ordnen uns dann dem Willen der Realitit
selbst unter, die durch uns »nach Selbstverwirklichung strebt« (s.u.
Kapitel IX). Frank unterstreicht, daf$ das Gesollte als Verwirklichung
des Selbstseins, nicht nur im eigentlichen sittlichen, sondern auch
im kiinstlerischen und wissenschaftlichen Tun gefunden werden
kann.

Doch kann es auch ein Streben geben, das ganz in den Grenzen
des eigenen potentiellen und an sich grundlosen Wesens verbleibt
und sich darin erschopft, Gliter zu erwerben und Ziele zu verfolgen,
die durch die eigene Subjektivitit charakterisiert sind. Dieses Stre-
ben, so rastlos es auch sein mag, wiirde die eigene unbestimmte leere
Maoglichkeit nie restlos erfiillen konnen: Wie zahlreich auch die Gii-
ter wiren, die jemand in Besitz nehmen konnte, »die Besessenheit
durch das ewig lockende und uns immer entgleitende >noch und
noch« wiirde den Menschen zu einem sinnlosen Leerlauf verur-
teilen.

Die Teilhabe an der schopferischen Realitit selber realisiert sich
im Rahmen der »objektiven Wirklichkeit«, die uns sowohl in unse-
rem korperlichen als auch psychischen Dasein begrenzt. Doch gibt es
in uns eine Instanz (dem intelligiblen Ich vergleichbar), die den em-
pirischen Existenzbedingungen transzendent ist und als deren »Rich-
ter und Lenker« wirken kann — eben weil in ihr die Realitit selber
wirkt (RM 222ff)). Frank sieht die Daseinsaufgabe des Menschen
letztendlich im freien Mitvollzug des allseitigen Wirkens Gottes (So-
lowjow hatte ihn mit dem Begriff » Theurgie« bezeichnet).

Frank will aus der philosophischen Erkenntnis, wo immer es
moglich ist, auch eine moralische Nutzanwendung ziehen. Hier ist
es ein biblisch-christlicher Gedanke, dessen ontologischen Grund er
sichtbar macht: Der Mensch, der nach der Aktualisierung seiner

103

hitps//dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein im Selbstsein
Maoglichkeiten strebt, kann sich selbst dabei aus dem Auge verlieren.

Es niitzt ihm nichts, wenn er »die ganze Welt gewinnt, aber an seiner
Seele Schaden leidet«.

104

hitps//dol.org/10.5771/9783485860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die All-Einheit der menschlichen Seele
	2. Die sich durch sich selbst erschließende Realität
	3. Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes geistiges Leben
	4. Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten
	5. Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem anderen
	6. Die Realität – ein »offenbar Geheimnis«
	7. Die Aktualisierung des Selbstseins

