
IV. Das Sein im Selbstsein

Die bisherige Darstellung hat gezeigt, wie Frank die ungegenständli-
che Anwesenheit des absoluten Seins als die Möglichkeitsbedingung
jeder begrifflich bestimmten Erkenntnis aufweist und welche tran-
szendentalen Eigenschaften das Sein bzw. die Realität auszeichnen.
Dabei erwies sich, daß das ungegenständliche »Wissen« des Absolu-
ten mit dem Selbstvollzug des Subjekts eins ist. Im »unmittelbaren
Selbstsein« finden wir das »einzige Tor« zur Ontologie (DU 334). Im
Selbstsein erleben wir die Realität als über sich hinausgehendes, ex-
pressives, sich selbst offenbarendes Geschehen, nicht als etwas Sach-
haftes, das uns passiv gegenübertritt. In den folgenden Abschnitten
geht es weiter um die Anwesenheit des absoluten Seins im Selbstsein
des Menschen.

1. Die All-Einheit der menschlichen Seele

Die ungegenständliche Anwesenheit des absoluten Seins hat ihren
»Ort« in der »Seele« des Menschen. Sie galt es, phänomenologisch
zu untersuchen. Frank hat sein Buch Die Seele des Menschen als
»Fortsetzung und Ergänzung« seiner Lehre vom Wissen bezeichnet.
Es ist seine Habilitationsschrift, an der er im Kriegsjahr 1916 gear-
beitet hat; später hat er es als den zweiten Teil einer »Trilogie« be-
zeichnet, zu der neben dem Gegenstand des Wissens noch die Sozial-
philosophie gehört (GGdG 81). In Die Realität und der Mensch
(1949) nannte er es deren »Erstentwurf« (RM 125). Er unterstrich
damit die Kontinuität seines Denkens, machte aber auch deutlich,
daß mit ihm noch nicht die ausgereifte Fassung seiner philosophi-
schen Anthropologie erreicht ist. In systematischer Hinsicht ist es
ein erster Versuch, die ontologischen Bedingungen des »Gottmen-
schentums« aufzudecken. Seine Zielsetzung kommt in dem Augusti-
nuszitat zum Ausdruck, das ihm als Motto vorangestellt ist: »Zuerst

84

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muß der Mensch sich selbst finden, damit er, nachdem dieser Schritt
getan ist, von hier aus aufsteige und zu Gott empor genommen wer-
de«.1 Es wird im Folgenden selbstverständlich nicht darum gehen, die
den Hauptteil des Werkes ausmachende phänomenologische Be-
schreibung der »Schichten« des seelischen Lebens zusammenzufas-
sen; nur im Blick auf die Religionsphilosophie sollen einige wesent-
liche Punkte wiedergegeben werden.

Franks Frage nach der Seele als dem Inbegriff des menschlichen
Seins ist von vornherein eine phänomenologisch-philosophische Fra-
ge. Allein die »Selbstbeobachtung«, die darauf zielt, das »gattungs-
gemäße ›eidetische‹ Wesen« in dem »sich seiner selbst bewußt wer-
denden inneren Leben« aufzudecken, kann, wie Frank in Anspielung
auf E. Husserl bemerkt, der zum Ziel führende Weg sein – nicht aber
die Untersuchung der vom inneren Wesen des Menschen als Subjekt
losgelösten gegenständlichen Prozesse des psychischen Lebens in
ihrer kausalen oder sonstigen Gesetzmäßigkeit. Für die Methode des
»radikalen«, nach Wesenszusammenhängen fragenden Denkens (das
somit die Empirie im gewöhnlichen Sinne übersteigt) ist auch der
mehrmals erwähnte W. James fruchtbar geworden. Auch M. Scheler
(obwohl nicht erwähnt) scheint mit seiner materialen Wertethik An-
regungen zur phänomenologischen Betrachtung der inneren Erfah-
rung gegeben zu haben (auführlicher zu Husserl und Scheler siehe
Kapitel VI, 3).

Franks philosophische Psychologie geht von der Erfahrung (im
Husserlschen Sinn) aus und versucht, indem sie nach der Bedingung
ihrer Möglichkeit fragt, zu ontologischen Aussagen zu gelangen (vgl.
SdM 612). Dabei ist das Interesse darauf gerichtet, die Beziehungen
des »seelischen Lebens« zu anderen Seinsbereichen zu berücksichti-
gen, um seine »Stellung im allgemeinen System des Seienden« zu
bestimmen.

Die Frage, was die menschliche Seele und damit das menschliche
Ich ist, ist nicht zu beantworten, ohne zu klären, was das menschliche
Bewußtsein ist. Verfehlt wäre es, im Bewußtsein eine Art Projek-
tionsleinwand zu sehen, auf der sich die idealen Inhalte, die uns in

85

Die All-Einheit der menschlichen Seele

1 Augustinus: Retractationes: Prius sibi ipse homo reddendus est, ut illic quasi gradu
facto inde surgat atque attollatur ad Deum. I. 8,3. Diesen Satz, der als Motto den Sinn
des auf ihn folgenden Werks anzeigt, hat der Autor auch dem zweiten Teil von Das
Unergründliche vorangestellt.
2 Die Seitenangaben beziehen sich auf: S. L. Frank: Die Seele des Menschen. Versuch
einer Einführung in die philosophische Psychologie. Freiburg (Alber) 2008 = SdM.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Logik, Mathematik, Ästhetik, Ethik und Religion begegnen, ab-
bilden. Die Frage »Wer bin ich eigentlich?« ist weder mit dem Hin-
weis auf die wechselnden Bewußtseinsinhalte noch auf das Bewußt-
sein als solches beantwortet. Was mich ausmacht im Unterschied zu
meinen Gefühlen, Wünschen und Vorstellungen ist »das Sein eben
dieses unwiederholbaren Trägers des Bewußtseins«. Dieser Träger ist
das, »was wir das ›Ich‹ nennen und was seinem eigenen Wesen nach
für jeden von uns im Singular existiert als unwiederholbares und mit
nichts vergleichbares Zentrum alles übrigen«. Dieser »Träger« ist
»formlos und inhaltsleer«; er ist »nur ein lebendiger, realer Seins-
punkt, der sich von allem auf der Welt dadurch unterscheidet, daß
es der Punkt ist, in dem das Sein unmittelbar für sich und gerade
dadurch wirklich bedingungslos ist. Alles übrige ist entweder Inhalt
des Bewußtseins oder seine Form. Im einen wie im anderen Fall ist es
bloß relativ, für anderes oder bei anderem. Das, was wir unser ›Ich‹
selbst nennen, ist hingegen lebendiges, inneres Sein als letzter Stütz-
punkt für alles in ihm oder für es Seiende« (SdM 116). Erst der Trä-
ger macht »das ideale Licht des Bewußtseins zu einer lebendigen,
konkreten Realität«. Frank bestimmt diese Realität »als inneres ›Sein
für sich‹, unabhängig davon, ob es selbst jeweils bewußt ist oder
nicht«, denn zu ihm gehört auch das Un- oder Unterbewußte. Dieses
innere Sein macht die »Seele« aus; es ist zwar »mit dem spezifischen
Prinzip des idealen Lichtes, das wir unser Bewußtsein nennen«, »un-
zertrennlich verschmolzen«, aber doch nicht identisch. Mit anderen
Worten: »Das Wesen des seelischen Lebens liegt im Erleben als sol-
chem, im unmittelbaren inneren Sein, nicht aber im begleitenden
Bewußtsein«, denn es ist eben mehr als Bewußtsein (SdM 117).

Was Frank »Seele« nennt, ist darum sowohl vom »gegenständ-
lichen Bewußtsein« als Bewußtsein von etwas (das sich im Wissen
von etwas vollendet) als auch vom Selbstbewußtsein unterschieden
(denn sie umfaßt, wie erwähnt, auch das Unbewußte). Zum »see-
lischen Leben« gehört auch das Gefühlsleben. Weil in ihm das emo-
tionale und das intellektuelle Moment vereint sind, ist sein Sein »lo-
gisch zu bestimmen unmöglich«. Auf dieses Sein ist Franks Interesse
gerichtet. »Wenn Bewußtsein ›Sein für sich‹ ist, dann gibt es außer
dem Moment dieses ›für sich‹, dieser Selbstevidenz, auch das Mo-
ment des Seins selbst als seiner offensichtlichen Bedingung. Wir be-
haupten also, daß dieses Moment des unmittelbaren Seins ein we-
sentlicheres und ursprünglicheres Merkmal des seelischen Lebens
ist als das Moment des Bewußtseins. In dem Maße, in dem Leben

86

Das Sein im Selbstsein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wichtiger und primärer ist als Erkennen, in dem das Tun der An-
schauung vorausgeht, ist das seelische Leben primär eine reale Kraft
und erst sekundär der ideale Träger des Bewußtseins« (SdM 101).

Frank hat in Die Seele des Menschen eingelöst, was W. Dilthey
mit seiner Einleitung in die Geisteswissenschaft gefordert hatte.
Dieser hatte sein epochemachendes Werk mit der kritischen Beob-
achtung eröffnet, daß »in den Adern des erkennenden Subjekts, das
Locke, Hume und Kant konstruieren, nicht wirkliches Blut [rinnt],
sondern der verdünnte Saft von Vernunft als bloßer Denktätig-
keit«3. Für Dilthey war die »Totalität unseres Wesens«, von welcher
der Erkenntnistheoretiker ausgehen sollte, im »Leben« enthalten.
Auch Frank legt, um die »Totalität« des menschlichen Wesens zu
erreichen, das »Leben« seiner Philosophie zugrunde, aber nicht das
Bewußtseinsphänomen, sondern das innere Erleben als Seinsvoll-
zug.

Das seelische Leben, das für sich genommen ungeformt und
ohne Inhalt ist, hat seine Wesensaufgabe darin, das auf die gegen-
ständliche Wirklichkeit gerichtete Erkennen zu ermöglichen. Frank
sagt sogar: Es »ist selber nichts anderes als der Ausgangs- oder Stütz-
punkt für die Verwirklichung dieser Beziehung« (SdM 191). Als le-
bendiger Ausgangspunkt der Intentionalität ist es selber »untrennbar
mit den sich ihm in dieser Ausrichtung enthüllenden gegenständli-
chen Inhalten verschmolzen«. Es ist keineswegs ein »sich selbst ge-
nügendes, von allem anderen abgesondertes inneres Grundelement«,
sondern gleicht einem »Strahlenbündel, dessen Wesen gerade in der
Überwindung der Grenze« zu der ihm transzendenten Welt besteht
(SdM 192). Der dem Sein als solchen eigene transzendierende dyna-
mische Charakter zeigt sich auch im seelischen Sein; er ist bedingt
durch das absolute Sein, das in der Seele anwesend ist. Worauf es
Frank in seinem frühen philosophisch-psychologischen Werk an-
kommt, ist der Aufweis dieser Immanenz.

Im Bewußtsein von etwas, das auf das gegenständliche Erken-
nen ausgerichtet ist, besitzt das seelische Leben bereits eine »beson-
dere, formende oder aktualisierende Instanz«. Denn diese Ausrich-
tung hat zur Bedingung, daß in ihm bereits »das reine Licht des
Wissens, die ideale Helligkeit [ozarennost’] oder Durchsichtigkeit
des Seins, seine absolute Selbstdurchdrungenheit und Selbstoffen-
heit – das spezifische ursprüngliche ideale Prinzip des Wissens oder

87

Die All-Einheit der menschlichen Seele

3 Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften, Leipzig und Berlin 1922ff., Bd. I, S. XVIII.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Vernunft –« anwesend ist (561). Befähigung zur Erkenntnis be-
sagt nichts anderes als vom Licht erleuchtet zu sein, das vom absolu-
ten Sein ausgeht, das als solches »die Einheit von Wissen und Sein«
ist. Aber auch die Objektwelt ihrerseits ist nur erkennbar, weil sie
durch das vom absoluten Sein ausgehende Licht »ideal erhellt« ist.
Die gegenständliche Wirklichkeit und das sie erhellende Wissenslicht
sind in erkenntnismetaphysischer Hinsicht »lediglich abstrakte
Aspekte« eben jenes »absoluten Lebens«.

So zeichnet sich die Seele durch eine einigartige Zweiheit aus, in
der beide Elemente nicht einfach zusammengesetzt sind, sondern
eine Einheit bilden: Die Seele »ist gleichermaßen die individuelle
Brechung oder begrenzte Äußerung des Strahls oder Lichts des rei-
nen Wissens [znanie], wie auch eine subjektiv begrenzte Form der
gegenständlichen Wirklichkeit« (SdM 213).

Frank ist damit zum wichtigsten Ergebnis seiner Untersuchung
gelangt. »Also ist die Seele nicht nur ›Bild‹ [obraz] der Welt, sondern
auch Bild [obraz] des Geistes oder Gottes, reines Licht der Vernunft,
wenngleich gebrochen im Elementarelement [stichija] des seelischen
Lebens und subjektiv umgebildet durch die individuellen zielstrebi-
gen Kräfte der seelischen Entelechie. Von außen und von innen – in
seinem gegenständlichen Inhalt, der erhellt und angeeignet wird,
und in der erhellenden Kraft des Wissens selbst – ist die Seele mit
der Unendlichkeit verschmolzen und ist eine Realität, die potentiell
ins Unendliche fortschreitet, sich gleichsam unbegrenzt erweitert
oder vertieft. Nur gleichsam in der Mitte, in dem Punkt, wo Subjekt
und Objekt sich begegnen, eben dort, wo die Seele in die Außenwelt
eintritt, ist sie ein geringes, bescheidenes Teilchen des Seins […].
Zwei Unendlichkeiten, die gleichsam aus den unergründlichen Tiefen
des Seins stammen – die Unendlichkeit des reinen, allumfassenden
Lichtes des Wissens und die Unendlichkeit des von ihm erleuchteten
Universums – begegnen sich, indem sie in einer undeutlichen und
begrenzten Mitte zusammenschrumpfen und sich brechen, in einem
kleinen Punkt – und dieser Punkt ist das individuelle Bewußtsein«
(SdM 214).

Das seelische Leben, das wir in seiner Ungeformtheit und In-
haltsleere phänomenologisch als reines Erleben fassen können, ist
ein Seinsvollzug. Als solcher aber reicht er über jede Begrenzung
unendlich hinaus: »Auch wenn der ganze Inhalt unseres seelischen
Lebens durch und durch subjektiv und individuell wäre, ist doch sein
Sein selbst etwas Überindividuell-Objektives, bedeutet es dessen Ver-

88

Das Sein im Selbstsein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurzelung in der allumfassenden Einheit des absoluten Seins« (SdM
229). Das Absolute im seelischen Leben ist kein gelegentlich auftre-
tender Bewußtseinsinhalt; es zeichnet das Sein der Seele aus, so daß
sie trotz ihrer individuellen Beschränktheit ins Unendliche reicht.4

Für Frank ist es wichtig, daß die »Verwurzelung« der Seele im
absoluten Sein auch erlebt werden kann, etwa wenn wir in einer see-
lischen Erschütterung vor die Frage nach dem »Wesen unseres Le-
bens« gestellt sind. Wir werden uns dann bewußt, »daß die Substanz,
die Wurzel selbst unseres ›Ich‹ – was wir im höchsten und strengsten
Sinn des Wortes unsere ›Seele‹ nennen dürfen –, eben nichts anderes
ist als die sich selbst-verwirklichende, schöpferisch-formende Kraft
der absoluten Idee«. Im Augenblick tiefster existentieller Verunsi-
cherung wird der Mensch sich bewußt, wie sehr er auf »ihre Kraft«
angewiesen ist und zugleich doch die Differenz zu ihr schmerzlich
erfährt. Die Bedeutsamkeit jener »Substanz« des Ich – seine Wurzel
im Sein – besteht darin, daß sie »ein Strahl des lebendigen absoluten
Lichts« ist. Dessen »unmittelbare Anwesenheit« ist, wie Frank be-
merkt, »die Grundlage aller menschlichen Religiosität«, in der
»Selbstbewußtsein und Gottesbewußtsein [Bogosoznanie] ein und
dasselbe« sind. »Der Weg zum Gottesbewußtsein verläuft eben gera-
de über die Versenkung in sich selbst, über das Wahrnehmen der dem
subjektiven ›Ich‹ transzendenten absoluten Wurzel unseres ›Ich‹«.
Hierin sieht Frank die Aufforderung erfüllt, die mit dem Motto ge-
stellt war: transcende teipsum (SdM 222).

Um das Wirken des »Strahls des lebendigen absoluten Lichts« in
der eigenen Seele erfahren zu können, ist ein waches Unterschei-
dungsvermögen vonnöten. Es darf nicht mit der Präsenz eines be-
stimmten Bewußtseinsinhalts verwechselt werden. Nur, wo diese
Unterscheidung getroffen wird, ist die rational-begrifflich nicht ab-
grenzbare Erfahrung seiner Anwesenheit in der eigenen Seele zu
gewinnen. Die eigentlich religiöse Erfahrung, daß der Mensch sich
in seiner Begrenztheit dem Wirken des »Lichts« widersetzen kann,
wird gerade durch die ontologische Differenz ermöglicht. Die »Bre-
chung« des Absoluten im Individuellen ist keine bloß numerische
Verkleinerung, sondern ein mitunter dramatisches geistig-lebendi-
ges Geschehen.

89

Die All-Einheit der menschlichen Seele

4 Zwar erwähnt Frank in Die Seele des Menschen Nikolaus von Kues nicht ausdrück-
lich, doch lassen seine Aussagen über die Seele als »Bild« doch an die Cusanische Bild-
lehre denken.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Das seelische Leben ist keine abgeschlossene Sphäre bestimm-
ter Inhalte, die anderen Bereichen der Welt entgegengesetzt wäre: in
sich selbst betrachtet ist es überhaupt kein Teil der Welt. Es ist alles
oder nichts: alles, weil es Potenz zu allem ist, nichts, weil es nur Po-
tenz ist. Deshalb ist es einerseits bloß Enthüllung der unendlichen
Fülle und All-Einheit des reinen Geistes5 und allumfassenden Ur-
sprungs des Seins und andererseits, indem es nur Potenz ist, kann es
in einen begrenzten Teil des körperlich-gegenständlichen Seins ein-
gehen [vmeščat’sja] und uns als ein kleines Teilchen der Außenwelt
selbst erscheinen«. Es macht das Wesen der menschlichen Seele aus,
daß in ihr »die unfaßbare Unendlichkeit, Fülle, aktuale Durchsichtig-
keit und Einheit des absoluten Seins mit der Beschränkung, dem
Dunkel, der Desintegration und Veränderlichkeit des empirischen
Seins« zur Einheit geworden ist (SdM 272 f.).

Das menschliche Sein ist wesentlich durch diese Zweiheit cha-
rakterisiert. Diese Einsicht, die Frank in Die Seele des Menschen be-
gründet, gilt für sein gesamtes Werk. Daß in manchen Formulierun-
gen in diesem frühen Werk die Balance zwischen der Einheit mit dem
Ganzen und der Eigenständigkeit des Einzelnen gefährdet erscheinen
kann, geht auf den Einfluß des Neuplatonismus zurück, der unver-
kennbar ist. Doch gelingt es Frank auch hier, die Differenz zu wahren
ohne die Einheit zu gefährden (und umgekehrt). Die folgenden Ab-
schnitte werden die Ergebnisse der ontophänomenologischen Analy-
se des Seins im Selbstsein, die Frank in den Schriften der Emigrati-
onszeit durchgeführt hat, vorstellen. Zur Reifung hat der Einfluß des
Personalismus, der erst nach der Abfassung der Seele des Menschen
wirksam wurde, maßgeblich beigetragen.

2. Die sich durch sich selbst erschließende Realit�t

Die Begründung des Humanismus – das ist Franks Einsicht seit Be-
ginn seines Denkweges – kann nur auf der Basis einer argumentativ
gesicherten Ontologie erfolgen. Um den verschütteten Zugang zum
Sein freizulegen hat Frank auch Erkenntnisse der Philosophie der
Neuzeit fruchtbar gemacht. Eine besondere Rolle spielte hier die Ent-
deckung der unbezweifelbaren Realität des denkenden Subjekts
durch Descartes. Das eigene Sein oder Bin-Sein als solches steht,

90

Das Sein im Selbstsein

5 Das russische Wort Duch ist mit großem Anfangsbuchstaben geschrieben.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie Descartes gezeigt hatte, dem Subjekt nicht gegenüber als etwas,
auf das sein Denken urteilend gerichtet wäre. Es ist ihm unvermittelt
gegeben und deshalb jedem Zweifel entzogen. Nicht schlußfolgernd
erkennt das Subjekt sein Sein, vielmehr ist das Denken selber die
Selbstenthüllung des Seins des Ich (selbstverständlich kann das eige-
ne Sein, wie alles andere, auch zum Gegenstand des Nachdenkens
gemacht werden). Die unleugbare Realität des denkenden Ich hatte
zuvor schon Augustinus erkannt. Beide hatten eine Realität entdeckt,
die sich prinzipiell von der Objektwirklichkeit unterscheidet: Wir
»haben« diese Realität in der ganz besonderen Weise, »daß wir selbst
sind, was wir haben. Es ist dies eine Realität, die sich durch sich selbst
erschließt, die sich nicht dadurch erschließt, daß ein anderer auf sie
blickt, sondern kraft dessen, daß ihr Sein selbst ein unmittelbares
Sein-für-sich, Selbstdurchsichtigkeit ist« (RM 142).

Descartes hatte freilich die Tragweite seiner Einsicht verkannt,
indem er das Sein des denkenden Ich (die res cogitans) als Substanz
mißverstand, die mit anderen Substanzen die objektive Struktur der
Weltwirklichkeit bildet. Seine Einsicht konnte für Frank nur be-
schränkt wegweisend sein. Das überräumliche unendliche, inhaltlich
nicht bestimmte Sein schrumpfte bei Descartes auf einen »inhalts-
losen Seinspunkt zusammen, dessen Wesen sich darin erschöpft,
Ausgangspunkt des Erkennens zu sein«. Diese Reduktion auf das
»reine«, inhaltslose Erkenntnissubjekt hat, wie Frank bemerkt, viel
Schaden in der neuzeitlichen Philosophie angerichtet, weil sie einen
entpersonalisierten Intellektualismus zur Folge hatte (DU 190–192).
Augustinus aber hatte sich mit der Erfahrung des Selbstseins eine
ganz neue Tiefendimension des Seins eröffnet: das Sein »als unmit-
telbares, für sich selbst seiendes, sich selbst sich erschließendes Le-
ben«. Er hatte in diesem Sein »das ursprüngliche Wesen unseres ei-
genen Seins« erkannt, eine »Realität, welche die Grenzen des ganzen,
vermeintlich alles umfassenden Systems der objektiven Wirklichkeit
überschreitet und letzterer zugrunde liegt«. Diese Realität – das war
die fundamentale Einsicht des Augustinus – ist uns »von innen her
gegeben als der Bodengrund, in dem wir verwurzelt sind und aus
dem wir hervorwachsen« (RM 143).

Immer wieder geht es Frank darum, das naheliegende und des-
halb häufige Mißverständnis zurückzuweisen, das Sein sei irgendwie
doch objektiv gegeben oder könne objektiviert werden. Er verweist
dazu auch auf die Einsicht Kants, daß wir nicht in der gegenständli-
chen Erfahrung der Weltwirklichkeit, sondern erst im sittlichen Le-

91

Die sich durch sich selbst erschließende Realit�t

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben, in dem die Vernunft über die Grenzen der theoretischen Welt-
erkenntnis hinausgeht, zur Realität an sich gelangen. Auch Kants
idealistischen Nachfolgern erschloß sich, indem sie »die Augen der
Seele« (wie Platon gesagt hatte) von außen nach innen wandten, eine
Realität, die »in den lebendigen Tiefen des Selbstbewußtseins ist und
sich äußert« (RM 144).

Es geht also darum, mit der Einsicht, daß das Sein nur in der
»lebendigen Tiefe des Selbstbewußtseins« zu finden ist, den Einwand
zurückzuweisen, das Haben dieser Realität sei doch das Haben von
etwas, das Wissen des Seins sei also nicht unmittelbar, vielmehr ge-
schehe in diesem Wissen doch eine Vergegenständlichung. Was hier
Gegenstand heißen könnte, entgegnet Frank, »befindet sich im Inne-
ren unseres Seelenlebens« und steht uns nicht erkenntnistheoretisch
gegenüber. So sind auch die idealen Formen des Denkens und die
Elemente der Logik, die im Vollzug des Denkens gewußt werden,
eine Realität, die zur Elementarsphäre unseres Denkens selber ge-
hört. Ein anderes Beispiel ist das Wissen, das der Liebende gewinnt,
wenn er sich seiner Liebe bewußt wird, ihre Freuden und Leiden von
innen her erlebt und ihren Sinn zu verstehen sucht; dieses Wissen ist
ein völlig anderes als das Wissen, das jemand gewinnt, der das see-
lische Phänomen seiner Verliebtheit wie einen Gegenstand analy-
siert. Gerade das von Kierkegaard ausgehende Denken habe gezeigt,
daß die Existenz – »das unmittelbare, konkrete Für-sich-Sein des
Menschen – etwas ganz anderes, tieferes und ursprünglicheres ist
als das Seelenleben, das zum Gegenstand objektiver psychologischer
Erkenntnis gemacht wird«. Subjekt und Objekt gehören im Wissen
der eigenen Existenz derselben Seinssphäre an; ihre Unterscheidung
ist hier lediglich »abstrakt« (RM 147). Schließlich ergibt sich die Ein-
sicht, daß nicht alles, was ist, zur gegenständlichen Wirklichkeit ge-
hören kann, auch daraus, daß die Realität des Erkenntnisblicks, der
sich auf diese Wirklichkeit richtet, immer außerhalb ihrer bleibt.

Das Selbstsein des Subjekts, das kein Teil der objektivierbaren
Wirklichkeit ist, darf aber auch nicht, wie Frank gegen Descartes gel-
tend macht, als bloßes Erkenntnissubjekt verstanden werden. Zwar
geht das Erkenntnisstreben aus ihm hervor, doch ist das Selbstsein
mehr als nur dessen punktförmiger Ausgang; es ist etwas »höchst
Komplexes und Inhaltsreiches«. Frank meint sogar, daß das Erkennen
für den ontologischen Charakter des Selbstseins durchaus nicht das
bestimmende Merkmal sei; das Sein des Selbstseins reicht darüber
unendlich hinaus.

92

Das Sein im Selbstsein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Erkenntnisakt selbst zeigt diese Unendlichkeit des unmittel-
baren Selbstseins des Subjekts. Nur das Erkenntnisstreben mit der
entsprechenden Anstrengung kann beim Erkennen dem Subjekt zu-
geschrieben werden. Zweifellos ist es mehr oder weniger anstren-
gend, räumt Frank ein, eine Einsicht zu gewinnen. Doch wo sie ge-
lingt, wird die Evidenz – das Aufleuchten des gesuchten Grundes
oder Zusammenhanges – ungeachtet der vorausgegangenen Mühe
doch als »reine Gabe« erfahren, die dem Ich gleichsam von außen
zuteil wird. Der grammatisch angemessene Ausdruck für die Er-
kenntnis heißt darum »mir leuchtet etwas ein«, »mir ist ein Licht
aufgegangen«, nicht aber »ich erkenne etwas« (DU 192–193). Frank
hat diese Erfahrung mit einem Wort Goethes illustriert, der zu Ecker-
mann bemerkte, »daß alles Denken zum Denken nichts hilft; so daß
die guten Einfälle immer wie freie Kinder Gottes vor uns dastehen
und uns zurufen: da sind wir!«6 Noch nachdrücklicher unterstreicht
die religiöse Erfahrung den Charakter der Erleuchtung, die sich nach
quälenden Zweifeln oder Ungewißheit einstellt: Sie wird »Gnade«
genannt (vgl. RM 210). Aus dieser Eigenart des Erkenntnisvorganges
erklärt sich Franks Charakterisierung des Selbstseins als Dunkel und
als Licht: Es ist sowohl helles Bei-sich-sein, als auch zu erhellendes
Dunkel. Der Wortgebrauch ergibt sich aus Franks Verständnis des
Erkennens als Erleuchtung. Das Ich, das die Einsicht (Evidenz) nicht
als das Resultat der eigenen Anstrengung, sondern als Gabe erfährt,
ist in dieser Hinsicht ein zu erleuchtendes Dunkel. Sofern es aber der
Erleuchtung und damit der Einsicht fähig ist, muß es das Erkennt-
nislicht potentiell in sich haben. Die erkenntnismetaphysische Über-
legung bestätigt die Doppelnatur oder Zweiheit des Menschen: Er ist
mit seinem Leib und seiner Psyche Teil der Weltwirklichkeit, in sei-
nem Selbstsein aber von der Realität als solcher durchdrungen. Die
Erkenntnis ist eine »Gabe«, die das Subjekt von der es durchdringen-
den Realität empfängt (vgl. DU 195).

93

Die sich durch sich selbst erschließende Realit�t

6 Frank hat diesen Satz aus den Gesprächen Goethes mit Eckermann (24. Februar 1824)
in russischer Übersetzung zitiert. Vgl. J. P. Eckermann: Gespräche mit Goethe in den
letzten Jahren seines Lebens. Hrsg. von F. Bergemann. Frankfurt am Main 1997, S. 81.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes geistiges
Leben

Das Sein des Subjekts ist also mehr als nur der Punkt, von dem die
Erkenntnisintentionalität ausgeht. Aber wie kann dieses Mehr cha-
rakterisiert werden? Nicht durch irgendwelche zusätzlichen Inhalte.
Denn es ist ja selber das Enthaltende, das mit dem Enthaltenen zu-
sammenfällt. In ihm ist, wie Descartes exemplarisch aufgewiesen
hatte, der Habende auch das, was er hat. Gerade um dieses »Zusam-
menfallen« zu charakterisieren, spricht Frank vom »unmittelbaren«
Selbstsein.7 Denn im Selbstsein begegnen wir unvermittelt durch das
Denken der »Realität als solcher«. Den Begriff »Selbstbewußtsein«
hält Frank zur Charakterisierung des Selbstseins für wenig geeignet,
weil im Gebrauch dieses Wortes doch die Selbsterkenntnis im Vor-
dergrund steht und so das Selbstsein auf sie beschränkt würde (DU
193–194).

Die geeignetste Kennzeichnung für das Selbstsein als »sich
selbst offenbares Sein« ist Frank zufolge »›Leben‹ in dem ganz ur-
sprünglichen Sinn eines Seins als unmittelbarer Selbsterfahrung, als
Einheit von ›Erleben‹ und ›Erlebtem‹« (DU 195). Man kann dieses
»Leben« nicht von außen beobachten; man hat es als das eigene Bin-
Sein unmittelbar in sich. Es unterscheidet sich deutlich von den Vor-
stellungen und Gefühlen, von der Summe des individuellen Erlebens,
die unsere eher periphere, relativ leicht objektivierbare psychische
»Wirklichkeit« ausmachen. Allerdings: Was wir als »geistiges Le-
ben« erfahren, kann sich vom psychischen nicht so unterscheiden
wie ein »Objekt« vom anderen. Ihr Unterschied ist »nur von innen
her faßbar« wie der zwischen der »Existenz«, die der objektiven Be-
trachtung unzugänglich ist, und der Oberflächenschicht der Eindrük-
ke und Erfahrungen, mit welcher jener »intime Kern des Ich« gleich-
sam von außen umgeben ist. Das geistige Leben ist eine »sich selbst
erschließende, sich selbst gegebene Realität« jenseits der objektiven
Wirklichkeit (DU 197; RM 150). Dem Verdacht, es handle sich bei
diesem »Leben« nur um eine »subjektive« Konstruktion hält Frank
entschieden entgegen, daß es die eigentliche, in gewissem Sinne »pri-
märe Realität« des Subjekts ist (RM 153).

Ganz abwegig wäre es, das lebendige nicht-objektivierbare

94

Das Sein im Selbstsein

7 Der Begriff »Selbstsein« [samobytie] findet sich erst in Das Unergründliche (1939)
und scheint durch Heideggers Wortgebrauch (»Dasein«) inspiriert.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsein oder Bin-Sein – oft auch »Seele« genannt – als eine ir-
gendwie abgeriegelte Sphäre, die im Körper gleichsam eingeschlos-
sen ist, zu denken. Frank kann auch hier an dem Wahrheitsgehalt der
cartesischen Einsicht anknüpfen, daß auf die »Seele« unmittelbar
keine räumliche Bestimmung anwendbar ist (non est extensa); nur
durch die Vermittlung des Leibes, den sie beseelt, ist sie lokalisiert.
Ihr ist eine eigentümliche Unendlichkeit eigen, wie etwas, »das sich
in unermeßliche, bodenlose Tiefen verliert«. Dem Blick des Phäno-
menologen bietet sie sich dar als etwas, das »nach innen hin, in die
Tiefe, […] nirgendwo auf ihr ›Ende‹ [trifft …], im Gegenteil, sie wei-
tet sich aus, indem sie unmerklich in das übergeht und mit dem ver-
schmilzt, was schon nicht mehr ›sie selber‹ ist. Auch wenn sie dabei
das Bewußtsein bewahrt, unterschieden zu sein von dem, was schon
etwas anderes als sie ist und außerhalb ihrer Grenzen liegt, wird doch
gerade in ihrem tiefen Grenzbereich diese Unterscheidung nicht
deutlicher und schärfer, sondern immer undeutlicher und unbe-
stimmter« (RM 155; 159). Die Erfahrung der Grenzenlosigkeit des
eigenen Seins findet Frank bereits bei Heraklit und Aristoteles; in
der Neuzeit begegnet sie in besonderer Weise in der lyrischen Dich-
tung, so bei F. Tjutschew.

Frank wendet sich hiermit ausdrücklich gegen Heidegger, der
zwar anerkennt, daß die innere menschliche Realität (Existenz) von
unüberschaubarer Fülle ist und einem unermeßlichen Universum
gleicht, sie aber doch für in sich verschlossen und endlich hält. In
der Tat geht es hier um die zentrale und alles Übrige beeinflussende
These der Frankschen Metaphysik: Im Selbstsein, dem »sich mir von
innen her offenbarenden Leben«, durchschreiten wir das »Tor«, das
zur Realität als solcher führt. Im Selbstsein begegnen wir nur der
gleichsam nächsten »Schicht« dieser Realität, der »von ihrem eige-
nen Wesen her das Moment des Transzendierens eigen ist«. Ich kann,
so führt Frank diesen Gedanken weiter, »mein eigenes Sein nicht
anders denn als Teil oder Glied des Seins überhaupt, das über dessen
Grenzen hinausgeht, haben« (RM 157).

Derselbe Gedanke, der schon in Der Gegenstand des Wissens die
Grenzenlosigkeit des Seins kenntlich machte, gilt auch für das Selbst-
sein. Auch hier kommt der Negation oder Abgrenzung eine konsti-
tutive Funktion zu. »Jede Grenze setzt jenseits ihrer etwas Begren-
zendes voraus. Grenze ist ein relativer Begriff; sie ist die Scheide
zwischen einem Inhalt und einem anderen, die Linie, die nicht nur
trennt, sondern auch verbindet. […] Ein Übergang und ein Übergang

95

Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes geistiges Leben

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu etwas (das heißt zu einem positiven Inhalt) sind äquivalente Be-
griffe« (GdW 196).

Das Selbstsein ist individuell bestimmt – aber gerade indem es
bestimmt ist, ist es von anderem, letztlich von allem anderen, abge-
grenzt. Das bedeutet jedoch, daß dieses Andere zur Konstitution des
Bestimmten gehört. Das Andere ist als inhaltlich Unbestimmtes in
ihm anwesend. Es zeigt sich, daß das Sein des Subjekts, das »von
innen her sich offenbarende eigene Leben«, nur »als verbunden mit
etwas Anderem, ihm Transzendenten denkbar ist« (RM 156 f.; vgl.
DU 55). Ich habe mein Sein als meines, meine personale Identität,
weil ich auch das Sein habe, von dem ich mich abgrenze – ich habe
es freilich auf andere Weise als mein eigenes, – aber genauso ur-
sprünglich. Durch dieses andere – die nächsten Mitmenschen, die
Geschichte meiner Familie, die Kultur meines Volkes u. s. w. – bin ich,
der ich bin.

Auch hieraus ergibt sich: Was »außerhalb« meiner sich befindet,
begründet und ermöglicht mich in meinem Selbstsein in nicht gerin-
gerem Maße, als das, was zu mir selbst gehört. Ich bin als abgegrenz-
tes Seiendes nur unter Voraussetzung einer übergeordneten inhalt-
lich unbestimmten und deshalb auch unbegrenzten Einheit möglich.
»Indem ich hier mich ›selbst‹ von dem, was ich ›habe‹ (oder was mich
hat) unterscheide, besitze ich doch zugleich alles, was über mich hin-
ausreicht, in der Weise, daß es in mir ist oder daß ich in ihm bin. Und
das bedeutet: Der grundlegende Wesenszug ›meines inneren Seins‹
ist das ihm immanent zugehörige Moment des Transzendierens – die
Teilhabe am Sein jenseits der Grenzen meiner selbst« (RM 159; 161).

Mit der Einsicht, daß im Selbstsein das grenzenlose oder abso-
lute Sein anwesend ist – nicht getrennt, aber auch nicht mit ihm
vermischt –, hat Frank das Fundament für das Verständnis der All-
Einheit ebenso wie der Einheit des Gott-Menschentums erreicht.

4. Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten

Der Satz des Aristoteles »Die Seele ist auf gewisse Weise alles«8 bie-
tet Anlaß, die Beziehung des unmittelbaren Selbstseins zum Sein als
ganzem weiter zu präzisieren und gegen Mißverständnisse abzu-
sichern. In seinem Transzendieren kann das Selbstsein sich auf alles

96

Das Sein im Selbstsein

8 Aristoteles: Über die Seele, III. 8, 431. b. 21.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erstrecken, was möglich ist. Es ist so für sich der Mittelpunkt von
allem. Alles erhält durch die Beziehung auf das Selbst seinen Sinn.
Das Selbst ist »ein unermeßlich-allumfassendes Reich, ein Kosmos
für sich, der seinem Wesen nach grenzenlos ist und alles umfaßt«
(DU 204). Das unmittelbare Selbstsein, das sich als Sein nicht nicht-
seiend denken kann, »hat sich selbst als Absolutes« – aber eben nur,
wie Aristoteles sagt, »auf gewisse Weise«. Denn es unterscheidet sich
von allem anderen, setzt sich diesem entgegen »und hat sich selbst
erst in dieser seiner Absonderung«; es ist dadurch, daß es sich in
seiner Andersheit behauptet. In dieser Selbstbehauptung erfährt es
sich als etwas, das »nur für sich selbst und für niemand anderen ist«.
Zugleich bedarf es aber des anderen, ist auf es angewiesen. Würde es
sein Angewiesensein nicht wahrhaben und sich für das einzige Ab-
solute halten, würde es seinem eigenen Wesen widersprechen. Frank
sieht hierin das Wesen des Bösen (s. u.).

Das Selbstsein ist also eine All-Einheit – aber auf beschränkte
Weise, »nicht die All-Einheit überhaupt, die All-Einheit als solche«;
es besitzt sich als All-Einheit »gerade außerhalb dieser letzten«. Mit
anderen Worten: Das menschliche Selbstsein, das unendlich vieles
umfaßt, ist »das Grenzenlose in der konkreten Form des Begrenzten«
oder »die All-Einheit des Seins als einzelnes« (DU 204).

Indem die All-Einheit das Andere in sich hat, ist sie eine »Ein-
heit von Einheit und Vielheit« und kein nur »kompakter, einheit-
licher Hintergrund« (in dem nach Hegels Wort »alle Katzen grau«
wären). Daraus ergibt sich eine höchst wichtige Folgerung:

Die Einheit durchdringt alle ihre Elemente innerlich so, daß sie
als Ganzes, d. h. in ihrem wahren Wesen, in jedem – im Menschen in
größerem, in einem Ding in geringerem Ausmaß – anwesend ist. So
»hat jeder Punkt des Seins alles übrige außer sich und ist zugleich an
seiner Stelle und auf seine Art das Ganze selbst«. »Es ist von allem
durchdrungen und durchdringt alles« (DU 206; vgl. RM 186). Das
Sein oder die Realität ist darum nicht anders zu denken denn als
antinomische Einheit der Gegensätze. Indem die Einheit in jedem
Punkt anwesend ist, ihn teilhaben läßt an ihrer primären Natur, in
ihrer Eigenschaft des sich selbst genügenden, selbständigen Seins,
wird jeder Punkt des Seins zu einem abgeleiteten Ganzen oder zur
abgeleiteten Einheit. »Die Einheit der Realität bringt in sich selbst die
Vielheit der substanziell seienden partikularen Elemente hervor,
ohne dabei aufzuhören, einfache, ursprüngliche, absolut primäre Ein-
heit zu sein, die über die Grenzen alles Vielen und Partikularen hin-

97

Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgeht« (RM 189). Die Einheit oder das Eine ist immer lebendige
Einheit, die in ihrer Potenz alles mögliche Viele in sich trägt. Gerade
das geistige Leben zeigt sich als lebendige Einheit von Vielem, in der
die Unterschiede und Spannungen zwischen den partikularen Reali-
täten nicht eingeebnet, sondern ermöglicht werden.

5. Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem anderen

Wie sehr für Frank, nach seinem eigenen Bekenntnis, Nikolaus von
Kues zum »Lehrer« geworden ist, zeigt sich in der Ontologie der All-
Einheit. Schon an dieser Stelle der Analyse kann ein Blick auf die
Cusanische Seinslehre zum Verständnis von Franks Begriff der All-
Einheit beitragen.

Das All, so hatte Nikolaus im 2. Buch von De docta ignorantia
ausgeführt, ist eine unendliche Einheit und als solche das Maximum
– aber es ist diese Einheit in der Weise der Kontraktion (Zusammen-
ziehung) zur Bestimmtheit von vielen Einzelnen. Es ist, weil Gott als
die aktual unendliche Einheit von allem Möglichen die in ihm einge-
faltete Seinseinheit ausfaltet. Das All besitzt dadurch unerschöpf-
liche Potentialität (oder potentielle Unendlichkeit). In jedem Einzel-
nen ist es anwesend, aber in kontrahierter Weise als dieses Einzelne:
Nach dem anschaulichen Beispiel des Nikolaus ist das Universum in
der Sonne die Sonne, aber nur die Sonne, im Mond nur der Mond,
also in jedem das jeweilige Bestimmte. In keinem Einzelnen (auch
nicht in deren Summe) ist das Universum voll aktualisiert.9 Das

98

Das Sein im Selbstsein

9 Nikolaus von Kues unterscheidet in De docta ignorantia II, cap. 4, n. 115 die absolute
Washeit [quidditas] eines Dinges von seiner kontrahierten Washeit. Die absolute Was-
heit der Sonne ist dieselbe wie die irgendeines anderen Dinges, denn sie ist das Sein
Gottes, der die absolute Washeit von allem ist. Die kontrahierte Washeit ist dagegen
nichts anderes als die jeweilige Sache selbst. So ist das Universum weder die Sonne oder
der Mond, wohl aber je anders kontrahiert in der Sonne und anders im Mond. Gott aber,
der die vielheitslose Einheit des Seins alles Seienden ist, »ist nicht in der Sonne Sonne
oder im Mond Mond, sondern das, was die Sonne und der Mond ist, ohne Vielheit und
Verschiedenheit«. M. Enders erläutert diesen Cusanischen Gedanken: »Alles endlich
Seiende hat zwei Seinsweisen: Es ist in seiner ewigen innergöttlichen Seinsweise ein
Moment seiner göttlichen Seinsweise und damit wesensidentisch mit dieser; es ist also
in Gott nichts anderes als Gott selbst […], als Verursachtes ist es von seiner göttlichen
Seinsursache verschieden, während es in seiner sachlich ersten, innergöttlichen Seins-
weise gerade nicht von seiner göttlichen Seinsursache verschieden, sondern mit dieser
identisch ist«. M. Enders: Unendlichkeit und All-Einheit. In: M. Thurner: Nicolaus Cu-
sanus zwischen Deutschland und Italien. Berlin (Akademie-Verlag) 2002. S. 426.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heißt: Sofern es im Einzelnen zu dessen Sachgehalt zusammengezo-
gen ist, ist dieses Einzelne, und so jedes Seiende auf seine Weise,
bestimmt durch die Gesamtheit alles übrigen; jede Einzelverwirk-
lichung schließt das Ganze aller Verwirklichungen ein.10 Nikolaus
hat die wechselseitige Durchdringung eines jeden mit jedem auf der
Basis der Einheit des Universums mit der Formel quodlibet in quoli-
bet zusammengefaßt.11 Die absolute Washeit (quidditas) jedes Ein-
zelnen aber ist unmittelbar in Gott; zugleich ist die das Sein verlei-
hende aktuale forma essendi – die göttliche Seinsmacht – auf
beschränkte Weise in jedem.

Das gilt der Sache nach auch für Franks Ontologie: In jedem
Einzelnen ist alles übrige mitenthalten, denn jedes kontrahiert [sži-
maetsja] auf seine Weise die »All-Einheit überhaupt« und ist so mit
allen anderen Kontraktionen innerlich verbunden. Frank hat diese
lebendige Einheit mit einem Wort bezeichnet, das bei Philosophen
des Idealismus geläufig war: »Die konkrete All-Einheit ist ein Gei-
sterreich« [carstvo duchov] (DU 207). Eine Konsequenz daraus, daß
das Einzelne als beschränkte Manifestation des Ganzen mit jedem
anderen Einzelnen »auf gewisse Weise« eins ist, ist die Solidarität
eines jeden mit jedem – auch in der Schuld. Auf dieses Moment ist
noch einzugehen.

Von Gott, dem Urheber und Urgrund der All-Einheit, ist der
Mensch nicht nur unterschieden; er ist ihm auch in einer besonderen
Weise ähnlich. Nach Nikolaus von Kues ist er nicht nur eine Ausfal-
tung der lebendigen aktualen Einheit des Seins, sondern mit seiner
Seele (der mens) auch deren »lebendiges Bild« (viva imago; imago
unitatis). Frank sieht im Moment des Bin – im Sich-selbst-gegen-
über-offenbar-sein – das Moment in der Doppelnatur des Menschen,
das, wie er sagt, die »Verwandtschaft« mit Gott begründet. Zugleich
ist aber jedes Selbstsein durch sein Selbst einzig und sogar in gewis-
sem Sinne »absolut einsam«. Weil es in keiner Beziehung sich restlos
mitzuteilen vermag, bleibt es in seiner Tiefe »unsagbar-stumm in
sich und bei sich selbst« – und muß es bleiben, wie man Franks
Selbsterfahrung wohl aussprechen darf. Auch in dieser Einzigkeit
bis hin zur Einsamkeit ist es dem »schlechthin Einzigen ähnlich und
innerlich verwandt«.

99

Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem anderen

10 Vgl. K. H. Volkmann-Schluck: Nicolaus Cusanus. Die Philosophie im Übergang vom
Mittelalter zur Neuzeit. Frankfurt a.M. (Klostermann) 1957, S. 54.
11 Nikolaus von Kues: De docta ignorantia II, cap. 5, n. 118. Vgl. dazu K. H. Volkmann-
Schluck, a. a.O. S. 53–57.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese in der Gottähnlichkeit gründende letzte Unveräußerlich-
keit bewahrt das unmittelbare Selbstsein vor der Auflösung ins All-
gemeine, wie auch immer dieses beschaffen sein mag. Frank erkennt
diese Gefahr in der Mystik der Upanischaden, sofern in ihr »das
Selbst sich verflüchtigt und nur die Unmittelbarkeit des Seins zu-
rückläßt, die dann gewissermaßen mit der verschmolzenen, grenzen-
losen Einheit des unbedingten Seins überhaupt zusammenfällt« (DU
202). Frank denkt dagegen das Zusammenfallen der Teile mit dem
Ganzen und untereinander im Sinne der Cusanischen coincidentia,
die nicht zu einem Verschmelzen ins konturlose Eine führt, denn die
opposita als solche bleiben in ihr erhalten. Die Idee der Koinzidenz
kann darum in keiner Weise zur ontologischen Rechtfertigung eines
sozialistischen Kollektivismus dienen (vgl. DU 200).

Die All-Einheit des Seins ist, wie ausgeführt, eine lebendige Ein-
heit; kraft ihrer Potentialität drängt sie über sich hinaus. In besonde-
rer Weise gilt das für das unmittelbare Selbstsein. Sein Transzendie-
ren kann in der Hinwendung zur Weltwirklichkeit geschehen; doch
selbst wenn das Transzendieren als erkennende und handelnde An-
eignung der objektiven Wirklichkeit geschieht und von einem Wert-
erfassen begleitet wird, bleibt hier das Subjekt für sich, und sein Stre-
ben nach der »Fülle« bleibt unbefriedigt. Nur die Zuwendung zu
einem Sein, das ihm gleich ist, kann es erfüllen und Befriedigung
gewähren. Frank nennt zwei Weisen, in denen diese Zuwendung ge-
schehen kann: das Transzendieren in ein anderes Bin in der Liebe und
das Transzendieren in die nicht mehr potentielle, sondern aktuale
transsubjektive Tiefe der Realität. In diesem Sich-selbst-Transzen-
dieren, zumal in der Liebe, kann auch das göttliche Du in der Tiefe
der Realität begegnen.

Frank hat auch zum »Existenzialismus« seiner Zeit Stellung ge-
nommen; dieser erkenne von den »zwei Naturen«, die den Menschen
auszeichnen, nur die eine, durch die er Teil der Weltwirklichkeit ist,
und leugne, daß er in der Tiefe seines Wesens auch zur überzeitlichen
alles umfassenden Realität gehört. Frank erwähnt für diese Auffas-
sung namentlich M. Heidegger, man wird aber auch an J.-P. Sartre
denken können. Heidegger hatte in »Sein und Zeit« geschrieben
»Sein ist das transcendens schlechthin«12, doch sein Begriff des Tran-
szendierens unterscheidet sich fundamental von dem Franks, denn es
erreicht nicht das wahrhaft überzeitliche Sein. Frank wirft Heidegger

100

Das Sein im Selbstsein

12 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 1963, S. 11 und 38.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn auch vor, daß er zwar die Fülle der inneren Realität des Men-
schen erkannt habe, aber dieses »Universum« doch »innerhalb der
Grenzen seiner selbst« verbleibe. Zwar existiere für Heidegger die
»Seele« in der Welt gemeinsam mit anderen, doch »von innen her,
für sich selbst, existiert sie nur in sich und befindet sich quasi in
lebenslänglicher Einzelhaft« (RM 156, vgl. 186).

6. Die Realit�t – ein »offenbar Geheimnis«

Die Ontologie der All-Einheit bringt durch die Einsicht in die uner-
schöpfliche Potentialität des Seins und das Durchdrungensein eines
jeden von jedem eine Erfahrung ins helle Bewußtsein, die unaus-
gesprochen schon das alltägliche Leben begleitet.

Auch wenn das Sein inhaltlich nicht bestimmbar ist, so haben
wir doch, obwohl es »stumm, schweigend und unaussprechbar«
bleibt, eine »Anschauung« von ihm, die ein »ursprüngliches Wissen«
ist. Wir erfassen es als »in sich unergründlich« – als ein deutliches,
hell erleuchtetes sichtbares Geheimnis, das nicht dadurch aufhört
Geheimnis zu sein, daß es als solches offen vor uns liegt und von
uns angeschaut wird (DU 82). Im Anschluß an Goethe nennt Frank
das Sein ein »offenes Geheimnis«13 (RM 171).

Weil alles Begreifbare nur durch das unergründliche Sein ist,
hat es auch an dessen Geheimnis Anteil. Mehrfach betont Frank –
gleichsam als Quintessenz seiner Ontologie –, daß kein Wissen defi-
nitiv ist, weil die Realität »immer ›dieses und das andere‹«, d. h. »die
Einheit ihrer selbst mit dem, was ihr gegenübersteht« ist (RM 255).
Die »Allgegenwart des Unergründlichen« hat die Folge, daß »jedes
Ding und jedes Wesen in der Welt mehr und anderes ist als alles,
was wir von ihm wissen und wofür wir es halten – und mehr noch:
Es ist mehr und anderes als alles, was wir jemals von ihm erfahren
können. Und was es eigentlich in all seiner Fülle und Tiefe ist, das
bleibt für uns unfaßbar« (DU 68). Das gilt selbstverständlich auch für

101

Die Realit�t – ein »offenbar Geheimnis«

13 Frank fügt an den russischen Ausdruck javstvennaja tajna in Klammern die deut-
schen Worte »offenes Geheimnis« an. Er bezieht sich dabei wahrscheinlich auf das Ge-
dicht Goethes aus dem »Buch Hafis« im »West-östlichen Divan«, das die Überschrift
»Offenbar Geheimnis« trägt. Möglich ist auch der Bezug auf das Gedicht »Epirrhema«,
aus dem Frank gelegentlich die Verse zitiert: »Nichts ist drinnen, nichts ist draußen: /
Denn was innen, das ist außen«. Die folgenden Verse lauten: »So ergreifet ohne Säum-
nis / Heilig öffentlich Geheimnis«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Menschen: Auch er »ist seinem Wesen nach stets mehr und an-
deres als alles, was wir in ihm als abgeschlossene, sein Wesen kon-
stituierende Bestimmtheit wahrnehmen« (DU 295).

Die Hermeneutik des Wissens hat ihren ontologischen Grund in
dieser Verflochtenheit eines jeden mit jedem, die auf die Einheit im
Sein zurückgeht. »Anfang und Ende jedes einzelnen Phänomens oder
Inhaltes gehören nicht ihm selber, sondern liegen in einem anderen –
letzten Endes im Ganzen als solchen. Gerade deshalb ist jedes beson-
dere Wissen […] ein partielles Wissen des Ganzen« (DU 78).

Frank macht noch auf einen interessanten Aspekt dieser über-
zeitlichen Einheit der Realität aufmerksam. Sie ist die transzenden-
tale Bedingung der Möglichkeit, wissenschaftliche Forschung zu be-
treiben. Deren Gegenstand, die Objektwelt, ist der Erfahrung immer
nur in wechselnden, zeitlich begrenzten Ausschnitten, niemals als
ganze gegeben. Doch als Bedingung jeglichen Forschens setzt der
Wissenschaftler die Wirklichkeit als beständiges zusammenhängen-
des, gesetzmäßiges Ganzes voraus. Dieser Weltzusammenhang ist
jedoch nur unter Voraussetzung der allumfassenden Einheit der Rea-
lität denkbar. Nur unter dieser Voraussetzung kann der Forscher mit
unbedingter Gewißheit annehmen, daß auch jenseits der räumlichen
und zeitlichen Grenzen des von ihm Wahrgenommenen etwas ist,
obgleich er dessen Inhalt nicht kennt. Das bedeutet, daß kraft der
selbstevidenten Gegenwart der überzeitlichen Einheit des Seins »der
Begriff der ›Leere‹, des ›Nichtseins‹ im absoluten Sinn unmöglich ist.
[…] Wenn daher irgendein partikulärer Inhalt in der Zeit verschwin-
det, ist dies nur dadurch möglich, daß er durch irgendeinen anderen
positiven Inhalt ersetzt wird« (RM 166).

Daß jedes Seiende, weil es vom »Transzendenten« durchdrun-
gen ist (DU 324), ein »Geheimnis« birgt, hat die Mehrzahl der zeit-
genössischen Philosophen vergessen. Die Dichter, deren Beruf es ist,
»das Unergründliche und Unsagbare in Worte zu fassen« wissen es.
Frank zitiert aus Rilkes Sonette an Orpheus:

Aber noch ist unser Dasein verzaubert;
an hundert Stellen ist es noch Ursprung.
Ein Spielen von reinen Kräften, die keiner berührt,
der nicht kniet und bewundert.
Worte gehen noch zart am Unsäglichen aus (DU 69).14

102

Das Sein im Selbstsein

14 R. M. Rilke: Die Sonette an Orpheus X.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Die Aktualisierung des Selbstseins

Das menschliche Sein, das als Abgeleitetes-Ursprüngliches auf seine
konkrete Weise am all-einen Sein teilhat, nimmt auch, indem es
über sich hinausstrebt, an dessen Kreativität teil: Es schafft kraft
seines Selbstseins aus sich selbst »den Inhalt seines Seins«. Der
Mensch kann in seiner Aktualität wachsen und so gleichsam realer
werden, weil er immer schon mehr als nur Potentialität ist. Sofern
er sein Strebeziel als »gesollt« erfährt und verwirklicht, tut er, was
die »höchste, transsubjektive Realität« will. Das, »was von uns als
Pflicht gefordert wird«, kann in jedem Lebensbereich erkannt und
realisiert werden. Wir ordnen uns dann dem Willen der Realität
selbst unter, die durch uns »nach Selbstverwirklichung strebt« (s. u.
Kapitel IX). Frank unterstreicht, daß das Gesollte als Verwirklichung
des Selbstseins, nicht nur im eigentlichen sittlichen, sondern auch
im künstlerischen und wissenschaftlichen Tun gefunden werden
kann.

Doch kann es auch ein Streben geben, das ganz in den Grenzen
des eigenen potentiellen und an sich grundlosen Wesens verbleibt
und sich darin erschöpft, Güter zu erwerben und Ziele zu verfolgen,
die durch die eigene Subjektivität charakterisiert sind. Dieses Stre-
ben, so rastlos es auch sein mag, würde die eigene unbestimmte leere
Möglichkeit nie restlos erfüllen können: Wie zahlreich auch die Gü-
ter wären, die jemand in Besitz nehmen könnte, »die Besessenheit
durch das ewig lockende und uns immer entgleitende ›noch und
noch‹« würde den Menschen zu einem sinnlosen Leerlauf verur-
teilen.

Die Teilhabe an der schöpferischen Realität selber realisiert sich
im Rahmen der »objektiven Wirklichkeit«, die uns sowohl in unse-
rem körperlichen als auch psychischen Dasein begrenzt. Doch gibt es
in uns eine Instanz (dem intelligiblen Ich vergleichbar), die den em-
pirischen Existenzbedingungen transzendent ist und als deren »Rich-
ter und Lenker« wirken kann – eben weil in ihr die Realität selber
wirkt (RM 222 ff.). Frank sieht die Daseinsaufgabe des Menschen
letztendlich im freien Mitvollzug des allseitigen Wirkens Gottes (So-
lowjow hatte ihn mit dem Begriff »Theurgie« bezeichnet).

Frank will aus der philosophischen Erkenntnis, wo immer es
möglich ist, auch eine moralische Nutzanwendung ziehen. Hier ist
es ein biblisch-christlicher Gedanke, dessen ontologischen Grund er
sichtbar macht: Der Mensch, der nach der Aktualisierung seiner

103

Die Aktualisierung des Selbstseins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeiten strebt, kann sich selbst dabei aus dem Auge verlieren.
Es nützt ihm nichts, wenn er »die ganze Welt gewinnt, aber an seiner
Seele Schaden leidet«.

104

Das Sein im Selbstsein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84 - am 24.01.2026, 02:16:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-84
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die All-Einheit der menschlichen Seele
	2. Die sich durch sich selbst erschließende Realität
	3. Das unmittelbare Selbstsein ist transzendierendes geistiges Leben
	4. Das Grenzenlose in der Weise des Begrenzten
	5. Das Ganze im Einzelnen und das Einzelne in jedem anderen
	6. Die Realität – ein »offenbar Geheimnis«
	7. Die Aktualisierung des Selbstseins

