Il. Die Religionstheorien des College de Sociologie

Im Jahr 1937 griindet Georges Bataille mit den surrealistischen Autoren Roger
Caillos und Michel Leiris die franzésische Religionsakademie Collége de So-
ciologie, deren Anliegen es ist, die Bedeutung der Religion in der Moderne zu
erforschen. Die religionstheoretischen Uberlegungen beziehen sich primir
auf das Heilige als gesellschaftlich-religiose Kraft. Die ethnologisch inspi-
rierten Arbeiten nehmen die soziale, nationalistische Krise in Europa zum
Anlass, um nach den unbewussten Mechanismen einer Gesellschaft zu fragen,
die das soziale Verhalten unter der Oberfliche von Rationalititen steuern.
Den Collégian geht es darum, eine Sakralsoziologie zu etablieren, die sich an
den Durkheim’schen Religionsthesen orientiert.' Die Religion definiert Emile
Durkheim in seinem Werk »Die elementaren Formen des religiésen Lebens«
als ein System von Glaubensiiberzeugen und Ritualen, die sich im mensch-
lichen Leben im Spannungsfeld zwischen dem »Profanen« und »Sakralen«
konstituieren. Die Primisse von Durkheim basiert auf der Idee, dass sich
durch dieses Spannungsfeld die kohisive Kraft des Religiésen entfaltet, die
menschliche Gemeinschaften stiften und erhalten kann. Allerdings erweitern
Bataille und weitere Autoren diese religionssoziologischen Uberlegungen um
weitere Thesen mithilfe interdisziplinirer Untersuchungen. Die oberste Ziel-
setzung des Collége ist demzufolge, eine Hybridisierung der verschiedenen
Bereiche von Wissenschaft, Kunst, Politik und Soziologie vorzunehmen und
ein ganzheitliches Instrument zur Beschreibung sozialer Wirklichkeiten zu
entwickeln. Die subversive Neuorientierung des College ruft damit ein neues
Wissenschaftsverstindnis hervor, das sich von der klassischen Religionsso-
ziologie unterscheidet.” Stephan Moebius hat als Soziologe und Experte die

1 Vgl. Hollier 2012, S. 20-30.
2 Vgl. Moebius 2018, S. 135f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Geschichte des College de Sociologie im Werk »Die Zauberlehrlinge« aufge-
arbeitet und schreibt, dass die Methode des wissenschaftlichen Prinzips am
Collége vom Ziel gepragt ist,

»sich niemals gegen Elemente abzuschliefRen oder sich zu homogenisieren;
vielmehr geht es um eine stindige, riickhaltlose Uberschreitung in Richtung
heterogener Elemente des Sozialen oder sozialer Sinnsysteme, so dass auch
die Soziologie selbst nicht mehr als identitatslogische oder selbstreferen-
tielle Disziplin begriffen wird. Es sind die Randerscheinungen, die Wider-
spriichlichkeiten oder der Nicht-Sinn sozialer Sinnsysteme, die fiir eine all-
gemeine Wissenschaft interessant werden<.

Die Bestrebung, diese interdisziplinire, surrealistisch-soziologische Denkart
auch in das praktische Leben zu verankern, wird schon im Vorfeld bei poli-
tischen Zusammenschliissen der College-Mitglieder wie dem Contre-Attaque
und Acéphale ersichtlich. Im Jahr 1935 initiieren Georges Bataille und André
Breton eine revolutionir-intellektuelle Bewegung unter dem Namen Contre-
Attaque, um gegen die biirgerliche Moral der Linken und den Faschismus sowie
Nationalismus zu agieren.* Auch die eben erwihnte Zeitschrift Acéphale, die
zusammen mit dem Maler André Masson im darauffolgenden Jahr publiziert
wird, soll die subversive Kraft von selbst gewdhlten Gemeinschaften propagie-
ren. Denn mit Acéphale wird neben der Zeitschrift auch auf praktischer Ebene
eine Gruppe gegriindet, die sich vornimmt, die Grenzen zwischen Religion,
Politik, Kunst und Gesellschaft verschmelzen zu lassen, um den allgemeinen
und nicht separierten Charakter des menschlichen Lebens zu betonen. Ur-
spriinglich als Geheimbund konzipiert, setzt sich die Autorengruppe Acéphale
mit den drei Hauptmitgliedern Bataille, Leiris und Caillois und weiteren wie
Georges Ambrosino und Pierre Klossowski zum Ziel, sakrale Elemente in
Form von Ritualen, Regeln und Weisungen als gemeinschaftsstiftende Kraft
wieder einzuholen, um »wilde« Elemente des Lebens zu regenerieren.® Die
erste Ausgabe von Acéphale trigt den Haupttitel »Die heilige Verschworung«.
Hierin wird vor allem eine Selbstpositionierung der Protagonisten vorgelegt
und laut Stephan Moebius wollen sich die Macher von Acéphale mit dieser
Ankiindigung als Eingeweihte dem »Ideal der Sakralisierung« nihern. Diese

3 Moebius 2018, S.168.
4 Vgl. Moebius 2018, S.16 und S. 239ff.
5 Vgl. Moebius 2018, S.32 und S. 253ff.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

politischen Bemithungen finden schliefflich in der Griindung des Collége
einen wissenschaftstheoretischen Eingang, welcher auch die resignativen An-
teile einer sich selbst als gescheitert ansehenden surrealistischen Bewegung
als Kunstform widerspiegelt. So schreibt Masson an Bataille itber Acéphale:
»Nichts scheint da kiinstlerisch und literarisch, politisch oder wissenschaftlich — etwas
ganz anderes endlich! Als das, was man gewdhnlich zu sehen bekommt.«® Das Projekt
Acéphale soll sich nicht kiinstlerisch, literarisch oder politisch verwirklichen,
sondern jenseits von Einzeldisziplinen das ganz Andere hervorbringen. Die-
sen Anspruch wollen die Colléege-Mitglieder mit einem ganzheitlichen Blick
und ohne Fokussierung auf nur eine Wissenschaftsdisziplin erfiillen. Das
Programm der insgesamt zweieinhalb Jahre dauernden Forschung stellt die
zentralen Thesen und Institutionalisierungsschritte dar. Die Vortragsrei-
hen und Sitzungen geben Einblicke in die Selbstdefinition der Gruppe und
bieten zugleich jede Menge Diskussionsmaterial fiir weiterfithrende Untersu-
chungen im Themenfeld der Religion. Auflerdem werden im Rahmen dieser
Sitzungen auch soziale Beziehungen und die Einbindung weiterer Akteure
wie Alexandre Kojeve, Jean Wahl und Pierre Klossowski geférdert. Maf3geblich
fir die Griindung ist sicherlich auch der zeitgeschichtliche Hintergrund. In
Frankreich wird der Niedergang der »France populaire« (Volksfront unter
Leitung von Leon Blum) in den Jahren 1936-1938 als politisches Ohnmachtser-
eignis des Kommunismus erlebt. Zugleich toben die Biirgerkriege in Spanien,
Deutschland beginnt Osterreich zu annektieren und nicht zuletzt gewin-
nen die politischen Krifte in Europa, der Faschismus und Bolschewismus, an
Macht. Inmitten dieser Zeit und angesichts des Zerfalls demokratisch geschei-
terter Gesellschaften versuchen Bataille und seine Kollegen, diese Phinomene
auflerhalb rationaler und positivistischer Erklirungsmodelle zu untersu-
chen, und fragen umso mehr nach Alternativen, die einen Zusammenhalt
von Gemeinschaften auch fern von homogenen Strukturen zu konstituieren
in der Lage sind. Die Hauptziele des College werden von Moebius wie folgt
zusammengefasst:

»Erstens wollte das Collége de Sociologie mit seiner Sakralsoziologie eine
andere Perspektive der gesellschaftlichen Wirklichkeit aufzeigen. Zweitens
stellte esin Anlehnungan die Untersuchungen primitiver Gesellschaften von
Durkheim, Mauss und Hertz die gemeinschaftsbildende Kraft des Sakralen

6 Hollier 2012, S. 20.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

in den Mittelpunkt seiner Analysen. Bataille und seine Freunde wollten drit-
tens mit Hilfe der Sakralsoziologie die kulturellen Unterschiede zwischen
den Praktiken der fremden Kulturen und der eigenen Kultur aufheben.«

Die gemeinsamen Arbeiten des Collége werden im Laufe ihrer dreijihrigen
Prisentationen zunehmend gesplittet. Die Meinungsverschiedenheiten zwi-
schen Caillois, Leiris und Bataille fithren schlieflich dazu, dass das Collége im
Jahr 1939 aufgeldst wird.

Die Entwicklungen einzelner Religionstheorien und die unterschiedlichen
Positionen sollen in den folgenden Kapiteln dargestellt werden. Zunichst wer-
den die wichtigsten Pramissen der Religionstheorie von Durkheim dargelegt,
da diese den Rahmen fir die Etablierung einer Sakralsoziologie bilden. Die
Thesen von Durkheim sind zwar wichtige Bausteine fir die Entwicklung der
religionstheoretischen Auffassungen des Collége, dennoch wird im Laufe der
Arbeit auch ersichtlich werden, dass die Arbeiten des Collége keine direkte
Fortentwicklung seiner Religionstheorie prisentieren. Bataille entwickelt
eine eigenstindige Theorie, die er als ein Modell der Heterologie schon vor
der Griindung des Collége entwirft. In der Konzeption seines heterologi-
schen Gesellschaftsentwurfs sind die wesentlichen Rahmenbedingungen
und die Forschungsziele einer Sakralsoziologie formuliert, weswegen sie im
Kommenden ebenfalls erldutert werden. Im Anschluss daran wird die ethno-
logische Dimension analysiert, indem das Werk von Marcel Mauss mit dem
Titel »Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs« sowie seine Arbeiten zur
Funktion des Opfers vorgestellt werden. Die ethnologischen Ideen des Collége
referieren im Besonderen auf die Arbeit des Feldforschers Robert Hertz, der
mit seiner Theorie von der Ambiguitit des Heiligen und seinen Forschungen
zu den Phinomenen von »Tod« und »Siinde« in auflerchristlichen Kulturen
Vorschub fir die Entwicklung des sakralsoziologischen Religionsbegriffs leis-
tet. Auch Roger Caillois’ Theorie des Festes mit dem Aspekt der Verausgabung
wird in ihren Grundziigen prisentiert.

1. Die soziologische Dimension - Emile Durkheim

Das Werk »Die elementaren Formen des religiésen Lebens« von Emile Durk-
heim wird im Jahr 1917 veroftentlicht und gilt heute als Standardwerk der Re-

7 Moebius 2006, S. 3256.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

ligionssoziologie. In dieser Schrift erarbeitet Durkheim eine Religionstheo-
rie auf der Basis einer ethnologischen Fallstudie, in der die Lebensgewohn-
heiten und Praktiken der australischen Ureinwohner ausfithrlich dargestellt
sind. Er versucht, anhand der genauen Untersuchung von iltesten menschli-
chen Gemeinschaften die konkrete Realitit von Religionen zu erforschen und
diese auch fiir die Analysen moderner Gesellschaften fruchtbar zu machen.
Durkheim schlief3t aus seinen Untersuchungen, dass der Religion eine sozia-
le und bindende Kraft innewohnt, die Gemeinschaften zusammenschweifien
und stabilisieren kann. So glaubt er, den komplexen Mechanismus religioser
Funktionalisierungen in der Moderne schon in urspriinglicheren Formationen
religiéser Gemeinschaften in vereinfachten Strukturen wiederzufinden. Weit
davon entfernt, die Religion als bloRe geistige Denkprozesse oder Projektio-
nen darzustellen, hebt er die Potenziale hervor, welche sie als Vermittlungs-
ort sozialer Kontrolle bietet. Religionen dienen in seinem Modell als Quelle
der Solidaritit und Identitit. Dariiber hinaus, so Durkheim, stirken sie Mo-
ral und soziale Normen, die in einem Kollektiv gemeinsam geteilt und vertre-
ten werden. Seines Erachtens miissen wissenschaftliche Beschreibungen der
moralischen Realitit von Religion entsprechen und festhalten, was sie wirk-
lich leistet. So wird die Religion nach Durkheim nicht durch einen metaphy-
sischen Transzendenzbezug gekennzeichnet. Eine vertiefende Untersuchung
seines Religionsbegriffs erfolgt nun im Folgenden mit der Wiedergabe seiner
wichtigsten Thesen.

Aus religidsen Uberzeugungen resultierende Handlungen wie Rituale, Ge-
bete oder Praktiken sind die entscheidenden Elemente, die Durkheims Ansicht
nach die Religion charakterisieren. Religiose Handlungen sind also funktio-
naler Natur und erméglichen die Konstitution einer Gemeinschaft itberhaupt
erst. Als wichtig stuft Durkheim noch vor religiosen Handlungen die religiose
Mentalitit ein, die sich in Ideen, Weltbildern oder Anschauungen des Subjekts
und einer Gemeinschaft ausdriicken und den wesentlichen Deutungsrahmen
des menschlichen Lebensraums bestimmen. Den Kern eines religiosen Welt-
bildes sieht Durkheim in der folgenden fundamentalen Idee begriindet:

»Alle bekannten religiésen Uberzeugungen, wie einfach oder komplex sie
auch seien, haben den gleichen Zug: sie setzen eine Klassifizierung der rea-
len oder idealen Dinge, die sich die Menschen vorstellen, in zwei Klassen,
in zwei entgegengesetzte Gattungen voraus, die man im allgemeinen durch

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

19


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

zwei unterschiedliche Ausdriicke bezeichnet hat, ndmlich durch profan und
heilig.«g

Neben der Kategorisierung von profan und heilig nimmt er eine weitere Klas-
sifizierung vor. Zum einen stellt er die Kategorie der religisen Uberzeugun-
gen auf, demgegeniiber verortet er den Bereich der religiésen Handlungen.
Der erste Bereich umfasst alle Vorstellungen, Dogmen und Glaubensinhalte,
die von der Gemeinschaft geteilt werden. Religiose Handlungen sind Ritua-
le und Praktiken. Praktiken entstehen dementsprechend im Spannungsfeld
der Sphiren von »sakral« und »profan«. Sakral ist alles, was von Verboten ge-
schiitzt und isoliert wird. Das Sakrale konstituiert daher den Bereich des Pro-
fanen durch Verbote. Die heiligen und profanen Dinge sind wesentlich fiir die
Konstitution einer religidsen Gemeinschaft, da »religidse Uberzeugungen [...] Vor-
stellungen [sind], die die Natur der heiligen Dinge und ihre Beziehungen ausdriicken,
die sie [...] mit den profanen Dingen halten<’. Die Beziehungen zu heiligen Dingen
bringen Verhaltenserwartungen hervor und zeigen den Mitgliedern des Stam-
mes, »wie[...] [es] sich den heiligen Dingen gegeniiber zu benehmen hat«'°. Es besteht,
so Durkheim, eine strikte Trennung zwischen heilig und profan und er erliu-
tert dazu, dass Rituale vordergriindig dazu dienen, Verwandlungen vom Pro-
fanen zum Heiligen zu durchlaufen:

»Da aber diese Verbindungsaufnahme [zwischen Heilig und Profan] an sich
schon sehr diffizil ist und Vorsichtsmafinahmen und eine mehr oder weni-
ger komplizierte Initiation verlangen, ist sie nur moglich, wann das Profane
seinen spezifischen Charakter verliert, wenn es in einem bestimmten Maf
selber heilig wird. Die beiden Gattungen konnen sich nicht nihern und zu
gleicher Zeit ihre eigene Natur bewahren.«"

Die Unterscheidung zwischen heilig und profan ist notwendige, aber nicht
hinreichende Voraussetzung fiur die Entwicklung der Religion. Dariiber
hinaus sind auch die daraus abgeleiteten religidsen Uberzeugungen und
Handlungen nétig, um eine Gemeinschaft zu konstituieren. Aus diesen
Uberlegungen kommt Durkheim zur folgenden Definition:

Durkheim 2007, S. 61-62.
Durkheim 2007, S. 67.

10  Ebd.

1 Durkheim 2007, S. 66—67.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

»Eine Religion ist ein solidarisches System von Uberzeugungen und Prakti-
ken, die sich auf heilige, d.h. abgesonderte und verbotene Dinge, Uberzeu-
gungen und Praktiken beziehen, die in einer und derselben moralischen Ge-
meinschaft, die man Kirche nennt, alle vereint, die ihr angehéren.«'?

Seine terminologische Verwendung der »Kirche« als Generalbegriff fiir alle
Formen religioser Systeme ist zunichst einmal problematisch, weil die Kir-
che ein spezifisches Merkmal der christlichen Religionsgeschichte darstellt.
Doch Durkheim verwendet die Terminologie »Kirche«, um die Ausmafie der
Kohisionskraft religioser Beziehungen zu illustrieren. Er veranschaulicht
damit, wie religiose Beziehungen sich in den Spannungsfeldern von profan
und sakral gestalten und wie dadurch ein starkes Kollektivbewusstsein in-
nerhalb der Gemeinschaft erzeugt wird. Dieses Bewusstsein, so Durkheim,
materialisiert sich dann zu einem religiésen Kérper. Daraus schlussfolgert er,
dass Religionen materialisierte und soziale Tatsachen sind.

Far Durkheim ist der einheitsstiftende Aspekt der Religion der eigentliche
Katalysator fiir jede Art von Gemeinschaftsformation. Das Funktionieren ei-
nes allgemein sozialen Lebens hingt maf3geblich davon ab, inwieweit Gemein-
schaften eine gemeinsame Realitit, ein gemeinsames Bewusstsein schaffen.
Fiir die Religionssoziologie ist es daher wichtig, den Unterschied zwischen ei-
nem kollektiven Bewusstsein und der individuellen Psyche zu erkennen:

»Zweifellos kann keine kollektive Erscheinung entstehen, wenn kein Ein-
zelbewufStsein vorhanden ist; doch ist diese notwendige Bedingung allein
nicht ausreichend. Die einzelnen Psychen missen noch assoziiert, kom-
biniert und in einer bestimmten Art kombiniert sein; das soziale Leben
resultiert also aus dieser Kombination und kann nur aus ihr erklart werden.
Indem sie zusammentreten, sich durchdringen und verschmelzen, bringen
die individuellen Psychen ein neues, wenn man will psychisches Wesen
hervor, das jedoch eine psychische Individualitit neuer Art darstellt. [..]
Die Gruppe denkt, fithlt und handelt ganz anders, als es ihre Glieder tun
wiirden, wiren sie isoliert.«'®

Die Gesellschaft zeichnet sich also durch ein eigenes Wesen mit eigenem Wirk-
lichkeitsbereich aus, das sich von einem individuellen Bewusstsein streng un-
terscheidet. Daraus bezieht Durkheim seine Hauptthese, dass Religion eine

12 Durkheim 2007, S. 74.
13 Durkheim 1984, S.187.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

2


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

»eminent soziale Angelegenheit<* ist. Die kollektive Kraft erschafft eine Mach-
terfahrung, die das Subjekt nun in sich selbst als eine autoritative Kraft an-
erkennt:

»Aber von dem Augenblick an, als man erkannt hatte, daR iiber dem Indi-
viduum die Gesellschaft steht und daf$ sie kein nominales und vernunfter-
dachtes Wesen ist, sondern ein System von handelnden Kriften, wurde eine
neue Art moglich, den Menschen zu erklaren. Um ihm seine wesentlichen
Attribute zu erhalten, braucht man ihn jetzt nicht mehr aufderhalb der Er-
fahrung anzusiedeln.«'

Die Erfahrung des Subjekts bildet die Schnittstelle zwischen dem Selbst
und dem Kollektiv. Doch diese Kollektiverfahrung ist eine eigentiimliche und
spezifische Form von Erfahrung, die sich zu anderen Erfahrungen deutlich ab-
grenzt. Durkheim bezeichnet diese Erfahrungsweise als Efferveszenz, die man
aus dem franzdsischen Verb ableitend als »aufschiumen« oder »sprudeln«
tibersetzt. Im Deutschen ist das Wort »Erregung« oder »Girung« anstelle von
Efferveszenz zu finden. Die Efferveszenz als genuine Erfahrungsqualitit steht
Durkheims Erachtens gegeniiber der Alltagserfahrung und gewinnt erst durch
diese Polaritit an Kraft und Spannung. Am Beispiel der Totemgesellschaft
der Australier skizziert er die zwei Grundzustinde wie folgt: In der profanen
Phase beschiftigen sich die Stammesangehdérigen mit 6konomischen Titig-
keiten. In dieser Zeitperiode werden sie nur als Einzelpersonen angetroffen,
weil der Stamm durch die Arbeit voneinander getrennt ist. Die heilige Phase
dagegen ist von einer Verdichtung und Versammlung des Stamms gepragt.
Die Ansammlung zu feierlichen Ereignissen gestalten sich genau entgegen-
gesetzt: Nun geht es darum, Gemeinsamkeit zu erleben. Dabei »wirkt aber die
Ansammlung allein schon wie ein besonders michtiges Reizmittel. Sind die Individuen
einmal versammelt, so entlidt sich auf Grund dieses Tatbestands eine Art Elektrizitit,
die sie rasch in einen Zustand auflerordentlicher Errequng versetzt<'®. Die Phase
des Zusammentreffens von einzelnen Stammesangehérigen wird von auf-
schiumenden Leidenschaften und entfesselten Gefiihlsausbriichen begleitet
und »[...] so geschieht es, dafs [...] [der Teilnehmer] sich in eine fremde, villig andere
Welt versetzt glaubt, [...] in eine Umwelt voller intensiver Krifte, die ihn iiberfluten

14 Durkheim 2007, S. 25.
15 Durkheim 2007, S. 653.
16  Durkheim 2007, S.320.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

und verwandeln<’. Durkheim beschreibt in dieser vorangegangen Sequenz
anschaulich die Zeremonie »corrobori«’®, ein Ritual aus der australischen To-
temgemeinschaft. In dieser traditionellen Zeremonie wird bis heute durch
Tanz, Musik, Gesang und wilde Kérperrhythmik eine Kommunikation zur
Anderswelt aufgenommen, um die Fruchtbarkeit der Tier- und Pflanzenwelt
aufrechtzuerhalten. Nach Durkheim wird dieses Ritual fiir die Entstehung
eines Totemtiers als ein Symbol fiir das Kollektive und Heilige gebraucht: »Nun
ist das Totem die Fahne des Clans. Es ist nur natiirlich, dafS sich die Eindriicke, die der
Clan [im Kollektiverleben] im BewufStsein jedes einzelnen erweckt, [...] viel mehr mit der
Idee des Totems als mit der Idee des Clans verbinden.«" Durkheim setzt voraus, dass
die Clanangehoérigen kein Bewusstsein davon haben, wie sehr die duflerlichen
Eindriicke durch Tanze und rituelle Gesinge gemeinschaftliche Krifte freiset-
zen und wie sehr sie davon beeinflusst werden. So glaubt der Clanangehorige,
dass diese aufderordentlichen Gefithlserregungen durch das Totem verursacht
werden. Solche ekstatischen Gruppengefiihle sind fiir Durkheim per se eine
grundlegende Selbsterfahrung des Kollektivs.

Dariiber hinaus beschreibt er die Ekstase als normative Wirklichkeit. Er
beschildert die aufierordentliche Erregung, die sich wihrend eines Rituals ge-
fuhlsmifiig entwickelt, als eine Machterfahrung, die sich vom alltdglichen Er-
leben unterscheidet. In einem ekstatischen Zustand fiihlt sich der Ritualteil-
nehmer dazu gezwungen, ganz anders zu handeln und zu denken. Diese ek-
statische Gegenwelt ist fiir Durkheim keine belanglose und selbsterzeugte Be-
findlichkeitseinbildung. Dieses »Delirium«, in dem sich der erregte Mensch be-
findet, ist »wohl begriindet [Hervorhebung im Original]«.*® In diesem Zusammen-
hang spricht Durkheim von einer moralischen Macht. Moralisch ist die Kraft
der Efferveszenz deswegen, weil sie die wichtige Funktion erfillt, die Gemein-
schaft nicht nur zu erleben, sondern sie als wichtige Gréf3e auch im individu-
ellen Leben zu stirken und zu stabilisieren. Die Eigenheit dieser moralischen
Krafteinwirkung ist es, »den menschlichen Geist nur dann beriihren zu kinnen, wenn
sie ihn aufSer sich bringen, wenn sie ihn in einen Zustand versetzen, den man Eksta-
se nennen kann [d.h. ek = aus; stasis = das Stehen; Entriickung; Verziickung] [...]J«**.
Zugleich hebt er die gewaltige Intensitit dieser Zustinde hervor und macht

17 Durkheim 2007, S. 324.
18 Durkheim 2007, S. 320.
19 Durkheim 2007, S. 326-327.
20  Durkheim 2007, S. 335.
21 Durkheim 2007, S. 336.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

23


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 Gl N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

deutlich, warum sie nur in kurzen Momenten und rauschhaften Augenblicken
erlebt werden kénnen. Daraus resultiert die folgende Uberzeugung:

»Wenn man mit Delirium jenen Zustand bezeichnet, bei dem der Geist den
unmittelbaren Gegebenheiten die sinnhafte Intuition hinzufiigt und seine
Gefiihle und Eindriicke in die Dinge projiziert, dann gibt es vielleicht kei-
ne kollektiven Vorstellungen, die in diesem Sinn nicht Rauschzustande wa-
ren.«*?

Das ekstatische Gefiithl verbleibt daher nicht im personlichen Erfahrungsraum
des Einzelnen, sondern potenziert und verallgemeinert sich im Spiegelbild der
Teilnehmer: »Jedes ausgedriickte Gefiihl hallt ohne Widerstand in dem BewufStsein ei-
nes jeden wider. Jedes BewufStsein findet sein Echo in den anderen. Der erste Anstof3
vergrofSert sich auf solche Weise immer mehr, wie eine Lawine [...J«.** Die Monotonie
und die Tragheit des 6konomischen Lebens werden im Zusammenkommen im
Ritual durch die ekstatische Aufwallung der Gruppe aufgehoben. Nun treten
anstelle der Zerstreuung und Langeweile des Alltags Erregungsgefiihle durch
Kollektivverschmelzen ein. Durkheim resiimiert, dass »in diesem girenden so-
zialen Milieu und aus dieser Garung selbst [...] die veligidse Idee geboren [wird]«<**.

Durkheim unterscheidet zwischen positiven Riten, die das Heilige feiern
oder verehren, und negativen Riten, die das Heilige mit Tabus ummauern. Die
negativen Riten erfordern Verbote und Entsagungen, die den Bereich des Hei-
ligen vor der Berithrung mit dem Profanen schiitzen. Negative Riten bringen
beispielsweise Formen der Askese und des Selbstverzichts hervor. In diesen
Verzichterfahrungen werden Zustinde des Leidens und Schmerzes erlebt,
die die Entsagenden heiligen. Die Heiligung geschieht iiber den siegreichen
Selbstverlust der eigenen Natur, weil dadurch die profanen Bediirfnisse und
Interessen geopfert bzw. iiberwunden werden. Auch die Opfergaben zihlen
zu diesem negativen Bereich des Ritus:

»Der Schmerz ist das Zeichen, daf gewisse Bindungen, die [..] [den Glau-
bigen] an die profane Welt ketten, gebrochen sind. Er beweist, daf sich
der Mensch zum Teil von ihr befreit hat und dafd er folglich zu Recht als
ein Instrument der Befreiung betrachtet wird. [...] Er ist stirker als die Na-
tur, weil er sie zum Schweigen gebracht hat. Im Ubrigen hat diese Tugend

22 Ebd.
23 Durkheim 2007, S. 320.
24 Durkheim 2007, S. 324.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

nicht etwa nur einen dsthetischen Wert. Das ganze religiose Leben setzt sie
voraus. Opfer und Gaben gehen nicht ohne Entbehrungen, die dem Glau-
bigen schmerzlich sind. [..] [Um] [...] [den Gottern] in seinem Leben den
Platz einzurdumen, der ihnen zusteht, mufl man seine profanen Interessen
opfern.<®®

Die antagonistische Trennung von heilig und profan ist zwingend notwen-
dig, denn beide Bereiche kénnen vom Menschen nicht zugleich bedient wer-
den. Fiir das Erleben des Heiligen ist stets das Opfer des Profanen gefordert,
denn zu gewaltig ist die heilige Sphire, um mit dem Profanen gleichzuzie-
hen. »Wir kinnen nicht zur gleichen Zeit villig eins mit uns selbst und unseren Inter-
essen sein; vollig der Kollektivitit verpflichtet und vollig unserem Egoismus. Es han-
delt sich hier um zwei BewufStseinszustinde, die sich auf zwei gegensitzliche Pole rich-
ten«®®, erklart Durkheim und veranschaulicht den steten Kampf des Menschen
in seiner Dualitdt. Dabei sieht er zwischen der Welt des Profanen und Heili-
gen einen »Abgrund«*’, der durch die Efferveszenz machtvoll erfahren wird. So
werden das Heilige und die einheitsstiftende Efferveszenz als gewaltvoll asso-
ziiert. Daher beschreibt er sie als ansteckende Kraft des Heiligen, die in der
Lage ist, unbegrenzt Menschen und Dinge gleichermafien zu vereinnahmen.
Soistes fitr Durkheim evident, dass eine Gemeinschaft die heilige und profane
Welt »voneinander entfernt« und »zwischen ihnen gewissermafien ein Vakuum« her-
stellt.”® Denn »[dJie aufierordentliche Ansteckung des Heiligen verpflichtet zu dieser
Vorsicht«*®. Das Heilige entwickelt diese erobernde Kraft im spezifischen Er-
fahrungsraum des Subjekts selbst, weil »die religidsen Krifte keinen festen Ort ha-
ben«®°. Wegen der ungebundenen Beweglichkeit des Heiligen »diirfen sich diese
beiden Lebensbereiche im BewufStsein der Menschen nicht vermischen«<®*. Neben den
Verboten sind auch die positiven Riten ein Mittel, um die Gewaltfihigkeit des
Heiligen zu kanalisieren. Entfesselte, kollektive Krifte im Rahmen eines Festes
stirken das Solidarititsgefithl der Gruppe:

25  Durkheim 2007, S. 464.
26  Durkheim 2007, S. 466.
27  Durkheim 2007, S. 467.
28  Durkheim 2007, S. 468.
29 Ebd.

30  Durkheim 2007, S. 475.
31 Durkheim 2007, S. 470.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

25


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

»Denn der Mensch kann keinen Verkehr mit den heiligen Wesen haben,
wenn er nicht die Schranken (berschreitet, die ihn gewdhnlich von ihnen
getrennt halten. [..] Die gewdhnlichste ist, den Ubergang behutsam zu
tun und den Glaubigen nur langsam und gradweise in den Kreis der heili-
gen Dinge einzufithren. Auf diese Weise fragmentiert und abgeschwacht,
verletzt das Sakrileg das religiése Bewufdtsein nicht mit Gewalt.«*

Gerade das Opfer als Zentrum eines festlichen Rituals symbolisiert die zwie-
spaltige Natur des Heiligen: Zum einen dient es dazu, das profane Verbot des
Tétens zu itberschreiten, zum anderen das gewaltvolle Toten selbst als Heili-
gungsmittel fiir die Stiftung von kollektiven Gefithlen zu potenzieren. So illus-
triert auch der nichste Schritt im Tétungsritus, nimlich das Essen des Opfer-
tieres, die aufderordentliche Heiligungsfihigkeit. Denn die Esser erhalten ei-
nen Teil von der heiligen Kraft des Opfertieres. Diese Schilderung Durkheims
soll anzeigen, dass das Heilige im religisen Denken der Stimme trotz des To-
des seine Vollstindigkeit nicht einbiif3t: »Wenn sich ein heiliges Wesen teilt, bleibt
es sich in jedem seiner Teile vollig gleich. [...] Im religiosen Denken gilt der Teil fiir das
Ganze. Es hat die gleichen Krifte und die gleiche Wirkung.«** Dieses Absolutheits-
denken ist fiir Durkheim auch in der Moderne beobachtbar. Als Beispiel dafiir
zieht er die Fahne als modern-religioses Symbol heran, um das Totalititsden-
ken des Heiligen zu illustrieren: »Da der Teil fiir das Ganze steht, ruft auch er die
Gefiihle hervor, die das Ganze hervorruft. Das einfache Stiick einer Fahne steht fiir das
Vaterland wie die Fahne selber; es ist also genauso und im gleichen Grad heilig.<**

Die Beschreibung des gesamten sozialen Lebens entspringt in Durkheims
Analysen den Kategorisierungen des Bewusstseins. So zihlen alle Begriffe,
die gesellschaftlich allgemein anerkannt und verwendet werden, als Werke
der Kollektivitit.> Durkheim vertritt die Uberzeugung, dass Begriffe die
Ergebnisse des kollektiven Bewusstseins prisentieren. Begriffe und Katego-
rien bilden also die gelebte Wirklichkeit von Gemeinschaften ab und stellen
keine willkiirlichen Konstruktionen dar: »Die Kategorien jedoch sind wnicht dazu
da, einzig und allein auf den sozialen Bereich angewendet zu werden; sie beziehen sich
auf die ganze Wirklichkeit.«*® Von entscheidender Bedeutung fiir die Erfahrung

32 Durkheim 2007, S. 497.

33  Durkheim 2007, S. 339.

34  Durkheim 2007, S. 340.

35  Vgl. Durkheim 2007, S. 643.
36  Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

einer ganzen Wirklichkeit ist fir Durkheim daher die allgemeine, den indivi-
duellen Horizont tiberschreitende Erfahrung, die seiner Auffassung nach von
allen Individuen in der gleichen Weise erlebt wird.’” Dementsprechend sind
die kollektiven Erfahrungen bestindiger als individuelle, weil im kollektiven
Erfahrungsfeld »Ereignissen von geniigender Schwere« die besondere Aufgabe
zukommt, »den geistigen Unterbau einer Gesellschaft zu beeinflussen«.®® So be-
hauptet Durkheim letztlich, dass »das religiose Leben die herausragende Form und
gewissermafSen der konzentrierte Ausdruck des gesamten kollektiven Lebens<* ist. In
der Moderne, so schlussfolgert er, ist die Moral die Folge dieser elementaren,
religiosen Konstitutionskrafte: »Wenn die Religion alles, was in der Gesellschaft
wesentlich ist, hervorgebracht hat, dann deshalb, weil die Idee der Gesellschaft die
Seele der Religion ist. Die religidsen Krifte sind also menschliche Krifte, moralische
Krifte.«*°

Die Religion oder die religiosen Krifte speisen sich Durkheims Ansicht
nach aus dem Zusammenspiel von Erfahrung und Objektivierung. Die wahre
Bedeutung der Religion zeigt sich als nicht sichtbarer, ideeller Uberbau der
materiellen Seite der Religion. Das Zustandekommen von materiellen Formen
erklirt Durkheim damit, dass Subjekte der Umwelt ausgesetzt sind und der
physischen Realitit nicht entfliehen kénnen. Deswegen neigen sie dazu, die
eigenen Empfindungen und Ideen an materielle Dinge zu fixieren. Da die
religiose Erfahrung der Kollektivitit als tiberwiltigende Kraft empfunden
wird, versuchen Subjekte, dieses itberragende Gefiihl an ein Objekt zu heften.
Diese Fixation macht ein Ding erst heilig.* Solche Objektivierungsversuche
fordern seines Erachtens die Bildung von Idealen. Die materielle Seite ist
eine Art Gedichtnis fiir empfundene Gefiihle, die diese in Erinnerung halten.
Ideale sind nicht nur eine Hypostasierung eines erwiinschten Zustandes,
sondern bilden einen wirklichen Teil der Gesellschaft ab. Durkheim setzt also
voraus, dass »eine Gesellschaft [...] [auch] von der 1dee, die sie sich von sich selbst
macht«** besteht. Er glaubt sogar, dass nur aus dem religiosen Denken heraus
sich menschheitsgeschichtlich innovative Ideenkonzepte iiber Natur und

37  Vgl. Durkheim 2007, S. 644.
38  Durkheim 2007, S. 635.

39  Durkheim 2007, S. 614.

40  Ebd.

41 Vgl. Durkheim 2007, S. 339.
42 Durkheim 2007, S. 619.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

27


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 Gl N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Kultur entwickeln kénnen. Diese zeigen sich in der Moderne in der Gestalt

weiterentwickelter Denksysteme wie der Wissenschaft und der Philosophie:

»Es gibt keine Religion, die nicht zugleich eine Kosmologie ist und eine Spe-
kulation tiber das Gottliche. Wenn die Philosophie und die Wissenschaften
aus der Religion entstanden sind, so darum, weil die Religion selbst zuerst
Wissenschaft und Philosophie gewesen ist. Man hat aber weniger gesehen,
daR die Religion sich nicht darauf beschrankt hat, den vorher ausgebildeten
menschlichen Geist mit einer bestimmten Anzahl von Ideen zu bereichern;
sie hat dazu beigetragen, ihn iiberhaupt zu bilden.«*

Am Ende seines Werkes stellt Durkheim die Frage, warum der Mensch tiber-

hauptinder Lageist, den Widerspruch zwischen heilig und profan zu erfassen:

»Kann man behaupten, daR es zwei antagonistische Welten gibt, an denen
wir in gleicher Weise teilhaben: die Welt der Materie und der Sinn auf der
einen Seite und die Welt der reinen und unpersénlichen Vernunft auf der
anderen? Aber damit haben wir [sic!] Frage nur mit anderen Worten wieder-
holt; denn es handelt sich ja gerade darum zu wissen, warum wir nebenein-
ander diese beiden Existenzen fithren miissen. Warum bleiben diese bei-
den Welten, die sich anscheinend widersprechen, nicht getrennt, und was
zwingt sie, sich gegenseitig, trotz ihres Antagonismus, zu durchdringen?«**

Seine Antwort lautet: »Mit einem Wort: in uns ist Unpersonliches, weil Soziales in

uns ist, und weil das soziale Leben gleichzeitig Vorstellungen und Praktiken umfaf3t,

dehnt sich diese Unpersonlichkeit ganz natiirlich auf die Ideen wie auf die Akte aus.«*

Im letzten Absatz seines Werkes lisst er aber tiefsinnig eine letzte Frage of-

fen: »Ehe man [...] [zum] Ende kommt, mufS man wenigstens untersuchen, ob das, was

im Individuum das Individuum iiberschreitet, von dieser iiberindividuellen Wirklichkeit

kommt oder in der Erfahrung, namlich in der Gesellschaft, gegeben ist.«*® Spiegelt die

tiberindividuelle Erfahrung nur die gesellschaftliche Erfahrung wider? Oder

reflektiert sie womdglich eine iiberindividuell-kosmische Wirklichkeit?

43
44
45
46

Durkheim 2007, S. 24.
Durkheim 2007, S. 652.
Ebd.

Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

2. Die sakralsoziologische Dimension - Georges Bataille

Auch wenn Bataille mit Durkheim die Religion in ihrer sozialen Dimension mit
Bezug auf das Sakrale erforscht und nach den Konstitutionsbedingungen von
Gemeinschaften fragt, argumentiert er mit einer eigenen Theorie der Hete-
rologie gegen die Homogenisierungsthese Durkheims. Bataille bestreitet die
Durkheim’sche Vorstellung, dass das Sakrale durch die Erzeugung von Nor-
men ein homogenes Bewusstsein stiftet. Mit seiner sakralsoziologischen Kon-
zeption will Bataille eine Analyse auch jener Randbereiche einfithren, die fir
gewohnlich aus dem Bewusstsein einer Gesellschaft abgesondert werden. Im
Mittelpunkt seiner Uberlegungen stehen daher nicht die Normen als stabili-
sierende Faktoren von Gemeinschaften, sondern die heteronomen und unbe-
wussten Realititen, die durch die Phinomene von Tod und Gewalt reprisen-
tiert sind. Mit dem Konzept der Heterologie will er ein systematisches Wis-
sen entwickeln, das die unbewussten Anteile einer Gesellschaft genauso in den
Blick nimmt wie die bewussten:

»Darum ist es im Hinblick auf die genannten Méglichkeiten notwendig, ein
systematisches Wissen zu entwickeln, das es erlaubt, die affektiven sozialen
Reaktionen, die den Uberbau durchzucken, vorauszusehen—vielleicht sogar,
bis zu einem gewissen Grad, frei iiber sie zu verfiigen. Ein systematisches
Wissen (iber die sozialen Bewegungen der Anziehung und der AbstoRung
erweist sich schlicht als Waffe, [..] die [...] zdh auf die Befreiung menschli-
chen Lebens hinarbeite[t].«*’

Zur Erfassung und Beschreibung des Sakralen fokussiert sich Bataille, wie im
obigen Zitat aus dem Jahr 1933 angekiindigt, auf die sakralen Bewegungen der
Anziehung und Abstofung und konkretisiert darin den Hauptuntersuchungs-
gegenstand seiner Heterologie. Das Wissen iiber die sozialen Bewegungen des
Sakralen soll Perspektiven auf die heteronomen Aspekte eréffnen:

»Mit anderen Worten, mein Versuch unterstellt, dafd es moglich ist, etwas
aufzudecken, was unbewuft war, und dafd dieses Unbewufite per definitio-
nem auflerhalb des Zugriffs der phanomenologischen Beschreibung liegt:
Es war unmoglich, anders als mit Methoden wissenschaftlicher Art zu ihm

47 Bataille 1978, S. 42f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

29


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

zu gelangen. Diese Methoden sind wohlbekannt: Es handelt sich um die So-
ziologie der Primitiven und die Psychoanalyse [...].«*®

Mit der Heranziehung der Psychoanalyse beabsichtigt Bataille nicht nur die
positivistisch-objektive Wissenschaft der Soziologie um das Feld des Unbe-
wussten zu erweitern. Zugleich méchte er darauf hinaus, dhnlich wie Durk-
heim, die Subjektivitit von Erfahrungen als objektive Messdaten zu verifizie-
ren. Die modernen, objektiven Wissenschaften des Geistes sind seines Erach-
tens nicht nur als Methoden und Forschungsinstrumente, sondern als Lebens-
instrumente zu sehen. Ein Lebensinstrument verweist auf die gelebte Erfah-
rung selbst, aus der sich objektive Daten allgemein ableiten.* Die Phinome-
nologie des Geistes von Hegel ist fir Bataille solch ein Anniherungsversuch
an eine Wissenschaft, die das »Herz unserer Existenz«<*°am Ubergang vom Un-
bewussten zum Bewussten als fundamentale Negativitit des Seins erkennt.
Er betont aber die Subjektivitit des Hegel'schen Werks und erklirt, dass es
dem Auflenstehenden nicht méglich sein wird, die hinter der philosophischen
Abschrift stehende gelebte Erfahrung des Subjekts Hegel zu erschlief3en. Da-
her verfolgt er das Ziel, die subjektive Wissenschaft Hegels um eine objekti-
ve Methode zu erweitern. Zu diesen objektiven Forschungsmethoden zihlt er
die Soziologie und Psychologie, die in der Lage sind, »mit beachtlicher Prizisi-
on wahrzunehmen und vorzustellen, was dem bewuSten Geist heterogen bleibt und des-
halb im Hegelschen Geist nur von aufSen her wahrnehmbar und vorstellbar ist«’'. Was
dem Subjekt verschlossen bleibt, ist aus dem objektiven Blickwinkel einseh-
bar, was der Objektivitit nicht zuginglich ist, ist wiederum die im Subjekt ge-
lebte Erfahrung. Bataille bezieht seine neueren Daten aus der Soziologie und
Psychologie, um auch, »verschiedene Regionen des Geistes« zu erforschen, die eine
»formelle Heterogenitit« behaupten.” Die franzésische Soziologie und Psycho-
analyse mit ihren Erkenntnissen zur Theorie des Sakralen und Profanen und
ihre Einblicke in die Beziehungen zwischen dem Unbewussten und Bewuss-
ten erdffnen seiner Einschitzung nach einen Forschungsrahmen, der »Hegel
vollig fremd ist«*®, da Hegel den Geist weitestgehend homogen darstellt. Trotz-

48  Hollier 2012, S. 134-135.

49  Vgl. Hollier 2012, S. 136, Fuflnote 5.
50 Hollier 2012, S.136-137.

51 Hollier 2012, S.138.

52 Ebd.

53  Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

dem behilt er die essenzielle Erkenntnis der Hegel'schen Negativitit als Le-
bensinstrument in seiner eigenen Theorie bei, die er aber um die Aspekte des
Heterogenen erweitert. Um die Interpretationstechniken der Psychoanalyse
als objektive Leistung hervorzubringen, ist es nach Bataille erst mal nétig, als
Sakralsoziologe die Wahrnehmungsposition des Psychoanalytikers anzuneh-
men, in der ungewéhnliche Erfahrungen nicht mehr nur als bewusste Artiku-
lationen, sondern auch als verdringte Dimensionen bewertet werden. Letzt-
lich steht fir Bataille fest, dass das Sakrale zweifellos einen »enge[n] Zusammen-
hang zwischen der AbstofSung, dem Abscheu, und dem, was in der Psychoanalyse Ver-
dringung heifSt«<*, aufweist. Der Sakralisierungsprozess gestaltet sich demge-
mif aufeiner unbewussten Ebene, sodass das Wirken sakral-repulsiver Krifte
sich nicht nur aus dem bewussten Erleben heraus verstehen lisst. Der sakrale
Kern bezieht seine volle Wirkkraft sogar nur durch die rational nicht einhol-
bare Kluft des Unbewussten. Daher geht Bataille im Vergleich zu Durkheim
nicht davon aus, dass Rationalisierungsprozesse als bewusste Vorginge Sakra-
lisierungsprozesse sind. Seines Erachtens werden sakrale Elemente nur in Af-
fekten wahrgenommen. Daher werden im Zuge der Rationalisierung eben je-
ne unbewusst-affektiven Elemente nicht rationalisiert, sondern abgesondert.
Die Verfemungen von unbewusst abstofRenden Anteilen der Wirklichkeit sind
seines Erachtens der heimliche sakral-soziale Kern jeder Gemeinschaft und
Gesellschaft. In den Spuren Durkheims bleibend behilt das Heilige bei Ba-
taille zwar seinen sozialen Charakter, seine solidarisierende Gestaltungskraft
vollzieht das Heilige aber nicht durch ein sozial-verbindliches Regelwerk. Das
Heilige istin Batailles Konzeption ein Vermittler, der iiber die Krifte der Anzie-
hung und Abstof3ung verschiedenartige Elemente miteinander in Verbindung
bringt. Die Prinzipien von Attraktion und Repulsion gelten fiir alle Formen von
Gemeinschaften. So lautet eine erste Definition der Sakralsoziologie wie folgt:

»In der Tat ist die Sakralsoziologie fiir uns nicht einfach ein Teil der Sozio-
logie, wie es zum Beispiel die Religionssoziologie ist, mit der sie leicht ver-
wechselt wird. Die Sakralsoziologie |dRt sich als Untersuchung nicht der nur
religiése Institutionen, sondern der Gesamtheit der kommuniellen Bewe-
gung der Gesellschaft auffassen: So betrachtet sie unter anderem die Macht
und die Armee als Gegenstinde, die in ihren Bereich fallen, sowie (iberhaupt
samtliche menschlichen Aktivititen — Wissenschaften, Kiinste und Techni-

54  Hollier 2012, S.144.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

3


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

ken —, insofern sie einen vergemeinschaftenden Wert im aktiven Sinne des
Wortes haben, das heiflt, insofern sie einheitsstiftend sind.«>

Die einheitsstiftende Funktion des Heiligen vollzieht sich durch die absto-
B3ende Seite, d.h. als Gewaltprinzip. Die sakralen Phinomene verkorpern sich
in machtvollen Institutionen, die konkret die unerwiinschten und gewalt-
vollen Elemente der Gesellschaft iiberwachen. Krankenhiuser, Gefingnisse,
Armeen und die Polizei garantieren als abstof’ende Gewaltprinzipien den
Zusammenhalt der arbeitenden, profanen Gesellschaft. Dariiber hinaus
birgt eine Gesellschaft mehrere Gemeinschaften in sich, die jeweils eigene
identititsstiftende Merkmale hervorbringen. Bataille fragt sich daher, wie
diese unterschiedlichen Subgruppierungen in einer itbergeordneten Grup-
pe existieren konnen, ohne das Ganze der Gesellschaft briichig werden zu
lassen.*® Es muss eine Art Anziehung zwischen den verschiedenen Gruppen
zum Ganzen geben, so Bataille. In menschlichen Gesellschaften sind es die
abstofRenden Krifte, die die unterschiedlichen Gruppen zusammenziehen.
Daher gilt fiir den sakralsoziologischen Ansatz, anhand solcher magnetischen
Kriftespiele das Feld der sakralen Bewegungen zu beobachten. Zu Batailles
wichtigsten Beobachtungen zihlt das Zusammenspiel von Homogenitit und
Heterogenitit. Heterogene Elemente sind diejenigen, die durch die Homoge-
nitit eines gesellschaftlichen Bewusstseins ausgeschlossen werden. Folglich
ist »die produktive, [...] niitzliche Gesellschaft«<*” Basis der sozialen Homogenitit.
Fir das homogene Bewusstsein gilt nur das als wertvoll, was im Sinne des
gesellschaftlichen Systems erwiinscht und erwartet wird. Sozial vermittelte
Werte unterliegen diesem kollektiven Bewusstsein, sodass sich Universalisie-
rungen von Anspriichen unter der Bedingung des Utilitaristischen gestalten.
Dagegen gibt es aber auch immer eine Welt des Heterogenen, die sich durch
ein niitzliches Bewusstsein nicht einholen lisst. Sie bewahrt all jene Elemente
auf, die die homogene Ordnung abst6f3t. Bataille zihlt hierzu einige Beispiele
auf, die in einer modernen Gesellschaft abgestofien werden:

»Es sind dies die Ausscheidungen des menschlichen Koérpers oder analoge
Stoffe (Abfall, Gewiirm etc.); Kérperteile, Personen, Worte oder Handlun-
gen, die einen ansteckenden erotischen Wert haben; diverse unbewufste

55  Hollier 2012, S. 43.
56  Vgl. Hollier 2012, S. 53—54.
57  Bataille 1978, S.10.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

Prozesse wie Traume und Neurosen; die zahlreichen sozialen Elemente oder
Formen, die von der homogenen Seite nicht assimiliert werden kénnen: die
Masse, das Militar, bestehend aus Aristokraten und Lumpenproletariern,
alle Arten von gewalttdtigen oder renitenten Individuen (Verriickte, Auf-
rithrer, Dichter etc.).«*

So werden heterogene Elemente in einer homogenen Gesellschaft span-
nungsgeladener, je mehr sie verfemt werden. Bataille behauptet also, dass
das homogene Bewusstsein sich von den heterogenen Elementen nicht be-
freien, sondern sie nur verdringen kann. Doch Verdringungen intensivieren
die Beziehungen zum Abgestofienen nur und lassen sie umso attraktiver
fiir bestimmte andere heterogene Gruppen werden: »Die heterogenen Elemen-
te provozieren affektive Reaktionen von unterschiedlicher Intensitit [...]. Anziehung
und AbstofSung wechseln einander ab, jeder Gegenstand der AbstofSung kann unter
bestimmten Umstinden zum Gegenstand der Anziehung werden und umgekehrt.«*°
Mit diesem Heterologiemodell stellt Bataille daher auch eine interessan-
te, soziologische These auf, die besagt, dass menschliche Gemeinschaften
und Gruppen sich nicht, wie Durkheim es nahelegt, primir tiber geteilte
Wertvorstellungen solidarisieren, sondern iiber geteilte Abscheu. Durkheims
Auffassung von der Religion als gemeinschaftsstiftende Kraft stellt im Grunde
eine Homogenisierungsthese vor. Batailles Sakralsoziologie dagegen zeigt
auf, dass nicht die Homogenisierung des kollektiven Bewusstseins, sondern
die Krifte der Anziehung und Abstofung sozialen Zusammenhalt stiften.
Einleuchtend zeigt dies Bataille auch mit seinen Analysen zu urspriinglichen
Verbotssystemen, die von menschlichen Gemeinschaften schon in der pald-
ontologischen Zeit etabliert werden. Die frithesten Zeugnisse der Menschheit
belegen, dass empfundene Abscheulichkeiten wie der Kontakt mit Leichen
und Blut oder sexuelle Ausschweifungen die ersten Verbote griinden liefRen.
So waren sich die frithen Menschen schon intuitiv einig, bestimmte Phino-
mene aus dem kollektiv geteilten Lebensraum abzusondern. Die Einigkeit der
Gruppe gestaltet sich daher iiber einen sozial-abstoflenden Kern. Zugleich
bildet dieses Abstoflungszentrum ein Anziehungszentrum fiir Gleichab-
gestoflene. Durch diese magnetischen Beziehungsverhiltnisse, so Bataille,
lassen sich auch grofRere Gesellschaften zusammenbhalten, weil in ihr kleinere
Gruppen mit verschiedenen Interessen zusammen existieren kdnnen, solange

58  Bataille1978, S.17.
59  Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

33


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

eine generelle Aversion gegen bestimmte Phinomene wie Gewalt und Tod
geteilt wird. Das Heterogene als Abfallerscheinung wird, ganz im Gegensatz
zu zivilisierten Gesellschaften, in den archaischen Ritualen und Praktiken
noch verehrt und in Verbindung mit dem Sakralen gebracht. Das Heterogene
fungiert, erkldrt Bataille, in indigenen Stammeskulturen als das Unbewuss-
te des Mythischen: »Es ist leicht zu einzusehen, dafd die Erkenntnisstruktur einer
heterogenen [Hervorhebung im Original] Realitit als solcher sich im mythischen Den-
ken der Primitiven und in den Traumvorstellungen wiederfindet: sie ist identisch mit der
Struktur des Unbewuf3ten [Hervorhebung im Original] [...].«*® Das Sakrale ist in der
préhistorischen Zeit also ein wesentlicher Bestandteil des irdischen Lebens
und beinhaltet zwei gegensitzliche Bereiche. Die unreine Seite des Sakralen
bezieht sich auf die linke Seite. Darunter fallen die Abfallerscheinungen und
die abstoflungswiirdigen Elemente. Die rechte Seite dagegen ist die erhabene
Seite, die in Verbindung mit der spirituellen Geisterwelt steht. In der Moderne
degradiert sich die linke Seite zum reinen Abfall und verliert ihre sakrale Wer-
tigkeit.® Doch im Gegenzug dazu schafft sie neue heterogene Elemente, die
im urspriinglichen Sinne nicht mehr als sakral gelten kénnen. Das spezifisch
Religiés-Sakrale des Heterogenen in der Friihzeit zu bestimmen®, gestaltet
sich Batailles Auffassung nach sehr schwierig, weil die Differenzierung durch
Homogenisierung, wie sie in der Moderne durch die Rationalisierung und
Verwissenschaftlichung zustande kommt, nicht gegeben war. So erlauben
erst gegenwirtige Forschungen, niher zu bestimmen, erdrtert er, wie sich
die affektiven Beziehungen zu Heterogenem konkret gestalten, weil nicht
nur die Beschreibungen der Wissenschaft sich differenziert haben, sondern
auch die zu beschreibenden Gegenstinde in einer sich individualisierenden
Gesellschaft. Da das Sakrale als Krafterscheinung trotz der Differenzierung
nicht als Gegenstand beobachtbar ist, soll die sakralsoziologische Forschung
die sozialen Bewegungen einer Gesellschaft in den Blick nehmen. Fiir die
Sakralsoziologie ist es relevant, den Unterschied zwischen individuellen und
kollektiven Bewegungen zu unterscheiden, weil »die Gesellschaft als ein Feld von
Kriiften [zu sehen ist] [...], die uns zwar nachweislich durchstrimen, die aber jedenfalls
aufSerhalb der Bediirfnisse und des bewufSten Willens jedes Einzelnen liegen«<®. Batail-
le problematisiert die Ziele der klassischen Soziologie, eine Gesamtanalyse der

60 Bataille1978, S.18.

61 Vgl Bataille 1978, S. 20.
62 Vgl Bataille1978, S. 31.
63  Hollier 2012, S. 215-216.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

Gesellschaft aus der Sicht einer einzelnen Perspektive ergriinden zu wollen.
Da diese Gesamtbewegung eine eigene Dynamik hat, die sich nicht durch den
Willen des Einzelnen ermessen lisst, ist die »einzig folgerichtige Untersuchung
der Gesellschaft diejenige, die deren Gesamtbewegung in den Mittelpunkt riickt<®.
Die Sakralsoziologie hat ihm zufolge daher die Aufgabe, aus der Perspektive
der Gesellschaft selbst auf das Soziale zu blicken. Denn betrachtet man das
Verhiltnis von Individuum zur Masse andersherum, legt Bataille dar, so ist
der Einzelne in der Masse »erbarmungslos unwichtig wie ein Haar<«*. Doch wie
lisst sich eine Gesamtbewegung dann erforschen, wenn sie nicht lokalisierbar
ist? Seines Erachtens lisst sich die Untersuchungsperspektive auf die Gesamt-
bewegung einer Gesellschaft in der folgenden Frage eroffnen: »Befinden wir
uns gegenwdrtig in einer Phase der Zu- oder Abnahme der Bewegung, die die Menschen
zusammenbringt?«®® Anhand der Beobachtungen von sich zusammenschlie-
Renden Bewegungen lassen sich die Zustinde der Gesellschaft ablesen, weil
sie einen Einblick in die Intensititen von sakralen Kriften eroffnen. Fiir seinen
eigenen Zeithintergrund nimmt Bataille eine geringe Intensitit von sozia-
len Gesamtbewegungen wahr. Anstelle von kohidsiven Bewegungen treten
dissoziative Krifte ein, die als Zerfallsprozesse den Gesamtzusammenhang
des Sakralen zerreifien. Bataille vermerkt: Dissoziative Bewegungen werden
immer »in dem Maf3e [stirker], wie die Gesamtbewegung an Intensitit abnimmi, [...]
und die individuelle und vor allem die funktionale [...] Bewegung [...] [erstarkt]<*’. Die
Ablosung vom Feld der Gesamtheit des Sakralen verlagert also die Handlungs-
krifte der Individuen in das »Gravitationsfeld von funktionalen Bewegungen«. So
gewinnt die »Niitzlichkeit [...] immer mehr die Oberhand iiber die Existenz, [so]daf3
die Existenz sich unterordnet und langsam versklavt«®. Im Gegensatz zu Durkheim
geht Bataille also nicht davon aus, dass die Rationalisierung und Funktionali-
sierung des Individuums in Form von Arbeit einen bindenden Effekt auf die
Gemeinschaft ausiibt oder gar die religiése Sakralfunktion ersetzt. Die Bin-
dungsleistungen des Sakralen werden in der Industrialisierung viel eher durch
Funktionsbeziehungen kiinstlich aufrechterhalten. Der moderne Mensch, so
Bataille, ist nun dem »Endzweck menschlicher Titigkeiten<*® untergeordnet. Das

64 Hollier 2012, S. 217.
65 Hollier 2012, S. 218.
66  Hollier2012, S. 221.
67 Hollier2012, S. 223.
68  Hollier2012, S. 224.
69 Hollier 2012, S. 225.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

35


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

arbeitende Subjekt beugt sich nur mehr seiner Funktion und vergisst dariiber
hinaus seine intime Teilhabe am Leben, das zu keinem Zweck aufSerhalb
seiner selbst dienlich ist: »Mit anderen Worten, sie vertauschen die Funktion mit der
Existenz.«’® Damit entgleitet Bataille zufolge die gesamte Lebensdynamik der
Menschen ins »Reich der Okonomie: [...] ins Reich der Knechtschaft<™. Er folgert
daraus, dass das Subjekt sich auf diese Weise zwar aus den Zwingen des
Sozialen befreit, aber damit in die Zwinge funktioneller Bewegungen gerit.
Die Gleichsetzung von Existenz und Funktion hat zur Folge, dass die Indivi-
duen »vor der Sorge um das Schicksal, um den Tod und um die Tragodie<’* bewahrt
werden, weil die sozialen Spannungen von Zwingen aufgelockert sind. Aber
das Aufgehen in der »funktionalen Aktivitit«” narkotisiert und immunisiert
das Subjekt gegen diese tragischen Elemente des menschlichen Lebens, die
nicht einfach verschwunden sind. Seines Erachtens werden heterogene und
erschiitternde Lebensphinomene wie der Tod und das Tragische nicht mehr
gemeinschaftlich gemeistert, wie einst, als das Opfer und der Tod auf feier-
lich-zeremonielle Weise kollektiv-psychologisch verarbeitet wurden. Die Welt
der Arbeit hat mit der Ausblendung des Tragischen eine »Leere« hinterlassen,
die mit der fiir die Moderne typischen »Depression« gefillt wird, in der das
»Verkiimmern jeder tiefen Existenz«voll in Kraft getreten ist.” So ist die moderne
Gesellschaft davon geprigt, eine Welt der Arbeit als »Funktion-in-Existenz«’
zu verwandeln. Bataille geht es bei der sakralsoziologischen Forschung insge-
samt also nicht nur darum, soziologisch gewonnene Daten auf die Moderne
anzuwenden, sondern auch, zu bestimmen, in welchem Verhiltnis das »Spiel
sakraler Krifte<® das gesellschaftliche Leben prigt.

Das Heilige ist nach Bataille nicht nur fiir das gesellschaftliche Leben im
gesamten, sondern auch fiir das menschliche Bewusstsein im Einzelnen ein
signifikanter Gestaltungsfaktor. Diesen Unterschied verdeutlicht er mit dem
Vergleich zwischen tierischen und menschlichen Gemeinschaften: In der Tier-
welt prigt die unmittelbare und einfache Attraktion die Aktivititen des tieri-
schen Lebens. Doch fiir das menschliche Leben ist die Attraktion stets vermit-

70  Ebd.
71 Ebd.
72 Ebd.
73 Ebd.

74 Hollier 2012, S. 226.
75  Hollier 2012, S. 227.
76  Hollier 2012, S. 229.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

telt, und zwar durch den abstoflenden Kern. Die Repulsion ist das Mittel, das
erst Anziehung schafft.”” Den Unterschied zwischen tierischer und menschli-
cher Gemeinschaftsbildung erklirt er folgendermafRen:

»[..] Aber eine Gesellschaft, besonders jene der Tiere, ist kein offenes, un-
bestimmtes Aggregat: sie ist ein definiertes Ganzes, das nicht weniger auf
der gegenseitigen Interattraktion ihrer Mitglieder beruht wie auf der Inter-
repulsion von Individuen gleicher Natur, die aber unterschiedlichen Einhei-
ten angehdren. Der Fehler von Rabaud hat auch diesen Vorteil: er hilft, die
Essenz der sozialen Tatsache zu bestimmen.«”®

In dieser Notiz verdeutlicht er seine Kritik am Verstindnis des Sozialbegriffs
des Zoologen Etienne Rabauds, welcher soziale Phinomene in Tier- und
Menschenwelt gleichsetzt. Die soziale Einheit der menschlichen Existenz
wird zwar auch durch anziehende Krifte gestaltet, jedoch ist die menschliche
Gesellschaft wegen der repulsiv vermittelten Anziehung auch einer offenen
und unbestimmten Bewegung unterworfen, nicht einer geschlossenen wie
in der Tierwelt. In diesem Sinne kann er auch die These Roger Caillois’, dass
Menschen und die Insekten einen Teil der gleichen Natur ausmachen nicht
teilen.” Gegen seinen Monismus vertritt Bataille einen Dualismus zwischen
tierischem und menschlichem Begehren. Menschliche Gemeinschaften zeich-
nen sich im Unterschied zu den tierischen dadurch aus, dass sie das Kollektiv
subjektivieren. Um Kollektivierungsprozesse zu verwirklichen, sind mensch-
liche Gemeinschaften auf die Wirkkrifte von sakralen Kernen angewiesen.
Sakrale Kernzentren umfassen einen Komplex von Orten, Gegenstinden und
Praktiken, die eine vermittelnde Funktion haben und sich einer einfachen
Anziehungslogik, wie sie in der Tierwelt vorkommt, entziehen:

»Es handelt sich um eine Gesamtheit von Gegenstianden, Orten, Glaubens-
vorstellungen, Personen und Praktiken, die sakralen Charakter besitzen; all
diese Gegenstinde, Orte, Glaubensvorstellungen, Personen und Praktiken
gehoren eigentiimlich einer Gruppe und keiner anderen an. Wahrend in die
nichtmenschliche soziale Existenz nichts eingeht, was die unmittelbare In-

77 Hollier 2012, S. 119-120.
78  Bataille1988a, S. 65 [Ubersetzung].
79  Vgl. Hollier 2012, S. 82f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

37


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

terattraktion merklich (iberschritte, erscheint dieser sakrale Kern im Herzen
der menschlichen Strebungen als ein eigentiimliches [...] Gebilde.«&°

Auch am Beispiel der klassischen Anordnung von Dorfstrukturen, wie sie in
Frankreich und generell in Europa zu finden sind, versucht Bataille, diese spe-
zifisch menschliche Beziehung zum Sakralen und Profanen in den sozial-or-
ganisierten Strukturen einer Gesellschaft zu entdecken und anhand derer die
ambivalente Funktionslogik des Sakralen deutlich zu machen.

Die Dorfstruktur als Vorginger der Stadtstruktur enthilt, so Bataille, eine
interessante Organisation von verschiedenen Bauten, die je nach Bedeutungs-
gehalt in einem bestimmten Verhaltnis zueinander angeordnet sind. Fiir ge-
wohnlich befindet sich in jedem europiischen Dorf eine Kirche, die das sozia-
le Zentrum einer Stadt ist. In der Nihe der Kirche befinden sich meist eine
Altstadt und ein Markeplatz, die das 6konomische Treiben um die Kirche her-
um zentrifugieren. Dariiber hinaus ist die Kirche nicht nur architektonisch,
sondern auch symbolisch der sakrale Kern. Religiose Symbole, christliche Ar-
tefakte sowie kunstvolle Fenster, Wande und Verzierungen laden die Kirche
mit sakraler Bedeutung auf. Daher stellt, erliutert er weiter, eine aufwendig
gebaute, prachtvolle Kirche eine »Konzentration« des Stadtbilds her. Gleich-
zeitig beeindruckt die Konzentration der Kirche auch von ihrer abstofRenden
Seite: Traditionell werden in alten Kirchen noch die eingemauerten Gebeine
von Heiligen bewahrt, die Kilte und Stille der Kirchenhallen bewahren die ge-
heimnisvolle Atmosphire. Folglich bildet sie als Ort der heiligen Ruhe auch
konzentrisch den Gegenpunkt zu betriebsamen Dorf- und Marktatmosphi-
re.® Das Beispiel der klassischen Dorfstruktur demonstriert nach Bataille also
eine wichtige Manifestation des Heiligen: Die Kirche im Zentrum der Stadt
erfullt die doppelpolige Funktion des Ambivalent-Sakralen, die sozialen Be-
ziehungen durch Anziehung und Abstofung zu konstituieren. Fiir Bataille ist
das Sakrale aber keine fixe Manifestation, weil es als ein bewegliches und aus-
tauschbares Element in verschiedenen menschlichen Gemeinschaften jeweils
unter anderen Materialen Ausdruck findet. Doch die Funktion bleibt in allen
Fillen dieselbe, nimlich durch Spannung zwischen Anziehung und AbstofRung
das soziale Band unter den Menschen zu festigen. Viel wichtiger als das Ob-
jekt ist fiir ihn also die Konzentration, die das Sakrale durch diese Spannung
erzeugt: »Man kann sogar allgemein zeigen, dafd die gerichtete Bewegung wichtiger ist

80 Hollier 2012, S.118-119.
81  Vgl. Hollier 2012, S.139.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

als ihr jeweiliges Objekt, das sich dndern kann, ohne daf3 sich die Natur der Bewegung
verindert. Erginzen kann man hichstens noch, daf3 es eine Tendenz zur Konzentration
geben mugfl, zur Bildung wenigstens eines Hauptkerns.«**

Die Ambiguitit des Sakralen findet aber nicht nur einen Ausdruck in der
Anordnung von profanen und heiligen Bauten. Vordergriindig duf3ert sie sich
im Bewusstsein des Menschen als Transformationsvorgang. Es geht darum,
so Bataille, die beiden Seiten des Heiligen, die niedere, abstoflende und die
erhabene, anziehende Seite im menschlichen Bewusstsein zu vereinen. Da-
beivollzieht sich dieser Vorgang nie als Synthese, sondern als Transformation.
Die Transformation von affektiven Gefithlsspannungen erfolgt mithilfe des sa-
kralen Objekts. In dieser Eigenschaft fungiert es als Schaltstelle menschlicher
Wahrnehmungsordnungen, die die Beziehungen der Subjekte zu den konflik-
tiven Phanomenen des Lebens lenken:

»Die Turbulenz [der eklatantesten Spannung des Lebens] zeigt sich vorallem
im Zentrum der individualisierten Ensembles, die sie bildet. Und sie setzt
sich sekundar in den peripheren Formen der Verausgabung fort, wenn die
Menschen auf einem Umweg zusammen Gber die (heimtiickischen) Repra-
sentationen des Todes lachen oder wenn sie erotisch zueinander getrieben
werden von Bildern, die gleichsam offene Wunden des Lebens sind.«®

Als vertiefendes Beispiel fiir die Demonstration der Funktion des Sakralen als
Anziehungs- und Abstoflungspunkt steht fiir Bataille das affektive Lachen. Das
Lachen als typisch menschliches Verhalten stellt einen vorrationalen Impuls
dar, der als sakrale Kraft dort ausbricht, wo der Augenblick mit einer prekiren
Thematik verbunden ist. Wo Worte fehlen und das Rationale die Vielschichtig-
keit eines Moments nicht einfangen kann, da tiberschreitet das affektive La-
chen die diskursive Sprache. Bataille exemplifiziert diese Situation an einem
Midchen, das unangemessen mit einem Lachen auf die Todesnachrichten von
Bekannten reagiert.®* Dieses affektive Lachen des Midchens charakterisiert er
als ein verfehltes Lachen und stellt die Frage in den Raum, wie es moglich ist,
dass eine Bestiirzung in ein Lachen miindet und warum eine depressive Nach-
richt zu einer grofRen Spannungsdifferenz zwischen dem Objekt und dem La-
chenden fithrt.* Die Verkehrung zwischen einem vermeintlich negativen und

82  Hollier 2012, S.141-142.

83  Hollier 2012, S.149.

84  Vgl. Hollier 2012, S.121.

85  Vgl. Hollier 2012, S.126-129.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

39


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

positiven Gefiihl lisst ihn weiter forschen: »Genau an dieser Stelle miissen wir uns
nach der Existenz des sakvalen Kerns fragen, um den herum sich das frohliche Stromen
der menschlichen Kommunikation zusammensetzt.<*® So beschreibt er die Kommu-
nikation des verfehlten Lachens als die aktive Funktion des Sakralen, bei der
der »depressive Inhalt [...] in ein Objekt iiberschwenglicher Begeisterung« iibertragen
und »die Transformation des linken Sakvalen in rechtes Sakrales<®” eingeleitet wird.
Dieses aberwitzige, tragische Verhalten des Mddchens symbolisiert fiir Batail-
le die transformatorische Wirkung des Sakralen.

Das Lachen hat fiir Bataille aber zunichst zwei Formen: Das unmit-
telbare Lachen bezeichnet er als einen Ausdruck reiner Freude und roher
Energie, dhnlich der Freude bei Kleinkindern.® Die Kommunikation durch
unvermitteltes Lachen wird also ohne Sprachverstindnis und Rationalitit
vollzogen. Entsprechend setzt das Lachen eines Kleinkindes auch eine an-
steckende Freude bei Erwachsenen frei. Diese ansteckende, kommunikative
Ebene ist fiir Bataille die Rohform jeder anderen Art von Kommunikation
und sie geht seines Erachtens auch nie verloren, obwohl sie im Alltiglichen
iiber die verbale Sprache verdeckt wird. Bei der zweiten Form, dem vermit-
telten Lachen, kompliziert sich die Kommunikation, weil sich in ihm zwei
Ebenen des Kommunikativen verweben. Die affektive Lachhandlung stellt
eine Spannweite zwischen zwei unvereinbaren Gegensitzen her, so dass es
beim Nicht-aufrechterhalten-konnen des Gegensitzlichen zu einer Auflésung
dieser Spannung kommt. Das Midchen, das iiber den Tod eines anderen
lacht, reagiert daher unangemessen, weil es die Spannung zwischen sozial-
gelernter Verhaltenserwartung und affektiver Reaktion auf den Tod aufzuls-
sen versucht. Ihr affektives Lachen gewinnt daher nur vor dem Hintergrund
dieser gegensitzlich ausgearteten Spannung einen sakral-transformierenden
Charakter. Der Tod fungiert in diesem Fall als vermittelnder Kern des sozial-
affektiven Lachens:

»Wenn sich in eine kommunikative Bewegung der Uberschwenglichkeit und
der allgemeinen Freude ein terminus medius, ein vermittelnder Begriff ein-
mischt, der an der Natur des Todes teilhat, so nurin dem Mafie, wie der diis-
tere repulsive Kern, um den die ganze Erregung kreist, aus der Kategorie Tod

86 Ebd.
87  Ebd.
88  Vgl. Hollier 2012, S.125.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

das Prinzip des Lebens, aus dem Todesfall das Prinzip der (ibersprudelnden
Lebendigkeit gemacht hat.<®

Die transformierende Kraft des Heiligen im menschlichen Bewusstsein verar-
beitet die zwei Seiten des Heiligen, indem durch Verlust die Spannung aufge-
16st wird. Der Tod ist fiir Bataille das Gravitationszentrum allen Lebens, das
als abstofiender Anziehungspunkt das soziale Leben der Menschen regelt. Der
Tod symbolisiert fiir Bataille gewissermafien alle Formen des Verlustes, die
sich auf Funktionen beziehen: Das obige Beispiel vom Midchen, das bei To-
desnachrichten lachen muss, zeigt ja einen funktionalen Selbstverlust an, weil
dieses Verhalten den sozial gelernten Rahmen iiberschreitet. Der Tod als nicht
intelligibles Phinomen ist also ein entfunktionalisierendes Element, das sich
im menschlichen Bewusstsein durch das Aussetzen von funktional-sozialen
Verhaltensschemen zeigt.

3. Die ethnologische Dimension - Marcel Mauss

Marcel Mauss leistet mit seinem Werk »Die Gabe: Form und Funktion des Aus-
tauschs in archaischen Gesellschaften« aus dem Jahr 1924 einen soziowissen-
schaftlichen Beitrag zur Frage, wie die Okonomie des menschlichen Lebens
in ihren urspriinglicheren Formen gestaltet ist. Zu den wichtigsten Anthro-
pologen der Entdeckung der Schenkokonomie in archaischen Gemeinschaf-
ten zahlt Bronislaw Malinowski, der mit seinem Werk »Argonauten des west-
lichen Pazifiks« auf das Kula-Ritual des Tausches in melanesischen Stimmen
aufmerksam macht. Mauss bezieht sich in seiner Studie zur Gabe auf die Prak-
tiken dieser melanesisch-polynesischen Stimme und untersucht auflerdem
diejenigen der nordamerikanischen indianischen Stammeskulturen, in denen
das System der Gabe kultureller Bestandteil ist.

Zu Beginn seines Werkes definiert Mauss die Gabe als eine Institution,
unter der er nicht nur den »Austausch von Giitern, Reichtiimern und Produk-
ten<*° subsumiert, sondern auch den Austausch von »Héflichkeiten, Festessen,
Rituale[n], Militirdienste[n], Frauen, Kinder[n], Tinze[n], Feste[n] [...]<’". Dieser

89  Hollier 2012, S.128.
90  Mauss 1990, S. 21.
91 Mauss 1990, S. 22.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

4


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Austausch wird »Potlatsch«®* genannt, ein Begriff, der von den indianischen
Chinook-Stammen selbst gebraucht wird. Zur Bedeutung des Wortes greift
Mauss auf die Definition des Potlatschs vom Ethnologen Franz Boas zu-
riick, der ihn mit »ernihren« und »verbrauchen« iibersetzt.”> Der Potlatsch
sowie der Kula-Tausch zeichnen sich durch das Prinzip des Vollzugs von
»Leistungen und Gegenleistungen in einer eher freiwillige[n] Form, durch Geschenke,
Gaben [aus], obwohl sie im Grunde streng obligatorisch sind [...]<**. Den Beobach-
tungen von Malinowski zufolge werden in den polynesischen Stimmen in
bestimmten Zyklen Waren und Geschenke ausgetauscht. Uber diese Prozes-
se des Gebens und Nehmens wird die Reproduktion von Giitern gesteuert,
die auch auf die Lebensgestaltung dieser Gemeinschaften Einfluss nehmen.
Fiir Mauss ist dieser Gabentausch ein System totaler Leistungen, in denen
sowohl »dkonomische, juristische, moralische, dsthetische, religidse, mythologische
sowie soziomorphologische«” Bereiche mit eingeschlossen sind. Totale, soziale
Leistungen wie der Gabentausch sind Basisaktivititen, die von den Beteiligten
als Verpflichtungen angesehen werden, weswegen Mauss den Gabentausch
in die Prinzipien des »Gebens«, »Nehmens« und »Erwiderns« unterteilt. Das
Prinzip des Gebens setzt das Annehmen voraus. Die Annahme wiederum
verpflichtet zum Erwidern. Diese moralische Verbindung zwischen den Akten
ist das Ausschlaggebende, was Mauss als auflerordentlich herausstellt. Au-
Rerdem beobachtet er, dass innerhalb des Austausches eine unterschwellige
Kraft vorhanden ist, die die Teilnehmer am Gabentausch dazu bewegt, in
einer natiirlichen Neigung die Gaben zu ihrer Ursprungsstitte zuriickzufiih-
ren.”® In der Regel ist es der Stammeshiuptling, der durch die erste Gabe
den Tausch aktiviert und in Bewegung setzt, um zu beweisen, dass er des
Reichtums seiner erhabenen Position witrdig ist: »Und seinen Reichtum kann er
nur dadurch beweisen, dafS er ihn ausgibt, verteilt und damit die anderen demiitigt. Sie
»in den Schatten seines Namens stellt«.<’” Die Beschenkten fiihlen sich verpflich-
tet, mit immer grofleren Gegengaben zu erwidern. Dadurch kommt es zu
mafloser Verschwendung von Ressourcen und Giitern. Im Extremfall sogar
zu Totungen:

92  Mauss 1990, S. 23.

93 Vgl. Mauss 1990, auch Fufdnote, S. 23.
94  Mauss1990, S. 22.

95  Mauss 1990, S.10.

96  Vgl. Mauss 1990, S. 91.

97  Mauss1990, S. 92.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

»[B]ei diesen Stimmen [..] [kann] jedoch das Prinzip der Rivalitit und des
Antagonismus [bestehen] [..]. Man geht bis zum offenen Kampf, bis zur
Totung der einander gegeniibertretenden Hauptlinge [...]. Und andererseits
geht man bis zur rein verschwenderischen Zerstérung der angehauften
Reichtiimer, um dem rivalisierenden Hauptling, [..] den Rang abzulau-
fen.<®

Auch wenn die Rivalisierung zwischen den Stammeshiuptlingen ausgetragen
wird, so geht die agonistische Haltung doch den gesamten Clan an, was die
Gabe zu einem Totalphinomen macht: »Totale Leistung liegt in dem Sinne vor, dafs
wirklich der ganze Clan durch die Vermittlung seines Hiuptlings kontrahiert, fiir alle
seine Mitglieder, fiir alles, was er besitzt, und fiir alles, was er tut. Doch hat diese Leis-
tung seitens des Héiuptlings einen stark agonistischen Zug.<*> Die Gabe als sozia-
les Totalphinomen hat dementsprechend auch einen ordnenden und gestal-
tenden Einfluss auf die Gemeinschaften, in denen diese Praktik geldufig ist.
Daneben wurde gerade eben auch der gewaltverherrlichende Typus angedeu-
tet, in denen die Rivalisierung zwischen den Clans vorangetrieben wird. Diese
zweite Form des Gabentausches ist neben dem agonistischen Modell der ant-
agonistische Typ, der sich von dem ersten durch die heftigen Reaktionen und
Ubertreibungen des Geschenketausches durch unbegrenzte Zerstérung und
Verschwendung unterscheidet und eine »monstrise Ausgeburt des Geschenksys-
tem«’®® darstellt. Wihrend Mauss dem zweiten Typus gegeniiber kritisch ist,
hilt er den ersten Typus fiir eine elementare Form des Gabentausches. Das ar-
chaische Geschenksystem des ersten Typus fordert ihm zufolge die kooperati-
ven und verbindenden Beziehungen zwischen den benachbarten Stammesge-
meinschaften. Der Gabentausch ist daher der Fels der Gesellschaft, so Mauss,
weil er nicht nur die 6konomischen, sondern auch die moralischen Beziehun-
gen gestaltet.’” Seines Erachtens liefern diese Untersuchungen auch die Er-
klirungsgrundlagen fiir das Funktionieren einer modernen Gesellschaft, denn
die heutigen Gesellschaften haben

»in dem Mafie Fortschritte gemacht wie sie selbst, ihre Untergruppen und
schliefdlich ihre Individuen fahig wurden, ihre Beziehungen zu festigen, zu

98  Mauss 1990, S. 24.

99  Ebd.

100 Mauss 1990, S.101.
101 Vgl. Mauss 1990, S. 19.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

43


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

geben, zu nehmen und zu erwidern. Zuerst mussten die Menschen es fertig-
bringen, die Speere niederzulegen. Dann konnte es ihnen gelingen, Giiter
und Personen auszutauschen, und zwar nicht nur zwischen Clans, sondern
zwischen Stimmen und Nationen und vor allem zwischen Individuen. Und
erst dann konnten sich die Leute Interessen schaffen, sie gegenseitig befrie-

digen und sie verteidigen, ohne zu den Waffen zu greifen«'°*.

Noch vor der Etablierung von modernen Gesellschaften, die das Prinzip der
Gabe mit moralischen Anspriichen versehen, indem auf Gewalt und Tétung
verzichtet wird, sind es die monotheistischen Religionen wie das Christentum
und der Islam, die Mauss zufolge das Tauschprinzip an der Praktik der Almo-
sen moralisieren: »Das Almosen ist das Produkt eines moralischen Begriffs der Gabe
und des Reichtums und des Begriffs des Opfers anderseits. [...] Gotter [...] billigen es, dafy
die Anteile, die man ihnen gab und die bei nutzlosen Opferungen zerstort wurden, den
Armen und Kindern zugutekommen.«**® Die Untersuchung der archaischen Ele-
mente kultureller Praktiken enthalt fiir ihn letztlich die Méglichkeit, »das totale
menschliche Verhalten, das gesamte gesellschaftliche Leben [zu] untersuchen«<'®*. Denn
die Erkenntnis solcher Untersuchungen liefert den Schliissel fur das gliickli-
che Zusammenleben einer Gesellschaft: Der Schliissel zum Gliick »liegt im er-
zwungenen Frieden, im Rhythmus gemeinsamer und privater Arbeit, im angehiuften
und wieder verteilten Reichtum, in gegenseitiger Achtung und GrofSziigigkeit, die durch
Erziehung lernbar sind<'%. Das konstitutive Element dieser Rituale zeigt sich
ihm zufolge darin, dass diese »totale gesellschafiliche Tatsachen« darstellen, »d.h.
Tatsachen, die in einigen Fillen die Gesellschaft und ihre Institutionen in ihver Totali-
tiit in Gang halten<®. In den Praktiken der Gabe verbinden sich alle Dimensio-
nen des menschlichen Lebens, denn sie sind juristisch darin, dass sie privates
und 6ffentliches Recht betreffen, moralisch, weil sie streng obligatorisch sind,
politisch und familial, weil sie gesellschaftliche Klassen wie Clans und Famili-
en angehen, religios, weil sie eine absolute Mentalitit voraussetzen, und wirt-
schaftlich, weil Nutzen, Interesse, Erwerb und Akkumulation sowie Verausga-
bung eine zentrale Rolle spielen. Auch in dsthetischer Hinsicht fordern die Ga-
bepraktiken kulturelle Ausdrucksformen wie Tinze und Gesinge, die mitun-
ter auch Dramen inszenieren. Mauss entwirft mit seiner Theorie der Gabe ei-

102 Mauss 1990, S.181.
103 Mauss 1990, S. 47.
104 Mauss 1990, S.182.
105 Ebd.

106 Mauss 1990, S.176.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

ne anti-utilitaristische Perspektive auf das soziale Leben und versucht anhand
der Untersuchung archaischer Formen des Tausches, auch die utilitaristischen
Prinzipien der Moderne zu kritisieren. In seinem Essay wird mitunter ange-
deutet, dass in laizistischen und modernen Gesellschaften Werte wie Gast-
freundschaft, Solidaritit, GrofRziigigkeit als nicht niitzliche Gesten fehlen, die
in seinen Augen aber den Gemeinschaftssinn einer Gesellschaft ausmachen.
Im archaischen Ritual der Gabe ist fiir Mauss trotz der kritischen Steigerung
von Gefiihlen, in denen Krieg und Fest beieinander liegen, das urspriingliche
Potential sozialen und friedlichen Miteinanders fiir zukiinftige Gesellschaften
gegeben, denn »auf diese Weise haben es die Clans, Stimme und Volker gelernt [...] zu
geben, ohne sich anderen zu opfern. Dies ist eines der Geheimnisse ihrer Weisheit und
Solidaritit<'”. 1dealerweise wird die kritische Kluft zwischen Krieg und Fest,
Agonismus und Antagonismus, in der Verséhnung von Vernunft und Gefiihl,
Moderne und Archaik iiberwunden: »Indem die Volker die Vernunft dem Gefiihl ent-
gegenstellen und den Willen zum Frieden gegeniiber plotzlichen Wahnsinnstaten gel-
tend machen, gelingt es ihnen, das Biindnis, die Gabe und den Handel an die Stelle des
Kriegs, der Isolierung und der Stagnation zu setzen.«'°® Mauss geht es also nicht dar-
um, eine Riickkehr zu archaischen Ritualen zu propagieren oder anti-moder-
nistische Standpunkte zu vertreten, sondern archaische Praktiken als unver-
zichtbare, elementare Formen des menschlichen und sozialen Miteinanders zu
begreifen. Unter dieser Primisse ist auch seine folgende Kritik am modernen
Menschen zu verstehen:

»Der Homo Oeconomicus steht nicht hinter uns, sondern vor uns — wie der
moralische Mensch, der pflichtbewusste Mensch, der wissenschaftliche und
der verniinftige Mensch. Lange Zeit war der Mensch etwas anderes; und es
ist noch nicht sehr lange her, seit er eine Maschine geworden ist — und gar
eine Rechenmaschine.«'®’

Mauss kritisiert die funktionsbetonte Konstitution von Gesellschaften, in der
die Zunahme von Rationalitit den Menschen von seiner sozialen Natur ent-
fremdet.

Zu archaischen Formen der Okonomie zihlt Mauss auch das Opfer als
soziologisches Phinomen. In dem »Essay iiber die Natur und Funktion Op-

107 Mauss 1990, S.181-182.
108 Mauss 1990, S.181.
109 Mauss 1990, S.173.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

45


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

fers« (1899), den er mit Henri Hubert gemeinsam veréffentlicht, geht er auf
die Funktion des Opfers ein.

Unter einem Opfer definiert Mauss zunichst eine Form von Heiligung.
Das Geopferte hat in seiner Zerstérung zwar den Status eines »victimex, ist
aufgrund seines Heiligungscharakters aber als »sacrifice« zu werten. Das
Subjekt des Opfernden ist smanchmal ein Individuum, manchmal ein Kollektiv, Fa-

1° Die wesentliche Funktion des

milie Clan, Stamm, Nation, Geheimgesellschaft«
Opfers ist die Kommunikation zwischen der Anderswelt und dem irdischen
Leben. »[DJie geheiligte Sache [das Opfer] dient als Mittler zwischen dem Opfernden
oder dem Objekt, dem die niitzlichen Auswirkungen gelten sollen, und der Gottheit, an
die das Opfer im allgemeinen gerichtet ist.<"* Da die Menschen die Anderswelt
nicht direkt kontaktieren konnen, wihlen sie den indirekten Kommunikati-
onsweg mithilfe eines Opfers. Mauss klassifiziert alle Arten von Opfergaben
an die Gotterwelt als heilige Kommunikation. Sei es die hebriische michna,
die eine Darbringung von Mehl und Fladen ist, oder seien es die vielen Formen
des Trankopfers von Milch, Wein oder anderen Fliissigkeiten, die im antiken
Griechenland und in Indien praktiziert wurden. Wesentlich bei allen diesen
Formen ist die Zerstérung und Vernichtung des Opferobjekts. So kommt
Mauss zur folgenden ersten Definition: »Das Opfer ist ein religiser Akt, der durch
die Heiligung eines zerstorten Objekts den Zustand der moralischen Person, die es voll-
zieht oder bestimmter sie betveffender Objekte verdndert.«'> Das Opfer ist ein totales
System, weil es nicht nur die Einheit zwischen dem Profanen und Sakralen
herstellt, sondern auch alles andere vereinigt: Zum Beispiel werden Opferriten
in den Rhythmus der Jahreszeiten eingebunden (zum Herbst oder Frithjahr)
und durch diese zeitliche Orientierung in das Ganze eingeordnet. Auch die
Stellvertreterfunktion des Opfernden steht fiir das symbolische Ganze, denn
durch die Handlung des Stellvertreters wird eine Heiligung fiir den gesamten
Korpus, die Familie, den Stamm oder das Volk erlangt. Allen verschiedenen
Opfersystemen, so unterschiedlich sie von Kultur zu Kultur auch sind, liegt
Mauss zufolge die gleiche »Dramatik« zugrunde, die das »Schema eines Opfers«
bestimmt.”® Zum dramaturgischen Verlauf einer Opferung gehért zunichst
der penibel gefithrte Ablauf von Zeremonien. Der Ubergang vom Profanen
zum Heiligen kann nicht einfach willkiirlich und abrupt geschehen, sondern

110 Mauss 2012, S.106.
111 Mauss 2012, S.107.
112 Mauss 2012, S.110.
113 Mauss 2012, S.117.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

nur von Experten wie religiésen Autorititen vollzogen werden. Diese Mittler
sind bemdchtigt den gefihrlichen Kontakt zwischen heilig und profan in die
gewiinschte Richtung zu lenken. Dazu werden auch die passenden Orte wie
zum Beispiel der Altar als auch Geritschaften benétigt, die das Zeremonielle
des Heiligen raumlich und materiell abbilden. Da das Téten des Opfertieres
oder des Opfergegenstandes in der Regel verboten ist, sind die Opfernden da-
zuverpflichtet, den sakralen Bereich durch die Uberschreitung dieses Verbots,
also in der Totung, fiir alle verfiigbar zu machen. Die Totung des Opferobjekts
hat dann zur Folge, dass die Gottheit selbst in Kontakt mit den Teilnehmern
des Rituals kommt. Die anschlieRende Verspeisung des Opfers ermoglicht die
innige Teilhabe am Heiligungsgeschehen, weil nach der Totung die sakrale
Energie freigegeben ist:

»Das Opfertier ist bereits in hohem Mafe sakral. Doch der Geist, der in ihm
ist, das gottliche Prinzip, das es jetzt enthilt, ist noch seinem Korper verhaf-
tet und durch dieses letzte Band an die Welt der profanen Dinge gekniipft.
Der Tod wird es davon befreien und damit die Heiligung endgiiltig und un-

widerruflich machen. Das ist der feierliche Augenblick.«'

Weiter im Essay geht Mauss auf die Ambiguitit des Sakralen ein. Denn der Sta-
tus von rein und unrein spielt bei der Opferung zwar fiir die Abfolge der Ein-
und Entweihung eine Rolle, wird im Wesentlichen aber nicht als Opposition
verstanden. In Anlehnung an Robertson Smith™ stellt Mauss die Doppelnatur
des Sakralen heraus, also die reine und die unreine Seite, die seines Erachtens
keine Gegensitze bilden, sondern die »zwei Aspekte der religiosen Wirklichkeit«"®
sind. Aus diesem Grund kann der Ritus des Opfers fiir entgegengesetzte Zwe-
cke, fir die Sakralisierung als auch Desakralisierung, eingesetzt werden. Der
von Mauss dargestellte Opfermechanismus enthilt

»die gleiche Ambiguitit wie die religiosen Kréfte selbst. Er eignet sich zum
Guten wie zum Bosen: das Opfertier reprasentiert sowohl den Tod wie das
Leben, die Krankheit wie die Gesundheit, die Siinde wie das Verdienst, die
Falschheit wie die Wahrheit. Er ist das Mittel zur Konzentration des Religio-
sen. [...] Indem man auf das eine einwirkt, wirkt man auf das andere ein und

114 Mauss 2012, S.139-140.

115 Robertson Smith war schottischer Theologe, derin den Veréffentlichungen seiner Vor-
lesungen »Die Religion der Semiten« (1899) eine Theorie des Opfers vorstellt.

116 Mauss 2012, S.173.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

47


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

lenkt es, sei es, dafR man es entzieht und absorbiert, sei es, dafd man es ver-

treibt und beseitigt«'"”.

Der Wechsel von Sakralisierung und Desakralisierung ist in den Opfermecha-
nismus als zwingende Bewegung eingeschlossen, die auf die Einheit von den
zwei Polen »rein und unrein« und »Leben und Tod« verwiesen bleibt.

Geschichtlich gesehen haben sich die Opferrituale in ihren vielfiltigen For-
men laufend verbreitet und modifiziert. Am Ende dieser religiés-kulturellen
Evolution des Opfers sieht Mauss das Opfer Gottes als die vollendete Form der
historischen Entwicklung. Die vielen Gestaltungsformen der Opfersysteme
sind ihm zufolge vor allem der Versuch der Menschen, die natiirlichen Prin-
zipien des Lebens mit seinen destruktiven Kriften des »Chaos und des Bosen«
in ihrer Periodizitit zu bewerkstelligen.”® So sieht Mauss in der christlichen
Theologie den Opfergedanken nach wie vor aufbewahrt, mit dem Unterschied,
dass die Wirksambkeit des Opfers von der »physischen Welt in die movalische Welt
iibertragen<” wurde. Die Bedeutung des Opfers iibersteigt die rein religiése
Konnotation, denn offensichtlich geht es bei Darbringungen von Opfergaben
um soziale Praktiken, die sich nicht nur religiés vermitteln lassen. Das sieht
er darin begriindet, dass die soziale Funktion des Opfers dem Rhythmus des
menschlichen Lebens wie dem der Natur folgt und damit den Grund der
Existenz selbst angeht:

»Man muss nicht lange erklaren, warum das Profane auf diese Weise in Be-
ziehung zum Goéttlichen tritt; es geschieht deshalb, weil es darin die Quelle
des Lebens selbst sieht. Es hat also alles Interesse daran, sich ihm zu ndhern,
da sich dort die Voraussetzungen seiner Existenz befinden.«'*°

Der Zugang zu dieser Quelle des Lebens ist das Opfer selbst, weil es die »Kom-
munikation [...] zwischen der sakralen Welt und der profanen Welt«'* herstellt. Dabei

22 und im Mechanis-

sind die »religidsen Krifte an sich das Prinzip der Lebenskrifte«
mus der Opfergabe spiegeln sich vor allem die gemeinschaftlichen Bemithun-

gen wider, soziale Angelegenheiten im Sinne des Kollektivs zu regeln. Die Di-

117 Mauss 2012, S.174.
118  Mauss 2012, S. 209.
19 Ebd.

120 Mauss 2012, S. 212.
121 Mauss 2012, S. 211.

122 Mauss 2012, S. 212.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

chotome von »Durchdringung und Trennung«, »Immanenz und Transzendenz« so-
wie Individuum und Kollektiv sind die elementaren Pole, zwischen denen sich
die Kommunikationsweisen iiber Opferrituale zu den sakralen und profanen
Dingen konstituieren.””® Ahnlich wie Durkheim sieht Mauss die kollektiven
Krifte als ursichliche Quelle religioser Gefithle an und er erklirt, dass »[dJie
religiosen Begriffe existieren, weil man sie glaubt; sie existieren objektiv als soziale Tat-
sachen«**. Durch den Opferritus erfahren die Individuen zum einen Zuriick-
haltung, Verzicht, Anpassungsfihigkeit, weil sie durch die Riten an diese kol-
lektiven Krifte erinnert werden. Auf der anderen Seite aber vermitteln sie ge-
rade dadurch den »sozialen Dingen, die ihnen am Herzen liegen, die ganze soziale
Kraft«, weil sie »ihren Wiinschen, ihren Schwiiren, ihren Heiraten eine soziale Autori-
tit verleihen«™ . Das religiés inspirierte Ritual des Opfers ist also eine soziale
Funktion, die Mauss’ Ausfithrungen zufolge das Gleichgewicht zwischen indi-
viduellen und sozialen Kriften wiederherstellt, indem die im Ritual wirksam
werdenden sakralen Krifte zu einer Erneuerung und Wiederbelebung von Kol-
lektiven fithren. In einem etwa fiinf Jahre spiter veroffentlichtem Text in der
Zeitschrift »Revue de I'histoire des religions« greift Mauss das Sakrale wieder
auf und veranschaulicht die Transformation des Sakralen in der Moderne:

»Was ist nun das Sakrale? Mit Robertson Smith haben wir es in Form des Ab-
getrennten, des Verbotenen aufgefafit. [...] Desweiteren sagten wir, dafd die
sakralen Dinge soziale Dinge sind. Doch nun gehen wir noch einen Schritt
weiter. Unseres Erachtens wird alles als sakral aufgefafdt, was fiir die Grup-
pe und ihre Mitglieder die Cesellschaft bezeichnet. Wenn die Gotter jeweils
zu ihrer Zeit den Tempel verlassen und zu profanen Gestalten werden, se-
hen wir hingegen, wie nacheinander menschliche, also soziale Dinge an ihre
Stelle treten, wie das Vaterland, das Eigentum, die Arbeit, die menschliche
Person.«'%

Weiterhin erklirt Mauss, dass die Beschreibung des Sakralen in der Dichoto-
mie »Reinheit« und »Unreinheit« nach Robertson Smith zu oberflichlich ist.

Hinter dieser Polaritit stecken Reprisentationen von »Hochachtung, Liebe, Ab-

127

scheu, Furcht, verschiedenartige, starke Gefiihle«*” und Mauss betont, dass diese

123 Mauss 2012, S. 215.

124 Mauss 2012, S. 214-215.
125 Mauss 2012, S. 215.

126 Mauss 2012, S. 436—437.
127 Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

49


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Gefiihle keine religiésen Gefiihle sind. Die religiésen Handlungen erwachsen
vielmehr aus diesen Gefiihlen: »Wir verneinen jedoch, dass in diesen Gefiihlen ir-
gendetwas sui generis gegeben ist. [...] Es gibt kein religidses Gefiihl, sondern nur nor-
male Gefiihle, deren Produkt und Gegenstand die Religion ist, einschliefllich der Dinge,
Riten und Vorstellungen.«'*® Mauss anerkennt das Phinomen der Religion nur in
seiner soziologischen Dimension.

3.1 Robert Hertz - Ambiguitat des Sakralen

Robert Hertz verfasst in seinem Werk »Religionssoziologie und Volkskunde«
(1928) eine Zusammenfassung iiber seine dreijihrige Arbeit und Feldfor-
schungsaufenthalte in Indonesien, Australien, Nord- und Siidamerika. Dieses
ethnologische Grundwerk gibt Einblicke in den kulturell geprigten Umgang
mit den Phinomenen Tod und Sakralitit. Seine Arbeiten erginzen die ethno-
logischen und soziologischen Thesen von Durkheim und Mauss. Im Folgenden
werden die wichtigsten Konzeptionen von Hertz vorgestellt.

Der zweite Tod

In seiner Arbeit »Studie iiber die kollektiven Reprisentationen des Todes«
stellt Hertz das Todesphidnomen als eine Form religiéser Institution vor. Er
interessiert sich nicht nur fir den Tod als Lebensphinomen, sondern auch
fiir die verschiedenen Techniken und Varianten des Begribnisses. In den
Begribnisritualen beobachtet Hertz eine wechselseitige Relation zwischen
dem Verstorbenen und der Gemeinschaft, welche durch kulturelle Glaubens-
praktiken gepflegt wird. So resiimiert er, dass der organische Tod fiir sehr
viele verschiedene Kulturen eine Gefahr fiir die Seele des Verstorbenen und
fir die Gemeinschaft darstellt. Die Leiche, so wird es geglaubt, muss wegen
ihrer ansteckenden Bedrohung unter strengen Riten in Gewahrsam gehalten
werden. (Die Furcht vor dem Leichnam, der die unbekannte Gefahr des To-
des illustriert, kann sogar die Lebenden dazu veranlassen, umzusiedeln.")
Erst mit dem zweiten (zelebrierten) Tod, indem der Verstorbene auch von
der Gemeinschaft ordnungsgemif} verabschiedet wird, ist die ansteckende
Bedrohung der Leiche vollstindig aufgehoben. In der Interpretation Hertz’
stellt der Tod fiir die Gemeinschaft kein natiirliches Phinomen dar, sondern
ein ibernatiirliches, auf geistige Einfliisse zuriickfithrbares Ereignis, das

128 Mauss 2012, S. 458.
129 Vgl. Hertz 1970, S. 39.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

einen unheimlichen Charakter hat.”*°

Diese Vermutung begriindet er damit,
dass die Stammesangehdrigen den Tod als einen nicht natiirlichen Abbruch
empfinden. Da der Tod eine plétzliche Diskontinuitit bedeutet, werden da-
hinter nicht selten Verschworungen, magische Praktiken oder bose Absichten
von Feinden angenommen.” Die aufwendige Verabschiedung vom Toten
soll diesen komplexen Gefiithlen Einhalt gebieten und die so angenommene
Ansteckungsfihigkeit des Todes einschrinken.

Auch beschreibt Hertz den Tod als Initiation und Ubergang von einer sicht-
baren zu einer unsichtbaren Sphire. In die Reihe der grofien Ereignisse des
Lebens wie Geburt und Heirat reiht sich auch der Tod als tiefgreifendes Phino-
men ein. Streng genommen gibt es keinen Unterschied zwischen der Geburt
eines Siuglings oder der Heirat einer jungen Frau und dem Tod eines Men-
schen. In all diesen Ereignissen findet ein grundlegender Ubergang statt, der
das Wesen der betroffenen Menschen verindert. Deswegen werden alle diese
Ereignisse mit ausschweifendem Festen gefeiert, um den Ubergang von der

32 Im Prin-

alten in die neue Entwicklungsphase gebithrend anzuerkennen.
zip dndert so ein Fest nicht nur die Beziehung zum Verstorbenen, sondern
auch den Charakter des Todes selbst: Der Tod ist fortan nicht mehr das Objekt
der Abstofiung und des Ekels, sondern ein Ereignis, dem Vertrauen entgegen-
gebracht wird.”

Krifte als Prinzipien der zweideutigen Lebenskrifte verstanden werden und

Am Beispiel der Begribnisrituale zeigt Hertz, wie religiose

wie der Umgang mit der Gefahr des Todes zu religiésen Glaubenspraktiken
fithre.

Die religiose Polaritat

Am Beispiel der Vorherrschaft der rechten Hand iiber die linke stellt Robert
Hertz sein Konzept der religiosen Polaritit vor. Er wirft die Frage auf, war-
um es weltweit zu einer Bevorzugung der rechten Hand kommt. Seiner An-
sicht nach ist diese Tatsache nicht biologisch oder anatomisch zu begriinden,
sondern auf die religiose Einstellung der verschiedenen Gruppen und Gemein-
schaften zuriickzufithren. Durch zahlreiche, religiése Mafinahmen wird diese
Trennung auch sozial institutionalisiert, indem mithilfe von Verboten und Ta-
bus die linke Hand als die schmutzige Seite deklariert wird. Die rechte Hand

130 Vgl. Hertz 1970, S. 70.
131 Vgl ebd.

132 Vgl. Hertz1970, S.72-73.
133 Vgl. Hertz 1970, S. 48.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

51


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

wird dem entgegengesetzt mit der erhabenen und ordnenden Seite des Hei-
ligen in Verbindung gebracht. Diese grundlegende Opposition kommt durch
die Polaritit des Sakralen zustande, die sich auch auf profaner Ebene an den
Korperseiten abbildet.”* Gemif? dieser Opposition ist das Heilige nicht ein-
fach ein Gegenpol zum Profanen. Das Heilige selbst ist in zwei Pole geteilt: In
die reine und die unreine Seite. Die Konnexion zum Profanen wird nur durch
die unreine Seite des Sakralen ermdglicht. Ganz konkret kommt dies in einem
Verbot oder Tabu zum Ausdruck. Ein Verbot hilt nimlich die unreine, zersté-
rerische Seite des Heiligen davon ab, das Profane zu beeinflussen. Es wird eine
Aquivalenz zwischen dem Profanen und Unreinen angenommen, sodass die-
se beiden Aspekte wiederum den negativen Pol der religiosen Wirklichkeit bil-
den.”* Im Konzept der religidsen Polaritit erfasst Hertz auch die materiellen
und die tibernatiirlichen Sachverhalte und deren dynamisches Verhaltnis zu-
einander. Die zwei Krifte des Sakralen zeichnen sich auch dadurch aus, dass
ihnen positive wie negative Michte zugeordnet werden. Die positiven Mich-
te entsprechen der natiirlichen Ordnung, die negativen Michte werden den
destruktiven Aspekten zugeordnet, die diese Ordnung infrage stellen. Alle Ge-
gensitze, die die Natur darstellt, manifestieren diesen grundlegenden Dualis-

mus.?°

Die Abgriinde zwischen heilig und profan sowie zwischen linker und
rechter Seite des Sakralen sind nicht itberwindbar. Sie kénnen lediglich durch
den Tausch von Positionen miteinander agieren. Um diesen Sachverhalt zu il-
lustrieren, nimmt Hertz die verschiedenen Geschlechter und die Rollenvertei-
lung von Mannern und Frauen bei den Maori-Stimmen Australiens als Bei-
spiel. Im Allgemeinen gilt in ihrer kulturellen Einstellung der Mann als heilig
und die Frau als profan. Mit minnlich verbinden die Maori alles, was die Ab-
stammung, die Magie, die Schopferkraft betrifft. Mit weiblich werden alle Din-
ge konnotiert, die Gegensitze bilden. Diese weibliche Seite ist demnach vor
allem in Ritualen dafiir vorbestimmt, zu einer Verkehrung der Pole von »rein«
zu »unrein« bzw. von »unrein« zu »rein« beizutragen. Es ist vonnoten, dass
die symbolisch gesehen »gegensitzliche« Frau die Position des Heiligen ein-
nimmt, weil sie das Profane und die unreine Seite des Sakralen verkdrpert.*’
So wie der Umgang mit der Leiche ein ambivalentes Verhalten erfordert, weil

ihre sowohl unreine Sakralitit als auch ihre Profanitit Anlass dazu gibt, so ist

134 Vgl. Hertz 1970, S. 84.
135 Vgl. Hertz 1970, S. 85.
136 Vgl. Hertz 1970, S. 86.
137 Vgl. Hertz 1970, S. 86-87.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

auch der Umgang mit der »zweideutigen Frau« diesem widerspriichlichen Ver-
haltenscodex ausgesetzt. Es sei noch einmal daran erinnert, dass nur die un-
reine Seite des Sakralen eine Verbindung zum Profanen eingehen kann, wes-
wegen gerade iiber das Unreine des Heiligen (und nicht iiber das Reine) die
Ansteckungsgefahr gegeben ist.

Dialektik der Pole

Hertz glaubt, dass die Annahme einer religiésen Polaritit der Einsicht des
Individuums in die dialektischen Verhiltnisse des Lebens geschuldet ist. Das
Prinzip von Asymmetrie und Gegensitzlichkeit werden als unabdingbare
Lebensgriinde erkannt: Denn so wie es zwei unterschiedliche Hinde gibt,
so gibt es im gesamten Kosmos die duale Kraft von heilig und profan, von

8 Diese Dualitit basiert auf

aktiv und passiv, von mannlich und weiblich.
der Andersartigkeit der jeweiligen Pole zueinander. So stehen die zwei Seiten
des Heiligen fiir diese als wesentlich bipolar empfundene Weltordnung. Die
unreine Seite kann nicht gleich sein mit der reinen, so auch umgekehrt. Aber
die Dialektik der Pole erméglicht einen Stellungswechsel und eine Positions-
verschiebung. Zum Beispiel ist eine Leiche (wie oben unter dem »zweiten
Tod« vorgestellt) zunichst unrein und hochansteckend. Wird sie aber durch
ein Ritual begleitet und entsprechend der Verbote behandelt, wandelt sich
dieser unreine Charakter in einen erhabenen. Der Stellungswechsel der Po-
le wird durch die rituellen Handlungen der Menschen und ihrer religidsen
Einstellung erméglicht. So ist nicht nur das Feld zwischen sakral und profan,
sondern auch das Heilige durch ein dynamisches Feld charakterisiert. Diese
Dichotomien zwingen zu vielfiltigen Formen von Transformationen, die
durch eine Fiille von Beispielen aus der Ritualethnographie belegt wird. Fiir
die Collégian wird besonders Hertz’ Darstellung der religidsen Wirklichkeit
als negativer Pol relevant, da seine Theorie den direkten Kontakt zwischen
der profanen Welt und dem Heiligen iiber die unreine Seite als den einzig
moglichen darstellt. Von dieser Annahme ausgehend, erfolgt am Collége eine
Konzentration auf das Phinomen der linken Seite des Sakralen als Ausgangs-
punkt zu den Forschungen iiber das heterogene Heilige als ausgeschiedene,
unterdriickte Gesellschaftsanteile, welche fiir die Konzeptualisierung einer
Religionstheorie fiir die Moderne aufgegriffen werden.

138 Vgl. Hertz 1970, S. 87-88.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

53


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Siinde und Siihne

Hertz entwickelt einen alternativen, methodischen Zugang zu den Theorien
der klassisch-theologischen Konzeption von Siinde und Sithne in seinem Werk
»Siinde und Sithne in primitiven Gesellschaften«. Mithilfe der vergleichenden
Ethnographie versucht er, die Grundmuster religioser Erfahrungen zu ermit-
teln. Er will die Ideen der Siinde und Sithne, wie schon die Phinomene Tod und
Sakralitit, als soziale Institution der Volksstimme untersuchen. Um diesem
Vorhaben neutral zu begegnen, ist es seines Erachtens notwendig, die christ-
lich geprigte moralische und religiése Voreinstellung abzulegen, um das Ein-
zigartige und Mysteridse in der Siinde wahrnehmen zu kénnen.” Eine solche
komparative Untersuchung soll erkliren, ob die Reprisentationen von Siin-
de und Sithne tatsichlich als eine dem Christentum entsprungene Vorstellung
zu bewerten ist oder ob es sich bei diesen Phinomen nicht vielmehr um ein
Teil des gemeinsamen Erbes der Menschheit handelt. Diese Ergebnisse sollen
aus soziologischen Daten und Verfahren gezogen werden. Als Quellen wissen-
schaftlicher Daten gelten fiir ihn allerdings nicht die Berichte von Missiona-
ren oder die Arbeiten von Evolutionstheoretikern wie James Frazer oder Ed-
ward Tylor**°, die den archaischen Stimmen religiéses Bewusstsein abspre-
chen. Nur weil fundamentale Begriffe von christlichen Lehren mit denen der
Vorstellungen von Kriften der Magie und des Animismus nicht iibereinstim-
men, bedeutet das fiir Hertz nicht, diesen Volkern Aberglaube und unkultivier-
ten Materialismus vorzuwerfen. Auch die Einstufung des archaischen Glau-
bens als die Vorstufe zur Hochreligion des Christentums ist seines Erachtens
ein Vorurteil. Dass das Konzept von Siinde und Vergebung auf keinerlei Ver-
stindnis und Resonanz bei den archaischen Stimmen stof3e, hilt Hertz ebenso
sehr fiir problematisch.™ In seinen Arbeiten zeigt er, dass im Glauben dieser
Staimme ebenfalls transzendente Vorstellungen vorhanden sind. Das Problem
zur Erforschung universeller Kategorien wie Stinde ergibt sich daher auf der
sprachlichen Ebene. Denn die bei den indigenen V6lkern verwendeten Begrif-
fe und Worte miissen nicht unbedingt die Konzepte von Siinde und Sithne ab-
decken, um als solche klassifiziert zu werden. Die Ideen davon kénnen trotz-

139 Vgl Hertz 1988, S. 27f.

140 Anthropologen wie James Frazer (1854—1941) und Edward B. Tylor (1832 —1917) vertre-
ten die Evolutionsthese: Sie gehen davon aus, dass die Religion als ein Weltdeutungs-
system eine Vorstufe zur Wissenschaft bildet. Noch vor der Religion stehen in dieser
Hierarchie die »primitiven Glaubensformen« wie Magie und Animismus.

141 Vgl. Hertz 1988, S. 29-34.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

> Darum sollen nicht die Begriffe, sondern die Funktionen

dem prisent sein.
von Siinde untersucht werden, um im Vergleich zu erschlief3en, ob diese Funk-
tionsmechanismen auch in anderen Kulturen zu beobachten sind. Allgemein
gibt Hertz hierfiir eine vorliufige Definition vor: »Die Siinde ist die Uberschrei-
tung einer moralischen Ordnung, von der angenommen wird, dass sie aus eigener Kraft
verhingnisvolle Konsequenzen fiir ihren Urheber hervorruft und die ausschliefSlich die
religidse Gesellschaft betrifft.«*** Die spezifischen Unterscheidungen in den jewei-
ligen Kulturen sieht er in der Differenzierung gesellschaftlicher Funktionsbe-
reiche verortet, in der vor allem die Religion »eine bestimmte Funktion des kollekti-
ven Lebens [ist], dievon einem spezialisierten sozialen Organ [...] iibernommen wird und
deren Bereich eng umschrieben ist: Sie hat vor allem zum Gegenstand die inneren, spe-
kulativen und moralischen Bediirfnisse der Individuen zu befriedigen«<'**. Religionen
sind Systeme von Regeln und Tabus, die als soziales Kontrollorgan die mora-
lischen Auffassungen einer Gruppe schiitzen. So geht Hertz davon aus, dass
die Uberschreitung eines Tabus sowohl die moralischen Krifte als auch den-
jenigen verletzt, der das Verbot tibertritt. Dieser unheilvolle Zustand wird so
lange aufrechterhalten, bis durch ein Bereinigungsritus die Siinde abgegolten
wird.

3.2 Roger Caillos - Theorie des Festes

Im Werk »Der Mensch und das Sakrale«von Roger Caillois sind Texte zum The-
menkomplex des »Heiligen« gesammelt. Gleich im Vorwort zu seiner Mono-
grafie stellt er seine »Theorie des Festes« vor. Darin nimmt er Bezug zur reli-
gionssoziologischen Perspektive und bewertet das Heilige als ein Phinomen
der kollektiven Erfahrung."® Eine Anmerkung in der Fuinote verweist dar-
auf, dass die Theorie des Festes auch mit der Theorie des Opfers verbunden ist.
Denn es ist seines Erachtens offenbar, dass der »privilegierte Gehalt des Festes<**®
das Opfer ist, was als geheimer Sinn dem Fest angehért.

142 Vgl. Hertz 1988, S. 35f.

143 Hertz1988, S. 45 [Ubersetzung].
144 Hertz1988, S. 46 [Ubersetzung].
145 Vgl. Caillois 1988, S.13—14.

146 Hollier 2012, S. 555.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

55


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Das Fest als Ort der Sozialisation

Caillois erliutert, dass Feste den Rahmen fiir ein Zusammenkommen und
Ansammeln »erregte[r], lirmende[r] Menschenmengen« bilden und die Giste sich
»vollig uniiberlegten Antrieben« hingeben.'*” Im Vergleich zur Moderne, in der
die Feste tendenziell »armselig« gefeiert werden, sieht er immer noch »Spuren
kollektive[r] Entfesselung« wie zum Beispiel beim Karneval oder bei Zechereien

auf den Strafienfesten.™®

Feste sind mit »ExzefS« und »Schlemmerei« verbun-
den oder mit »Tanz, Gesang [...] und Trinken.<'** Das Wesen des Festes ist durch
das Merkmal des Rauschhaften geprigt. Es bildet daher das Gegenteil zum
funktionstiichtigen, monotonen Alltag. In indigenen Gemeinschaften ist
das Hauptmerkmal des Festes noch deutlicher zu beobachten. In der Regel
passen sich die Feste den jeweiligen, jahreszeitlichen Bedingungen der Re-
gion an. Es ist durchaus iiblich, dass rituelle Feste mehrere Wochen oder
Monate dauern. Diesem Vergniigen geht oft ein sehr langes, mithseliges An-
sammeln von Lebensmitteln und Kostbarkeiten voraus, um sich die Exzesse
der Festzeiten zu leisten. Fir Caillois ist die psychologische Komponente
des Festes entscheidend, denn wihrend dieser Zeiten werden wesentliche
Selbsterfahrungen gemacht, die die Individuen scheinbar in die Gewalt iiber-
geordneter Krifte bringen. Rauschhafte Gefithle von Uberwiltigung und
Selbstverlust lassen die Beteiligten unpersonliche Michte fithlen, die sie als
tibernatiirlich bzw. aufleralltiglich empfinden. Gehen Individuen gemeinsam
durch diesen Exzess, erleben sie auch einen grundlegenden Wandel in ihrer
Selbstwahrnehmung. Diese Metamorphose ist fiir Caillois unzweifelhaft der
Grund dafiir, warum Feste von exzessivem Charakter zyklisch wiederkeh-
rend veranstaltet werden. Kehrt der mithselige Arbeitsalltag wieder ein, wird
das Individuum im Geheimen vom Wunsch angetrieben, das Fest in seiner
transformatorischen Macht erneut zu erleben.”*® Die Widerspriichlichkeit
des Sakralen kommt in der Veranstaltung von groflen Festen ebenso zum
Ausdruck. Caillois beschreibt, wie bei der zeitlichen Anniherung an eine
religiése Zeremonie Gefiihle von Freude und Angst hochkommen. So werden
Verbote erst mal noch schirfer tiberwacht und eingehalten, bevor es zum
tatsichlichen Exzess kommt. Gerade diese Vorsichtmaflnahme trigt dazu

147 Ebd.

148 Hollier 2012, S. 556.
149 Ebd.

150 Vgl. Hollier 2012, S. 557.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

bei, dass das Fest die »Atmosphire eines Ausnahmezustandes<’>* erwirkt. Auch
Marcel Mauss zeigt diesen Zusammenhang zwischen Fest- und Arbeitszeiten
an seinen Arbeiten zum sozialen Leben der Inuit-Stimme auf. So legt er dar,
wie in der arbeitsreichen Sommerzeit im Leben der Inuit die Menschen ihren
Tatigkeiten nachgehen und sich vom Gruppengeschehen fernhalten. Dagegen
fungiert die Winterzeit als Konzentration gemeinschaftlicher Handlungen.
In der Kilteperiode verwandelt sich das soziale Leben der Inuit zu einem
langen Fest. Diese Winterzeit ist fiir Mauss daher auch der eigentliche Ort der

152 einer Gesellschaft, in dem die festen

Sozialstiftung, »das materielle Substrat«
Strukturen des kollektiven Lebens verankert sind. Die Winterzeit wird durch
Rituale und Gesangsfeste gestaltet und fithlbar gemacht, dadurch aber auch
spannungsvoller erlebt. Die Regelungen der Sommerzeit fiir die Bewiltigung
des Alltags spielen nun kaum mehr eine Rolle. Darin sieht Mauss das Auf-
kommen religiosen Lebens begriindet: »Bei ihnen [den Inuit] sieht man wirklich
in dem Augenblick, wo die Form der Gruppe sich dndert, mit einem Schlag die Religion,
das Recht und die Moral sich umgestalten. Diese Erfahrung [...] wiederholt sich jedes
Jahr mit absoluter Unverdnderlichkeit.«"*> Die Phasen von Zusammenziehung
und Zerstreuung, Gemeinschaftszeit und Arbeitszeit stellen also laut Mauss
und Caillois ein strukturelles Phinomen dar, das den sozialen Zusammenhalt

einer Gesellschaft garantiert.”*

Das Sakrale und die Verausgabung

Die oben genannten Aspekte von Mauss’ Studie bilden die Vorlage fiir die Rede
Caillois’. Zugleich geht er aber tiefer in die Erforschung der Struktur des Sa-
kralen ein, indem er die Doppeldeutigkeit des Heiligen betont, welche die Pra-
senz des Sakralen in beiden Jahreszeiten, Sommer wie Winter, hervorheben
soll. Bezugnehmend zu den Untersuchungen der Kwakiutl-Stimme des Eth-
nologen Franz Boas zitiert er die Uberlieferungen der Stimme selbst, die die
Prisenz des Profanen und Sakralen wie folgt beschreiben: »Im Sommer, so sagen
sie, ist das Sakrale unten, das Profane oben; im Winter ist das Sakrale oben, das Profane
unten.«'> Die Macht des Sakralen verschwindet also nie véllig, sondern ist im-
mer an unterschiedlichen Positionen prisent. Im Sommer ist das Sakrale »un-

151 Hollier 2012, S. 558.

152 Marcel Mauss 1989, S. 183.

153 Marcel Mauss 1989, S. 276.

154  Vgl. Marcel Mauss 1989, S. 271.

155 Mauss zitiert aus der Studie von Boas, vgl. Marcel Mauss 1989, S. 272.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

57


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

ten« und wird im Profanen von Verboten geschiitzt. Im Winter ist das Sakrale
»oben« und wird durch die Aufhebung der Verbote itberhaupt wirksam. Ge-
mein ist diesen beiden Vorgingen, dass das Heilige etwas Abgeschiedenes ver-
korpert, das der allgemeinen Verfiigbarkeit entzogen ist: Sei es durch die Tabus
oder die Ubertretung dieser. Die Verbote sollen garantieren, dass die regelhaf-
te Ordnung eingehalten wird. Exzessive Feste, bei denen bewusste Ubertre-
tungen der Verbote praktiziert werden, sollen hingegen die Neuausrichtung
der Ordnung erméglichen, indem alte, hinfillige Strukturen beseitigt werden.
Diesen Mechanismus erklirt Caillois als einen physiologischen Mechanismus,
der auch zur Funktion des Sakralen gehort, aber nicht dessen Sinn ausmacht.
In Ritualen von Exzessen, wo das Sakrale vom Verbot zur Ubertretung iiber-
geht, sind auch immer magische Krifte am Werk, die »fruchtbare Frauen, reiche

156 stellen und da-

Ernten, tapfere Krieger, Wild- und Fischreichtum in Aussicht [...]J«
mit die Wirksamkeit der Rituale bestitigen. Das Sakrale in Festen des Exzes-
ses stellt also eine unsichtbare Macht dar, die wie von selbst die Natur und die
Gesellschaft erneuert. Die Kosmogonie spielt in diesem Zusammenhang eine
wichtige Rolle: Der eigentliche Zweck von Festen ist, eine Verjiingung der Zeit
vorzunehmen, dem Tod zu entkommen, eine Abnutzung durch die Zeit zu ver-
hindern.™” Deswegen gestalten sich diese Wandel der Jahreszeiten analog zu

einem Wandel des Sakralen:

»Die Welt ist gleichsam ein von einer universalen Ordnung beherrschter, re-
gelmaflig und rhythmisch funktionierender Kosmos. Dieser Takt, diese Regel,
der zufolge allem sein Platz zukommt und jedes Ereignis zu seiner Zeit ein-
tritt, erhdlt sie. So erklart es sich, daR die einzigen Manifestationen des Sa-
kralen Verbote, Schutzmafinahmen gegen alles, was die kosmische Ordnung
bedrohen kénnte, [...], Wiedergutmachungen sind, weil diese Ordnung gestort

worden ist.«'*®

Die Manifestationen des Sakralen driicken sich in Verboten aus, da sie die
Entsithnung und Wiedergutmachungen an der Natur der Ordnung aufzei-
gen. Die Natur mit ihren wandelnden Erscheinungen als stindiger Verfalls-
und Wachstumsprozess stellt ein unabinderliches Gesetz dar, dem auch von

156  Hollier 2012, S. 560.
157 Vgl ebd.
158 Hollier 2012, S. 561.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

menschlicher Seite Folge geleistet werden muss. Ein Verbot ist also die mani-
feste Form und der Ausdruck einer unpersonlichen Kraft, die den Zyklus von
Chaos und Ordnung in Gang hilt und diese kontrolliert. Das Verbot garantiert
in Zeiten des Wachstums und der Ordnung den Zusammenhalt. Im natiirli-
chen Zyklus des Abbaus und der Zerstérung aber hilft nur die Uberschreitung
dieses Verbots, weil sie, wie die Natur selbst, die véllige Entledigung von
Abfillen wiinscht, um im nichsten beginnenden Zyklus des Wachstums eine
Erneuerung der alten Ordnung zu etablieren. Caillois definiert den Exzess als
ein Mittel gegen die Abnutzung: »Der Exzef$ ist also nicht nur ein [...] Begleitum-
stand des Festes, nicht einfach ein Epiphinomen des Taumels. Unabdingbar fiir den
Erfolg vollzogener Zeremonien, hat er teil an ihver sakralen Kraft und trigt wie sie selbst

159 Der rituelle Exzess ist also

zur Erneuerung der Natur oder der Gesellschaft bei.«
essenziell fir die Wirkung des Sakralen, dessen operativer Mechanismus die
Verausgabung ist. In diesem Zusammenhang wird es auch deutlich, warum
die Theorie des Opfers mit dem Wirkungsprinzip des Festes eng verbunden
ist. Ein Fest stellt folglich immer einen Exzess dar, der verausgabt. Die ver-
ausgabten »Opferobjekte« kénnen alle moglichen Dinge sein. Sie sind nur
dadurch ausgezeichnet, dass sie in irgendeiner Weise symbolisch dem Raum

des Heiligen und Verbotenen angehoéren.

Der Mythos und das primordiale Chaos des Anfangs

In den Augen Caillois ist das Fest »eine Aktualisierung der Frithzeit des Universums,
seiner Urzeit [Hervorhebung im Original], [...] [des] schopferischen Zeitalters, in wel-
chem alle Dinge, alle Wesen, alle Institutionen sich in ihver iiberlieferten, endgiiltigen
Form gefestigt haben. Es ist die Epoche [der gottlichen Ahnen], [...] deren Mythen die
Geschichte tradiert<*°. Die mythische Zeit ist eine Zeit unbegrenzter Mog-

lichkeiten, eine Urzeit, in der der Kosmos aus dem Chaos hervorgegangen
ist. Exemplarisch zeigt Caillois auf, wie mythische Erzihlungen von dieser
urspriinglichen Anfangszeit aussehen: Sie berichten von einem noch form-
baren, unerschépflichen Universum, von Getreide, das von selbst wuchs,
von Menschen, die sich in Tiere verwandelten, von zerlegten Tieren, die sich
wieder von selbst zusammensetzen. Nach und nach werden diese regello-
sen, chaotischen Umstinde in natiirliche Grenzen verwiesen. Es entstehen
Rituale, Archetypen, Gesetze, die eine neue Ordnung garantieren. »Aus dem
Ausbruch schopferischer Wirksamkeit folgt jene Wachsamkeit, die notwendiy ist, damit

159 Hollier 2012, S. 560.
160 Hollier 2012, S. 562.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

59


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

161 erklart Caillois und weist

das erschaffene Universum in guten Zustand verbleibt«
auch auf den zwiespiltigen Charakter dieses mythischen Urzustands hin. Im
Mythos wird diese Doppeldeutigkeit aufrechterhalten. Nur unter den anti-
thetischen Aspekten von »Chaos« und »Goldenem Zeitalter« gewinnt der Mythos
seine Wirkkraft auf die Wirklichkeit, denn in dieser Ambiguitit vereinen sich
die Erinnerungen an die kausal bedingte »harte Notwendigkeit der Arbeit« und
das »irdische Paradies, in dem alles von vornherein gegeben war<***. So erscheint die
Urzeit als eine Ara der unvereinbaren Antagonismen, in der eine wuchernde
Schépfung dem unkontrollierbaren Chaos gegeniiberstellt wird. Die Mytho-
logie hat Caillois zufolge die Aufgabe, diese miteinander konkurrierenden

Vorstellungen der Urzeit in einen gewissen Ablauf zu stellen. Dabei zeigen sie

»die beiden Seiten derselben imaginiaren Wirklichkeit, der Wirklichkeit ei-
ner Welt ohne Regel, aus der die geregelte Welt, in welcher die Menschen
zur Zeitleben, hervorgegangen ist. Die regellose Welt unterscheidet sich von
der geregelten wie die Welt des Mythos von der der Geschichte, die dort be-
ginnt, wo der Mythos endet«'®>.

Den Unterschied zwischen diesen beiden Welten sieht er in der Aufteilung
»Traum«vs. »Wachsein«, »Mufle« vs. »Arbeit«, »Uberfluss«vs. »Not« und »Ver-
schwendung« vs. »Sparsamkeit« begriindet. Die Ambivalenz von Schrecken
und Sehnsucht macht gerade den Kern von Ursprungserzahlungen aus, von
deren doppeltem Gehalt her Caillois die imaginire Wirklichkeit des Mythi-
schen behauptet. So bezeichnet er im zweiten Abschnitt seiner Rede die Urzeit
als Albtraum und Paradies zugleich. Denn aus ihr kommen die Wechselfille
zwischen Schopfung und Abnutzung, Tod und Neugestaltung. Das Fest erfiillt
die Funktion, die von diesem Todeszyklus bedrohte Periode der Natur wieder
zu ihrer Lebenskraft zu bringen und die Verjiingung einzuleiten. Das Fest
kniipft also nicht nur an eine alte Zeit an, sondern aktualisiert die Schop-
fungszeit in der Gegenwart. Denn das Fest wird im »Zeit-Raum des Mythos
gefeiert und hat die Funktion, die wirkliche Welt zu regenerieren<®* und ist somit
»das wiedergefundene und neuerschaffene Chaos<*®. In rituellen, groflen Festen
gestaltet sich die Regeneration des mythischen Uranfangs in der Authebung

161 Hollier 2012, S. 565.
162  Ebd.

163 Hollier 2012, S. 566.
164 Hollier 2012, S. 569.
165 Hollier 2012, S.573.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

von Verboten. Erst nach dem Fest gewinnen diese Verbote wieder an Kraft:
»[In] diesem Augenblick [...], [wenn] die Mitglieder des Clans [...] eins mit den Wesen der
mythischen Zeit [sind]; diese kannten keine Verbote, sondern fiihrten sie erst ein, Verbote,
die nach dem Fest wieder in Kraft treten.«** Fiir Caillois stellt dieses Ritual eine
Erinnerungsfunktion dar, die die Werte der Ahnen mit denen der Gruppe ver-
bindet und ins Gedichtnis ruft, was das Kollektiv in der Tiefe vereinigt. Indem
eine mythische »Anfangszeit« in die Gegenwart zuriickgeholt wird, wird auf
diese Weise symbolisch auch eine Art »intime« Ordnung wiederhergestellt.

Die Funktion der Ausschweifung und der Paroxysmus

Caillois resiimiert, dass die Funktion des Festes darin besteht, die verbrauch-
te Zeit und die Abfille des Jahres zu bereinigen. Die ausgeschiedenen Anteile
entstehen im Prozess der Okonomisierung, die die Natur der Ordnung hervor-
bringt. Dazu sind »Akte des Ins-Gegenteil-Verkehrens« notig, in denen man sich so
verhilt, »wie man es normalerweise nicht tun wiirde. Die Umkehrung aller Beziehun-
gen ist offenbar ein augenfilliger Beweis fiir die Riickkehr des Chaos, die Riickkehr der
Zeit, in der alles im Fluf3, alles Wirrnis war<'”’. Auf der einen Seite werden durch
das Sakrale Regeln instituiert, auf der anderen Seite aber werden diese Regeln
durch die Zuwiderhandlung schépferisch neu getitigt, um die dauerhafte Giil-
tigkeit zu gewéhrleisten. »Das Fest in seiner Hochform kann als Paroxysmus [Her-
vorhebung im Original] der Gesellschaft**® definiert werden. Der Paroxysmus ist
eine Liuterung und Erneuerung der Gesellschaft, die in religioser und 6ko-
nomischer Hinsicht einen Kulminationspunkt des Kollektiven markiert. Aus
diesem Grund stellt das Fest mit seinem Verschwendungsaspekt auch ein To-
talphdnomen dar. In Festen werden neue Geburten evoziert, neue Mitglieder
aufgenommen, neue Ernten erlangt und Lebenskraft gewonnen. Auch dienen
Feste in hierarchischen Gesellschaften als Anniherung und Verbriiderung von
verschiedenen Klassen und antagonistischen Gruppen. Nicht die Normen und
Regeln, sondern die Aufhebung dieser in der grenzenlosen Verausgabung von
Giitern bringen die Menschen dazu, sich miteinander zu solidarisieren. Im
letzten Abschnitt seiner Rede beschreibt Caillois zusammenfassend, was die
verschiedenen Arten von Festen gemeinsam haben. Offenbar ist ihnen die Un-
terbrechung aus dem Alltag gemein, die Befreiung von Beschrinkungen und

166 Hollier 2012, S. 570.
167 Hollier 2012, S. 585-586.
168 Hollier 2012, S. 589.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

61


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Verpflichtungen. Denn nicht die Arbeit oder der Erwerb sind anerkennenswer-
te Mittel des Festes, sondern die Gesten der Verschwendung und Grof3ziigig-
keit sind Trumpf.

Das Sakrale in der Moderne und die Verinnerlichungstendenz

In der Moderne allerdings scheinen die Mechanismen des Festes nicht mehr
zu greifen, da vom Standpunkt des volkswirtschaftlichen Interesses eine
kalkulierbare Arbeitswelt angestrebt wird, die den unschitzbaren Verlust des
Zyklischen systematisch unterbindet. Als Surrogat fir den Paroxysmus dient
fiir den modernen Berufstitigen die Urlaubszeit. Caillois bezeichnet die mo-
dernen Ferien als undifferenzierte Gleichformigkeit, in der Spannungen sehr
gelockert sind.’® Entspannung und Ruhe bedeuten Distanz zu anderen Grup-
pen und sozialen Aktivititen. Ein Mangel an Energien wird aufrechterhalten,
weil gemeinsame Kraftanstrengungen und Titigkeiten bewusst vermieden
werden. Das hat zur Folge, dass das moderne Individuum sich mehr isoliert,
statt sich an der Gemeinschaft zu beteiligen. »Umfassende Efferveszenz ist nicht
mehrmdiglich«'’°, bilanziert Caillois und glaubt nicht, dass Urlaube und Feierta-
ge in modernen Gesellschaften den intensiven Paroxysmus einer Festperiode,
die Zeit und Ausdauer erfordert, ausgleichen kénnen. Die Lethargie nimmt
sowohl wihrend der Feiertage als auch der alltiglichen Arbeitszeit itberhand.
So stellt Caillois zum Schluss die Frage, ob »eine Gesellschaft ohne Feste nicht eine

7t Mit dieser spitzen Formulierung stellt

zum Tode verurteilte Gesellschaft ist«
er vor allem die Frage, ob es einer Gesellschaft moglich ist, ohne die erlebte
Anbindung an ihre kollektive Identitit als kraftvolle und lebendige Einheit
zu existieren, oder ob sie ohne diese Kollektiverfahrung sich nicht vielmehr
der Zersplitterung preisgibt. In einem weiteren Text aus seinem Werk »Der
Mensch und das Heilige« beschreibt Caillois eine andere Moglichkeit der
Transformation des Sakralen in der Moderne. Hierin erklirt er, wie das Hei-
lige sich vom kollektiven Ereignis ablést und seine Einheitlichkeit verliert.
Diese Entwicklung zeichnet sich seines Erachtens bereits an der Struktur
des Kirchen- und Gemeinwesens ab. Die Kirche verliert ihre Funktion als
Gemeinwesen. Auflerdem stimmen im Zuge der Sikularisierung nationale
und religidse Grenzen nicht mehr selbstverstindlich miteinander iiberein. So
entgegnet er diesem Verlauf, dass bald

169 Vgl. Hollier 2012, S. 591.
170 Ebd.
171 Hollier 2012, S. 592.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1. Die Religionstheorien des College de Sociologie

»die Religion nicht mehr vom Kollektiv, sondern vom Menschen abhingig
ist; sie ist universalistisch, aber auch entsprechend personengebunden. Sie
hat die Tendenz, das Individuum zu vereinzeln und es allein mit einem Gott
zu konfrontieren, mit dem es sich nicht so sehr durch Riten als vielmehr
durch Gefiihlsbezeugungen des Geschopfes gegeniiber seinem Schopfer
verbunden ist. Das Heilige wird verinnerlicht und betrifft nur mehr die

Seele. Die Bedeutung des Mystischen nimmt zu, die des Kultes ab«'7*.

Die Verinnerlichung der Religion fithrt zu einer Idealisierung der personlichen
Einstellung. Daraus ergeben sich individualisierte Werte, die das Heilige in das
Gewissen des Einzelnen verorten und es von den objektiv sichtbaren Formen
des Heiligen ablosen. Das Sakrale, das die Krifte des Erhaltens und Verausga-
bens fordert, ist auch in den internalisierten Formen des Heiligen wirksam.
Dazu erlidutert Caillois beispielhaft, dass ein Patriot, der das Wohl des Staates
iiber sein eigenes stellt, ein verliebter Mann, der die geliebte Frau iiber alles an-
dere verehrt, ein Geiziger, der sein Gold als hichstes Gut betrachtet, und ein
Glaubiger, der seinem Gott die hochste Autoritit zuspricht, den gleichen Kraf-
ten erliegt, nimlich dem inhirenten Mechanismus der Verausgabung, welcher
»doch die gleiche Selbstverleugnung, den gleichen bedingungslosen Einsatz der Person,
[...]1 den namlichen Opfergeist [...]<'"
den sich nach Caillois nicht durch einen Verlust an Sakralitit, sondern eher

einfordert. Sikulare Religionen unterschei-

durch die Kanalisierung des Sakralen auf auferreligiose Objekte. Der Sinn fiir
das Sakrale ist als innere Angelegenheit nach wie vor bewahrt. Das heif3t in
letzter Konsequenz, dass die Macht des Sakralen nicht unbedingt von der kol-
lektiven Efferveszenz abhingig ist, wie es Durkheim angibt, um die Entstehung
des Sakralen zu begriinden. Vielmehr beleuchtet Caillois den anthropologi-
schen Aspekt, indem er die Bereitschaft des Individuums zur totalen Selbst-
hingabe als Bedingung fiir die Wirkung des Sakralen erklirt. Die soziologische
Dimension des Sakralen verliert seines Erachtens vor dem Hintergrund der
Verinnerlichungstendenz des Heiligen in der Moderne an Einfluss, weswegen
er schlussfolgert, dass damit auch die Kollektivierung des Subjekts endet.

172 Caillois 1988, S.174.
173 Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.

63


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

