
II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie

Im Jahr 1937 gründet Georges Bataille mit den surrealistischen Autoren Roger

Caillos und Michel Leiris die französische Religionsakademie Collège de So-

ciologie, deren Anliegen es ist, die Bedeutung der Religion in der Moderne zu

erforschen. Die religionstheoretischen Überlegungen beziehen sich primär

auf das Heilige als gesellschaftlich-religiöse Kraft. Die ethnologisch inspi-

rierten Arbeiten nehmen die soziale, nationalistische Krise in Europa zum

Anlass, umnach den unbewusstenMechanismen einer Gesellschaft zu fragen,

die das soziale Verhalten unter der Oberfläche von Rationalitäten steuern.

Den Collègian geht es darum, eine Sakralsoziologie zu etablieren, die sich an

den Durkheim’schen Religionsthesen orientiert.1 Die Religion definiert Émile

Durkheim in seinem Werk »Die elementaren Formen des religiösen Lebens«

als ein System von Glaubensüberzeugen und Ritualen, die sich im mensch-

lichen Leben im Spannungsfeld zwischen dem »Profanen« und »Sakralen«

konstituieren. Die Prämisse von Durkheim basiert auf der Idee, dass sich

durch dieses Spannungsfeld die kohäsive Kraft des Religiösen entfaltet, die

menschliche Gemeinschaften stiften und erhalten kann. Allerdings erweitern

Bataille und weitere Autoren diese religionssoziologischen Überlegungen um

weitere Thesen mithilfe interdisziplinärer Untersuchungen. Die oberste Ziel-

setzung des Collège ist demzufolge, eine Hybridisierung der verschiedenen

Bereiche von Wissenschaft, Kunst, Politik und Soziologie vorzunehmen und

ein ganzheitliches Instrument zur Beschreibung sozialer Wirklichkeiten zu

entwickeln. Die subversive Neuorientierung des Collège ruft damit ein neues

Wissenschaftsverständnis hervor, das sich von der klassischen Religionsso-

ziologie unterscheidet.2 Stephan Moebius hat als Soziologe und Experte die

1 Vgl. Hollier 2012, S. 20–30.

2 Vgl. Moebius 2018, S. 135f.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Geschichte des Collège de Sociologie im Werk »Die Zauberlehrlinge« aufge-

arbeitet und schreibt, dass die Methode des wissenschaftlichen Prinzips am

Collège vom Ziel geprägt ist,

»sich niemals gegen Elemente abzuschließen oder sich zu homogenisieren;

vielmehr geht es um eine ständige, rückhaltlose Überschreitung in Richtung

heterogener Elemente des Sozialen oder sozialer Sinnsysteme, so dass auch

die Soziologie selbst nicht mehr als identitätslogische oder selbstreferen-

tielle Disziplin begriffen wird. Es sind die Randerscheinungen, die Wider-

sprüchlichkeiten oder der Nicht-Sinn sozialer Sinnsysteme, die für eine all-

gemeine Wissenschaft interessant werden«3.

Die Bestrebung, diese interdisziplinäre, surrealistisch-soziologische Denkart

auch in das praktische Leben zu verankern, wird schon im Vorfeld bei poli-

tischen Zusammenschlüssen der Collège-Mitglieder wie dem Contre-Attaque

und Acéphale ersichtlich. Im Jahr 1935 initiieren Georges Bataille und André

Breton eine revolutionär-intellektuelle Bewegung unter dem Namen Contre-

Attaque, umgegendie bürgerlicheMoral der Linkenundden Faschismus sowie

Nationalismus zu agieren.4 Auch die eben erwähnte Zeitschrift Acéphale, die

zusammen mit dem Maler André Masson im darauffolgenden Jahr publiziert

wird, soll die subversive Kraft von selbst gewähltenGemeinschaften propagie-

ren. Denn mit Acéphalewird neben der Zeitschrift auch auf praktischer Ebene

eine Gruppe gegründet, die sich vornimmt, die Grenzen zwischen Religion,

Politik, Kunst und Gesellschaft verschmelzen zu lassen, um den allgemeinen

und nicht separierten Charakter des menschlichen Lebens zu betonen. Ur-

sprünglich als Geheimbund konzipiert, setzt sich die Autorengruppe Acéphale

mit den drei Hauptmitgliedern Bataille, Leiris und Caillois und weiteren wie

Georges Ambrosino und Pierre Klossowski zum Ziel, sakrale Elemente in

Form von Ritualen, Regeln und Weisungen als gemeinschaftsstiftende Kraft

wieder einzuholen, um »wilde« Elemente des Lebens zu regenerieren.5 Die

erste Ausgabe von Acéphale trägt den Haupttitel »Die heilige Verschwörung«.

Hierin wird vor allem eine Selbstpositionierung der Protagonisten vorgelegt

und laut Stephan Moebius wollen sich die Macher von Acéphale mit dieser

Ankündigung als Eingeweihte dem »Ideal der Sakralisierung« nähern. Diese

3 Moebius 2018, S. 168.

4 Vgl. Moebius 2018, S. 16 und S. 239ff.

5 Vgl. Moebius 2018, S. 32 und S. 253ff.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 17

politischen Bemühungen finden schließlich in der Gründung des Collège

einen wissenschaftstheoretischen Eingang,welcher auch die resignativen An-

teile einer sich selbst als gescheitert ansehenden surrealistischen Bewegung

als Kunstform widerspiegelt. So schreibt Masson an Bataille über Acéphale:

»Nichts scheint da künstlerisch und literarisch, politisch oder wissenschaftlich – etwas

ganz anderes endlich! Als das, wasman gewöhnlich zu sehen bekommt.«6 Das Projekt

Acéphale soll sich nicht künstlerisch, literarisch oder politisch verwirklichen,

sondern jenseits von Einzeldisziplinen das ganz Andere hervorbringen. Die-

sen Anspruch wollen die Collège-Mitglieder mit einem ganzheitlichen Blick

und ohne Fokussierung auf nur eine Wissenschaftsdisziplin erfüllen. Das

Programm der insgesamt zweieinhalb Jahre dauernden Forschung stellt die

zentralen Thesen und Institutionalisierungsschritte dar. Die Vortragsrei-

hen und Sitzungen geben Einblicke in die Selbstdefinition der Gruppe und

bieten zugleich jedeMenge Diskussionsmaterial für weiterführende Untersu-

chungen im Themenfeld der Religion. Außerdem werden im Rahmen dieser

Sitzungen auch soziale Beziehungen und die Einbindung weiterer Akteure

wie Alexandre Kojève, JeanWahl und Pierre Klossowski gefördert.Maßgeblich

für die Gründung ist sicherlich auch der zeitgeschichtliche Hintergrund. In

Frankreich wird der Niedergang der »France populaire« (Volksfront unter

Leitung von Leon Blum) in den Jahren 1936–1938 als politisches Ohnmachtser-

eignis des Kommunismus erlebt. Zugleich toben die Bürgerkriege in Spanien,

Deutschland beginnt Österreich zu annektieren und nicht zuletzt gewin-

nen die politischen Kräfte in Europa, der Faschismus und Bolschewismus, an

Macht. Inmittendieser Zeit undangesichts desZerfalls demokratisch geschei-

terter Gesellschaften versuchen Bataille und seine Kollegen, diese Phänomene

außerhalb rationaler und positivistischer Erklärungsmodelle zu untersu-

chen, und fragen umso mehr nach Alternativen, die einen Zusammenhalt

von Gemeinschaften auch fern von homogenen Strukturen zu konstituieren

in der Lage sind. Die Hauptziele des Collège werden von Moebius wie folgt

zusammengefasst:

»Erstens wollte das Collège de Sociologie mit seiner Sakralsoziologie eine

andere Perspektive der gesellschaftlichen Wirklichkeit aufzeigen. Zweitens

stellte es inAnlehnung andieUntersuchungenprimitiverGesellschaften von

Durkheim, Mauss und Hertz die gemeinschaftsbildende Kraft des Sakralen

6 Hollier 2012, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

in denMittelpunkt seiner Analysen. Bataille und seine Freunde wollten drit-

tens mit Hilfe der Sakralsoziologie die kulturellen Unterschiede zwischen

den Praktiken der fremden Kulturen und der eigenen Kultur aufheben.«7

Die gemeinsamen Arbeiten des Collège werden im Laufe ihrer dreijährigen

Präsentationen zunehmend gesplittet. Die Meinungsverschiedenheiten zwi-

schen Caillois, Leiris und Bataille führen schließlich dazu, dass das Collège im

Jahr 1939 aufgelöst wird.

Die Entwicklungen einzelner Religionstheorien unddie unterschiedlichen

Positionen sollen in den folgendenKapiteln dargestellt werden.Zunächstwer-

den die wichtigsten Prämissen der Religionstheorie von Durkheim dargelegt,

da diese den Rahmen für die Etablierung einer Sakralsoziologie bilden. Die

Thesen von Durkheim sind zwar wichtige Bausteine für die Entwicklung der

religionstheoretischen Auffassungen des Collège, dennoch wird im Laufe der

Arbeit auch ersichtlich werden, dass die Arbeiten des Collège keine direkte

Fortentwicklung seiner Religionstheorie präsentieren. Bataille entwickelt

eine eigenständige Theorie, die er als ein Modell der Heterologie schon vor

der Gründung des Collège entwirft. In der Konzeption seines heterologi-

schen Gesellschaftsentwurfs sind die wesentlichen Rahmenbedingungen

und die Forschungsziele einer Sakralsoziologie formuliert, weswegen sie im

Kommenden ebenfalls erläutert werden. Im Anschluss daran wird die ethno-

logische Dimension analysiert, indem das Werk von Marcel Mauss mit dem

Titel »Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs« sowie seine Arbeiten zur

Funktion des Opfers vorgestellt werden.Die ethnologischen Ideen des Collège

referieren im Besonderen auf die Arbeit des Feldforschers Robert Hertz, der

mit seiner Theorie von der Ambiguität des Heiligen und seinen Forschungen

zu den Phänomenen von »Tod« und »Sünde« in außerchristlichen Kulturen

Vorschub für die Entwicklung des sakralsoziologischen Religionsbegriffs leis-

tet. Auch Roger Caillois’Theorie des Festes mit dem Aspekt der Verausgabung

wird in ihren Grundzügen präsentiert.

1. Die soziologische Dimension – Émile Durkheim

Das Werk »Die elementaren Formen des religiösen Lebens« von Émile Durk-

heim wird im Jahr 1917 veröffentlicht und gilt heute als Standardwerk der Re-

7 Moebius 2006, S. 3256.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 19

ligionssoziologie. In dieser Schrift erarbeitet Durkheim eine Religionstheo-

rie auf der Basis einer ethnologischen Fallstudie, in der die Lebensgewohn-

heiten und Praktiken der australischen Ureinwohner ausführlich dargestellt

sind. Er versucht, anhand der genauen Untersuchung von ältesten menschli-

chen Gemeinschaften die konkrete Realität von Religionen zu erforschen und

diese auch für die Analysen moderner Gesellschaften fruchtbar zu machen.

Durkheim schließt aus seinen Untersuchungen, dass der Religion eine sozia-

le und bindende Kraft innewohnt, die Gemeinschaften zusammenschweißen

und stabilisieren kann. So glaubt er, den komplexen Mechanismus religiöser

Funktionalisierungen inderModerne schon inursprünglicherenFormationen

religiöser Gemeinschaften in vereinfachten Strukturen wiederzufinden.Weit

davon entfernt, die Religion als bloße geistige Denkprozesse oder Projektio-

nen darzustellen, hebt er die Potenziale hervor, welche sie als Vermittlungs-

ort sozialer Kontrolle bietet. Religionen dienen in seinem Modell als Quelle

der Solidarität und Identität. Darüber hinaus, so Durkheim, stärken sie Mo-

ral und soziale Normen, die in einem Kollektiv gemeinsam geteilt und vertre-

ten werden. Seines Erachtens müssen wissenschaftliche Beschreibungen der

moralischen Realität von Religion entsprechen und festhalten, was sie wirk-

lich leistet. So wird die Religion nach Durkheim nicht durch einen metaphy-

sischen Transzendenzbezug gekennzeichnet. Eine vertiefende Untersuchung

seines Religionsbegriffs erfolgt nun im Folgenden mit der Wiedergabe seiner

wichtigstenThesen.

Aus religiösenÜberzeugungen resultierendeHandlungenwie Rituale,Ge-

bete oderPraktiken sinddie entscheidendenElemente,dieDurkheimsAnsicht

nach die Religion charakterisieren. Religiöse Handlungen sind also funktio-

naler Natur und ermöglichen die Konstitution einer Gemeinschaft überhaupt

erst. Als wichtig stuft Durkheim noch vor religiösen Handlungen die religiöse

Mentalität ein, die sich in Ideen,Weltbildern oder Anschauungen des Subjekts

und einer Gemeinschaft ausdrücken und den wesentlichen Deutungsrahmen

des menschlichen Lebensraums bestimmen. Den Kern eines religiösen Welt-

bildes sieht Durkheim in der folgenden fundamentalen Idee begründet:

»Alle bekannten religiösen Überzeugungen, wie einfach oder komplex sie

auch seien, haben den gleichen Zug: sie setzen eine Klassifizierung der rea-

len oder idealen Dinge, die sich die Menschen vorstellen, in zwei Klassen,

in zwei entgegengesetzte Gattungen voraus, die man im allgemeinen durch

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

zwei unterschiedliche Ausdrücke bezeichnet hat, nämlich durch profan und

heilig.«8

Neben der Kategorisierung von profan und heilig nimmt er eine weitere Klas-

sifizierung vor. Zum einen stellt er die Kategorie der religiösen Überzeugun-

gen auf, demgegenüber verortet er den Bereich der religiösen Handlungen.

Der erste Bereich umfasst alle Vorstellungen, Dogmen und Glaubensinhalte,

die von der Gemeinschaft geteilt werden. Religiöse Handlungen sind Ritua-

le und Praktiken. Praktiken entstehen dementsprechend im Spannungsfeld

der Sphären von »sakral« und »profan«. Sakral ist alles, was von Verboten ge-

schützt und isoliert wird. Das Sakrale konstituiert daher den Bereich des Pro-

fanen durch Verbote. Die heiligen und profanen Dinge sind wesentlich für die

Konstitution einer religiösenGemeinschaft,da »religiöseÜberzeugungen […]Vor-

stellungen [sind], die die Natur der heiligen Dinge und ihre Beziehungen ausdrücken,

die sie […]mit den profanenDingen halten«9.Die Beziehungen zu heiligen Dingen

bringenVerhaltenserwartungen hervor und zeigen denMitgliedern des Stam-

mes,»wie […] [es] sichdenheiligenDingengegenüber zubenehmenhat«10.Esbesteht,

so Durkheim, eine strikte Trennung zwischen heilig und profan und er erläu-

tert dazu, dass Rituale vordergründig dazu dienen, Verwandlungen vom Pro-

fanen zumHeiligen zu durchlaufen:

»Da aber diese Verbindungsaufnahme [zwischen Heilig und Profan] an sich

schon sehr diffizil ist und Vorsichtsmaßnahmen und eine mehr oder weni-

ger komplizierte Initiation verlangen, ist sie nur möglich, wann das Profane

seinen spezifischen Charakter verliert, wenn es in einem bestimmten Maß

selber heilig wird. Die beiden Gattungen können sich nicht nähern und zu

gleicher Zeit ihre eigene Natur bewahren.«11

Die Unterscheidung zwischen heilig und profan ist notwendige, aber nicht

hinreichende Voraussetzung für die Entwicklung der Religion. Darüber

hinaus sind auch die daraus abgeleiteten religiösen Überzeugungen und

Handlungen nötig, um eine Gemeinschaft zu konstituieren. Aus diesen

Überlegungen kommt Durkheim zur folgenden Definition:

8 Durkheim 2007, S. 61–62.

9 Durkheim 2007, S. 67.

10 Ebd.

11 Durkheim 2007, S. 66–67.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 21

»Eine Religion ist ein solidarisches System von Überzeugungen und Prakti-

ken, die sich auf heilige, d.h. abgesonderte und verbotene Dinge, Überzeu-

gungen und Praktiken beziehen, die in einer und derselbenmoralischen Ge-

meinschaft, die man Kirche nennt, alle vereint, die ihr angehören.«12

Seine terminologische Verwendung der »Kirche« als Generalbegriff für alle

Formen religiöser Systeme ist zunächst einmal problematisch, weil die Kir-

che ein spezifisches Merkmal der christlichen Religionsgeschichte darstellt.

Doch Durkheim verwendet die Terminologie »Kirche«, um die Ausmaße der

Kohäsionskraft religiöser Beziehungen zu illustrieren. Er veranschaulicht

damit, wie religiöse Beziehungen sich in den Spannungsfeldern von profan

und sakral gestalten und wie dadurch ein starkes Kollektivbewusstsein in-

nerhalb der Gemeinschaft erzeugt wird. Dieses Bewusstsein, so Durkheim,

materialisiert sich dann zu einem religiösen Körper. Daraus schlussfolgert er,

dass Religionenmaterialisierte und soziale Tatsachen sind.

FürDurkheim ist der einheitsstiftende Aspekt der Religion der eigentliche

Katalysator für jede Art von Gemeinschaftsformation. Das Funktionieren ei-

nes allgemein sozialen Lebens hängtmaßgeblich davon ab, inwieweitGemein-

schaften eine gemeinsame Realität, ein gemeinsames Bewusstsein schaffen.

Für die Religionssoziologie ist es daher wichtig, den Unterschied zwischen ei-

nem kollektiven Bewusstsein und der individuellen Psyche zu erkennen:

»Zweifellos kann keine kollektive Erscheinung entstehen, wenn kein Ein-

zelbewußtsein vorhanden ist; doch ist diese notwendige Bedingung allein

nicht ausreichend. Die einzelnen Psychen müssen noch assoziiert, kom-

biniert und in einer bestimmten Art kombiniert sein; das soziale Leben

resultiert also aus dieser Kombination und kann nur aus ihr erklärt werden.

Indem sie zusammentreten, sich durchdringen und verschmelzen, bringen

die individuellen Psychen ein neues, wenn man will psychisches Wesen

hervor, das jedoch eine psychische Individualität neuer Art darstellt. […]

Die Gruppe denkt, fühlt und handelt ganz anders, als es ihre Glieder tun

würden, wären sie isoliert.«13

DieGesellschaft zeichnet sich alsodurchein eigenesWesenmit eigenemWirk-

lichkeitsbereich aus, das sich von einem individuellen Bewusstsein streng un-

terscheidet. Daraus bezieht Durkheim seine Hauptthese, dass Religion eine

12 Durkheim 2007, S. 74.

13 Durkheim 1984, S. 187.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

»eminent soziale Angelegenheit«14 ist. Die kollektive Kraft erschafft eine Mach-

terfahrung, die das Subjekt nun in sich selbst als eine autoritative Kraft an-

erkennt:

»Aber von dem Augenblick an, als man erkannt hatte, daß über dem Indi-

viduum die Gesellschaft steht und daß sie kein nominales und vernunfter-

dachtesWesen ist, sondern ein System von handelnden Kräften, wurde eine

neue Art möglich, den Menschen zu erklären. Um ihm seine wesentlichen

Attribute zu erhalten, braucht man ihn jetzt nicht mehr außerhalb der Er-

fahrung anzusiedeln.«15

Die Erfahrung des Subjekts bildet die Schnittstelle zwischen dem Selbst

und dem Kollektiv. Doch diese Kollektiverfahrung ist eine eigentümliche und

spezifische FormvonErfahrung,die sich zu anderenErfahrungendeutlich ab-

grenzt. Durkheim bezeichnet diese Erfahrungsweise als Efferveszenz, die man

aus dem französischen Verb ableitend als »aufschäumen« oder »sprudeln«

übersetzt. Im Deutschen ist das Wort »Erregung« oder »Gärung« anstelle von

Efferveszenz zu finden. Die Efferveszenz als genuine Erfahrungsqualität steht

DurkheimsErachtens gegenüber derAlltagserfahrungundgewinnt erst durch

diese Polarität an Kraft und Spannung. Am Beispiel der Totemgesellschaft

der Australier skizziert er die zwei Grundzustände wie folgt: In der profanen

Phase beschäftigen sich die Stammesangehörigen mit ökonomischen Tätig-

keiten. In dieser Zeitperiode werden sie nur als Einzelpersonen angetroffen,

weil der Stamm durch die Arbeit voneinander getrennt ist. Die heilige Phase

dagegen ist von einer Verdichtung und Versammlung des Stamms geprägt.

Die Ansammlung zu feierlichen Ereignissen gestalten sich genau entgegen-

gesetzt: Nun geht es darum, Gemeinsamkeit zu erleben. Dabei »wirkt aber die

Ansammlung allein schon wie ein besonders mächtiges Reizmittel. Sind die Individuen

einmal versammelt, so entlädt sich auf Grund dieses Tatbestands eine Art Elektrizität,

die sie rasch in einen Zustand außerordentlicher Erregung versetzt«16. Die Phase

des Zusammentreffens von einzelnen Stammesangehörigen wird von auf-

schäumenden Leidenschaften und entfesselten Gefühlsausbrüchen begleitet

und »[…] so geschieht es, daß […] [der Teilnehmer] sich in eine fremde, völlig andere

Welt versetzt glaubt, […] in eine Umwelt voller intensiver Kräfte, die ihn überfluten

14 Durkheim 2007, S. 25.

15 Durkheim 2007, S. 653.

16 Durkheim 2007, S. 320.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 23

und verwandeln«17. Durkheim beschreibt in dieser vorangegangen Sequenz

anschaulich die Zeremonie »corrobori«18, ein Ritual aus der australischen To-

temgemeinschaft. In dieser traditionellen Zeremonie wird bis heute durch

Tanz, Musik, Gesang und wilde Körperrhythmik eine Kommunikation zur

Anderswelt aufgenommen, um die Fruchtbarkeit der Tier- und Pflanzenwelt

aufrechtzuerhalten. Nach Durkheim wird dieses Ritual für die Entstehung

eines Totemtiers als ein Symbol für das Kollektive undHeilige gebraucht: »Nun

ist das Totem die Fahne des Clans. Es ist nur natürlich, daß sich die Eindrücke, die der

Clan [imKollektiverleben] imBewußtsein jedes einzelnen erweckt, […] vielmehrmit der

Idee des Totems alsmit der Idee desClans verbinden.«19Durkheim setzt voraus, dass

die Clanangehörigen kein Bewusstsein davon haben,wie sehr die äußerlichen

Eindrücke durch Tänze und rituelle Gesänge gemeinschaftliche Kräfte freiset-

zen undwie sehr sie davon beeinflusst werden. So glaubt der Clanangehörige,

dass diese außerordentlichen Gefühlserregungen durch das Totem verursacht

werden. Solche ekstatischen Gruppengefühle sind für Durkheim per se eine

grundlegende Selbsterfahrung des Kollektivs.

Darüber hinaus beschreibt er die Ekstase als normative Wirklichkeit. Er

beschildert die außerordentliche Erregung, die sich während eines Rituals ge-

fühlsmäßig entwickelt, als eineMachterfahrung, die sich vom alltäglichen Er-

leben unterscheidet. In einem ekstatischen Zustand fühlt sich der Ritualteil-

nehmer dazu gezwungen, ganz anders zu handeln und zu denken. Diese ek-

statische Gegenwelt ist für Durkheim keine belanglose und selbsterzeugte Be-

findlichkeitseinbildung.Dieses »Delirium«, in demsich der erregteMensch be-

findet, ist »wohl begründet [Hervorhebung imOriginal]«.20 In diesemZusammen-

hang spricht Durkheim von einer moralischen Macht. Moralisch ist die Kraft

der Efferveszenz deswegen, weil sie die wichtige Funktion erfüllt, die Gemein-

schaft nicht nur zu erleben, sondern sie als wichtige Größe auch im individu-

ellen Leben zu stärken und zu stabilisieren. Die Eigenheit dieser moralischen

Krafteinwirkung ist es, »denmenschlichenGeist nur dannberühren zukönnen,wenn

sie ihn außer sich bringen, wenn sie ihn in einen Zustand versetzen, den man Eksta-

se nennen kann [d.h. ek = aus; stasis = das Stehen; Entrückung; Verzückung] […]«21.

Zugleich hebt er die gewaltige Intensität dieser Zustände hervor und macht

17 Durkheim 2007, S. 324.

18 Durkheim 2007, S. 320.

19 Durkheim 2007, S. 326–327.

20 Durkheim 2007, S. 335.

21 Durkheim 2007, S. 336.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

deutlich,warum sie nur in kurzenMomenten und rauschhaften Augenblicken

erlebt werden können. Daraus resultiert die folgende Überzeugung:

»Wenn man mit Delirium jenen Zustand bezeichnet, bei dem der Geist den

unmittelbaren Gegebenheiten die sinnhafte Intuition hinzufügt und seine

Gefühle und Eindrücke in die Dinge projiziert, dann gibt es vielleicht kei-

ne kollektiven Vorstellungen, die in diesem Sinn nicht Rauschzustände wä-

ren.«22

Das ekstatischeGefühl verbleibt daher nicht impersönlichenErfahrungsraum

desEinzelnen, sondernpotenziert und verallgemeinert sich imSpiegelbild der

Teilnehmer: »Jedes ausgedrückte Gefühl hallt ohneWiderstand in demBewußtsein ei-

nes jeden wider. Jedes Bewußtsein findet sein Echo in den anderen. Der erste Anstoß

vergrößert sich auf solcheWeise immer mehr, wie eine Lawine […]«.23 Die Monotonie

unddieTrägheit des ökonomischenLebenswerden imZusammenkommen im

Ritual durch die ekstatische Aufwallung der Gruppe aufgehoben. Nun treten

anstelle der Zerstreuung und Langeweile des Alltags Erregungsgefühle durch

Kollektivverschmelzen ein. Durkheim resümiert, dass »in diesem gärenden so-

zialenMilieu und aus dieser Gärung selbst […] die religiöse Idee geboren [wird]«24.

Durkheim unterscheidet zwischen positiven Riten, die das Heilige feiern

oder verehren, und negativen Riten, die dasHeiligemit Tabus ummauern.Die

negativen Riten erfordern Verbote und Entsagungen, die den Bereich desHei-

ligen vor der Berührung mit dem Profanen schützen. Negative Riten bringen

beispielsweise Formen der Askese und des Selbstverzichts hervor. In diesen

Verzichterfahrungen werden Zustände des Leidens und Schmerzes erlebt,

die die Entsagenden heiligen. Die Heiligung geschieht über den siegreichen

Selbstverlust der eigenen Natur, weil dadurch die profanen Bedürfnisse und

Interessen geopfert bzw. überwunden werden. Auch die Opfergaben zählen

zu diesem negativen Bereich des Ritus:

»Der Schmerz ist das Zeichen, daß gewisse Bindungen, die […] [den Gläu-

bigen] an die profane Welt ketten, gebrochen sind. Er beweist, daß sich

der Mensch zum Teil von ihr befreit hat und daß er folglich zu Recht als

ein Instrument der Befreiung betrachtet wird. […] Er ist stärker als die Na-

tur, weil er sie zum Schweigen gebracht hat. Im Übrigen hat diese Tugend

22 Ebd.

23 Durkheim 2007, S. 320.

24 Durkheim 2007, S. 324.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 25

nicht etwa nur einen ästhetischen Wert. Das ganze religiöse Leben setzt sie

voraus. Opfer und Gaben gehen nicht ohne Entbehrungen, die dem Gläu-

bigen schmerzlich sind. […] [Um] […] [den Göttern] in seinem Leben den

Platz einzuräumen, der ihnen zusteht, muß man seine profanen Interessen

opfern.«25

Die antagonistische Trennung von heilig und profan ist zwingend notwen-

dig, denn beide Bereiche können vom Menschen nicht zugleich bedient wer-

den. Für das Erleben des Heiligen ist stets das Opfer des Profanen gefordert,

denn zu gewaltig ist die heilige Sphäre, um mit dem Profanen gleichzuzie-

hen. »Wir können nicht zur gleichen Zeit völlig eins mit uns selbst und unseren Inter-

essen sein; völlig der Kollektivität verpflichtet und völlig unserem Egoismus. Es han-

delt sich hier um zwei Bewußtseinszustände, die sich auf zwei gegensätzliche Pole rich-

ten«26, erklärt Durkheimund veranschaulicht den stetenKampf desMenschen

in seiner Dualität. Dabei sieht er zwischen der Welt des Profanen und Heili-

gen einen »Abgrund«27, der durch die Efferveszenz machtvoll erfahren wird. So

werden das Heilige und die einheitsstiftende Efferveszenz als gewaltvoll asso-

ziiert. Daher beschreibt er sie als ansteckende Kraft des Heiligen, die in der

Lage ist, unbegrenzt Menschen und Dinge gleichermaßen zu vereinnahmen.

So ist es fürDurkheimevident,dass eineGemeinschaft die heilige undprofane

Welt »voneinander entfernt« und »zwischen ihnen gewissermaßen ein Vakuum« her-

stellt.28 Denn »[d]ie außerordentliche Ansteckung des Heiligen verpflichtet zu dieser

Vorsicht«29. Das Heilige entwickelt diese erobernde Kraft im spezifischen Er-

fahrungsraum des Subjekts selbst, weil »die religiösen Kräfte keinen festen Ort ha-

ben«30.Wegen der ungebundenen Beweglichkeit des Heiligen »dürfen sich diese

beiden Lebensbereiche im Bewußtsein der Menschen nicht vermischen«31. Neben den

Verboten sind auch die positiven Riten ein Mittel, um die Gewaltfähigkeit des

Heiligen zukanalisieren.Entfesselte, kollektiveKräfte imRahmeneines Festes

stärken das Solidaritätsgefühl der Gruppe:

25 Durkheim 2007, S. 464.

26 Durkheim 2007, S. 466.

27 Durkheim 2007, S. 467.

28 Durkheim 2007, S. 468.

29 Ebd.

30 Durkheim 2007, S. 475.

31 Durkheim 2007, S. 470.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

»Denn der Mensch kann keinen Verkehr mit den heiligen Wesen haben,

wenn er nicht die Schranken überschreitet, die ihn gewöhnlich von ihnen

getrennt halten. […] Die gewöhnlichste ist, den Übergang behutsam zu

tun und den Gläubigen nur langsam und gradweise in den Kreis der heili-

gen Dinge einzuführen. Auf diese Weise fragmentiert und abgeschwächt,

verletzt das Sakrileg das religiöse Bewußtsein nicht mit Gewalt.«32

Gerade das Opfer als Zentrum eines festlichen Rituals symbolisiert die zwie-

spältige Natur des Heiligen: Zum einen dient es dazu, das profane Verbot des

Tötens zu überschreiten, zum anderen das gewaltvolle Töten selbst als Heili-

gungsmittel für die Stiftung von kollektivenGefühlen zu potenzieren. So illus-

triert auch der nächste Schritt im Tötungsritus, nämlich das Essen des Opfer-

tieres, die außerordentliche Heiligungsfähigkeit. Denn die Esser erhalten ei-

nen Teil von der heiligen Kraft des Opfertieres. Diese Schilderung Durkheims

soll anzeigen, dass dasHeilige im religiösenDenken der Stämme trotz des To-

des seine Vollständigkeit nicht einbüßt: »Wenn sich ein heiligesWesen teilt, bleibt

es sich in jedem seiner Teile völlig gleich. […] Im religiösen Denken gilt der Teil für das

Ganze. Es hat die gleichen Kräfte und die gleiche Wirkung.«33 Dieses Absolutheits-

denken ist für Durkheim auch in der Moderne beobachtbar. Als Beispiel dafür

zieht er die Fahne als modern-religiöses Symbol heran, um das Totalitätsden-

ken des Heiligen zu illustrieren: »Da der Teil für das Ganze steht, ruft auch er die

Gefühle hervor, die das Ganze hervorruft. Das einfache Stück einer Fahne steht für das

Vaterland wie die Fahne selber; es ist also genauso und im gleichen Grad heilig.«34

Die Beschreibung des gesamten sozialen Lebens entspringt in Durkheims

Analysen den Kategorisierungen des Bewusstseins. So zählen alle Begriffe,

die gesellschaftlich allgemein anerkannt und verwendet werden, als Werke

der Kollektivität.35 Durkheim vertritt die Überzeugung, dass Begriffe die

Ergebnisse des kollektiven Bewusstseins präsentieren. Begriffe und Katego-

rien bilden also die gelebte Wirklichkeit von Gemeinschaften ab und stellen

keine willkürlichen Konstruktionen dar: »Die Kategorien jedoch sind nicht dazu

da, einzig und allein auf den sozialen Bereich angewendet zu werden; sie beziehen sich

auf die ganzeWirklichkeit.«36 Von entscheidender Bedeutung für die Erfahrung

32 Durkheim 2007, S. 497.

33 Durkheim 2007, S. 339.

34 Durkheim 2007, S. 340.

35 Vgl. Durkheim 2007, S. 643.

36 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 27

einer ganzen Wirklichkeit ist für Durkheim daher die allgemeine, den indivi-

duellen Horizont überschreitende Erfahrung, die seiner Auffassung nach von

allen Individuen in der gleichen Weise erlebt wird.37 Dementsprechend sind

die kollektiven Erfahrungen beständiger als individuelle, weil im kollektiven

Erfahrungsfeld »Ereignissen von genügender Schwere« die besondere Aufgabe

zukommt, »den geistigen Unterbau einer Gesellschaft zu beeinflussen«.38 So be-

hauptet Durkheim letztlich, dass »das religiöse Leben die herausragende Form und

gewissermaßen der konzentrierte Ausdruck des gesamten kollektiven Lebens«39 ist. In

der Moderne, so schlussfolgert er, ist die Moral die Folge dieser elementaren,

religiösen Konstitutionskräfte: »Wenn die Religion alles, was in der Gesellschaft

wesentlich ist, hervorgebracht hat, dann deshalb, weil die Idee der Gesellschaft die

Seele der Religion ist. Die religiösen Kräfte sind also menschliche Kräfte, moralische

Kräfte.«40

Die Religion oder die religiösen Kräfte speisen sich Durkheims Ansicht

nach aus dem Zusammenspiel von Erfahrung und Objektivierung. Die wahre

Bedeutung der Religion zeigt sich als nicht sichtbarer, ideeller Überbau der

materiellen Seite der Religion.Das Zustandekommen vonmateriellen Formen

erklärt Durkheim damit, dass Subjekte der Umwelt ausgesetzt sind und der

physischen Realität nicht entfliehen können. Deswegen neigen sie dazu, die

eigenen Empfindungen und Ideen an materielle Dinge zu fixieren. Da die

religiöse Erfahrung der Kollektivität als überwältigende Kraft empfunden

wird, versuchen Subjekte, dieses überragende Gefühl an ein Objekt zu heften.

Diese Fixation macht ein Ding erst heilig.41 Solche Objektivierungsversuche

fördern seines Erachtens die Bildung von Idealen. Die materielle Seite ist

eine Art Gedächtnis für empfundene Gefühle, die diese in Erinnerung halten.

Ideale sind nicht nur eine Hypostasierung eines erwünschten Zustandes,

sondern bilden einen wirklichen Teil der Gesellschaft ab. Durkheim setzt also

voraus, dass »eine Gesellschaft […] [auch] von der Idee, die sie sich von sich selbst

macht«42 besteht. Er glaubt sogar, dass nur aus dem religiösen Denken heraus

sich menschheitsgeschichtlich innovative Ideenkonzepte über Natur und

37 Vgl. Durkheim 2007, S. 644.

38 Durkheim 2007, S. 635.

39 Durkheim 2007, S. 614.

40 Ebd.

41 Vgl. Durkheim 2007, S. 339.

42 Durkheim 2007, S. 619.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Kultur entwickeln können. Diese zeigen sich in der Moderne in der Gestalt

weiterentwickelter Denksysteme wie derWissenschaft und der Philosophie:

»Es gibt keine Religion, die nicht zugleich eine Kosmologie ist und eine Spe-

kulation über das Göttliche. Wenn die Philosophie und die Wissenschaften

aus der Religion entstanden sind, so darum, weil die Religion selbst zuerst

Wissenschaft und Philosophie gewesen ist. Man hat aber weniger gesehen,

daß die Religion sich nicht darauf beschränkt hat, den vorher ausgebildeten

menschlichen Geist mit einer bestimmten Anzahl von Ideen zu bereichern;

sie hat dazu beigetragen, ihn überhaupt zu bilden.«43

Am Ende seines Werkes stellt Durkheim die Frage, warum der Mensch über-

haupt inderLage ist,denWiderspruchzwischenheiligundprofanzuerfassen:

»Kann man behaupten, daß es zwei antagonistische Welten gibt, an denen

wir in gleicher Weise teilhaben: die Welt der Materie und der Sinn auf der

einen Seite und die Welt der reinen und unpersönlichen Vernunft auf der

anderen? Aber damit haben wir [sic!] Frage nur mit anderenWorten wieder-

holt; denn es handelt sich ja gerade darum zu wissen, warum wir nebenein-

ander diese beiden Existenzen führen müssen. Warum bleiben diese bei-

den Welten, die sich anscheinend widersprechen, nicht getrennt, und was

zwingt sie, sich gegenseitig, trotz ihres Antagonismus, zu durchdringen?«44

Seine Antwort lautet: »Mit einem Wort: in uns ist Unpersönliches, weil Soziales in

uns ist, und weil das soziale Leben gleichzeitig Vorstellungen und Praktiken umfaßt,

dehnt sich diese Unpersönlichkeit ganz natürlich auf die Ideen wie auf die Akte aus.«45

Im letzten Absatz seines Werkes lässt er aber tiefsinnig eine letzte Frage of-

fen: »Ehe man […] [zum] Ende kommt, mußman wenigstens untersuchen, ob das, was

imIndividuumdas Individuumüberschreitet, vondieserüberindividuellenWirklichkeit

kommt oder in der Erfahrung, nämlich in der Gesellschaft, gegeben ist.«46 Spiegelt die

überindividuelle Erfahrung nur die gesellschaftliche Erfahrung wider? Oder

reflektiert sie womöglich eine überindividuell-kosmischeWirklichkeit?

43 Durkheim 2007, S. 24.

44 Durkheim 2007, S. 652.

45 Ebd.

46 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 29

2. Die sakralsoziologische Dimension – Georges Bataille

AuchwennBataillemitDurkheimdieReligion in ihrer sozialenDimensionmit

Bezug auf das Sakrale erforscht und nach den Konstitutionsbedingungen von

Gemeinschaften fragt, argumentiert er mit einer eigenen Theorie der Hete-

rologie gegen die Homogenisierungsthese Durkheims. Bataille bestreitet die

Durkheim’sche Vorstellung, dass das Sakrale durch die Erzeugung von Nor-

men ein homogenes Bewusstsein stiftet.Mit seiner sakralsoziologischenKon-

zeption will Bataille eine Analyse auch jener Randbereiche einführen, die für

gewöhnlich aus dem Bewusstsein einer Gesellschaft abgesondert werden. Im

Mittelpunkt seiner Überlegungen stehen daher nicht die Normen als stabili-

sierende Faktoren von Gemeinschaften, sondern die heteronomen und unbe-

wussten Realitäten, die durch die Phänomene von Tod und Gewalt repräsen-

tiert sind. Mit dem Konzept der Heterologie will er ein systematisches Wis-

sen entwickeln,das die unbewusstenAnteile einerGesellschaft genauso in den

Blick nimmt wie die bewussten:

»Darum ist es im Hinblick auf die genannten Möglichkeiten notwendig, ein

systematischesWissen zu entwickeln, das es erlaubt, die affektiven sozialen

Reaktionen, die denÜberbaudurchzucken, vorauszusehen– vielleicht sogar,

bis zu einem gewissen Grad, frei über sie zu verfügen. Ein systematisches

Wissen über die sozialen Bewegungen der Anziehung und der Abstoßung

erweist sich schlicht als Waffe, […] die […] zäh auf die Befreiung menschli-

chen Lebens hinarbeite[t].«47

Zur Erfassung und Beschreibung des Sakralen fokussiert sich Bataille, wie im

obigen Zitat aus dem Jahr 1933 angekündigt, auf die sakralen Bewegungen der

AnziehungundAbstoßungund konkretisiert darin denHauptuntersuchungs-

gegenstand seinerHeterologie.DasWissen über die sozialen Bewegungen des

Sakralen soll Perspektiven auf die heteronomen Aspekte eröffnen:

»Mit anderen Worten, mein Versuch unterstellt, daß es möglich ist, etwas

aufzudecken, was unbewußt war, und daß dieses Unbewußte per definitio-

nem außerhalb des Zugriffs der phänomenologischen Beschreibung liegt:

Es war unmöglich, anders als mit Methoden wissenschaftlicher Art zu ihm

47 Bataille 1978, S. 42f.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

zu gelangen. Diese Methoden sind wohlbekannt: Es handelt sich um die So-

ziologie der Primitiven und die Psychoanalyse […].«48

Mit der Heranziehung der Psychoanalyse beabsichtigt Bataille nicht nur die

positivistisch-objektive Wissenschaft der Soziologie um das Feld des Unbe-

wussten zu erweitern. Zugleich möchte er darauf hinaus, ähnlich wie Durk-

heim, die Subjektivität von Erfahrungen als objektive Messdaten zu verifizie-

ren. Die modernen, objektivenWissenschaften des Geistes sind seines Erach-

tens nicht nur alsMethoden und Forschungsinstrumente, sondern als Lebens-

instrumente zu sehen. Ein Lebensinstrument verweist auf die gelebte Erfah-

rung selbst, aus der sich objektive Daten allgemein ableiten.49 Die Phänome-

nologie des Geistes von Hegel ist für Bataille solch ein Annäherungsversuch

an eine Wissenschaft, die das »Herz unserer Existenz«50am Übergang vom Un-

bewussten zum Bewussten als fundamentale Negativität des Seins erkennt.

Er betont aber die Subjektivität des Hegel’schen Werks und erklärt, dass es

demAußenstehenden nichtmöglich seinwird, die hinter der philosophischen

Abschrift stehende gelebte Erfahrung des Subjekts Hegel zu erschließen. Da-

her verfolgt er das Ziel, die subjektive Wissenschaft Hegels um eine objekti-

ve Methode zu erweitern. Zu diesen objektiven Forschungsmethoden zählt er

die Soziologie und Psychologie, die in der Lage sind, »mit beachtlicher Präzisi-

onwahrzunehmen und vorzustellen, was dem bewußtenGeist heterogen bleibt und des-

halb imHegelschen Geist nur von außen her wahrnehmbar und vorstellbar ist«51.Was

dem Subjekt verschlossen bleibt, ist aus dem objektiven Blickwinkel einseh-

bar, was der Objektivität nicht zugänglich ist, ist wiederum die im Subjekt ge-

lebte Erfahrung. Bataille bezieht seine neueren Daten aus der Soziologie und

Psychologie, um auch, »verschiedeneRegionen desGeistes« zu erforschen, die eine

»formelle Heterogenität« behaupten.52 Die französische Soziologie und Psycho-

analyse mit ihren Erkenntnissen zur Theorie des Sakralen und Profanen und

ihre Einblicke in die Beziehungen zwischen dem Unbewussten und Bewuss-

ten eröffnen seiner Einschätzung nach einen Forschungsrahmen, der »Hegel

völlig fremd ist«53, da Hegel den Geist weitestgehend homogen darstellt. Trotz-

48 Hollier 2012, S. 134–135.

49 Vgl. Hollier 2012, S. 136, Fußnote 5.

50 Hollier 2012, S. 136–137.

51 Hollier 2012, S. 138.

52 Ebd.

53 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 31

dem behält er die essenzielle Erkenntnis der Hegel’schen Negativität als Le-

bensinstrument in seiner eigenenTheorie bei, die er aber um die Aspekte des

Heterogenen erweitert. Um die Interpretationstechniken der Psychoanalyse

als objektive Leistung hervorzubringen, ist es nach Bataille erst mal nötig, als

Sakralsoziologe die Wahrnehmungsposition des Psychoanalytikers anzuneh-

men, in der ungewöhnliche Erfahrungen nicht mehr nur als bewusste Artiku-

lationen, sondern auch als verdrängte Dimensionen bewertet werden. Letzt-

lich steht für Bataille fest, dass das Sakrale zweifellos einen »enge[n]Zusammen-

hang zwischen der Abstoßung, dem Abscheu, und dem, was in der Psychoanalyse Ver-

drängung heißt«54, aufweist. Der Sakralisierungsprozess gestaltet sich demge-

mäßauf einerunbewusstenEbene, sodassdasWirken sakral-repulsiverKräfte

sich nicht nur aus dem bewussten Erleben heraus verstehen lässt. Der sakrale

Kern bezieht seine volle Wirkkraft sogar nur durch die rational nicht einhol-

bare Kluft des Unbewussten. Daher geht Bataille im Vergleich zu Durkheim

nicht davonaus,dassRationalisierungsprozesse als bewussteVorgängeSakra-

lisierungsprozesse sind. Seines Erachtens werden sakrale Elemente nur in Af-

fekten wahrgenommen. Daher werden im Zuge der Rationalisierung eben je-

ne unbewusst-affektiven Elemente nicht rationalisiert, sondern abgesondert.

Die Verfemungen von unbewusst abstoßenden Anteilen derWirklichkeit sind

seines Erachtens der heimliche sakral-soziale Kern jeder Gemeinschaft und

Gesellschaft. In den Spuren Durkheims bleibend behält das Heilige bei Ba-

taille zwar seinen sozialen Charakter, seine solidarisierende Gestaltungskraft

vollzieht das Heilige aber nicht durch ein sozial-verbindliches Regelwerk. Das

Heilige ist inBataillesKonzeptioneinVermittler,derüberdieKräftederAnzie-

hung und Abstoßung verschiedenartige Elementemiteinander in Verbindung

bringt.Die Prinzipien vonAttraktionundRepulsiongelten für alle Formenvon

Gemeinschaften. So lautet eine erste Definition der Sakralsoziologie wie folgt:

»In der Tat ist die Sakralsoziologie für uns nicht einfach ein Teil der Sozio-

logie, wie es zum Beispiel die Religionssoziologie ist, mit der sie leicht ver-

wechselt wird. Die Sakralsoziologie läßt sich als Untersuchung nicht der nur

religiöse Institutionen, sondern der Gesamtheit der kommuniellen Bewe-

gung der Gesellschaft auffassen: So betrachtet sie unter anderem die Macht

und die Armee als Gegenstände, die in ihren Bereich fallen, sowie überhaupt

sämtliche menschlichen Aktivitäten – Wissenschaften, Künste und Techni-

54 Hollier 2012, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

ken –, insofern sie einen vergemeinschaftenden Wert im aktiven Sinne des

Wortes haben, das heißt, insofern sie einheitsstiftend sind.«55

Die einheitsstiftende Funktion des Heiligen vollzieht sich durch die absto-

ßende Seite, d.h. als Gewaltprinzip. Die sakralen Phänomene verkörpern sich

in machtvollen Institutionen, die konkret die unerwünschten und gewalt-

vollen Elemente der Gesellschaft überwachen. Krankenhäuser, Gefängnisse,

Armeen und die Polizei garantieren als abstoßende Gewaltprinzipien den

Zusammenhalt der arbeitenden, profanen Gesellschaft. Darüber hinaus

birgt eine Gesellschaft mehrere Gemeinschaften in sich, die jeweils eigene

identitätsstiftende Merkmale hervorbringen. Bataille fragt sich daher, wie

diese unterschiedlichen Subgruppierungen in einer übergeordneten Grup-

pe existieren können, ohne das Ganze der Gesellschaft brüchig werden zu

lassen.56 Es muss eine Art Anziehung zwischen den verschiedenen Gruppen

zum Ganzen geben, so Bataille. In menschlichen Gesellschaften sind es die

abstoßenden Kräfte, die die unterschiedlichen Gruppen zusammenziehen.

Daher gilt für den sakralsoziologischen Ansatz, anhand solchermagnetischen

Kräftespiele das Feld der sakralen Bewegungen zu beobachten. Zu Batailles

wichtigsten Beobachtungen zählt das Zusammenspiel von Homogenität und

Heterogenität. Heterogene Elemente sind diejenigen, die durch die Homoge-

nität eines gesellschaftlichen Bewusstseins ausgeschlossen werden. Folglich

ist »die produktive, […] nützliche Gesellschaft«57 Basis der sozialen Homogenität.

Für das homogene Bewusstsein gilt nur das als wertvoll, was im Sinne des

gesellschaftlichen Systems erwünscht und erwartet wird. Sozial vermittelte

Werte unterliegen diesem kollektiven Bewusstsein, sodass sich Universalisie-

rungen von Ansprüchen unter der Bedingung des Utilitaristischen gestalten.

Dagegen gibt es aber auch immer eine Welt des Heterogenen, die sich durch

ein nützliches Bewusstsein nicht einholen lässt. Sie bewahrt all jene Elemente

auf, die die homogene Ordnung abstößt. Bataille zählt hierzu einige Beispiele

auf, die in einer modernen Gesellschaft abgestoßen werden:

»Es sind dies die Ausscheidungen des menschlichen Körpers oder analoge

Stoffe (Abfall, Gewürm etc.); Körperteile, Personen, Worte oder Handlun-

gen, die einen ansteckenden erotischen Wert haben; diverse unbewußte

55 Hollier 2012, S. 43.

56 Vgl. Hollier 2012, S. 53–54.

57 Bataille 1978, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 33

Prozesse wie Träume undNeurosen; die zahlreichen sozialen Elemente oder

Formen, die von der homogenen Seite nicht assimiliert werden können: die

Masse, das Militär, bestehend aus Aristokraten und Lumpenproletariern,

alle Arten von gewalttätigen oder renitenten Individuen (Verrückte, Auf-

rührer, Dichter etc.).«58

So werden heterogene Elemente in einer homogenen Gesellschaft span-

nungsgeladener, je mehr sie verfemt werden. Bataille behauptet also, dass

das homogene Bewusstsein sich von den heterogenen Elementen nicht be-

freien, sondern sie nur verdrängen kann. Doch Verdrängungen intensivieren

die Beziehungen zum Abgestoßenen nur und lassen sie umso attraktiver

für bestimmte andere heterogene Gruppen werden: »Die heterogenen Elemen-

te provozieren affektive Reaktionen von unterschiedlicher Intensität […]. Anziehung

und Abstoßung wechseln einander ab, jeder Gegenstand der Abstoßung kann unter

bestimmten Umständen zum Gegenstand der Anziehung werden und umgekehrt.«59

Mit diesem Heterologiemodell stellt Bataille daher auch eine interessan-

te, soziologische These auf, die besagt, dass menschliche Gemeinschaften

und Gruppen sich nicht, wie Durkheim es nahelegt, primär über geteilte

Wertvorstellungen solidarisieren, sondern über geteilte Abscheu. Durkheims

Auffassung von der Religion als gemeinschaftsstiftende Kraft stellt imGrunde

eine Homogenisierungsthese vor. Batailles Sakralsoziologie dagegen zeigt

auf, dass nicht die Homogenisierung des kollektiven Bewusstseins, sondern

die Kräfte der Anziehung und Abstoßung sozialen Zusammenhalt stiften.

Einleuchtend zeigt dies Bataille auch mit seinen Analysen zu ursprünglichen

Verbotssystemen, die von menschlichen Gemeinschaften schon in der palä-

ontologischen Zeit etabliert werden. Die frühesten Zeugnisse der Menschheit

belegen, dass empfundene Abscheulichkeiten wie der Kontakt mit Leichen

und Blut oder sexuelle Ausschweifungen die ersten Verbote gründen ließen.

So waren sich die frühen Menschen schon intuitiv einig, bestimmte Phäno-

mene aus dem kollektiv geteilten Lebensraum abzusondern. Die Einigkeit der

Gruppe gestaltet sich daher über einen sozial-abstoßenden Kern. Zugleich

bildet dieses Abstoßungszentrum ein Anziehungszentrum für Gleichab-

gestoßene. Durch diese magnetischen Beziehungsverhältnisse, so Bataille,

lassen sich auch größere Gesellschaften zusammenhalten, weil in ihr kleinere

Gruppenmit verschiedenen Interessen zusammen existieren können, solange

58 Bataille 1978, S. 17.

59 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

eine generelle Aversion gegen bestimmte Phänomene wie Gewalt und Tod

geteilt wird. Das Heterogene als Abfallerscheinung wird, ganz im Gegensatz

zu zivilisierten Gesellschaften, in den archaischen Ritualen und Praktiken

noch verehrt und in Verbindung mit dem Sakralen gebracht. Das Heterogene

fungiert, erklärt Bataille, in indigenen Stammeskulturen als das Unbewuss-

te des Mythischen: »Es ist leicht zu einzusehen, daß die Erkenntnisstruktur einer

heterogenen [Hervorhebung im Original] Realität als solcher sich im mythischen Den-

ken der Primitiven und in denTraumvorstellungenwiederfindet: sie ist identischmit der

Struktur des Unbewußten [Hervorhebung imOriginal] […].«60 Das Sakrale ist in der

prähistorischen Zeit also ein wesentlicher Bestandteil des irdischen Lebens

und beinhaltet zwei gegensätzliche Bereiche. Die unreine Seite des Sakralen

bezieht sich auf die linke Seite. Darunter fallen die Abfallerscheinungen und

die abstoßungswürdigen Elemente. Die rechte Seite dagegen ist die erhabene

Seite, die in Verbindungmit der spirituellenGeisterwelt steht. In derModerne

degradiert sich die linke Seite zum reinen Abfall und verliert ihre sakraleWer-

tigkeit.61 Doch im Gegenzug dazu schafft sie neue heterogene Elemente, die

im ursprünglichen Sinne nicht mehr als sakral gelten können. Das spezifisch

Religiös-Sakrale des Heterogenen in der Frühzeit zu bestimmen62, gestaltet

sich Batailles Auffassung nach sehr schwierig, weil die Differenzierung durch

Homogenisierung, wie sie in der Moderne durch die Rationalisierung und

Verwissenschaftlichung zustande kommt, nicht gegeben war. So erlauben

erst gegenwärtige Forschungen, näher zu bestimmen, erörtert er, wie sich

die affektiven Beziehungen zu Heterogenem konkret gestalten, weil nicht

nur die Beschreibungen der Wissenschaft sich differenziert haben, sondern

auch die zu beschreibenden Gegenstände in einer sich individualisierenden

Gesellschaft. Da das Sakrale als Krafterscheinung trotz der Differenzierung

nicht als Gegenstand beobachtbar ist, soll die sakralsoziologische Forschung

die sozialen Bewegungen einer Gesellschaft in den Blick nehmen. Für die

Sakralsoziologie ist es relevant, den Unterschied zwischen individuellen und

kollektiven Bewegungen zu unterscheiden, weil »die Gesellschaft als ein Feld von

Kräften [zu sehen ist] […], die uns zwar nachweislich durchströmen, die aber jedenfalls

außerhalb derBedürfnisse unddes bewußtenWillens jedesEinzelnen liegen«63.Batail-

le problematisiert die Ziele der klassischen Soziologie, eineGesamtanalyse der

60 Bataille 1978, S. 18.

61 Vgl. Bataille 1978, S. 20.

62 Vgl. Bataille 1978, S. 31.

63 Hollier 2012, S. 215–216.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 35

Gesellschaft aus der Sicht einer einzelnen Perspektive ergründen zu wollen.

Da diese Gesamtbewegung eine eigene Dynamik hat, die sich nicht durch den

Willen des Einzelnen ermessen lässt, ist die »einzig folgerichtige Untersuchung

der Gesellschaft diejenige, die deren Gesamtbewegung in den Mittelpunkt rückt«64.

Die Sakralsoziologie hat ihm zufolge daher die Aufgabe, aus der Perspektive

der Gesellschaft selbst auf das Soziale zu blicken. Denn betrachtet man das

Verhältnis von Individuum zur Masse andersherum, legt Bataille dar, so ist

der Einzelne in der Masse »erbarmungslos unwichtig wie ein Haar«65. Doch wie

lässt sich eine Gesamtbewegung dann erforschen,wenn sie nicht lokalisierbar

ist? Seines Erachtens lässt sich dieUntersuchungsperspektive auf die Gesamt-

bewegung einer Gesellschaft in der folgenden Frage eröffnen: »Befinden wir

uns gegenwärtig in einer Phase der Zu- oder Abnahme der Bewegung, die dieMenschen

zusammenbringt?«66 Anhand der Beobachtungen von sich zusammenschlie-

ßenden Bewegungen lassen sich die Zustände der Gesellschaft ablesen, weil

sie einenEinblick indie Intensitäten von sakralenKräften eröffnen.Für seinen

eigenen Zeithintergrund nimmt Bataille eine geringe Intensität von sozia-

len Gesamtbewegungen wahr. Anstelle von kohäsiven Bewegungen treten

dissoziative Kräfte ein, die als Zerfallsprozesse den Gesamtzusammenhang

des Sakralen zerreißen. Bataille vermerkt: Dissoziative Bewegungen werden

immer »in demMaße [stärker], wie die Gesamtbewegung an Intensität abnimmt, […]

und die individuelle und vor allem die funktionale […] Bewegung […] [erstarkt]«67.Die

Ablösung vomFeld der Gesamtheit des Sakralen verlagert also dieHandlungs-

kräfte der Individuen in das »Gravitationsfeld von funktionalen Bewegungen«. So

gewinnt die »Nützlichkeit […] immer mehr die Oberhand über die Existenz, [so]daß

dieExistenz sich unterordnet und langsamversklavt«68. ImGegensatz zuDurkheim

geht Bataille also nicht davon aus, dass die Rationalisierung und Funktionali-

sierung des Individuums in Form von Arbeit einen bindenden Effekt auf die

Gemeinschaft ausübt oder gar die religiöse Sakralfunktion ersetzt. Die Bin-

dungsleistungendesSakralenwerden inder Industrialisierung viel eher durch

Funktionsbeziehungen künstlich aufrechterhalten. Der moderne Mensch, so

Bataille, ist nun dem »Endzweck menschlicher Tätigkeiten«69 untergeordnet. Das

64 Hollier 2012, S. 217.

65 Hollier 2012, S. 218.

66 Hollier 2012, S. 221.

67 Hollier 2012, S. 223.

68 Hollier 2012, S. 224.

69 Hollier 2012, S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

arbeitende Subjekt beugt sich nur mehr seiner Funktion und vergisst darüber

hinaus seine intime Teilhabe am Leben, das zu keinem Zweck außerhalb

seiner selbst dienlich ist: »Mit anderenWorten, sie vertauschen die Funktionmit der

Existenz.«70 Damit entgleitet Bataille zufolge die gesamte Lebensdynamik der

Menschen ins »Reich der Ökonomie: […] ins Reich der Knechtschaft«71. Er folgert

daraus, dass das Subjekt sich auf diese Weise zwar aus den Zwängen des

Sozialen befreit, aber damit in die Zwänge funktioneller Bewegungen gerät.

Die Gleichsetzung von Existenz und Funktion hat zur Folge, dass die Indivi-

duen »vor der Sorge um das Schicksal, um den Tod und um die Tragödie«72 bewahrt

werden, weil die sozialen Spannungen von Zwängen aufgelockert sind. Aber

das Aufgehen in der »funktionalen Aktivität«73 narkotisiert und immunisiert

das Subjekt gegen diese tragischen Elemente des menschlichen Lebens, die

nicht einfach verschwunden sind. Seines Erachtens werden heterogene und

erschütternde Lebensphänomene wie der Tod und das Tragische nicht mehr

gemeinschaftlich gemeistert, wie einst, als das Opfer und der Tod auf feier-

lich-zeremonielleWeise kollektiv-psychologisch verarbeitet wurden.DieWelt

der Arbeit hat mit der Ausblendung des Tragischen eine »Leere« hinterlassen,

die mit der für die Moderne typischen »Depression« gefüllt wird, in der das

»Verkümmern jeder tiefen Existenz« voll in Kraft getreten ist.74 So ist diemoderne

Gesellschaft davon geprägt, eine Welt der Arbeit als »Funktion-in-Existenz«75

zu verwandeln. Bataille geht es bei der sakralsoziologischen Forschung insge-

samt also nicht nur darum, soziologisch gewonnene Daten auf die Moderne

anzuwenden, sondern auch, zu bestimmen, in welchem Verhältnis das »Spiel

sakraler Kräfte«76 das gesellschaftliche Leben prägt.

Das Heilige ist nach Bataille nicht nur für das gesellschaftliche Leben im

gesamten, sondern auch für das menschliche Bewusstsein im Einzelnen ein

signifikanter Gestaltungsfaktor. Diesen Unterschied verdeutlicht er mit dem

Vergleich zwischen tierischen undmenschlichenGemeinschaften: In der Tier-

welt prägt die unmittelbare und einfache Attraktion die Aktivitäten des tieri-

schen Lebens. Doch für dasmenschliche Leben ist die Attraktion stets vermit-

70 Ebd.

71 Ebd.

72 Ebd.

73 Ebd.

74 Hollier 2012, S. 226.

75 Hollier 2012, S. 227.

76 Hollier 2012, S. 229.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 37

telt, und zwar durch den abstoßenden Kern. Die Repulsion ist das Mittel, das

erst Anziehung schafft.77 Den Unterschied zwischen tierischer undmenschli-

cher Gemeinschaftsbildung erklärt er folgendermaßen:

»[…] Aber eine Gesellschaft, besonders jene der Tiere, ist kein offenes, un-

bestimmtes Aggregat: sie ist ein definiertes Ganzes, das nicht weniger auf

der gegenseitigen Interattraktion ihrer Mitglieder beruht wie auf der Inter-

repulsion von Individuen gleicher Natur, die aber unterschiedlichen Einhei-

ten angehören. Der Fehler von Rabaud hat auch diesen Vorteil: er hilft, die

Essenz der sozialen Tatsache zu bestimmen.«78

In dieser Notiz verdeutlicht er seine Kritik am Verständnis des Sozialbegriffs

des Zoologen Étienne Rabauds, welcher soziale Phänomene in Tier- und

Menschenwelt gleichsetzt. Die soziale Einheit der menschlichen Existenz

wird zwar auch durch anziehende Kräfte gestaltet, jedoch ist die menschliche

Gesellschaft wegen der repulsiv vermittelten Anziehung auch einer offenen

und unbestimmten Bewegung unterworfen, nicht einer geschlossenen wie

in der Tierwelt. In diesem Sinne kann er auch die These Roger Caillois’, dass

Menschen und die Insekten einen Teil der gleichen Natur ausmachen nicht

teilen.79 Gegen seinen Monismus vertritt Bataille einen Dualismus zwischen

tierischemundmenschlichemBegehren.MenschlicheGemeinschaften zeich-

nen sich im Unterschied zu den tierischen dadurch aus, dass sie das Kollektiv

subjektivieren. Um Kollektivierungsprozesse zu verwirklichen, sind mensch-

liche Gemeinschaften auf die Wirkkräfte von sakralen Kernen angewiesen.

Sakrale Kernzentren umfassen einen Komplex von Orten, Gegenständen und

Praktiken, die eine vermittelnde Funktion haben und sich einer einfachen

Anziehungslogik, wie sie in der Tierwelt vorkommt, entziehen:

»Es handelt sich um eine Gesamtheit von Gegenständen, Orten, Glaubens-

vorstellungen, Personen und Praktiken, die sakralen Charakter besitzen; all

diese Gegenstände, Orte, Glaubensvorstellungen, Personen und Praktiken

gehören eigentümlich einer Gruppe und keiner anderen an. Während in die

nichtmenschliche soziale Existenz nichts eingeht, was die unmittelbare In-

77 Hollier 2012, S. 119–120.

78 Bataille 1988a, S. 65 [Übersetzung].

79 Vgl. Hollier 2012, S. 82f.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

terattraktionmerklich überschritte, erscheint dieser sakrale Kern imHerzen

der menschlichen Strebungen als ein eigentümliches […] Gebilde.«80

Auch am Beispiel der klassischen Anordnung von Dorfstrukturen, wie sie in

Frankreich und generell in Europa zu finden sind, versucht Bataille, diese spe-

zifisch menschliche Beziehung zum Sakralen und Profanen in den sozial-or-

ganisierten Strukturen einer Gesellschaft zu entdecken und anhand derer die

ambivalente Funktionslogik des Sakralen deutlich zumachen.

Die Dorfstruktur als Vorgänger der Stadtstruktur enthält, so Bataille, eine

interessanteOrganisation von verschiedenenBauten,die je nachBedeutungs-

gehalt in einem bestimmten Verhältnis zueinander angeordnet sind. Für ge-

wöhnlich befindet sich in jedem europäischen Dorf eine Kirche, die das sozia-

le Zentrum einer Stadt ist. In der Nähe der Kirche befinden sich meist eine

Altstadt und ein Marktplatz, die das ökonomische Treiben um die Kirche her-

um zentrifugieren. Darüber hinaus ist die Kirche nicht nur architektonisch,

sondern auch symbolisch der sakrale Kern. Religiöse Symbole, christliche Ar-

tefakte sowie kunstvolle Fenster, Wände und Verzierungen laden die Kirche

mit sakraler Bedeutung auf. Daher stellt, erläutert er weiter, eine aufwendig

gebaute, prachtvolle Kirche eine »Konzentration« des Stadtbilds her. Gleich-

zeitig beeindruckt die Konzentration der Kirche auch von ihrer abstoßenden

Seite: Traditionell werden in alten Kirchen noch die eingemauerten Gebeine

vonHeiligen bewahrt, die Kälte und Stille der Kirchenhallen bewahren die ge-

heimnisvolle Atmosphäre. Folglich bildet sie als Ort der heiligen Ruhe auch

konzentrisch den Gegenpunkt zu betriebsamen Dorf- und Marktatmosphä-

re.81 Das Beispiel der klassischenDorfstruktur demonstriert nach Bataille also

eine wichtige Manifestation des Heiligen: Die Kirche im Zentrum der Stadt

erfüllt die doppelpolige Funktion des Ambivalent-Sakralen, die sozialen Be-

ziehungen durch Anziehung und Abstoßung zu konstituieren. Für Bataille ist

das Sakrale aber keine fixeManifestation, weil es als ein bewegliches und aus-

tauschbares Element in verschiedenen menschlichen Gemeinschaften jeweils

unter anderen Materialen Ausdruck findet. Doch die Funktion bleibt in allen

Fällendieselbe,nämlichdurchSpannungzwischenAnziehungundAbstoßung

das soziale Band unter den Menschen zu festigen. Viel wichtiger als das Ob-

jekt ist für ihn also die Konzentration, die das Sakrale durch diese Spannung

erzeugt: »Mankann sogar allgemein zeigen, daß die gerichtete Bewegungwichtiger ist

80 Hollier 2012, S. 118–119.

81 Vgl. Hollier 2012, S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 39

als ihr jeweiliges Objekt, das sich ändern kann, ohne daß sich die Natur der Bewegung

verändert. Ergänzen kannman höchstens noch, daß es eine Tendenz zur Konzentration

gebenmuß, zur Bildung wenigstens eines Hauptkerns.«82

Die Ambiguität des Sakralen findet aber nicht nur einen Ausdruck in der

Anordnung von profanen und heiligen Bauten. Vordergründig äußert sie sich

im Bewusstsein des Menschen als Transformationsvorgang. Es geht darum,

so Bataille, die beiden Seiten des Heiligen, die niedere, abstoßende und die

erhabene, anziehende Seite im menschlichen Bewusstsein zu vereinen. Da-

bei vollzieht sich dieser Vorgang nie als Synthese, sondern als Transformation.

DieTransformation vonaffektivenGefühlsspannungen erfolgtmithilfe des sa-

kralen Objekts. In dieser Eigenschaft fungiert es als Schaltstelle menschlicher

Wahrnehmungsordnungen, die die Beziehungen der Subjekte zu den konflik-

tiven Phänomenen des Lebens lenken:

»Die Turbulenz [der eklatantesten Spannungdes Lebens] zeigt sich vor allem

im Zentrum der individualisierten Ensembles, die sie bildet. Und sie setzt

sich sekundär in den peripheren Formen der Verausgabung fort, wenn die

Menschen auf einem Umweg zusammen über die (heimtückischen) Reprä-

sentationen des Todes lachen oder wenn sie erotisch zueinander getrieben

werden von Bildern, die gleichsam offene Wunden des Lebens sind.«83

Als vertiefendes Beispiel für die Demonstration der Funktion des Sakralen als

Anziehungs-undAbstoßungspunkt steht fürBatailledasaffektiveLachen.Das

Lachen als typisch menschliches Verhalten stellt einen vorrationalen Impuls

dar, der als sakrale Kraft dort ausbricht, wo der Augenblickmit einer prekären

Thematik verbunden ist.WoWorte fehlen und das Rationale die Vielschichtig-

keit eines Moments nicht einfangen kann, da überschreitet das affektive La-

chen die diskursive Sprache. Bataille exemplifiziert diese Situation an einem

Mädchen, das unangemessenmit einemLachen auf die Todesnachrichten von

Bekannten reagiert.84Dieses affektive LachendesMädchens charakterisiert er

als ein verfehltes Lachen und stellt die Frage in den Raum, wie es möglich ist,

dass eine Bestürzung in ein Lachenmündet undwarumeine depressiveNach-

richt zu einer großen Spannungsdifferenz zwischen demObjekt und dem La-

chenden führt.85 Die Verkehrung zwischen einem vermeintlich negativen und

82 Hollier 2012, S. 141–142.

83 Hollier 2012, S. 149.

84 Vgl. Hollier 2012, S. 121.

85 Vgl. Hollier 2012, S. 126–129.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

positiven Gefühl lässt ihn weiter forschen: »Genau an dieser Stelle müssenwir uns

nach der Existenz des sakralen Kerns fragen, um den herum sich das fröhliche Strömen

dermenschlichenKommunikation zusammensetzt.«86 Sobeschreibt er dieKommu-

nikation des verfehlten Lachens als die aktive Funktion des Sakralen, bei der

der »depressive Inhalt […] in ein Objekt überschwenglicher Begeisterung« übertragen

und »die Transformation des linken Sakralen in rechtes Sakrales«87 eingeleitet wird.

Dieses aberwitzige, tragische Verhalten desMädchens symbolisiert für Batail-

le die transformatorischeWirkung des Sakralen.

Das Lachen hat für Bataille aber zunächst zwei Formen: Das unmit-

telbare Lachen bezeichnet er als einen Ausdruck reiner Freude und roher

Energie, ähnlich der Freude bei Kleinkindern.88 Die Kommunikation durch

unvermitteltes Lachen wird also ohne Sprachverständnis und Rationalität

vollzogen. Entsprechend setzt das Lachen eines Kleinkindes auch eine an-

steckende Freude bei Erwachsenen frei. Diese ansteckende, kommunikative

Ebene ist für Bataille die Rohform jeder anderen Art von Kommunikation

und sie geht seines Erachtens auch nie verloren, obwohl sie im Alltäglichen

über die verbale Sprache verdeckt wird. Bei der zweiten Form, dem vermit-

telten Lachen, kompliziert sich die Kommunikation, weil sich in ihm zwei

Ebenen des Kommunikativen verweben. Die affektive Lachhandlung stellt

eine Spannweite zwischen zwei unvereinbaren Gegensätzen her, so dass es

beimNicht-aufrechterhalten-können des Gegensätzlichen zu einer Auflösung

dieser Spannung kommt. Das Mädchen, das über den Tod eines anderen

lacht, reagiert daher unangemessen, weil es die Spannung zwischen sozial-

gelernter Verhaltenserwartung und affektiver Reaktion auf den Tod aufzulö-

sen versucht. Ihr affektives Lachen gewinnt daher nur vor dem Hintergrund

dieser gegensätzlich ausgearteten Spannung einen sakral-transformierenden

Charakter. Der Tod fungiert in diesem Fall als vermittelnder Kern des sozial-

affektiven Lachens:

»Wenn sich in eine kommunikative Bewegung der Überschwenglichkeit und

der allgemeinen Freude ein terminus medius, ein vermittelnder Begriff ein-

mischt, der an der Natur des Todes teilhat, so nur in demMaße, wie der düs-

tere repulsive Kern, um den die ganze Erregung kreist, aus der Kategorie Tod

86 Ebd.

87 Ebd.

88 Vgl. Hollier 2012, S. 125.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 41

das Prinzip des Lebens, aus dem Todesfall das Prinzip der übersprudelnden

Lebendigkeit gemacht hat.«89

Die transformierende Kraft des Heiligen immenschlichen Bewusstsein verar-

beitet die zwei Seiten des Heiligen, indem durch Verlust die Spannung aufge-

löst wird. Der Tod ist für Bataille das Gravitationszentrum allen Lebens, das

als abstoßender Anziehungspunkt das soziale Leben derMenschen regelt.Der

Tod symbolisiert für Bataille gewissermaßen alle Formen des Verlustes, die

sich auf Funktionen beziehen: Das obige Beispiel vom Mädchen, das bei To-

desnachrichten lachenmuss, zeigt ja einen funktionalen Selbstverlust an,weil

dieses Verhalten den sozial gelernten Rahmen überschreitet.Der Tod als nicht

intelligibles Phänomen ist also ein entfunktionalisierendes Element, das sich

im menschlichen Bewusstsein durch das Aussetzen von funktional-sozialen

Verhaltensschemen zeigt.

3. Die ethnologische Dimension – Marcel Mauss

MarcelMauss leistetmit seinemWerk »DieGabe: Formund Funktion des Aus-

tauschs in archaischen Gesellschaften« aus dem Jahr 1924 einen soziowissen-

schaftlichen Beitrag zur Frage, wie die Ökonomie des menschlichen Lebens

in ihren ursprünglicheren Formen gestaltet ist. Zu den wichtigsten Anthro-

pologen der Entdeckung der Schenkökonomie in archaischen Gemeinschaf-

ten zählt Bronislaw Malinowski, der mit seinemWerk »Argonauten des west-

lichen Pazifiks« auf das Kula-Ritual des Tausches in melanesischen Stämmen

aufmerksammacht.Mauss bezieht sich in seiner Studie zurGabe auf die Prak-

tiken dieser melanesisch-polynesischen Stämme und untersucht außerdem

diejenigen der nordamerikanischen indianischen Stammeskulturen, in denen

das System der Gabe kultureller Bestandteil ist.

Zu Beginn seines Werkes definiert Mauss die Gabe als eine Institution,

unter der er nicht nur den »Austausch von Gütern, Reichtümern und Produk-

ten«90 subsumiert, sondern auch den Austausch von »Höflichkeiten, Festessen,

Rituale[n], Militärdienste[n], Frauen, Kinder[n], Tänze[n], Feste[n] […]«91. Dieser

89 Hollier 2012, S. 128.

90 Mauss 1990, S. 21.

91 Mauss 1990, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Austausch wird »Potlatsch«92 genannt, ein Begriff, der von den indianischen

Chinook-Stämmen selbst gebraucht wird. Zur Bedeutung des Wortes greift

Mauss auf die Definition des Potlatschs vom Ethnologen Franz Boas zu-

rück, der ihn mit »ernähren« und »verbrauchen« übersetzt.93 Der Potlatsch

sowie der Kula-Tausch zeichnen sich durch das Prinzip des Vollzugs von

»Leistungen und Gegenleistungen in einer eher freiwillige[n] Form, durch Geschenke,

Gaben [aus], obwohl sie im Grunde streng obligatorisch sind […]«94. Den Beobach-

tungen von Malinowski zufolge werden in den polynesischen Stämmen in

bestimmten Zyklen Waren und Geschenke ausgetauscht. Über diese Prozes-

se des Gebens und Nehmens wird die Reproduktion von Gütern gesteuert,

die auch auf die Lebensgestaltung dieser Gemeinschaften Einfluss nehmen.

Für Mauss ist dieser Gabentausch ein System totaler Leistungen, in denen

sowohl »ökonomische, juristische, moralische, ästhetische, religiöse, mythologische

sowie soziomorphologische«95 Bereiche mit eingeschlossen sind. Totale, soziale

Leistungenwie derGabentausch sindBasisaktivitäten,die vondenBeteiligten

als Verpflichtungen angesehen werden, weswegen Mauss den Gabentausch

in die Prinzipien des »Gebens«, »Nehmens« und »Erwiderns« unterteilt. Das

Prinzip des Gebens setzt das Annehmen voraus. Die Annahme wiederum

verpflichtet zumErwidern.Diesemoralische Verbindung zwischen den Akten

ist das Ausschlaggebende, was Mauss als außerordentlich herausstellt. Au-

ßerdem beobachtet er, dass innerhalb des Austausches eine unterschwellige

Kraft vorhanden ist, die die Teilnehmer am Gabentausch dazu bewegt, in

einer natürlichen Neigung die Gaben zu ihrer Ursprungsstätte zurückzufüh-

ren.96 In der Regel ist es der Stammeshäuptling, der durch die erste Gabe

den Tausch aktiviert und in Bewegung setzt, um zu beweisen, dass er des

Reichtums seiner erhabenen Position würdig ist: »Und seinen Reichtum kann er

nur dadurch beweisen, daß er ihn ausgibt, verteilt und damit die anderen demütigt. Sie

›in den Schatten seines Namens stellt‹.«97 Die Beschenkten fühlen sich verpflich-

tet, mit immer größeren Gegengaben zu erwidern. Dadurch kommt es zu

maßloser Verschwendung von Ressourcen und Gütern. Im Extremfall sogar

zu Tötungen:

92 Mauss 1990, S. 23.

93 Vgl. Mauss 1990, auch Fußnote, S. 23.

94 Mauss 1990, S. 22.

95 Mauss 1990, S. 10.

96 Vgl. Mauss 1990, S. 91.

97 Mauss 1990, S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 43

»[B]ei diesen Stämmen […] [kann] jedoch das Prinzip der Rivalität und des

Antagonismus [bestehen] […]. Man geht bis zum offenen Kampf, bis zur

Tötung der einander gegenübertretenden Häuptlinge […]. Und andererseits

geht man bis zur rein verschwenderischen Zerstörung der angehäuften

Reichtümer, um dem rivalisierenden Häuptling, […] den Rang abzulau-

fen.«98

Auch wenn die Rivalisierung zwischen den Stammeshäuptlingen ausgetragen

wird, so geht die agonistische Haltung doch den gesamten Clan an, was die

Gabe zu einemTotalphänomenmacht: »Totale Leistung liegt in demSinne vor, daß

wirklich der ganze Clan durch die Vermittlung seines Häuptlings kontrahiert, für alle

seine Mitglieder, für alles, was er besitzt, und für alles, was er tut. Doch hat diese Leis-

tung seitens des Häuptlings einen stark agonistischen Zug.«99 Die Gabe als sozia-

les Totalphänomen hat dementsprechend auch einen ordnenden und gestal-

tenden Einfluss auf die Gemeinschaften, in denen diese Praktik geläufig ist.

Daneben wurde gerade eben auch der gewaltverherrlichende Typus angedeu-

tet, in denen die Rivalisierung zwischen denClans vorangetriebenwird.Diese

zweite Form des Gabentausches ist neben dem agonistischen Modell der ant-

agonistische Typ, der sich von dem ersten durch die heftigen Reaktionen und

Übertreibungen des Geschenketausches durch unbegrenzte Zerstörung und

Verschwendung unterscheidet und eine »monströse Ausgeburt des Geschenksys-

tem«100 darstellt. Während Mauss dem zweiten Typus gegenüber kritisch ist,

hält er den ersten Typus für eine elementare Form des Gabentausches.Das ar-

chaische Geschenksystem des ersten Typus fördert ihm zufolge die kooperati-

ven und verbindenden Beziehungen zwischen den benachbarten Stammesge-

meinschaften. Der Gabentausch ist daher der Fels der Gesellschaft, so Mauss,

weil er nicht nur die ökonomischen, sondern auch die moralischen Beziehun-

gen gestaltet.101 Seines Erachtens liefern diese Untersuchungen auch die Er-

klärungsgrundlagen fürdas Funktionieren einermodernenGesellschaft,denn

die heutigen Gesellschaften haben

»in dem Maße Fortschritte gemacht wie sie selbst, ihre Untergruppen und

schließlich ihre Individuen fähig wurden, ihre Beziehungen zu festigen, zu

98 Mauss 1990, S. 24.

99 Ebd.

100 Mauss 1990, S. 101.

101 Vgl. Mauss 1990, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

geben, zu nehmen und zu erwidern. Zuerst mussten dieMenschen es fertig-

bringen, die Speere niederzulegen. Dann konnte es ihnen gelingen, Güter

und Personen auszutauschen, und zwar nicht nur zwischen Clans, sondern

zwischen Stämmen und Nationen und vor allem zwischen Individuen. Und

erst dann konnten sich die Leute Interessen schaffen, sie gegenseitig befrie-

digen und sie verteidigen, ohne zu den Waffen zu greifen«102.

Noch vor der Etablierung von modernen Gesellschaften, die das Prinzip der

Gabe mit moralischen Ansprüchen versehen, indem auf Gewalt und Tötung

verzichtet wird, sind es diemonotheistischenReligionenwie das Christentum

und der Islam, die Mauss zufolge das Tauschprinzip an der Praktik der Almo-

sen moralisieren: »Das Almosen ist das Produkt eines moralischen Begriffs der Gabe

und des Reichtums und des Begriffs desOpfers anderseits. […]Götter […] billigen es, daß

die Anteile, die man ihnen gab und die bei nutzlosen Opferungen zerstört wurden, den

Armen und Kindern zugutekommen.«103 Die Untersuchung der archaischen Ele-

mente kultureller Praktiken enthält für ihn letztlich dieMöglichkeit, »das totale

menschlicheVerhalten, das gesamte gesellschaftlicheLeben [zu]untersuchen«104.Denn

die Erkenntnis solcher Untersuchungen liefert den Schlüssel für das glückli-

che Zusammenleben einer Gesellschaft: Der Schlüssel zum Glück »liegt im er-

zwungenen Frieden, im Rhythmus gemeinsamer und privater Arbeit, im angehäuften

und wieder verteilten Reichtum, in gegenseitiger Achtung und Großzügigkeit, die durch

Erziehung lernbar sind«105. Das konstitutive Element dieser Rituale zeigt sich

ihm zufolge darin, dass diese »totale gesellschaftliche Tatsachen« darstellen, »d.h.

Tatsachen, die in einigen Fällen die Gesellschaft und ihre Institutionen in ihrer Totali-

tät in Gang halten«106. In den Praktiken der Gabe verbinden sich alle Dimensio-

nen des menschlichen Lebens, denn sie sind juristisch darin, dass sie privates

und öffentliches Recht betreffen,moralisch,weil sie streng obligatorisch sind,

politisch und familial, weil sie gesellschaftliche Klassen wie Clans und Famili-

en angehen, religiös, weil sie eine absoluteMentalität voraussetzen, undwirt-

schaftlich,weil Nutzen, Interesse, Erwerb und Akkumulation sowie Verausga-

bung eine zentrale Rolle spielen.Auch in ästhetischerHinsicht fördern dieGa-

bepraktiken kulturelle Ausdrucksformen wie Tänze und Gesänge, die mitun-

ter auch Dramen inszenieren. Mauss entwirft mit seinerTheorie der Gabe ei-

102 Mauss 1990, S. 181.

103 Mauss 1990, S. 47.

104 Mauss 1990, S. 182.

105 Ebd.

106 Mauss 1990, S. 176.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 45

ne anti-utilitaristische Perspektive auf das soziale Leben und versucht anhand

derUntersuchung archaischer FormendesTausches, auchdie utilitaristischen

Prinzipien der Moderne zu kritisieren. In seinem Essay wird mitunter ange-

deutet, dass in laizistischen und modernen Gesellschaften Werte wie Gast-

freundschaft, Solidarität, Großzügigkeit als nicht nützliche Gesten fehlen, die

in seinen Augen aber den Gemeinschaftssinn einer Gesellschaft ausmachen.

Im archaischen Ritual der Gabe ist für Mauss trotz der kritischen Steigerung

von Gefühlen, in denen Krieg und Fest beieinander liegen, das ursprüngliche

Potential sozialen und friedlichenMiteinanders für zukünftige Gesellschaften

gegeben, denn »auf dieseWeise haben es die Clans, Stämme undVölker gelernt […] zu

geben, ohne sich anderen zu opfern. Dies ist eines der Geheimnisse ihrer Weisheit und

Solidarität«107. Idealerweise wird die kritische Kluft zwischen Krieg und Fest,

Agonismus und Antagonismus, in der Versöhnung von Vernunft und Gefühl,

Moderne undArchaik überwunden: »IndemdieVölker dieVernunft demGefühl ent-

gegenstellen und den Willen zum Frieden gegenüber plötzlichen Wahnsinnstaten gel-

tend machen, gelingt es ihnen, das Bündnis, die Gabe und den Handel an die Stelle des

Kriegs, der IsolierungundderStagnationzu setzen.«108Maussgeht es alsonicht dar-

um, eine Rückkehr zu archaischen Ritualen zu propagieren oder anti-moder-

nistische Standpunkte zu vertreten, sondern archaische Praktiken als unver-

zichtbare,elementareFormendesmenschlichenundsozialenMiteinanderszu

begreifen. Unter dieser Prämisse ist auch seine folgende Kritik ammodernen

Menschen zu verstehen:

»Der Homo Oeconomicus steht nicht hinter uns, sondern vor uns – wie der

moralischeMensch, der pflichtbewussteMensch, der wissenschaftliche und

der vernünftige Mensch. Lange Zeit war der Mensch etwas anderes; und es

ist noch nicht sehr lange her, seit er eine Maschine geworden ist – und gar

eine Rechenmaschine.«109

Mauss kritisiert die funktionsbetonte Konstitution von Gesellschaften, in der

die Zunahme von Rationalität den Menschen von seiner sozialen Natur ent-

fremdet.

Zu archaischen Formen der Ökonomie zählt Mauss auch das Opfer als

soziologisches Phänomen. In dem »Essay über die Natur und Funktion Op-

107 Mauss 1990, S. 181–182.

108 Mauss 1990, S. 181.

109 Mauss 1990, S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

fers« (1899), den er mit Henri Hubert gemeinsam veröffentlicht, geht er auf

die Funktion des Opfers ein.

Unter einem Opfer definiert Mauss zunächst eine Form von Heiligung.

Das Geopferte hat in seiner Zerstörung zwar den Status eines »victime«, ist

aufgrund seines Heiligungscharakters aber als »sacrifice« zu werten. Das

Subjekt des Opfernden ist »manchmal ein Individuum,manchmal einKollektiv, Fa-

milie Clan, Stamm, Nation, Geheimgesellschaft«110.Die wesentliche Funktion des

Opfers ist die Kommunikation zwischen der Anderswelt und dem irdischen

Leben. »[D]ie geheiligte Sache [das Opfer] dient als Mittler zwischen dem Opfernden

oder dem Objekt, dem die nützlichen Auswirkungen gelten sollen, und der Gottheit, an

die das Opfer im allgemeinen gerichtet ist.«111 Da die Menschen die Anderswelt

nicht direkt kontaktieren können, wählen sie den indirekten Kommunikati-

onsweg mithilfe eines Opfers. Mauss klassifiziert alle Arten von Opfergaben

an die Götterwelt als heilige Kommunikation. Sei es die hebräische michna,

die eineDarbringung vonMehl und Fladen ist, oder seien es die vielen Formen

des Trankopfers von Milch, Wein oder anderen Flüssigkeiten, die im antiken

Griechenland und in Indien praktiziert wurden. Wesentlich bei allen diesen

Formen ist die Zerstörung und Vernichtung des Opferobjekts. So kommt

Mauss zur folgenden ersten Definition: »Das Opfer ist ein religiöser Akt, der durch

die Heiligung eines zerstörten Objekts den Zustand der moralischen Person, die es voll-

zieht oder bestimmter sie betreffenderObjekte verändert.«112Das Opfer ist ein totales

System, weil es nicht nur die Einheit zwischen dem Profanen und Sakralen

herstellt, sondern auch alles andere vereinigt: ZumBeispiel werdenOpferriten

in den Rhythmus der Jahreszeiten eingebunden (zum Herbst oder Frühjahr)

und durch diese zeitliche Orientierung in das Ganze eingeordnet. Auch die

Stellvertreterfunktion des Opfernden steht für das symbolische Ganze, denn

durch die Handlung des Stellvertreters wird eine Heiligung für den gesamten

Korpus, die Familie, den Stamm oder das Volk erlangt. Allen verschiedenen

Opfersystemen, so unterschiedlich sie von Kultur zu Kultur auch sind, liegt

Mauss zufolge die gleiche »Dramatik« zugrunde, die das »Schema eines Opfers«

bestimmt.113 Zum dramaturgischen Verlauf einer Opferung gehört zunächst

der penibel geführte Ablauf von Zeremonien. Der Übergang vom Profanen

zum Heiligen kann nicht einfach willkürlich und abrupt geschehen, sondern

110 Mauss 2012, S. 106.

111 Mauss 2012, S. 107.

112 Mauss 2012, S. 110.

113 Mauss 2012, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 47

nur von Experten wie religiösen Autoritäten vollzogen werden. Diese Mittler

sind bemächtigt den gefährlichen Kontakt zwischen heilig und profan in die

gewünschte Richtung zu lenken. Dazu werden auch die passenden Orte wie

zum Beispiel der Altar als auch Gerätschaften benötigt, die das Zeremonielle

des Heiligen räumlich und materiell abbilden. Da das Töten des Opfertieres

oder des Opfergegenstandes in der Regel verboten ist, sind die Opfernden da-

zu verpflichtet, den sakralenBereich durch dieÜberschreitungdieses Verbots,

also in der Tötung, für alle verfügbar zumachen. Die Tötung des Opferobjekts

hat dann zur Folge, dass die Gottheit selbst in Kontakt mit den Teilnehmern

des Rituals kommt.Die anschließende Verspeisung des Opfers ermöglicht die

innige Teilhabe am Heiligungsgeschehen, weil nach der Tötung die sakrale

Energie freigegeben ist:

»Das Opfertier ist bereits in hohem Maße sakral. Doch der Geist, der in ihm

ist, das göttliche Prinzip, das es jetzt enthält, ist noch seinem Körper verhaf-

tet und durch dieses letzte Band an die Welt der profanen Dinge geknüpft.

Der Tod wird es davon befreien und damit die Heiligung endgültig und un-

widerruflich machen. Das ist der feierliche Augenblick.«114

Weiter imEssaygehtMaussaufdieAmbiguitätdesSakralenein.DennderSta-

tus von rein und unrein spielt bei der Opferung zwar für die Abfolge der Ein-

und Entweihung eine Rolle, wird im Wesentlichen aber nicht als Opposition

verstanden. In Anlehnung an Robertson Smith115 stelltMauss die Doppelnatur

des Sakralen heraus, also die reine und die unreine Seite, die seines Erachtens

keine Gegensätze bilden, sondern die »zwei Aspekte der religiösenWirklichkeit«116

sind. Aus diesemGrund kann der Ritus des Opfers für entgegengesetzte Zwe-

cke, für die Sakralisierung als auch Desakralisierung, eingesetzt werden. Der

vonMauss dargestellte Opfermechanismus enthält

»die gleiche Ambiguität wie die religiösen Kräfte selbst. Er eignet sich zum

Guten wie zum Bösen: das Opfertier repräsentiert sowohl den Tod wie das

Leben, die Krankheit wie die Gesundheit, die Sünde wie das Verdienst, die

Falschheit wie die Wahrheit. Er ist das Mittel zur Konzentration des Religiö-

sen. […] Indemman auf das eine einwirkt, wirkt man auf das andere ein und

114 Mauss 2012, S. 139–140.

115 Robertson Smith war schottischer Theologe, der in den Veröffentlichungen seiner Vor-

lesungen »Die Religion der Semiten« (1899) eine Theorie des Opfers vorstellt.

116 Mauss 2012, S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

lenkt es, sei es, daß man es entzieht und absorbiert, sei es, daß man es ver-

treibt und beseitigt«117.

DerWechsel von Sakralisierung und Desakralisierung ist in den Opfermecha-

nismus als zwingende Bewegung eingeschlossen, die auf die Einheit von den

zwei Polen »rein und unrein« und »Leben und Tod« verwiesen bleibt.

Geschichtlich gesehenhaben sichdieOpferrituale in ihren vielfältigenFor-

men laufend verbreitet und modifiziert. Am Ende dieser religiös-kulturellen

Evolution des Opfers siehtMauss das Opfer Gottes als die vollendete Form der

historischen Entwicklung. Die vielen Gestaltungsformen der Opfersysteme

sind ihm zufolge vor allem der Versuch der Menschen, die natürlichen Prin-

zipien des Lebens mit seinen destruktiven Kräften des »Chaos und des Bösen«

in ihrer Periodizität zu bewerkstelligen.118 So sieht Mauss in der christlichen

Theologie denOpfergedankennachwie vor aufbewahrt,mit demUnterschied,

dass die Wirksamkeit des Opfers von der »physischenWelt in die moralischeWelt

übertragen«119 wurde. Die Bedeutung des Opfers übersteigt die rein religiöse

Konnotation, denn offensichtlich geht es bei Darbringungen von Opfergaben

um soziale Praktiken, die sich nicht nur religiös vermitteln lassen. Das sieht

er darin begründet, dass die soziale Funktion des Opfers dem Rhythmus des

menschlichen Lebens wie dem der Natur folgt und damit den Grund der

Existenz selbst angeht:

»Man muss nicht lange erklären, warum das Profane auf diese Weise in Be-

ziehung zum Göttlichen tritt; es geschieht deshalb, weil es darin die Quelle

des Lebens selbst sieht. Es hat also alles Interesse daran, sich ihm zu nähern,

da sich dort die Voraussetzungen seiner Existenz befinden.«120

Der Zugang zu dieser Quelle des Lebens ist das Opfer selbst, weil es die »Kom-

munikation […] zwischen der sakralenWelt und der profanenWelt«121 herstellt.Dabei

sinddie »religiösenKräftean sichdasPrinzipderLebenskräfte«122 und imMechanis-

mus der Opfergabe spiegeln sich vor allem die gemeinschaftlichen Bemühun-

gen wider, soziale Angelegenheiten im Sinne des Kollektivs zu regeln. Die Di-

117 Mauss 2012, S. 174.

118 Mauss 2012, S. 209.

119 Ebd.

120 Mauss 2012, S. 212.

121 Mauss 2012, S. 211.

122 Mauss 2012, S. 212.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 49

chotome von »Durchdringung und Trennung«, »Immanenz und Transzendenz« so-

wie Individuumund Kollektiv sind die elementaren Pole, zwischen denen sich

die Kommunikationsweisen über Opferrituale zu den sakralen und profanen

Dingen konstituieren.123 Ähnlich wie Durkheim sieht Mauss die kollektiven

Kräfte als ursächliche Quelle religiöser Gefühle an und er erklärt, dass »[d]ie

religiösen Begriffe existieren, weil man sie glaubt; sie existieren objektiv als soziale Tat-

sachen«124. Durch den Opferritus erfahren die Individuen zum einen Zurück-

haltung, Verzicht, Anpassungsfähigkeit, weil sie durch die Riten an diese kol-

lektiven Kräfte erinnert werden. Auf der anderen Seite aber vermitteln sie ge-

rade dadurch den »sozialen Dingen, die ihnen am Herzen liegen, die ganze soziale

Kraft«,weil sie »ihrenWünschen, ihren Schwüren, ihren Heiraten eine soziale Autori-

tät verleihen«125. Das religiös inspirierte Ritual des Opfers ist also eine soziale

Funktion, dieMauss’ Ausführungen zufolge das Gleichgewicht zwischen indi-

viduellen und sozialen Kräften wiederherstellt, indem die im Ritual wirksam

werdenden sakralenKräfte zu einerErneuerungundWiederbelebungvonKol-

lektiven führen. In einem etwa fünf Jahre später veröffentlichtem Text in der

Zeitschrift »Revue de l’histoire des religions« greift Mauss das Sakrale wieder

auf und veranschaulicht die Transformation des Sakralen in der Moderne:

»Was ist nun das Sakrale? Mit Robertson Smith haben wir es in Form des Ab-

getrennten, des Verbotenen aufgefaßt. […] Desweiteren sagten wir, daß die

sakralen Dinge soziale Dinge sind. Doch nun gehen wir noch einen Schritt

weiter. Unseres Erachtens wird alles als sakral aufgefaßt, was für die Grup-

pe und ihre Mitglieder die Gesellschaft bezeichnet. Wenn die Götter jeweils

zu ihrer Zeit den Tempel verlassen und zu profanen Gestalten werden, se-

henwir hingegen, wie nacheinandermenschliche, also soziale Dinge an ihre

Stelle treten, wie das Vaterland, das Eigentum, die Arbeit, die menschliche

Person.«126

Weiterhin erklärt Mauss, dass die Beschreibung des Sakralen in der Dichoto-

mie »Reinheit« und »Unreinheit« nach Robertson Smith zu oberflächlich ist.

Hinter dieser Polarität stecken Repräsentationen von »Hochachtung, Liebe, Ab-

scheu, Furcht, verschiedenartige, starke Gefühle«127 und Mauss betont, dass diese

123 Mauss 2012, S. 215.

124 Mauss 2012, S. 214–215.

125 Mauss 2012, S. 215.

126 Mauss 2012, S. 436–437.

127 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Gefühle keine religiösen Gefühle sind. Die religiösen Handlungen erwachsen

vielmehr aus diesen Gefühlen: »Wir verneinen jedoch, dass in diesen Gefühlen ir-

gendetwas sui generis gegeben ist. […] Es gibt kein religiöses Gefühl, sondern nur nor-

male Gefühle, deren Produkt und Gegenstand die Religion ist, einschließlich der Dinge,

Riten undVorstellungen.«128Mauss anerkennt das Phänomen der Religion nur in

seiner soziologischen Dimension.

3.1 Robert Hertz – Ambiguität des Sakralen

Robert Hertz verfasst in seinem Werk »Religionssoziologie und Volkskunde«

(1928) eine Zusammenfassung über seine dreijährige Arbeit und Feldfor-

schungsaufenthalte in Indonesien, Australien,Nord- und Südamerika.Dieses

ethnologische Grundwerk gibt Einblicke in den kulturell geprägten Umgang

mit den Phänomenen Tod und Sakralität. Seine Arbeiten ergänzen die ethno-

logischenund soziologischenThesen vonDurkheimundMauss. ImFolgenden

werden die wichtigsten Konzeptionen von Hertz vorgestellt.

Der zweite Tod

In seiner Arbeit »Studie über die kollektiven Repräsentationen des Todes«

stellt Hertz das Todesphänomen als eine Form religiöser Institution vor. Er

interessiert sich nicht nur für den Tod als Lebensphänomen, sondern auch

für die verschiedenen Techniken und Varianten des Begräbnisses. In den

Begräbnisritualen beobachtet Hertz eine wechselseitige Relation zwischen

dem Verstorbenen und der Gemeinschaft, welche durch kulturelle Glaubens-

praktiken gepflegt wird. So resümiert er, dass der organische Tod für sehr

viele verschiedene Kulturen eine Gefahr für die Seele des Verstorbenen und

für die Gemeinschaft darstellt. Die Leiche, so wird es geglaubt, muss wegen

ihrer ansteckenden Bedrohung unter strengen Riten in Gewahrsam gehalten

werden. (Die Furcht vor dem Leichnam, der die unbekannte Gefahr des To-

des illustriert, kann sogar die Lebenden dazu veranlassen, umzusiedeln.129)

Erst mit dem zweiten (zelebrierten) Tod, indem der Verstorbene auch von

der Gemeinschaft ordnungsgemäß verabschiedet wird, ist die ansteckende

Bedrohung der Leiche vollständig aufgehoben. In der Interpretation Hertz’

stellt der Tod für die Gemeinschaft kein natürliches Phänomen dar, sondern

ein übernatürliches, auf geistige Einflüsse zurückführbares Ereignis, das

128 Mauss 2012, S. 458.

129 Vgl. Hertz 1970, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 51

einen unheimlichen Charakter hat.130 Diese Vermutung begründet er damit,

dass die Stammesangehörigen den Tod als einen nicht natürlichen Abbruch

empfinden. Da der Tod eine plötzliche Diskontinuität bedeutet, werden da-

hinter nicht selten Verschwörungen,magische Praktiken oder böse Absichten

von Feinden angenommen.131 Die aufwendige Verabschiedung vom Toten

soll diesen komplexen Gefühlen Einhalt gebieten und die so angenommene

Ansteckungsfähigkeit des Todes einschränken.

AuchbeschreibtHertzdenTodals InitiationundÜbergangvoneiner sicht-

baren zu einer unsichtbaren Sphäre. In die Reihe der großen Ereignisse des

LebenswieGeburt undHeirat reiht sich auchder Tod als tiefgreifendesPhäno-

men ein. Streng genommen gibt es keinen Unterschied zwischen der Geburt

eines Säuglings oder der Heirat einer jungen Frau und dem Tod eines Men-

schen. In all diesen Ereignissen findet ein grundlegender Übergang statt, der

das Wesen der betroffenen Menschen verändert. Deswegen werden alle diese

Ereignisse mit ausschweifendem Festen gefeiert, um den Übergang von der

alten in die neue Entwicklungsphase gebührend anzuerkennen.132 Im Prin-

zip ändert so ein Fest nicht nur die Beziehung zum Verstorbenen, sondern

auch den Charakter des Todes selbst: Der Tod ist fortan nicht mehr das Objekt

der Abstoßung und des Ekels, sondern ein Ereignis, demVertrauen entgegen-

gebracht wird.133 Am Beispiel der Begräbnisrituale zeigt Hertz, wie religiöse

Kräfte als Prinzipien der zweideutigen Lebenskräfte verstanden werden und

wie der Umgang mit der Gefahr des Todes zu religiösen Glaubenspraktiken

führt.

Die religiöse Polarität

Am Beispiel der Vorherrschaft der rechten Hand über die linke stellt Robert

Hertz sein Konzept der religiösen Polarität vor. Er wirft die Frage auf, war-

um es weltweit zu einer Bevorzugung der rechten Hand kommt. Seiner An-

sicht nach ist diese Tatsache nicht biologisch oder anatomisch zu begründen,

sondernaufdie religiöseEinstellungder verschiedenenGruppenundGemein-

schaften zurückzuführen.Durch zahlreiche, religiöseMaßnahmenwird diese

Trennung auch sozial institutionalisiert, indemmithilfe von Verboten und Ta-

bus die linke Hand als die schmutzige Seite deklariert wird. Die rechte Hand

130 Vgl. Hertz 1970, S. 70.

131 Vgl. ebd.

132 Vgl. Hertz 1970, S. 72–73.

133 Vgl. Hertz 1970, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

wird dem entgegengesetzt mit der erhabenen und ordnenden Seite des Hei-

ligen in Verbindung gebracht. Diese grundlegende Opposition kommt durch

die Polarität des Sakralen zustande, die sich auch auf profaner Ebene an den

Körperseiten abbildet.134 Gemäß dieser Opposition ist das Heilige nicht ein-

fach ein Gegenpol zum Profanen. Das Heilige selbst ist in zwei Pole geteilt: In

die reine und die unreine Seite. Die Konnexion zum Profanen wird nur durch

die unreine Seite des Sakralen ermöglicht. Ganz konkret kommt dies in einem

Verbot oder Tabu zum Ausdruck. Ein Verbot hält nämlich die unreine, zerstö-

rerische Seite desHeiligen davon ab,das Profane zu beeinflussen.Eswird eine

Äquivalenz zwischen dem Profanen und Unreinen angenommen, sodass die-

se beiden Aspekte wiederumden negativen Pol der religiösenWirklichkeit bil-

den.135 Im Konzept der religiösen Polarität erfasst Hertz auch die materiellen

und die übernatürlichen Sachverhalte und deren dynamisches Verhältnis zu-

einander. Die zwei Kräfte des Sakralen zeichnen sich auch dadurch aus, dass

ihnen positive wie negative Mächte zugeordnet werden. Die positiven Mäch-

te entsprechen der natürlichen Ordnung, die negativen Mächte werden den

destruktiven Aspekten zugeordnet, die diese Ordnung infrage stellen. Alle Ge-

gensätze, die dieNatur darstellt,manifestieren diesen grundlegendenDualis-

mus.136 Die Abgründe zwischen heilig und profan sowie zwischen linker und

rechter Seite des Sakralen sind nicht überwindbar. Sie können lediglich durch

den Tausch von Positionenmiteinander agieren. Um diesen Sachverhalt zu il-

lustrieren, nimmtHertz die verschiedenen Geschlechter und die Rollenvertei-

lung von Männern und Frauen bei den Maori-Stämmen Australiens als Bei-

spiel. Im Allgemeinen gilt in ihrer kulturellen Einstellung der Mann als heilig

und die Frau als profan. Mit männlich verbinden die Maori alles, was die Ab-

stammung,dieMagie,dieSchöpferkraft betrifft.MitweiblichwerdenalleDin-

ge konnotiert, die Gegensätze bilden. Diese weibliche Seite ist demnach vor

allem in Ritualen dafür vorbestimmt, zu einer Verkehrung der Pole von »rein«

zu »unrein« bzw. von »unrein« zu »rein« beizutragen. Es ist vonnöten, dass

die symbolisch gesehen »gegensätzliche« Frau die Position des Heiligen ein-

nimmt, weil sie das Profane und die unreine Seite des Sakralen verkörpert.137

So wie der Umgang mit der Leiche ein ambivalentes Verhalten erfordert, weil

ihre sowohl unreine Sakralität als auch ihre Profanität Anlass dazu gibt, so ist

134 Vgl. Hertz 1970, S. 84.

135 Vgl. Hertz 1970, S. 85.

136 Vgl. Hertz 1970, S. 86.

137 Vgl. Hertz 1970, S. 86–87.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 53

auchderUmgangmitder »zweideutigenFrau«diesemwidersprüchlichenVer-

haltenscodex ausgesetzt. Es sei noch einmal daran erinnert, dass nur die un-

reine Seite des Sakralen eine Verbindung zum Profanen eingehen kann, wes-

wegen gerade über das Unreine des Heiligen (und nicht über das Reine) die

Ansteckungsgefahr gegeben ist.

Dialektik der Pole

Hertz glaubt, dass die Annahme einer religiösen Polarität der Einsicht des

Individuums in die dialektischen Verhältnisse des Lebens geschuldet ist. Das

Prinzip von Asymmetrie und Gegensätzlichkeit werden als unabdingbare

Lebensgründe erkannt: Denn so wie es zwei unterschiedliche Hände gibt,

so gibt es im gesamten Kosmos die duale Kraft von heilig und profan, von

aktiv und passiv, von männlich und weiblich.138 Diese Dualität basiert auf

der Andersartigkeit der jeweiligen Pole zueinander. So stehen die zwei Seiten

des Heiligen für diese als wesentlich bipolar empfundene Weltordnung. Die

unreine Seite kann nicht gleich sein mit der reinen, so auch umgekehrt. Aber

die Dialektik der Pole ermöglicht einen Stellungswechsel und eine Positions-

verschiebung. Zum Beispiel ist eine Leiche (wie oben unter dem »zweiten

Tod« vorgestellt) zunächst unrein und hochansteckend. Wird sie aber durch

ein Ritual begleitet und entsprechend der Verbote behandelt, wandelt sich

dieser unreine Charakter in einen erhabenen. Der Stellungswechsel der Po-

le wird durch die rituellen Handlungen der Menschen und ihrer religiösen

Einstellung ermöglicht. So ist nicht nur das Feld zwischen sakral und profan,

sondern auch das Heilige durch ein dynamisches Feld charakterisiert. Diese

Dichotomien zwingen zu vielfältigen Formen von Transformationen, die

durch eine Fülle von Beispielen aus der Ritualethnographie belegt wird. Für

die Collègian wird besonders Hertz’ Darstellung der religiösen Wirklichkeit

als negativer Pol relevant, da seine Theorie den direkten Kontakt zwischen

der profanen Welt und dem Heiligen über die unreine Seite als den einzig

möglichen darstellt. Von dieser Annahme ausgehend, erfolgt am Collège eine

Konzentration auf das Phänomen der linken Seite des Sakralen als Ausgangs-

punkt zu den Forschungen über das heterogene Heilige als ausgeschiedene,

unterdrückte Gesellschaftsanteile, welche für die Konzeptualisierung einer

Religionstheorie für die Moderne aufgegriffen werden.

138 Vgl. Hertz 1970, S. 87–88.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Sünde und Sühne

Hertz entwickelt einen alternativen, methodischen Zugang zu den Theorien

der klassisch-theologischenKonzeption vonSündeundSühne in seinemWerk

»Sünde und Sühne in primitiven Gesellschaften«.Mithilfe der vergleichenden

Ethnographie versucht er, die Grundmuster religiöser Erfahrungen zu ermit-

teln.Erwill die IdeenderSündeundSühne,wie schondiePhänomeneTodund

Sakralität, als soziale Institution der Volksstämme untersuchen. Um diesem

Vorhaben neutral zu begegnen, ist es seines Erachtens notwendig, die christ-

lich geprägte moralische und religiöse Voreinstellung abzulegen, um das Ein-

zigartige undMysteriöse in der Sünde wahrnehmen zu können.139 Eine solche

komparative Untersuchung soll erklären, ob die Repräsentationen von Sün-

de und Sühne tatsächlich als eine demChristentum entsprungene Vorstellung

zu bewerten ist oder ob es sich bei diesen Phänomen nicht vielmehr um ein

Teil des gemeinsamen Erbes der Menschheit handelt. Diese Ergebnisse sollen

aus soziologischenDaten undVerfahren gezogenwerden. Als Quellenwissen-

schaftlicher Daten gelten für ihn allerdings nicht die Berichte von Missiona-

ren oder die Arbeiten von Evolutionstheoretikern wie James Frazer oder Ed-

ward Tylor140, die den archaischen Stämmen religiöses Bewusstsein abspre-

chen. Nur weil fundamentale Begriffe von christlichen Lehren mit denen der

Vorstellungen von Kräften der Magie und des Animismus nicht übereinstim-

men,bedeutet das fürHertznicht,diesenVölkernAberglaubeundunkultivier-

ten Materialismus vorzuwerfen. Auch die Einstufung des archaischen Glau-

bens als die Vorstufe zur Hochreligion des Christentums ist seines Erachtens

ein Vorurteil. Dass das Konzept von Sünde und Vergebung auf keinerlei Ver-

ständnisundResonanzbei denarchaischenStämmenstoße,hältHertz ebenso

sehr für problematisch.141 In seinen Arbeiten zeigt er, dass im Glauben dieser

Stämme ebenfalls transzendente Vorstellungen vorhanden sind. Das Problem

zur Erforschung universeller Kategorien wie Sünde ergibt sich daher auf der

sprachlichen Ebene. Denn die bei den indigenen Völkern verwendeten Begrif-

fe undWortemüssen nicht unbedingt die Konzepte von Sünde und Sühne ab-

decken, um als solche klassifiziert zu werden. Die Ideen davon können trotz-

139 Vgl. Hertz 1988, S. 27f.

140 Anthropologen wie James Frazer (1854–1941) und Edward B. Tylor (1832 –1917) vertre-

ten die Evolutionsthese: Sie gehen davon aus, dass die Religion als ein Weltdeutungs-

system eine Vorstufe zur Wissenschaft bildet. Noch vor der Religion stehen in dieser

Hierarchie die »primitiven Glaubensformen« wie Magie und Animismus.

141 Vgl. Hertz 1988, S. 29–34.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 55

dem präsent sein.142 Darum sollen nicht die Begriffe, sondern die Funktionen

vonSündeuntersuchtwerden,um imVergleich zu erschließen,obdiese Funk-

tionsmechanismen auch in anderen Kulturen zu beobachten sind. Allgemein

gibt Hertz hierfür eine vorläufige Definition vor: »Die Sünde ist die Überschrei-

tung einermoralischenOrdnung, von der angenommenwird, dass sie aus eigener Kraft

verhängnisvolle Konsequenzen für ihren Urheber hervorruft und die ausschließlich die

religiöseGesellschaftbetrifft.«143Die spezifischenUnterscheidungen inden jewei-

ligen Kulturen sieht er in der Differenzierung gesellschaftlicher Funktionsbe-

reiche verortet, in der vor allemdieReligion »eine bestimmteFunktiondes kollekti-

venLebens [ist], die von einemspezialisierten sozialenOrgan […]übernommenwirdund

deren Bereich eng umschrieben ist: Sie hat vor allem zum Gegenstand die inneren, spe-

kulativen und moralischen Bedürfnisse der Individuen zu befriedigen«144. Religionen

sind Systeme von Regeln und Tabus, die als soziales Kontrollorgan die mora-

lischen Auffassungen einer Gruppe schützen. So geht Hertz davon aus, dass

die Überschreitung eines Tabus sowohl die moralischen Kräfte als auch den-

jenigen verletzt, der das Verbot übertritt. Dieser unheilvolle Zustand wird so

lange aufrechterhalten, bis durch ein Bereinigungsritus die Sünde abgegolten

wird.

3.2 Roger Caillos – Theorie des Festes

ImWerk »DerMenschunddas Sakrale« vonRogerCaillois sindTexte zumThe-

menkomplex des »Heiligen« gesammelt. Gleich im Vorwort zu seiner Mono-

grafie stellt er seine »Theorie des Festes« vor. Darin nimmt er Bezug zur reli-

gionssoziologischen Perspektive und bewertet das Heilige als ein Phänomen

der kollektiven Erfahrung.145 Eine Anmerkung in der Fußnote verweist dar-

auf, dass dieTheorie des Festes auchmit derTheorie desOpfers verbunden ist.

Denn es ist seines Erachtens offenbar, dass der »privilegierte Gehalt des Festes«146

das Opfer ist, was als geheimer Sinn dem Fest angehört.

142 Vgl. Hertz 1988, S. 35f.

143 Hertz 1988, S. 45 [Übersetzung].

144 Hertz 1988, S. 46 [Übersetzung].

145 Vgl. Caillois 1988, S. 13–14.

146 Hollier 2012, S. 555.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Das Fest als Ort der Sozialisation

Caillois erläutert, dass Feste den Rahmen für ein Zusammenkommen und

Ansammeln »erregte[r], lärmende[r] Menschenmengen« bilden und die Gäste sich

»völlig unüberlegten Antrieben« hingeben.147 Im Vergleich zur Moderne, in der

die Feste tendenziell »armselig« gefeiert werden, sieht er immer noch »Spuren

kollektive[r] Entfesselung« wie zum Beispiel beim Karneval oder bei Zechereien

auf den Straßenfesten.148 Feste sind mit »Exzeß« und »Schlemmerei« verbun-

den oder mit »Tanz, Gesang […] und Trinken.«149 DasWesen des Festes ist durch

das Merkmal des Rauschhaften geprägt. Es bildet daher das Gegenteil zum

funktionstüchtigen, monotonen Alltag. In indigenen Gemeinschaften ist

das Hauptmerkmal des Festes noch deutlicher zu beobachten. In der Regel

passen sich die Feste den jeweiligen, jahreszeitlichen Bedingungen der Re-

gion an. Es ist durchaus üblich, dass rituelle Feste mehrere Wochen oder

Monate dauern. Diesem Vergnügen geht oft ein sehr langes, mühseliges An-

sammeln von Lebensmitteln und Kostbarkeiten voraus, um sich die Exzesse

der Festzeiten zu leisten. Für Caillois ist die psychologische Komponente

des Festes entscheidend, denn während dieser Zeiten werden wesentliche

Selbsterfahrungen gemacht, die die Individuen scheinbar in die Gewalt über-

geordneter Kräfte bringen. Rauschhafte Gefühle von Überwältigung und

Selbstverlust lassen die Beteiligten unpersönliche Mächte fühlen, die sie als

übernatürlich bzw. außeralltäglich empfinden.Gehen Individuen gemeinsam

durch diesen Exzess, erleben sie auch einen grundlegenden Wandel in ihrer

Selbstwahrnehmung. Diese Metamorphose ist für Caillois unzweifelhaft der

Grund dafür, warum Feste von exzessivem Charakter zyklisch wiederkeh-

rend veranstaltet werden. Kehrt der mühselige Arbeitsalltag wieder ein, wird

das Individuum im Geheimen vom Wunsch angetrieben, das Fest in seiner

transformatorischen Macht erneut zu erleben.150 Die Widersprüchlichkeit

des Sakralen kommt in der Veranstaltung von großen Festen ebenso zum

Ausdruck. Caillois beschreibt, wie bei der zeitlichen Annäherung an eine

religiöse Zeremonie Gefühle von Freude und Angst hochkommen. So werden

Verbote erst mal noch schärfer überwacht und eingehalten, bevor es zum

tatsächlichen Exzess kommt. Gerade diese Vorsichtmaßnahme trägt dazu

147 Ebd.

148 Hollier 2012, S. 556.

149 Ebd.

150 Vgl. Hollier 2012, S. 557.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 57

bei, dass das Fest die »Atmosphäre eines Ausnahmezustandes«151 erwirkt. Auch

Marcel Mauss zeigt diesen Zusammenhang zwischen Fest- und Arbeitszeiten

an seinen Arbeiten zum sozialen Leben der Inuit-Stämme auf. So legt er dar,

wie in der arbeitsreichen Sommerzeit im Leben der Inuit die Menschen ihren

Tätigkeiten nachgehen und sich vomGruppengeschehen fernhalten.Dagegen

fungiert die Winterzeit als Konzentration gemeinschaftlicher Handlungen.

In der Kälteperiode verwandelt sich das soziale Leben der Inuit zu einem

langen Fest. DieseWinterzeit ist fürMauss daher auch der eigentliche Ort der

Sozialstiftung, »das materielle Substrat«152 einer Gesellschaft, in dem die festen

Strukturen des kollektiven Lebens verankert sind. Die Winterzeit wird durch

Rituale und Gesangsfeste gestaltet und fühlbar gemacht, dadurch aber auch

spannungsvoller erlebt. Die Regelungen der Sommerzeit für die Bewältigung

des Alltags spielen nun kaum mehr eine Rolle. Darin sieht Mauss das Auf-

kommen religiösen Lebens begründet: »Bei ihnen [den Inuit] sieht man wirklich

in dem Augenblick, wo die Form der Gruppe sich ändert, mit einem Schlag die Religion,

das Recht und die Moral sich umgestalten. Diese Erfahrung […] wiederholt sich jedes

Jahr mit absoluter Unveränderlichkeit.«153 Die Phasen von Zusammenziehung

und Zerstreuung, Gemeinschaftszeit und Arbeitszeit stellen also laut Mauss

und Caillois ein strukturelles Phänomen dar, das den sozialen Zusammenhalt

einer Gesellschaft garantiert.154

Das Sakrale und die Verausgabung

Die oben genannten Aspekte vonMauss’ Studie bilden die Vorlage für die Rede

Caillois’. Zugleich geht er aber tiefer in die Erforschung der Struktur des Sa-

kralen ein, indemer dieDoppeldeutigkeit desHeiligen betont,welche die Prä-

senz des Sakralen in beiden Jahreszeiten, Sommer wie Winter, hervorheben

soll. Bezugnehmend zu den Untersuchungen der Kwakiutl-Stämme des Eth-

nologen Franz Boas zitiert er die Überlieferungen der Stämme selbst, die die

Präsenz des Profanen und Sakralenwie folgt beschreiben: »ImSommer, so sagen

sie, ist das Sakrale unten, das Profane oben; imWinter ist das Sakrale oben, das Profane

unten.«155 DieMacht des Sakralen verschwindet also nie völlig, sondern ist im-

mer an unterschiedlichen Positionen präsent. ImSommer ist das Sakrale »un-

151 Hollier 2012, S. 558.

152 Marcel Mauss 1989, S. 183.

153 Marcel Mauss 1989, S. 276.

154 Vgl. Marcel Mauss 1989, S. 271.

155 Mauss zitiert aus der Studie von Boas, vgl. Marcel Mauss 1989, S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

ten« und wird im Profanen von Verboten geschützt. ImWinter ist das Sakrale

»oben« und wird durch die Aufhebung der Verbote überhaupt wirksam. Ge-

mein ist diesen beidenVorgängen,dass dasHeilige etwas Abgeschiedenes ver-

körpert,dasder allgemeinenVerfügbarkeit entzogen ist: Sei esdurchdieTabus

oder die Übertretung dieser.Die Verbote sollen garantieren, dass die regelhaf-

te Ordnung eingehalten wird. Exzessive Feste, bei denen bewusste Übertre-

tungen der Verbote praktiziert werden, sollen hingegen die Neuausrichtung

derOrdnung ermöglichen, indemalte, hinfällige Strukturen beseitigtwerden.

DiesenMechanismus erklärt Caillois als einen physiologischenMechanismus,

der auch zur Funktion des Sakralen gehört, aber nicht dessen Sinn ausmacht.

In Ritualen von Exzessen, wo das Sakrale vom Verbot zur Übertretung über-

geht, sind auch immer magische Kräfte amWerk, die »fruchtbare Frauen, reiche

Ernten, tapfere Krieger, Wild- und Fischreichtum in Aussicht […]«156 stellen und da-

mit die Wirksamkeit der Rituale bestätigen. Das Sakrale in Festen des Exzes-

ses stellt also eine unsichtbare Macht dar, die wie von selbst die Natur und die

Gesellschaft erneuert. Die Kosmogonie spielt in diesem Zusammenhang eine

wichtige Rolle: Der eigentliche Zweck von Festen ist, eine Verjüngung der Zeit

vorzunehmen,demTod zu entkommen, eine Abnutzungdurch die Zeit zu ver-

hindern.157 Deswegen gestalten sich diese Wandel der Jahreszeiten analog zu

einemWandel des Sakralen:

»DieWelt ist gleichsam ein von einer universalen Ordnung beherrschter, re-

gelmäßig und rhythmisch funktionierenderKosmos. Dieser Takt, diese Regel,

der zufolge allem sein Platz zukommt und jedes Ereignis zu seiner Zeit ein-

tritt, erhält sie. So erklärt es sich, daß die einzigen Manifestationen des Sa-

kralen Verbote, Schutzmaßnahmen gegen alles, was die kosmische Ordnung

bedrohen könnte, […],Wiedergutmachungen sind, weil diese Ordnung gestört

worden ist.«158

Die Manifestationen des Sakralen drücken sich in Verboten aus, da sie die

Entsühnung und Wiedergutmachungen an der Natur der Ordnung aufzei-

gen. Die Natur mit ihren wandelnden Erscheinungen als ständiger Verfalls-

und Wachstumsprozess stellt ein unabänderliches Gesetz dar, dem auch von

156 Hollier 2012, S. 560.

157 Vgl. ebd.

158 Hollier 2012, S. 561.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 59

menschlicher Seite Folge geleistet werden muss. Ein Verbot ist also die mani-

feste Form und der Ausdruck einer unpersönlichen Kraft, die den Zyklus von

Chaos undOrdnung in Gang hält und diese kontrolliert.Das Verbot garantiert

in Zeiten des Wachstums und der Ordnung den Zusammenhalt. Im natürli-

chen Zyklus des Abbaus und der Zerstörung aber hilft nur die Überschreitung

dieses Verbots, weil sie, wie die Natur selbst, die völlige Entledigung von

Abfällen wünscht, um im nächsten beginnenden Zyklus des Wachstums eine

Erneuerung der alten Ordnung zu etablieren. Caillois definiert den Exzess als

ein Mittel gegen die Abnutzung: »Der Exzeß ist also nicht nur ein […] Begleitum-

stand des Festes, nicht einfach ein Epiphänomen des Taumels. Unabdingbar für den

Erfolg vollzogener Zeremonien, hat er teil an ihrer sakralenKraft und trägtwie sie selbst

zur Erneuerung der Natur oder der Gesellschaft bei.«159 Der rituelle Exzess ist also

essenziell für die Wirkung des Sakralen, dessen operativer Mechanismus die

Verausgabung ist. In diesem Zusammenhang wird es auch deutlich, warum

die Theorie des Opfers mit dem Wirkungsprinzip des Festes eng verbunden

ist. Ein Fest stellt folglich immer einen Exzess dar, der verausgabt. Die ver-

ausgabten »Opferobjekte« können alle möglichen Dinge sein. Sie sind nur

dadurch ausgezeichnet, dass sie in irgendeiner Weise symbolisch dem Raum

des Heiligen und Verbotenen angehören.

Der Mythos und das primordiale Chaos des Anfangs

In den AugenCaillois ist das Fest »eine Aktualisierung der Frühzeit desUniversums,

seiner Urzeit [Hervorhebung im Original], […] [des] schöpferischen Zeitalters, in wel-

chem alle Dinge, alle Wesen, alle Institutionen sich in ihrer überlieferten, endgültigen

Form gefestigt haben. Es ist die Epoche [der göttlichen Ahnen], […] deren Mythen die

Geschichte tradiert«160. Die mythische Zeit ist eine Zeit unbegrenzter Mög-

lichkeiten, eine Urzeit, in der der Kosmos aus dem Chaos hervorgegangen

ist. Exemplarisch zeigt Caillois auf, wie mythische Erzählungen von dieser

ursprünglichen Anfangszeit aussehen: Sie berichten von einem noch form-

baren, unerschöpflichen Universum, von Getreide, das von selbst wuchs,

von Menschen, die sich in Tiere verwandelten, von zerlegten Tieren, die sich

wieder von selbst zusammensetzen. Nach und nach werden diese regello-

sen, chaotischen Umstände in natürliche Grenzen verwiesen. Es entstehen

Rituale, Archetypen, Gesetze, die eine neue Ordnung garantieren. »Aus dem

Ausbruch schöpferischerWirksamkeit folgt jeneWachsamkeit, die notwendig ist, damit

159 Hollier 2012, S. 560.

160 Hollier 2012, S. 562.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

das erschaffene Universum in guten Zustand verbleibt«161, erklärt Caillois und weist

auch auf den zwiespältigen Charakter dieses mythischen Urzustands hin. Im

Mythos wird diese Doppeldeutigkeit aufrechterhalten. Nur unter den anti-

thetischen Aspekten von »Chaos« und »Goldenem Zeitalter« gewinnt der Mythos

seine Wirkkraft auf die Wirklichkeit, denn in dieser Ambiguität vereinen sich

die Erinnerungen an die kausal bedingte »harte Notwendigkeit der Arbeit« und

das »irdische Paradies, in dem alles von vornherein gegebenwar«162. So erscheint die

Urzeit als eine Ära der unvereinbaren Antagonismen, in der eine wuchernde

Schöpfung dem unkontrollierbaren Chaos gegenüberstellt wird. Die Mytho-

logie hat Caillois zufolge die Aufgabe, diese miteinander konkurrierenden

Vorstellungen der Urzeit in einen gewissen Ablauf zu stellen. Dabei zeigen sie

»die beiden Seiten derselben imaginären Wirklichkeit, der Wirklichkeit ei-

ner Welt ohne Regel, aus der die geregelte Welt, in welcher die Menschen

zur Zeit leben, hervorgegangen ist. Die regelloseWelt unterscheidet sich von

der geregelten wie die Welt des Mythos von der der Geschichte, die dort be-

ginnt, wo der Mythos endet«163.

Den Unterschied zwischen diesen beiden Welten sieht er in der Aufteilung

»Traum« vs. »Wachsein«, »Muße« vs. »Arbeit«, »Überfluss« vs. »Not« und »Ver-

schwendung« vs. »Sparsamkeit« begründet. Die Ambivalenz von Schrecken

und Sehnsucht macht gerade den Kern von Ursprungserzählungen aus, von

deren doppeltem Gehalt her Caillois die imaginäre Wirklichkeit des Mythi-

schen behauptet. So bezeichnet er im zweiten Abschnitt seiner Rede dieUrzeit

als Albtraum und Paradies zugleich. Denn aus ihr kommen die Wechselfälle

zwischen Schöpfung und Abnutzung, Tod undNeugestaltung.Das Fest erfüllt

die Funktion, die von diesem Todeszyklus bedrohte Periode der Natur wieder

zu ihrer Lebenskraft zu bringen und die Verjüngung einzuleiten. Das Fest

knüpft also nicht nur an eine alte Zeit an, sondern aktualisiert die Schöp-

fungszeit in der Gegenwart. Denn das Fest wird im »Zeit-Raum des Mythos

gefeiert und hat die Funktion, die wirkliche Welt zu regenerieren«164 und ist somit

»das wiedergefundene und neuerschaffene Chaos«165. In rituellen, großen Festen

gestaltet sich die Regeneration des mythischen Uranfangs in der Aufhebung

161 Hollier 2012, S. 565.

162 Ebd.

163 Hollier 2012, S. 566.

164 Hollier 2012, S. 569.

165 Hollier 2012, S. 573.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 61

von Verboten. Erst nach dem Fest gewinnen diese Verbote wieder an Kraft:

»[In] diesemAugenblick […], [wenn] dieMitglieder desClans […] einsmit denWesender

mythischenZeit [sind]; diese kannten keineVerbote, sondern führten sie erst ein,Verbote,

die nach dem Fest wieder in Kraft treten.«166 Für Caillois stellt dieses Ritual eine

Erinnerungsfunktion dar, die dieWerte der Ahnenmit denen der Gruppe ver-

bindet und ins Gedächtnis ruft,was das Kollektiv in der Tiefe vereinigt. Indem

eine mythische »Anfangszeit« in die Gegenwart zurückgeholt wird, wird auf

dieseWeise symbolisch auch eine Art »intime« Ordnung wiederhergestellt.

Die Funktion der Ausschweifung und der Paroxysmus

Caillois resümiert, dass die Funktion des Festes darin besteht, die verbrauch-

te Zeit und die Abfälle des Jahres zu bereinigen. Die ausgeschiedenen Anteile

entstehen imProzess derÖkonomisierung,die dieNatur derOrdnunghervor-

bringt.Dazu sind »Akte des Ins-Gegenteil-Verkehrens«nötig, in denenman sich so

verhält, »wie man es normalerweise nicht tun würde. Die Umkehrung aller Beziehun-

gen ist offenbar ein augenfälliger Beweis für die Rückkehr des Chaos, die Rückkehr der

Zeit, in der alles im Fluß, alles Wirrnis war«167. Auf der einen Seite werden durch

das Sakrale Regeln instituiert, auf der anderen Seite aber werden diese Regeln

durchdieZuwiderhandlung schöpferischneugetätigt,umdiedauerhafteGül-

tigkeit zu gewährleisten. »Das Fest in seiner Hochform kann als Paroxysmus [Her-

vorhebung im Original] der Gesellschaft«168 definiert werden. Der Paroxysmus ist

eine Läuterung und Erneuerung der Gesellschaft, die in religiöser und öko-

nomischer Hinsicht einen Kulminationspunkt des Kollektiven markiert. Aus

diesem Grund stellt das Fest mit seinem Verschwendungsaspekt auch ein To-

talphänomen dar. In Festen werden neue Geburten evoziert, neue Mitglieder

aufgenommen, neue Ernten erlangt und Lebenskraft gewonnen. Auch dienen

Feste in hierarchischen Gesellschaften als Annäherung und Verbrüderung von

verschiedenenKlassen und antagonistischenGruppen.Nicht dieNormenund

Regeln, sondern die Aufhebung dieser in der grenzenlosen Verausgabung von

Gütern bringen die Menschen dazu, sich miteinander zu solidarisieren. Im

letzten Abschnitt seiner Rede beschreibt Caillois zusammenfassend, was die

verschiedenen Arten von Festen gemeinsamhaben.Offenbar ist ihnen die Un-

terbrechung aus dem Alltag gemein, die Befreiung von Beschränkungen und

166 Hollier 2012, S. 570.

167 Hollier 2012, S. 585–586.

168 Hollier 2012, S. 589.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Verpflichtungen.DennnichtdieArbeit oderderErwerb sindanerkennenswer-

te Mittel des Festes, sondern die Gesten der Verschwendung und Großzügig-

keit sind Trumpf.

Das Sakrale in der Moderne und die Verinnerlichungstendenz

In der Moderne allerdings scheinen die Mechanismen des Festes nicht mehr

zu greifen, da vom Standpunkt des volkswirtschaftlichen Interesses eine

kalkulierbare Arbeitswelt angestrebt wird, die den unschätzbaren Verlust des

Zyklischen systematisch unterbindet. Als Surrogat für den Paroxysmus dient

für den modernen Berufstätigen die Urlaubszeit. Caillois bezeichnet die mo-

dernen Ferien als undifferenzierte Gleichförmigkeit, in der Spannungen sehr

gelockert sind.169 Entspannung und Ruhe bedeutenDistanz zu anderenGrup-

pen und sozialen Aktivitäten. Ein Mangel an Energien wird aufrechterhalten,

weil gemeinsame Kraftanstrengungen und Tätigkeiten bewusst vermieden

werden. Das hat zur Folge, dass das moderne Individuum sich mehr isoliert,

statt sich an der Gemeinschaft zu beteiligen. »Umfassende Efferveszenz ist nicht

mehrmöglich«170,bilanziert Caillois undglaubt nicht,dassUrlaubeundFeierta-

ge in modernen Gesellschaften den intensiven Paroxysmus einer Festperiode,

die Zeit und Ausdauer erfordert, ausgleichen können. Die Lethargie nimmt

sowohl während der Feiertage als auch der alltäglichen Arbeitszeit überhand.

So stellt Caillois zum Schluss die Frage, ob »eine Gesellschaft ohne Feste nicht eine

zum Tode verurteilte Gesellschaft ist«171. Mit dieser spitzen Formulierung stellt

er vor allem die Frage, ob es einer Gesellschaft möglich ist, ohne die erlebte

Anbindung an ihre kollektive Identität als kraftvolle und lebendige Einheit

zu existieren, oder ob sie ohne diese Kollektiverfahrung sich nicht vielmehr

der Zersplitterung preisgibt. In einem weiteren Text aus seinem Werk »Der

Mensch und das Heilige« beschreibt Caillois eine andere Möglichkeit der

Transformation des Sakralen in der Moderne. Hierin erklärt er, wie das Hei-

lige sich vom kollektiven Ereignis ablöst und seine Einheitlichkeit verliert.

Diese Entwicklung zeichnet sich seines Erachtens bereits an der Struktur

des Kirchen- und Gemeinwesens ab. Die Kirche verliert ihre Funktion als

Gemeinwesen. Außerdem stimmen im Zuge der Säkularisierung nationale

und religiöse Grenzen nicht mehr selbstverständlich miteinander überein. So

entgegnet er diesem Verlauf, dass bald

169 Vgl. Hollier 2012, S. 591.

170 Ebd.

171 Hollier 2012, S. 592.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Religionstheorien des Collège de Sociologie 63

»die Religion nicht mehr vom Kollektiv, sondern vom Menschen abhängig

ist; sie ist universalistisch, aber auch entsprechend personengebunden. Sie

hat die Tendenz, das Individuum zu vereinzeln und es allein mit einem Gott

zu konfrontieren, mit dem es sich nicht so sehr durch Riten als vielmehr

durch Gefühlsbezeugungen des Geschöpfes gegenüber seinem Schöpfer

verbunden ist. Das Heilige wird verinnerlicht und betrifft nur mehr die

Seele. Die Bedeutung des Mystischen nimmt zu, die des Kultes ab«172.

DieVerinnerlichungderReligion führt zu einer Idealisierungderpersönlichen

Einstellung.Darausergebensich individualisierteWerte,diedasHeilige indas

Gewissen des Einzelnen verorten und es von den objektiv sichtbaren Formen

des Heiligen ablösen. Das Sakrale, das die Kräfte des Erhaltens und Verausga-

bens fördert, ist auch in den internalisierten Formen des Heiligen wirksam.

Dazu erläutert Caillois beispielhaft, dass ein Patriot, der dasWohl des Staates

über sein eigenes stellt, ein verliebterMann,derdie geliebte Frauüber alles an-

dere verehrt, ein Geiziger, der sein Gold als höchstes Gut betrachtet, und ein

Gläubiger, der seinemGott die höchste Autorität zuspricht, den gleichenKräf-

ten erliegt,nämlichdem inhärentenMechanismusderVerausgabung,welcher

»doch die gleiche Selbstverleugnung, den gleichen bedingungslosen Einsatz der Person,

[...] den nämlichenOpfergeist […]«173 einfordert.Säkulare Religionen unterschei-

den sich nach Caillois nicht durch einen Verlust an Sakralität, sondern eher

durch die Kanalisierung des Sakralen auf außerreligiöse Objekte.Der Sinn für

das Sakrale ist als innere Angelegenheit nach wie vor bewahrt. Das heißt in

letzter Konsequenz, dass die Macht des Sakralen nicht unbedingt von der kol-

lektiven Efferveszenz abhängig ist, wie es Durkheim angibt, um die Entstehung

des Sakralen zu begründen. Vielmehr beleuchtet Caillois den anthropologi-

schen Aspekt, indem er die Bereitschaft des Individuums zur totalen Selbst-

hingabe als Bedingung für dieWirkungdes Sakralen erklärt.Die soziologische

Dimension des Sakralen verliert seines Erachtens vor dem Hintergrund der

Verinnerlichungstendenz des Heiligen in der Moderne an Einfluss, weswegen

er schlussfolgert, dass damit auch die Kollektivierung des Subjekts endet.

172 Caillois 1988, S. 174.

173 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472965-002 - am 14.02.2026, 09:24:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

