16 Die Gabe und das gute Zusammenleben

Marcel Mauss verband mit der Gabe neben einem ethnologischen Interesse die
Hoffnung, grundsitzliche Erkenntnisse iiber die Bedeutung der Motive Grof3-
ziigigkeit, Solidaritit’ und Altruismus fiir den einzelnen Menschen und dessen
Leben in Gemeinschaft mit anderen Menschen zu erlangen. Angetrieben wurde
Mauss in dieser Suche nicht ausschlieflich von einem wissenschaftlichen Er-
kenntnisinteresse. Vielmehr beschiftigte ihn die Sorge, dass die genannten Mo-
tive in modernen Gesellschaften von einer Logik des berechnenden Eigennutzens
verdringt werden kénnten. Mit ihnen, das zeigt Mauss in Die Gabe, witrde dann
auch eine wichtige sozialintegrative Praxis verschwinden.

In dieser Hinsicht betont Mauss, dass moderne Gesellschaften von ihren »ar-
chaischen« Vorgingern lernen kénnen, wie mithilfe von Vertrauen - etabliert und
ausgedriickt durch Gabenpraktiken — eine Form des Zusammenlebens entstehen
kann, in der sich die einzelnen Mitglieder anerkannt, integriert und sicher fithlen.
Moderne Gesellschaften wie das Frankreich des frithen 20. Jahrhunderts, in dem
Mauss sein Leben als politischer Intellektueller verbrachte, konnten am Beispiel
der archaischen Gesellschaften erkennen, dass die sprichwortliche Verausgabung
des eigenen Besitzes, der in demonstrativer GrofRziigigkeit in Form von Gaben
an andere verteilt wird, Konflikten ebenso vorzuziehen sei wie die Etablierung
langfristiger, stabiler Beziehungen der Befriedigung kurzfristiger Interessen vor-
gezogen werden sollte (vgl. ebd., 172).

Am Ende der vorliegenden Untersuchung kann nun festgestellt werden, dass
die Gabe den Blick auf Praktiken und Beziehungen lenkt, die auch in moder-
nen Gesellschaften von grofier Bedeutung fir ein gelingendes Zusammenleben
sind, deren Relevanz aber nicht selten unterschitzt oder gar tibersehen wird.
Diese Feststellung soll im Folgenden mithilfe eines kurzen Uberbliicks iiber die
erarbeiteten Ergebnisse gestiitzt werden.

1 Solidaritatist hier, das sei noch einmal wiederholt, nicht zu verstehen als Kampfbegriff, son-
dernim Sinne Durkheims als eine »objektiv bestehende Relation zwischen dem Ganzen und
seinen Teilen« (Imbusch und Rucht, 2005, 24) und ein Bewusstsein fiir dieses Verhaltnis (sie-
he Kapitel 4).

https://dol.org/1014361/9783839456613-018 - am 12.02.2028, 17:06:15.



https://doi.org/10.14361/9783839456613-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Teil IV: AbschlieBende Betrachtungen

Erkenntnisse zur Prosozialitat des Menschen

Im Anschluss an die Gabe lisst sich ein Menschenbild fomulieren, das sich vom
Hobbes’schen atomistischen Menschenbild unterscheidet, indem es zwei zentrale
Komponenten des Menschseins betont:

1. Die fundamentale Abhingigkeit von anderen, und

2. die daraus entstehende Prosozialitit, also die Vorstellung, dass die Neigung
zur Kooperation und eben nicht die zur Konkurrenz, notwendigerweise im
menschlichen Wesen angelegt ist.

Aufgrund dieser Abhingigkeit und den daran angepassten menschlichen Anlagen
verspricht nur eine entsprechende, auf Zusammenarbeit ausgerichtete Soziali-
sation die Ermoglichung eines guten Lebens innerhalb der Gemeinschaft. Dazu
tragt der Gabentausch bei, in dem die Akteure um die Notwendigkeit der Aus-
einandersetzung miteinander wissen. Sie zeigen die Bereitschaft, sich personlich
und unter Umstinden auch im Namen ihrer Gruppe materiell und immateriell
fir die gemeinsame Sache einzubringen, um eine gewaltfreie Losung zu ermog-
lichen.

Die Abhingigkeit von anderen macht ein Leben in Gemeinschaft notwen-
dig, das prosoziale Wesen des Menschen und seine Bereitschaft zur Kooperation
machen es moglich. Der Mensch ist von vorneherein nicht als unabhingiges In-
dividuum und die Gesellschaft nicht als bloRe Summe der einzelnen Individuen
zu denken. Stattdessen sind die Einzelnen von ihrer Geburt an in ein Netz aus
Abhingigkeiten eingewoben. Dieses Netz ist fiir den Einzelnen insbesondere wih-
rend der Phase der frithkindlichen Entwicklung, in Momenten der Krankheit und
der Pflegebediirftigkeit existentiell.

Unterschiedliche Untersuchungen zur Prosozialitit des Menschen haben seit
der Veréftentlichung des Essays Die Gabe (1924) in unterschiedlichen Disziplinen
wie der Emotionsforschung, der Evolutionsbiologie, der Kleinkindforschung, der
Neurowissenschaften und des Pragmatismus (vgl. Adloff, 2018, 75-103) gezeigt,
dass Mauss* Verweis auf die Bedeutung von altruistischen, grof3ziigigen und soli-
darischen Praktiken keine naive Uberhohung von Beobachtungen in archaischen
Gesellschaften darstellt. So erklirt der Verhaltensforscher Michael Tomasello die
menschliche Prosozialitit als evolutionires Ergebnis der Abhingigkeit der Men-
schen voneinander. Indem die Menschen einander bei der Jagd und der Nah-
rungssuche brauchten, wurde die Fihigkeit zur Zusammenarbeit bedeutend -
das Gegeniiber wurde notwendigerweise als Partner begriffen und nicht als Kon-
kurrent (vgl. Adloff, 2018, 89 und Tomasello, 2014, 192).

Neben Michael Tomasello legen auch die Ergebnisse von Autoren wie dem
Biologen Francisco Varela (bspw. Varela, 1988) oder dem Primatologen Frans de

https://dol.org/1014361/9783839456613-018 - am 12.02.2028, 17:06:15.



https://doi.org/10.14361/9783839456613-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Die Gabe und das gute Zusammenleben

Waal (bspw. De Waal und Suchak, 2010) nahe, dass die Selbsterfahrung von Indi-
viduen und die Fihigkeit zur Selbstreflexion ebenso von der Einbettung in eine
Gemeinschaft abhingen wie die Entwicklung intelligenten Verhaltens von der
Interaktion mit anderen (Adloff, 2018, 79f.). Menschen brauchen fiir ihre Ent-
wicklung innerhalb der Gemeinschaft die Fihigkeit, empathisch zu agieren, die
Perspektiven eines anderen einzunehmen und zu verstehen (vgl. Tomasello, 2002).
Aus dieser Fihigkeit entstehen geteilte Intentionen und Kooperationsbereitschaft
(Adloff, 2018, 88.).%

Neben einem Wissen um die Abhingigkeit von anderen manifestiert sich
in den Praktiken der Gabe ein Bewusstsein fiir spezifische Eigenschaften vieler
menschlicher Interaktionen. Wihrend der Markttausch ein Austauschverhiltnis
etabliert, in dem eine Symmetrie, ein Ausgleich des Gegebenen und des Emp-
fangenen vorherrscht, charakterisieren sich zahlreiche anderen Interaktionsfor-
men durch nicht aufgeléste Uberschiisse oder Defizite. Die empfangene Fiirsorge
durch die eigenen Eltern kénnen Kinder in der Regel nicht »ausgleichen« und
auch die Hilfe eines Kollegen im Arbeitsalltag lisst sich nur schwer quantitativ
bewerten und in genau gleichem Mafe zuriickgeben. Im Sinne der Marktlogik
wiirde diese Asymmetrie als Schuld gefasst, die, wird sie nicht beglichen, negativ
wahrgenommen wird. Die Gabe zeigt hingegen Moglichkeiten auf, diese Asym-
metrien nicht als einen zu beseitigenden Ausnahmefall wahrzunehmen. Ange-
sichts der Abhingigkeit des Einzelnen von der Gemeinschaft sind Asymmetrien
vielmehr omniprisent und die Herausforderung liegt nicht in ihrer Auflésung,
sondern darin, sie konstruktiv zu gestalten. Dies kann geschehen, indem die
Gabe als Ausgangspunkt fir die Bemithungen verstanden wird, Anerkennungs-
beziehungen zu etablieren und Kooperationsmoglichkeiten zunichst zu eréffnen
und dann zu ergreifen. Kooperation wird dabei nicht idealistisch oder naiv ge-
dacht, sondern die Gabe greift Interessenskonflikte und andere Konfliktpotentiale
auf und integriert Aushandlungsprozesse, die auf Grundlage der Gabe Vertrauen
aufbauen. Gelingen diese Aushandlungsprozesse, wird das Vertrauensverhiltnis
vertieft und das soziale Band gestirkt.

Die Leistungen der Gabe fiir die soziale Integration

Gabenpraktiken fithren in der Regel dazu, dass sich Menschen persénlich begeg-
nen und sich zueinander verhalten, sich ins Verhdltnis zueinander setzen miissen.
Selbst in Situationen wie der anonymen Geld- oder Blutspende bleibt es notwen-

2 Diese Kooperationsbereitschaft, moglicherweise auch ohne jede Aussicht auf eine Cegen-
leistung, weist Tomasello schon bei Kleinkindern nach (vgl. Tomasello, 2014).

https://dol.org/1014361/9783839456613-018 - am 12.02.2028, 17:06:15.

189


https://doi.org/10.14361/9783839456613-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Teil IV: AbschlieBende Betrachtungen

dig, sich die Bediirfnisse des anderen und die eigene Moglichkeit, einen Beitrag
zu deren Befriedigung zu leisten, bewusst zu machen.

In archaischen Gesellschaften war die Regelmifiigkeit personlicher Begegnun-
gen notwendig, um Konflikte zu erkennen, zu verhandeln und beizulegen. Den
dufleren Anlass zu diesen Begegnungen und die erste Vertrauensgrundlage bilde-
ten die Regeln der rituellen Gabe. In modernen Gesellschaften werden viele dieser
Begegnungen dadurch scheinbar irrelevant, dass funktionale Mechanismen wie
Mirkte und die Bestimmungen des Rechts das Verhiltnis der Menschen zueinan-
der in vielerlei Hinsicht festlegen und ihren Umgang miteinander strukturieren.
Insbesondere der Markt ermoglicht einen Handel zwischen Menschen, ohne dass
sich die Interaktionspartner auf das jeweilige Gegeniiber voll einlassen miissen.
Die zwischenmenschliche Interaktion wird auf die Aspekte reduziert, die fir eine
Handelsbeziehung notwendig sind. Als Marktteilnehmer bleibt die Leistung des
Einzelnen fiir das Zusammenleben aller abstrakt, der eigene Beitrag lisst sich
nur sehr begrenzt erfahren und einschitzen. Und auch eine Wertschitzung iiber
die monetire Bewertung der jeweils zum Markt getragenen Giiter hinaus findet
nicht notwendigerweise statt. Dieser Fokus auf die fiir den Markt wesentlichen
Aspekte der individuellen Leistung fithrt zu einer Vereinfachung des Handels und
steigender Effizienz aufgrund sinkender Transaktionskosten, schon alleine des-
halb, weil Menschen unabhingig von der Stellung zueinander und von moglichen
Sympathien fiireinander ins Geschift kommen konnen.

Marcel Hénaff macht mit Blick auf dieses Verhiltnis von Gaben zu funktional
ausdifferenzierten Sphiren deutlich:

»Die Gabenbeziehung muss hinter die Handelsbeziehung zuriicktreten, wenn es
darum geht, auf gerechte Weise Giiter auszutauschen. Diese Forderung hat ihr
genaues Gegenstiick: die Handelsbeziehung ist nicht in der Lage, die Menschen
aneinander zu binden und kann das auch nicht beanspruchen. Gehen wir noch
weiter: das Vertragsband ist nicht das soziale Band und darf es nicht sein« (Hénaff,
20009, 527).

Nimmt man diese Differenzierung ernst, so kann sie auch fir die modernen Ge-
sellschaften und die in ihnen beobachtbare Tendenz fruchtbar gemacht werden,
Beziehungen jenseits der innersten Privatsphire primir als Vertragsbeziehungen
mit Rechten, Anspriichen und Pflichten zu verstehen (Hénaff 2009, 527). Indem
die Interaktion auf dem Markt minimiert wird, wird einerseits der Reibungsver-
lust der Humanitit reduziert. Andererseits muss die Moglichkeit eréffnet werden,
ein Bewusstsein fiir die eigene Stellung im gesellschaftlichen Ganzen zu entwi-
ckeln und als Mensch Anerkennung zu erfahren, die tiber die Anerkennung als
Handelspartner hinausgeht.

Gabenpraktiken vollbringen sozialintegrative Leistungen, indem sie es Indi-
viduen ermdglichen, in einer Gemeinschaft akzeptiert und integriert zu werden,

https://dol.org/1014361/9783839456613-018 - am 12.02.2028, 17:06:15.



https://doi.org/10.14361/9783839456613-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Die Gabe und das gute Zusammenleben

sich selbst als Teil dieser Gemeinschaft wahrzunehmen, in der sie Wertschitzung
und Anerkennung fiir die eigene Person und ihre Beitrige erfahren.

Diese Erfahrung kann nicht ausschlieflich durch Vertragsbeziehungen gestif-
tet werden, sondern bedarf einer freien Begegnung von Individuen, die das Risiko
der Zuriickweisung enthilt, vor dessen Hintergrund eine gelungene Interaktion
besonders und wertvoll wird. Indem Mauss auf die Gefahr hinweist, die er im
Verlust von Gabenbeziehungen sieht, versucht er einer Dynamik von sozialinte-
grativen Praktiken insbesondere in modernen Gesellschaften entgegenzuwirken,
die die Soziologen Peter Imbusch und Dieter Rucht (2005) mit folgender Analogie
beschreiben: »Denn mit der Integration verhilt es sich wie mit der Gesundheit:
Thr Wert wird erst deutlich, wenn man sie zu verlieren droht oder sie bereits
verloren hat« (Imbusch und Rucht 2005, 24).

Gabenpraktiken bewegen sich in gewisser Weise zwischen zwei Vorstellungen
von sozialer Integration. Indem ein Bewusstsein fir das Abhingigkeitsverhiltnis
des Einzelnen zur Gemeinschaft geschaffen wird, wirkt die Gabe zum einen sozi-
alintegrierend im Sinne von werthezogenen Theorien, wie sie beispielsweise Mauss*
Onkel Emile Durkheim vertritt.?

Zusitzlich enthilt die Gabe sozialintegrative Komponenten im Sinne von
Konflikt- und Anerkennungstheorien,* die grundsitzliche Spannungen und Ungleich-
heiten in Gesellschaften voraussetzen und soziale Integration im erfolgreichen
Umgang damit verwirklicht sehen (vgl. Imbusch und Heitmeyer 2012, 11).

Das Eintreten in eine Interaktion mit dem Gegeniiber — ob in Form einer
»rituellen Eréffnungsgabe« in einem »agonistischen Gabentausch« oder durch
die bloRe Signalisierung von Verhandlungsbereitschaft — stellt Risiko und Ver-
trauensvorschuss gleichzeitig dar. Der Andere wird als Interaktionspartner aner-
kannt, seine Anliegen und Bediirfnisse ernstgenommen. Diese Vorleistung wird
zur Grundlage der Aushandlung und in einem zweiten Schritt auch zur Grundlage
moglicher Kooperationsformen:

»Riskantes Vertrauen ermoglicht also Kooperationsformen, die ohne diese Form
des Glaubens nie zustande kime. Wir vertrauen dem anderen, wissen aber nicht,
ob er oder sie das Vertrauen erwidern oder missbrauchen werden. Vertrauen hat
so eine welterschliefdende und —transformative Kraft [..]« (Adloff, 2018, 99).

3 Neben Durkheim (1858-1917) gehdren Autoren wie Adam Smith (1723-1790), die amerikani-
schen Pragmatisten John Dewey (1859-1952) und George Herbert Mead (1863-1931) sowie die
Kommunitaristen Amitai Etzioni (*1929) und Charles Taylor (*1931) zu Vertretern wertbezo-
gener Theorien (vgl. Imbusch und Heitmeyer, 2012, 11).

4 Als Vertreter dieser Theorieschule kdnnen Karl Marx (1818-1883), Lewis Coser (1913-2003),
Ralf Dahrendorf (1929-2009), Helmut Dubiel (1946-2015) und Axel Honneth (*1949) gelten
(vgl. Imbusch und Heitmeyer, 2012, 11).

https://dol.org/1014361/9783839456613-018 - am 12.02.2028, 17:06:15.

191


https://doi.org/10.14361/9783839456613-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Teil IV: AbschlieBende Betrachtungen

Diese Kooperationsformen sind besonders dann relevant, wenn man demokra-
tische Gesellschaften nicht im Sinne einer blofien Unterordnung von Partiku-
larinteressen unter einen gesamtgesellschaftlichen Konsens versteht, sondern als
Ergebnis einer erfolgreich befriedeten und mit Regeln versehenen Auseinander-
setzung um die Durchsetzung von Partikularinteressen von Individuen und ge-
sellschaftlichen Gruppen (vgl. Dubiel, 1997, 138). Unter dieser Perspektive werden
Konflikte nicht als Hindernis fiir eine funktionierende Gesellschaft verstanden,
sondern als Grundlage fiir die Schaffung eines Verstindnisses der Zusammen-
gehorigkeit. Indem eine Form gefunden wird, Konflikten und unterschiedlichen
Interessen Raum zur Aushandlung zu geben, wird das »unsichtbare Band zwi-
schen den Gesellschaftsmitgliedern« gestirkt (ebd., 425).

Aktuelle Diskurse und die Position der Gabe

Seit einigen Jahren werden verstirkt Ansitze und Praktiken diskutiert, mit deren
Hilfe ein Gegengewicht zu abstrakten, ausschliefdlich marktwirtschaftlich und
rechtsstaatlich geprigten Gesellschaftskonzeptionen etabliert werden sollen, oder
die zum Ausgangspunkt fiir neue soziale Utopien aufgebaut werden. Der Gabe
wird in einigen dieser Diskurse eine wichtige Rolle zugeschrieben.

Die besonders mithilfe digitaler Technologien und sozialer Netzwerke ent-
standene Sharing-Economy setzt als Teil der sogenannten Commons-Bewegung bei-
spielsweise mehr auf gemeinsame Nutzung und die Weitergabe von Dingen sowie
das kooperative Zusammenwirken, als auf Besitz (vgl. bswp. Bradley und Parg-
man, 2017). Mithilfe der Anwendung der Gabe und insbesondere des vierpoligen
Paradigmas der Gabe (vgl. Caillé, 2008), lassen sich die unterschiedlichen Praktiken
der Sharing-Economy anhand der sie prigenden Motive analysieren und struktu-
rieren. Caillé definiert in diesem Paradigma die Gabe als Handlung, die zwischen
den Polen (Eigen-) Interesse und Uneigenniitzigkeit, sowie Verpflichtung und Freiwil-
ligkeit osziliert (siehe Kapitel 6). Mit Blick auf die Sharing Economy zeigt sich
dann die Notwendigkeit, stirker zwischen den unterschiedlichen Praktiken zu
differenzieren. So zeichnen sich professionalisierte und hochgradig organisierte
Bereiche der Sharing-Economy, wie beispielsweise das Wohnungsportal AirBnB,
zwar einerseits dadurch aus, Besitz zu teilen und iiber die Besitzer hinaus fir
eine Vielzahl von Menschen nutzbar machen, andererseits wird dabei ein klar
profitorientiertes Eigeninteresse verfolgt. Demgegeniiber stehen Praktiken wie
das informelle, lokale Foodsharing, dessen Fokus auf der gemeinsamen Vermei-
dung von Essensabfillen und dem freiwilligen, tiberwiegend uneigenniitzigen
Titigkwerden fir das Gemeinwohl liegt.

Und auch in die regelmifdig aufkommende Debatte um die Bedeutung von (in-
dividuellem) ehrenamtlichem Engagement fiir den sozialen Zusammenhalt (vgl.

https://dol.org/1014361/9783839456613-018 - am 12.02.2028, 17:06:15.



https://doi.org/10.14361/9783839456613-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Die Gabe und das gute Zusammenleben

bspw. Klie und Klie, 2018, 43) lasst sich mithilfe der Gabe eine neue Perspek-
tive einbringen. Sie lenkt die Aufmerksamkeit auf ein breiteres Spektrum an
Praktiken, als dies beispielsweise der Begriff des zivilgesellschafilichen Engagements
vermag. Unter dem Ehrenamt oder unter zivilgesellschaftlichen Bewegungen werden
Formen des Engagements betrachtet, die bereits zu einem gewissen Grad orga-
nisiert und institutionalisiert sind. Die hier formulierten Erkenntnisse mit Blick
auf die Wirkungen der Gabe gelten fiir diese teilweise institutionalisierten Form
gleichermafien, wie fiir vollkommen spontane, oft alltigliche und unter Umstin-
den nicht besonders reflektierte Gabepraktiken. Ein freundlicher, hilfsbereiter
Umgang miteinander, der Ausdruck von Dankbarkeit und Anerkennung fiir die
(Hilfe-) Leistung eines anderen oder der spontane Einsatz fiir einen vollig frem-
den Menschen kénnen entsprechend ebenso als Gaben verstanden und in ihrer
sozialintegrativen Bedeutung reflektiert werden, wie beispielsweise die regelmi-
Rige ehrenamtliche Titigkeit als Trainer in einem Sportverein.

Auch wenn die Gabe in diesen Debatten in den vergangenen Jahren als Begriff
an Bedeutung gewonnen hat, wird bei der Diskussion der genannten Praktiken
noch zu selten ein tatsichlich eigenstindiges Prinzip der Gabe zugrunde gelegt.
Dies ist einerseits verstindlich, weil das Auftreten der Gabe oft eng mit spezifi-
schen Traditionen und Werten verkniipft und nicht ohne Weiteres universalisier-
bar ist. Andererseits kann die konsistente Vorstellung eines, die unterschiedlichen
Praktiken vereinenden, Prinzips der Gabe an dieser Stelle helfen, die Potentiale
von Gabenpraktiken richtig einzuschitzen und entsprechende Argumente fiir die
Forderung von aufkommenden bzw. den Schutz von bestehenden Gabenprakti-
ken vor einer Verdringung oder Vereinnahmung durch die Prinzipien des Marktes
oder Staates zu finden.

https://dol.org/1014361/9783839456613-018 - am 12.02.2028, 17:06:15.

193


https://doi.org/10.14361/9783839456613-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839456613-018 - am 12.02.2028, 17:06:15.



https://doi.org/10.14361/9783839456613-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

