Im Ozean des Lebens'. Bergsons Philosophie des Lebens
auf der Suche nach der natiirlichen Ordnung

Kristian K6chy

Dans |’absolu nous sommes, nous circulons et vivons
(L’Evolution Créatrice, 664)

1. Vom sicheren Hafen auf das offene Meer

Das Unterfangen der Philosophie kann mit einer Suche nach
orientierenden Fixpunkten in einer dynamischen und vielfiltigen Welt
verglichen werden. Die Intensitdt dieser Suche scheint umso dringender
zu werden, je grofler die Angst vor dem Unbekannten, Wechselhaften
und Zufilligen ist. Sie gestaltet sich zudem umso schwieriger je weiter
und uniibersichtlicher das Feld ist, das der Philosoph mit seinem Entwurf
ordnend bewiltigen mochte. Hier verspricht ein kleines und
iiberschaubares Terrain nicht nur Sicherheit und Geborgenheit, sondern
gibt auch Gewihr dafiir, die systematische Arbeit vollenden zu konnen.
Dieser Vorteil kann jedoch unter anderem Blickwinkel auch als Nachteil
erscheinen: Die Enge wichst dann zu bedriickender Einschrankung an.
Eine mogliche Reaktion auf diese Situation stellt der Drang dar, alle
bekannten Horizonte hinter sich zu lassen® und in das Unbekannte und
Fremde aufzubrechen, auf der Suche nach Neuem, nach Abenteuer und
Fortschritt, das Gefiihl der Verlorenheit in Kauf nehmend, bis erneut die
Sehnsucht nach dem Altbekannten, nach Heimat und festen Strukturen
iiberhand gewinnt. Betrachtet man die Geistesgeschichte unter diesem
Aspekt, so scheint die Menschheit zwischen zwei Extrempositionen,
zwischen Aufbruch und Riickzug, wie zwischen Skylla und Charybdis in
unendlicher Folge hin- und herzupendeln. Bei einem distanzierteren und
auf die Gesamtentwicklung gerichteten Blick, wird allerdings jenseits
dieses scheinbar ungerichtet oszillierenden Wechsels menschlichen
Selbst- und Weltverstiandnisses eine iibergeordnete gerichtete Tendenz

! Bezeichnenderweise lautet so auch die diesbeziigliche Uberschrift des Abschnittes
iiber die Lebensphilosophie im Sammelband von V. Spierling (1986).

In diesem Sinne schreibt Jaspers (1991, 37 f): ,Niemals gewinnen wir einen
Standpunkt, auf dem der begrenzende Horizont aufhérte und von dem aus ein nun
horizontlos geschlossenes, daher nicht mehr weiter weisendes Ganzes iiberblickbar
wiirde. Und wir gewinnen auch keine Folge von Standpunkten, durch deren
Gesamtheit wir, wie bei einer Erdumseglung, in der Bewegung durch die Horizonte
hindurch das eine geschlossene Sein [...] gewonnen.*

117

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erkennbar. Bildlich gesprochen scheint die Betrachtung der einzelnen
Wellen, die sich am Strand vor- und zuriickbewegen, die Auf-
merksamkeit von der steigenden Flut abzulenken®. Bei einem héheren
Standpunkt wird hingegen schnell deutlich, da sich der Mensch im
Zuge der Ideengeschichte immer weitere Horizonte erstritten hat und
sich damit gleichzeitig vom sicheren Hafen des Ursprungs immer mehr
entfernte.

Vergleicht man unter diesem Gesichtspunkt klassische mit modernen
Entwiirfen der Philosophie, so ist die Ausgangsposition der ersteren iiber
alles gesehen weitaus giinstiger als die ihrer Nachfolger. Der klassische
Erkenntnishorizont beschrénkt sich trotz aller Bemiithungen um die
transzendente Sphire gleichsam auf den Nahhorizont des Mittelmeers.
Ein Riickzug in den Hafen der Geborgenheit scheint so leichter moglich.
Die klassischen Gefilde der Philosophie versprechen grundsitzliche
Uberschaubarkeit; der Ozean des Zweifels beginnt erst jenseits der durch
die Sdulen des Herkules festgeschriebenen Grenzen der oikoumene. Zwar
lassen sich auch in dieser klassischen Situation der Philosophie Phasen
nachweisen, in denen Sicherheiten fragwiirdig werden und Risse im
harmonischen Gefiige des Kosmos aufbrechen. In diesen Phasen
iibertonen die MiBklidnge einander widersprechender Sichtweisen und
Meinungen die Harmonie des Hintergrundes und die ratselhafte und
dunkle Seite der Welt kommt zum Vorschein. Der einzige Schutz vor
dem &uBleren Chaos scheint in skeptischer Enthaltung zu bestehen, in
einem Riickzug zum inneren Ort jenseits des Wandels, zur ,,Meeresstille
der Seele” (Sextus Empiricus, 1985, 95). Trotz dieser zeitweiligen
Unsicherheit, die bereits als Zerfallssymptom gedeutet werden muf,
bleibt jedoch insgesamt das Vertrauen in die schéne Ordnung des
Kosmos ungeschmalert. Selbst angesichts der prinzipiellen Moglichkeit,
bei den Entdeckungsfahrten des alltiglichen Lebens ,,gleich Schiffern
auf stiirmischer See* (Platon, Laches, 194c) in die Ortlosigkeit getrieben

3 So hat bereits Leibniz (1996, I, 432/433) die verworrene von der klaren und deutlichen
Erkenntnis am Beispiel des Meeresrauschens unterschieden. In ahnlichem Sinne
benutzt Duhem (1978, 46) die Meeresflut, um bei der Frage nach dem
wissenschaftlichen Fortschritt die Detailperspektive vom Uberblick zu unterscheiden.
In beiden Konzepten wird allerdings neben dem je spezifischen Kontext dieser
Metapher eine je unterschiedliche Schwerpunktsetzung erkennbar: Wahrend nach der
elementaristischen Perspektive der Monadologie die Gesamtwahmehmung der Wellen
in den unvollkommenen Bereich der verworrenen Erkenntnis gehort, ist von der
holistischen Perspektive Duhems aus gerade dem ganzheitlichen Uberblick ein
besonderer Erkenntniswert zuzuschreiben, wenn es um die Entdeckung eines
wissenschaftlichen Fortschritts geht.

118

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu werden, verrit die positive Einschitzung der ,,Steuermannskunst‘* des
Philosophen ein ungebrochenes Grundvertrauen in die Existenz der
Schopfungsordnung, die sich bei Einnahme des richtigen Blickwinkels
enthiillen muf. Diesen Blickwinkel verbiirgt zunidchst die sinnliche
Wahmehmung, spiter das richtige philosophische Wissen. Die so
gewonnenen Erkenntnisse gelten als unbestreitbar evident (Picht, 1993,
99 ff.). Mittels der Philosophie 1aBt sich das fundamentum inconcussum
letzter Wahrheiten und Prinzipien auffinden, womit sich zugleich die
Pramissen des Wissens und die Prinzipien der Welt offenbaren.
Philosophisch begriindete thesis setzt nur das, was ist. Gemd dem
grundlegenden Konzept der adaequatio rei et intellectus lassen sich die
Strukturen des Wissens und des Seins zur Deckung bringen.

Diese Sichtweise der Philosophie und der aus ihr ableitbare
Optimismus iiber die Losbarkeit der philosophischen Aufgabe unterliegt
jedoch in der modernen Welt einem grundsitzlichen Wandel. Sobald
sich die philosophische Welterkundung - um bei der nautischen
Metaphorik zu bleiben - nicht mehr auf die Entdeckungsfahrt entlang der
Kiiste des Mittelmeers beschriankt’, sondern sich auf die Weiten des
unendlichen Ozeans hinauswagt (Bacon, 1963, I, 129 f; IV, 18),
erweisen sich alte Orientierungsmuster als unzuldnglich. Die Gefahren
steigen an, nicht in den heimatlichen Hafen zuriickzukehren, sondern der
Ortlosigkeit in Form einer odysseischen Irrfahrt (Descartes, Med., 462)
anheimzufallen oder génzlich zu scheitern und Schiffbruch zu erleiden
(ebd., 464)°. Die vom philosophischen Geist erstellte Karte der Welt
erweist sich zunehmend als unzuverlidssig; sie bildet die tatsichlichen
topographischen Verhiltnisse nur mangelhaft ab. Fragen werden laut, ob
angesichts der Uferlosigkeit der Fakten iiberhaupt eine einzige
Darstellung ausreichen kann oder ob nicht vielmehr die Kartographie
selbst pluralistisch werden muf3, ob man nicht mehrere Aufzeichnungen
kombinieren sollte, oder welche neue Methode der Orientierung, welcher
neue Kompall (Leibniz, 1996, IV, 53), dem Schiff sichere Fahrt
garantieren konnte. Letztlich ist wohl das Buch- und Kartenwissen
iberhaupt zunehmend verfehlt in einer Situation, die eine direkte
sinnliche Kontaktnahme mit dem Buch der Natur erfordert’. Auf der

Platon, Gorgias, 511d; zum Topos des Philosophen als Steuermann vgl. auch Platon,
Staat, 332¢, 389d, 488a ff.; Platon, Alkibiades, 119d; Platon, Politikos, 296e.

5 E. Bloch (1972, 33) spricht folglich von der , Kiistenschiffahrt alles fritheren und
spéteren griechischen Denkens*.

Zur allgemeinen Verbreitung des Sprachbildes vom ,,Schiffbruch* im Sinne einer
ubiquitdren Daseinsmetapher vgl. Blumenberg (1993) und den Artikel von Stoellger in
diesem Band.

Vgl. dazu Brunos Kritik am reinen Kartenwissen (1986, 76).

119

https://dol.org/10.5771/6783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. - Op:



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anderen Seite werden jedoch auch sinnliche GewiBheiten fragwiirdig -
die rein topographisch-rdumliche Betrachtung des Problems stof3t
angesichts der neuen Situation an prinzipielle Grenzen. Anders
formuliert, wird sie sich der Grenzenlosigkeit des Unterfangens bewuft.
Mit der Entdeckung der Zeitdimension (Toulmin/Goodfield, 1985) und
des historischen Wandels ist auch die Geschichtsabhingigkeit und
-verwiesenheit aller Ordnungsversuche nicht mehr zu leugnen. Die mit
den umfangreichen Entdeckungsreisen und der ausgedehnten
Forschertitigkeit anfallende Fiille von Fakten® und die Expansion in der
mikroskopischen und teleskopischen Dimension erschlieen in vielerlei
Hinsicht eine Unendlichkeit von Welt’ und Wissen. Stirker als je zuvor
wird durch diese neue Lage das menschliche Selbstverstindnis in seiner
grundlegenden Dialektik erkennbar: Einerseits verfiigt das nunmehr
souveridne Subjekt iiber eine prometheische Machtfiille'®, andererseits
enthiillt jedoch der neue Freiheitsspielraum erschreckende Beliebig-
keiten'!. Der Mensch kann nicht nur uneingeschrinkt handeln und
eingreifen, er muf3 es auch. Die Macht zum souverdnen Gebrauch der
Dinge bedeutet zugleich immer auch gréfere Abhingigkeit von diesen
(Jonas, 1973, 270). Mit der schopferischen Potenz des Menschen erh6ht
sich zwangsldufig die Zahl der notwendigen Eingriffe und damit
einhergehend die Kontingenz des Faktischen selbst. Zugleich zeichnet
der Mensch fiir alle Entscheidungsprozesse ausschlieBlich allein
verantwortlich - kein Schopfergott streckt ihm die hilfreiche Hand
entgegen oder bietet Schutz und Bergung. Die negative Seite
unumschriankter Entscheidungsgewalt ist der mit dem Verlust
iibergeordneter Instanzen einhergehende Verantwortungsdruck auf den
einzelnen. Mit der neu entstandenen Unendlichkeit potenziert sich
deshalb die innere Spannung zwischen einer unermeflichen Steigerung
der Macht und den wachsenden Einbuflen an Bestindigkeit und
Integration. Der nicht mehr in der Mitte der Welt verortete

8 Vgl. dazu Lepenies’ (1978, 16 f.) Konzept des wachsenden ,,Erfahrungsdrucks*.
Dieses wird in Brunos (1993, 36) Argumentation deutlich. Innerhalb eines unendlichen
Weltalls gibt es nach ihm keine festen Bezugspunkte mehr, es existiert kein ,,anderes
Fundament* fiir die Planeten und Gestirne als das einer ,,unermeBlichen atherischen
Region* (Bruno, 1981, 180 f.).

Nahezu paradigmatisch bringt Goethes (1956, IV, 177) Prometheus dieses neue

Selbstverstiandnis gegeniiber der Unendlichkeit zum Ausdruck.

1" Unter einem bestimmten Blickwinkel kann Petrarcas Reaktion (1933 ff,, I, 153-161
[Epistolae Rerum Familiarium IV, 1]) bei der Besteigung des Mont Ventoux als
Sinnbild dieser Angst vor dem unermeBlich GroBen gedeutet werden. Er schreckt vor
dem weiten und freien Schauspiel zuriick und wendet sich von der Erhabenheit des
Panoramas erschaudernd ab.

120

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,weltexzentrische* Entdecker'? sieht sich ganz unmittelbar dem
absoluten Nichts konfrontiert. Hier hat die Erfahrung der Nichtigkeit und
Geworfenheit ebenso ihren Ursprung, wie die tiefe metaphysische
Verwunderung dariiber, daf3 iiberhaupt Welt ist und nicht vielmehr nicht
ist (Heidegger, 1955, 42). Zum ersten Mal leuchtet dem animal
metaphysicum die Moglichkeit der Endlichkeit des Daseins auf, die
Frage nach dem Tode erhebt ihr Haupt (Schopenhauer, WWV II/1, 186
f.). Totalerkldrungsanspruch und Skepsis, &ngstlicher Riickzug und
metaphysischer Aufbruch verbinden sich so zum Amalgam des
modernen Menschen.

Diese  Gegeniiberstellung von  klassischer und modemer
Welterklarung macht die unbezweifelbare Grundtatsache des
irreversiblen Zerfalls der schonen Ordnung des Kosmos deutlich (Koyre€,
1980). Indem sich das feste Fundament - mit dem Eingestdndnis der
Fehler, Widerspriiche und Unzuldnglichkeiten aller bisherigen
Ordnungsversuche - in ein lockeres Feld auseinandergleitender
Eisschollen verwandelt, eroffnen sich Untiefen und Abgriinde des
Zweifels. In methodologischer Hinsicht biilen tradierte Gewifheiten und
Routinen ihren verbindlichen Charakter ein. In soziologischer Hinsicht
fachert sich die Welt in eine unibersichtliche Vielzahl von
Zivilisationen, ethnischen Gruppierungen, gesellschaftlichen Sub-
strukturen und Institutionen auf. In axiologischer Hinsicht wird deutlich,
daf} keine iibergeordnete normative Gesetzlichkeit existiert, die fiir all
die heterogenen kulturellen und religiésen Normen, die vielféltigen
Rituale und die unterschiedlichen Konventionen gleichermaflen
verbindlich wire. Die moderne Situation ist die eines Multiversums von
gegeneinander abgeschlossenen subjektiven Welten, von denen jede
bestrebt ist, ihre Identitit durch Abschottung zu wahren und die dennoch
malfigeblich davon abhidngen, Mechanismen der Kooperation zu
entwickeln, um ihre Existenz zu sichern und das Chaos des

2 Diese zentrale Position in der Mitte der Welt erlangt der Mensch nach den

Vorstellungen der Renaissance vermittels gottlicher Einwirkung (Pico della Mirandola,
1990, 6/7: ,Medium te mundi posui [...]*). Der aufklirerische Mensch hingegen
beansprucht fiir sich einen erhabenen Standpunkt im Universum, von dem aus sich das
Labyrinth der Phinomene ordnend betrachten 14Bt, ob der ihm eigenen Potenz als
souverdnes Subjekt. Dennoch bleibt die Welt der Phinomene um diesen Punkt - ,,von
dem wir jene unermeBlichen Linien ausgehen lassen konnten, die [...] zu allen anderen
Punkten des unendlichen Universums ziehen (Diderot, 1972, 452) - herum
angeordnet. Erst der Bruch zwischen Mensch und Welt in der Moderne macht eine
weltexzentrische Position des menschlichen Geistes denkbar (Scheler, 1947, 38, 44,
80 f.). Zugleich wird von dieser neuen Warte aus der urspriingliche Stand der
Unschuld, in dem der Geist der Natur identisch ist und das geistige Auge unmittelbar
im Zentrum der Natur steht, hochst fragwiirdig (Hegel, Enz. 11, § 246, 17).

121

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltbiirgerkrieges ~ abzuwenden.  Parallel  zur  strukturellen
Abgeschlossenheit des Vielfdltigen ist so eine Zunahme von
Funktionsbeziehungen festzustellen und die komplexe arbeitsteilige und
technisch-industrielle Gesellschaft greift umfassend Raum. Ein
kosmopolitisches System von Wechselwirkungen entsteht, dessen
vernetztes Wirtschafts- und Machtgefiige globale Dimensionen besitzt.
Die nur scheinbar gegenldufigen Tendenzen - die Zunahme der
Heterogenitit einerseits und das Anwachsen der Vernetzung in Richtung
auf Globalisierung andererseits - bedingen gemeinsam die wachsende
Komplexitdt und Uniibersichtlichkeit der modernen Welt. Die globale
Tendenz spiegelt sich im individuellen Nahhorizont wider. Das Leben
des einzelnen wird zunehmend durch die Urbanisierung bestimmt; das
uniibersichtliche Wirrwarr der Grofistadt ist die genuine Lebenswelt der
Moderne®. In dieser schaumenden, berstenden und chaotischen Totalitit
(Pinthus, 1959, 22) verschwinden die starren Grenzen der sozialen
Einheiten landlicher Gesellschaftsformen, ohne daf eine neue homogene
Einheit an ihre Stelle tritt. Die Grofstadtwelt ist vielmehr eine weitaus
komplexere Vielheit mit neuen Wechselbeziehungen und Konnexen
(Simmel, 1995, 124). Damit wird der Mikrokosmos des einzelnen zum
Abbild der globalen Situation: Obwohl das Individuum in der
Grofistadtwelt iiber eine gesteigerte intellektuelle und soziale
Bewegungsfreiheit verfligt, erhht sich doch gleichzeitig die Gefahr, die
Individualitit ganz einzubiilen und in der Anonymitit der Masse zu
versinken'. Auch die Wissenschaft verspricht in der neuen Situation
keine Rettung, denn nicht nur, da8 sie ihre Lebensbedeutsamkeit
iberhaupt einbiit (Husserl, 1962, 3 ff), auch jenseits der
lebensweltlichen Sphare ist ithre Verbindlichkeit in Frage gestellt. Statt

3 Dabei ist die Auswirkung der GroBstadtsituation auf den Ordnungssinn des

Individuums einerseits und sein Freiheitsempfinden andererseits durchaus ambivalent,
wie schon Simmel (1995, 166 ff.) deutlich gemacht hat. Als positive Seite erscheint fir
Simmel die mit der rascheren und mannigfaltigeren Bilderflut einhergehende
Anregung und Zunahme von Verstandesleistungen. Diese Leistungen sowie die
Prazisierung und Mathematisierung aller Lebensbeziige stellen jedoch zugleich das
notwendige Gegengewicht zum unentwirrbaren Chaos der modernen GrofBstadt dar.
Als Antwort auf die Vielfalt der sinnlichen Beziige konnen somit subjektive
Kompensationsleistungen in Form der Blasiertheit gegeniiber den Dingen oder
Reserviertheit gegeniiber den Menschen entstehen. Damit wird die Unvergleichbarkeit
und Einzigartigkeit des Individuellen in die graue Einerleiheit des Gleichwertigen und
damit in doppelter Bedeutung Gleichgiiltigen iiberfiihrt.

Pragnant bringt das Heideggers (1986, 114) fundamentalontologische Analyse des
Daseins zum Ausdruck, nach der die grundlegenden Strukturen dieses Daseins durch
das ,Mitsein“ und das ,,Mitdasein“ gegeben sind. Das alltigliche Selbstsein lost sich
so vollig in die Seinsart der Anderen auf: Es herrscht eine Situation der
Uneigentlichkeit, gekennzeichnet durch die ,,Diktatur des Man* (126).

122

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

umgreifender Ordnung scheint sich hinter dem lockeren Vorhang
formalmechanischer Gesetze ein Chaos aufzutiirmen (Scheler, 1947, 62).
Die moderne Wissenschaft hat somit weder den Anspruch noch besitzt
sie die Moglichkeiten, dem Menschen seinen Ort in der
Schopfungsordnung  zuzuweisen. Vielmehr ist es gerade die
Wissenschaft, die dem Menschen seine verlorene Position als ,,Zigeuner
am Rande des Universums* (Monod, 1988, 151) in aller Deutlichkeit vor
die Augen fiihrt.

Auf der Suche nach neuer Verbindlichkeit erweist sich auch der
Riickzug auf das innere Leben oder die Vorstellung eines souverdnen,
sich selbst und seine Objektwelt beherrschenden Subjekts nur bedingt als
ruhiger Fels in der Brandung. Nicht nur die oberflachlichen Risse durch
die oben erwihnte Dialektik der Souverdnitit, sondern vor allem der in
der Tiefe nagende Zweifel, der die Ausiibung von Macht selbst betrifft,
macht das Fundament des Subjekts briichig. Die grolen Krankungen der
Menschheit bleiben nicht auf die kosmologische Dimension beschrénkt,
sondern dringen nicht erst seit Freud ins Zentrum des inneren Lebens
vor. Nicht einmal das vermeintlich souverdne Ich ist Herr im eigenen
Hause. Auch das Subjekt biifit so seine - in den Zeiten des Rationalismus
unhinterfragte - verbindliche Kontrollfunktion ein. Statt die ratio als
Ordnungsgarant zu bestdtigen, entdecken psychologische und
philosophische Forschung im Zuge der detaillierten Durchleuchtung des
mundus intelligibilis einen inneren Mikrokosmos von unterschiedlichsten
BewuBtseinszustinden, von gegenldufigen Emotionen, widerstrebenden
Trieben und verschlungenen Bediirfnissen. Der Mensch ist keinesfalls
reines Erkenntnissubjekt und steht der Welt in Wissen und Handeln kiihl
berechnend und distanziert gegeniiber, er ist vielmehr immer schon
lebendes Individuum und so nicht nur in leiblicher Hinsicht stets in
Lebensbeziigen verfangen. Der aus der Perspektive der Subjekt-
philosophie als uneingeschrinkter Beherrscher der Schopfung
erscheinende Mensch wird zum Zauberlehrling, der am Géngelband
seiner eigenen Triebe vorantaumelt'®. In dieser Situation muB es eher als
gliickhafter Zufall denn das Ergebnis rationaler Planung erscheinen,
wenn es gelingt, die Triebziele mit den héheren Zielen des Geistes in
Einklang zu bringen (Scheler, 1947, 60 f.).

In der hier pointiert skizzierten Situation der Moderne beschreitet der
franzdsische Lebensphilosoph Henri Bergson erneut den Weg der
klassischen Philosophie auf der Suche nach der Ordnung der Welt. Ganz
im Sinne antiker Ontologie sucht er die Wesensmerkmale der

15 Die postmodeme Sicht dieser Entwicklung kennzeichnet Foucaults Bild, nach dem das

souverdne Subjekt der Moderne im Labyrinth der Welt herumirrt (Foucault, 1977, 7).

123

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit, die natiirliche Ordnung des Seins (articulations naturelles;
Bergson, EC, 758; PM, 1323). Sein philosophischer Aufbruch findet
allerdings unter den genannten Verdnderungen der historischen
Rahmenbedingungen statt und bleibt durch diesen neuen Kontext der
Modeme gekennzeichnet. Obwohl Bergson an der klassischen Aufgabe
festhdlt, kann er nicht mehr den klassischen Weg beschreiten. Er kann
auch nicht die gesuchte Ordnung durch bloBes Ausblenden der Vielfalt,
Heterogenitdt und Dynamik retten. Bergsons Antwort auf die gestellte
Frage fillt deshalb anders aus, als die der klassischen Philosophie. Es
wird im folgenden darum gehen, die Spezifitit seiner Antwort und den
Weg zu ihr zu skizzieren. Dabei wird deutlich werden, da8 die gesuchte
Ordnung nach Bergson in dem Sinne ,natiirlich® ist, als sie tatsdchlich
die wesenhaften Strukturen der Welt betrifft. Bergson erhebt den
Anspruch, die Wirklichkeit philosophisch zu entdecken und keinesfalls
blo zu erfinden. Es wird weiterhin deutlich werden, da3 Bergson mit
seiner Ordnungssuche nicht zugleich auf Nivellierung der Vielfalt
abzielt. Seine spezifische Antwort auf die alte Frage nach dem Verhaltnis
von Kontinuum oder einheitlicher Ganzheit und Diskontinuitit oder
disparater Vielfalt basiert auf einem am Leben orientierten Modell. Das
Vorbild des Lebens fiihrt zu einer Philosophie, in der die Heterogenitit
und Dynamik der Glieder eine konstituierende Rolle fiir das Ganze
erlangt. Mit diesem Zugestindnis an die wimmelnde und verschlungene
Vielfalt ist jedoch keinesfalls eine Absage an die klassische Suche nach
Einheit verbunden. Die Besonderheit von Bergsons Lebensphilosophie
besteht gerade darin, daf die natiirliche Ordnung der Welt trotz
veranderter historischer Situation als Schopfungsordnung verstanden
werden soll. Die neue Ordnung ist allerdings von selbst schopferisch. Sie
ist schopferisch im Sinne einer steten Neubildung, welche trotz Wandel
das lebendige Gefiige der Einheit nicht zerstort. Die gesuchte Ordnung
ist die eines Lebensmeeres, einer lebendigen Einheit in Vielfalt (EC,
664).

II. Kristallwelt

Die Neuartigkeit dieses Ansatzes wird deutlich, wenn man Bergsons
Konzeption mit zwei anderen Ordnungsversuchen vergleicht, die er
selbst als mogliche Gegenpositionen anfiihrt und kritisiert. Diese beiden
Standpunkte spiegeln den im ersten Abschnitt behandelten
Entwicklungsgang wider: Es handelt sich um (1) das Ordnungskonzept
der klassischen Ontologie, das fiir Bergson maf3geblich durch Platons
Philosophie charakterisiert ist und (2) das Ordnungskonzept der

124

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Subjektphilosophie, das fiir Bergson im transzendentalphilosophischen
Entwurf Kants kulminiert. Nach Bergsons Deutung gehen beide Ansétze
durch einen Perspektivenwechsel auseinander hervor und besitzen
aufgrund dieser inneren Beziehung Gemeinsamkeiten, die zur
Konturierung von Bergsons Gegenentwurf besonders herausgestellt
werden. So betrachtet werden beide Ansdtze zu Repridsentanten eines
Weltbildes, das man als , Kristallwelt“-Konzept bezeichnen kénnte und
das sich von Bergsons Modell eines ,,Ozean des Lebens* grundsitzlich
unterscheidet.

Verwendet man Bergsons Brille zunédchst zur Kennzeichnung der
klassischen Ontologie, so stellt sich Platons Suche nach Ordnung des
Vielfdltigen als Suche nach den ewigen Prinzipien des Seins dar, ein
Unterfangen das niemals auf der Basis von wirren und wandelbaren
Bildern erfolgen kann. Platons Ansatz besteht dann darin, vom stindig
wandelnden Chaos der sinnlichen Wahrnehmung zu abstrahieren (Platon,
Theaitetos, 181c ff)'®. Die gesuchte klare Erkenntnis bleibender
Fixpunkte im Flusse der Erscheinungen kann niemals vom
schwankenden Boden der Empirie aus erfolgen. Das Ziel dieses
Unterfangens ist es, einen Zustand zuriickzugewinnen, von dem aus die
urspriingliche Kenntnis iiber die Ordnung des Kosmos wiedererinnert
wird (Platon, Menon, 81b ff.). Methodologisch kann der Weg zu diesem
Ziel als Reinigung des Denkens aufgefalt werden. Diese Reinigung
bildet die Grundvoraussetzung fiir den Aufstieg zur Einfachheit und
RegelmiBigkeit der Ideenwelt. Die hohere Welt der Ideen ist die
eigentlich reale Welt des ontos on. Im Gegensatz zum Wirrwarr der
alltdglichen Lebenswelt besitzt sie die schimmernde Statik einer
eingefrorenen Ordnung, deren ewiges Sein (Platon, Staat, 526¢ f.)'” den
Gesetzen der Mathematik vollkommen entspricht (ebd., 529c ff.).
Umgekehrt bilden die Verfahren des Messens, Zahlens und Wégens die
addquate Methode zur Reinigung des Geistes und ihnen allein kommt es
zu, die sinnliche Wahrnehmung in das geordnete und fixierte Bild der
Vernunfteinsicht zu iiberfiilhren (ebd., 602d). Die ewige Welt des
platonischen Ideenkosmos ist somit ein intelligibeles, den Regeln der
Mathematik entsprechendes Ganzes und besitzt als solches die
Organisationsform einer starren ,Kristallwelt“. Vor allem diese
Konsequenz ist es, die fir Bergson inakzeptabel ist. Seine Kritik
konzentriert sich darauf, daB der klassische Ansatz der Ontologie dem
Unbewegten eine zu starke Prioritdt gegeniiber dem Bewegten zubilligt
(Bergson, PM, 1425). Die notwendige Konsequenz dieser

16 Vgl. dazu Bergson, EC, 763.
" Ebd., 766.

125

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberpointierung ist die Negation der Bewegung und des Werdens
iiberhaupt (EC, 760 f.). Die im Nahhorizont der Alltagserfahrung
beobachtete Lebendigkeit und Dynamik wird damit aus der abstrakten
Distanz der philosophischen Position in einer Momentaufnahme
eingefroren. Der lebendige Flufl des Werdens wird zu einer starren Kette
isolierter Objekte. Zudem werden bestimmte Momente der Reihe
kiinstlich {iberhoht und gelten als Quintessenz oder Wesenszug des
Ganzen. Andere Aspekte hingegen werden ausgeblendet (ebd., 774). Der
Versuch der klassischen Ontologie, die Ordnung der Welt so zu
interpretieren, dafl bestimmte Elemente zu universellen Gesetzlichkeiten
umgedeutet werden, wobei man vor allem diejenigen Aspekte auswihlt,
die der Reinheit und Klarheit des mathematischen Logos entsprechen,
macht nach Bergson den Grundfehler dieses Ansatzes aus. Er sieht darin
- mit Bezug auf Hohlen- und Sonnengleichnis - die Verwechselung einer
im Keller gehandhabten Laterne mit der Sonne (ebd., 490). Das
Ordnungskonzept der klassischen Ontologie a8t sich so im
Unverédnderlichen nieder. So wird jedes lebendige Werden zu einem
Zeichen der Unvollkommenheit und nur die geometrisch geformte
Architektonik der ,Kristallwelt kann den Anspriichen dieses
liickenlosen und in sich geschlossenen Wissensgebdudes geniigen. Die
Riickseite der gewonnenen Sicherheit ist deshalb der Verlust alles
Physischen, das, da mit dem wandelbaren Leben verkniipft, zum
defizienten Modus der Logik degeneriert.

Da die Suche der klassischen Ontologie nach einer Ordnung in re stets
an den wandelbaren und kontingenten Bedingungen des Lebens
scheitert, und der im platonischen Chorismus aufbrechende Hiatus
zwischen idealer Sphare und realem Leben gerade im Zuge der
Entwicklung der Moderne immer stirker hervortritt, mufl offensichtlich
eine neue philosophische Antwort auf die alte Frage gefunden werden.
Diese Revolution der Denkart (Kant, KrV, B XVI) vollzieht die
Subjektphilosophie. Fiir Bergson kulminiert diese in Kants
transzendentalphilosophischen Begriindungsprogramm. Kant versucht,
die auftretenden Widerspriiche dadurch zu l6sen, dafl er die Ordnung
nicht mehr in der objektiven Welt, sondern lediglich in den
gesetzméfigen Bedingungen der subjektiven Konstruktion sucht. Die
Ordnungsprinzipien werden so vom idealen Ort jenseits der realen Dinge
ins Innere des Subjekts verlagert: Die Zielsetzung der neuen
philosophischen Expedition auf der Suche nach Ordnung besteht nun
darin, die spezifischen Verfahren des Verstandes zu analysieren und zu
systematisieren (Bergson, PM, 1429). Der historische Weg fiihrt somit
von der Ontologie zur Epistemologie. Diesem Standpunktwechsel

126

https://dol.org/10.5771/6783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. - Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entspricht es, wenn Kant den Verstand als ,,Ursprung der allgemeinen
Ordnung der Natur* versteht (Kant, Prol., A 116). Die Regelmafligkeit
der Welt liegt nicht mehr in der vorgefundenen gesetzmifligen
Regularitit innerweltlicher Beziehungen, sondern wird durch die
Verstandeskategorien selbst erzeugt. Trotz dieses Perspektivenwechsels
bleibt das neue Ordnungskonzept jedoch an den alten mathematischen
Vorbildern orientiert. Mit der Behauptung einer strikten mathematischen
Regularitit werden nun allerdings keine ontologischen Anspriiche mehr
erhoben. Das neue philosophische Programm sucht zundchst nicht
primdr nach GesetzmaBigkeit der goéttlichen Schopfung. Indem die
gesuchte Einheit vielmehr mit den - auf ihren Geltungsanspruch kritisch
zu hinterfragenden - Setzungen eines abstrakten Allgemein-Ich
identifiziert wird (Bergson, EC, 795), iibernimmt das gleichsam
vergottlichte Subjekt selbst die Rolle des Ordnungsgaranten: Der hochste
Einheitsgrund der menschlichen Vernunft, die transzendentale
Apperzeption (Kant, KrV, B 139 f.) wird zur festen Burg im Chaos der
Moglichkeiten. Das Land des reinen Verstandes stellt den gesuchten
sicheren Hafen dar, die Riickzugsméglichkeit fiir alle, die in ihrer
philosophischen Entdeckungsreise auf das Meer des Scheins geraten
(ebd., B 294 f)). Ebenso wie fiir Schopenhauer'® fiihrt jedoch auch fiir
Bergson Kants Konzept, nach dem die Einheit des Ich das kiinstliche
Band fiir die Vielheit der inneren und dufleren Bilder darstellt (Bergson,
EC, 497), in die falsche Richtung. Wie die klassische Ontologie bleibt
die Subjektphilosophie in der sondernden Betrachtungsart der Intelligenz
befangen. Emeut wird ein Dynamisches - der Flu} der inneren Dauer -
zu einem statischen und formalen Protokoll modifiziert. Die durch den
philosophischen Eingriff selbst isolierten Glieder missen dann
nachtriglich kiinstlich verbunden werden, als ob man Perlen durch ein
starres Band verkniipft (PM, 1417). Diese post hoc vorgenommene

18 Schopenhauer (WWYV, I/1, 162 f)) geht davon aus, daB nur ,der Wille allein das
Beharrende und Unveridnderliche im BewuBtseyn* ist. Er ist es, der ,den Faden der
Motive* in der Hand hilt. Damit ist er ,der wahre, letzte Einheitspunkt des
BewuBitseyns und das Band aller Funktionen und Akte desselben. Schopenhauers
Konzept - das macht das obige Zitat deutlich - unterscheidet sich allerdings
grundlegend vom Ansatz Bergsons. Der tiefgreifende Unterschied liegt vor allen
Dingen darin, daB das Ziel der Bemithungen Schopenhauers weiterhin das Beharrende
und Unverénderliche ist, wahrend sich Bergson - wie wir im folgenden noch deutlich
sehen werden - auf den stindigen Wandel als ontologisches Grundphanomen einlaBt.
Schopenhauers Grundintention wird u. a. darin ersichtlich, daB fir ihn die
Wesensschau nur durch den kontemplativen und zeitentriickten Standpunkt der Kunst
moglich wird, wahrend die Wissenschaft dem ,rast- und bestandlosen Strohm* des
Weltlaufs notwendig verbunden bleibt. Wissenschaft ist deshalb iiberall auf der Suche,
die Kunst , iiberall am Ziel* (WWV, I/1, 239).

127

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Synthese des Mannigfaltigen im Konzept des unwandelbaren ,Ich*
erweist sich fir Bergson als notwendige Konsequenz der
vorangegangenen Negierung einer inneren Dynamik. Damit sprechen fiir
Bergson zwei Argumente gegen den Entwurf der Subjektphilosophie:
Zunichst ist das Konzept des unwandelbaren Ich abgeleiteter Natur und
kann deshalb nicht die gesuchte Sphéare urspriinglicher Ordnung
reprasentieren. So hat das ,Ich* keinerlei substantielle Eigenschaft und
ist nicht das gesuchte fundamentum inconcussum, auf dem ein
geschlossenes Gebaude des Wissens zu errichten ware. Statt dessen ist es
nichts anderes als eine leere Wesenheit, ein bloes Wort (ebd., 1312).
Zweitens miindet der transzendentalphilosophische Ansatz genau wie die
klassische Ontologie in einer ,Kristallwelt, nur daB sich diese nun auf
den inneren Kosmos des Bewufltseins erstreckt. Eine solche eingefrorene
Ordnung widerspricht allerdings nach Bergson der unmittelbaren
Erfahrung von lebendiger Wirklichkeit. Diese realen Bedingungen des
Wandels lassen sich nicht mit einem statischem Kanon von Begriffen
oder Kategorien auffangen'®.

Von Bergsons Standpunkt aus betrachtet, verfehlen beide
Erklarungssysteme die tatsichliche Ordnung der Wirklichkeit. Die
scheinbar so gegensitzlichen Entwiirfe erweisen sich unter diesem
Blickwinkel als historische Varianten ein und desselben Hinter-
grundmodells (EC, 773). Die komplexe und wandelbare Lebenswelt wird
in beiden Fillen auf ihre unveridnderlichen Momente, letztlich auf die
Parameter der Ausdehnung, reduziert. Damit ist das Weltmodell in einer
Atmosphire von Raumlichkeit gebadet (ebd., 668), was den Vorteil hat,
das monistische Erklidrungskonzepte der Einheitswissenschaft méglich
erscheinen (ebd., 799 f.). Der Nachteil dieses Universalitdtsanspruchs der
,Kristallwelt“-Modelle besteht jedoch darin, daB8 die eingeschrinkten
Ausgangsvoraussetzungen schnell vergessen werden, womit ein
intellektualistisches Erkldrungsmodell zur tatsdchlichen Wirklichkeit
umgedeutet wird. Da das , Kristallwelt“-Modell Ausdruck des Intellektes
ist, kann es nach Bergson diesem jedoch nie gelingen, das eigentliche
Wesen der lebendigen Wirklichkeit zu ergriinden. Die zur Verfiigung
stehenden begrifflichen Instrumentarien des Intellektes bilden einen viel
zu engen und zu starren Rahmen, um die variablen und netzartigen
Strukturbeziehungen der physischen Wirklichkeit in ihrer Mannig-
faltigkeit und Dynamik ad4quat zu erfassen. Angesichts der tatsdchlichen

1 Eine vergleichbare Kritik am statischen Protokoll formaler Begrifflichkeit und dem

damit entstehenden Vermittlungsproblem zwischen der Dynamik der Wirklichkeit und
den Formen des Verstandes duBert Jonas (1973, 42 f.).

128

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

prozessualen Lebenswirklichkeit muf} jeder begriffliche Rahmen aus den
Fugen geraten®,

Es wird deutlich, da sich Bergsons Kritik an beiden Ordnungs-
konzepten auf die intellektualistische Tendenz dieser Versuche bezieht.
Wenn man in dieser StoBrichtung allerdings ausschliefilich eine
Geringschitzung der Leistungsfahigkeit des Intellektes erblickt, so wird
man Bergsons eigener Intention nicht gerecht. Seine Bewertung des
Intellektes erfolgt nicht durchgéngig von der anti-intellektualistischen
oder gar irrationalistischen Warte aus und ist keinesfalls in umfassender
Weise ein Verzicht auf die Leistungen der aufklirerischen Vernunft.
Eine solche Ausdeutung wiirde verkennen, da nach Bergson gerade der
Intellekt eminent lebenspraktische Funktionen besitzt. Das Scheitern des
rationalen Instrumentariums bei der Suche nach der natiirlichen Ordnung
ist damit zunidchst nicht einfach durch die lebensfernen Ziige des
intellektualistischen Programms erkldrbar. Vielmehr bleibt Bergsons
Analyse durchgingig von einer pragmatischen Grundténung
gekennzeichnet. Obwohl dem Intellekt nur eingeschrankte Kompetenz in
Fragen der ontologischen Konstitution der Welt zugeschrieben wird, ist
dieser doch prinzipiell auf die Wirklichkeit ausgerichtet. Die Struktur der
intellektuellen Erkenntnis ist deshalb auf die Bedingungen der Welt
abgestimmt. Dieses ist daraus zu erkldren, daf} die Arbeit des Intellektes
vordringlich in dessen praktischer Funktion im Zuge der alltiglichen
Lebenssicherung besteht. Die oben postulierte eingeschrinkte
Kompetenz des Intellektes ist somit keinesfalls Indiz fiir dessen
Lebensferne, sondern vielmehr gerade das Resultat der engen
nutzenorientierten Bindung an die Lebenspraxis. Diese praktische
Funktion des Intellektes ist zugleich Nachweis seines In-der-Welt-Seins
und damit Beleg fiir seine realistische Tonung. Der praktische Intellekt
rihrt am Absoluten - nur ein spekulativer Geist kann sich in
weltexzentrischer Distanz wahnen (ebd., 491).

Nach Bergsons epistemologischer Konzeption, die die Zuschauer-
theorie der Erkenntnis durch ein Deweysches Mitspielermodell ersetzt,
offenbart sich die transsubjektive Wirklichkeit vor allem in der Praxis

2 Bergson, EC, 656. Eine vergleichbare Ansicht vertritt Hartmann (1964, 14) mit seiner

Ontologie. Auch fiir ihn decken sich die Verstandeskategorien nur mit einem Teil der
Seinsprinzipien und greifen vor allem fir den Bereich des Lebens zu kurz (Hartmann,
1950, 30). Ubereinstimmung mit Bergson herrscht auch dahingehend, daB die Deckung
von Erkenntnisprinzipien und Seinsprinzipien dort am groBten ist, wo es um technisch-
praktische Fragen geht, eine Aufgabenstellung, fir die besonders der Verstand
geeignet ist. Hartmanns Suche nach einer ,,natiirlichen Weltsicht* (Hartmann, 1964, 6)
unterscheidet sich allerdings prinzipiell in der Ablehnung jeglicher Wesensschau (ebd.,
11) von Bergsons Versuch.

129

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vermittels der Widerstandigkeit der Welt (ebd., 657). Aus diesem Grund
sind auch die theoretischen Modelle der Wissenschaft iiber die praktisch-
technische Ausrichtung auf Weltbeherrschung an die Welt gebunden und
stellen deshalb in gewissen Graden realistische Modelle der Welt dar.
Zwischen dem Intellekt und der von ihm erkannten Materie besteht
beispielsweise eine natiirliche gegenseitige Anpassung in Form einer
wechselseitigen Beeinflussung (ebd., 653). Bergsons Realismus basiert
damit auf der Annahme, daB8 die Ordnung der Natur unabhingig davon
existiert, von welchem individuellen wissenschaftlichen Standpunkt aus
und mit welchen praktischen Intentionen man sie betrachtet (MM, 178).
In die naturgesetzliche Ordnung ist jedes Glied der Natur eingeschachtelt
(emboité"). Alle konstruktiven Mdglichkeiten der wissenschaftlichen
Intelligenz bleiben an diese Gesetzmifigkeit und Ordnung der
Wirklichkeit gebunden, so daB selbst ein physikalisches Experiment
weder durch die Wahmehmung noch durch den Willen des
Experimentators frei bestimmt werden kann und der experimentelle
Vollzug trotz aller Konstruktion beispielsweise davon abhangt, wie lange
der experimentell untersuchte Vorgang tatsichlich dauert. Die
Wechselbeziehung zwischen Welt und wissenschaftlichem Wissen ist
auch auf der Seite der Gegenstinde des Wissens nachweisbar. So eignet
sich vor allem die unbelebte Materie fiir die wissenschaftliche
Zerlegung. Sie hat nach Bergson eine innere Tendenz, isolierbare,
mathematisch behandelbare Systeme zu bilden. Die intellektuelle
Ordnungssuche der nutzenorientierten Wissenschaft (und damit indirekt
auch die intellektuelle Ordnungssuche der philosophischen Konzepte
von Platon und Kant) stellt deshalb nicht nur ein rein willkiirliches und
kiinstliches Verfahren dar. Je stirker die praktisch-empirische Tendenz
eines solchen Unterfangens ist, desto mehr kommen die resultierenden
Modelle mit bestimmten Aspekten der Welt zur Deckung, wobei es
zudem umgekehrt bestimmte Teile der Welt gibt, deren natiirliche
Tendenz, in ein wissenschaftliches Ordnungssystem einzugehen,
besonders grof ist.

2l Bergson, MM, 186. Das Konzept der Einschachtelung (emboitement) wurde u. a. im

18. Jhd. von Andry in die biowissenschaftliche Theorie der Praformation eingebracht.
In dieser frilhen Entwicklungstheorie ging man davon aus, daB die Keime der
zukiinftigen Generationen der Lebewesen bereits schachtelartig in den Vorformen
praexistieren. Ihr metaphysisches Fundament findet dieses biowissenschaftliche
Erklarungsmodell u. a. in den Stufenkonzepten der antiken Kosmologie sowie in
Leibniz> (1996, IV/1, 341 f) Metaphysik. Bergsons Uberlegungen #hneln zudem
romantischen Ansétzen (vgl. Jdger, 1917), nach denen ein enkaptisch strukturiertes und
mit einer internen Reprisentationsbezichung versehenes organisches Weltganzes
existiert (vgl. Kochy, 1995).

130

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die oben genannte Kritik an der Kompetenz der intellektualistischen
Erkldarungsmodelle in Sachen ,,natiirliche Ordnung* ergibt sich allerdings
ebenfalls aus der praktischen Ausrichtung des Intellektes. Es ist das
spezifische Erkenntnisinteresse des Intellektes, seine auf handelnde und
formende EinfluBnahme ausgerichtete Tendenz, die die natiirliche
Ordnung verfilscht. Beschrankt man sich deshalb auf die intellektuellen
Mittel der Weltbetrachtung, so beschrankt man sich auf eine Perspektive,
die auf technischen Umgang und Beherrschung ausgerichtet ist.
Einerseits ist mit dieser praktischen Ausrichtung nach den obigen
Ausfiihrungen eine Realititsndhe garantiert, andererseits ist es das
spezifische Interesse dieser Praxis, das den Ubergang zu einer
Konstruktion von Wirklichkeit einleitet. Die Praxis wird damit in ihrer
ganzen Ambiguitdt erkennbar, in ihrer eigenen Dialektik zwischen
Entdeckung und Erfindung. Die Seite der Erfindung und der
Konstruktion ist es, die das intellekwelle Herrschaftswissen des homo
faber pragt. Hier werden gleichsam Pfade (EC, 504) durch die Wirrniss
der Wirklichkeit gebahnt. Damit bestimmen die Pline unserer
Handlungen - die Gufform der Tat oder die Linien der méglichen Aktion
(ebd., 805) - unser intellektuelles Modell von der Welt. Der Intellekt
riickt nicht die jenseits des kiinstlichen Entwurfs liegenden ontischen
Strukturen der Welt, sondern hauptsédchlich das Netz der Erfahrung (/e
réseau d’expérience) in den Vordergrund. Diese Tatsache erklirt die
besondere Charakteristik der ,Kristallwelt“-Modelle. Trotz der
grundsatzlich auch fiir den Intellekt geltenden Anbindung an die Welt
mufl nach Bergson zur Vermeidung aller intellektualistischen
Einseitigkeiten ein alternativer Weg zur natiirlichen Ordnung beschritten
werden. Nur durch neue Denkmittel besteht die Moglichkeit, das
unaufhérliche Hervorsprudeln neuer Formen der realen Lebensordnung
in das Zentrum der Aufmerksamkeit zu riicken und es nicht mehr als
belangloses Randphidnomen oder gar als subjektive Tauschung
einzustufen.

Bergsons Konsequenz aus der Analyse der intellektualistischen
nKristallwelt“-Modelle lautet deshalb, den bisherigen Weg der
nhatiirlichen Metaphysik* des Platonismus, der mathematischen Logik
oder der Handwerkspraxis zu verlassen. Damit soll eine neue Perspektive
gewonnen werden, von der aus die Welt nicht bloB gemi den
Anforderungen der Praxis beurteilt wird, so daB8 nicht ausschlieflich die
Aspekte Gleichformigkeit, Wiederholung, Kausalitit oder Zweck-
maBigkeit in den Blick geraten.

131

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I Fluf3 ohne Ufer

Die epistemologischen Uberlegungen im letzten Abschnitt zeigen, daf
nach Bergson eine prinzipiell wechselseitige Beziehung zwischen
Mensch und Welt besteht. Auch der auf Beherrschung der Welt
ausgerichtete Wissenschaftler ist deshalb niemals nur souverdnes oder
transzendentales Subjekt, sondern dariiber hinaus immer handelndes
Individuum im Geflige der Umwelt. Das In-der-Welt-Sein pragt letztlich
jede philosophische Erforschung der Wesensziige der Natur. Auch wenn
die , Kristallwelt“-Konzepte zeigen, da3 die gesuchte natiirliche Ordnung
nicht mittels der intellektuellen Formen denkend erfafbar ist (ebd., 534),
so besteht fiir Bergson kein Zweifel daran, dafl wir diese Ordnung leben,
daB wir notwendig ein Teil dieser Ordnung sind und dafl wir gerade als
leiblich-organische Wesen iiber eine basale Verankerung im Leben selbst
verfiigen. Aus diesem Grund ist Bergson davon iiberzeugt, da3 das
philosophische Programm einer Suche nach der natiirlichen Ordnung
nicht vergeblich ist. Dieses Programm wurde bisher nur in die falsche
Richtung und mit dem falschen Instrumentarium vorangetrieben.
Bergson verldfit deshalb den Weg Platons und lehnt dessen Konzept des
idealen mathematischen Regelsystems ab, hilt aber am pro-
grammatischen Ziel von Platons Philosophie fest und bleibt auf der
Suche nach der wesenhaften Ordnung, nach der im Phaidros (265¢ f.)
erwihnten natiirlichen Klassifikation. Mit dieser klassisch ontologischen
Ausrichtung iiberschreitet Bergson bewufit die von Kant gezogenen
Grenzen mdglicher Erfahrung in Richtung auf die platonische
Zielsetzung. Auf diesem Weg ,,dans la direction du divin“ (Bergson, PM,
1303) wird dem agnostizistischen Postulat des Positivismus eine
deutliche Absage erteilt, wonach das Absolute prinzipiell transintelligibel
sei’. Bergson hingegen vertritt die These, eine ,connaissance de
I’absolu* (ebd., 1307) miisse méglich sein. Nach dieser These ist eine
besondere Form der praktischen Auseinandersetzung mit der Welt
denkbar, die nicht wie der Intellekt ein UbermaB an Konstruktion oder
Rekonstruktion der Wirklichkeit aufweist, sondern diese vielmehr erfaf3t,
durchdringt und erlebt (MM, 216). Dieser spezifische Zugang zur Welt

2 Bergson, EC, 490 f. Als Beispiel diene u. a. Spencers (1966, I/1, 64 ff.) Position.
Danach gilt (I/1, 81): ,,[...] we are debarred from thinking of the Absolute*. Allerdings
betont Spencer, daB diese Ansicht nur vom logischen Standpunkt aus legitim ist - von
dem aus das Absolute ausschlieBlich als negative Bestimmung erscheint. Der
psychologische Standpunkt hingegen vermittelt ein noch unbestimmtes BewuBtsein
des Absoluten. Bergsons Philosophie konnte vor diesem Hintergrund als der Versuch
gedeutet werden, diese unbewuBte Erkenntnis in eine konkret zugingliche und
intersubjektiv vermittelbare Form zu iiberfiihren.

132

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besitzt somit Ziige einer unmittelbaren Anschauung (intuition immédiate;
ebd., 222).

Die Ausgangsthese auf Bergsons Suche nach der natiirlichen Ordnung
ist somit die Annahme, der Mensch verfiige liber eine jenseits der
Grenzen des Intellekts liegende Zugangsform zur Wesensordnung der
Welt. Naheliegender Beleg fiir diese These ist zunéchst die unmittelbare
Verbindung, die der Mensch als organische Lebensform zum Leben
selbst besitzt. Interessanterweise versagen jedoch offensichtlich gerade
im Bereich des Lebens die Verstandeskategorien und die nutzen-
orientierten Erklarungskonzepte der Wissenschaft. Nicht das belebte
Sein, sondern vielmehr das unbelebte Sein eignet sich nach den obigen
Uberlegungen fiir den intellektuellen Zugang. Der Ursache fiir diesen
augenfilligen Widerspruch geht Bergson durch eine genauere Analyse
des ontologischen Bestandes nach, wobei er zwangsweise in die gleiche
widerspriichliche Situation gerdt, die Hegel in der Phdnomenologie
meistern mufl. Bergson mufl bei seiner Analyse des ontologischen
Bestandes bereits das Verfahren der philosophischen Durchmusterung
voraussetzen und zur Anwendung bringen, das berechtigter Weise erst
am Ende der Untersuchung zur Verfiigung steht. Dieser hermeneutische
Zirkel soll allerdings in der folgenden Darstellung aus Griinden der
inneren Logik der Argumentation aufler acht gelassen werden.

Betrachtet man beispielsweise die Naturwissenschaft, so entspricht
deren auf die unbelebten Anteile der Welt ausgerichtete Ordnungs-
konzeption den oben am Beispiel der philosophischen ,Kristallwelt“-
Modelle dargelegten Anspriichen an Gesetzmiafigkeit und Statik. Dieses
Ordnungsmodell wird jedoch zunehmend realititsfern, wenn man den
Blick auf die unmittelbare lebensweltliche Erfahrung erweitert. Der
Entwurf der exakten Wissenschaften geht nach Bergson vereinfacht von
der These aus, daf3 eine homogene Reihung der Naturglieder existiert, in
der es keinerlei bevorzugte Orte oder Zentren gibt, welche sich von den
iibrigen Gliedern durch besondere Qualititen abheben (MM, 177). Das
Gesetz als Verbot jeglicher Ausnahmen kommt dem absoluten
Ausschlufl individueller Wesensziige gleich, die in den klassischen
Konzepten die Besonderheit des je Einzelnen in der Welt verbiirgten und
im christlichen Horizont die individuelle Bestimmung der Naturglieder
durch Gott ausmachten. Das mit dem Anspruch auf Wissenschaftlichkeit
einhergehende Prinzip der Homogenitit ebnet so alle Besonderheit ein.

Im deutlichen Widerspruch zu dieser These erfahrt allerdings jeder
Mensch sich selbst als das je exponierte Zentrum der Welt, von dem aus
die ungeheure Menge von Beziehungsfiden in die Weiten des
Universums ihren Ausgang nimmt (ebd., 194). Aus dieser Perspektive

133

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

betrachtet, bildet jeder besondere Mensch den Mittelpunkt seines
Universums. Sein Leib stellt den zentralen Angelpunkt dar, um den sich
alle anderen Glieder des Kosmos nach Aufmerksamkeit und
Handlungsabsichten gruppieren. Der Koordinaten-Mittelpunkt wird
zudem als unverdnderlich empfunden, wahrend alle anderen Teile der
Welt bei einer Verschiebung der intentionalen Blickachse wie in einem
Kaleidoskop wechseln (ebd., 176, 195 f. und EC, 754). Ebenso
unmittelbar wie diese Erfahrung der Zentralperspektive, ist die Einsicht
in die Indeterminiertheit des Zentrums. Jeder Mensch als Zentrum seiner
Welt® ist sich zugleich seiner Indeterminiertheit gewiB und es sind die
mit freiem Willen vollzogenen Handlungen, die die genannten
Verbindungsfdden zwischen den Gliedern der Welt spinnen. Jede
spontane Entscheidung, jede freie Wahl, festigt die GewiBheit, dal der
Mensch der kiinstlerische Schopfer seines Lebens ist (PM, 1334).

Von dieser besonderen Perspektive aus wird deutlich, daB alle
Ereignisse in der Zeit neu und nicht vorhersehbar sind. Zudem besteht
fir Bergson kein Zweifel, dal auch andere Lebewesen diesen
Freiheitsspielraum der organischen Spontaneitit besitzen und daf} die
Wahlfreiheit umso groBer ausfillt, je hoher der jeweilige
Entwicklungsstand des Lebewesens ist (MM, 181). All diese Befunde
kulminieren in der Einsicht: ,La réalité concréte comprend les étres
vivants [...]“ (PM, 1332). Wenn man diese im doppelten Sinn
lebensweltliche Gewiflheit betrachtet, so eroffnet sich ein scheinbar
uniiberbriickbarer Hiatus zum  Ordnungsmodell der exakten
Wissenschaften. Bei dem unbefangenen Blick auf die lebende, uns
umgebende Welt, wird nicht die mathematisch faflbare, statische
Ordnung der , Kristallwelt entdeckt, sondern es entsteht das Bild einer
bis ins Innerste indeterminierten Welt des Wandels. Gerade bei
Beriicksichtigung der Wandlungsféhigkeit und Vielfalt des Lebens
erscheint die Welt nicht als starre Ordnung, sondern als verwirrendes und
scheinbar unendlich verschlungenes Chaos. Unversehens wird man sich
gewahr, tief im Dschungel der Wirklichkeit zu stecken®. Die
Lebenswirklichkeit zeigt sich als Vielzahl von Stromungen, die sich
durchkreuzen (la réalité [...] faite de courants qui s’entre-croisent, ebd.,
1449). Sie ist eine iberquellende Fiille von unniitzen Dingen und

B Vgl. Nicolaus Cusanus De Docta ignorantia 11 (1967, 93): ,,Wo auch immer einer sich

befindet, er glaubt sich im Mittelpunkt. Und: ,,Wiiite jemand nicht um das FlieSen
des Wassers und siahe die Ufer nicht, wihrend er sich auf einem Schiff inmitten des
Wassers befindet, wie sollte der erkennen, da das Schiff sich bewegt?*

2 Bergson, EC, 504. Zur Metapher des Urwaldes des Lebens vgl. Kochy, 1999, 20 f.,
Anm.1.

134

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiberfliissigen Gesten, die jeglichen Versuch einer Abgrenzung zunichte
macht (ebd., 1441):

,»Mais, dans la vie, il se dit une foule de choses inutiles, il se fait une foule de
gestes superflus, il n’y a guére de situations nettes; rien ne se passe aussi
simplement, ni aussi complétement, ni aussi joliment que nous le voudrions; les
scénes empiétent les unes sur les autres; les choses ne commencent ni ne
finissent; il n’y a pas de dénouement entiérement satisfaisant, ni de geste
absolument décisif, ni de ces mots que portent et sur lesquels on reste: tous les
effets sont gatés.*

Zwar sind die Teile dieses lebendigen Gefiiges miteinander iiber
Faden (EC, 503) oder Béander (PM, 1405) verkniipft, aber die
Verkniipfung ergibt kein einfaches geometrisches Muster, sondemn
vielmehr ein kompliziertes, gewebeartiges Netz (canevas®). Hat man
dieses Netz der Wirklichkeit im Bereich des Lebens erst einmal erkannt,
so wird auch deutlich, daB selbst in der anorganischen Sphire ein solches
Beziehungsnetzwerk existiert. Auch physikalische Systeme sind in
Wirklichkeit nicht abgeschlossen, sondern von ihnen gehen Feldkrifte
aus, die bis in den letzten Winkel des Universums reichen: Auch die
Materie gleicht eher einem Flielen als einem Ding (EC, 653); alle
Atome durchdringen sich und jedes erfiillt die Welt. Dieses durch und
durch lebendige System universaler Wechselwirkung (ebd., 655) ist
zudem keinesfalls so strukturiert, dafl jedem einzelnen Teil ein fest
zugeschriebener Platz im Ganzen zukommt. Wenn fiir Bergson eine
Bindekraft im Universum vorliegt, so ist es die ,trait d’union® (ebd.,
513) der Dauer. In diesem Ordnungsgefiige ist der verbindende Faden
wandelbar: Eine Vielheit von Augenblicken (ebd., 763, auch PM, 1417),
verschmolzen zu einem standigen Fluf} des Seins. Es wird somit deutlich,
daf} das Universum selbst schépferisch ist (EC, 503).

Die gesamte Welt ist eine einzige grole Bewegung. Sie gleicht einem
FluB3 ohne Grund und ohne Ufer (fleuve sans fond, sans rives, qui coule
sans force assignable dans une direction qu’on ne saurait définir, PM,
1418). Angesichts dieser flieBenden und wandelbaren Wirklichkeit muf3
jedes unflexible und statische Klassifikationssystem notwendig versagen.
Diese grundlegende Kontingenz und Inkohdrenz der Welt muf}
beriicksichtigt werden, wenn die Suche nach der natiirlichen Ordnung
das Ziel der Philosophie ist. Die Art, in der ein solches Ziel allerdings
erreicht werden kann, erweist sich schnell als bloe Anniherung. Im
Gegensatz zu dem ausgearbeiteten ,,Kristallwelt“-Modell bescheidet sich

»  Bergson, EC, 514, 729; vgl. Kochy, 1999, 22, Anm.3.

135

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bergson dahingehend, mittels seiner Philosophie lediglich die
Kristallisationszentren der Ordnung (EC, 584) freizulegen.

Die Ordnung, die in einem solchen Néherungsverfahren erfafit wird,
besitzt jedoch keinerlei Analogie zu den regelmifigen Bildungen der
Mechanik oder gar zum planhaften Arrangement eines Parks. Sowohl
das mechanistische als auch das teleologische Erklarungsmodell fithren
hier nicht weiter. Die im mechanistischen Ordnungskonzept vor-
genommene kiinstliche Abschniirung von Teilen aus einem komplexen
Ganzen, das statische Konzept des ,,tout est donné* (ebd., 526) und der
Anspruch dieses Erkldrungskonzeptes auf Universalitdt und unbedingte
Giiltigkeit sind fiir Bergson mit der lebendigen Vielfalt der Welt und
ithrer schopferischen Entwicklungspotenz unvereinbar. Die These des
Mechanismus ist mit den empirischen Befunden nicht zur Deckung zu
bringen (ebd., 528). Auch der von Teleologie und Finalismus ins Spiel
gebrachte Ordnungszustand der Harmonie ist nach Bergson keinesfalls
das Idealziel der Dynamik der Welt, sondern nur eine ,,vis a tergo* (ebd.,
583). Die grofftmogliche Ordnung liegt deshalb nicht in der Zukunft,
sondern vielmehr in der Vergangenheit. Harmonie existiert nur an der
Basis der Entwicklung als einheitlicher Ursprungsimpuls (élan commun
oder identité d’impulsion; ebd., 538). Der heutige Zustand der Welt muf3
als Resultat einer bereits Aonen andauernden Entwicklung und damit
keinesfalls als Ausdruck gottlicher Harmonie gelten. Statt dem antiken
Ordo existiert im Darwinschen Sinne ein brutaler Kampf ums Uberleben
- es herrschen Unordnung und Riickschritt. Wie in der gnostischen
aporroia ist somit jede Entwicklung vom Einheitspunkt weg eine
Minderung der urspriinglichen Qualitit.

Den spezifischen Charakter der Fortentwicklung vom punktuell zu
denkenden einheitlichen Ursprungszustand versucht Bergson, mit dem
Bild einer unendlichen Abfolge von explosionsartigen Zersplitterungen
(fragmentation particuliére; ebd., 578) auszudriicken. Die Explosions-
welle (ebd., 720) fithrt zur garbenartigen Aufgliederung der Wirklichkeit
in die Vielheit der Naturglieder. Die gesamte Entwicklung entspricht
damit einer vom Explosionszentrum sich kreisformig ausbreitenden
Woge®. Im Zuge der Entwicklung treffen die einzelnen

% Bergson, EC, 573 f; vgl. auch PM, 1397 und MM, 194 ff. Das Bild einer vom
Kreismittelpunkt zur Peripherie ziehenden Entwicklung findet sich schon bei Goethe
und Novalis. Nach deren Vorstellung ist die organische Entwicklungsbewegung, die
metamorphotische Umgestaltung des Lebens, eine vis centrifugalis und wirkt gegen
die duBeren Krifte, die vis centripetalis (vgl. zur Bedeutung der Kreismetapher in der
Romantik Kochy, 1997, 118-123). Letztlich wird das Modell eines Kreismittelpunktes
(centre) und der aus ihm hervorgehenden Radien (les lignes qui y concourent) auch
von Leibniz als Bild fiir die Verbindung von Einheit und Vielheit in den substantiellen

136

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Explosionssplitter auf den Widerstand der Materie und schlagen immer
neue divergierende Richtungen ein. Letztlich resultiert so ein Labyrinth
aus Sackgassen (EC, 580), Gabelungen (bifurcations; ebd., 540),
parallelen Seitenwege und vielfiltigen Uberkreuzungen. Die im Zuge
dieser Entwicklung ansteigende Verworrenheit (ebd., 583) der Welt 1af3t
sich im nachhinein nur schwer entwirren. Die philosophische Suche nach
Verbindung der getrennten Tendenzen kann deshalb nur zu einem bloen
Abbild (approximation, imitation, ebd., 581) des unteilbaren
bewegenden Prinzips filhren. Wenn der Begriff ,,Harmonie* iiberhaupt
auf den gegenwirtigen Entwicklungszustand der Welt anwendbar ist,
dann nur als Ausdruck fiir eine Art von Ergdnzungsverhéltnis
(complémentarité) zwischen den Gliedern der Welt. Die Benennung
bezieht sich damit lediglich auf einen Rechtsanspruch nach Einheit (ebd.,
538) - ,Harmonie* ist deshalb ohne die gleichzeitige Existenz von
Konflikt, Eigeninteressen und Unstimmigkeiten undenkbar.

IV. Der philosophische Taucher

Die Ausfiihrungen des letzten Abschnittes haben deutlich gemacht, dafl
bei Beriicksichtigung des Lebens und seiner schopferischen Potenz ein
Bild der natiirlichen Ordnung entsteht, das keinesfalls den Vorgaben
eines mathematisch geordneten Regelwerks entspricht, sondern vielmehr
von der mathematischen Warte aus als bloe Unordnung erscheinen
muf}. Die Verbindung der einzelnen Glieder des Gefiiges gleicht einem
sich permanent dynamisch umstrukturierenden Netz. Statt weniger
gleichbleibender und homogener Beziehungen zwischen isolierbaren
Elementen stellt das dynamische Geschehen der lebenden Welt eine Art
»Wettersturm® (Scheler, 1947, 65) dar: Es herrscht eine uniiberschaubare
Vielzahl sich wandelnder Beziige zwischen heterogenen Gliedern
innerhalb eines in sich verschlungenen und zudem explosionsartig
auseinandertreibenden Gesamtgeschehens.

Angesichts dieses Flusses ohne Ufer verbietet sich das , Kristallwelt*-
Konzept von selbst. Andererseits ist mit der aufgewiesenen
Prozessualitit fiir Bergson jedoch durchaus der real existierende Zustand
der Welt beschrieben. Diese der Sache nach existierenden Ziige diirfen
nicht einfach aus Griinden der Denkékonomie in ein vereinfachtes
Schema geprefit werden, wenn die ontische Struktur des Lebens wirklich
so addquat beriicksichtigt werden soll, wie es das Programm Bergsons

Gliedern der Welt herangezogen, wodurch nach Leibniz allererst eine interne Dynamik
der Monaden méglich wird (Leibniz, 1996, 1, 416/417 und 442/443).

137

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fordert. Es stellt sich deshalb die Frage, in welcher Weise eine
philosophische =~ Untersuchung  dieses tatsdchlichen = Bestandes
voranschreiten soll.

Orientiet man sich an den historischen Vorgaben der
Ideengeschichte, so trifft man auf die alternativen Angebote zweier
Denktraditionen, die beide den Anspruch erheben, diese adiquate
Erkenntnis von der Welt zu ermdoglichen. Die erste Stromung kann als
,,Iradition der Distanz*“ bezeichnet werden. Es handelt sich hierbei um
das seit Galilei malgebliche Forschungsprogramm dessen metho-
dologische Grundmaxime darin besteht, das Prinzip der exakten
Erkenntnis im ,;methodischen Sich-Fremdmachen* (B6hme, 1989, 127)
gegeniiber dem Erkenntnisgegenstand zu sehen. Nur das, was aus
kritischer Distanz betrachtet wird - das Fremde - entspricht dem
Objektivitatsanspruch dieses Programms und ist wissenschaftsfahig. Von
dieser Tradition ist die eher klassische ,Tradition der Nihe*
abzugrenzen, deren Anhédnger - als neuzeitliche Vertreter sind
beispielsweise Giordano Bruno?, die Romantiker oder Max Scheler zu
nennen - von der diametral entgegengesetzten Annahme ausgehen. Fiir
sie ist eine addquate Erkenntnis nur durch Anverwandlung oder
Anndherung erreichbar. GemalB der klassischen Maxime ,,Gleiches
erkennt Gleiches*, gilt nur das als wahrhaft erkennbar, was dem
Erkenntnissubjekt verwandt ist. Die methodischen Mittel der Philosophie
bestehen hier in solchen Verfahren, die eine enge sympathische
Anteilnahme ermoéglichen. Um die Position Bergsons zwischen
distanzierender Objektivititsforderung und sympathischer Teilnahme zu
verorten, kann man sich an dem von ihm selbst benutzten Kugelmodell
_(Bergson, PM, 1397) orientieren.

Nach Bergson kann ein externer Beobachter eine solche Kugel
entweder aus der Distanz der Auflenperspektive betrachten, was
bedeutet, daB} seine Analyse an der Oberfliache der Kugel stehenbleibt. Er
kann allerdings auch weiter vordringen, die Oberfliche durchstolen und
versuchen, ins Zentrum, zum inneren Kern der Kugel vorzudringen, was
der Anndherung an die Innenperspektive entspricht. Der Betrachter
bleibt in beiden Faillen der gleiche, sein Erkenntnisinteresse wandelt sich
allerdings und es ist davon auszugehen, daf} sich auch die Methode der
Untersuchung dndern muB. Die ndhere Analyse der verschiedenen
Erkenntnisinteressen macht Bergsons Bewertung der beiden
angesprochenen Traditionslinien deutlich.

2 Bruno (1986, 101) geht davon aus, daB die Vernunft, um ein Verstindnis des
Gegenstandes zu erreichen, sich diesem dhnlich, kommensurabel oder gleich machen
muB. Vgl. dazu auch Cassirer, 1911, 279 f.

138

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ,,Tradition der Distanz* betrachtet fiir Bergson die Welt aus einem
Blickwinkel mit praktisch-technischer Ausrichtung. Instrument der
Betrachtung ist dabei der Intellekt. In systematischer Form wird diese
Perspektive in der auf Naturbeherrschung ausgelegten Naturwissenschaft
eingesetzt. Die Perspektive des praktischen Nutzens ist die genuine
Perspektive der Wissenschaft (EC, 773), ihr eigentlicher Standpunkt®.
Ziel ihres Ansatzes ist es, eine solide Operationsbasis (PM, 1411) fiir das
Handeln zu gewinnen. Es werden deshalb im Sinne der ,Kristallwelt-
Konzepte die wiederholbaren, mathematisch fafibaren und voneinander
abgrenzbaren Strukturen der Welt hervorgehoben, um effiziente
Planungen, zutreffende Prognosen und optimierte praktisch-technische
Losungen sicherzustellen. Auf das oben genannte Kugel-Beispiel
bezogen, wird deshalb die Kugeloberfliche als gleichsam kristallisierte
Fliche (ebd., 1397) betrachtet. Der FluB8 des Wandels wird kiinstlich in
eine erstarrte Fliche aus unendlich vielen kristallisierten Nadeln (ebd.,
1418) transformiert. Jede Anderung auf der Oberfliche muB unter
diesem besonderen Gesichtspunkt als rdumliche Umlagerung von
Massen und Molekiilen erscheinen (EC, 521). Die auftretende Dynamik
wird niemals auf ihr inneres Wesen hin untersucht, sondern sofort in eine
unendliche Kette von Momentaufnahmen iiberfithrt (ebd., 753). Die
AuBlenperspektive der Wissenschaften ist damit ausschliefilich auf
Starres und Unbewegliches ausgerichtet. Jeder Erkenntnisgegenstand
bleibt gemif der methodologischen Maximen in der Distanz. Jenseits der
praktisch-technischen Zielsetzung besteht keinerlei vitales Interesse an
den genuinen Eigenschaften der Objekte (ebd., 642). Da jedoch sowohl
die Art als auch die Zielsetzung der geplanten Handlungen variabel sind,
entsteht bei dieser Ausrichtung eine unendliche Anzahl méglicher
Standpunkte und Detailansichten des Gegenstandes. Fiir die Analyse
jedes Objektes konnen prinzipiell verschiedene Bezugssysteme gewahlt
werden und der Gegenstand erscheint je nach ausgewdhltem Zugang in
unterschiedlichem Licht. Die Vielzahl der intentionalen Blickwinkel
deckt somit eine heterogene Mannigfaltigkeit von Aspekten des Objekts
auf, welche ihrerseits durch je unterschiedliche Symbolsysteme

% Bergson, EC, 574; Bergson benutzt die Wendungen ,,point de vue* (PM, 1393, 1406),
~point de vue particulier* (EC, 567), ,,vue partielle* (ebd.) und stellt sich damit in eine
Tradition der perspektivischen Weltmodelle, die u. a. durch Leibniz’ Konzeption
begriindet wurde. Gemaf} diesem grundlegenden Ansatz, betrachtet jede Monade den
Kosmos von ihrem je individuellen Standpunkt aus (point de veue; Leibniz, 1879 ff.,
11, 57; 1V, 562; vgl. dazu auch Kochy, 1996). Bergson selbst wiirdigt Leibniz’ Entwurf
der Pluralitit moglicher Standpunkte in EC, 792 f. In der lebensphilosophischen
Tradition hebt vor allem Nietzsche das Perspektivische als Grundbedingung allen
Lebens hervor (Nietzsche, 1967 ff., VI/2, 4).

139

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reprasentiert werden konnen. Deshalb muf3 die ,,Tradition der Distanz‘
nach Bergson zwangsléufig zum Relativen fithren (ebd., 781). Sie geht
bildlich gesprochen stets um ihren Gegenstand herum (ebd., 645), ohne
jemals in ihn eindringen zu kénnen. Das Resultat ihrer Untersuchung ist
eine Vielzahl von Teilansichten. Die Einfachheit und Einheit des
Gegenstandes wird in eine unendliche Vielheit von Erkenntnis-
perspektiven zersplittert (ebd., 571; PM, 1395). Diese isolierten Splitter
des Ganzen sind nach Bergson auch in der Summe notwendig weniger
als das Ganze. Ahnlich wie die Zusammenstellung von Fotografien einer
Stadt niemals zu einem wahrhaft plastischen und stofflichen Eindruck
fiihrt”®, so kann auch keine Kombination von wissenschaftlichen
Einzelperspektiven ~den Ubergang von der oberflichlichen
Betrachtungsart in Richtung auf die Tiefe leisten. Das Wesen des
Gegenstandes bleibt notwendig unerkannt. Die Arbeit der Wissenschaft,
die endlos Gesichtspunkt an Gesichtspunkt hauft, mufl deshalb
unvollstindig bleiben, wenn es um das Absolute geht (PM, 1396). Aber
nicht nur hinsichtlich dieses metaphysischen Ganzen scheitert dieser
Ansatz. Die Wissenschaft kann mittels ihrer analytischen Methode auch
niemals zu den wirklichen Teilen eines Gegenstandes (parties réelles,
parties composantes) vordringen, sondern erzeugt statt dessen lediglich
willkiirliche Ausschnitte des Ganzen. Diese analytische Zerlegung der
Welt ist nie an der tatsdchlichen Ordnung interessiert, sondern erfolgt
ausschlieflich nach funktionalen und intentionalen Gesichtspunkten.
Auch die sprachliche Représentation der willkiirlich erzeugten
Teilaspekte erfolgt in Teilausdriicken oder Symbolfragmenten (notations
Dpartielles, expressions partielles; ebd., 1404 f.). Anstatt reale Teile des
wirklichen Zusammenhangs der Welt zu untersuchen, hat es die
., Iradition der Distanz* nach dieser Deutung nur mit den von ihr selbst
hergestellten starren und unbewegten Gliedern (ebd., 1413) eines
kiinstlichen Symbolsystems zu tun (EC, 773). Obwohl ein solcher an
Niitzlichkeitsiiberlegungen ausgerichteter Zugang keineswegs illegitim
ist und auch im Bereich des Lebens gefordert sein kann, wenn
Manipulation und Beherrschung das Interesse bestimmen, so ist fiir
Bergson dieser Weg jedoch dann unzufriedenstellend, wenn es um die
natiirliche Ordnung der Welt geht.

¥ Bergson, EC, 520 und PM, 1394 f. Als philosophiehistorisch relevante Vorlage fiir
diesen Entwurf kann das von Leibniz (1879 ff., VI, 616) benutzte Stadtbeispiel
genannt werden. Wie die perspektivische Betrachtung einer Stadt von verschiedenen
Standpunkten aus, reprisentieren fir Leibniz die Monaden unterschiedliche
Blickwinkel des Universums.

140

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die alternative - zum Mittelpunkt der Kugel vordringende -
Vorgehensweise, die die ,,Tradition der Néhe* favorisiert, macht nach
Bergson den genuinen Standpunkt der Metaphysik aus®. Die Metaphysik
kann ihre besondere Beobachterposition nach dieser Annahme vor allem
deshalb einnehmen, weil sie nicht wie die Naturwissenschaft an die
praktische Anwendbarkeit der gewonnenen Erkenntnisse gebunden ist
(ebd., 567, 661 und PM, 1415). Sie entgeht damit, wie Nietzsche es
formuliert hat, der ,Farben-Blindheit des Niitzlichkeits-Menschen*
(Nietzsche, 1967 ff., VI/2, 134). Da sie nicht auf die fiir effiziente
technische Vollziige gebotene Prizision angewiesen ist, kann die
Philosophie nach Bergson auf die solide und damit statische
Operationsbasis der wissenschaftlichen Weltsicht verzichten. Sie ist so in
der Lage, die AulBenperspektive zu verlassen und den Weg zum
Mittelpunkt der Kugel anzutreten. Die neu gewonnene Bewegungs-
freiheit ermoglicht es zudem, dal die Vielheit der willkiirlichen
Betrachtungsperspektiven auf eine einzige und einfache Totalansicht
reduziert wird. Dabei darf die gewonnene Einheit - entsprechend dem
Ergebnis der Darstellungen unseres dritten Abschnitts - nicht mit
Einerleiheit gleichgesetzt werden. Man erkennt an dieser Zielvorgabe,
daB Bergson dem Anspruch verpflichtet bleibt, wonach philosophische
Suche einen Standpunkt der Betrachtung anstrebt, von dem aus die
Vielheit der Bildungen in ihrem einheitlichen Zusammenhang erkennbar
wird. Bergsons eigenes Bild der Kugel macht jedoch deutlich, da3 dieser
Standpunkt nicht mehr der aufkldrerische erhohte Standpunkt des
Uberblicks ist, sondern vielmehr einem Abstieg gleicht, einem
Vordringen in die Tiefe, einem Vortasten zum Kern der Dinge.

Nach Bergson soll dieser neue Zugang der Philosophie im Gegensatz
zur  wissenschaftlichen Betrachtungsweise nicht mehr durch
Symbolisierung vermittelt sein, sondern ist vielmehr darauf ausgerichtet,
den Gegenstand in einem Akt geistiger Auskultation (auscultation
spirituelle; PM, 1408) unmittelbar zu erfassen. Mit dieser Zielsetzung ist
allerdings ein prinzipielles Problem verbunden: Wie ist bei einer solchen
Vorgabe die begriffliche Fassung des Erkannten moglich, auf die selbst
die Philosophie nicht verzichten kann, wenn sie die gewonnenen
Erkenntnisse objektivieren und intersubjektiv vermitteln mochte und sich
nicht auf den vorbegrifflichen und privaten Standpunkt reiner
Anschauung zuriickzieht? Diese weitreichende Problematik kann im

30 Hier wird Metaphysik im klassischen Sinne als Wissenschaft vom Grund der Dinge

verstanden, womit die Metaphern der ,,Tiefe* oder des ,,Kerns* zum Einsatz kommen,
wie sie analog u. a. bei Schelling (SN § 3, 275), Hegel (Phdn., 17 f.) oder
Schopenhauer (1987, 55) zu finden sind.

141

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuge der vorliegenden Darstellung nicht abschlieBend behandelt werden.
Nur soviel sei gesagt: Wie der folgende fiinfte Abschnitt zeigen wird,
versucht Bergson, eine an den Kommunikationsformen der bildenden
Kunst orientierte bildhafte und dynamische Begrifflichkeit in der
Philosophie zu etablieren. Er geht dabei im Gegensatz zum frithen
Wittgenstein (Wittgenstein, 1960, 82 f.) davon aus, da8 ein Zustand
erreichbar sei, in dem die Metaphysik sich aller naturwissenschaftlich
exakten Begrifflichkeit entledigt, um direkt vor ihrem Gegenstand zu
stehen, ohne daf sie in Schweigen zu verfallen hitte. Das Grundparadox
dieser Zielvorgabe bleibt es allerdings, daB - &hnlich wie in
Hofmannsthals Chandos-Brief (Hofmannsthal, 1979, 461-472, bes. 466)
- ein sprachlicher Ausdruck fiir die Sprachlosigkeit gesucht ist. Zudem
bleibt fraglich, ob der gesuchte Zustand urspriinglicher und
vorbegrifflicher Kontaktnahme tatsdchlich die klare und wahre
metaphysische Erkenntnis garantiert. Dariiber hinaus wire zu fragen, ob
ein solcher Zustand generell fir Menschen und speziell fiir den
zivilisierten Menschen der hochentwickelten Kulturen des 20.
Jahrhunderts erreichbar ist*’.

Kehren wir jedoch zur ndheren Charakterisierung der metaphysischen
Perspektive zuriick. Diese ist nicht mehr auf das Relative ausgerichtet,
sondern vielmehr auf das Absolute®. Das Verfahren der philosophischen
Anndherung an das Absolute umschreibt Bergson mit dem Bild des
Hineinspringens in den FluB der Ereignisse (Bergson, EC, 658 ff.).
Emeut kommt damit der Topos vom Flul ohne Ufer zum Einsatz: Nach
Bergson soll die Metaphysik weder einen Tunnel unter dem Fluf}
hindurchtreiben (PM, 1427), noch darf sie versuchen, ihn im Stil der
Wissenschaft mittels einer Briicke zu iiberwinden (EC, 781). Ihre
Aufgabe besteht vielmehr darin, die kristalline Oberflache des Eises zu
durchbrechen und zum fliissigen Wesen der Dinge hinabzutauchen®. Im

Vgl. dazu die Uberlegung Deweys, der trotz seiner Suche nach einer kultivierten
Naivitit des Denkens (1995, 52 f.) betont, da} die zeitgendssische Vergottlichung des
UnterbewuBtseins in die falsche Richtung fiihrt. Eine solche Riickkehr zur Natur oder
zur Spontaneitit urspriinglichen Handelns sei dem zivilisierten Menschen verstellt und
sei nicht mehr als eine bequeme Flucht vor der Verantwortung (ebd., 286 f.). Vgl. auch
die Kritiken von Cassirer (1994, 199) oder Carnap (1979, §§ 182, 258 ff.).

Bergson, PM, 1393. Mit dieser Festlegung wird die Differenz zur positivistischen
Philosophie offensichtlich, die nach Comte (1974, 452) durch keine Eigenschaft so
treffend charakterisiert werden kann, wie durch die ,Ersetzung des absoluten
Gesichtspunkts durch den relativen*.

Bergson, EC, 664. Gegeniiber einer solchen Aufgabenstellung duBert sich u. a.
Lichtenberg (1994, 1, 295) skeptisch: ,,So wenig der Mensch innerhalb der Kugel sitzt
die er bewohnt, sondern auf der Oberfliche, wenn man die Luft abrechnet, so ist auch
das Innere der Dinge nicht fir den Menschen sondern nur die Oberfliche, wenn man

32

33

142

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegensatz zum Programm der ,Kristallwelt geht es darum, durch die
Oberfliche hindurchzustolen und sich im FlieBenden und
Verdnderlichen niederzulassen (ebd., 755). Der Sprung in den Wandel
hinein ist zwar mit Vorbehalten und Angsten verbunden, die vollzogene
Tat macht jedoch nach Bergson deutlich, dal der Mensch als Lebewesen
immer schon Teil des umgebenden Ozean des Lebens* war. Es wird
dann ersichtlich, daf} die leibliche Eingebundenheit in das Lebensganze
immer schon die unabdingbare Grundlage der eigenen Lebenskraft
darstellte und so auch als Ermdglichungsgrund fiir alle praktisch-
technischen Handlungen anzusehen ist. Allerdings ist diese Einsicht in
die Mitgliedschaft in der lebendigen Gemeinschaft alles andere als
naheliegend. Sie mufl vielmehr unter Anstrengung aktiv erstritten
werden. Die genannte Anstrengung ist die der Abkehr von der
Metaphysik des normalen Umgangs mit der Welt. Jene ist gepragt durch
die rational-distanzierte Niitzlichkeitsauffassung des homo faber. Wie
Hartmann es formuliert, geht es im Leben zundchst und zumeist um die
Dinge in ihrer Unterschiedenheit, das Gemeinsame, Durchgehende
hingegen bleibt als Hintergrund des Selbstverstandlichen unhinterfragt
und wird erst durch bewufite Anstrengung zum Problem (Hartmann,

die geringe Tiefe abrechnet, in welcher der philosophische Taucher noch leben kann.*
Deutlich wird hier die rationalistische Furcht zum Ausdruck gebracht, durch
metaphysische Tatigkeit und skeptischen Zweifel ,,in einen tiefen Strudel” zu geraten,
in dem es weder gelingt, ,,auf dem Grunde festen Fu8* zu fassen noch wieder ,,zur
Oberfliche* emporzuschwimmen (Descartes, Med., 17). Zur Vorstellung, die
Erfassung der Wirklichkeit gleiche einem Tauchen oder Bohren vgl. auch Dewey
(1995, 142). Zur Metapher des Schwimmens in bezug auf das Erkenntnisvermégen vgl.
auch Hegel (Enz., I, 54).

Bergson (EC, 657) spricht von einem ,,océan de vie* und kniipft damit u. a. an die
Metapher des Leibniz an (1996, II/1, 83), welcher in der Theodizee das aristotelische
Verhiltnis der Teilhabe individueller Seelen an einer Gemeinseele als ,,océan de toutes
les dmes particulieres beschreibt, von dem sich einzelne Tropfen losen. In analoger
Weise spricht Pope im Essay on man vom ,sea of matter*, aus dem die einzelnen
Formen wie ,,bubbles* hervorgehen. Auch in Rousseaus Trdumereien eines einsamen
Spaziergdngers findet sich die Reflexion iber einen Zustand, in dem man sich
,kopfiber in den weiten Ozean der Natur zu versenken in der Lage war (Rousseau,
1981, II, 722). GroBe Verbreitung findet dieses Bild vor allem in der Romantik. Die
Représentationsbeziehung zwischen Tropfen und Weltmeer verwenden u. a. Schubert
(1830, I, 20), Ritter (1984, 85 f., No. 83b), Goethe (1987 ff., XVII, 930) und Carus
(1964, 360, Anm.1). Novalis (1978, I, 403) schreibt: ,,Und in dieser Flut ergieBen / Wir
uns auf geheime Weise / In den Ozean des Lebens / Tief in Gott hinein.“ Bei Carus
(1990, 9) wird deutlich, da3 dieses Meer des Lebens vor allem ein Meer des Werdens
ist. Eine gewisse Analogie besteht infolge der oben angefiihrten poetologischen
Ausrichtung der Lebensphilosophie Bergsons auch zwischen Bergsons Intuition und
Schellings intellektualer Anschauung. Folglich kann unter der Metapher des Ozean des
Lebens auch Schellings Bild eines ,,Ozean der Poesie* (Schelling, TI, 629) angefiihrt
werden, in den alle Wissenschaften und auch die Philosophie einzumiinden haben.

143

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1949, 3). In diesem Sinne stellt Bergsons Forderung an eine neue
Philosophie keinesfalls ein Votum fiir passives Sich-treiben-lassen oder
gar fir kontemplativ-dstheiische Schau dar. Die sympathische
Anndherung der Metaphysik, die Bergson vorschldgt, geh6rt nicht in die
Tradition der vita contemplativa, sondern vielmehr in die der vita activa
(Bergson, PM, 1416). Der gesuchte Weg setzt eine konzentrierte Aktion
und Kraftanstrengung voraus. Nicht mehr soll den natiirlichen - auf
praktischen Umgang und Beherrschung der Wirklichkeit ausgerichteten -
Intentionen der Intelligenz gefolgt werden, sondern es gilt in einer
Gewalttat (EC, 659) dem natiirlichen Gefélle des Lebens Widerstand zu
leisten. Dieser Weg ist der der Ausweitung des Geistes in eine Richtung,
die es erlaubt, sich auf das Wesen der Dinge einzulassen (PM, 1415,
1422).

V. Fliissige Begriffe und philosophische Intuition

Wenn nach den obigen Ausfihrungen die zwei Traditionen und
Erkenntnisstile von Wissenschaft und Metaphysik als unvereinbare
Gegensitze erscheinen mufiten, so wird damit allerdings nur ein Aspekt
ihrer Beziehung in Bergsons Denken erkennbar. Eine vergleichbare
Einseitigkeit wiirde die eindeutige Zuordnung Bergsons zur ,,Tradition
der Niahe* darstellen. Jenseits der angefiihrten Differenzierung ist es
Bergsons eigentliches Ziel, die komplementire Ergdnzung beider
Traditionen einzuleiten. Glanz und Elend seiner Philosophie ergeben sich
aus eben diesem Vorsatz. Letztlich brechen hier die oben angefiihrten
Widerspriiche auf zwischen dem Versuch der unmittelbaren
Kontaktnahme mit der natiirlichen Lebensordnung einerseits und dem
Anspruch auf intersubjektive Vermittlung in Form eines philosophischen
Begriffssystems andererseits. Es liegt eine vergleichbare Spannung vor,
wie sie Kants Versuch der Vermittlung von Anschauung und Begriff im
Schematismus préagt, wie sie sich in Schellings intellektualer
Anschauung zeigt oder wie sie in Husserls Epoché von aller sprachlichen
Tradition zum Ausdruck kommt, da auch letztere mit dem Ziel erfolgt,
vom Ausgangspunkt nichtsprachlicher Unmittelbarkeit erneut zu
sprachlicher Bestimmung durch die Philosophie zuriickzukehren.
Wihrend allerdings die genannten Konzepte enger den Idealen der
Subjektphilosophie verhaftet bleiben, liegt Bergsons eigentliches Ziel in
der Sphire des Lebens und der sprachlosen Vorerfahrung. Diese
Intention steht damit vor dem gleichen Problem wie Schopenhauers
Ansatz, der ebenfalls die Entdeckungsreise zu den metaphysischen
Tiefen des Willens iiber die vorsprachlichen Erfahrungen des Leibes

144

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

antritt und der dennoch auf den philosophischen Begriffsapparat und die
theoria nicht verzichten kann (Schopenhauer, 1987, 99). In diesem Sinne
will auch Bergson mittels des philosophischen Begriffsapparates einen
Bereich zugénglich machen, der sich nach den eigenen Vorannahmen
gerade dieser sprachlichen Durchdringung entzieht. Wie im System von
Schopenhauer (ebd., 126 f.) sollen Sprache und Denken auf die
metaphysische Michtigkeit ausgedehnt werden, welche eigentlich nur
der lebendigen Anschauung zuginglich ist. Bergson vergrofert dieses
Basisproblem allerdings noch dadurch, daf} er zusdtzlich den Anspruch
erhebt, zwei unterschiedliche Zuginge zur Welt miteinander zu
kombinieren, die in Zielsetzung, Erkenntnismitteln, Methodologie und
Terminologie wesentlich voneinander abweichen. Der in diesem
Programm angelegte Widerspruch scheint Bergson im Zuge der eigenen
philosophischen Entwicklung immer stirker bewufit zu werden.
Wihrend die friihen - unter dem Einflul des Pragmatismus stehenden -
Entwiirfe ohne Einschrinkung das Programm der induktiven Metaphysik
befiirworten, sind die spateren Uberlegungen differenzierter und vom
BewuBitsein der inneren Problematik durchdrungen. Diese Philosophie
steht unter der dringenden Frage, in welchem Umfang und in welcher
Art angesichts der angedeuteten Problemlage eine Zusammenarbeit von
Wissenschaft und Metaphysik méoglich ist™.

In den fiir die vorliegende Darstellung relevanten Schriften mit
vorrangig ontologisch-metaphysischer Ausrichtung grenzt sich Bergson
gegen diejenigen philosophischen Positionen ab, welche auf dem Gebiet
der Tatsachenfragen ein Uberschreiten des wissenschaftlichen
Kenntnisstandes durch die Philosophie negieren und damit die
Philosophie in den Grenzen der Wissenschaft festschreiben (Bergson,
EC, 660 ff.). Wenn man - wie Kant (Kant, KrV, A 84) - Tatsachenfragen
und Prinzipienfragen trennt und erstere den Wissenschaften zuschreibt,
wihrend letztere in den Aufgabenbereich der transzendentalen
Philosophie fallen, so iibertragt man fiir Bergson willkiirlich eine aus der
menschlichen Sphire entnommene juristische Uberlegung auf die Natur.
In der Natur jedoch existiert kein Unterschied zwischen Tatsache und
Urteil. Hier gilt: ,, [...] les lois sont intérieures aux faits“. Wie fiir
Aristoteles sind fiir Bergson Stoff und Form in der Natur auf das engste
verbunden, so dafl Kants (ebd., B 163 f.) Trennung der angeschauten
natura materialiter spectata und der begrifflich gefaliten natura

% Die erste Ansicht vertritt Bergson vor allem in seinen Schriften Essai sur les données

immeédiates de la conscience (1889) und Matiére et Mémoire (1896). Ein Wechsel tritt
vor allem ab der Schrift /ntroduction a la Métaphysique (1903) ein. Uber diese
Entwicklung in Bergsons Oeuvre gibt u. a. Pflug (1959) Auskunft.

145

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

formaliter spectata verfehlt ist. Wenn es um die natiirliche Ordnung des
Lebens geht, kann die Philosophie somit keinesfalls in der
Tatsachenfrage allein auf die Wissenschaft vertrauen. Eine Philosophie
des Lebens, wie sie Bergson etablieren will, muf} sich vielmehr bewuf3t
in die Welt der Erfahrung einmischen. Die neu zu schaffende
Lebensphilosophie soll deshalb eine Synthese aus Wissenschaft,
Erkenntnistheorie und Metaphysik darstellen. Sie soll das
wissenschaftliche Weltbild mit einer Erkenntnis anderer Art - einer
metaphysischen Erkenntnis - iiberbauen. Jenseits von kiinstlicher Einheit,
sucht sie nach den gemeinsamen Wurzeln von Geist und Materie
(Bergson, EC, 493). Hier wird der synthetische Grundzug von Bergsons
Denken deutlich, dem es stets um Aufhebung von Widerspriichen geht:
Angesichts der scheinbar unverséhnlichen Positionen von Wissenschaft
und Philosophie, von starrer naturwissenschaftlicher Gesetzlichkeit und
dynamischer Lebensordnung, von homogener Einerleiheit und
verwickelter Vielheit, sucht Bergson nach einem Weg zwischen den
Fronten der dogmatischen Restriktion und der anarchischen Beliebigkeit.
Gerade die enge Orientierung am Vorbild des Lebens verspricht fiir
Bergson eine Moglichkeit, diese beiden Eckpunkte des Denkens als
kiinstliche und einseitige Grenzpfahle aufzuweisen. Bei Ausrichtung auf
das Leben gilt nicht tertium non datur, sondern die Wahrheit liegt in der
lebendigen Mitte, von der aus sich Einheit und Vielheit als polare
Ergénzung erweisen.

Wie soll nun eine solche Philosophie des Lebens angesichts der oben
aufgewiesenen Schwierigkeiten verfahren? Nach Bergson bedarf es einer
kombinatorischen Methode. Wie fiir Nietzsche, nach dem Philosophie
auf Erkenntnistheorie reduziert, Philosophie in den letzten Ziigen ist
(Nietzsche, 1967 ff., VI/2, 135 f), ist auch fiir Bergson die
Lebensphilosophie  keinestalls auf Erkenntnistheorie reduzierbar.
Ubereinstimmend auch mit den Zielsetzungen von Schelers phéno-
menologischer Ontologie und Hartmanns kritischer Kategorienlehre des
Seins, erhebt Bergson mit seiner Philosophie des Lebens den Anspruch,
die seit Descartes’ Cogito in die Philosophie eingezogene Einseitigkeit
aufzuheben und neben der Erkenntnistheorie den klassischen meta-
physischen Arbeitsbereich zuriickzugewinnen. Demnach ist nur eine
Kombination von ontologischer Lebenstheorie und methodologischer
Erkenntnistheorie in der Lage, die natiirliche Ordnung des Lebens zu
erfassen (Bergson, EC, 492, 646 f.). Einseitige Festlegungen auf eine
dieser beiden Disziplinen fiihren hingegen dazu, dafl der begriffliche
Apparat des Philosophen nicht in seiner eigentlichen Plastizitit erkannt
wird. Bleibt man allerdings im starren Rahmen unverdnderlicher

146

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffskategorien verfangen, so wird die adiquate Erfassung der
Dynamik der Welt unméglich. Wenn die Philosophie hingegen ihre
Aufmerksamkeit auf die Genese und die immanente Wandlungsfahigkeit
ihres begrifflichen Instrumentariums richtet, so ist sie nach Bergson in
der Lage, der dynamischen Wirklichkeit mit flexiblen und
anpassungsféahigen sprachlichen und kognitiven Mitteln zu begegnen.

Aus diesem Grund hat die Lebensphilosophie neue Denkmethoden zu
entwickeln (ebd., 535 f) mit denen die Totalitdt der aufBerordentlich
vielen und scheinbar unverséhnlichen Aspekte des Lebens erfalbar wird.
Sie muf} ihre Begriffe bildlich gesprochen nach Maf} schneidern, damit
diese sich der natiirlichen Ordnung moglichst exakt anschmiegen (PM,
1401). Da die Art der gesuchten Ordnung nicht starr im Sinne klassischer
Seinsordnung ist, sondern vielmehr Kennzeichen eines lebendigen,
schdpferischen Werdens aufweist, sind flieBende Begriffe erforderlich®®.
Nur plastische Begriffe kénnen sich der evolvierenden Ordnung so exakt
anschmiegen, daf3 zwischen den sprachlichen Mitteln und der variablen
Oberflache des Lebens keinerlei Abstand mehr besteht (ebd., 1422 ff.).
Zudem mufB} das philosophische Zeichensystem einen hohen Grad von
netzartiger Verweisung besitzen, um die netzartige Struktur der
Wirklichkeit abbilden zu kénnen. Die Philosophie des Lebens hat sich
aus diesem Grund poetischer Mittel zu bedienen, mufl Sprachbilder und
Metaphern einsetzen und bleibt trotz dieser Orientierung an der Kunst
den Anspriichen der systematischen Wissenschaft verpflichtet. Im
Gegensatz zum heutigen Normenkatalog der Wissenschaftstheorie hilt
Bergson die Vermittlung zwischen der &sthetischen und der
wissenschaftlichen Aufgabenstellung ebenso fiir méglich, wie die
zwischen der metaphysischen und der wissenschaftlichen.

Da die Lebensphilosophie systematische Gliederung von Erkenntnis
mit kiinstlerischer Schopferkraft vermitteln muB, ist sie darauf
angewiesen, neue Denkmittel einzusetzen, welche nur iiber ein
kognitives Vermogen bereitgestellt werden kénnen, das ebenfalls eine
vermittelnde Position einnimmt. Dieses Vermdgen muf} einerseits tiber
die intersubjektive Vermittlungskompetenz und die systematische
Arbeitskraft des Intellektes verfiigen, es muf} aber andererseits enger als

36 Bergson, PM, 1402. Mit dieser Forderung kann Bergson durchaus an sein friihes
Vorbild Spencer ankniipfen (Spencer, 1966, I/1, 84), der alle begrifflichen Um-
schreibungsversuche fiir das Absolute als , transitional modes of thought bezeichnet.
Bergson laBt allerdings bei Beibehaltung des dynamischen Charakters dieser
Kennzeichnung den von Spencer eingenommenen agrostizistischen Standpunkt hinter
sich. Wihrend fiir Spencer alle Begrifflichkeit ,,merely a symbol* und vom Absoluten
stets weit entfernt ist, sucht Bergson mit seiner Philosophie des Lebens nach einer
Anndherung der sprachlichen Mittel an das Absolute.

147

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Intellekt mit dem Leben verbunden sein. Die gewiinschte
Kombination von teilnehmender Sympathie und distanzierender
Abstraktion nennt Bergson Intuition. Er bezeichnet damit ein Vermégen,
das zwischen Instinkt und Intellekt anzusiedeln ist und eine Form der
bewuflt gewordenen Sympathie zwischen Einzeldasein und dem
umgreifenden Ozean des Allebens darstellt. Diese bewufte Sympathie
gehort allerdings nicht zum Bestand der natiirlich vorkommenden
kognitiven Vermoégen. Sie muf3 deshalb in einer aktiven Anstrengung
des Metaphysikers hergestellt werden. Mit der von der Lebens-
philosophie neu zu konzipierenden Denkmethode soll die Vereinigung
der Vorteile des reflexiv-diskursiven und des unmittelbar-ganzheitlichen
Weltzugangs erreicht werden, zugleich sollen mégliche Nachteile beider
Wege ausgeschaltet werden (EC, 645 f.). So soll die unmittelbare Nihe
des Instinktes zum Leben philosophisch fruchtbar gemacht werden. Der
Instinkt als spezifische Art der Welterfassung, die iiber organische
Werkzeuge erfolgt, weist jedoch den Nachteil auf, da sein
Aktionsbereich auf bestimmte Objekte und sein Funktionsbereich auf
bestimmte Verdnderungen beschrankt bleibt (ebd., 612 ff.). Der
intellektuelle Zugang ist im Vergleich dazu wegen seiner kiinstlichen
Werkzeuge weitaus flexibler, die Flexibilitit wird allerdings durch
zusitzlichen Energieaufwand und Lebensferne erkauft. Uber die Fusion
beider Verfahren in der Intuition soll sowohl die stofflich-materiale als
auch die formal-funktionale Seite der Natur philosophisch fa8bar werden
(ebd,, 620 ff). Ein addquates Bild der eingangs erwihnten
Verschrinkung von Stoff und Form in der Natur ist demgemaB fiir
Bergson nur iber eine ebenso verschrinkte Erkenntnisform  zu
gewinnen. Nur wenn es gelingt, die unmittelbare und in ihrem Umfang
notwendig begrenzte Erkenntnis des Instinkts mittels der reflexiven
Kapazititen des Intellektes zu erweitern, ist die Lebensphilosophie in der
Lage, das Leben zu verstehen.

Bei der Intuition handelt es sich somit um ein philosophisches
Kunstprodukt, eine bewuf3t durch den Philosophen erzeugte Synthese aus
zwei Erkenntnisvermdgen, welche ihrerseits Produkt eines natiirlichen
Entwicklungsgeschehens sind. Obwohl in dieser Hinsicht kiinstlich, ist
dennoch die Moglichkeit der Synthese im natiirlichen Bestand selbst
angelegt. Dabei sind es vor allem die dem Intellekt eigenen
Freiheitsgrade, die eine solche Erweiterung der bisherigen Vermdgen
moglich erscheinen lassen. Die von Bergson gewiinschte Kombination
stellt zudem in systematischer Hinsicht eine Synthese der beiden oben
genannten Traditionen der Erkenntnis dar: Der Instinkt qua Sympathie
des Lebens mit sich selbst (ebd., 637, 784) steht eindeutig in der

148

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Tradition der Nihe“, seine Aufgabe ist es, iiber ein teilnehmendes
Verfahrens zum inneren Wesen der lebendigen Natur zu fiihren. Der
Intellekt hingegen repriasentiert das Standardinstrumentarium der
,,Tradition der Distanz“ und dient dazu, den Bestand an unmittelbaren
Erkenntnissen von einer blof subjektiven in die intersubjektiv
vermittelbare und damit philosophisch verwendbare Form zu
transformieren. Wie oben angedeutet ist es die intellektuelle Freiheit als
Unabhingigkeit von bestimmten Referenzobjekten, die den
Ermoglichungsgrund dafiir darstellt, die begrifflichen Werkzeuge von
der &duBeren Objektwelt abzuziehen und auf das innere Leben
umzulenken. Diese Re-flexion ist der eigentliche Garant fiir den
wissenschaftlichen und philosophischen Allgemeinheitsanspruch (ebd.,
631 f). Das Ziel von Bergsons Synthese ist es also, die privaten
Erfahrungen des instinktiv-sympathischen Weltzugangs auf einen
Horizont der Allgemeinheit hin zu erweitern, was bedeutet, da3 sowohl
die Inhalte wie auch die Methode des Erkenntnisgewinns objektivierbar
werden. Nur wenn dies gelingt, verfiigt die Lebensphilosophie
tatsdchlich iiber einen Schliissel zum Leben. Sie hat sich dann ein
Denkinstrumentarium geschneidert, das den unmittelbaren Zugang zum
Wesen und zur natiirlichen Ordnung der Dinge ermdéglicht und das
zugleich die gewonnenen Einsichten in ein intersubjektiv vermittelbares
Wissen iiberfiihrt.

Bergsons, den klassischen Maximen von Objektivitit und
Wissenschaftlichkeit verpflichteter, Entwurf der philosophischen
Intuition ist, was hédufig vernachldssigt wird, deutlich gegeniiber einer
kiinstlerischen Intuition abzugrenzen. Sie ist nicht wie diese auf das
Individuelle ausgerichtet, sondern zielt - dem alten Grundsatz
singularium non est scientia gemd - auf Allgemeines. Die
philosophische Intuition als sich selbst bewuit gewordene Sympathie ist
gleichzeitig eine Methode der Ontologie wie der Epistemologie. Sie stellt
nicht nur ein Verfahren der Gegenstandserkenntnis (auf der Suche nach
der natiirlichen Ordnung des Lebens) dar, sondern ist gleichzeitig ein
Priifverfahren fiir die Formen und Methoden der Gegenstandserkenntnis
(den Instrumenten der Philosophie des Lebens). In beiden Hinsichten
geht es idealerweise darum, die Moglichkeiten der Erfahrung ins
Unendliche zu erweitern. Die reale Umsetzung dieser Vorgabe ist
allerdings nach Bergson grundsitzlich dadurch eingeschrinkt, da3 auch
ein gereinigter und diskursiv erweiterter Instinkt im kognitiven
Kontinuum des Menschen immer nur den Randbereich ausmachen kann.
Nach dieser - die Kennzeichnung von Bergsons Entwurf als
Irrationalismus relativierenden - Einschrankung ist und bleibt der

149

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Intellekt stets das dominierende Vermdgen des menschlichen Denkens.
Der Intellekt bleibt der leuchtende Kem®. Die von der
Lebensphilosophie geforderte neue Denkweise ist somit ausschlieBlich
eine Erginzung und Erweiterung, niemals ein Ersatz der herrschenden
intellektuellen Welterfassung. Das Ziel Bergsons ist es lediglich, die
einseitig pragmatische Ausrichtung des Intellektes um alternative
Tendenzen zu erweitern, um so eine Ausweitung des BewuBtseins auf
den Bereich des Lebens zu erreichen. Ohne in den Grenzen des
Intellektes zu verbleiben, soll sich die philosophische Intuition im oben
genannten Sinne in den Ozean des Lebens werfen und durch die Tat den
Kreis des Gegebenen durchbrechen. Sie soll so in der praktischen
Auseinandersetzung mit dem fliissigen Medium (ebd., 658 f.) ein
addquates Verstdndnis von der Prozessualitit der natiirlichen Ordnung
gewinnen.

Nach Bergson entdeckt die mittels ihres dynamischen
Denkinstrumentariums selbst dynamisch werdende Philosophie des
Lebens, dafl zwischen Materie und Geist, zwischen Unbelebten und
Leben, zwischen Einheit und Vielheit ein wechselseitiges Beziehungs-
gefiige besteht. So erweist sich Leben als durch die Materie
geschleudertes BewuBitsein (ebd., 649). Nach dieser Denkfigur hat das
urspriinglich einheitliche Bewufitsein im Laufe der schopferischen
Entwicklung der Welt seine urspriingliche Bewegungskapazitiat durch
den steten Widerstand der Materie weitgehend eingebiifit und sich -
diesem Widerstand nachgebend und ihm ausweichend - in die
verschlungene Vielfalt der EinzelbewuBtseine qua Einzellebewesen
aufgezweigt. Die stete Wechselbeziehung zwischen Bewufltsein und
Materie hat, so Bergson, zwei alternative Tendenzen erzeugt: In einem
Falle richtete das BewuBtsein seine Aufmerksamkeit auf sich selbst
(nahm die Form des Instinkts an), wodurch Leben und Bewuftsein
miteinander verschriankt blieben. Diese Immanenz wurde allerdings
dadurch erkauft, dal das BewuBtsein, am weiteren Vordringen gehindert,
in einem abgeschlossenen und statischen Erkenntnishorizont verharrte.
Im anderen Fall richtete das BewuBtsein seine Aufmerksamkeit auf die
Materie, die es durchquerte, woraus schlieflich der Intellekt resultierte.

37 Zur Konzeption des zentralen hellen Kerns des BewuBtseins und des ihn umgebenden

dunklen Saums (frange) vgl. auch EC, 492, 497, 534, 659. In vergleichbarer Weise
benutzt Dewey (1995, 290 ff.) ein Modell von Hintergrund, Randzone und Brennpunkt,
um das Verhiltnis von Geist und BewuBtsein zu veranschaulichen. Dabei ist darauf
hinzuweisen, daB die tatsidchlichen Verhéltnisse wesentlich intimer sind, so daB das
umgebende Feld den jeweiligen Fokus durchtrinkt, durchdringt und farbt. Beide
Konzepte gehen wie Husserls Begriff des ,,Horizonts* auf James‘ Konzept der fringes
zuriick (James, 1950, I, 258).

150

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die in diesem Vorgang angelegte Tendenz auf Entfremdung des
Bewuftseins von sich selbst, beinhaltete allerdings die Moglichkeit fiir
die oben erwdhnte Befreiung des Bewulfltseins von externer
Bestimmung.

Diese prinzipielle Moglichkeit der Freiheit einer intellektuellen
Entdeckungsfahrt bedeutet jedoch der Sache nach nicht nur die
Schrankenlosigkeit der Herrschaftsoptionen gegeniiber dem Gegen-
standsbereich, sie bedeutet zugleich - und diese Tatsache will Bergson in
seiner Lebensphilosophie nutzen - die prinzipiell schrankenlose
Entwicklungsmdglichkeit der begrifflichen Kategorien. Wie oben
dargelegt, ist es diese schopferische Freiheit des Denkens, die es
einzusetzen gilt, um den Instinkt zu wecken, ihn in eine Intuition zu
transformieren und eine neue addquate Erkenntnisform fiir die natiirliche
Ordnung des Lebens zu gewinnen. Bergsons Philosophie des Lebens
setzt so auf Zukunft und Entwicklung. Sie will sich mittels neuer -
allerdings immanent nicht unproblematischer - Denkmittel auf grofe
Fahrt in die vielfiltige und wandelbare Weite eines schopferischen
Universums begeben. Die natiirliche Ordnung, die es hier zu entdecken
gilt, stellt sich als Einheit in Vielheit dar, als ,,Ozean des Lebens*, dem
jedes menschliche Individuum wie eine einzelne Welle immer schon
angehort. Die Gefahren des Schiffbruchs bestehen fiir Bergson
gewissermaflen deshalb nicht, weil fiir ihn im Hinabtauchen in das Meer
des Lebens letztlich die Sicherheitsinstanz erfahrbar wird, die die
abendldndische Philosophie so lange Zeit falschlicherweise in immer
besseren Schiffen und Navigationsinstrumenten gesucht hatte.

Mit dieser Zielsetzung seiner Ontologie erweitert Bergson seine
eigene Bestimmung, wonach die Wahrheit der Gefiithle einem
Segelschiff gleiche, die Wahrheit der Wissenschaft einem Dampfschiff.
Bei dieser Unterscheidung reprisentieren die beiden kiinstlichen
Fahrzeuge durch den ,,Ozean des Lebens* trotz ihrer Unterschiede
gleichermaflen eine konstruktive und kiinstliche Welterfassung. Dies gilt
auch, wenn beim ,,Segelschiff* der natiirlichen Kraft groBerer Spielraum
eingerdumt wird als beim ,Dampfschiff, dessen kiinstlicher
Mechanismus die natiirliche Ordnung vollkommen zu iiberdecken droht.
Nach dieser Metapher - die im Zuge der Wirdigung von James’
Pragmatismus zum Einsatz kommt (PM, 1449) - sind die Wahrheiten des
Gefiihls zwar tiefer in der wirklichen Welt verwurzelt als die Wahrheiten
der Wissenschaft, nichtsdestotrotz handelt es sich in beiden Fillen um
kiinstliche und damit distanziert-interpretierende Deutungen von Welt.
Die Erweiterung dieser Position im Sinne der Perspektive des
,philosophischen Tauchers“ ist hingegen mit einem Erkenntnis-

151

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

programm verbunden, das darauf abzielt, auf die kiinstlichen Aspekte der
Erfindung von Welt vollkommen zu verzichten und sich der
uneingeschrankten Entdeckung der natiirlichen Ordnung hinzugeben.
Die immanenten Schwierigkeiten dieses Ansatzes verweisen allerdings
darauf, dall eine philosophisch relevante Erfahrung von Welt ohne
symbolisch-sprachliche Distanzierung wohl nicht zu gewinnen ist. Die
verschiedenen Erkundungsweisen von Welt - egal, ob man sich fiir die
theoretische oder die praktische, die wissenschaftliche oder die
philosophische, die mathematische oder die poetisch-kiinstlerische
entscheidet - erweisen sich damit stets als verwobenes Wechselspiel von
Entdecken und Erfinden. Gerade unter diesem Gesichtspunkt muf}
Bergsons Projekt als ein der Sache nach zum Scheitern verurteiltes
Unterfangen angesehen werden. Allerdings hat Bergsons Philosophie
trotz dieser immanenten Schwierigkeiten auf eine bestimmte und in ihrer
Bedeutung nicht zu unterschitzende Seite der Wirklichkeit hingewiesen:
Sie hat die Welt als verwobene Lebenswirklichkeit, als uniiber-
schaubaren und schopferischen ,,Ozean des Lebens* entdeckt.

Literaturverzeichnis

Bacon, F. (1963): The works of Francis Bacon, 1857-1874, hg. von J. Spedding, R. L. Ellis,
D. D. Heath, I - XIV, Stuttgart - Bad Cannstadt.

Bergson, H.: Ocuvres, Edition du Centenaire, Paris 1991. Die im Text angegebenen Siglen
entsprechen: (DS) Les Deux sources de la morale et de la religion, (EC) L'Evolution
créatrice, (MM) Matiére et mémoire, (PM) La Pensée et le mouvant.

Bloch, E. (1972): Vorlesungen zur Philosophie der Renaissance, Frankfurt a. M.

Blumenberg, H. (41993): Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmetapher,
Frankfurt a. M.

Bohme, H. (1989): Giordano Bruno, in: G. Bshme (Hg.), Klassiker der Naturphilosophie,
Miinchen, 117-135.

Bruno, G. (1981): Das Aschermittwochsmahl, iibers. von F. Fellmann mit einer Einleitung
von H. Blumenberg, Frankfurt a. M.

- (1986): Uber die Ursache, das Prinzip und das Eine (De la causa), iibers. von P. Rippel
mit einem Nachwort von A. Schmidt, Stuttgart.

- (1993): Zwiegesprache vom unendlichen All und den Welten, Darmstadt.

Carnap, R. (1979): Der logische Aufbau der Welt, Frankfurt a. M./Berlin/Wien.

Carus, C. G. (1964): Psyche. Zur Entwicklungsgeschichte der Seele, 1846, ND nach der 2.
Auflage Pforzheim 1860, Darmstadt.

- (1990): Natur und Idee oder das Werdende und sein Gesetz. Eine philosophische
Grundlage fir die spezielle Naturwissenschaft, 1861, ND Hildesheim/Ziirich/New
York.

Cassirer, E. (1911): Das Erkenntnisproblem in der Philosophie der Neueren Zeit, I, Berlin

- (1969): Die Antike und die Entstehung der exakten Naturwissenschaft, 1932, in: ders.,
Philosophie und exakte Wissenschaft, Frankfurt a. M., 11-38.

- (®1994): Der Begriff der symbolischen Form in den Geisteswissenschaften, 1921, in:
ders., Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt, 169-200.

152

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Comte, A. (?1974): Die Soziologie. Die Positive Philosophie im Auszug, hg. von J. v.
Kempski, Stuttgart.

Descartes, R. (Med.): Meditationes, in: Philosophische Werke I, hg. von A. Buchenauy,
Leipzig 1922.

Deleuze, G./Guattari F. (1977): Rhizom, Berlin.

Dewey, J. (1995): Erfahrung und Natur, iibers. von M. Suhr, Frankfurt a. M.

Diderot, D. (1972): Artikel aus der von Diderot und D’Alembert herausgegebenen
Enzyklopédie, hg. von M. Naumann, Leipzig.

Dingler, H. (1955): Die Ergreifung des Wirklichen, Miinchen.

Duhem, P. (1978): Ziel und Struktur der physikalischen Theorien, hg. von L. Schifer,
Hamburg.

Foucault, M. (1977): Der Ariadnefaden ist gerissen, in: G. Deleuze/M. Foucault, Der Faden
ist gerissen, Berlin, 7-12.

Goethe, J. W. (}1959): Werke. Hamburger Ausgabe, hg. von E. Trunz, I - XIV, Hamburg.

- (1987 ft.): Samtliche Werke nach Epochen seines Schaffens, Miinchner Ausgabe, hg. von
K. Richter in Zusammenarbeit mit H. G. Gopfert, N. Miller und G. Sauder, I - XXVI,
Miinchen/Wien.

Hartmann, N. (%1949): Der Aufbau der realen Welt. GrundriB der allgemeinen
Kategorienlehre, Meisenheim am Glan.

- (1950): Philosophie der Natur. AbriB der speziellen Kategorienlehre, Berlin.

- *1964): Neue Wege der Ontologie, Darmstadt.

Hegel, G. W. F.: Werke, ediert von E. Moldenhauer, K. M. Michel, I - XX, Frankfurt a. M.
1986. Die im Text verwendeten Siglen entsprechen: (Enz.) Enzyklopadie der
philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, (Phédn.) Phanomenologie des Geistes.

Heidegger, M. ("1955): Was ist Metaphysik?, Frankfurt a. M.

- (*61986): Sein und Zeit, Tiibingen.

v. Hofmannsthal, H. (1979): Ein Brief, in: Erzahlungen. Gesammelte Werke, hg. von B.
Schoeller, Frankfurt a. M., 461-477.

Husserl, E. (}1962): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie. Eine Einleitung in die phanomenologische Philosophie, Husserliania
VI, Haag.

Jager, G. (1917): Das Verhaltnis Bergsons zu Schelling. Ein Beitrag zur Erérterung der
Prinzipien einer organischen Weltauffassung, Hamburg.

James, W. (1950): The Principles of Psychology, I - II, New York.

Jaspers, K (*1991): Von der Wahrheit, Miinchen/Ziirich.

Jonas, H. (1973): Organismus und Freiheit. Ansitze zu einer philosophischen Biologie,
Géttingen.

Kant, I.: Werke, hg. von W. Weischedel, I - X, Darmstadt 1983. Die im Text angegebenen
Siglen entsprechen: (KrV) Kritik der reinen Vermnunft, (Prol.) Prolegomena zu einer
jeden kiinftigen Metaphysik.

Kochy, K. (1995): Organische Ganzheit. Die maBigeblichen Prinzipien des romantischen
Organismuskonzeptes, in: Biologisches Zentralblatt 114, 207-215.

- (1996): Perspektiven der Welt. Einheit und Vielheit im Weltbild der Deutschen
Romantik, in: Philosophia naturalis 33 (2), 317-342.

- (1997): Ganzheit und Wissenschaft. Das historische Fallbeispiel der romantischen
Naturforschung, Wiirzburg.

- (1999): Es gibt verschiedene Pfade durch das Labyrinth des Lebens. Pladoyer fiir eine
pluralistische Reprdsentation des Organischen, in: A. Geus/T. Junker/H. J.
Rheinberger/C. Riedl-Dorm/M. Weingarten (Hg.), Reprisentationsformen in den
biologischen Wissenschaften, Berlin, 19-35.

Koyré, A. (1980): Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum, Frankfurt a.
M.

153

hitps://dol.org/10.5771/9783495093644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lepenies, W. (1978): Das Ende der Naturgeschichte, Miinchen.

Leibniz, G. (1879 ff.): Philosophische Schriften, hg. von G. J. Gerhardt, I - VII, Leipzig.

- (1996): Philosophische Schriften, hg. von W. v. Engelhardt, H. Herring, H. H. Holz, I -
VI, Frankfurt a. M.

Lichtenberg, G.C. (*1994): Schriften und Briefe, hg. von W. Promies, I - VI, Frankfurt
a. M.

Monod, J (21988): Zufall und Notwendigkeit. Philosophische Fragen der neuen Biologie,
Miinchen.

Nietzsche, F. (1967 ff.): Nietzsches Werke. Kritische Gesamtausgabe, hg. von G. Colli, M.
Montinari, I/1- VIII/3, Berlin.

Nicolaus Cusanus (1964/1967.): De docta ignorantia / Die belehrte Unwissenheit, hg. und
iibersetzt von P. Wilpert, I-II, Hamburg.

Novalis (1978): Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich von Hardenbergs, hg. von H.J.
Maihl und R. Samuel, I - III, Miinchen/Wien.

Petrarca (1933 ff.): Le Familiari; hg. von V. Rossi, U. Bosco, I - IV, Florenz.

Pflug, G. (1959): Henri Bergson. Quellen und Konsequenzen einer induktiven Metaphysik,
Berlin.

Picht, G. (*1993): Der Begriff der Natur und seine Geschichte, Stuttgart.

Platon: Samtliche Dialoge, hg. von O. Apelt, I - VII, Hamburg 1988.

Pico della Mirandola, G. (1990): Uber die Wiirde des Menschen, Hamburg,

Pinthus, K. (1959): Menschheitsdimmerung, 1920, ND Hamburg.

Ritter, J. W. (1984): Fragmente aus dem Nachlasse eines jungen Physikers, 1810, hg. von
S. Dietzsch, B. Dietzsch, ND Leipzig/Weimar.

Rousseau, J. J. (1981): Schriften, hg. von H. Ritter, I - II, Frankfurt a. M.

Schelling, F. W. J.: Schellings Werke, nach der Originalausgabe in neuer Anordnung hg.
von M. Schréter, I - VI, Miinchen 1927. Die im Text angegebenen Siglen entsprechen:
(SN) Einleitung zu dem Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, 1799, (TI)
System des transcendentalen Idealismus, 1800.

Scheler, M. (1947): Die Stellung des Menschen im Kosmos, 1928, Miinchen.

Schopenhauer, A. (WWYV): Die Welt als Wille und Vorstellung, in: Ziircher Ausgabe I -
IV, Ziirich 1977.

- (*1987): Metaphysik der Natur, hg. und eingel. von V. Spierling, Miinchen/Ziirich.

Schubert, G. H. (1830): Die Geschichte der Seele, I - I, Stuttgart/Tiibingen.

Sextus Empiricus (21985): GrundriB der pyrrhonischen Skepsis, hg. von M. Hossenfelder,
Frankfurt a. M.

Simmel, G. (1995): Die GroBstidte und das Geistesleben, 1903, in: Gesamtausgabe, hg.
von O. Rammstedt, VII, Frankfurt a. M., 116-131.

Spencer, H. (1966): The Works of Herbert Spencer, Reprint of the edition 1904,
Osnabriick, I/1.

Spierling, V. (Hg.) (1986): Lust an der Erkenntnis. Die Philosophie des 20. Jahrhunderts,
Miinchen.

Toulmin S./Goodfield J. (1985): Entdeckung der Zeit, Frankfurt a. M.

Wittgenstein, L. (1960): Tractatus logico-philosophicus, in: Schriften, Frankfurt a. M.

154

hitps//dol.org/10.5771/9783485993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

