
Im Ozean des Lebens1. Bergsons Philosophie des Lebens 
auf der Suche nach der natürlichen Ordnung

Kristian Köchy

Dans l ’absolu nous sommes, nous circulons et vivons 
(L’Evolution Creatrice, 664)

I. Vom sicheren Hafen auf das offene Meer

Das Unterfangen der Philosophie kann mit einer Suche nach 
orientierenden Fixpunkten in einer dynamischen und vielfältigen Welt 
verglichen werden. Die Intensität dieser Suche scheint umso drängender 
zu werden, je größer die Angst vor dem Unbekannten, Wechselhaften 
und Zufälligen ist. Sie gestaltet sich zudem umso schwieriger je weiter 
und unübersichtlicher das Feld ist, das der Philosoph mit seinem Entwurf 
ordnend bewältigen möchte. Hier verspricht ein kleines und 
überschaubares Terrain nicht nur Sicherheit und Geborgenheit, sondern 
gibt auch Gewähr dafür, die systematische Arbeit vollenden zu können. 
Dieser Vorteil kann jedoch unter anderem Blickwinkel auch als Nachteil 
erscheinen: Die Enge wächst dann zu bedrückender Einschränkung an. 
Eine mögliche Reaktion auf diese Situation stellt der Drang dar, alle 
bekannten Horizonte hinter sich zu lassen2 und in das Unbekannte und 
Fremde aufzubrechen, auf der Suche nach Neuem, nach Abenteuer und 
Fortschritt, das Gefühl der Verlorenheit in Kauf nehmend, bis erneut die 
Sehnsucht nach dem Altbekannten, nach Heimat und festen Strukturen 
überhand gewinnt. Betrachtet man die Geistesgeschichte unter diesem 
Aspekt, so scheint die Menschheit zwischen zwei Extrempositionen, 
zwischen Aufbruch und Rückzug, wie zwischen Skylla und Charybdis in 
unendlicher Folge hin- und herzupendeln. Bei einem distanzierteren und 
auf die Gesamtentwicklung gerichteten Blick, wird allerdings jenseits 
dieses scheinbar ungerichtet oszillierenden Wechsels menschlichen 
Selbst- und Weltverständnisses eine übergeordnete gerichtete Tendenz 

1 Bezeichnenderweise lautet so auch die diesbezügliche Überschrift des Abschnittes 
über die Lebensphilosophie im Sammelband von V. Spierling (1986).

2 In diesem Sinne schreibt Jaspers (1991, 37 f.): „Niemals gewinnen wir einen 
Standpunkt, auf dem der begrenzende Horizont aufhörte und von dem aus ein nun 
horizontlos geschlossenes, daher nicht mehr weiter weisendes Ganzes überblickbar 
würde. Und wir gewinnen auch keine Folge von Standpunkten, durch deren 
Gesamtheit wir, wie bei einer Erdumseglung, in der Bewegung durch die Horizonte 
hindurch das eine geschlossene Sein [...] gewönnen.“

117

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erkennbar. Bildlich gesprochen scheint die Betrachtung der einzelnen 
Wellen, die sich am Strand vor- und zurückbewegen, die Auf­
merksamkeit von der steigenden Flut abzulenken3. Bei einem höheren 
Standpunkt wird hingegen schnell deutlich, daß sich der Mensch im 
Zuge der Ideengeschichte immer weitere Horizonte erstritten hat und 
sich damit gleichzeitig vom sicheren Hafen des Ursprungs immer mehr 
entfernte.

Vergleicht man unter diesem Gesichtspunkt klassische mit modernen 
Entwürfen der Philosophie, so ist die Ausgangsposition der ersteren über 
alles gesehen weitaus günstiger als die ihrer Nachfolger. Der klassische 
Erkenntnishorizont beschränkt sich trotz aller Bemühungen um die 
transzendente Sphäre gleichsam auf den Nahhorizont des Mittelmeers. 
Ein Rückzug in den Hafen der Geborgenheit scheint so leichter möglich. 
Die klassischen Gefilde der Philosophie versprechen grundsätzliche 
Überschaubarkeit; der Ozean des Zweifels beginnt erst jenseits der durch 
die Säulen des Herkules festgeschriebenen Grenzen der oikoumene. Zwar 
lassen sich auch in dieser klassischen Situation der Philosophie Phasen 
nachweisen, in denen Sicherheiten fragwürdig werden und Risse im 
harmonischen Gefüge des Kosmos aufbrechen. In diesen Phasen 
übertönen die Mißklänge einander widersprechender Sichtweisen und 
Meinungen die Harmonie des Hintergrundes und die rätselhafte und 
dunkle Seite der Welt kommt zum Vorschein. Der einzige Schutz vor 
dem äußeren Chaos scheint in skeptischer Enthaltung zu bestehen, in 
einem Rückzug zum inneren Ort jenseits des Wandels, zur „Meeresstille 
der Seele“ (Sextus Empiricus, 1985, 95). Trotz dieser zeitweiligen 
Unsicherheit, die bereits als Zerfallssymptom gedeutet werden muß, 
bleibt jedoch insgesamt das Vertrauen in die schöne Ordnung des 
Kosmos ungeschmälert. Selbst angesichts der prinzipiellen Möglichkeit, 
bei den Entdeckungsfahrten des alltäglichen Lebens „gleich Schiffern 
auf stürmischer See“ (Platon, Laches, 194c) in die Ortlosigkeit getrieben 

3 So hat bereits Leibniz (1996,1, 432/433) die verworrene von der klaren und deutlichen 
Erkenntnis am Beispiel des Meeresrauschens unterschieden. In ähnlichem Sinne 
benutzt Duhem (1978, 46) die Meeresflut, um bei der Frage nach dem 
wissenschaftlichen Fortschritt die Detailperspektive vom Überblick zu unterscheiden. 
In beiden Konzepten wird allerdings neben dem je spezifischen Kontext dieser 
Metapher eine je unterschiedliche Schwerpunktsetzung erkennbar: Während nach der 
elementaristischen Perspektive der Monadologie die Gesamtwahmehmung der Wellen 
in den unvollkommenen Bereich der verworrenen Erkenntnis gehört, ist von der 
holistischen Perspektive Duhems aus gerade dem ganzheitlichen Überblick ein 
besonderer Erkenntniswert zuzuschreiben, wenn es um die Entdeckung eines 
wissenschaftlichen Fortschritts geht.

118

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu werden, verrät die positive Einschätzung der „Steuermannskunst“4 des 
Philosophen ein ungebrochenes Grundvertrauen in die Existenz der 
Schöpfungsordnung, die sich bei Einnahme des richtigen Blickwinkels 
enthüllen muß. Diesen Blickwinkel verbürgt zunächst die sinnliche 
Wahrnehmung, später das richtige philosophische Wissen. Die so 
gewonnenen Erkenntnisse gelten als unbestreitbar evident (Picht, 1993, 
99 ff.). Mittels der Philosophie läßt sich das fundamentum inconcussum 
letzter Wahrheiten und Prinzipien auffinden, womit sich zugleich die 
Prämissen des Wissens und die Prinzipien der Welt offenbaren. 
Philosophisch begründete thesis setzt nur das, was ist. Gemäß dem 
grundlegenden Konzept der adaequatio rei et intellectus lassen sich die 
Strukturen des Wissens und des Seins zur Deckung bringen.

Diese Sichtweise der Philosophie und der aus ihr ableitbare 
Optimismus über die Lösbarkeit der philosophischen Aufgabe unterliegt 
jedoch in der modernen Welt einem grundsätzlichen Wandel. Sobald 
sich die philosophische Welterkundung - um bei der nautischen 
Metaphorik zu bleiben - nicht mehr auf die Entdeckungsfahrt entlang der 
Küste des Mittelmeers beschränkt5, sondern sich auf die Weiten des 
unendlichen Ozeans hinauswagt (Bacon, 1963, I, 129 f.; IV, 18), 
erweisen sich alte Orientierungsmuster als unzulänglich. Die Gefahren 
steigen an, nicht in den heimatlichen Hafen zurückzukehren, sondern der 
Ortlosigkeit in Form einer odysseischen Irrfahrt (Descartes, Med., 462) 
anheimzufallen oder gänzlich zu scheitern und Schiffbruch zu erleiden 
(ebd., 464)6. Die vom philosophischen Geist erstellte Karte der Welt 
erweist sich zunehmend als unzuverlässig; sie bildet die tatsächlichen 
topographischen Verhältnisse nur mangelhaft ab. Fragen werden laut, ob 
angesichts der Uferlosigkeit der Fakten überhaupt eine einzige 
Darstellung ausreichen kann oder ob nicht vielmehr die Kartographie 
selbst pluralistisch werden muß, ob man nicht mehrere Aufzeichnungen 
kombinieren sollte, oder welche neue Methode der Orientierung, welcher 
neue Kompaß (Leibniz, 1996, IV, 53), dem Schiff sichere Fahrt 
garantieren könnte. Letztlich ist wohl das Buch- und Kartenwissen 
überhaupt zunehmend verfehlt in einer Situation, die eine direkte 
sinnliche Kontaktnahme mit dem Buch der Natur erfordert7. Auf der 

4 Platon, Gorgias, 51 Id; zum Topos des Philosophen als Steuermann vgl. auch Platon, 
Staat, 332e, 389d, 488a ff.; Platon, Alkibiades, 119d; Platon, Politikos, 296e.

5 E. Bloch (1972, 33) spricht folglich von der „Küstenschiffahrt alles früheren und 
späteren griechischen Denkens“.

6 Zur allgemeinen Verbreitung des Sprachbildes vom „Schiffbruch“ im Sinne einer 
ubiquitären Daseinsmetapher vgl. Blumenberg (1993) und den Artikel von Stoellger in 
diesem Band.

7 Vgl. dazu Brunos Kritik am reinen Kartenwissen (1986, 76).

119

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Seite werden jedoch auch sinnliche Gewißheiten fragwürdig - 
die rein topographisch-räumliche Betrachtung des Problems stößt 
angesichts der neuen Situation an prinzipielle Grenzen. Anders 
formuliert, wird sie sich der Grenzenlosigkeit des Unterfangens bewußt. 
Mit der Entdeckung der Zeitdimension (Toulmin/Goodfield, 1985) und 
des historischen Wandels ist auch die Geschichtsabhängigkeit und 
-verwiesenheit aller Ordnungsversuche nicht mehr zu leugnen. Die mit 
den umfangreichen Entdeckungsreisen und der ausgedehnten 
Forschertätigkeit anfallende Fülle von Fakten8 und die Expansion in der 
mikroskopischen und teleskopischen Dimension erschließen in vielerlei 
Hinsicht eine Unendlichkeit von Welt9 und Wissen. Stärker als je zuvor 
wird durch diese neue Lage das menschliche Selbstverständnis in seiner 
grundlegenden Dialektik erkennbar: Einerseits verfugt das nunmehr 
souveräne Subjekt über eine prometheische Machtfülle10, andererseits 
enthüllt jedoch der neue Freiheitsspielraum erschreckende Beliebig­
keiten11. Der Mensch kann nicht nur uneingeschränkt handeln und 
eingreifen, er muß es auch. Die Macht zum souveränen Gebrauch der 
Dinge bedeutet zugleich immer auch größere Abhängigkeit von diesen 
(Jonas, 1973, 270). Mit der schöpferischen Potenz des Menschen erhöht 
sich zwangsläufig die Zahl der notwendigen Eingriffe und damit 
einhergehend die Kontingenz des Faktischen selbst. Zugleich zeichnet 
der Mensch für alle Entscheidungsprozesse ausschließlich allein 
verantwortlich - kein Schöpfergott streckt ihm die hilfreiche Hand 
entgegen oder bietet Schutz und Bergung. Die negative Seite 
unumschränkter Entscheidungsgewalt ist der mit dem Verlust 
übergeordneter Instanzen einhergehende Verantwortungsdruck auf den 
einzelnen. Mit der neu entstandenen Unendlichkeit potenziert sich 
deshalb die innere Spannung zwischen einer unermeßlichen Steigerung 
der Macht und den wachsenden Einbußen an Beständigkeit und 
Integration. Der nicht mehr in der Mitte der Welt verortete 

8 Vgl. dazu Lepenies’ (1978, 16 f.) Konzept des wachsenden „Erfahrungsdrucks“.
9 Dieses wird in Brunos (1993, 36) Argumentation deutlich. Innerhalb eines unendlichen 

Weltalls gibt es nach ihm keine festen Bezugspunkte mehr, es existiert kein „anderes 
Fundament“ für die Planeten und Gestirne als das einer „unermeßlichen ätherischen 
Region“ (Bruno, 1981, 180 f.).

10 Nahezu paradigmatisch bringt Goethes (1956, IV, 177) Prometheus dieses neue 
Selbstverständnis gegenüber der Unendlichkeit zum Ausdruck.

11 Unter einem bestimmten Blickwinkel kann Petrarcas Reaktion (1933 ff., I, 153-161 
[Epistolae Rerum Familiarium IV, 1]) bei der Besteigung des Mont Ventoux als 
Sinnbild dieser Angst vor dem unermeßlich Großen gedeutet werden. Er schreckt vor 
dem weiten und freien Schauspiel zurück und wendet sich von der Erhabenheit des 
Panoramas erschaudernd ab.

120

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„weltexzentrische“ Entdecker12 sieht sich ganz unmittelbar dem 
absoluten Nichts konfrontiert. Hier hat die Erfahrung der Nichtigkeit und 
Geworfenheit ebenso ihren Ursprung, wie die tiefe metaphysische 
Verwunderung darüber, daß überhaupt Welt ist und nicht vielmehr nicht 
ist (Heidegger, 1955, 42). Zum ersten Mal leuchtet dem animal 
metaphysicum die Möglichkeit der Endlichkeit des Daseins auf, die 
Frage nach dem Tode erhebt ihr Haupt (Schopenhauer, WWV II/1, 186 
f.). Totalerklärungsanspruch und Skepsis, ängstlicher Rückzug und 
metaphysischer Aufbruch verbinden sich so zum Amalgam des 
modernen Menschen.

Diese Gegenüberstellung von klassischer und moderner 
Welterklärung macht die unbezweifelbare Grundtatsache des 
irreversiblen Zerfalls der schönen Ordnung des Kosmos deutlich (Koyre, 
1980). Indem sich das feste Fundament - mit dem Eingeständnis der 
Fehler, Widersprüche und Unzulänglichkeiten aller bisherigen 
Ordnungsversuche - in ein lockeres Feld auseinandergleitender 
Eisschollen verwandelt, eröffnen sich Untiefen und Abgründe des 
Zweifels. In methodologischer Hinsicht büßen tradierte Gewißheiten und 
Routinen ihren verbindlichen Charakter ein. In soziologischer Hinsicht 
fächert sich die Welt in eine unübersichtliche Vielzahl von 
Zivilisationen, ethnischen Gruppierungen, gesellschaftlichen Sub­
strukturen und Institutionen auf. In axiologischer Hinsicht wird deutlich, 
daß keine übergeordnete normative Gesetzlichkeit existiert, die für all 
die heterogenen kulturellen und religiösen Normen, die vielfältigen 
Rituale und die unterschiedlichen Konventionen gleichermaßen 
verbindlich wäre. Die moderne Situation ist die eines Multiversums von 
gegeneinander abgeschlossenen subjektiven Welten, von denen jede 
bestrebt ist, ihre Identität durch Abschottung zu wahren und die dennoch 
maßgeblich davon abhängen, Mechanismen der Kooperation zu 
entwickeln, um ihre Existenz zu sichern und das Chaos des 

12 Diese zentrale Position in der Mitte der Welt erlangt der Mensch nach den 
Vorstellungen der Renaissance vermittels göttlicher Einwirkung (Pico della Mirandola, 
1990, 6/7: „Medium te mundi posui [...]“). Der aufklärerische Mensch hingegen 
beansprucht für sich einen erhabenen Standpunkt im Universum, von dem aus sich das 
Labyrinth der Phänomene ordnend betrachten läßt, ob der ihm eigenen Potenz als 
souveränes Subjekt. Dennoch bleibt die Welt der Phänomene um diesen Punkt - „von 
dem wir jene unermeßlichen Linien ausgehen lassen könnten, die [...] zu allen anderen 
Punkten“ des unendlichen Universums ziehen (Diderot, 1972, 452) - herum 
angeordnet. Erst der Bruch zwischen Mensch und Welt in der Moderne macht eine 
weltexzentrische Position des menschlichen Geistes denkbar (Scheier, 1947, 38, 44, 
80 f.). Zugleich wird von dieser neuen Warte aus der ursprüngliche Stand der 
Unschuld, in dem der Geist der Natur identisch ist und das geistige Auge unmittelbar 
im Zentrum der Natur steht, höchst fragwürdig (Hegel, Enz. II, § 246, 17).

121

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weltbürgerkrieges abzuwenden. Parallel zur strukturellen 
Abgeschlossenheit des Vielfältigen ist so eine Zunahme von 
Funktionsbeziehungen festzustellen und die komplexe arbeitsteilige und 
technisch-industrielle Gesellschaft greift umfassend Raum. Ein 
kosmopolitisches System von Wechselwirkungen entsteht, dessen 
vernetztes Wirtschafts- und Machtgefuge globale Dimensionen besitzt. 
Die nur scheinbar gegenläufigen Tendenzen - die Zunahme der 
Heterogenität einerseits und das Anwachsen der Vernetzung in Richtung 
auf Globalisierung andererseits - bedingen gemeinsam die wachsende 
Komplexität und Unübersichtlichkeit der modernen Welt. Die globale 
Tendenz spiegelt sich im individuellen Nahhorizont wider. Das Leben 
des einzelnen wird zunehmend durch die Urbanisierung bestimmt; das 
unübersichtliche Wirrwarr der Großstadt ist die genuine Lebens weit der 
Moderne13. In dieser schäumenden, berstenden und chaotischen Totalität 
(Pinthus, 1959, 22) verschwinden die starren Grenzen der sozialen 
Einheiten ländlicher Gesellschaftsformen, ohne daß eine neue homogene 
Einheit an ihre Stelle tritt. Die Großstadtwelt ist vielmehr eine weitaus 
komplexere Vielheit mit neuen Wechselbeziehungen und Konnexen 
(Simmel, 1995, 124). Damit wird der Mikrokosmos des einzelnen zum 
Abbild der globalen Situation: Obwohl das Individuum in der 
Großstadtwelt über eine gesteigerte intellektuelle und soziale 
Bewegungsfreiheit verfugt, erhöht sich doch gleichzeitig die Gefahr, die 
Individualität ganz einzubüßen und in der Anonymität der Masse zu 
versinken14. Auch die Wissenschaft verspricht in der neuen Situation 
keine Rettung, denn nicht nur, daß sie ihre Lebensbedeutsamkeit 
überhaupt einbüßt (Husserl, 1962, 3 ff.), auch jenseits der 
lebensweltlichen Sphäre ist ihre Verbindlichkeit in Frage gestellt. Statt 

13 Dabei ist die Auswirkung der Großstadtsituation auf den Ordnungssinn des 
Individuums einerseits und sein Freiheitsempfinden andererseits durchaus ambivalent, 
wie schon Simmel (1995, 166 ff.) deutlich gemacht hat. Als positive Seite erscheint für 
Simmel die mit der rascheren und mannigfaltigeren Bilderflut einhergehende 
Anregung und Zunahme von Verstandesleistungen. Diese Leistungen sowie die 
Präzisierung und Mathematisierung aller Lebensbezüge stellen jedoch zugleich das 
notwendige Gegengewicht zum unentwirrbaren Chaos der modernen Großstadt dar. 
Als Antwort auf die Vielfalt der sinnlichen Bezüge können somit subjektive 
Kompensationsleistungen in Form der Blasiertheit gegenüber den Dingen oder 
Reserviertheit gegenüber den Menschen entstehen. Damit wird die Unvergleichbarkeit 
und Einzigartigkeit des Individuellen in die graue Einerleiheit des Gleichwertigen und 
damit in doppelter Bedeutung Gleichgültigen überführt.

14 Prägnant bringt das Heideggers (1986, 114) fündamentalontologische Analyse des 
Daseins zum Ausdruck, nach der die grundlegenden Strukturen dieses Daseins durch 
das „Mitsein“ und das „Mitdasein“ gegeben sind. Das alltägliche Selbstsein löst sich 
so völlig in die Seinsart der Anderen auf: Es herrscht eine Situation der 
Uneigentlichkeit, gekennzeichnet durch die „Diktatur des Man“ (126).

122

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umgreifender Ordnung scheint sich hinter dem lockeren Vorhang 
formalmechanischer Gesetze ein Chaos aufzutürmen (Scheier, 1947, 62). 
Die moderne Wissenschaft hat somit weder den Anspruch noch besitzt 
sie die Möglichkeiten, dem Menschen seinen Ort in der 
Schöpftmgsordnung zuzuweisen. Vielmehr ist es gerade die 
Wissenschaft, die dem Menschen seine verlorene Position als „Zigeuner 
am Rande des Universums“ (Monod, 1988, 151) in aller Deutlichkeit vor 
die Augen fuhrt.

Auf der Suche nach neuer Verbindlichkeit erweist sich auch der 
Rückzug auf das innere Leben oder die Vorstellung eines souveränen, 
sich selbst und seine Objektwelt beherrschenden Subjekts nur bedingt als 
ruhiger Fels in der Brandung. Nicht nur die oberflächlichen Risse durch 
die oben erwähnte Dialektik der Souveränität, sondern vor allem der in 
der Tiefe nagende Zweifel, der die Ausübung von Macht selbst betrifft, 
macht das Fundament des Subjekts brüchig. Die großen Kränkungen der 
Menschheit bleiben nicht auf die kosmologische Dimension beschränkt, 
sondern dringen nicht erst seit Freud ins Zentrum des inneren Lebens 
vor. Nicht einmal das vermeintlich souveräne Ich ist Herr im eigenen 
Hause. Auch das Subjekt büßt so seine - in den Zeiten des Rationalismus 
unhinterfragte - verbindliche Kontrollfunktion ein. Statt die ratio als 
Ordnungsgarant zu bestätigen, entdecken psychologische und 
philosophische Forschung im Zuge der detaillierten Durchleuchtung des 
mundus intelligibilis einen inneren Mikrokosmos von unterschiedlichsten 
Bewußtseinszuständen, von gegenläufigen Emotionen, widerstrebenden 
Trieben und verschlungenen Bedürfnissen. Der Mensch ist keinesfalls 
reines Erkenntnissubjekt und steht der Welt in Wissen und Handeln kühl 
berechnend und distanziert gegenüber, er ist vielmehr immer schon 
lebendes Individuum und so nicht nur in leiblicher Hinsicht stets in 
Lebensbezügen verfangen. Der aus der Perspektive der Subjekt­
philosophie als uneingeschränkter Beherrscher der Schöpfung 
erscheinende Mensch wird zum Zauberlehrling, der am Gängelband 
seiner eigenen Triebe vorantaumelt15. In dieser Situation muß es eher als 
glückhafter Zufall denn das Ergebnis rationaler Planung erscheinen, 
wenn es gelingt, die Triebziele mit den höheren Zielen des Geistes in 
Einklang zu bringen (Scheier, 1947, 60 f.).

In der hier pointiert skizzierten Situation der Moderne beschreitet der 
französische Lebensphilosoph Henri Bergson erneut den Weg der 
klassischen Philosophie auf der Suche nach der Ordnung der Welt. Ganz 
im Sinne antiker Ontologie sucht er die Wesensmerkmale der 

15 Die postmoderne Sicht dieser Entwicklung kennzeichnet Foucaults Bild, nach dem das 
souveräne Subjekt der Moderne im Labyrinth der Welt herumirrt (Foucault, 1977, 7).

123

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit, die natürliche Ordnung des Seins (articulations naturelles', 
Bergson, EC, 758; PM, 1323). Sein philosophischer Aufbruch findet 
allerdings unter den genannten Veränderungen der historischen 
Rahmenbedingungen statt und bleibt durch diesen neuen Kontext der 
Moderne gekennzeichnet. Obwohl Bergson an der klassischen Aufgabe 
festhält, kann er nicht mehr den klassischen Weg beschreiten. Er kann 
auch nicht die gesuchte Ordnung durch bloßes Ausblenden der Vielfalt, 
Heterogenität und Dynamik retten. Bergsons Antwort auf die gestellte 
Frage fallt deshalb anders aus, als die der klassischen Philosophie. Es 
wird im folgenden darum gehen, die Spezifität seiner Antwort und den 
Weg zu ihr zu skizzieren. Dabei wird deutlich werden, daß die gesuchte 
Ordnung nach Bergson in dem Sinne „natürlich“ ist, als sie tatsächlich 
die wesenhaften Strukturen der Welt betrifft. Bergson erhebt den 
Anspruch, die Wirklichkeit philosophisch zu entdecken und keinesfalls 
bloß zu erfinden. Es wird weiterhin deutlich werden, daß Bergson mit 
seiner Ordnungssuche nicht zugleich auf Nivellierung der Vielfalt 
abzielt. Seine spezifische Antwort auf die alte Frage nach dem Verhältnis 
von Kontinuum oder einheitlicher Ganzheit und Diskontinuität oder 
disparater Vielfalt basiert auf einem am Leben orientierten Modell. Das 
Vorbild des Lebens fuhrt zu einer Philosophie, in der die Heterogenität 
und Dynamik der Glieder eine konstituierende Rolle für das Ganze 
erlangt. Mit diesem Zugeständnis an die wimmelnde und verschlungene 
Vielfalt ist jedoch keinesfalls eine Absage an die klassische Suche nach 
Einheit verbunden. Die Besonderheit von Bergsons Lebensphilosophie 
besteht gerade darin, daß die natürliche Ordnung der Welt trotz 
veränderter historischer Situation als Schöpftmgsordnung verstanden 
werden soll. Die neue Ordnung ist allerdings von selbst schöpferisch. Sie 
ist schöpferisch im Sinne einer steten Neubildung, welche trotz Wandel 
das lebendige Gefüge der Einheit nicht zerstört. Die gesuchte Ordnung 
ist die eines Lebensmeeres, einer lebendigen Einheit in Vielfalt (EC, 
664).

II. Kristallwelt

Die Neuartigkeit dieses Ansatzes wird deutlich, wenn man Bergsons 
Konzeption mit zwei anderen Ordnungsversuchen vergleicht, die er 
selbst als mögliche Gegenpositionen anführt und kritisiert. Diese beiden 
Standpunkte spiegeln den im ersten Abschnitt behandelten 
Entwicklungsgang wider: Es handelt sich um (1) das Ordnungskonzept 
der klassischen Ontologie, das für Bergson maßgeblich durch Platons 
Philosophie charakterisiert ist und (2) das Ordnungskonzept der 

124

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjektphilosophie, das für Bergson im transzendentalphilosophischen 
Entwurf Kants kulminiert. Nach Bergsons Deutung gehen beide Ansätze 
durch einen Perspektivenwechsel auseinander hervor und besitzen 
aufgrund dieser inneren Beziehung Gemeinsamkeiten, die zur 
Konturierung von Bergsons Gegenentwurf besonders herausgestellt 
werden. So betrachtet werden beide Ansätze zu Repräsentanten eines 
Weltbildes, das man als „Kristallwelt“-Konzept bezeichnen könnte und 
das sich von Bergsons Modell eines „Ozean des Lebens“ grundsätzlich 
unterscheidet.

Verwendet man Bergsons Brille zunächst zur Kennzeichnung der 
klassischen Ontologie, so stellt sich Platons Suche nach Ordnung des 
Vielfältigen als Suche nach den ewigen Prinzipien des Seins dar, ein 
Unterfangen das niemals auf der Basis von wirren und wandelbaren 
Bildern erfolgen kann. Platons Ansatz besteht dann darin, vom ständig 
wandelnden Chaos der sinnlichen Wahrnehmung zu abstrahieren (Platon, 
Theaitetos, 181c ff.)16. Die gesuchte klare Erkenntnis bleibender 
Fixpunkte im Flusse der Erscheinungen kann niemals vom 
schwankenden Boden der Empirie aus erfolgen. Das Ziel dieses 
Unterfangens ist es, einen Zustand zurückzugewinnen, von dem aus die 
ursprüngliche Kenntnis über die Ordnung des Kosmos wiedererinnert 
wird (Platon, Menon, 81b ff.). Methodologisch kann der Weg zu diesem 
Ziel als Reinigung des Denkens aufgefaßt werden. Diese Reinigung 
bildet die Grundvoraussetzung für den Aufstieg zur Einfachheit und 
Regelmäßigkeit der Ideenwelt. Die höhere Welt der Ideen ist die 
eigentlich reale Welt des ontos on. Im Gegensatz zum Wirrwarr der 
alltäglichen Lebenswelt besitzt sie die schimmernde Statik einer 
eingefrorenen Ordnung, deren ewiges Sein (Platon, Staat, 526c f.)17 den 
Gesetzen der Mathematik vollkommen entspricht (ebd., 529c ff.). 
Umgekehrt bilden die Verfahren des Messens, Zählens und Wägens die 
adäquate Methode zur Reinigung des Geistes und ihnen allein kommt es 
zu, die sinnliche Wahrnehmung in das geordnete und fixierte Bild der 
Vemunfteinsicht zu überführen (ebd., 602d). Die ewige Welt des 
platonischen Ideenkosmos ist somit ein intelligibeles, den Regeln der 
Mathematik entsprechendes Ganzes und besitzt als solches die 
Organisationsform einer starren „Kristallwelt“. Vor allem diese 
Konsequenz ist es, die für Bergson inakzeptabel ist. Seine Kritik 
konzentriert sich darauf, daß der klassische Ansatz der Ontologie dem 
Unbewegten eine zu starke Priorität gegenüber dem Bewegten zubilligt 
(Bergson, PM, 1425). Die notwendige Konsequenz dieser 

16 Vgl. dazu Bergson, EC, 763.
17 Ebd., 766.

125

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überpointierung ist die Negation der Bewegung und des Werdens 
überhaupt (EC, 760 f.). Die im Nahhorizont der Alltagserfahrung 
beobachtete Lebendigkeit und Dynamik wird damit aus der abstrakten 
Distanz der philosophischen Position in einer Momentaufnahme 
eingefroren. Der lebendige Fluß des Werdens wird zu einer starren Kette 
isolierter Objekte. Zudem werden bestimmte Momente der Reihe 
künstlich überhöht und gelten als Quintessenz oder Wesenszug des 
Ganzen. Andere Aspekte hingegen werden ausgeblendet (ebd., 774). Der 
Versuch der klassischen Ontologie, die Ordnung der Welt so zu 
interpretieren, daß bestimmte Elemente zu universellen Gesetzlichkeiten 
umgedeutet werden, wobei man vor allem diejenigen Aspekte aus wählt, 
die der Reinheit und Klarheit des mathematischen Logos entsprechen, 
macht nach Bergson den Grundfehler dieses Ansatzes aus. Er sieht darin 
- mit Bezug auf Höhlen- und Sonnengleichnis - die Verwechselung einer 
im Keller gehandhabten Laterne mit der Sonne (ebd., 490). Das 
Ordnungskonzept der klassischen Ontologie läßt sich so im 
Unveränderlichen nieder. So wird jedes lebendige Werden zu einem 
Zeichen der Unvollkommenheit und nur die geometrisch geformte 
Architektonik der „Kristallwelt“ kann den Ansprüchen dieses 
lückenlosen und in sich geschlossenen Wissensgebäudes genügen. Die 
Rückseite der gewonnenen Sicherheit ist deshalb der Verlust alles 
Physischen, das, da mit dem wandelbaren Leben verknüpft, zum 
defizienten Modus der Logik degeneriert.

Da die Suche der klassischen Ontologie nach einer Ordnung in re stets 
an den wandelbaren und kontingenten Bedingungen des Lebens 
scheitert, und der im platonischen Chorismus aufbrechende Hiatus 
zwischen idealer Sphäre und realem Leben gerade im Zuge der 
Entwicklung der Moderne immer stärker hervortritt, muß offensichtlich 
eine neue philosophische Antwort auf die alte Frage gefunden werden. 
Diese Revolution der Denkart (Kant, KrV, B XVI) vollzieht die 
Subjektphilosophie. Für Bergson kulminiert diese in Kants 
transzendentalphilosophischen Begründungsprogramm. Kant versucht, 
die auftretenden Widersprüche dadurch zu lösen, daß er die Ordnung 
nicht mehr in der objektiven Welt, sondern lediglich in den 
gesetzmäßigen Bedingungen der subjektiven Konstruktion sucht. Die 
Ordnungsprinzipien werden so vom idealen Ort jenseits der realen Dinge 
ins Innere des Subjekts verlagert: Die Zielsetzung der neuen 
philosophischen Expedition auf der Suche nach Ordnung besteht nun 
darin, die spezifischen Verfahren des Verstandes zu analysieren und zu 
systematisieren (Bergson, PM, 1429). Der historische Weg fuhrt somit 
von der Ontologie zur Epistemologie. Diesem Standpunktwechsel 

126

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entspricht es, wenn Kant den Verstand als „Ursprung der allgemeinen 
Ordnung der Natur“ versteht (Kant, Prol., A 116). Die Regelmäßigkeit 
der Welt liegt nicht mehr in der vorgefundenen gesetzmäßigen 
Regularität innerweltlicher Beziehungen, sondern wird durch die 
Verstandeskategorien selbst erzeugt. Trotz dieses Perspektivenwechsels 
bleibt das neue Ordnungskonzept jedoch an den alten mathematischen 
Vorbildern orientiert. Mit der Behauptung einer strikten mathematischen 
Regularität werden nun allerdings keine ontologischen Ansprüche mehr 
erhoben. Das neue philosophische Programm sucht zunächst nicht 
primär nach Gesetzmäßigkeit der göttlichen Schöpfung. Indem die 
gesuchte Einheit vielmehr mit den - auf ihren Geltungsanspruch kritisch 
zu hinterfragenden - Setzungen eines abstrakten Allgemein-Ich 
identifiziert wird (Bergson, EC, 795), übernimmt das gleichsam 
vergöttlichte Subjekt selbst die Rolle des Ordnungsgaranten: Der höchste 
Einheitsgrund der menschlichen Vernunft, die transzendentale 
Apperzeption (Kant, KrV, B 139 f.) wird zur festen Burg im Chaos der 
Möglichkeiten. Das Land des reinen Verstandes stellt den gesuchten 
sicheren Hafen dar, die Rückzugsmöglichkeit für alle, die in ihrer 
philosophischen Entdeckungsreise auf das Meer des Scheins geraten 
(ebd., B 294 f.). Ebenso wie für Schopenhauer18 führt jedoch auch für 
Bergson Kants Konzept, nach dem die Einheit des Ich das künstliche 
Band für die Vielheit der inneren und äußeren Bilder darstellt (Bergson, 
EC, 497), in die falsche Richtung. Wie die klassische Ontologie bleibt 
die Subjektphilosophie in der sondernden Betrachtungsart der Intelligenz 
befangen. Erneut wird ein Dynamisches - der Fluß der inneren Dauer - 
zu einem statischen und formalen Protokoll modifiziert. Die durch den 
philosophischen Eingriff selbst isolierten Glieder müssen dann 
nachträglich künstlich verbunden werden, als ob man Perlen durch ein 
starres Band verknüpft (PM, 1417). Diese post hoc vorgenommene 

18 Schopenhauer (WWV, II/1, 162 f.) geht davon aus, daß nur „der Wille allein das 
Beharrende und Unveränderliche im Bewußtseyn“ ist. Er ist es, der „den Faden der 
Motive“ in der Hand hält. Damit ist er „der wahre, letzte Einheitspunkt des 
Bewußtseyns und das Band aller Funktionen und Akte desselben“. Schopenhauers 
Konzept - das macht das obige Zitat deutlich - unterscheidet sich allerdings 
grundlegend vom Ansatz Bergsons. Der tiefgreifende Unterschied liegt vor allen 
Dingen darin, daß das Ziel der Bemühungen Schopenhauers weiterhin das Beharrende 
und Unveränderliche ist, während sich Bergson - wie wir im folgenden noch deutlich 
sehen werden - auf den ständigen Wandel als ontologisches Grundphänomen einläßt. 
Schopenhauers Grundintention wird u. a. darin ersichtlich, daß für ihn die 
Wesensschau nur durch den kontemplativen und zeitentrückten Standpunkt der Kunst 
möglich wird, während die Wissenschaft dem „rast- und bestandlosen Strohm“ des 
Weltlaufs notwendig verbunden bleibt. Wissenschaft ist deshalb überall auf der Suche, 
die Kunst „überall am Ziel“ (WWV, 1/1, 239).

127

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Synthese des Mannigfaltigen im Konzept des unwandelbaren „Ich“ 
erweist sich für Bergson als notwendige Konsequenz der 
vorangegangenen Negierung einer inneren Dynamik. Damit sprechen für 
Bergson zwei Argumente gegen den Entwurf der Subjektphilosophie: 
Zunächst ist das Konzept des unwandelbaren Ich abgeleiteter Natur und 
kann deshalb nicht die gesuchte Sphäre ursprünglicher Ordnung 
repräsentieren. So hat das „Ich“ keinerlei substantielle Eigenschaft und 
ist nicht das gesuchte fundamentum inconcussum, auf dem ein 
geschlossenes Gebäude des Wissens zu errichten wäre. Statt dessen ist es 
nichts anderes als eine leere Wesenheit, ein bloßes Wort (ebd., 1312). 
Zweitens mündet der transzendentalphilosophische Ansatz genau wie die 
klassische Ontologie in einer „Kristallwelt“, nur daß sich diese nun auf 
den inneren Kosmos des Bewußtseins erstreckt. Eine solche eingefrorene 
Ordnung widerspricht allerdings nach Bergson der unmittelbaren 
Erfahrung von lebendiger Wirklichkeit. Diese realen Bedingungen des 
Wandels lassen sich nicht mit einem statischem Kanon von Begriffen 
oder Kategorien auffangen19.

Von Bergsons Standpunkt aus betrachtet, verfehlen beide 
Erklärungssysteme die tatsächliche Ordnung der Wirklichkeit. Die 
scheinbar so gegensätzlichen Entwürfe erweisen sich unter diesem 
Blickwinkel als historische Varianten ein und desselben Hinter­
grundmodells (EC, 773). Die komplexe und wandelbare Lebens weit wird 
in beiden Fällen auf ihre unveränderlichen Momente, letztlich auf die 
Parameter der Ausdehnung, reduziert. Damit ist das Weltmodell in einer 
Atmosphäre von Räumlichkeit gebadet (ebd., 668), was den Vorteil hat, 
das monistische Erklärungskonzepte der Einheitswissenschaft möglich 
erscheinen (ebd., 799 f.). Der Nachteil dieses Universalitätsanspruchs der 
„Kristallwelt“-Modelle besteht jedoch darin, daß die eingeschränkten 
Ausgangsvoraussetzungen schnell vergessen werden, womit ein 
intellektualistisches Erklärungsmodell zur tatsächlichen Wirklichkeit 
umgedeutet wird. Da das „Kristallwelt“-Modell Ausdruck des Intellektes 
ist, kann es nach Bergson diesem jedoch nie gelingen, das eigentliche 
Wesen der lebendigen Wirklichkeit zu ergründen. Die zur Verfügung 
stehenden begrifflichen Instrumentarien des Intellektes bilden einen viel 
zu engen und zu starren Rahmen, um die variablen und netzartigen 
Strukturbeziehungen der physischen Wirklichkeit in ihrer Mannig­
faltigkeit und Dynamik adäquat zu erfassen. Angesichts der tatsächlichen 

19 Eine vergleichbare Kritik am statischen Protokoll formaler Begrifflichkeit und dem 
damit entstehenden Vermittlungsproblem zwischen der Dynamik der Wirklichkeit und 
den Formen des Verstandes äußert Jonas (1973, 42 f.).

128

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


prozessualen Lebenswirklichkeit muß jeder begriffliche Rahmen aus den 
Fugen geraten20.

Es wird deutlich, daß sich Bergsons Kritik an beiden Ordnungs­
konzepten auf die intellektualistische Tendenz dieser Versuche bezieht. 
Wenn man in dieser Stoßrichtung allerdings ausschließlich eine 
Geringschätzung der Leistungsfähigkeit des Intellektes erblickt, so wird 
man Bergsons eigener Intention nicht gerecht. Seine Bewertung des 
Intellektes erfolgt nicht durchgängig von der anti-intellektualistischen 
oder gar irrationalistischen Warte aus und ist keinesfalls in umfassender 
Weise ein Verzicht auf die Leistungen der aufklärerischen Vernunft. 
Eine solche Ausdeutung würde verkennen, daß nach Bergson gerade der 
Intellekt eminent lebenspraktische Funktionen besitzt. Das Scheitern des 
rationalen Instrumentariums bei der Suche nach der natürlichen Ordnung 
ist damit zunächst nicht einfach durch die lebensfernen Züge des 
intellektualistischen Programms erklärbar. Vielmehr bleibt Bergsons 
Analyse durchgängig von einer pragmatischen Grundtönung 
gekennzeichnet. Obwohl dem Intellekt nur eingeschränkte Kompetenz in 
Fragen der ontologischen Konstitution der Welt zugeschrieben wird, ist 
dieser doch prinzipiell auf die Wirklichkeit ausgerichtet. Die Struktur der 
intellektuellen Erkenntnis ist deshalb auf die Bedingungen der Welt 
abgestimmt. Dieses ist daraus zu erklären, daß die Arbeit des Intellektes 
vordringlich in dessen praktischer Funktion im Zuge der alltäglichen 
Lebenssicherung besteht. Die oben postulierte eingeschränkte 
Kompetenz des Intellektes ist somit keinesfalls Indiz für dessen 
Lebensferne, sondern vielmehr gerade das Resultat der engen 
nutzenorientierten Bindung an die Lebenspraxis. Diese praktische 
Funktion des Intellektes ist zugleich Nachweis seines In-der-Welt-Seins 
und damit Beleg für seine realistische Tönung. Der praktische Intellekt 
rührt am Absoluten - nur ein spekulativer Geist kann sich in 
weltexzentrischer Distanz wähnen (ebd., 491).

Nach Bergsons epistemologischer Konzeption, die die Zuschauer­
theorie der Erkenntnis durch ein Deweysches Mitspielermodell ersetzt, 
offenbart sich die transsubjektive Wirklichkeit vor allem in der Praxis 

20 Bergson, EC, 656. Eine vergleichbare Ansicht vertritt Hartmann (1964, 14) mit seiner 
Ontologie. Auch für ihn decken sich die Verstandeskategorien nur mit einem Teil der 
Seinsprinzipien und greifen vor allem für den Bereich des Lebens zu kurz (Hartmann, 
1950, 30). Übereinstimmung mit Bergson herrscht auch dahingehend, daß die Deckung 
von Erkenntnisprinzipien und Seinsprinzipien dort am größten ist, wo es um technisch­
praktische Fragen geht, eine Aufgabenstellung, für die besonders der Verstand 
geeignet ist. Hartmanns Suche nach einer „natürlichen Weitsicht“ (Hartmann, 1964, 6) 
unterscheidet sich allerdings prinzipiell in der Ablehnung jeglicher Wesensschau (ebd., 
11) von Bergsons Versuch.

129

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermittels der Widerständigkeit der Welt (ebd., 657). Aus diesem Grund 
sind auch die theoretischen Modelle der Wissenschaft über die praktisch­
technische Ausrichtung auf Weltbeherrschung an die Welt gebunden und 
stellen deshalb in gewissen Graden realistische Modelle der Welt dar. 
Zwischen dem Intellekt und der von ihm erkannten Materie besteht 
beispielsweise eine natürliche gegenseitige Anpassung in Form einer 
wechselseitigen Beeinflussung (ebd., 653). Bergsons Realismus basiert 
damit auf der Annahme, daß die Ordnung der Natur unabhängig davon 
existiert, von welchem individuellen wissenschaftlichen Standpunkt aus 
und mit welchen praktischen Intentionen man sie betrachtet (MM, 178). 
In die naturgesetzliche Ordnung ist jedes Glied der Natur eingeschachtelt 
(emboiteP). Alle konstruktiven Möglichkeiten der wissenschaftlichen 
Intelligenz bleiben an diese Gesetzmäßigkeit und Ordnung der 
Wirklichkeit gebunden, so daß selbst ein physikalisches Experiment 
weder durch die Wahrnehmung noch durch den Willen des 
Experimentators frei bestimmt werden kann und der experimentelle 
Vollzug trotz aller Konstruktion beispielsweise davon abhängt, wie lange 
der experimentell untersuchte Vorgang tatsächlich dauert. Die 
Wechselbeziehung zwischen Welt und wissenschaftlichem Wissen ist 
auch auf der Seite der Gegenstände des Wissens nachweisbar. So eignet 
sich vor allem die unbelebte Materie für die wissenschaftliche 
Zerlegung. Sie hat nach Bergson eine innere Tendenz, isolierbare, 
mathematisch behandelbare Systeme zu bilden. Die intellektuelle 
Ordnungssuche der nutzenorientierten Wissenschaft (und damit indirekt 
auch die intellektuelle Ordnungssuche der philosophischen Konzepte 
von Platon und Kant) stellt deshalb nicht nur ein rein willkürliches und 
künstliches Verfahren dar. Je stärker die praktisch-empirische Tendenz 
eines solchen Unterfangens ist, desto mehr kommen die resultierenden 
Modelle mit bestimmten Aspekten der Welt zur Deckung, wobei es 
zudem umgekehrt bestimmte Teile der Welt gibt, deren natürliche 
Tendenz, in ein wissenschaftliches Ordnungssystem einzugehen, 
besonders groß ist.

21 Bergson, MM, 186. Das Konzept der Einschachtelung (emboitement) wurde u. a. im 
18. Jhd. von Andry in die biowissenschaftliche Theorie der Präformation eingebracht. 
In dieser frühen Entwicklungstheorie ging man davon aus, daß die Keime der 
zukünftigen Generationen der Lebewesen bereits schachtelartig in den Vorformen 
präexistieren. Ihr metaphysisches Fundament findet dieses biowissenschaftliche 
Erklärungsmodell u. a. in den Stufenkonzepten der antiken Kosmologie sowie in 
Leibniz’ (1996, II/1, 341 f.) Metaphysik. Bergsons Überlegungen ähneln zudem 
romantischen Ansätzen (vgl. Jäger, 1917), nach denen ein enkaptisch strukturiertes und 
mit einer internen Repräsentationsbeziehung versehenes organisches Weltganzes 
existiert (vgl. Köchy, 1995).

130

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die oben genannte Kritik an der Kompetenz der intellektualistischen 
Erklärungsmodelle in Sachen „natürliche Ordnung“ ergibt sich allerdings 
ebenfalls aus der praktischen Ausrichtung des Intellektes. Es ist das 
spezifische Erkenntnisinteresse des Intellektes, seine auf handelnde und 
formende Einflußnahme ausgerichtete Tendenz, die die natürliche 
Ordnung verfälscht. Beschränkt man sich deshalb auf die intellektuellen 
Mittel der Weltbetrachtung, so beschränkt man sich auf eine Perspektive, 
die auf technischen Umgang und Beherrschung ausgerichtet ist. 
Einerseits ist mit dieser praktischen Ausrichtung nach den obigen 
Ausführungen eine Realitätsnähe garantiert, andererseits ist es das 
spezifische Interesse dieser Praxis, das den Übergang zu einer 
Konstruktion von Wirklichkeit einleitet. Die Praxis wird damit in ihrer 
ganzen Ambiguität erkennbar, in ihrer eigenen Dialektik zwischen 
Entdeckung und Erfindung. Die Seite der Erfindung und der 
Konstruktion ist es, die das intellektuelle Herrschaftswissen des homo 
faber prägt. Hier werden gleichsam Pfade (EC, 504) durch die Wirmiss 
der Wirklichkeit gebahnt. Damit bestimmen die Pläne unserer 
Handlungen - die Gußform der Tat oder die Linien der möglichen Aktion 
(ebd., 805) - unser intellektuelles Modell von der Welt. Der Intellekt 
rückt nicht die jenseits des künstlichen Entwurfs liegenden ontischen 
Strukturen der Welt, sondern hauptsächlich das Netz der Erfahrung (le 
reseau d’experience) in den Vordergrund. Diese Tatsache erklärt die 
besondere Charakteristik der „Kristallwelt“-Modelle. Trotz der 
grundsätzlich auch für den Intellekt geltenden Anbindung an die Welt 
muß nach Bergson zur Vermeidung aller intellektualistischen 
Einseitigkeiten ein alternativer Weg zur natürlichen Ordnung beschritten 
werden. Nur durch neue Denkmittel besteht die Möglichkeit, das 
unaufhörliche Hervorsprudeln neuer Formen der realen Lebensordnung 
in das Zentrum der Aufmerksamkeit zu rücken und es nicht mehr als 
belangloses Randphänomen oder gar als subjektive Täuschung 
einzustufen.

Bergsons Konsequenz aus der Analyse der intellektualistischen 
„Kristallwelt“-Modelle lautet deshalb, den bisherigen Weg der 
„natürlichen Metaphysik“ des Platonismus, der mathematischen Logik 
oder der Handwerkspraxis zu verlassen. Damit soll eine neue Perspektive 
gewonnen werden, von der aus die Welt nicht bloß gemäß den 
Anforderungen der Praxis beurteilt wird, so daß nicht ausschließlich die 
Aspekte Gleichförmigkeit, Wiederholung, Kausalität oder Zweck­
mäßigkeit in den Blick geraten.

131

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IIL Fluß ohne Ufer

Die epistemologischen Überlegungen im letzten Abschnitt zeigen, daß 
nach Bergson eine prinzipiell wechselseitige Beziehung zwischen 
Mensch und Welt besteht. Auch der auf Beherrschung der Welt 
ausgerichtete Wissenschaftler ist deshalb niemals nur souveränes oder 
transzendentales Subjekt, sondern darüber hinaus immer handelndes 
Individuum im Gefüge der Umwelt. Das In-der-Welt-Sein prägt letztlich 
jede philosophische Erforschung der Wesenszüge der Natur. Auch wenn 
die „Kristallwelt“-Konzepte zeigen, daß die gesuchte natürliche Ordnung 
nicht mittels der intellektuellen Formen denkend erfaßbar ist (ebd., 534), 
so besteht für Bergson kein Zweifel daran, daß wir diese Ordnung leben, 
daß wir notwendig ein Teil dieser Ordnung sind und daß wir gerade als 
leiblich-organische Wesen über eine basale Verankerung im Leben selbst 
verfügen. Aus diesem Grund ist Bergson davon überzeugt, daß das 
philosophische Programm einer Suche nach der natürlichen Ordnung 
nicht vergeblich ist. Dieses Programm wurde bisher nur in die falsche 
Richtung und mit dem falschen Instrumentarium vorangetrieben. 
Bergson verläßt deshalb den Weg Platons und lehnt dessen Konzept des 
idealen mathematischen Regelsystems ab, hält aber am pro­
grammatischen Ziel von Platons Philosophie fest und bleibt auf der 
Suche nach der wesenhaften Ordnung, nach der im Phaidros (265e f.) 
erwähnten natürlichen Klassifikation. Mit dieser klassisch ontologischen 
Ausrichtung überschreitet Bergson bewußt die von Kant gezogenen 
Grenzen möglicher Erfahrung in Richtung auf die platonische 
Zielsetzung. Auf diesem Weg „dans la direction du divin“ (Bergson, PM, 
1303) wird dem agnostizistischen Postulat des Positivismus eine 
deutliche Absage erteilt, wonach das Absolute prinzipiell transintelligibel 
sei22. Bergson hingegen vertritt die These, eine „connaissance de 
l’absolu“ (ebd., 1307) müsse möglich sein. Nach dieser These ist eine 
besondere Form der praktischen Auseinandersetzung mit der Welt 
denkbar, die nicht wie der Intellekt ein Übermaß an Konstruktion oder 
Rekonstruktion der Wirklichkeit aufweist, sondern diese vielmehr erfaßt, 
durchdringt und erlebt (MM, 216). Dieser spezifische Zugang zur Welt 

22 Bergson, EC, 490 f. Als Beispiel diene u. a. Spencers (1966, 1/1, 64 ff.) Position. 
Danach gilt (1/1, 81): „[...] we are debarred from thinking of the Absolute“. Allerdings 
betont Spencer, daß diese Ansicht nur vom logischen Standpunkt aus legitim ist - von 
dem aus das Absolute ausschließlich als negative Bestimmung erscheint. Der 
psychologische Standpunkt hingegen vermittelt ein noch unbestimmtes Bewußtsein 
des Absoluten. Bergsons Philosophie könnte vor diesem Hintergrund als der Versuch 
gedeutet werden, diese unbewußte Erkenntnis in eine konkret zugängliche und 
intersubjektiv vermittelbare Form zu überfuhren.

132

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besitzt somit Züge einer unmittelbaren Anschauung (Intuition immediate\ 
ebd., 222).

Die Ausgangsthese auf Bergsons Suche nach der natürlichen Ordnung 
ist somit die Annahme, der Mensch verfuge über eine jenseits der 
Grenzen des Intellekts liegende Zugangsform zur Wesensordnung der 
Welt. Naheliegender Beleg für diese These ist zunächst die unmittelbare 
Verbindung, die der Mensch als organische Lebensform zum Leben 
selbst besitzt. Interessanterweise versagen jedoch offensichtlich gerade 
im Bereich des Lebens die Verstandeskategorien und die nutzen­
orientierten Erklärungskonzepte der Wissenschaft. Nicht das belebte 
Sein, sondern vielmehr das unbelebte Sein eignet sich nach den obigen 
Überlegungen für den intellektuellen Zugang. Der Ursache für diesen 
augenfälligen Widerspruch geht Bergson durch eine genauere Analyse 
des ontologischen Bestandes nach, wobei er zwangsweise in die gleiche 
widersprüchliche Situation gerät, die Hegel in der Phänomenologie 
meistem muß. Bergson muß bei seiner Analyse des ontologischen 
Bestandes bereits das Verfahren der philosophischen Durchmusterung 
voraussetzen und zur Anwendung bringen, das berechtigter Weise erst 
am Ende der Untersuchung zur Verfügung steht. Dieser hermeneutische 
Zirkel soll allerdings in der folgenden Darstellung aus Gründen der 
inneren Logik der Argumentation außer acht gelassen werden.

Betrachtet man beispielsweise die Naturwissenschaft, so entspricht 
deren auf die unbelebten Anteile der Welt ausgerichtete Ordnungs­
konzeption den oben am Beispiel der philosophischen „Kristallwelt“- 
Modelle dargelegten Ansprüchen an Gesetzmäßigkeit und Statik. Dieses 
Ordnungsmodell wird jedoch zunehmend realitätsfem, wenn man den 
Blick auf die unmittelbare lebensweltliche Erfahrung erweitert. Der 
Entwurf der exakten Wissenschaften geht nach Bergson vereinfacht von 
der These aus, daß eine homogene Reihung der Naturglieder existiert, in 
der es keinerlei bevorzugte Orte oder Zentren gibt, welche sich von den 
übrigen Gliedern durch besondere Qualitäten abheben (MM, 177). Das 
Gesetz als Verbot jeglicher Ausnahmen kommt dem absoluten 
Ausschluß individueller Wesenszüge gleich, die in den klassischen 
Konzepten die Besonderheit des je Einzelnen in der Welt verbürgten und 
im christlichen Horizont die individuelle Bestimmung der Naturglieder 
durch Gott ausmachten. Das mit dem Anspruch auf Wissenschaftlichkeit 
einhergehende Prinzip der Homogenität ebnet so alle Besonderheit ein.

Im deutlichen Widerspruch zu dieser These erfahrt allerdings jeder 
Mensch sich selbst als das je exponierte Zentrum der Welt, von dem aus 
die ungeheure Menge von Beziehungsfaden in die Weiten des 
Universums ihren Ausgang nimmt (ebd., 194). Aus dieser Perspektive 

133

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betrachtet, bildet jeder besondere Mensch den Mittelpunkt seines 
Universums. Sein Leib stellt den zentralen Angelpunkt dar, um den sich 
alle anderen Glieder des Kosmos nach Aufmerksamkeit und 
Handlungsabsichten gruppieren. Der Koordinaten-Mittelpunkt wird 
zudem als unveränderlich empfunden, während alle anderen Teile der 
Welt bei einer Verschiebung der intentionalen Blickachse wie in einem 
Kaleidoskop wechseln (ebd., 176, 195 f. und EC, 754). Ebenso 
unmittelbar wie diese Erfahrung der Zentralperspektive, ist die Einsicht 
in die Indeterminiertheit des Zentrums. Jeder Mensch als Zentrum seiner 
Welt23 ist sich zugleich seiner Indeterminiertheit gewiß und es sind die 
mit freiem Willen vollzogenen Handlungen, die die genannten 
Verbindungsfaden zwischen den Gliedern der Welt spinnen. Jede 
spontane Entscheidung, jede freie Wahl, festigt die Gewißheit, daß der 
Mensch der künstlerische Schöpfer seines Lebens ist (PM, 1334).

Von dieser besonderen Perspektive aus wird deutlich, daß alle 
Ereignisse in der Zeit neu und nicht vorhersehbar sind. Zudem besteht 
für Bergson kein Zweifel, daß auch andere Lebewesen diesen 
Freiheitsspielraum der organischen Spontaneität besitzen und daß die 
Wahlfreiheit umso größer ausfällt, je höher der jeweilige 
Entwicklungsstand des Lebewesens ist (MM, 181). All diese Befunde 
kulminieren in der Einsicht: „La realite concrete comprend les etres 
vivants [...]“ (PM, 1332). Wenn man diese im doppelten Sinn 
lebensweltliche Gewißheit betrachtet, so eröffnet sich ein scheinbar 
unüberbrückbarer Hiatus zum Ordnungsmodell der exakten 
Wissenschaften. Bei dem unbefangenen Blick auf die lebende, uns 
umgebende Welt, wird nicht die mathematisch faßbare, statische 
Ordnung der „Kristallwelt“ entdeckt, sondern es entsteht das Bild einer 
bis ins Innerste indeterminierten Welt des Wandels. Gerade bei 
Berücksichtigung der Wandlungsfähigkeit und Vielfalt des Lebens 
erscheint die Welt nicht als starre Ordnung, sondern als verwirrendes und 
scheinbar unendlich verschlungenes Chaos. Unversehens wird man sich 
gewahr, tief im Dschungel der Wirklichkeit zu stecken24. Die 
Lebenswirklichkeit zeigt sich als Vielzahl von Strömungen, die sich 
durchkreuzen (la realite [...] faite de courants qui s’entre-croisent, ebd., 
1449). Sie ist eine überquellende Fülle von unnützen Dingen und 

23 Vgl. Nicolaus Cusanus De Docta ignorantia II (1967, 93): „Wo auch immer einer sich 
befindet, er glaubt sich im Mittelpunkt.“ Und: „Wüßte jemand nicht um das Fließen 
des Wassers und sähe die Ufer nicht, während er sich auf einem Schiff inmitten des 
Wassers befindet, wie sollte der erkennen, daß das Schiff sich bewegt?“

24 Bergson, EC, 504. Zur Metapher des Urwaldes des Lebens vgl. Köchy, 1999, 20 f., 
Anm.l.

134

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überflüssigen Gesten, die jeglichen Versuch einer Abgrenzung zunichte 
macht (ebd., 1441):

„Mais, dans la vie, il se dit une foule de choses inutiles, il se fait une foule de 
gestes superflus, il n’y a guere de situations nettes; rien ne se passe aussi 
simplement, ni aussi completement, ni aussi joliment que nous le voudrions; les 
scenes empietent les unes sur les autres; les choses ne commencent ni ne 
finissent; il n’y a pas de denouement entierement satisfaisant, ni de geste 
absolument decisif, ni de ces mots que portent et sur lesquels on reste: tous les 
effets sont gätes.“

Zwar sind die Teile dieses lebendigen Gefüges miteinander über 
Fäden (EC, 503) oder Bänder (PM, 1405) verknüpft, aber die 
Verknüpfung ergibt kein einfaches geometrisches Muster, sondern 
vielmehr ein kompliziertes, gewebeartiges Netz (canevas25). Hat man 
dieses Netz der Wirklichkeit im Bereich des Lebens erst einmal erkannt, 
so wird auch deutlich, daß selbst in der anorganischen Sphäre ein solches 
Beziehungsnetzwerk existiert. Auch physikalische Systeme sind in 
Wirklichkeit nicht abgeschlossen, sondern von ihnen gehen Feldkräfte 
aus, die bis in den letzten Winkel des Universums reichen: Auch die 
Materie gleicht eher einem Fließen als einem Ding (EC, 653); alle 
Atome durchdringen sich und jedes erfüllt die Welt. Dieses durch und 
durch lebendige System universaler Wechselwirkung (ebd., 655) ist 
zudem keinesfalls so strukturiert, daß jedem einzelnen Teil ein fest 
zugeschriebener Platz im Ganzen zukommt. Wenn für Bergson eine 
Bindekraft im Universum vorliegt, so ist es die „trait d’union“ (ebd., 
513) der Dauer. In diesem Ordnungsgefüge ist der verbindende Faden 
wandelbar: Eine Vielheit von Augenblicken (ebd., 763, auch PM, 1417), 
verschmolzen zu einem ständigen Fluß des Seins. Es wird somit deutlich, 
daß das Universum selbst schöpferisch ist (EC, 503).

Die gesamte Welt ist eine einzige große Bewegung. Sie gleicht einem 
Fluß ohne Grund und ohne Ufer (fleuve sans fand, sans rives, qui coule 
sans force assignable dans une direction qu "on ne saurait definir, PM, 
1418). Angesichts dieser fließenden und wandelbaren Wirklichkeit muß 
jedes unflexible und statische Klassifikationssystem notwendig versagen. 
Diese grundlegende Kontingenz und Inkohärenz der Welt muß 
berücksichtigt werden, wenn die Suche nach der natürlichen Ordnung 
das Ziel der Philosophie ist. Die Art, in der ein solches Ziel allerdings 
erreicht werden kann, erweist sich schnell als bloße Annäherung. Im 
Gegensatz zu dem ausgearbeiteten „Kristallwelt“-Modell bescheidet sich 

25 Bergson, EC, 514, 729; vgl. Köchy, 1999, 22, Anm.3.

135

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bergson dahingehend, mittels seiner Philosophie lediglich die 
Kristallisationszentren der Ordnung (EC, 584) freizulegen.

Die Ordnung, die in einem solchen Näherungsverfahren erfaßt wird, 
besitzt jedoch keinerlei Analogie zu den regelmäßigen Bildungen der 
Mechanik oder gar zum planhaften Arrangement eines Parks. Sowohl 
das mechanistische als auch das teleologische Erklärungsmodell fuhren 
hier nicht weiter. Die im mechanistischen Ordnungskonzept vor­
genommene künstliche Abschnürung von Teilen aus einem komplexen 
Ganzen, das statische Konzept des „tout est donne“ (ebd., 526) und der 
Anspruch dieses Erklärungskonzeptes auf Universalität und unbedingte 
Gültigkeit sind für Bergson mit der lebendigen Vielfalt der Welt und 
ihrer schöpferischen Entwicklungspotenz unvereinbar. Die These des 
Mechanismus ist mit den empirischen Befunden nicht zur Deckung zu 
bringen (ebd., 528). Auch der von Teleologie und Finalismus ins Spiel 
gebrachte Ordnungszustand der Harmonie ist nach Bergson keinesfalls 
das Idealziel der Dynamik der Welt, sondern nur eine „vis a tergo“ (ebd., 
583). Die größtmögliche Ordnung liegt deshalb nicht in der Zukunft, 
sondern vielmehr in der Vergangenheit. Harmonie existiert nur an der 
Basis der Entwicklung als einheitlicher Ursprungsimpuls (elan commun 
oder identite d’impulsion', ebd., 538). Der heutige Zustand der Welt muß 
als Resultat einer bereits Äonen andauernden Entwicklung und damit 
keinesfalls als Ausdruck göttlicher Harmonie gelten. Statt dem antiken 
Ordo existiert im Darwinschen Sinne ein brutaler Kampf ums Überleben 
- es herrschen Unordnung und Rückschritt. Wie in der gnostischen 
aporroia ist somit jede Entwicklung vom Einheitspunkt weg eine 
Minderung der ursprünglichen Qualität.

Den spezifischen Charakter der Fortentwicklung vom punktuell zu 
denkenden einheitlichen Ursprungszustand versucht Bergson, mit dem 
Bild einer unendlichen Abfolge von explosionsartigen Zersplitterungen 
(fragmentation particuliere\ ebd., 578) auszudrücken. Die Explosions­
welle (ebd., 720) fuhrt zur garbenartigen Aufgliederung der Wirklichkeit 
in die Vielheit der Naturglieder. Die gesamte Entwicklung entspricht 
damit einer vom Explosionszentrum sich kreisförmig ausbreitenden 
Woge26. Im Zuge der Entwicklung treffen die einzelnen 

26 Bergson, EC, 573 f.; vgl. auch PM, 1397 und MM, 194 ff. Das Bild einer vom 
Kreismittelpunkt zur Peripherie ziehenden Entwicklung findet sich schon bei Goethe 
und Novalis. Nach deren Vorstellung ist die organische Entwicklungsbewegung, die 
metamorphotische Umgestaltung des Lebens, eine vis centrifugalis und wirkt gegen 
die äußeren Kräfte, die vis centripetalis (vgl. zur Bedeutung der Kreismetapher in der 
Romantik Köchy, 1997, 118-123). Letztlich wird das Modell eines Kreismittelpunktes 
(centre) und der aus ihm hervorgehenden Radien (les lignes qui y concourent) auch 
von Leibniz als Bild für die Verbindung von Einheit und Vielheit in den substantiellen 

136

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Explosionssplitter auf den Widerstand der Materie und schlagen immer 
neue divergierende Richtungen ein. Letztlich resultiert so ein Labyrinth 
aus Sackgassen (EC, 580), Gabelungen (bifurcations\ ebd., 540), 
parallelen Seitenwege und vielfältigen Überkreuzungen. Die im Zuge 
dieser Entwicklung ansteigende Verworrenheit (ebd., 583) der Welt läßt 
sich im nachhinein nur schwer entwirren. Die philosophische Suche nach 
Verbindung der getrennten Tendenzen kann deshalb nur zu einem bloßen 
Abbild (approximation, Imitation', ebd., 581) des unteilbaren 
bewegenden Prinzips fuhren. Wenn der Begriff „Harmonie“ überhaupt 
auf den gegenwärtigen Entwicklungszustand der Welt anwendbar ist, 
dann nur als Ausdruck für eine Art von Ergänzungsverhältnis 
(complementarite) zwischen den Gliedern der Welt. Die Benennung 
bezieht sich damit lediglich auf einen Rechtsanspruch nach Einheit (ebd., 
538) - „Harmonie“ ist deshalb ohne die gleichzeitige Existenz von 
Konflikt, Eigeninteressen und Unstimmigkeiten undenkbar.

IV. Der philosophische Taucher

Die Ausführungen des letzten Abschnittes haben deutlich gemacht, daß 
bei Berücksichtigung des Lebens und seiner schöpferischen Potenz ein 
Bild der natürlichen Ordnung entsteht, das keinesfalls den Vorgaben 
eines mathematisch geordneten Regelwerks entspricht, sondern vielmehr 
von der mathematischen Warte aus als bloße Unordnung erscheinen 
muß. Die Verbindung der einzelnen Glieder des Gefüges gleicht einem 
sich permanent dynamisch umstrukturierenden Netz. Statt weniger 
gleichbleibender und homogener Beziehungen zwischen isolierbaren 
Elementen stellt das dynamische Geschehen der lebenden Welt eine Art 
„Wettersturm“ (Scheier, 1947, 65) dar: Es herrscht eine unüberschaubare 
Vielzahl sich wandelnder Bezüge zwischen heterogenen Gliedern 
innerhalb eines in sich verschlungenen und zudem explosionsartig 
auseinandertreibenden Gesamtgeschehens.
Angesichts dieses Flusses ohne Ufer verbietet sich das „Kristallwelt“- 

Konzept von selbst. Andererseits ist mit der aufgewiesenen 
Prozessualität für Bergson jedoch durchaus der real existierende Zustand 
der Welt beschrieben. Diese der Sache nach existierenden Züge dürfen 
nicht einfach aus Gründen der Denkökonomie in ein vereinfachtes 
Schema gepreßt werden, wenn die ontische Struktur des Lebens wirklich 
so adäquat berücksichtigt werden soll, wie es das Programm Bergsons 

Gliedern der Welt herangezogen, wodurch nach Leibniz allererst eine interne Dynamik 
der Monaden möglich wird (Leibniz, 1996,1, 416/417 und 442/443).

137

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fordert. Es stellt sich deshalb die Frage, in welcher Weise eine 
philosophische Untersuchung dieses tatsächlichen Bestandes 
voranschreiten soll.

Orientiert man sich an den historischen Vorgaben der 
Ideengeschichte, so trifft man auf die alternativen Angebote zweier 
Denktraditionen, die beide den Anspruch erheben, diese adäquate 
Erkenntnis von der Welt zu ermöglichen. Die erste Strömung kann als 
„Tradition der Distanz“ bezeichnet werden. Es handelt sich hierbei um 
das seit Galilei maßgebliche Forschungsprogramm dessen metho­
dologische Grundmaxime darin besteht, das Prinzip der exakten 
Erkenntnis im „methodischen Sich-Fremdmachen“ (Böhme, 1989, 127) 
gegenüber dem Erkenntnisgegenstand zu sehen. Nur das, was aus 
kritischer Distanz betrachtet wird - das Fremde - entspricht dem 
Objektivitätsanspruch dieses Programms und ist wissenschaftsfähig. Von 
dieser Tradition ist die eher klassische „Tradition der Nähe“ 
abzugrenzen, deren Anhänger - als neuzeitliche Vertreter sind 
beispielsweise Giordano Bruno27, die Romantiker oder Max Scheier zu 
nennen - von der diametral entgegengesetzten Annahme ausgehen. Für 
sie ist eine adäquate Erkenntnis nur durch Anverwandlung oder 
Annäherung erreichbar. Gemäß der klassischen Maxime „Gleiches 
erkennt Gleiches“, gilt nur das als wahrhaft erkennbar, was dem 
Erkenntnissubjekt verwandt ist. Die methodischen Mittel der Philosophie 
bestehen hier in solchen Verfahren, die eine enge sympathische 
Anteilnahme ermöglichen. Um die Position Bergsons zwischen 
distanzierender Objektivitätsforderung und sympathischer Teilnahme zu 
verorten, kann man sich an dem von ihm selbst benutzten Kugelmodell 
(Bergson, PM, 1397) orientieren.

Nach Bergson kann ein externer Beobachter eine solche Kugel 
entweder aus der Distanz der Außenperspektive betrachten, was 
bedeutet, daß seine Analyse an der Oberfläche der Kugel stehenbleibt. Er 
kann allerdings auch weiter vordringen, die Oberfläche durchstoßen und 
versuchen, ins Zentrum, zum inneren Kem der Kugel vorzudringen, was 
der Annäherung an die Innenperspektive entspricht. Der Betrachter 
bleibt in beiden Fällen der gleiche, sein Erkenntnisinteresse wandelt sich 
allerdings und es ist davon auszugehen, daß sich auch die Methode der 
Untersuchung ändern muß. Die nähere Analyse der verschiedenen 
Erkenntnisinteressen macht Bergsons Bewertung der beiden 
angesprochenen Traditionslinien deutlich.

27 Bruno (1986, 101) geht davon aus, daß die Vernunft, um ein Verständnis des 
Gegenstandes zu erreichen, sich diesem ähnlich, kommensurabel oder gleich machen 
muß. Vgl. dazu auch Cassirer, 1911, 279 f.

138

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die „Tradition der Distanz“ betrachtet für Bergson die Welt aus einem 
Blickwinkel mit praktisch-technischer Ausrichtung. Instrument der 
Betrachtung ist dabei der Intellekt. In systematischer Form wird diese 
Perspektive in der auf Naturbeherrschung ausgelegten Naturwissenschaft 
eingesetzt. Die Perspektive des praktischen Nutzens ist die genuine 
Perspektive der Wissenschaft (EC, 773), ihr eigentlicher Standpunkt28. 
Ziel ihres Ansatzes ist es, eine solide Operationsbasis (PM, 1411) für das 
Handeln zu gewinnen. Es werden deshalb im Sinne der „Kristallwelt“- 
Konzepte die wiederholbaren, mathematisch faßbaren und voneinander 
abgrenzbaren Strukturen der Welt hervorgehoben, um effiziente 
Planungen, zutreffende Prognosen und optimierte praktisch-technische 
Lösungen sicherzustellen. Auf das oben genannte Kugel-Beispiel 
bezogen, wird deshalb die Kugeloberfläche als gleichsam kristallisierte 
Fläche (ebd., 1397) betrachtet. Der Fluß des Wandels wird künstlich in 
eine erstarrte Fläche aus unendlich vielen kristallisierten Nadeln (ebd., 
1418) transformiert. Jede Änderung auf der Oberfläche muß unter 
diesem besonderen Gesichtspunkt als räumliche Umlagerung von 
Massen und Molekülen erscheinen (EC, 521). Die auftretende Dynamik 
wird niemals auf ihr inneres Wesen hin untersucht, sondern sofort in eine 
unendliche Kette von Momentaufnahmen überführt (ebd., 753). Die 
Außenperspektive der Wissenschaften ist damit ausschließlich auf 
Starres und Unbewegliches ausgerichtet. Jeder Erkenntnisgegenstand 
bleibt gemäß der methodologischen Maximen in der Distanz. Jenseits der 
praktisch-technischen Zielsetzung besteht keinerlei vitales Interesse an 
den genuinen Eigenschaften der Objekte (ebd., 642). Da jedoch sowohl 
die Art als auch die Zielsetzung der geplanten Handlungen variabel sind, 
entsteht bei dieser Ausrichtung eine unendliche Anzahl möglicher 
Standpunkte und Detailansichten des Gegenstandes. Für die Analyse 
jedes Objektes können prinzipiell verschiedene Bezugssysteme gewählt 
werden und der Gegenstand erscheint je nach ausgewähltem Zugang in 
unterschiedlichem Licht. Die Vielzahl der intentionalen Blickwinkel 
deckt somit eine heterogene Mannigfaltigkeit von Aspekten des Objekts 
auf, welche ihrerseits durch je unterschiedliche Symbolsysteme 

28 Bergson, EC, 574; Bergson benutzt die Wendungen „point de vue“ (PM, 1393, 1406), 
„point de vue particulief ‘ (EC, 567), „vue partielle“ (ebd.) und stellt sich damit in eine 
Tradition der perspektivischen Weltmodelle, die u. a. durch Leibniz’ Konzeption 
begründet wurde. Gemäß diesem grundlegenden Ansatz, betrachtet jede Monade den 
Kosmos von ihrem je individuellen Standpunkt aus (point de veue; Leibniz, 1879 ff., 
II, 57; IV, 562; vgl. dazu auch Köchy, 1996). Bergson selbst würdigt Leibniz’ Entwurf 
der Pluralität möglicher Standpunkte in EC, 792 f. In der lebensphilosophischen 
Tradition hebt vor allem Nietzsche das Perspektivische als Grundbedingung allen 
Lebens hervor (Nietzsche, 1967 ff, VI/2, 4).

139

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


repräsentiert werden können. Deshalb muß die „Tradition der Distanz“ 
nach Bergson zwangsläufig zum Relativen fuhren (ebd., 781). Sie geht 
bildlich gesprochen stets um ihren Gegenstand herum (ebd., 645), ohne 
jemals in ihn eindringen zu können. Das Resultat ihrer Untersuchung ist 
eine Vielzahl von Teilansichten. Die Einfachheit und Einheit des 
Gegenstandes wird in eine unendliche Vielheit von Erkenntnis­
perspektiven zersplittert (ebd., 571; PM, 1395). Diese isolierten Splitter 
des Ganzen sind nach Bergson auch in der Summe notwendig weniger 
als das Ganze. Ähnlich wie die Zusammenstellung von Fotografien einer 
Stadt niemals zu einem wahrhaft plastischen und stofflichen Eindruck 
fuhrt29, so kann auch keine Kombination von wissenschaftlichen 
Einzelperspektiven den Übergang von der oberflächlichen 
Betrachtungsart in Richtung auf die Tiefe leisten. Das Wesen des 
Gegenstandes bleibt notwendig unerkannt. Die Arbeit der Wissenschaft, 
die endlos Gesichtspunkt an Gesichtspunkt häuft, muß deshalb 
unvollständig bleiben, wenn es um das Absolute geht (PM, 1396). Aber 
nicht nur hinsichtlich dieses metaphysischen Ganzen scheitert dieser 
Ansatz. Die Wissenschaft kann mittels ihrer analytischen Methode auch 
niemals zu den wirklichen Teilen eines Gegenstandes (parties reelles, 
parties composantes) vordringen, sondern erzeugt statt dessen lediglich 
willkürliche Ausschnitte des Ganzen. Diese analytische Zerlegung der 
Welt ist nie an der tatsächlichen Ordnung interessiert, sondern erfolgt 
ausschließlich nach funktionalen und intentionalen Gesichtspunkten. 
Auch die sprachliche Repräsentation der willkürlich erzeugten 
Teilaspekte erfolgt in Teilausdrücken oder Symbolfragmenten (notations 
partielles, expressions partielles', ebd., 1404 £). Anstatt reale Teile des 
wirklichen Zusammenhangs der Welt zu untersuchen, hat es die 
„Tradition der Distanz“ nach dieser Deutung nur mit den von ihr selbst 
hergestellten starren und unbewegten Gliedern (ebd., 1413) eines 
künstlichen Symbolsystems zu tun (EC, 773). Obwohl ein solcher an 
Nützlichkeitsüberlegungen ausgerichteter Zugang keineswegs illegitim 
ist und auch im Bereich des Lebens gefordert sein kann, wenn 
Manipulation und Beherrschung das Interesse bestimmen, so ist für 
Bergson dieser Weg jedoch dann unzufriedenstellend, wenn es um die 
natürliche Ordnung der Welt geht.

29 Bergson, EC, 520 und PM, 1394 f. Als philosophiehistorisch relevante Vorlage für 
diesen Entwurf kann das von Leibniz (1879 ff., VI, 616) benutzte Stadtbeispiel 
genannt werden. Wie die perspektivische Betrachtung einer Stadt von verschiedenen 
Standpunkten aus, repräsentieren für Leibniz die Monaden unterschiedliche 
Blickwinkel des Universums.

140

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die alternative - zum Mittelpunkt der Kugel vordringende - 
Vorgehensweise, die die „Tradition der Nähe“ favorisiert, macht nach 
Bergson den genuinen Standpunkt der Metaphysik aus30. Die Metaphysik 
kann ihre besondere Beobachterposition nach dieser Annahme vor allem 
deshalb einnehmen, weil sie nicht wie die Naturwissenschaft an die 
praktische Anwendbarkeit der gewonnenen Erkenntnisse gebunden ist 
(ebd., 567, 661 und PM, 1415). Sie entgeht damit, wie Nietzsche es 
formuliert hat, der „Farben-Blindheit des Nützlichkeits-Menschen“ 
(Nietzsche, 1967 ff., VI/2, 134). Da sie nicht auf die für effiziente 
technische Vollzüge gebotene Präzision angewiesen ist, kann die 
Philosophie nach Bergson auf die solide und damit statische 
Operationsbasis der wissenschaftlichen Weitsicht verzichten. Sie ist so in 
der Lage, die Außenperspektive zu verlassen und den Weg zum 
Mittelpunkt der Kugel anzutreten. Die neu gewonnene Bewegungs­
freiheit ermöglicht es zudem, daß die Vielheit der willkürlichen 
Betrachtungsperspektiven auf eine einzige und einfache Totalansicht 
reduziert wird. Dabei darf die gewonnene Einheit - entsprechend dem 
Ergebnis der Darstellungen unseres dritten Abschnitts - nicht mit 
Einerleiheit gleichgesetzt werden. Man erkennt an dieser Zielvorgabe, 
daß Bergson dem Anspruch verpflichtet bleibt, wonach philosophische 
Suche einen Standpunkt der Betrachtung anstrebt, von dem aus die 
Vielheit der Bildungen in ihrem einheitlichen Zusammenhang erkennbar 
wird. Bergsons eigenes Bild der Kugel macht jedoch deutlich, daß dieser 
Standpunkt nicht mehr der aufklärerische erhöhte Standpunkt des 
Überblicks ist, sondern vielmehr einem Abstieg gleicht, einem 
Vordringen in die Tiefe, einem Vortasten zum Kem der Dinge.

Nach Bergson soll dieser neue Zugang der Philosophie im Gegensatz 
zur wissenschaftlichen Betrachtungsweise nicht mehr durch 
Symbolisierung vermittelt sein, sondern ist vielmehr darauf ausgerichtet, 
den Gegenstand in einem Akt geistiger Auskultation (auscultation 
spirituelle^ PM, 1408) unmittelbar zu erfassen. Mit dieser Zielsetzung ist 
allerdings ein prinzipielles Problem verbunden: Wie ist bei einer solchen 
Vorgabe die begriffliche Fassung des Erkannten möglich, auf die selbst 
die Philosophie nicht verzichten kann, wenn sie die gewonnenen 
Erkenntnisse objektivieren und intersubjektiv vermitteln möchte und sich 
nicht auf den vorbegrifflichen und privaten Standpunkt reiner 
Anschauung zurückzieht? Diese weitreichende Problematik kann im 

30 Hier wird Metaphysik im klassischen Sinne als Wissenschaft vom Grund der Dinge 
verstanden, womit die Metaphern der „Tiefe“ oder des „Kems“ zum Einsatz kommen, 
wie sie analog u. a. bei Schelling (SN § 3, 275), Hegel (Phän., 17 f.) oder 
Schopenhauer (1987, 55) zu finden sind.

141

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuge der vorliegenden Darstellung nicht abschließend behandelt werden. 
Nur soviel sei gesagt: Wie der folgende fünfte Abschnitt zeigen wird, 
versucht Bergson, eine an den Kommunikationsformen der bildenden 
Kunst orientierte bildhafte und dynamische Begrifflichkeit in der 
Philosophie zu etablieren. Er geht dabei im Gegensatz zum frühen 
Wittgenstein (Wittgenstein, 1960, 82 f.) davon aus, daß ein Zustand 
erreichbar sei, in dem die Metaphysik sich aller naturwissenschaftlich 
exakten Begrifflichkeit entledigt, um direkt vor ihrem Gegenstand zu 
stehen, ohne daß sie in Schweigen zu verfallen hätte. Das Grundparadox 
dieser Zielvorgabe bleibt es allerdings, daß - ähnlich wie in 
Hofmannsthals Chandos-Brief (Hofinannsthal, 1979, 461-472, bes. 466) 
- ein sprachlicher Ausdruck für die Sprachlosigkeit gesucht ist. Zudem 
bleibt fraglich, ob der gesuchte Zustand ursprünglicher und 
vorbegrifflicher Kontaktnahme tatsächlich die klare und wahre 
metaphysische Erkenntnis garantiert. Darüber hinaus wäre zu fragen, ob 
ein solcher Zustand generell für Menschen und speziell für den 
zivilisierten Menschen der hochentwickelten Kulturen des 20. 
Jahrhunderts erreichbar ist31.

Kehren wir jedoch zur näheren Charakterisierung der metaphysischen 
Perspektive zurück. Diese ist nicht mehr auf das Relative ausgerichtet, 
sondern vielmehr auf das Absolute32. Das Verfahren der philosophischen 
Annäherung an das Absolute umschreibt Bergson mit dem Bild des 
Hineinspringens in den Fluß der Ereignisse (Bergson, EC, 658 ff.). 
Erneut kommt damit der Topos vom Fluß ohne Ufer zum Einsatz: Nach 
Bergson soll die Metaphysik weder einen Tunnel unter dem Fluß 
hindurchtreiben (PM, 1427), noch darf sie versuchen, ihn im Stil der 
Wissenschaft mittels einer Brücke zu überwinden (EC, 781). Ihre 
Aufgabe besteht vielmehr darin, die kristalline Oberfläche des Eises zu 
durchbrechen und zum flüssigen Wesen der Dinge hinabzutauchen33. Im

31 Vgl. dazu die Überlegung Deweys, der trotz seiner Suche nach einer kultivierten 
Naivität des Denkens (1995, 52 f.) betont, daß die zeitgenössische Vergöttlichung des 
Unterbewußtseins in die falsche Richtung fuhrt. Eine solche Rückkehr zur Natur oder 
zur Spontaneität ursprünglichen Handelns sei dem zivilisierten Menschen verstellt und 
sei nicht mehr als eine bequeme Flucht vor der Verantwortung (ebd., 286 f.). Vgl. auch 
die Kritiken von Cassirer (1994, 199) oder Carnap (1979, §§ 182, 258 ff.).

32 Bergson, PM, 1393. Mit dieser Festlegung wird die Differenz zur positivistischen 
Philosophie offensichtlich, die nach Comte (1974, 452) durch keine Eigenschaft so 
treffend charakterisiert werden kann, wie durch die „Ersetzung des absoluten 
Gesichtspunkts durch den relativen“.

33 Bergson, EC, 664. Gegenüber einer solchen Aufgabenstellung äußert sich u. a. 
Lichtenberg (1994, I, 295) skeptisch: „So wenig der Mensch innerhalb der Kugel sitzt 
die er bewohnt, sondern auf der Oberfläche, wenn man die Luft abrechnet, so ist auch 
das Innere der Dinge nicht für den Menschen sondern nur die Oberfläche, wenn man

142

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegensatz zum Programm der „Kristallwelt“ geht es darum, durch die 
Oberfläche hindurchzustoßen und sich im Fließenden und 
Veränderlichen niederzulassen (ebd., 755). Der Sprung in den Wandel 
hinein ist zwar mit Vorbehalten und Ängsten verbunden, die vollzogene 
Tat macht jedoch nach Bergson deutlich, daß der Mensch als Lebewesen 
immer schon Teil des umgebenden Ozean des Lebens34 war. Es wird 
dann ersichtlich, daß die leibliche Eingebundenheit in das Lebensganze 
immer schon die unabdingbare Grundlage der eigenen Lebenskraft 
darstellte und so auch als Ermöglichungsgrund für alle praktisch­
technischen Handlungen anzusehen ist. Allerdings ist diese Einsicht in 
die Mitgliedschaft in der lebendigen Gemeinschaft alles andere als 
naheliegend. Sie muß vielmehr unter Anstrengung aktiv erstritten 
werden. Die genannte Anstrengung ist die der Abkehr von der 
Metaphysik des normalen Umgangs mit der Welt. Jene ist geprägt durch 
die rational-distanzierte Nützlichkeitsauffassung des homo faber. Wie 
Hartmann es formuliert, geht es im Leben zunächst und zumeist um die 
Dinge in ihrer Unterschiedenheit, das Gemeinsame, Durchgehende 
hingegen bleibt als Hintergrund des Selbstverständlichen unhinterffagt 
und wird erst durch bewußte Anstrengung zum Problem (Hartmann, 

die geringe Tiefe abrechnet, in welcher der philosophische Taucher noch leben kann.“ 
Deutlich wird hier die rationalistische Furcht zum Ausdruck gebracht, durch 
metaphysische Tätigkeit und skeptischen Zweifel „in einen tiefen Strudel“ zu geraten, 
in dem es weder gelingt, „auf dem Grunde festen Fuß“ zu fassen noch wieder „zur 
Oberfläche“ emporzuschwimmen (Descartes, Med., 17). Zur Vorstellung, die 
Erfassung der Wirklichkeit gleiche einem Tauchen oder Bohren vgl. auch Dewey 
(1995, 142). Zur Metapher des Schwimmens in bezug auf das Erkenntnisvermögen vgl. 
auch Hegel (Enz., I, 54).

34 Bergson (EC, 657) spricht von einem „ocean de vie“ und knüpft damit u. a. an die 
Metapher des Leibniz an (1996, II/1, 83), welcher in der Theodizee das aristotelische 
Verhältnis der Teilhabe individueller Seelen an einer Gemeinseele als „ocean de toutes 
les ämes particulieres“ beschreibt, von dem sich einzelne Tropfen lösen. In analoger 
Weise spricht Pope im Essay on man vom „sea of matter“, aus dem die einzelnen 
Formen wie „bubbles“ hervorgehen. Auch in Rousseaus Träumereien eines einsamen 
Spaziergängers findet sich die Reflexion über einen Zustand, in dem man sich 
„kopfüber in den weiten Ozean der Natur zu versenken“ in der Lage war (Rousseau, 
1981, II, 722). Große Verbreitung findet dieses Bild vor allem in der Romantik. Die 
Repräsentationsbeziehung zwischen Tropfen und Weltmeer verwenden u. a. Schubert 
(1830, I, 20), Ritter (1984, 85 f., No. 83b), Goethe (1987 ff., XVII, 930) und Carus 
(1964, 360, Anm.l). Novalis (1978,1, 403) schreibt: „Und in dieser Flut ergießen / Wir 
uns auf geheime Weise / In den Ozean des Lebens / Tief in Gott hinein.“ Bei Carus 
(1990, 9) wird deutlich, daß dieses Meer des Lebens vor allem ein Meer des Werdens 
ist. Eine gewisse Analogie besteht infolge der oben angeführten poetologischen 
Ausrichtung der Lebensphilosophie Bergsons auch zwischen Bergsons Intuition und 
Schellings intellektualer Anschauung. Folglich kann unter der Metapher des Ozean des 
Lebens auch Schellings Bild eines „Ozean der Poesie“ (Schelling, TI, 629) angeführt 
werden, in den alle Wissenschaften und auch die Philosophie einzumünden haben.

143

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1949, 3). In diesem Sinne stellt Bergsons Forderung an eine neue 
Philosophie keinesfalls ein Votum für passives Sich-treiben-lassen oder 
gar für kontemplativ-ästhetische Schau dar. Die sympathische 
Annäherung der Metaphysik, die Bergson vorschlägt, gehört nicht in die 
Tradition der vita contemplativa, sondern vielmehr in die der vita activa 
(Bergson, PM, 1416). Der gesuchte Weg setzt eine konzentrierte Aktion 
und Kraftanstrengung voraus. Nicht mehr soll den natürlichen - auf 
praktischen Umgang und Beherrschung der Wirklichkeit ausgerichteten - 
Intentionen der Intelligenz gefolgt werden, sondern es gilt in einer 
Gewalttat (EC, 659) dem natürlichen Gefälle des Lebens Widerstand zu 
leisten. Dieser Weg ist der der Ausweitung des Geistes in eine Richtung, 
die es erlaubt, sich auf das Wesen der Dinge einzulassen (PM, 1415, 
1422).

V. Flüssige Begriffe und philosophische Intuition

Wenn nach den obigen Ausführungen die zwei Traditionen und 
Erkenntnisstile von Wissenschaft und Metaphysik als unvereinbare 
Gegensätze erscheinen mußten, so wird damit allerdings nur ein Aspekt 
ihrer Beziehung in Bergsons Denken erkennbar. Eine vergleichbare 
Einseitigkeit würde die eindeutige Zuordnung Bergsons zur „Tradition 
der Nähe“ darstellen. Jenseits der angeführten Differenzierung ist es 
Bergsons eigentliches Ziel, die komplementäre Ergänzung beider 
Traditionen einzuleiten. Glanz und Elend seiner Philosophie ergeben sich 
aus eben diesem Vorsatz. Letztlich brechen hier die oben angeführten 
Widersprüche auf zwischen dem Versuch der unmittelbaren 
Kontaktnahme mit der natürlichen Lebensordnung einerseits und dem 
Anspruch auf intersubjektive Vermittlung in Form eines philosophischen 
Begriffssystems andererseits. Es liegt eine vergleichbare Spannung vor, 
wie sie Kants Versuch der Vermittlung von Anschauung und Begriff im 
Schematismus prägt, wie sie sich in Schellings intellektualer 
Anschauung zeigt oder wie sie in Husserls Epoche von aller sprachlichen 
Tradition zum Ausdruck kommt, da auch letztere mit dem Ziel erfolgt, 
vom Ausgangspunkt nichtsprachlicher Unmittelbarkeit erneut zu 
sprachlicher Bestimmung durch die Philosophie zurückzukehren. 
Während allerdings die genannten Konzepte enger den Idealen der 
Subjektphilosophie verhaftet bleiben, liegt Bergsons eigentliches Ziel in 
der Sphäre des Lebens und der sprachlosen Vorerfahrung. Diese 
Intention steht damit vor dem gleichen Problem wie Schopenhauers 
Ansatz, der ebenfalls die Entdeckungsreise zu den metaphysischen 
Tiefen des Willens über die vorsprachlichen Erfahrungen des Leibes 

144

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


antritt und der dennoch auf den philosophischen Begriffsapparat und die 
theoria nicht verzichten kann (Schopenhauer, 1987, 99). In diesem Sinne 
will auch Bergson mittels des philosophischen Begriffsapparates einen 
Bereich zugänglich machen, der sich nach den eigenen Vorannahmen 
gerade dieser sprachlichen Durchdringung entzieht. Wie im System von 
Schopenhauer (ebd., 126 f.) sollen Sprache und Denken auf die 
metaphysische Mächtigkeit ausgedehnt werden, welche eigentlich nur 
der lebendigen Anschauung zugänglich ist. Bergson vergrößert dieses 
Basisproblem allerdings noch dadurch, daß er zusätzlich den Anspruch 
erhebt, zwei unterschiedliche Zugänge zur Welt miteinander zu 
kombinieren, die in Zielsetzung, Erkenntnismitteln, Methodologie und 
Terminologie wesentlich voneinander ab weichen. Der in diesem 
Programm angelegte Widerspruch scheint Bergson im Zuge der eigenen 
philosophischen Entwicklung immer stärker bewußt zu werden. 
Während die frühen - unter dem Einfluß des Pragmatismus stehenden - 
Entwürfe ohne Einschränkung das Programm der induktiven Metaphysik 
befürworten, sind die späteren Überlegungen differenzierter und vom 
Bewußtsein der inneren Problematik durchdrungen. Diese Philosophie 
steht unter der drängenden Frage, in welchem Umfang und in welcher 
Art angesichts der angedeuteten Problemlage eine Zusammenarbeit von 
Wissenschaft und Metaphysik möglich ist35.

In den für die vorliegende Darstellung relevanten Schriften mit 
vorrangig ontologisch-metaphysischer Ausrichtung grenzt sich Bergson 
gegen diejenigen philosophischen Positionen ab, welche auf dem Gebiet 
der Tatsachenfragen ein Überschreiten des wissenschaftlichen 
Kenntnisstandes durch die Philosophie negieren und damit die 
Philosophie in den Grenzen der Wissenschaft festschreiben (Bergson, 
EC, 660 ff). Wenn man - wie Kant (Kant, KrV, A 84) - Tatsachenfragen 
und Prinzipienfragen trennt und erstere den Wissenschaften zuschreibt, 
während letztere in den Aufgabenbereich der transzendentalen 
Philosophie fallen, so überträgt man für Bergson willkürlich eine aus der 
menschlichen Sphäre entnommene juristische Überlegung auf die Natur. 
In der Natur jedoch existiert kein Unterschied zwischen Tatsache und 
Urteil. Hier gilt: „ [...] les lois sont interieures aux faits“. Wie für 
Aristoteles sind für Bergson Stoff und Form in der Natur auf das engste 
verbunden, so daß Kants (ebd., B 163 f.) Trennung der angeschauten 
natura materialiter spectata und der begrifflich gefaßten natura 

35 Die erste Ansicht vertritt Bergson vor allem in seinen Schriften Essai sur les donnees 
immediates de la conscience (1889) und Matiere et Memoire (1896). Ein Wechsel tritt 
vor allem ab der Schrift Introduction ä la Metaphysique (1903) ein. Über diese 
Entwicklung in Bergsons Oeuvre gibt u. a. Pflug (1959) Auskunft.

145

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


formaliter spectata verfehlt ist. Wenn es um die natürliche Ordnung des 
Lebens geht, kann die Philosophie somit keinesfalls in der 
Tatsachenfrage allein auf die Wissenschaft vertrauen. Eine Philosophie 
des Lebens, wie sie Bergson etablieren will, muß sich vielmehr bewußt 
in die Welt der Erfahrung einmischen. Die neu zu schaffende 
Lebensphilosophie soll deshalb eine Synthese aus Wissenschaft, 
Erkenntnistheorie und Metaphysik darstellen. Sie soll das 
wissenschaftliche Weltbild mit einer Erkenntnis anderer Art - einer 
metaphysischen Erkenntnis - überbauen. Jenseits von künstlicher Einheit, 
sucht sie nach den gemeinsamen Wurzeln von Geist und Materie 
(Bergson, EC, 493). Hier wird der synthetische Grundzug von Bergsons 
Denken deutlich, dem es stets um Aufhebung von Widersprüchen geht: 
Angesichts der scheinbar unversöhnlichen Positionen von Wissenschaft 
und Philosophie, von starrer naturwissenschaftlicher Gesetzlichkeit und 
dynamischer Lebensordnung, von homogener Einerleiheit und 
verwickelter Vielheit, sucht Bergson nach einem Weg zwischen den 
Fronten der dogmatischen Restriktion und der anarchischen Beliebigkeit. 
Gerade die enge Orientierung am Vorbild des Lebens verspricht für 
Bergson eine Möglichkeit, diese beiden Eckpunkte des Denkens als 
künstliche und einseitige Grenzpfähle aufzuweisen. Bei Ausrichtung auf 
das Leben gilt nicht tertium non datur, sondern die Wahrheit liegt in der 
lebendigen Mitte, von der aus sich Einheit und Vielheit als polare 
Ergänzung erweisen.

Wie soll nun eine solche Philosophie des Lebens angesichts der oben 
aufgewiesenen Schwierigkeiten verfahren? Nach Bergson bedarf es einer 
kombinatorischen Methode. Wie für Nietzsche, nach dem Philosophie 
auf Erkenntnistheorie reduziert, Philosophie in den letzten Zügen ist 
(Nietzsche, 1967 ff., VI/2, 135 f.), ist auch für Bergson die 
Lebensphilosophie keinesfalls auf Erkenntnistheorie reduzierbar. 
Übereinstimmend auch mit den Zielsetzungen von Scheiers phäno­
menologischer Ontologie und Hartmanns kritischer Kategorienlehre des 
Seins, erhebt Bergson mit seiner Philosophie des Lebens den Anspruch, 
die seit Descartes’ Cogito in die Philosophie eingezogene Einseitigkeit 
aufzuheben und neben der Erkenntnistheorie den klassischen meta­
physischen Arbeitsbereich zurückzugewinnen. Demnach ist nur eine 
Kombination von ontologischer Lebenstheorie und methodologischer 
Erkenntnistheorie in der Lage, die natürliche Ordnung des Lebens zu 
erfassen (Bergson, EC, 492, 646 f). Einseitige Festlegungen auf eine 
dieser beiden Disziplinen führen hingegen dazu, daß der begriffliche 
Apparat des Philosophen nicht in seiner eigentlichen Plastizität erkannt 
wird. Bleibt man allerdings im starren Rahmen unveränderlicher 

146

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriffskategorien verfangen, so wird die adäquate Erfassung der 
Dynamik der Welt unmöglich. Wenn die Philosophie hingegen ihre 
Aufmerksamkeit auf die Genese und die immanente Wandlungsfähigkeit 
ihres begrifflichen Instrumentariums richtet, so ist sie nach Bergson in 
der Lage, der dynamischen Wirklichkeit mit flexiblen und 
anpassungsfähigen sprachlichen und kognitiven Mitteln zu begegnen.

Aus diesem Grund hat die Lebensphilosophie neue Denkmethoden zu 
entwickeln (ebd., 535 f.) mit denen die Totalität der außerordentlich 
vielen und scheinbar unversöhnlichen Aspekte des Lebens erfaßbar wird. 
Sie muß ihre Begriffe bildlich gesprochen nach Maß schneidern, damit 
diese sich der natürlichen Ordnung möglichst exakt anschmiegen (PM, 
1401). Da die Art der gesuchten Ordnung nicht starr im Sinne klassischer 
Seinsordnung ist, sondern vielmehr Kennzeichen eines lebendigen, 
schöpferischen Werdens aufweist, sind fließende Begriffe erforderlich36. 
Nur plastische Begriffe können sich der evolvierenden Ordnung so exakt 
anschmiegen, daß zwischen den sprachlichen Mitteln und der variablen 
Oberfläche des Lebens keinerlei Abstand mehr besteht (ebd., 1422 ff.). 
Zudem muß das philosophische Zeichensystem einen hohen Grad von 
netzartiger Verweisung besitzen, um die netzartige Struktur der 
Wirklichkeit abbilden zu können. Die Philosophie des Lebens hat sich 
aus diesem Grund poetischer Mittel zu bedienen, muß Sprachbilder und 
Metaphern einsetzen und bleibt trotz dieser Orientierung an der Kunst 
den Ansprüchen der systematischen Wissenschaft verpflichtet. Im 
Gegensatz zum heutigen Normenkatalog der Wissenschaftstheorie hält 
Bergson die Vermittlung zwischen der ästhetischen und der 
wissenschaftlichen Aufgabenstellung ebenso für möglich, wie die 
zwischen der metaphysischen und der wissenschaftlichen.

Da die Lebensphilosophie systematische Gliederung von Erkenntnis 
mit künstlerischer Schöpferkraft vermitteln muß, ist sie darauf 
angewiesen, neue Denkmittel einzusetzen, welche nur über ein 
kognitives Vermögen bereitgestellt werden können, das ebenfalls eine 
vermittelnde Position einnimmt. Dieses Vermögen muß einerseits über 
die intersubjektive Vermittlungskompetenz und die systematische 
Arbeitskraft des Intellektes verfugen, es muß aber andererseits enger als 

36 Bergson, PM, 1402. Mit dieser Forderung kann Bergson durchaus an sein frühes 
Vorbild Spencer anknüpfen (Spencer, 1966, 1/1, 84), der alle begrifflichen Um­
schreibungsversuche für das Absolute als „transitional modes of thought“ bezeichnet. 
Bergson läßt allerdings bei Beibehaltung des dynamischen Charakters dieser 
Kennzeichnung den von Spencer eingenommenen agnostizistischen Standpunkt hinter 
sich. Während für Spencer alle Begrifflichkeit „merely a symbol“ und vom Absoluten 
stets weit entfernt ist, sucht Bergson mit seiner Philosophie des Lebens nach einer 
Annäherung der sprachlichen Mittel an das Absolute.

147

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Intellekt mit dem Leben verbunden sein. Die gewünschte 
Kombination von teilnehmender Sympathie und distanzierender 
Abstraktion nennt Bergson Intuition. Er bezeichnet damit ein Vermögen, 
das zwischen Instinkt und Intellekt anzusiedeln ist und eine Form der 
bewußt gewordenen Sympathie zwischen Einzeldasein und dem 
umgreifenden Ozean des Allebens darstellt. Diese bewußte Sympathie 
gehört allerdings nicht zum Bestand der natürlich vorkommenden 
kognitiven Vermögen. Sie muß deshalb in einer aktiven Anstrengung 
des Metaphysikers hergestellt werden. Mit der von der Lebens­
philosophie neu zu konzipierenden Denkmethode soll die Vereinigung 
der Vorteile des reflexiv-diskursiven und des unmittelbar-ganzheitlichen 
Weltzugangs erreicht werden, zugleich sollen mögliche Nachteile beider 
Wege ausgeschaltet werden (EC, 645 f.). So soll die unmittelbare Nähe 
des Instinktes zum Leben philosophisch fruchtbar gemacht werden. Der 
Instinkt als spezifische Art der Welterfassung, die über organische 
Werkzeuge erfolgt, weist jedoch den Nachteil auf, daß sein 
Aktionsbereich auf bestimmte Objekte und sein Funktionsbereich auf 
bestimmte Veränderungen beschränkt bleibt (ebd., 612 ff). Der 
intellektuelle Zugang ist im Vergleich dazu wegen seiner künstlichen 
Werkzeuge weitaus flexibler, die Flexibilität wird allerdings durch 
zusätzlichen Energieaufwand und Lebensferne erkauft. Über die Fusion 
beider Verfahren in der Intuition soll sowohl die stofflich-materiale als 
auch die formal-funktionale Seite der Natur philosophisch faßbar werden 
(ebd., 620 ff.). Ein adäquates Bild der eingangs erwähnten 
Verschränkung von Stoff und Form in der Natur ist demgemäß für 
Bergson nur über eine ebenso verschränkte Erkenntnisform zu 
gewinnen. Nur wenn es gelingt, die unmittelbare und in ihrem Umfang 
notwendig begrenzte Erkenntnis des Instinkts mittels der reflexiven 
Kapazitäten des Intellektes zu erweitern, ist die Lebensphilosophie in der 
Lage, das Leben zu verstehen.

Bei der Intuition handelt es sich somit um ein philosophisches 
Kunstprodukt, eine bewußt durch den Philosophen erzeugte Synthese aus 
zwei Erkenntnisvermögen, welche ihrerseits Produkt eines natürlichen 
Entwicklungsgeschehens sind. Obwohl in dieser Hinsicht künstlich, ist 
dennoch die Möglichkeit der Synthese im natürlichen Bestand selbst 
angelegt. Dabei sind es vor allem die dem Intellekt eigenen 
Freiheitsgrade, die eine solche Erweiterung der bisherigen Vermögen 
möglich erscheinen lassen. Die von Bergson gewünschte Kombination 
stellt zudem in systematischer Hinsicht eine Synthese der beiden oben 
genannten Traditionen der Erkenntnis dar: Der Instinkt qua Sympathie 
des Lebens mit sich selbst (ebd., 637, 784) steht eindeutig in der 

148

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Tradition der Nähe“, seine Aufgabe ist es, über ein teilnehmendes 
Verfahrens zum inneren Wesen der lebendigen Natur zu fuhren. Der 
Intellekt hingegen repräsentiert das Standardinstrumentarium der 
„Tradition der Distanz“ und dient dazu, den Bestand an unmittelbaren 
Erkenntnissen von einer bloß subjektiven in die intersubjektiv 
vermittelbare und damit philosophisch verwendbare Form zu 
transformieren. Wie oben angedeutet ist es die intellektuelle Freiheit als 
Unabhängigkeit von bestimmten Referenzobjekten, die den 
Ermöglichungsgrund dafür darstellt, die begrifflichen Werkzeuge von 
der äußeren Objektwelt abzuziehen und auf das innere Leben 
umzulenken. Diese Re-flexion ist der eigentliche Garant für den 
wissenschaftlichen und philosophischen Allgemeinheitsanspruch (ebd., 
631 f.). Das Ziel von Bergsons Synthese ist es also, die privaten 
Erfahrungen des instinktiv-sympathischen Weltzugangs auf einen 
Horizont der Allgemeinheit hin zu erweitern, was bedeutet, daß sowohl 
die Inhalte wie auch die Methode des Erkenntnisgewinns objektivierbar 
werden. Nur wenn dies gelingt, verfügt die Lebensphilosophie 
tatsächlich über einen Schlüssel zum Leben. Sie hat sich dann ein 
Denkinstrumentarium geschneidert, das den unmittelbaren Zugang zum 
Wesen und zur natürlichen Ordnung der Dinge ermöglicht und das 
zugleich die gewonnenen Einsichten in ein intersubjektiv vermittelbares 
Wissen überführt.

Bergsons, den klassischen Maximen von Objektivität und 
Wissenschaftlichkeit verpflichteter, Entwurf der philosophischen 
Intuition ist, was häufig vernachlässigt wird, deutlich gegenüber einer 
künstlerischen Intuition abzugrenzen. Sie ist nicht wie diese auf das 
Individuelle ausgerichtet, sondern zielt - dem alten Grundsatz 
singularium non est scientia gemäß - auf Allgemeines. Die 
philosophische Intuition als sich selbst bewußt gewordene Sympathie ist 
gleichzeitig eine Methode der Ontologie wie der Epistemologie. Sie stellt 
nicht nur ein Verfahren der Gegenstandserkenntnis (auf der Suche nach 
der natürlichen Ordnung des Lebens) dar, sondern ist gleichzeitig ein 
Prüfverfahren für die Formen und Methoden der Gegenstandserkenntnis 
(den Instrumenten der Philosophie des Lebens). In beiden Hinsichten 
geht es idealerweise darum, die Möglichkeiten der Erfahrung ins 
Unendliche zu erweitern. Die reale Umsetzung dieser Vorgabe ist 
allerdings nach Bergson grundsätzlich dadurch eingeschränkt, daß auch 
ein gereinigter und diskursiv erweiterter Instinkt im kognitiven 
Kontinuum des Menschen immer nur den Randbereich ausmachen kann. 
Nach dieser - die Kennzeichnung von Bergsons Entwurf als 
Irrationalismus relativierenden - Einschränkung ist und bleibt der 

149

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intellekt stets das dominierende Vermögen des menschlichen Denkens. 
Der Intellekt bleibt der leuchtende Kem37. Die von der 
Lebensphilosophie geforderte neue Denkweise ist somit ausschließlich 
eine Ergänzung und Erweiterung, niemals ein Ersatz der herrschenden 
intellektuellen Welterfassung. Das Ziel Bergsons ist es lediglich, die 
einseitig pragmatische Ausrichtung des Intellektes um alternative 
Tendenzen zu erweitern, um so eine Ausweitung des Bewußtseins auf 
den Bereich des Lebens zu erreichen. Ohne in den Grenzen des 
Intellektes zu verbleiben, soll sich die philosophische Intuition im oben 
genannten Sinne in den Ozean des Lebens werfen und durch die Tat den 
Kreis des Gegebenen durchbrechen. Sie soll so in der praktischen 
Auseinandersetzung mit dem flüssigen Medium (ebd., 658 f.) ein 
adäquates Verständnis von der Prozessualität der natürlichen Ordnung 
gewinnen.

Nach Bergson entdeckt die mittels ihres dynamischen 
Denkinstrumentariums selbst dynamisch werdende Philosophie des 
Lebens, daß zwischen Materie und Geist, zwischen Unbelebten und 
Leben, zwischen Einheit und Vielheit ein wechselseitiges Beziehungs­
gefüge besteht. So erweist sich Leben als durch die Materie 
geschleudertes Bewußtsein (ebd., 649). Nach dieser Denkfigur hat das 
ursprünglich einheitliche Bewußtsein im Laufe der schöpferischen 
Entwicklung der Welt seine ursprüngliche Bewegungskapazität durch 
den steten Widerstand der Materie weitgehend eingebüßt und sich - 
diesem Widerstand nachgebend und ihm ausweichend - in die 
verschlungene Vielfalt der Einzelbewußtseine qua Einzellebewesen 
aufgezweigt. Die stete Wechselbeziehung zwischen Bewußtsein und 
Materie hat, so Bergson, zwei alternative Tendenzen erzeugt: In einem 
Falle richtete das Bewußtsein seine Aufmerksamkeit auf sich selbst 
(nahm die Form des Instinkts an), wodurch Leben und Bewußtsein 
miteinander verschränkt blieben. Diese Immanenz wurde allerdings 
dadurch erkauft, daß das Bewußtsein, am weiteren Vordringen gehindert, 
in einem abgeschlossenen und statischen Erkenntnishorizont verharrte. 
Im anderen Fall richtete das Bewußtsein seine Aufmerksamkeit auf die 
Materie, die es durchquerte, woraus schließlich der Intellekt resultierte.

37 Zur Konzeption des zentralen hellen Kems des Bewußtseins und des ihn umgebenden 
dunklen Saums (frange) vgl. auch EC, 492, 497, 534, 659. In vergleichbarer Weise 
benutzt Dewey (1995, 290 ff.) ein Modell von Hintergrund, Randzone und Brennpunkt, 
um das Verhältnis von Geist und Bewußtsein zu veranschaulichen. Dabei ist darauf 
hinzuweisen, daß die tatsächlichen Verhältnisse wesentlich intimer sind, so daß das 
umgebende Feld den jeweiligen Fokus durchtränkt, durchdringt und färbt. Beide 
Konzepte gehen wie Husserls Begriff des „Horizonts“ auf James4 Konzept der fringes 
zurück (James, 1950,1, 258).

150

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die in diesem Vorgang angelegte Tendenz auf Entfremdung des 
Bewußtseins von sich selbst, beinhaltete allerdings die Möglichkeit für 
die oben erwähnte Befreiung des Bewußtseins von externer 
Bestimmung.

Diese prinzipielle Möglichkeit der Freiheit einer intellektuellen 
Entdeckungsfahrt bedeutet jedoch der Sache nach nicht nur die 
Schrankenlosigkeit der Herrschaftsoptionen gegenüber dem Gegen­
standsbereich, sie bedeutet zugleich - und diese Tatsache will Bergson in 
seiner Lebensphilosophie nutzen - die prinzipiell schrankenlose 
Entwicklungsmöglichkeit der begrifflichen Kategorien. Wie oben 
dargelegt, ist es diese schöpferische Freiheit des Denkens, die es 
einzusetzen gilt, um den Instinkt zu wecken, ihn in eine Intuition zu 
transformieren und eine neue adäquate Erkenntnisform für die natürliche 
Ordnung des Lebens zu gewinnen. Bergsons Philosophie des Lebens 
setzt so auf Zukunft und Entwicklung. Sie will sich mittels neuer - 
allerdings immanent nicht unproblematischer - Denkmittel auf große 
Fahrt in die vielfältige und wandelbare Weite eines schöpferischen 
Universums begeben. Die natürliche Ordnung, die es hier zu entdecken 
gilt, stellt sich als Einheit in Vielheit dar, als „Ozean des Lebens“, dem 
jedes menschliche Individuum wie eine einzelne Welle immer schon 
angehört. Die Gefahren des Schiffbruchs bestehen für Bergson 
gewissermaßen deshalb nicht, weil für ihn im Hinabtauchen in das Meer 
des Lebens letztlich die Sicherheitsinstanz erfahrbar wird, die die 
abendländische Philosophie so lange Zeit fälschlicherweise in immer 
besseren Schiffen und Navigationsinstrumenten gesucht hatte.

Mit dieser Zielsetzung seiner Ontologie erweitert Bergson seine 
eigene Bestimmung, wonach die Wahrheit der Gefühle einem 
Segelschiff gleiche, die Wahrheit der Wissenschaft einem Dampfschiff. 
Bei dieser Unterscheidung repräsentieren die beiden künstlichen 
Fahrzeuge durch den „Ozean des Lebens“ trotz ihrer Unterschiede 
gleichermaßen eine konstruktive und künstliche Welterfassung. Dies gilt 
auch, wenn beim „Segelschiff4 der natürlichen Kraft größerer Spielraum 
eingeräumt wird als beim „Dampfschiff4, dessen künstlicher 
Mechanismus die natürliche Ordnung vollkommen zu überdecken droht. 
Nach dieser Metapher - die im Zuge der Würdigung von James’ 
Pragmatismus zum Einsatz kommt (PM, 1449) - sind die Wahrheiten des 
Gefühls zwar tiefer in der wirklichen Welt verwurzelt als die Wahrheiten 
der Wissenschaft, nichtsdestotrotz handelt es sich in beiden Fällen um 
künstliche und damit distanziert-interpretierende Deutungen von Welt. 
Die Erweiterung dieser Position im Sinne der Perspektive des 
„philosophischen Tauchers“ ist hingegen mit einem Erkenntnis­

151

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Programm verbunden, das darauf abzielt, auf die künstlichen Aspekte der 
Erfindung von Welt vollkommen zu verzichten und sich der 
uneingeschränkten Entdeckung der natürlichen Ordnung hinzugeben. 
Die immanenten Schwierigkeiten dieses Ansatzes verweisen allerdings 
darauf, daß eine philosophisch relevante Erfahrung von Welt ohne 
symbolisch-sprachliche Distanzierung wohl nicht zu gewinnen ist. Die 
verschiedenen Erkundungsweisen von Welt - egal, ob man sich für die 
theoretische oder die praktische, die wissenschaftliche oder die 
philosophische, die mathematische oder die poetisch-künstlerische 
entscheidet - erweisen sich damit stets als verwobenes Wechselspiel von 
Entdecken und Erfinden. Gerade unter diesem Gesichtspunkt muß 
Bergsons Projekt als ein der Sache nach zum Scheitern verurteiltes 
Unterfangen angesehen werden. Allerdings hat Bergsons Philosophie 
trotz dieser immanenten Schwierigkeiten auf eine bestimmte und in ihrer 
Bedeutung nicht zu unterschätzende Seite der Wirklichkeit hingewiesen: 
Sie hat die Welt als verwobene Lebenswirklichkeit, als unüber­
schaubaren und schöpferischen „Ozean des Lebens“ entdeckt.

Literaturverzeichnis
Bacon, F. (1963): The works of Francis Bacon, 1857-1874, hg. von J. Spedding, R. L. Ellis, 

D. D. Heath, I - XIV, Stuttgart - Bad Cannstadt.
Bergson, H.: Oeuvres, Edition du Centenaire, Paris 1991. Die im Text angegebenen Siglen 

entsprechen: (DS) Les Deux sources de la morale et de la religion, (EC) L’Evolution 
creatrice, (MM) Matiere et memoire, (PM) La Pensee et le mouvant.

Bloch, E. (1972): Vorlesungen zur Philosophie der Renaissance, Frankfurt a. M.
Blumenberg, H. (41993): Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmetapher, 

Frankfurt a. M.
Böhme, H. (1989): Giordano Bruno, in: G. Böhme (Hg.), Klassiker der Naturphilosophie, 

München, 117-135.
Bruno, G. (1981): Das Aschermittwochsmahl, übers, von F. Fellmann mit einer Einleitung 

von H. Blumenberg, Frankfurt a. M.
- (1986): Über die Ursache, das Prinzip und das Eine (De la causa), übers, von P. Rippel

mit einem Nachwort von A. Schmidt, Stuttgart.
- (1993): Zwiegespräche vom unendlichen All und den Welten, Darmstadt.
Carnap, R. (1979): Der logische Aufbau der Welt, Frankfurt a. M./Berlin/Wien.
Carus, C. G. (1964): Psyche. Zur Entwicklungsgeschichte der Seele, 1846, ND nach der 2. 

Auflage Pforzheim 1860, Darmstadt.
- (1990): Natur und Idee oder das Werdende und sein Gesetz. Eine philosophische

Grundlage für die spezielle Naturwissenschaft, 1861, ND Hildesheim/Zürich/New 
York.

Cassirer, E. (21911): Das Erkenntnisproblem in der Philosophie der Neueren Zeit, I, Berlin
- (1969): Die Antike und die Entstehung der exakten Naturwissenschaft, 1932, in: ders.,

Philosophie und exakte Wissenschaft, Frankfurt a. M., 11-38.
- (81994): Der Begriff der symbolischen Form in den Geisteswissenschaften, 1921, in:

ders., Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt, 169-200.

152

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Comte, A. (21974): Die Soziologie. Die Positive Philosophie im Auszug, hg. von J. v. 
Kempski, Stuttgart.

Descartes, R. (Med.): Meditationes, in: Philosophische Werke I, hg. von A. Buchenau, 
Leipzig 1922.

Deleuze, G./Guattari F. (1977): Rhizom, Berlin.
Dewey, J. (1995): Erfahrung und Natur, übers, von M. Suhr, Frankfurt a. M.
Diderot, D. (1972): Artikel aus der von Diderot und D’Alembert herausgegebenen 

Enzyklopädie, hg. von M. Naumann, Leipzig.
Dingler, H. (1955): Die Ergreifung des Wirklichen, München.
Duhem, P. (1978): Ziel und Struktur der physikalischen Theorien, hg. von L. Schäfer, 

Hamburg.
Foucault, M. (1977): Der Ariadnefaden ist gerissen, in: G. Deleuze/M. Foucault, Der Faden 

ist gerissen, Berlin, 7-12.
Goethe, J. W. (31959): Werke. Hamburger Ausgabe, hg. von E. Trunz, I - XIV, Hamburg.
- (1987 ff.): Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens, Münchner Ausgabe, hg. von

K. Richter in Zusammenarbeit mit H. G. Göpfert, N. Miller und G. Sauder, I - XXVI, 
München/Wien.

Hartmann, N. (21949): Der Aufbau der realen Welt. Grundriß der allgemeinen 
Kategorienlehre, Meisenheim am Glan.

- (1950): Philosophie der Natur. Abriß der speziellen Kategorienlehre, Berlin.
- ( 1964): Neue Wege der Ontologie, Darmstadt.3
Hegel, G. W. F.: Werke, ediert von E. Moldenhauer, K. M. Michel, I - XX, Frankfurt a. M. 

1986. Die im Text verwendeten Siglen entsprechen: (Enz.) Enzyklopädie der 
philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, (Phän.) Phänomenologie des Geistes.

Heidegger, M. (71955): Was ist Metaphysik?, Frankfurt a. M.
- (161986): Sein und Zeit, Tübingen.
v. Hofmannsthal, H. (1979): Ein Brief, in: Erzählungen. Gesammelte Werke, hg. von B. 

Schoeller, Frankfurt a. M., 461-477.
Husserl, E. (21962): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie, Husserliania 
VI, Haag.

Jäger, G. (1917): Das Verhältnis Bergsons zu Schelling. Ein Beitrag zur Erörterung der 
Prinzipien einer organischen Weltauffassung, Hamburg.

James, W. (1950): The Principles of Psychology, I - II, New York.
Jaspers, K (41991): Von der Wahrheit, München/Zürich.
Jonas, H. (1973): Organismus und Freiheit. Ansätze zu einer philosophischen Biologie, 

Göttingen.
Kant, I.: Werke, hg. von W. Weischedel, I - X, Darmstadt 1983. Die im Text angegebenen 

Siglen entsprechen: (KrV) Kritik der reinen Vernunft, (Prol.) Prolegomena zu einer 
jeden künftigen Metaphysik.

Köchy, K. (1995): Organische Ganzheit. Die maßgeblichen Prinzipien des romantischen 
Organismuskonzeptes, in: Biologisches Zentralblatt 114, 207-215.

- (1996): Perspektiven der Welt. Einheit und Vielheit im Weltbild der Deutschen
Romantik, in: Philosophia naturalis 33 (2), 317-342.

- (1997): Ganzheit und Wissenschaft. Das historische Fallbeispiel der romantischen
Naturforschung, Würzburg.

- (1999): Es gibt verschiedene Pfade durch das Labyrinth des Lebens. Plädoyer für eine
pluralistische Repräsentation des Organischen, in: A. Geus/T. Junker/H. J. 
Rheinberger/C. Riedl-Dom/M. Weingarten (Hg.), Repräsentationsformen in den 
biologischen Wissenschaften, Berlin, 19-35.

Koyre, A. (1980): Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum, Frankfurt a. 
M.

153

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lepenies, W. (1978): Das Ende der Naturgeschichte, München.
Leibniz, G. (1879 ff.): Philosophische Schriften, hg. von G. J. Gerhardt, I - VII, Leipzig.
- (1996): Philosophische Schriften, hg. von W. v. Engelhardt, H. Herring, H. H. Holz, I -

VI, Frankfurt a. M.
Lichtenberg, G.C. (31994): Schriften und Briefe, hg. von W. Promies, I - VI, Frankfurt 

a. M.
Monod, J (s1988): Zufall und Notwendigkeit. Philosophische Fragen der neuen Biologie, 

München.
Nietzsche, F. (1967 ff): Nietzsches Werke. Kritische Gesamtausgabe, hg. von G. Colli, M. 

Montinari, 1/1 - VII1/3, Berlin.
Nicolaus Cusanus (1964/1967.): De docta ignorantia / Die belehrte Unwissenheit, hg. und 

übersetzt von P. Wilpert, I-II, Hamburg.
Novalis (1978): Werke, Tagebücher und Briefe Friedrich von Hardenbergs, hg. von H.J. 

Mähl und R. Samuel, 1 - III, München/Wien.
Petrarca (1933 ff): Le Familiari; hg. von V. Rossi, U. Bosco, I - IV, Florenz.
Pflug, G. (1959): Henri Bergson. Quellen und Konsequenzen einer induktiven Metaphysik, 

Berlin.
Picht, G. (31993): Der Begriff der Natur und seine Geschichte, Stuttgart.
Platon: Sämtliche Dialoge, hg. von O. Apelt, I - VII, Hamburg 1988.
Pico della Mirandola, G. (1990): Über die Würde des Menschen, Hamburg.
Pinthus, K. (1959): Menschheitsdämmerung, 1920, ND Hamburg.
Ritter, J. W. (1984): Fragmente aus dem Nachlasse eines jungen Physikers, 1810, hg. von 

S. Dietzsch, B. Dietzsch, ND Leipzig/Weimar.
Rousseau, J. J. (1981): Schriften, hg. von H. Ritter, I - II, Frankfurt a. M.
Schelling, F. W. J.: Schellings Werke, nach der Originalausgabe in neuer Anordnung hg. 

von M. Schröter, I - VI, München 1927. Die im Text angegebenen Siglen entsprechen: 
(SN) Einleitung zu dem Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, 1799, (TI) 
System des transcendentalen Idealismus, 1800.

Scheier, M. (1947): Die Stellung des Menschen im Kosmos, 1928, München.
Schopenhauer, A. (WWV): Die Welt als Wille und Vorstellung, in: Zürcher Ausgabe I - 

IV, Zürich 1977.
- ( 1987): Metaphysik der Natur, hg. und eingel. von V. Spierling, München/Zürich.2
Schubert, G. H. (1830): Die Geschichte der Seele, I - II, Stuttgart/Tübingen.
Sextus Empiricus (21985): Grundriß der pyrrhonischen Skepsis, hg. von M. Hossenfelder, 

Frankfurt a. M.
Simmel, G. (1995): Die Großstädte und das Geistesleben, 1903, in: Gesamtausgabe, hg. 

von O. Rammstedt, VII, Frankfurt a. M., 116-131.
Spencer, H. (1966): The Works of Herbert Spencer, Reprint of the edition 1904, 

Osnabrück, 1/1.
Spierling, V. (Hg.) (1986): Lust an der Erkenntnis. Die Philosophie des 20. Jahrhunderts, 

München.
Toulmin S./Goodfield J. (1985): Entdeckung der Zeit, Frankfurt a. M.
Wittgenstein, L. (1960): Tractatus logico-philosophicus, in: Schriften, Frankfurt a. M.

154

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117 - am 20.01.2026, 12:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

