DENNIS PULINA

Die militia amoris der Frauen
Penelope, Laodamia und ihr heldenhaftes Warten
in Ovids Heroides

Die Feststellung des Philosophen Jiirgen Habermas, »wo immer >Hel-
den« verehrt werden, [stellt sich] die Frage [...], wer das braucht — und
warume,! ist auch auf die Antike iibertragbar.” Wo es im Krieg viele
Helden gibt, man sie als Vorbilder, als kollektive Identifikationsfiguren
oder als Orientierungspunkte benétigt bzw. das Ausiiben von Gewalt
schlicht eine bedeutende Anerkennungsressource darstellt, muss man
auch fragen, wie es um Helden in Friedenszeiten bestellt ist. Gerade
Ovids Biographie ist fundamental von der pax Augusta gepragt, Eckard
Lefevre nannte ihn ein »Kind des Friedens«,® Eduard Fraenkel ihn den
»Sohn eines neuen Zeitalters«*.

Das klassisch-kriegerische Heldenideal und seine paradigmatischen Ver-
treter, die homerischen Helden,” finden in Ovids Werken derweil vor
allem in den Heroides, freilich nur in absentia, Bedeutung. Das Bild, das
darin von diesem Heldentypus gezeichnet wird, ist allerdings keineswegs
so heroisch, wie man es vermuten wiirde. So bemerkt Sara Mack zu
Heroides 3, dem Brief der Briseis an Achill:

Ovid’s idea of epic heroism is very different from Homer’s. Although Homer
makes us see the futility and emptiness of war at moments in the /liad, he also
shows us the heroism and glory that can be won on the battlefield. [...] In the
Heroides Ovid seems to question the whole notion of heroism.5

Zu Recht sieht Mack in Achill weder einen guten Liebenden noch einen
Helden’ und stellt fest: »his only >heroic« feat is his destruction of Briseis’s

1" Habermas 2002, 178.

Fiir die sorgfiltige Lektiire meines Beitrages danke ich Martin Korenjak (Innsbruck)
und Ulrike Auhagen (Freiburg i. Brsg.).

Lefevre 1988, 190.

Fraenkel 1931, 47.

S. hierzu Horn 2014.

Mack 1988, 76.

S. ebd.

=)

NS G W

- am 13.01.2026, 03:09:0!


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

58 Dennis Pulina

home and family«® Auch das Heldentum anderer homerischer Figuren
wird weitgehend dekonstruiert, Paris hitte sich ohne Oenone niemals
auf der Jagd bewihren konnen, und niemand wiisste von Theseus, wenn
Ariadne ihn nicht mithilfe des Fadens aus dem Labyrinth des Minotaurus
geleitet hitte und dafiir selbst heroisch ihr Zuhause und ihre Familie fiir
die vermeintlich groBe Liebe aufgegeben hiitte.

Zwischen den Kriegshelden Homers aber und den Liebenden aus Ovids
elegischer Dichtung wird durch einen der zentralen Topoi der romischen
Liebeselegie eine Verbindung hergestellt: durch die militia amoris, die
»Liebe als Kriegsdienst«. Diese Parallelitit postuliert Ovid, der magister
amorum, der »Lehrmeister der Liebe«, insbesondere in seiner Ars Ama-
toria selbst: militiae species amor est (Ars 2, 233).” Wihrend die Forschung
diesem Motiv in seiner Darstellung und seiner Tradition viel Aufmerk-
samkeit gewidmet hat, ist bislang nicht beriicksichtigt worden, dass eine
Vergleichbarkeit von Liebe und Krieg insbesondere eine Heroisierbar-
keit des Liebenden erzeugt und die Moglichkeit zur Behauptung von Lie-
be als Heldentat bietet. Indem Ovid in seiner Ars weiter ausfiihrt (2, 235-
236): nox et hiems longaeque uiae saeuique dolores / mollibus his castris et labor
omnis inest,"® wird die Bewiltigung dieser kriegsihnlichen Miihen durch
den Liebenden heroisch. Denn Heldentaten zeichnen sich dadurch aus,
dass sie auBergewchnlich, in der Regel iibermenschlich sowie agonal
sind.!! Worin diese beiden Komponenten in Fall der militia amoris lie-
gen, zeigt sich bereits in der Vorstellung der romischen Elegiker von der
Liebe als Schicksal und dem foedus aeternum, einem »ewigen Biindnis«
zwischen Liebendem und Geliebter, ganz zu schweigen vom Motiv des
exclusus amator, dem »ausgeschlossenen Liebenden, der keinen Zugang
zu seiner Geliebten hat: Der Kern der Heldentat ist das Warten aus Liebe
und zwar in unterschiedlicher Ausprigung das Aushalten auf der meta-
phorischen longa via sowie das Durchhalten im Erwarten.

In Ovids Heroides berichten Frauen des Mythos von genau solch einem
Aushalten und Durchhalten, allerdings ist der Grundton dabei auf den

Ebd. Dass Achill in Ovids Metamorphosen keineswegs durchweg eine negative Figur
ist, hat Galasso 2004 gezeigt.
»Liebe ist dem Kriegsdienst dhnlich« (Diese und alle weiteren Ubersetzungen aus
Ovids Ars stammen aus Ovid, ed. Holzberg 2011).
»Nacht und Sturm und weite Wege und grimmige Schmerzen - jegliche Miihsal birgt
dieses verzirtelte Camp.«
11§ Aurnhammer/ Klessinger 2018, 133 sowie Sonderforschungsbereich 948 2019,
Art. »Held«.

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 59

ersten Blick wenig heroisch. In ihren Briefen duBern die Frauen Klage,
Verzweiflung, Hoffnungs- und Aussichtslosigkeit. Thre Gebete, ihre Flii-
che, ihre insgesamt »traurigen Schicksale«, !> machen sie augenscheinlich
nicht zu siegreichen Soldatinnen der genannten militia. Frinkel spricht
vom Charakter der Vergeblichkeit dieser Briefe."> Auch wenn alle Frau-
en dhnliche Schicksale und dhnliche Situationen teilen, fallen doch zwei
ins Auge, deren Umgang mit ihrer Situation sich von den anderen abhebt,
und zwar genau dann, wenn man aus der Perspektive der militia auf das
Warten sieht: Penelope, deren Mann Odysseus immer noch nicht nach
Hause zuriickgekehrt ist, obwohl der Trojanische Krieg lange voriiber
ist, und Laodamia, die sich um ihren Mann Protesilaos sorgt, von dem
sie glaubt, er kimpfe noch im Trojanischen Krieg. In ihrer Einstellung
gegeniiber dem Warten grenzen sie sich von den anderen Frauen ab,
und ihr Warten erscheint, wie im Folgenden gezeigt wird, heroisch. Der
Vergleich gerade dieser beiden Briefe ist weiterhin dahingehend viel-
versprechend, als sie kompositionell aufeinander bezogen zu sein schei-
nen: Beide sind Ehefrauen, deren Minner kurz nach der Hochzeit in
den Trojanischen Krieg gezogen sind. Kontrastiv sind sie dahingehend,
dass Odysseus der Uberlebenskiinstler ist, wéhrend Protesilaos das erste
Kriegsopfer darstellt, sowie dass Laodamia ihren toten Mann am Leben
glaubt, wihrend Penelope den bereits unerkannt Heimgekehrten noch in
der Ferne wihnt."* Den Typus des wartenden Helden kennt die Antike
durchaus, man denke an Prometheus, Philoktet oder Odysseus. Ovid ge-
lingt jedoch durch das Motiv der militia amoris eine spezifisch elegische
Heroisierung der beiden genannten Frauen und zwar letztlich gerade
durch das Gesamtwerk der Heroides, in dem Frauen zu Wort kommen,
die alle leiden und somit in ihren Einstellungen vergleichbar sind. Die
explizite Auseinandersetzung zwischen Kriegertum und Liebe zeigt sich
indes ebenso vielfach explizit in den Heroides: Wenn Ovid beispielsweise
Laodamia ausrufen lisst: Bella gerant alii: Protesilaus amet (13, 84),'° ver-
neint er kriegerisches Heldentum bzw. ersetzt es durch die Liebe.

Helden entstehen, wie Tobias Schlechtriemen ganz allgemein und
Achim Aurnhammer sowie Hanna Klessinger am Beispiel Wilhelm Tells

—_
1)

Frinkel 1970, 38.
S. ebd., 39.
Fiir die Gedanken zum kompositionellen Bezug danke ich Martin Korenjak (Inns-
bruck).
»Krieg sei von andren gefiihrt, Protesilaus — verliebt.« (Diese sowie die folgenden
Ubersetzungen aus den Heroides stammen aus Ovid, ed. Hauptli 2001.)

—_
W

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

60 Dennis Pulina

gezeigt haben,'® durch eine Distinktion, indem eine Grenze zwischen
den Helden und anderen Figuren einer Erzihlung gezogen wird. Nur
wenn Helden sich abheben, konnen sie auBlerordentlich sein. Aus die-
sem Grund kann man nur von einer Heroisierung der Penelope und der
Laodamia sprechen, weil die anderen Briefeschreiberinnen eine andere
Einstellung gegeniiber dem Warten an den Tag legen, die hinsichtlich
dieses Aspektes weniger heroisch erscheint. Jene Figuren dienen gerade
deshalb als Folie, weil sie in mehr oder weniger derselben Situation sind.
Das Zuriickgelassen-Sein ohne Schuld etwa wird immer wieder deutlich,
zeigt sich beispielsweise pointiert im Brief der Phyllis an Demophoon
(Heroides 2, 7-8): tempora si numeres — bene nos numeramus amantes — / non
venit ante suam nostra querela diem,'” sowie in den Worten der Oenone
an Paris (Heroides 5, 7-8): Leniter, e merito quicquid patiare, ferendum est; /
Quae venit indigno poena dolenda venit."®

Diesem Ansatz der Liebe als Heldentum und dem Warten als Heldentat
soll anhand des Briefes der Penelope an Odysseus und der Laodamia
an Protesilaus nachgegangen werden. Die Analyse wird explizit auf die
Qualifizierung des Wartens, Aushaltens, Durchhaltens und Erwartens
in ihrer Dauer als heroisch ausgerichtet sein. Es wird sich zeigen, dass
vor allem die innere Haltung gegeniiber dem Warten-Miissen heroisiert
wird.

I. Die Heroisierung des Liebenden in Amores 1, 9

Um die spezifische Heroisierbarkeit des Wartens aber angemessen beur-
teilen zu konnen, ist ein vorausgehender Blick auf Amores 1, 9 notig, wel-
ches die Parallelisierung von Kriegsdienst und Liebe gerade im Aspekt
des Wartens ausformt."” Der erste Punkt, den Ovid hierbei entwickelt,
ist vor dem Hintergrund des Paraklausithyrons das Wachehalten (Amores

S. Schlechtriemen 2018 sowie Aurnhammer/Klessinger 2018.

»Wolltest die Zeit du berechnen, — wer liebt, berechnet sie gerne! — keine Stunde zu
frith kommt meine Klage zu dir.«

»Was man erleidet zu Recht, das hat man gelassen zu tragen; doch die Strafe ist schwer,
welche zu Unrecht uns trifft.«

Eine Anspielung auf einzelne Heroidenbriefe im zweiten Buch der Amores ldsst eine
Abfassung der Heroides vor den Amores vermuten, allerdings handelt es sich bei den
veroffentlichten Amores nach Ovids eigener Aussage um eine Redaktion und eine Kiir-
zung von fiinf auf drei Biicher. Die Amores an sich seien das Erstwerk aus der Jugend

(Tiist. 4, 10, 57-60). Zur Datierung der elegischen Werke s. Thorsen 2013, 115-117. Das

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 61

1,9, 7): pervigilant ambo, terra requiescit uterque.’* Das eigentliche Ausru-
hen als Inbegriff des Nichtstuns, was durch das requiescere reprasentiert
wird, wird in seinem Zweck, nimlich dem Schutz der Geliebten bzw. das
Warten auf sie, sowie durch seine Art und Weise, nimlich dem rudimen-
tiren, beschwerlichen Liegen auf dem Boden, heroisch aufgeladen. Der
zweite Punkt, den Ovid stark macht, sind die vielfdltigen und andauern-
den Miihen, die ein Liebender bereitwillig eingeht (Amores 1, 9, 9-16):

militis officium longa est via; mitte puellam,
strenuus exempto fine sequetur amans;
ibit in adversos montes duplicataque nimbo
lumina, congestas exteret ille nives,
nec freta pressurus tumidos causabitur Euros
aptaque verrendis sidera quaeret aquis.
quis, nisi vel miles vel amans, et frigora noctis
et denso mixtas perferet imbre nives?*!

Die Bedeutsamkeit der longa via wird in der weiter oben zitierten Ver-
dichtung des liebenden Heldentums in der Ars nochmal herausgehoben.
Der lange Weg steht dabei sinnbildlich fiir die Dauer der Reise, um die
der Liebende bereits bei seinem Aufbruch weil. Die fehlende zeitliche
Abgrenzung zeigt die Unbestimmtheit und fokussiert mehr auf das Aus-
halten ohne Grenze als auf ein Durchhalten bis zur Erwiderung der Lie-
be. Dieser Aspekt des entgrenzten Aushaltens wird durch exempto fine im
néchsten Vers perpetuiert, was wiederum das Motiv das foedus aeternum
aufnimmt. Die Reise wird in all ihren Beschwerlichkeiten ausgemalt:
Berge, Regen, Schnee. Indem Ovid mit quis perferet eine Einschrankung
auf Krieger und Liebenden vornimmt, wird das Handeln selten und so-
mit exzeptionell. Die AuBerordentlichkeit liegt dabei vor allem in der
Dauer begriindet. Gleichzeitig zeigt die explizite Nennung der Gefahren

Motiv der militia, wie es vor Ovid und dann in den Amores zu finden ist, ist zweifelsfrei
ilter als die Heroides.

»Beide durchwachen die Nacht, auf der Erde ruhen sie beide.« (Diese und alle weite-

ren Ubersetzungen aus Ovids Amores stammen aus Ovid, ed. Holzberg 2014).

21 »Lange Mirsche sind Pflicht des Soldaten; entsende das Madchen: Unaufhorlich und
zih folgt ihr der Liebende nach, geht auf schwer zu erkletternde Berge, durch Fliisse,
verdoppelt durch den Regen, und stapft mitten durch Haufen von Schnee; muss er
aufs Meer, dann schiitzt er nicht vor den tobenden Ostwind, harrt nicht auf Sterne, die
giinstig fiir Rudernde sind. Nachtfrost, Schnee, der mit prasselndem Regen vermischt
ist, wer wird das durchstehn? Nur der Soldat oder der liebende Mann«.

20

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

62 Dennis Pulina

durch Naturgewalten die fiir heroisches Tun notige Agonalitit.** Ein drit-
ter Punkt, der bislang noch nicht geklart ist, ist die Handlungsmacht, die
Agency des Helden. Bisher namlich scheint es sich nur um ein passives
Aushalten zu handeln. Ovid aber sieht tatsdchlich das Warten als activum
an (1,9, 31-32): ergo desidiam quicumque vocabat amorem, / desinat: ingenii
est experientis Amor. Niklas Holzberg hat eine sehr treffende Ubersetzung
gefunden, wenn er schreibt: »Drum, wer immer die Liebe Faulheit ge-
nannt hat, der hére auf nun: Amor besitzt eine aktive Natur«.?® Thorsten
Burkard iibersetzt Ovids Worte mit »Liebe ist das Kennzeichen eines
unternehmenden Geistes<**. Dabei handelt es sich auch keineswegs um
rein korperliche Liebe, sondern um Liebe und Verliebtheit als allgemei-
nem Zustand.?” Burkard stellt die Zentralitiit dieses Satzes heraus: »Ovid
identifiziert also die innere Grundlage des militia-Vergleichs: Der Soldat
und der Liebhaber dhneln sich deswegen in ihren Tétigkeiten, weil sie
charakterlich von demselben Schlag sind. Energische, tatkriftige Men-
schen werden Liebhaber und / oder Soldaten.«*° Die Aussage, dass eine
aktive Natur Wesenszug des Liebenden ist, ergdnzt Ovid am Ende von
Amores 1, 9 noch, indem er sagt, er selbst sei durch die Liebe vom Tr-
gen zum Aktiven geworden, und somit das Gedicht pragnant mit diesem
Aspekt schlieBt (1, 9, 45-46): inde vides agilem nocturnaque bella gerentem: /
qui nolet fieri desidiosus, amet!*”

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass in der Liebe, wie sie in Amores 1,9
vor allem als Warten und gerade als Aushalten gezeichnet wird, eine
aktive Heldentat zu finden ist. Der Liebende ist auch als Aushaltender
handlungsmichtig, sein Handeln ist zudem auBergewohnlich sowie ago-
nal, indem er groBBe Gefahren und Beschwerlichkeiten meistert und das
iiber einen langen Zeitraum.?® Burkard zeigt, dass das Gedicht einen ap-
pellativen sowie didaktischen Zug hat, »dass wahre Liebe mit Anstren-

22 74 einer Typologie des Heroischen s. Schlechtriemen 2018.

23 Holzberg 2014, 69.

24 Burkard 2014, 118-119. Er fiihrt ebd. begriindeter Weise dazu aus: »Das kann doch
wohl in diesem Kontext nichts anderes bedeuten, als dass ein und derselbe Charak-
terzug, ein und dieselbe Disposition den Menschen zur Liebe wie zum Kriegsdienst
befihigt.« Zum Forschungsdiskurs um diesen Vers und die anschlieBenden mythologi-
schen Beispiele s. ebd.

258, ebd. 2014, 122.

26 Ebd., 120.

27 »Daher siehst du mich jetzt aktiv in nichtlichen Kampfen: Wer nicht méchte, dass er

trage wird, lieben soll der!«

Diese Aquivalenz zu heroischen Kriegstaten resiimiert Ovid auch in seiner Ars 2, 233—

236.

28

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 63

gungen verbunden ist.«* Zu Recht bemerkt er, dass die paradoxen und
komischen Elemente dabei dieser Intention dienen: »Auch wenn die-
se Lektion mit einem gewissen Witz vorgetragen wird, ist die Botschaft
durchaus ernst gemeint. Gerade die humorvollen und schein-paradoxen
Elemente des Gedichtes dienen dazu, Ovids Lehre hervorzuheben.«
Wie in den Amores findet sich auch in den Heroides eine Vielzahl an komi-
schen, paradoxen und ironischen Elementen, deren Ernsthaftigkeit stets
kritisch zu hinterfragen ist — ganz zu schweigen von intertextuellen Bezii-
gen und daraus zuweilen witzigen sowie gelehrsamen Pointen. Bei dieser
Studie aber handelt es sich um eine deskriptive Analyse der Heroisierung
der Penelope und Laodamia in ihrem Warten, das vor allem von dem
Motiv der militia amoris ermoglicht wird. Die Heroisierung wird in den
beiden Briefen der Frauen verfolgt und vor der Folie der restlichen Briefe
der Heroides kontextualisiert. Die Analyse bleibt — sofern nicht eine kla-
re Auseinandersetzung etwa zur Uberlieferung des zugrundeliegenden
Mythos vorliegt — somit textimmanent. Am Ende der Studie soll dann
ein Vorschlag zur Einordnung der Ergebnisse in den Forschungsdiskurs
iiber das Heldentum in den Heroides gegeben werden.

Il. Der Brief der Penelope (Heroides 1)

Penelope ist zweifelsfrei das Paradebeispiel des Wartens im Sinne von
Abwarten und Aushalten. Zehn Jahre nach Ende des Trojanischen Krie-
ges wartet sie immer noch in Ithaca auf die Riickkehr ihres Mannes
Odysseus.?! Die Figurenkonstellation ist dabei gegeniiber der etablierten
Form der Liebeselegie vertauscht: die Briefschreiberin entspricht dem
exclusus amator, der abwesende Geliebte erscheint als dura domina. Es
entsteht ein Paraklausithyron, nur dass die Tiir gerade das Meer ist, die
Frau ist die exclusa amans.**

Der Aspekt der Dauer, der Dauer des Krieges und der Abwesenheit
versus dem Erwartet-Werden, zeigt sich bereits im ersten Vers der He-
roidensammlung, wo der Adressat als lentus Ulixes (»saumselger Uli-
xes«; 1, 1) bezeichnet wird. Dabei kommen nicht nur die Bedeutung

29 Burkard 2014, 148.
30" Ebd., 149-150.
31" Zum heldenhaften Warten der Penelope in den Homerischen Epen s. in diesem Band

N den Aufsatz von Andreas Bagordo.
32°S. Thorsen 2013, 119.

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

64 Dennis Pulina

von Langsamkeit und Zogern zum Ausdruck,® sondern insbesondere
eine gewisse Trigheit.3* Peter E. Knox hat einen vorwurfsvollen Ton in
der Anrede lentus identifiziert, gleichzeitig scheint Ovid in dieser An-
rede bereits einen kritischen Unterton gegeniiber dem Ideal des krie-
gerischen Heldentums anzuschlagen. Liest man diesen Vers vor dem
Hintergrund der Aussage aus Amores 1, 9, wonach gerade die Liebe aus
einem trigen Mann einen Helden machen konne, scheint das home-
rische Heldenideal hier ironisch gebrochen. Tatkriftiger als der ferne
Krieger ndmlich sei die anwesende Liebende.

In den anschlieBenden Versen wird Penelopes Situation eingehend
dargestellt: Sie liege kalt (frigida; 1, 7) im verlassenen Bett, sei allein
(relicta; 1, 8) und beklage die Linge der Tage (tardos dies; 1, 8), wobei
das tardus gerade die langsam vergehende Zeit beschreibt. Die Kilte
ist mit Starre assoziiert und eine solche sei, so Walter Schonau, »das
beeindruckendste Anzeichen des Todes«,>® sodass auch hierdurch ein
persistenter Zustand evoziert wird. Eine dritte Komponente, und diese
wird von Ovid sehr herausgehoben, ist Penelopes Angst. Die Unge-
wissheit um den Verbleib ihres Mannes bringt sie sentenzenhaft zum
Ausdruck, indem sie Angst mit der Liebe substanziell verbindet (1, 12):
Res est solliciti plena timoris amor.®” Entscheidend hierbei ist, dass Ovid
nicht die Angst an sich als Herausforderung inszeniert, sondern ihr
iteratives Auftreten: Immer ndmlich, wenn Penelope vom Tod eines
Achivers horte, sei sie vor Angst erstarrt: frigidius glacie pectus amantis
erat (1, 22).%% Auch hier findet sich durch den Selbstbezug in der drit-
ten Person eine Verallgemeinerung. Gesteigert wird diese Angst noch
dadurch, dass Penelope ihren Grund nicht kenne (quid timeam ignoro;*’
1, 71). Wiirde noch Krieg herrschen, wiisste sie, dass Odysseus vor Tro-
ja kdmpft. Auch hier wird die Exzeptionalitit ihres Aushaltens deutlich,
denn dann hitte sie dieselbe Sorge wie viele andere Frauen (mea cum
multis iuncta querela foret; 1, 70).4% So aber ist ihr Leiden besonders stark.

33°S. Ovid, ed. Knox 1996, 88.

3% Jacobson 1974, 250 bemerkt zur Verwendung des Adjektivs lentus in der rémischen
Liebeselegie: »Lentus is frequently found in love elegy, often denoting the one lover
who does not show enough interest and eagerness toward the other.«

35S, Ovid, ed. Knox 1996, 88.

36 Schénau 1981, 140.

37, Liebe bedeutet doch stets Zittern und Bangen zugleich.«

38 wurde stets kilter als Eis meine Brust«.

39 ,Was ich nun fiirchten soll, weiB ich nicht«.

40 ,und meine Klage um dich wire mit vielen vereintx.

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 65

Ovid zeigt den Lesern, wie verletzlich Penelope ist. Denn solange sie
die Angst nicht identifizieren kann, kann sie sich davon nicht befreien.
Das Aushalten solcher Angst wirkt iiberdies gerade dadurch heroisch,
dass andere Frauen in den Heroides daran scheitern oder sich wiinschen,
sie wiren tot (etwa Ariadne in 10, 77-78).!

Das Aushalten von Kilte und steten Sorgen wird nicht nur als exzep-
tionell, sondern explizit als eine innere Agonalitit konstruiert, als ein zu
besiegender Feind, und zwar indem Penelope duBerlich aktiv dagegen
ankdampft, durch das Weben. Nicht nur die Tage nidmlich sind lang,
auch die Nichte (spatiosa nox; 1, 9), die sie mit Weben verbringt, bis ihre
Hinde erschopft sind (1, 10).*? Vor dem Hintergrund der homerischen
Epen ist dieses Weben als heroisch anzusehen: »The Homeric poems
portray weaving as heroic, magnificent, clever, valuable, the womanly
counterpart to warfare«, stellt Susan Edmunds klar.*3 Nicht nur, dass
Penelope dieser Titigkeit iiber einen langen Zeitraum nachgeht, das
Weben steht in einem starken Kontrast zum eingangs genannten Ad-
ressaten, dem lentus Ulixes, der scheinbar nichts tut. Das Weben dient
dem Aushalten des inneren Zustandes (spatiosam fallere noctem; 1, 9),
der in der Nacht besonders stark ist, wie auch Laodamia in ihrem Brief
beklagt (13, 105).

In diesen Versen hebt Ovid seine Penelope deutlich von der odysseischen
ab, die des Nachts das Gewebte wieder auffidelt, um keinen Fortschritt
zu machen. Howard Jacobson interpretiert das Weben der Penelope in
den Heroides als Mittel, um sich nicht als Odysseus vollig hingegeben zu
zeigen.** Viel sinngebender aber scheint die Intention, die Knox hierin
sieht: »There is perhaps also a touch of irony by Olvid| in using this
verb [scil. fallere]: Penelope’s weaving is still a trick, but one used only to
while away the time.«*> Ovid nutzt das Weben, um das dauerhafte Aus-

#' Einen Sonderfall stellt Laodamia 13, 28 dar, was im Folgenden noch diskutiert wird.

42 Jacobson 1974, 265 bemerkt: »In the Odyssey she is described as working and weaving
only during the daytime (19,513ff.): Ovid shifts her weaving to the night and thereby
accomplishes two things: He focuses our attention on her activity at the loom at night,
i.e.,, on her unravelling of the web in order to deceive the suitors, and, perhaps more
important, by placing the woman at the loom at night, he sets us in the midst of the

_ elegiac world, as the lonely woman eagerly awaits the nocturnal visit of her lover.«

3 Edmunds 2012 mit Bezug auf Ilias 6, 490-493.

4 So Jacobson 1974, 264: »[O]ne concludes that she does not relate her act of guile to
Ulysses because she does not want to establish and confirm her faithfulness toward
him«.

4 Ovid, ed. Knox 1996, 91.

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

66 Dennis Pulina

halten-Miissen zu betonen sowie Penelopes innere Einstellung hierzu zu
verdeutlichen und diese als heroisch auszuweisen. Dass Jacobson nicht
die ihrem Mann innigst verfallene Frau sieht, sondern eine, die rein ihre
Pflicht erfiillt,® passt sehr gut in dieses Bild.

Gleichzeitig geht Penelope mit dem Weben ein Wagnis ein, das es ihr
wert ist, wenn sie nur nicht die lange Nacht ertragen muss. Denn Web-
fahigkeit machte die Frauen fiir Manner attraktiver,”’ und, wie Penelope
spiter schreiben wird, wird sie bereits von Freiern und vom Vater be-
dringt, wieder zu heiraten. Auch diese Darstellung wirkt vor allem auf-
grund des Kontrastes zu anderen Frauen: Ariadne etwa beklagt in ihrem
Brief die Angst, als Sklavin zu enden und weben zu miissen (10, 89-90).
Penelope setzt sich damit umso mehr ihren Freiern aus, wodurch die oh-
nehin vorhandene duBere Agonalitit intensiviert wird. Dennoch bleibt
sie standhalft (1, 83-84): Increpet usque licet! Tua sum, tua dicar oportet; / Pe-
nelope coniunx semper Ulixis ero.*® Bemerkenswert ist, dass Ovid das Verb
dicereins Passiv setzt. Dadurch scheint Odysseus’ Frau nichts an der Situ-
ation dndern zu konnen, was dem Ideal des foedus aeternum entspricht. Ja-
cobson diskutiert die Positionierung dieser Verse und meint, Ovid habe
sie nicht ans Ende gesetzt, um Penelope nicht in zu wiirdevollem Licht
als standhaft erscheinen zu lassen, sondern um ihre Verletzbarkeit zu
zeigen." Allerdings verkennt er dabei, dass gerade diese Vulnerabilitit
nicht ihre Liebe mindert, sondern ihr pflichtbewusstes Aushalten exzep-
tionell, agonal und somit heroisch macht.*’

Der durative Aspekt, der maBgeblich das Heldentum konstituiert, wird
in einem personlichen Restimee Penelopes noch einmal deutlich hervor-

gehoben (1, 47-50):

463, Jacobson 1974, 259.

Edmunds 2012. Bedenkt man die gesteigerte Begierde der Ménner nach einer weben-

den Frau, dann muss man Jacobsons Hypothese, Penelope zihle ihre Freier auf, um

Odysseus eifersiichtig zu machen (s. ebd., 261), auch auf die Darstellung des eifrigen

Webens iibertragen.

»Mag er noch ewig schimpfen — dein bin ich und dein soll ich heiBen, stets des Ulixes

Frau werd ich, Penelope, sein.«

49°S. Jacobson 1974, 260.

0 Jacobson 1974, 259 kritisiert die AuBerungen in der Forschung, wonach diese Verse
die tiefe Liebe gegeniiber Odysseus zeigen wiirden, und setzt die Pflichterfiillung in
den Vordergrund: »The impersonal oportet with its implication, the formal Penelope con-
iunx, convey the feeling of a devotion emanating from a sense of duty and obligation,
not from affection and love.« (Ebd., 260)

SN

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 67

Sed mihi quid prodest vestris disiecta lacertis
Ilios et murus quod fuit esse solum,

si maneo, qualis Troia durante manebam,
virque mihi dempto fine carendus abest

251
Odysseus ist nach wie vor nicht nach Hause zuriickgekehrt, und so hat
der Fall Trojas fiir Penelope nichts bewirkt, er ist fern und zwar dempto
fine — ein markanter Verweis auf exempto finein Amores 1,9, 10. Es gibt fiir
Penelope keine Aussicht auf die Riickkehr ihres Mannes, obwohl sie ihn
braucht: mihi carendus. Das carendus summiert die Agonalitit, der Pene-
lope ausgesetzt ist. Indem das Ende der mit ihrem Warten verbundenen
Leiden nur durch Odysseus einhergehen kann, wird ihr Aushalten in
dieser aufgezwungenen Ohnmacht weiter heroisch aufgeladen.

lll. Der Brief der Laodamia (Heroides 13)

Wihrend der Leser in Penelopes Fall wei3, dass Odysseus zuriickkehren
und das Aushalten von Ovids Heroide dann enden wird, dient die Ironie
aus der Diskrepanz des Wissens der intradiegetischen Figur und des Le-
sers in einem anderen Fall allerdings zu einer besonderen Uberhghung
des heldenhaften Wartens, nimlich bei Laodamia.’> Der Leser weiB,
dass Protesilaos der Weissagung entsprechend gefallen ist und nicht zu
seiner Frau zuriickkehren wird.

Auch dieser Brief betont substanziell das leidende Warten und das dauer-
hafte Aushalten dieses Zustandes. Eindriicklich schildert Laodamia den
Beginn ihres Leidens unmittelbar nach dem Aufbruch ihres Mannes.
Dass die Winde den Krieger fortbringen, setzt Laodamia einer Agonalitit
aus: Ventus erat nautis aptus, non aptus amanti (13, 11).>> Uber die Natur
kann sie nicht siegen, ihre Ohnmacht muss sie aushalten. Lange schaute

51 »Doch was hilft’s mir, wenn Ilios unterging dank eurer Streitmacht, wenn, was einst

Mauer war, gleich nun dem Erdboden ist, ich aber bleibe genau wie, als Troja noch
stand, ich gewesen, fern ist mein Mann, und ich soll ewig verzichten auf ihn?«

52 Die Protesilaos-Episode findet sich in Zlias 2, 695-710. Einen Uberblick iiber Versio-
nen und Uberlieferung des Mythos gibt Lyne 1998, 201-212. Zu den Hintergriinden
des Mythos und Intertextualitit s. Jolivet 2001, 53-110. Jacobson 1974, 199-200 betont
die allgemeine Ungewissheit iiber den Mythos und die Unfihigkeit der heutigen For-
schung, Ovids Arbeit daran préziser einschitzen zu konnen.

%3 »Seefahrern paBte der Wind, doch paBte er nicht der Verliebten.

@

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

68 Dennis Pulina

sie ihrem Mann noch hinterher,’* bis schlieBlich ihre Kriifte schwanden,
als sie die Segel nicht mehr sah (13, 21-24):

at postquam nec te nec vela fugacia vidi
et, quod spectarem, nil nisi pontus erat,

lux quoque tecum abiit tenebrisque exsanguis obortis
succiduo dicor procubuisse genu.*’

Dass sie ihm lange (diu; 13, 20) nachschaut und erst mit dem Verlust
des letzten Lebenszeichens zusammenbricht, betont das Leiden durch
Ungewissheit. Sie scheint weniger zu erwarten, sondern nur abzuwarten.
Riickblickend spricht sie, sie wire lieber gestorben (13, 28): Indignor mise-
rae non licuisse mori.>® Thr Zustand entspricht der Kilte und Kraftlosigkeit
Penelopes. Gleichzeitig erinnert dieser Briefanfang an die Worte Ariad-
nes, als sie das fortsegelnde Schiff des Theseus aus den Augen verlor: Als
die Tochter des Minos der Aussicht wegen auf eine Klippe stieg, sah sie
in der Ferne dem prallen Segeltuch nach (10, 30) — auch ihr gegeniiber
waren die Winde grausam (crudel[es; 10, 29). Sie brach unmittelbar zu-
sammen, weil sie bereits in diesem Moment begriff, dass sie keine Riick-
kehr erwarten konne (frigidior glacie semianimisque fui; 10, 32).°” Diese Be-
wusstlosigkeit entspricht gerade der der Laodamia, bei Letzterer freilich
erst, als sie Protesilaos nicht mehr sah. Auch ein gewisser Wahn tritt bei
beiden ein, wenn Ariadne einerseits an der Kiiste in Ungewissheit ziel-
los umbherirrt (10, 19), Laodamia andererseits ebenso verloren scheint,
nachdem sie wieder zu Bewusstsein gekommen ist (13, 34): huc illuc, qua
Suror egit, ¢0.%® Entscheidend ist aber, wie sich Laodamia zu diesem Aus-
halten und Leiden verhalt. Sie empfindet Schmerz, Kilte, Unsicherheit
und Planlosigkeit, bleibt aber standhaft. Ariadne allerdings verzweifelt
daran. Theseus’ Retterin weill weder, wie sie auf der Insel iiberleben soll,
noch wohin sie sonst konnte. Sie wartet nicht auf den Geliebten, sondern

5% Heroides 13, 17-20: Dum potui spectare virum, spectare iuvabat / sumque tuos oculos usque

secuta meis. / ut te non poteram, poteram tua vela videre / vela diu vultus detinuere meos. »Ger-
ne spihte ich hin, solang ich den Gatten erspéhte, mit meinen Augen sah stindig den
deinen ich nach. Als mir dies nicht mehr gelang, gelang’s noch, die Segel zu sehen,
lange noch hielt meinen Blick weiter dein Segelschiff fest.«

»Als ich jedoch weder dich noch die fliichtigen Segel erblickte und es auBer dem Meer
nichts zu erblicken mehr gab, schwand mit dir auch das Licht, und als die Dunkelheit
aufstieg, wankten die Knie, und ich sank blutleer zu Boden, wie’s heif3t.«

»weh mir, daB} sie mir nicht damals zu sterben gegonnt.«

»wurde ich kalter als Eis, meine Besinnung verschwand.«

»irre ich ziellos umher, wohin der Wahnsinn mich treibt.«

55

56
57
58

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 69

auf den Tod (10, 81-82), sieht nur die Gefahren: grausam sei der Schlaf,
die Winde und Theseus selbst (10, 111-116). Angst vor wilden Tieren
und Fremden plage sie (10, 83-87.96-97). Alles wende sich gegen sie, sie
unterwirft sich und gibt véllig nach (10, 117-118): in me iurarunt somnus
ventusque fidesque; / prodita sum causis una puella tribus’™® Schlussendlich
stellt sie sich in ihrer Verzweiflung die Trauer des doch noch zuriickkeh-
renden Theseus vor, sollte sie schon tot sein (10, 149-150): flecte ratem,
Theseu, versoque relabere vento! / si prius occidero, tu tamen ossa feres!™

In den Beitrdgen dieses Bandes wird deutlich, dass die Haltung gegen-
iiber dem Warten eine Mdglichkeit zur Heroisierung bietet. Dies ldsst
sich auch im Fall der Laodamia beobachten, deren Umgang mit ihrer
Situation zweifelsfrei auBergewohnlich ist: Zum einen will sie sich nicht
mehr schon kleiden, sie will sich nicht mehr die Haare machen und sich
herrichten.! Dabei entwirft Ovid wie bei Penelope eine nach auBen
gerichtete Agonalitdt: Laodamia wird bedrdngt, sich schonzumachen
(13, 35-36): conveniunt matres Phylaceides et mihi clamant: / »indue regales,
Laodamia, sinus!<¥? Entscheidend ist nicht nur ihr Widerstand, sondern
vor allem ihre Motivation dahinter. Thr scheint nicht die Kraft dazu zu
fehlen, sondern es habe schlicht keine Bedeutung fiir sie, wihrend ihr
Mann im Krieg Gefahren auf sich nehme (13, 37-38). Sie verspiire kei-
nen Drang (nec cura est; 13, 31), mochte ein Abbild seiner Miihen sein
(13, 39-40): qua possum, squalore tuos imitata labores / dicar et haec belli
tempora tristis agam.®® Es handelt sich um die eindrucksvolle Abwandlung
einer imitatio heroica. Laodamia gibt fiir Protesilaos ihren Status auf, ihre
Schonheit — eine Tat, wie sie sich bei einem groBen Helden findet, Odys-
seus, der seine heroische Identitit aufgibt, etwa beim Kyklopen, wo er
sich als »Niemand« bezeichnet, oder wenn er sich am Hof der Phiaken
als Bettler inszeniert.* Ausschlaggebend ist dabei auch, dass Odysseus

59 »Schlaf und Wind und Schwur — gegen mich hat sich alles verschworen, dreifach ver-

raten bin ich - ich, eine Frau, gegen drei!«

»Wende, Theseus, dein Schiff und kehre zuriick, wenn der Wind dreht! Bin ich zuvor
bereits tot, nimm die Gebeine mit dir!«

nec mihi pectendos cura est praebere capillos / nec libet aurata corpora veste tegi. (13, 31-32)
»Ich verspiir keinen Drang, das Haar mir kimmen zu lassen, mag auch nicht meinen
Leib schmiicken mit goldenem Kleid.«

»Phylaces’ Frauen stromen zusammen und mahnen mich dringlich: >Zieh ein kénig-
lich Kleid, Laodamia, doch an!««

»Nein, in Sack und Asche soll man mich sehn, ein getreues Bild deiner Leiden im
 Kirieg, deren ich trauernd gedenk.«

6%'S. Kohen 2014, 46.

60

61

62

63

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

70 Dennis Pulina

in der Regel diese Aufgabe der heroischen Identitdt nicht durchhalten
kann - Laodamia schon. Man muss dabei beachten, dass auch Ovids
Heroide so handelt, solange der Schmerz andauert. Dieser aber begleite
sie Tag und Nacht (13, 103-105a), bis Protesilaos zuriickkehren werde
(13, 115-116). Der Leser weiB3, dass dies nie geschehen wird. Somit wird
auch dieses Verhalten vor allem in seiner Dauer heroisch.

Dass Laodamias Situation der der Penelope dhnelt, wird iiberdies darin
deutlich, dass sie stets in Angst ausbreche, wenn sie Nachrichten iiber
den Krieg hore.®> Harald Merklin betont die Einheit von Laodamia und
ihrem Mann: »Ihre Liebe zu Protesilaos iiberschreitet ja tatsdchlich die
Grenzen des eigenen Selbst und 148t jhre Existenz in einem solchen MaB3
mit der seinen einswerden, daB3 sie seine Leiden nicht nur gleichnishaft,
sondern buchstiblich an ihrem eigenen Leibe spiirt«.”® In dieser inne-
ren Vereinigung wird eine zweite Agonalitit vermittelt. Laodamia selbst
fuhlt sich den Gegnern ihres Mannes ausgesetzt, allen voran Hector

(13, 63-68):

Hectora nescio quem timeo: Paris Hectora dixit
ferrea sanguinea bella movere manu;
Hectora, quisquis is est, si sum tibi cara, caveto;
signatum memori pectore nomen habe!
hunc ubi vitaris, alios vitare memento
et multos illic Hectoras esse puta;®”’

Es ist gerade deshalb Hector, da dem geldufigsten Mythos nach Hektor
Protesilaos totet. Ovid ldsst Laodamia unbewusst die tatsdchliche Totung
durch Hektor fiirchten. Man koénnte einwenden, Laodamia wisse nichts
von der Gefahr, allerdings stolperte Protesilaos beim Abschied, was Lao-

65 sed timeo, quotiens subiit miserabile bellum; / more nivis lacrimae sole madentis eunt. / Ilion
et Tenedos Simoisque et Xanthus et Ide / nomina sunt ipso paene timenda sono. (13, 51-54)
»Doch mir wird angst, sooft mir der scheuBliche Krieg in den Sinn kommt, wie wenn
die Sonne den Schnee schmilzt, steigen Trianen mir auf. Ilion, Tenedos und Simois und
Xanthus und Ide — bei dieser Namen Klang wird mir beinahe schon bang.« Ebenso in
1, 123-124: sed cum Troia subit, subeunt ventique fretumque; / spes bona sollicito victa timore
cadit. »Denk ich an Troja jedoch, dann denk ich ans Meer und die Feinde. Schone

_ Hoffnung zerstiebt, Unruh erfaB8t mich und Angst.«

% Merklin 1968, 477.

57 »Vor jenem Hector graut es mir; Paris erzdhlte von Hector, daB er eisern den Krieg
fithre mit blutiger Hand. Vor jenem Hector, ich kenn ihn nicht, hiite dich, wenn ich
dir lieb bin, prige den Namen dir fest in deinem Herzen doch ein! Wenn du dem aus
dem Weg gehst, vergifl nicht auch andre zu meiden, stelle dir vor, da3 es doch viele
wie Hector dort gibt.«

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 71

damia als boses Vorzeichen erkannt hat und diese Gefahr daher fiir sie
sehr real sein muss.

Tatsdchlich leidet Laodamia und mutet vielfach auch wenig heroisch an,
sei es dass sie aus dem Schlaf aufschrickt (13, 111) oder dass sie wieder
und wieder sagt, die Winde hielten ihren Geliebten zuriick, gleich als
wollte sie sich selbst etwas einreden und konnte die Wirklichkeit nicht
akzeptieren (13, 125-132). Aber gerade vor diesem Hintergrund wirkt
ihr Festhalten an dem foedus besonders heroisch und pflichtbewusst hin-
sichtlich ihrer Treue. Dieses foedus — eine deutliche Entsprechung zum
epischen fatum immotum — wird besonders in einem Wachsbild ihres Ge-
liebten deutlich, das sie bei sich hat und liebevoll behandelt, es umarmt,
es kiisst (13, 153-154).% Fiir sie ist das Abbild des Protesilaos ihre person-
liche Gottheit (mea numina; 13, 159) und vor diesem Hintergrund wird
verstiandlich, dass sie von der Riickkehr ihres Mannes in die pios sinus
spricht (13, 78). Liebe ist fiir sie wie die Verpflichtung gegeniiber einer
Gottheit, der Respekt gegeniiber dem Ehemann ist heilig und die Liebe
somit unabinderlich. Daran hiilt sie fest (13, 163—164): me tibi venturam
comitem, quocumque vocaris, / sive — quod heu! timeo ~ sive superstes eris.” Das
quocumque vocaris nimmt das Heldentum der Liebe auf, welches Ovid in
Amores 1,9 entwirft. Der Geliebte folgt seiner Herrin, wohin auch immer.

IV. Resiimee: Penelope, Laodamia und das Heldenkonzept in den Heroides

Ovid zeigt zwei Frauen, die sich in ihrer Situation dem Warten gegen-
iiber heroisch zeigen, in ihrer Treue, in ihrem Pflichtbewusstsein und in
ihrem Handeln — alles unter dem durativen Aspekt des Aushaltens oder
hochstens des sehr ungewissen Erwartens. Heroisierbar wird ihr War-
ten einerseits durch den Topos der militia amoris, andererseits durch die
anderen Frauen der Heroides, die ihre Situation beklagen oder gar daran
scheitern. Es sei angemerkt, dass Ovid spéter im Exil seine Frau fiir ihr

%8 Dem Mythos nach bat Laodamia die Gotter erfolgreich, ihr eine letzte kurze Zeit mit
Protesilaus nach dessen Tod zu schenken. Als er wieder fortging, lies sie das Wachs-
bild schaffen, um ihren Schmerz zu ertragen, so die Darstellung bei Hygin, fabulae
103-104, welche Nauck 1964, 563 als enge Anlehnung an Euripides sieht. Jolivet argu-
mentiert dafiir, dass der Brief nach Protesilaos Tod verfasst wurde, von dem Laodamia
wisse, es aber nicht glauben wolle.

»Uberall werd ich, wohin du auch immer mich rufst, dich begleiten, sei>s, was mich
angstigt, ach, sei’s du kommst lebend davon.«

69

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

79 Dennis Pulina

Warten verehrte, da er selbst an der Dauer seines Leides zerbrochen sei
(Tristia 1, 6, 33): Prima locum sanctas heroidas inter haberes.”

In der Heroik der Briefe der Penelope und der Laodamia findet sich zu-
gleich eine Auseinandersetzung mit dem etablierten kriegerischen Hel-
denideal, das die abwesenden Geliebten verkorpern. Die Heroides gdben,
so Megan Drinkwater, einen »unique commentary on Roman masculine
values«.”! Wo Arthur Adkins herausstellt, dass die heroischen Qualititen
der Frauen wie etwa die Webkenntnisse, Treue etc. in den homerischen
Epen von den Minnern ausgehend entworfen wurden,’? entwerfen die
Frauen hier ein Ideal fiir die Méanner, diese sollen sich ndmlich im Krieg
zuriickhalten und dafiir lieben. Dabei wird in beiden Briefen nicht nur
ein anderes Heldenideal vorgestellt, sondern kriegerisches Heldentum
explizit dekonstruiert. Bernhard Zimmermann hat dies bereits bemerkt
und schreibt hinsichtlich des Dido-Briefes:

Die Hinterfragung des Klassikers kann gleichzeitig auch eine Subversion der
Werte in sich tragen, die das Epos Vergils vertritt. Pietas, virtus und fatum, der
Wertekanon des vergilischen Epos, verblassen angesichts der existentiellen Qua-
len, die Dido erleidet. Die erhabene Welt des Epos wird von Ovid in ganz und
gar elegischer Technik in das private Leben transponiert und damit entheroi-
siert.”

Jacobson fiihrt aus, dass Penelope sich als Opfer des Trojanischen Krie-
ges sehe, und bezeichnet die Verse 1, 39-44, worin Heldentaten des
Odysseus geschildert werden,”* als »mock heroic«:”> »The description is

"0 Tristia 1,6, 31-34: siquid et in nobis vivi fuit ante vigoris, / extinctum longis occidit omne malis!
/ prima locum sanctas heroidas inter haberes, / prima bonis animi conspicerere tui. »war auch
frither in mir ein wenig von glithendem Leben, ist’s durch die Lange des Leids schlief3-
lich erstorben, erstickt. Unter den heiligen Heldinnen findest du Platz als die erste,
wiirdest an deines Gemiits Werten als erste erkannt.« (Ubersetzung Ovid, ed. Willige/
Holzberg 2011). Ich danke Claudia Klodt (Bochum) fiir den Hinweis auf diese Stelle.

I Drinkwater 2013, 204.

72S. Adkins 1960, 36-37.

73 Zimmermann 2013, 24.

™ rettulit et ferro Rhesumgque Dolonaque caesos, / utque sit hic somno proditus, ille lucro. / ausus
es — o nimium nimiumque oblite tuorum! — / Thracia nocturno tangere castra dolo / totque
simul mactare viros, adiutus ab uno ! / at bene cautus eras et memor ante mei! »[Nestor] teilte
auch mit, wie du Rhesus und Dolon erschlugst mit dem Schwerte, jener ein Opfer des
Schlafs, dieser des schnéden Gewinns. Tollkithn — o, wie wenig dachtest du noch an
die Deinen! — drangst du bei Nacht mit List ein in der Thracer Gezelt, mordetest so
viele Ménner aufs Mal, nur von einem begleitet! Ja, du warst wirklich schlau, dachtest

_ zuvor nur an mich!«

7 Jacobson 1974, 256.

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 73

bitingly sarcastic, even insulting, designed to show Ulysses’ heroic deeds
as acts of petty cowardice and baseness.«’® Die Beschreibung relativiert
das kriegerische Heldentum und lenkt den Blick auf die leidende Penelo-
pe. Dabei erkennt bereits Jacobson die Selbstheroisierung der Penelope,
wenn sie sagt (1, 23-24): sed bene consuluit casto deus aequus amori. / versa
est in cineres sospite Troia viro.”” Thr Mann sei heil aus dem Krieg gekom-
men und das Verdienst daran habe sie selbst aufgrund ihrer Keusch-
heit, die die Gotter belohnt hitten. Thr schuldeten die Griechen Dank fiir
den Sieg, so Jacobsons einleuchtende Interpretation.”® Dass genau dieser
Brief zu Beginn steht, suggeriert dem Leser eine Perspektive, unter der
er auch die anderen Briefe betrachten soll. Knox nennt den ersten Brief
nicht zu Unrecht »an introduction to the entire collection, illustrating by
example both the major themes of the following epistles and the manner
of treatment«,” Jacobson ihn den »gateway of the whole corpus«.®’ Das
heroische Warten der Liebenden und die unheroische Tréigheit des Ge-
liebten werden zu einer Folie fiir die anderen Briefe.

Denselben Eindruck liefert der Brief der Laodamia: sie triumt davon,
wie Protesilos ihr von seinen Heldentaten erzihlt (13, 117-118). Sie wird
somit fiir den Krieger zur Heldenmacherin, indem er seine Taten schil-
dert und sie ihn dafiir verehrt.*! Ohne Publikum nimlich gibt es kei-

0 Ebd.

7 »Doch der gerechte Gott nahm die keusche Liebe in Obhut: Troja verfiel zu Staub,
aber mein Mann kam davon.«

78S, Jacobson 1974, 253-354.

" Ovid, ed. Knox 1996, 86.

80 Jacobson 1974, 276.

81 Fin weiteres Beispiel dafiir, dass eine Frau ihren Mann zum Helden macht, findet
sich im Brief der Oenone an Paris, der sie fiir Helena verlassen hat. Oenone wird als
bedeutende Frau gezeichnet: Phrygiis celeberrima silvis (5, 3), »[duBerst] ruhmreich in
Phrygiens Wildern«, nennt sie sich selbst und zeigt an, dass es eine Verehrergemein-
schaft um sie gibt — was nicht heiBt, dass man sie als Heldin bewundert, sondern eher
als gottliches Wesen, als Nymphe. Gleichzeitig dekonstruiert sie das Heldentum des
Paris, indem sie dessen vollige Abhingigkeit vom Schicksal und Gotterwillen betont
und noch klarstellt, wie sie ihm etwa zur Jagd die geeigneten Stellen gezeigt habe. Die-
se waren notig, damit sich Paris habe beweisen konnen. Es ist auch interessant, dass
auf die Erinnerung an sie angespielt wird (5, 21-24): incisae servant a te mea nomina fagi
et legor OENONE falce notata tua. / et quantum tranci, tantum mea nomina crescunt. crescite
et in titulos surgite recta meos ! »Eingeschnitten bewahren die Buchen von dir meinen
Namen, und OENONE heiB3t’s da, von deinem Messer geritzt. Wie die Biume wach-
sen, so wachsen auch mit meine Namen. Wachst nur, reckt euch empor, aufrecht, und
dient meinem Ruhm!« Auch Theseus wire ohne Ariadne nicht zu seinem Heldentum
gelangt, wie sie in ihrem Brief bemerkt: Sie iiberlegt, wie es wire, hitte sie Theseus
nicht geholfen. Dann nimlich wire dieser im Labyrinth gefangen und miisste wie sie

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

74 Dennis Pulina

ne Helden und wenn Protesilaos nicht von seinen Taten erzidhlen kann,
wird er auch kein Held sein kénnen. Dies zeigt sich wiederum gerade im
Brief der Penelope nach dem Ende des Krieges. Die Heimkehrer ndam-
lich erzéhlen allen von ihren Taten und werden erst dadurch zu Helden
(1,27-30).

Dabei wird Laodamias Handeln als neues Heldentum prisentiert, das
dem kriegerischen dquivalent ist. Sie vergleicht die beiden Arten explizit
und wertet die Liebe als heroischer (13, 83-84): fortius ille potest multo,
quam pugnat, amare. / bella gerant alii; Protesilaus amet® Zuvor hatte sie
ihren Geliebten sogar dazu aufgefordert, sich im Krieg zuriickzuhalten
und dem Kampf aus dem Weg zu gehen (13, 69-70). Thretwegen also
solle er auf ein Kernelement des homerischen Heldenideals verzichten,
den Heldentod. Das betont sie erneut, indem sie auffordert: causa tua
est dispar; tu tantum vivere pugna® (13, 77). Dass Protesilaos eben gerade
diesen Heldentod stirbt, macht Laodamia in diesem Brief noch helden-
hafter, da der Leser wei3, dass sie noch sehr lange warten und das foedus
bewahren wird.

Es sind gerade diese Worte der Laodamia, die nicht nur ironisch sind,
sondern auf den Leser auch iiberaus komisch wirken und den Brief zu
Recht wenig ernsthaft erscheinen lassen. Es gab und gibt in der For-
schung verschiedene Stimmen dazu, ob denn das Motiv der militia amo-
ris als Gegenentwurf zur Politik des Augustus und dessen Kritik®" ernst
zu nehmen sei oder schlicht ein Spiel Ovids, das einfach komisch sein
soll, »entertaining rather than convincing«.®’ Ein allgemeines Urteil dar-
iiber kann man letztlich nicht finden, da es gerade der Leser ist, der eine
Figur zum Helden macht, und diese Leserperspektive sich nie verallge-
meinern lésst. Ein Krieger, ein Bewunderer des Odysseus wird in den
Heroides vermutlich nur larmoyante Frauen wiedererkennen und Ovids
Darstellung vielleicht als zynisch erleben. Wer hingegen liebt und viel-

ohne Hoffnung auf Riickkehr dort bis zum Tod aushalten (10, 103-104): nec tibi quae
reditus monstarent, fila dedissem, / fila per adductas saepe recepta manus »nie hitt ich dir,
den Riickweg zu weisen, den Faden gegeben, oft ja griffst du danach, lasest ihn auf mit
der Hand.« Niemandem hiitte er von seiner Heldentat erzihlen konnen, wire er nicht
hinausgekommen. Ariadne kommt nicht hinaus, deshalb solle Thesesus von ihr und
ihrer Tat berichten (10, 129-130).
»Weitaus heftiger, als er kdmpft, vermag er zu lieben. Krieg sei von andren gefiihrt,
Protesilaus — verliebt.«
83 »Deine Sache liegt anders: Du zieh in den Kampf um zu leben«.
84S hierzu Davis 1999.
8 Murgatroyd 1999, 570.

82

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 75

leicht der fernen Liebe wegen leidet, wird Penelope und Laodamia als
auBergewohnliche Frauen und vielleicht Heldinnen verehren. Diejeni-
gen schlieBlich, die den epischen und den elegischen Hintergrund von
Ovids Dichtung kennen, werden immerhin nicht umherkonnen, iiber
beide Entwiirfe von Helden und Heldinnen und iiber Heldentum tiber-
haupt nachzudenken.

- am 13.01.2026, 03:09:0!


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

76 Dennis Pulina

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Ovid: Briefe aus der Verbannung, hg. u. iibers. von Wilhelm Willige, ein-
gel. und erl. v. Niklas Holzberg, Mannheim °2011 (Sammlung Tuscu-
lum).

Ovid: Heroides. Selected epistles, hg. von Peter E. Knox, Cambridge 1996.

Ovid: Liebesbriefe, hg. u. iibers. von Bruno W. Hauptli, Darmstadt *2001.

Ovid: Liebesgedichte. Amores, hg. u. iibers. von Niklas Holzberg, Berlin
22014 (Sammlung Tusculum).

Ovid: Liebeskunst. Ars amatoria, hg. u. iibers. von Niklas Holzberg, Berlin
52011 (Sammlung Tusculum).

Sekundarliteratur

Adkins, Arthur W. H.: Merit and Responsibility. A Study in Greek Values,
Oxford 1960.

Aurnhammer, Achim / Klessinger, Hanna: Was macht Schillers Wilhelm
Tell zum Helden? Eine deskriptive Heuristik heroischen Handeln, in:
Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 62, 2018, 127-250.

Burkard, Thorsten: Amor odit inertes. Die mythologische Beispielreihe in
Ovid, Amores 1, 9, in: Rheinisches Museum fiir Philologie 157, 2014,
113-153.

Davis, Peter J.: Ovid’s Amores: A political reading, in: Classical Philology
94, 1999, 431-439.

Drinkwater, Megan O.: Militia amoris. Fighting in love’s army, in: Thea
S. Thorsen (Hg.): The Cambridge Companion to Latin Love Elegy,
Cambridge 2013, 194-206.

Edmunds, Susan T.: Picturing Homeric Weaving, in: Victor Bers /
David F. Elmer / Douglas Frame / Leonhard Muellner (Hg.): Donum
Natalicium Digitaliter Confectum Gregorio Nagy Septuagenario a Discipulis
Collegis Familiaribus Oblatum. A Virtual Birthday Gift Presented
to Gregory Nagy on Turning Seventy by his Students, Colleagues,
and Friends, Center for Hellenic Studies, Harvard University 2012,
http://nrs.harvard.edu/urn-3:hul.ebook: CHS_Bers_etal_eds.Donum_
Natalicium_Gregorio_Nagy.2012 (letzter Zugriff am 8.6.2019).

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die militia amoris der Frauen 77

Fraenkel, Eduard: Die klassische Dichtung der Romer, in: Werner Jager
(Hg.): Das Problem des Klassischen und die Antike, Leipzig/Berlin
1931, 47-73.

Frinkel, Hermann: Ovid. Ein Dichter zwischen zwei Welten, Darmstadt
1970.

Galasso, Luigi: Ovid’s variations on Achilles in the Metamorphoses, in: Bul-
letin of the Institute of Classical Studies 47, 2010, 83-98.

Habermas, Jiirgen: Fundamentalismus und Terror. Antworten auf Fragen
zum 11. September 2001, in: Blitter fiir deutsche und internationale
Politik 47, 2002, 165-178.

Horn, Fabian: Held und Heldentum bei Homer. Das homerische Helden-
konzept und seine poetische Verwendung, Tiibingen 2014 (Classica
Monacensia, Bd. 47).

Jacobson, Howard: Ovid’s Heroides, Princeton 1974.

Jolivet, Jean-Christophe: Allusion et fiction épistolaire dans les Heéroides.
Recherches sur l'intertextualité ovidienne, Rom 2001 (Collection de
I’Ecole francaise de Rome, Bd. 289).

Kohen, Ari: Untangling Heroism, Classical Philosophy and the Concept
of the Hero, New York/London 2014.

Lefevre, Eckard: Die unaugusteischen Ziige der augusteischen Litera-
tur, in: Gerhard Binder (Hg.): Saeculum Augustum, Bd. 2, Darmstadt
1988, 173-196.

Lyne, Richard O. A. M.: Love and Death: Laodamia and Protesilaus
in Catullus, Propertius, and Others, in: The Classical Quaterly 48.1,
1998, 200-212.

Mack, Sara: Ovid, New Haven/London 1988.

Merklin, Harald: Arethusa und Laodamia, in: Hermes 96.3, 1968, 461-
494.

Murgatroyd, Paul: The Argumentation in Ovid Amores 1.9, in: Mnemosy-
ne 52.5, 1999, 569-571.

Nauck, August: Tragicorum Graecorum Fragmenta, Hildesheim 21964.

Schlechtriemen, Tobias: Der Held als Effekt. Boundary work in Heroisie-
rungsprozessen, in: Berliner Debatte Initial 29.1, 2018, 106-119.

Schénau, Walter: Giinter Kunerts »Tagtrdume«. Zum Motiv der Verstei-
nerung und dem Mechanismus der Umkehrung, in: Freiburger litera-
turpsychologische Gespriche. Erste Folge, bes. von F. Wyatt, Frank-
furt a.M./Bern 1981, 131-149.

Sonderforschungsbereich 948: Art. »Held«, in: Ronald G. Asch u.a. (Hg.):
Compendium heroicum, publiziert vom Sonderforschungsbereich 948

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

78 Dennis Pulina

»Helden — Heroisierungen — Heroismen« der Universitdt Freiburg,
Freiburg 1.2.2019, DOI: 10.6094/heroicum/hdd1.0 (letzter Zugriff am
5.3.2019).
Thorsen, Thea S.: Ovid the love elegist, in: dies. (Hg): The Cambridge
Companion to Latin Love Elegy, Cambridge 2013, 114-130.
Zimmermann, Bernhard: Ovid liest Klassiker, in: International Yearbook
for Hermeneutics 12, 2013, 12-26.

- am 13.01.2026, 03:08:0:


https://doi.org/10.5771/9783968210179-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

