Schrift als praxeologische Topik der Legitimitat

Marcel Mauss hat darauf aufmerksam gemacht, dass die Wiirde des Schamanen auch
dadurch legitimiert ist, dass er sich weit auerhalb des normalen gesellschaftlichen Le-
bens aufhilt. Diese ethnologische Einsicht in die territoriale Distanz scheint, eine Kon-
stante in allen reinigenden Legitimationspraktiken weltweit und bis heute auch jenseits
religiés dominierter Gesellschaften zu sein. Auch fiir moderne Formen der Legitimation
gilt stets, dass die Hohe des territorialen Abstandes, also die Hohe der Distanz zwischen
Legitimierenden und Legitimierten fiir die Hohe und den Wert der Legitimation steht.
In allen heutigen demokratischen Gesellschaften liegen die Verfassungsgerichte an an-
deren Orten als der Sitz der Regierungen im Namen der Gewaltenteilung, die fiir die
gesamte Gesellschaft als Legitimation gilt.

In Initiationsriten jedoch wird die geographische Differenz einer legitimierenden
Gruppe oder Autorschaft der Abspaltung wieder coram publicum aufgehoben. Die Rolle
der Schrift dndert radikal diese strategische Praxis der Differenz in einer symbolischen
Synchronie: Die gute Rezeption eines wissenschaftlichen Buches durch eine/n befreun-
deten Wissenschaftler:in verweist auf eine wesentlich geringere Legitimationskraft als
die durch eine(n) fremde(n). Sie entspricht einer zunehmenden symbolischen Form des
Abstandes, die sich unabhingig vom realen Ort zu differenzieren vermag und daher von
einem symbolisch konstruierten Ort an symbolischer Nihe oder Ferne ausgeht.’ Nicht
mehr der geographische Abstand kennzeichnet damit allein die Legitimation einer Syn-
chronie. Sie kann sogar in extremer geographischer Nihe vollzogen werden wie um-
gekehrt in extremer geographischer Ferne sehr wohl eine inhaltlich symbolische Nihe
liegen kann, die dann sogar mit der Theorie des geographischen Abstandes verschleiert
werden kann: Schrift verindert die Geographie des Ortes in symbolische Topologie nach
sozialen Positionen. Schrift 16st sich von einer Notwendigkeit der geographischen Dif-
ferenz und kann daher auch in sichtbar geographischer Nahe zur symbolischen Ferne in
einer symbolischen Differenzierung vergrofiert werden. An diesem Punkt entsteht die
Synchronisierung der Spaltung in legitimierter und legitimierender Autorschaft durch
zirkulierbare Schrift als Erhaltung eines Ideals der Zweiwelten in Erweiterung der bei-
den differenten Pole in der Welt.

1 Pierre Bourdieu, La noblesse d'Etat. Grandes écoles et esprit de corps, Paris 1989, S. 554ff.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-032 - am 14.02.2026, 17:33:23. - [



https://doi.org/10.14361/9783839476512-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Offentliche durch kirchliche Autorititen vorgenommene Zeremonien und Riten
konnen die Legitimationskraft der vita contemplativa schwichen, weil sie in offizieller
sichtbar geographischer Nihe zur politischen vita activa inszeniert werden, wie sie der
Investiturstreit nur als eine von vielen Spielarten ausdriickt. Die offiziell geographische
Nihe des weltlichen und geistlichen Reichs in den performativen Akten der Legitimation
wie etwa in einer den 6ffentlichen Initiationsriten dhnlichen Feier der Amtseinfithrung
birgt daher desto mehr wieder das Risiko der kritischen heterodoxen Proteste gegen die
mangelnde Distanz zur weltlichen Macht, je mehr die Kirche sich institutionalisiert.
Die Entstehung der franziskanischen Bettelorden ist nur eine dieser hiretischen Be-
wegungen gegen die mangelnde Legitimationskraft durch Beschmutzung der Religion
mit 6ffentlich weltlichem Reichtum, indem er die Riickkehr zur ehemaligen Reinheit
der Armut als Distanz zu weltlicher Macht inmitten der lirmenden Nihe der Stadt
des urbanen Mittelalters fordert. Mit der institutionalisierten Form der Kirche kann
die territoriale Distanz als Mittel der reinen Legitimation immer wieder in Konflikt
geraten aufgrund einer offiziellen, in den Riten der Einsetzung mit der deutlich sicht-
baren Nihe zur weltlichen Macht. In den Riten der Amtsiibertragung treffen die beiden
Territorien einer vita contemplativa und vita activa 6ffentlich sichtbar und immer wieder
periodisch zusammen. Distanz und Zusammenspiel in einem, das aber immer wieder
zu internen Problemen der Legitimation fithrt, weil jede Nahe zur Macht in Form einer
Reprisentation auch die soziale Legitimititskraft der Differenz zur vita contemplativa
schwicht. Aber die Bettelménche sind nicht nur Ménche der Stadt, sie sind alsbald
neben den konkurrierenden Dominikanern diejenigen, welche theologische Debatten
mit ihren Schriften anfithren. Wie kommt es zu dieser Anfithrung der Legitimation
durch Schriftlichkeit des zunichst der Stadt nun nahen Klosters und wie fithrt sie zur
Implosion desselben schon im Florentiner quattrocento?

Foucault hat immer wieder die soziale Organisation der Armee mit dem Kloster par-
allelisiert und daher die Uberwindung der Kléster durch Verallgemeinerung ihrer eige-
nen unmilitirischen religiosen Werte der Produktion in der Renaissance iibergangen,
wie es sich auch schon in seinem Autorschaftsessay zeigte. Das Klosterleben selbst ent-
hilt zwar in der Tat extrem starke Ritualisierungen, welche wie im Militir die Zeitord-
nung bestimmen und im nahen Zusammenleben die Distanz der Leiber zur Reinheit
der gegenseitigen asketischen Unantastbarkeit aufrechterhilt. Nur durch diese habituell
einstudierte asketische Reinheit der Leiber in einer nahen Gemeinschaft kann die Ge-
fahr einer Beschidigung der Legitimationskraft durch 6ffentliche wiederkehrende Be-
gegnungen zwischen vita activa und vita contemplativa kompensiert werden: Reinheit ei-
ner Aura der gegenseitigen Unantastbarkeit, so nah sie auch sein mag, kann nur durch
Nihe in einer Gemeinschaft unter Beweis gestellt werden. Damit zumindest ist deut-
lich, dass in relativem Sinne das Verhiltnis zur Sexualitit eine gewisse Rolle in der An-
fithrung des Umgangs mit Begehren des Klosters spielt, das der Reinheit in der Armee
gleicht. Esist durchaus in relativem Sinne berechtigt, wenn Foucault (im letzten von ihm
nicht autorisierten Band zur Geschichte der Sexualitit) die Nonne in ihrer asketischen
Reinheit als Grundlage der Anfithrung von Begehren thematisiert, weil sie die sexuelle
Askese auch nachpriifbar reprisentieren kann, was einer miannlichen Bruderschaft nicht
moglich war. Aber gerade deswegen wird sie durch Schrift ersetzt, die nicht einem indi-
viduellem korperlich-existenziellen Besitz wie die Jungfriulichkeit, sondern einer allge-

https://dol.org/10.14361/9783839476512-032 - am 14.02.2026, 17:33:23. - [



https://doi.org/10.14361/9783839476512-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Schrift als praxeologische Topik der Legitimitat

meinen besitzlosen Reprisentierbarkeit durch Schriftkompetenz und Schriftbesitz ent-
sprechen soll. Dadurch wird Schriftfihigkeit zur einzig kollektiv geteilten Vorbildlichkeit
einer Autoritit, deren Position nicht mit einer an den geographischen Ort gebundenen
Leibes identisch ist.

Das Kloster, das zu Jungfraulichkeit auf Lebenszeit verpflichtet, ist die Monopolbank
der Reinheit, welche garantiert, dass der vorbildliche Wert der Unberiihrtheit auflerhalb
des Klosters fiir den patriarchalisch iiberwachten Tausch von adligen Frauen zwischen
Clans, Stimmen und aristokratischen Familien iiber alle soziale Differenz der Biindnis-
partner hinweg als Asthetik der Nonne fiir die gesamte noch keineswegs schriftkom-
petente christliche Offentlichkeit gewahrt bleibt. Wenn Foucault heraushebt, dass die
Empfehlung der Nonne nicht der Ehe diente,” dann zeigt dies zu Recht, dass die Rein-
heit nicht von der Ehe abgeleitet war, welche schon laut des Historikers Paul Veyne bei
denunchristlichen Patriziern in der Antike glorifiziert wurde. Der patriarchalische Frau-
entausch sollte iiber alle soziale Differenz hinweg das aristokratische Monopol der Rein-
heit einer Gruppe fuir die soziale Vernetzung im Adel als Offenbarung seiner euphemisti-
schen Gleichheit mit den Untergegeben in der Christenheit gelten. Es geht um das Tabu
der méinnlichen Allianz, das nicht nur fiir privilegierte Patrizier, sondern fiir die Erhal-
tung der genuin christlichen Gemeinschaft gelten sollte.

Der Wert des symbolischen Kapitals an Legitimationskraft kann sich neben der Non-
ne dann in einer klosterlichen Bruderschaft als gegenseitige habituelle eingeiibte Di-
stanz der Reinheit vor individuellem Besitz durch Schriftkompetenz bewihren, mit der
auch die Bettelmonche ihr Zuriick zum Ursprung der Religion mit einem kollektiven un-
individuellen Besitz der Schrift mit individueller Besitzarmut demonstrieren. In diesem
Fall gilt der personliche Autor vor der Schrift nichts, weil sie gerade nicht individuell an
einen konkreten geographischen Leib wie eine nachweisbare Jungfriulichkeit gebunden
ist. Damit kommt die Aura der Unantastbarkeit im Kloster nie nur einer mannlichen
Person, sondern dem Teilnehmer einer Gemeinschaft als eine Art Magie des Sozialen un-
personlich geteilten Besitzes der Schrift zu, die dem ebenso einsamen wie schriftlosen
Anachoreten fehlt. Und nur durch diese habituelle Verpflichtung des Individuums zur
Reinheit eines gemeinschaftlichen Besitzes bzw. eines personlichen Nichtbesitzes, der
keine Individualisierung kennt, kann die Inflation einer Legitimationskraft durch ter-
ritoriale Nihe in der auch zeitlich begrenzten, aber sichtbaren Kanonisierung etwa wie
in der Investitur kompensieren. Schrift erlaubt in einer monotheistischen Religion des
absolut reinen Gottes nicht nur dem Kénig, wie Kantorowicz fiir ganz Europa gezeigt
hat, sich als Stellvertreter des reinen, iiber die Zeit herrschenden personifizierten Got-
teskdrpers der ottonischen Zeit zu verstehen.> Auch nach dem Investiturstreit und der
Profanisierung* beansprucht das minnliche Kloster eine Stellvertretung, die sich mittels
Schrift vom profanen Reich einer personlichen Individualisierung des Kénigs klar auch
ohne territoriale Distanz unterscheidet und damit legitimatorische Kraft trotz territo-
rialer Nihe beanspruchen kann. Nonnen werden nie oder nur sehr wenig zur Legitima-

2 Foucault, Die Gestdndnisse des Fleisches, S. 335ff.

3 Ernst Kantorowiczs, Die zwei Karper des Konigs. Eine Studie zur politischen Theologie des Mittelalters,
Miinchen 1990. (Kap. Ill, Abschnitt 1).

4 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-032 - am 14.02.2026, 17:33:23. - [

215


https://doi.org/10.14361/9783839476512-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

tion des Konigs herangezogen. Der einzelne individuelle Autor gilt vor den Codices der
Schrift nichts und ist ihr im kollektiven Besitz der Schrift untergeordnet, was als Abs-
traktion von jeglichem Besitz angesehen werden kann: Beide, die kollektive und nur die
als ein Kollektiv zu verstehende vita contemplativa einerseits und andererseits der weltli-
che individuelle und nur individuell personale Herrscher gehen ein synchrones Zusam-
menspiel der Synchronie ein, die dem Nonnenkloster abgeht: Die mit Schrift habituell
einstudierte Abstraktion von weltlichem Besitz des Klosterlebens ist die Seite zum ande-
ren individuell geographischen Besitzer der Macht des Konigs als je eine Synchronie im
synchronen Zusammenspiel der Synchronien der zwei idealen Korper. Dieser Kreislauf
von Legitimation und Legitimierten in einer gedoppelten Zweikorperlehre wird solange
nicht inflationiert, solange die Schrift der monastischen Kloster eine herausgehobene
individuell personliche Autorschaft vor und durch Schrift moglichst zu vermeiden hat.

Darin hat wieder Foucaults Anderung im zweiten Band von Foucaults Histoire de la
sexualité ihr Recht, die im Grunde auch die Heterotopie durch die von Douglas beobach-
tete Rolle der Schriftlichkeit im Christentum ausmacht: Die Codices nehmen im Chris-
tentum eine entscheidende Rolle ein, woran sich Hegel schon als Wechsel von Tragik und
Komik abarbeitete und von Marx spiter iibernommen wurde: dass das Christentum laut
ehemaligen Rabbi Saulus eine Volksreligion ohne politische Unterschiede der Volker sein
will, die keineswegs alle iiber Schrift verfiigen. Als Religion hat es im romischen Reich
schon den Anspruch auf Bindung der Menschen zu einer Vorform eines itber Rom hin-
ausgehenden Flichenstaates der schwachen nicht-biirgerlichen Existenzen an Leiden-
den und Sklaven, wihrend die eigentlichen Existenzrechte des romischen und reichen
Biirgertums ihre Komik nicht verstehen, dass sie sich als Zentrum in einem Stadtsaat
sehen, der gar nicht mehr der Wirklichkeit seiner Ausbreitung in einen gréferen Fli-
chenstaat entsprechen kann. Codices der christlichen Schrift bestehen auch deswegen
auf Reinheit, weil ihre Schriften vom Einfluss der noch legitim geltenden Schriften des
Stadtstaates in einem Kanon sicher- und reingehalten werden miissen. Die Reinheit der
klgsterlichen Legitimation hingtvon der Reinheit der kanonisch ohne Verinderung fort-
zusetzenden anzueignenden Schrift als symbolisch gemeinsamen unpersénlichen Be-
sitzes ab, der nicht von einem Autor kontrolliert werden kann. Gerade weil sich ein mo-
nastischer Schreiber nicht als Autor, sondern als Triger einer universalen Lehre iiber ver-
schiedene Ethnien hinweg empfindet, kann er seinen Kommentar ohne Kennzeichnung
seiner individuellen Autorschaft einfach einfiigen, weil er den Unterschied von individu-
ellen Kontexten noch nicht kennt und nur den jeweilig ihm bekannten Kontext als wah-
ren Grund eines Kontextes aller Kontexte fiir seine Verbesserung durch Schrift versteht.
Wie aber kommt es in der Renaissance zu der dennoch die Antike verindernden Rolle
einer Reinheit des Autors?

https://dol.org/10.14361/9783839476512-032 - am 14.02.2026, 17:33:23. - [



https://doi.org/10.14361/9783839476512-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

